Trabajo Fin de Grado

Paladary barbarie.
En torno a las implicaciones morales del uso de
animales como alimento en las sociedades
industrializadas

Autor

Angel Redolar Cortés

Director

Dr. José Luis Lopez de Lizaga

Facultad de Filosofia y Letras
2016

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




INDICE

L. INEFOTUCCION ...ttt bbbttt b et ebe e 3
2. La cultura del Paladar ............oooieiiiii e 6
3. Modernidad, alimentacion Y €SPECISIMO ........ccucerueririierireresie e 10

4. La cuestion es: ¢pueden sufrir? Principios de inclusion de la vida animal

en la comunidad MOTAL ..o e 16
5. La banalidad del CONSUMO .......ccvoiiiiiiiciiieeieeee e 23
B. CONCIUSIONES. ...ttt b ettt nn e 34
BIDIIOGIATTa. . ..ceeeeece e 36



PALADAR Y BARBARIE
EN TORNO A LAS IMPLICACIONES MORALES DEL USO DE ANIMALES
COMO ALIMENTO EN LAS SOCIEDADES INDUSTRIALIZADAS

jCuéntas horas de martirio de animales sirven para dar al hombre un
Unico minuto de gusto para su paladar!
(Jean-Paul Friedrich Richter)

1. INTRODUCCION

El presente ensayo se sitla dentro de la literatura del «movimiento de liberacion
animal» o «movimiento en defensa de los animales» y, mas en concreto, mi pretension
es dirigir la mirada hacia el campo de la «ética alimenticia», referida ésta aqui,
principalmente, a las implicaciones morales del uso de animales como alimento en las
sociedades industrializadas.

Incluir la dimension ética en nuestras elecciones alimenticias es, en términos
practicos, la peticion bésica, el sintoma teérico méas evidente del abrigar a las otras
especies animales bajo el techo de la comunidad moral. Lo que han venido mostrando
los tedricos de la ética animal durante la dltima mitad del siglo XX es que esa practica
cultural que es la cocina, ademas de tener una dimension historica, politica, economica,
estética, etc., tiene una dimension puramente ética. Cominmente no pensamos que
aquello que comemos y dejamos de comer guarde un trasfondo de significacion moral.
Una agresion, un robo, una mentira... es evidente que la ética tiene cosas que decir al
respecto sobre estos asuntos, pero, ¢tiene algo que aportar sobre la forma en la cual nos
alimentamos? ;Puede acaso darse una valoracion moral de las elecciones alimenticias,
una suerte de gradacion de «dietas mas 0 menos éticas»?

En primer lugar, querria matizar que el problema moral que aqui se aborda se

refiere, esencialmente, a las formas de cria, produccion y sacrificio animal. Es decir, el



acto de comer per se tal vez pueda tener cierta significacion moral, sin embargo, lo
verdaderamente relevante para nuestra reflexién no es sino el proceso productivo que
hay tras el alimento, es decir, el proceso material que convierte a un animal cualquiera
en un producto nutricional, pues este proceso —como vamos a comprobar— si atesora
claramente una significacion ética. «Que la produccion preceda al consumo» significa,
pues, que las denuncias del movimiento en defensa de los animales encuentran en los
modos de produccion ganadera moderna acciones y visiones del animal moralmente
reprochables, y que, en consecuencia, rechazar el consumo de alimentos de origen
animal que provienen de la produccion fabril es una consecuencia moral, una respuesta
coherente ante el maltrato que ha recibido el animal antes de llegar a ser nuestro plato
de mend.

¢Cuales son las implicaciones morales de criar, matar y comerse a un animal?
¢Debemos considerar el sufrimiento de una muerte provocada en funcién a la especie
bioldgica a la cual pertenezca el sujeto? ¢Es moralmente correcto comer cerdo pero no
perro cuando ambos tienen capacidades fisioldgicas cuasi idénticas? ¢EI placer
culinario justifica los medios de produccidon? ¢El cometido y sabor de la comida es
argumento suficiente como para justificar el proceso que la ha llevado hasta nuestro
plato?

La cuestion serd, pues, esclarecer si la practica cultural que aqui nos ocupa —
comer animales— debe ser examinada y finalmente comprendida como una costumbre
moralmente reprochable o no. Es importante entender, por lo tanto, que el
vegetarianismo no deja de ser sino un sintoma moral de unas ideas previas en torno al
estatus ético de la vida animal. No obstante, dicho sintoma se revela crucial en términos

de ética practica. La profesora Marta Tafalla ha escrito al respecto:

Es imposible plantear seriamente que los animales tienen derechos si los seguimos
considerando como nuestro alimento. Nunca habra verdadera consideracion moral de los
animales, ni sera efectiva su proteccion juridica, ni disminuird la violencia contra ellos,
mientras continden siendo contemplados como mera carne, COmMO Seres CuyosS CUErpos
podemos comprar, trocear, cocinar y comer. Nadie se toma en serio el respeto hacia una
criatura que luego devora tranquilamente.

Si cualquier persona se horroriza ante la mera mencién del canibalismo, es porque
todos sabemos que su practica impediria la existencia de una comunidad moral que uniera a
todos los seres humanos. De la misma manera, matar a otros animales para comerlos es lo

gue nos esta impidiendo crear una comunidad moral que una a humanos y otros animales.



En consecuencia, el movimiento a favor de los derechos de los animales sélo adquiere

pleno sentido desde el vegetarianismo.*

El asunto del vegetarianismo o renuncia al consumo de productos de origen
animal bajo una justificacion moral tiene que ver con el consumo de animales, aceptado
socialmente, cuando se dispone de los alimentos pertinentes para sustentar una dieta
vegetariana salutifera. No voy a detenerme en el consumo de carne cuando esta es el
unico alimento disponible para una comunidad o individuo. Tal clase de «creofagia» se
produce de vez en cuando en todas partes, con total independencia de la aprobacion o
desaprobacion sociales del habito carnivoro. No hay ninguna tension normativa o moral
en la practica del consumo de animales bajo circunstancias que asi lo requieran. El
asunto del vegetarianismo como sintoma moral —como analogamente ocurre con el
enigma de la antropofagia>— no se refiere, pues, a tales emergencias®, sino al hecho de
que las personas coman animales teniendo acceso a recursos alimenticios alternativos y
saludables.

Las paginas que siguen se dividen en cuatro apartados bien diferenciados. En
primer lugar, presentaré una reflexién antropoldgica en torno a la posicién y funcion
sociales que los animales reciben segun la cultura en la cual se enmarquen, sosteniendo
que la percepcion de lo que podemos hacer o no con el cuerpo del animal, incluso en
sentido moral, depende directamente del marco cultural al cual pertenezca dicho animal.
En segundo lugar, sefialaré cémo la llegada de la Modernidad supuso una reformulacion
de la relacion humano-animal, propiciando, entre otras cosas, una aplicacién de la razén
instrumental weberiana sobre las formas de produccion y cria del ganado desde
principios del siglo xviii. En tercer lugar, presentaremos los principios de inclusion de
la vida animal en la comunidad moral a través de las teorias morales contemporaneas
herederas del «¢pueden sufrir?» benthamiano. En cuarto y ultimo lugar,
comprobaremos, ayudandonos del pensamiento arendtiano, que el actual consumo en

masa de animales como alimento en las sociedades industrializadas debe ser explicado

1. Marta Tafalla: «Seis buenas razones para ser vegetariano», en Marta Tafalla (ed.): Los derechos
de los animales, Idea Books, Barcelona, 2004, p. 174.

2. Véase, por ejemplo, Marvin Harris, op. cit., p. 301.

3. Singer, en esta linea, sefiala: «Se puede justificar a los esquimales que viven en un medio en el
que deben matar animales para conseguir comida o morirse de hambre, afirmando que su interés por
sobrevivir prevalece sobre el de los animales que matan. La mayoria de nosotros no nos encontramos en
posicion de defender nuestra dieta de esta manera. Los ciudadanos de sociedades industrializadas pueden
acceder a una dieta adecuada facilmente sin recurrir a la carne de los animales.» (Peter Singer: Etica
practica, Cambridge University Press, Madrid, 2003, p. 78).

5



bajo la logica del mal banal, comprobando cémo las «fuerzas situacionales» o
circunstancias sociales pueden hacer que personas normales y corrientes, desde sus

vidas cotidianas, cometan actos de maldad para con los animales.

2. LA CULTURA DEL PALADAR

Inquiere si una cosa es necesaria/ especialmente si es comdn./ En particular te
pedimos:/ que no por esa razén pienses que es natural./ No permitas que nada
sea considerado natural/ en una época de confusion sangrienta,/ desorden
ordenado, capricho planeado/ y humanidad deshumanizada, no vaya a ser que
todas las cosas/ sean consideradas inalterables.

(Bertolt Brecht, La excepcion y la regla)

Un animal es un animal. Solo bajo determinadas condiciones se convierte en alimento.
Una vaca es una vaca. S6lo bajo determinadas condiciones se convierte en «productora
de leche». Desgajada de esas condiciones, el animal dista tanto de ser «productor»
como dista el oro, en si y para si, de ser dinero. El «animal como alimento» es una
relacién social de produccién. Es una relacion histérica de produccion.

En este sentido, la posicidn y funcion que una especie animal cualquiera pueda
tener en una determinada cultura, lejos de responder a fuerzas transhistéricas, debe ser
entendida como un constructo sociocultural. El significado productivo del animal es el
resultado de una relacion social mediada por fuerzas supraindividuales que otorgan una
utilidad, un uso, un sentido econémico al cuerpo biol6gico del animal.

Es interesante distinguir entre la mera «especie bioldgica» del animal y la
«funcion social» que le otorga una determinada cultura, porque permite, como muestra
la antropologia de la alimentacién, diferenciar entre la fisiologia del animal y la funcién
social dada, de tal modo que un animal podria tener una fisiologia cualquiera pero los
usos sociales que se le otorgan no estarian determinados por dicha fisiologia. Si bien
una vaca de ordefio tiene la capacidad fisica de producir leche, eso no significa que
tenga inapelablemente que hacerlo, de igual modo que tener la capacidad de poner
huevos no convierte al ave ponedora a priori en un animal de produccion fabril. Solo
significa que se da un tipo de condicidn fisioldgica que posibilita determinados destinos
sociales para el animal —por ejemplo, servir como alimento—, no obstante, ninguno de

esos destinos es normativo.



En el plano de la alimentacidn, la antropologia entiende que la forma de comer,
en su puesta en préctica, se apoya en y es producto del uso y abuso que las personas
hacen tanto del material alimenticio en si como de la ideologia que hay tras de él. Asi
entendida, la alimentacion como proceso social no podria realizarse sin la mediacion de
mecanismos culturales. A lo largo de la historia han surgido diferentes ideologias
respecto a los alimentos que permiten explicar por qué emergen, histéricamente, los
distintos modos del comer. Vista de este modo, la alimentacién es un producto de las
practicas sociales y culturales, y a su vez, nicho donde se originan nuevas formas de
pensamiento. Los esquemas alimenticios han surgido previamente en el seno de
practicas culturales dentro de las cuales adquieren tanto un sentido como una
legitimidad. Que ese sentido y esa legitimidad no se respeten de una cultura a otra
explica lo estrambotico, o inclusive lo repugnante, que pudieran parecernos los habitos
culinarios ajenos a nuestra cultura.

Asi, pues, que la forma de alimentarse sea un constructo social, y que los
animales participen de ella a modo de materia prima, significa, reiteremos, que los
diferentes «significados productivos» que podamos otorgar a las especies animales que
forman parte de nuestras dietas dependen de las mediaciones sociales que atraviesan las
distintas ideologias gastrondémicas. Sin duda, la antropologia de la alimentacion lo
secunda: los mismos animales son tratados de una u otra forma segun la cultura
culinaria en la cual se enmarquen. El antrop6logo Marvin Harris, en su clasico Bueno

para comer, ha escrito al respecto:

Si los hindles de la India detestan la carne de vacuno, los judios y los musulmanes
aborrecen la de cerdo y los norteamericanos apenas pueden reprimir una arcada con sélo
pensar en un estofado de perro, podemos estar seguros de que en la definicion de lo que es
apto para consumo interviene algo méas que la pura fisiologia de la digestion. Ese algo mas
son las tradiciones gastrondmicas de cada pueblo, su cultura alimentaria. Las personas
nacidas y educadas en los Estados Unidos tienden a adquirir habitos dietéticos
norteamericanos. Aprenden a disfrutar de las carnes de vacuno y porcino, pero no de las de
cabra o caballo, o de las de larvas o saltamontes. Y con absoluta certeza no seran
aficionadas al estofado de rata. Sin embargo, la carne de caballo les gusta a los franceses y
a los belgas; la mayoria de pueblos mediterraneos son aficionados a la carne de cabra;
larvas y saltamontes son manjares apreciados en muchisimos sitios, y segiin una encuesta
encargada por el Servicio de Intendencia del ejército estadounidense, en cuarenta y dos
sociedades distintas las gentes comen ratas. Los antiguos romanos se encogian de hombros

ante la diversidad de tradiciones alimentarias que coexistian en su vasto imperio y seguian

7



fieles a sus salsas preferidas a base de pescado podrido. «Sobre gustos —venian a decir—

no hay nada escrito.»*

Si existen pueblos y culturas —sostiene Harris— que no toleran, incluso hasta el
término de sentir repugnancia y asco, alimentos que para otros son enteramente
aceptables, entonces, lo «bueno para comer» debe rebasar la pura fisiologia de la
digestion. Hay que reiterar que nuestra forma de comer cambia mucho mas alla del solo
efecto de los sabores: contiene grandes dinamicas sociales, rupturas culturales,
conflictos ideoldgicos... Es importante, pues, no caer en la trampa de naturalizar nuestra
dieta.

En cierto sentido, la dieta y lo que hay tras de ella —el modo en la cual es
producida— no deja de ser sino una forma de interpretacion de la realidad. «Mi manera
de producir un pollo —afirma el profesor Pollan— es una prolongacion de mi manera
de ver el mundo»°. Determinadas formas de comer y producir lo que comemos para
determinadas formas de entender quiénes somos y qué lugar ocupamos en el universo.

De esta suerte, la comida es una buena metéfora de los valores mas internos de
una cultura y, en cierta manera, nuestra forma de pensar sobre ella puede llegar a ser tan
relevante como aquello que comemos. No faltamos a la verdad al decir que un
determinado menu no es sino un sintoma de una determinada ideologia.

Un ejemplo: «Los franceses, que adoran a sus perros, a veces se comen a sus
caballos. Los espafoles, que adoran a sus caballos, a veces se comen a sus vacas. Los
indios, que adoran a sus vacas, a veces se comen a sus perros.»® Esta claro que ninguna
de estas visiones del animal puede ser contada en términos puramente digestivos: cada
una implica una cierta percepcién ideoldgica sobre como deberiamos relacionarnos con
el animal. Existe una suerte de «construccion social de los cuerpos comestibles»’, una
apreciacion social de qué podemos o no hacer con el cuerpo del animal. Como sostiene
Pollan, «codificamos las reglas del comer inteligente en una compleja estructura de

tabues, rituales, habitos y tradiciones culinarias que cubren desde el tamafio adecuado

4. Marvin Harris: Bueno para comer: enigmas de alimentacién y cultura, Alianza, Madrid, 2012,
pp. 14-15.

5. Michael Pollan: El dilema del omnivoro, IXO, Gipuzkoa, 2011, p. 172.

6. Jonathan Safran: Comer animales, Seix Barral, Barcelona, 2011, p. 36.

7. Véase Carol J. Adams: «The Social Construction of Edible Bodies and Humans as Predators», en
Ecofeminism and the Eating of Animals, Hypathia, 6, primavera de 1991, pp. 134-137.

8



de las porciones hasta el orden en el que los alimentos deben ser consumidos o el tipo
de animales que conviene o no comer.»®

Incluso parte de la antropologia alimentaria ha llegado a defender que «la
comida tiene poco que ver con la nutricion», que «comemos lo que comemos no porque
sea conveniente, ni porque sea bueno para nosotros, ni porque sea practico, ni tampoco
porque sepa bien», sino porque existen esquemas culinarios supraindividuales que,
generacion tras generacion, imponen al sujeto individual unas costumbres alimenticias®.
A este respecto, suscribimos, con Harris, un relativismo cultural en materia de gustos
culinarios, defendiendo que no hay que ridiculizar ni condenar habitos alimenticios por
el mero hecho de ser diferentes a los propios'®.

A tenor de lo dicho, querria destacar que la reflexion que hemos presentado
hasta este punto en torno a la antropologia de la comida perseguia un propdsito
particular: si un animal es un animal, y sélo bajo determinadas condiciones su especie
bioldgica per se se convierte en alimento, y desgajada de esas condiciones, dista tanto
de ser un «animal como alimento» como dista el oro per se de ser dinero, entonces ese
«animal como alimento» no puede ser sino una relacion social e historica de
produccidn. Si esto es cierto, si la funcién social del animal no es un destino normativo,
sino sélo una condicion de posibilidad que varia de una cultura a otra, entonces,
remitiendonos a los excesos de la actual ganaderia industrial podemos reprochar
moralmente esos destinos sociales que hemos otorgado a los animales de factoria en las
sociedades modernas. La postura que defenderé a continuacién es que existe una
incorrecion ética respecto al statu quo de la vida animal en las sociedades
industrializadas. La pretension del presente escrito no es sino la legitima denuncia de tal

incorreccion.

8. Michael Pollan, op. cit., p. 367.
9. Cf. Marvin Harris, op. cit., p. 16.
10. Cf. Ibid., p. 15.



3. MODERNIDAD, ALIMENTACION Y ESPECISMO

Era todo tan eficiente que uno miraba fascinado. Carne de cerdo
mediante maquinaria, carne de cerdo mediante la aplicacion de las
matematicas. Y sin embargo, de alguna manera, la persona mas
pragmatica no podia dejar de pensar en los cerdos, eran tan inocentes,
se acercaban confiadamente; y eran tan humanos en sus quejas... |y
estaban perfectamente en su derecho! No habian hecho nada para
merecerlo; y era afiadir sal a la herida, hasta donde la cosa habia
llegado, burldndose de ellos descaradamente, de una manera
impersonal, sin pretension de pedir disculpas, sin el homenaje de una
lagrima. De vez en cuando algun visitante lloraba, sin lugar a dudas,
pero esta maquina de matar seguia funcionado, hubiera visitante o no.
Era como si se estuviera realizando un crimen horrible en un
calabozo, desapercibido e ignorado, enterrado fuera de la vista y la
memoria.

(Upton Sinclair, La Jungla)

Aunque el habito carnivoro ha contado con detractores en practicamente todas las
culturas y tiempos, histéricamente, la Modernidad supuso una reformulacion del
problema en cuestion. La imposicion de los valores logico-racionales junto con la
industrializacion de la produccion en aras de la rentabilidad supuso un cambio tanto
cuantitativo como formal para la vida de los animales que servian como ganado. La
modernizacion técnica que Europa experimenta a partir del siglo xvil sacaba a la
palestra nuevas formas de relacion entre humanos y animales. Asi, la progresiva
industrializacion de las sociedades europeas hizo que nuestra relacion con las otras
especies fuera cada vez mas indirecta y mediada tecnol6gicamente. No obstante, y
aunque el desarrollo industrial comenzara a alargar la linea que va desde el «procesado
del animal» hasta el «plato del comensal», por muy inconcebiblemente larga que
pudiera ser esa linea, no por ello dejaba de existir. En consecuencia, aunque la relacion
humano-animal se haya vuelto en las sociedades modernas préacticamente invisible
(¢donde estan los animales?), sigue existiendo, desde la lejania, una complicidad entre
el alimento, el consumidor y el animal.

Histéricamente, a partir del siglo xvii, se produce un cambio cuantitativo en lo
referente al uso y abuso de los animales. Hoy sabemos, por ejemplo, que la Europa de

principios del siglo xix ya habia aplicado la légica de privatizacién de bienes comunes

10



sobre animales como bueyes, vacas, caballos o cerdos'!. Sabemos también que durante
los siglos xvi, xviil y XiX se estandarizaron una extensa variedad de meétodos y
précticas inherentes a la ganaderia moderna. Gracias a analisis como los elaborados por
Jason Hribal podemos resaltar, por ejemplo, que el peso del ganado medio casi llegd a
duplicarse a lo largo del siglo xvii; que por primera vez en la historia comenzaron a
aplicarse técnicas artificiales para el control de la sexualidad animal bajo pardmetros
puramente econdémicos; que el consumo de carne se acentud en Europa y América,
durante este periodo histérico, como nunca antes; que se normalizaron industrialmente
practicas como la castracion y la esterilizacion; que la revolucién industrial supuso una
parcelacion y establecimiento de los animales en sitios de produccion permanentes; o
que el siglo xvin trajo consigo, como resultado de la modernizacion de los tiempos, la
«granja industrial» o «factorfa animal»*2.

En lo referente al trato sobre las otras especies, el cambio que experimenta la
sociedad europea entre los siglos xvil y Xix hace que el cuerpo del animal sea
percibido, cada vez més, como una mercancia o una forma de capital cualquiera. La
carne pasa a ser solo otro bien consumible mas, y, desde la perspectiva industrial, pasa a
importar tanto como el consumo de automoviles o zapatos. La institucionalizacién
material, industrial, burocrética, fabril, econémica de los valores especistas, permitio en
la Europa moderna la normalizacion tanto del maltrato animal como del inherente
aumento cuantitativo del mismo. Sin duda, el especismo o «prejuicio de especie» —Ila
discriminacion (o trato desigual) contra quienes no pertenecen a una determinada
especie— existia en las sociedades premodernas, pero es a partir de los siglos xvil'y
xvil, a través del proceso de racionalizacion, cuando acaba por asentarse
industrialmente a una escala nunca antes experimentada. Se institucionaliza un
prejuicio, se institucionaliza el especismo. Con respecto a la vida animal, ese ha sido el
resultado mas atroz de la modernizacion tecnologica de los ultimos tres siglos.

Zygmunt Bauman, en su célebre Modernidad y Holocausto, planted la necesidad
de pensar el papel que habia jugado el progreso técnico en el Holocausto nazi. Bauman
afirma que el asesinato de millones de seres humanos hubiera sido impensable fuera del
contexto cultural y de los logros técnicos que trajo consigo la Modernidad. Su principal

tesis: «La civilizacion moderna no fue condicion suficiente del Holocausto, pero si fue,

11. Cf. Jason Hribal: Los animales son parte de la clase trabajadora y otros ensayos,
Ochodoscuatro ediciones, 2014, p. 11.

12. Pueden consultarse con mas detalle algunos datos sobre como afecto la llegada de la
Modernidad a las otras especies animales en Ibid., pp. 11-38.

11



con seguridad, condicion necesaria. Sin ella, el Holocausto seria impensable. Fue el
mundo racional de la civilizacion moderna el que hizo que el Holocausto pudiera
concebirse.»™

Lo cierto es que, como afirma Bauman, todos los «ingredientes» que
posibilitaron el Holocausto fueron «normales», es decir, se correspondian perfectamente
con los valores de la civilizacion moderna por todos conocidos: el espiritu racional, el
principio de eficiencia, la mentalidad cientifica, el impulso lucrativo, la aspiracion a la
ganancia lograda a través del trabajo, la rentabilidad... En términos generales, se trataba
de la racionalidad instrumental de Max Weber, pero como Bauman nos hace ver en su
obra, en la exposicion de Weber en torno a los valores modernos «no se menciona
ningun mecanismo capaz de excluir la posibilidad de los excesos nazis [e incluso] no
habria nada en los tipos ideales de Weber que exija calificar la descripcion de las
actividades del Estado nazi como excesos.»™*

Empero, ¢qué tiene que ver la tesis de Bauman en torno al progreso tecnolégico-
racional y sus potenciales peligros con el tema que aqui nos ocupa, a saber, los excesos
de la actual ganaderia intensiva? Nos vamos a valer del analisis de Bauman para tratar
de pensar el papel que juega el progreso técnico en el maltrato que en nuestros dias
sufren las otras especies animales. Pienso que un analisis, en términos estructurales, de
la teoria de Bauman puede ayudarnos a vislumbrar qué ocurre con los animales de
factoria en las sociedades industriales de hoy. Es obvio que una aplicacion de la
tecnologia desconectada de principios morales puede tener lugar también sobre cuerpos
no humanos.

En primer lugar, querria defender que el actual maltrato que sufren los animales
en las actuales granjas industriales inicamente puede darse, de facto, en un marco social
altamente tecnificado. En este sentido, la industrializacion de los medios de produccion
es requisito necesario para lo que algunos se han atrevido a bautizar como «holocausto
animal»™, haciendo referencia con este término a la desmedida cantidad de millones y
millones de animales sacrificados en nuestros dias para uso expresamente humano —se

estima que entre 57.000 millones de animales terrestres y 1 billén de animales acuaticos

13. Zygmunt Bauman: Modernidad y Holocausto, Sequitur, Madrid, 2010, p. 34.

14. Ibid., p. 31.

15. Para una aclaracion tedrica del concepto «holocausto animal» véase, por ejemplo: Alicia Martin
Melero: «Modernidad, humanos y animales. Reflexiones en torno al concepto de Holocausto», en Marta
I. Gonzalez, Jorge Riechmann, Jimena Rodriguez y Marta Tafalla (eds.): Razonar y actuar en defensa de
los animales, Catarata, Madrid, 2008, pp. 31-57.

12



anuales™®. En este sentido, los excesos de la ganaderfa intensiva son un problema que se
ha gestado y se ha puesto en practica en nuestra sociedad moderna y racional y que, por
esta razon, no es un problema que pueda ser explicado s6lo en términos de
«especismox. Esta suerte de holocausto sobre las otras especies animales tiene lugar en
una fase avanzada de nuestra civilizacion, en un momento concreto de nuestra cultura,
y, por ello, como podriamos decir con Bauman, es un problema de nuestra sociedad, de
nuestra civilizacion y de nuestra cultura.

Es conveniente recordar, pues, como la actual produccién y consumo en masa de
animales es tanto un logro tecnoldgico de la sociedad industrial como un logro
organizativo de la sociedad burocratica. Sin las virtudes y defectos de la Modernidad los
excesos de la industria de la carne serian impensables. Parafraseando a Bauman, y
llevando su tesis a nuestro terreno: la civilizacion moderna no ha sido condicion
suficiente del «holocausto animal», pero si ha sido, con seguridad, condicion necesaria.
Sin ella, los actuales excesos de la factoria animal serian impensables. Fue el mundo
racional de la civilizacion moderna el que hizo que la produccién y el consumo de
animales en masa pudiera concebirse.

Como cualquier actividad u operacién dispuesta a contenerse en la
racionalizacion burocratica, la cria y matanza de animales como alimento, encaja en la
exposicion de Weber sobre la administracion moderna. Como vamos a comprobar a
continuacion, la l6gica de la racionalidad instrumental se aplica también, desde hace dos
siglos, a la cria de animales como alimento. El periodista Robert Jungk, a comienzos de
los afios cincuenta, reflejo las primeras fases del proceso de industrializacion de la vida

animal de la forma siguiente:

Esta comarca [Des Moines, en lowa] tenia fama por su maiz y sus cerdos. Pero desde hace
un par de afios nos orgullece, sobre todo, nuestra fabricacion de gallinas. Ha oido usted
perfectamente: las fabricamos. Nuestros granjeros ya no fian al azar la cria de gallinas.
Nuestros polluelos se generan y se crian por métodos rigurosamente cientificos. Resultado:

las cintas transportadoras de las granjas avicolas producen casi cada afio un nuevo modelo

16. Véase Gary L. Francione y Anne Charlton: Come con conciencia: Un andlisis sobre la
moralidad del consumo de animales, Example Press, 2015. Segln datos de la FAO, en 2007, llevamos al
matadero a la siguiente cantidad de animales terrestres: 50.000 millones de pollos; 2.715 millones de
patos; 1.388 millones de cerdos; 1.169 millones de conejos; 648 millones de gallinas; 635 millones de
pavos; 564 millones de ovejas; 402 millones de cabras; 301 millones de bévidos; 57 millones de otras
aves; 23 millones de bufalos; 10 millones de perros; 5 millones de caballos; 1,5 millones de camellos.

13



perfeccionado, como la Ford o la General Motors. [...] Producciéon en masa para un

mercado de masas®’.

Tras esta exposicion de la granja avicola, Jungk nos presenta la «granja modelo»

de Isaac Sharkajan, «donde se fabrica carne y leche»:

Consideramos nuestras vacas, ante todo, como si fueran unas maquinas —me explico este
préspero granjero. Alimentamos la maquina con materia prima en forma de pienso, y esta
la transforma en leche y mantequilla. Nuestro ritmo de produccion es tan acelerado que las
vacas suelen agotarse en dos afios y medio. Si al cabo de este tiempo las dejamos pastar en
prados, se recuperarian indudablemente: pero he llegado a la conclusion de que este paro de
la «maquina productora de leche» resulta antiecondmico. Por ello prefiero enviarlas al

matadero y comprar con ese dinero vacas jévenes, sin usar todavia®.

En el contexto de la civilizacion industrial, el cuerpo del animal se torna victima
de los desenfrenos explotadores de las fuerzas de mercado. ElI consumo masivo de
productos cérnicos es Unicamente posible a través de la industrializacion del campo y de
la granja. Los mismos patrones y procedimientos que se disponen a la produccion de
automoviles, se aplican también sobre el cuerpo del animal. La industria de la carne,
como cualquier otra, es solo eso, una industria méas. Como los otros sectores
industriales, trabaja con maquinas, pero estas maquinas, en particular, tienen la
capacidad de sufrir.

Utilizando la terminologia baumiana, podemos entender los excesos de la
factoria animal como una «consecuencia no prevista» del enhiesto imperio de la razon
de Weber, comprendiendo la granja industrial*® como una prueba del progreso de la
civilizacion occidental, como una de los destinos legitimos de la sociedad moderna. Una
suerte de aceleracion industrial de los valores especistas existentes en el periodo

premoderno.

17. Citado en Jorge Riechmann: Todos los animales somos hermanos. Ensayos sobre el lugar de los
animales en las sociedades industrializadas, Catarata, Madrid, 2005, p. 171.

18. Citado en Ibid., pp. 171-172.

19. «Ese proceso, donde los animales son colgados de una cadena que les traslada de estacion en
estacion hasta que terminan convertidos en trozos de carne, representd la introduccién de un elemento
nuevo en la cultura industrial moderna: la neutralizacion del hecho de matar y un nuevo nivel de
indiferencia. “Por primera vez, las maquinas fueron utilizadas para acelerar los procesos de deguellos
masivos”, escribe Rifkin, “convirtiendo al hombre en un mero apéndice, forzado a adaptarse al ritmo y las
exigencias marcados por la propia cadena de produccion”.» (Charles Patterson: ¢Por qué maltratamos
tanto a los animales? Un modelo para la masacre de personas en los campos de exterminio nazis,
Milenio, Lleida, 2008, p. 120).

14



Visto de este modo, el actual trato que reciben las otras especies en las
sociedades industriales es un colofén esperable del proceso de racionalizacion y
burocratizacion moderno. EIl especismo, aunque no comparable a todo término al
racismo, desempefiaria un papel analogo al antisemitismo durante el Holocausto (una
I6gica de exclusion del «otro», de aquel que no pertenece a mi comunidad ni merece
consideracion moral directa)®®. Lo novedoso, sin duda, no es la aparicion del prejuicio
en si mismo —existen fuertes indicios histdricos de un especismo generalizado en las
sociedades premodernas—, sino los métodos por los cuales se consigue la
institucionalizacion y la aceptacion social del mismo. Conceder un caracter institucional
al «prejuicio de especie» en un marco social con un potencial tecnoldgicamente
destructivo ha sido requisito imprescindible para los excesos de la granja animal
moderna®.

La pregunta moral derivada de lo anterior es, sin duda, precisa y rigurosa:
¢podemos justificar moralmente el tratar a las otras especies animales como meras
maquinas de produccion de carne? Antes de exponer los argumentos morales, cerramos

este apartado con unas palabras del economista Ernst Friedrich Schumacher:

La tierra y sus criaturas son factores de produccion, que es lo mismo que decir medios para
fines, pero esto es su naturaleza secundaria, no es su naturaleza primaria. Antes que
ninguna otra cosa son fines en si mismos, son meta-econémicos y es racionalmente
justificable decir, como una declaracién de principios, que en cierto sentido son sagrados.
[...] Los animales superiores tienen un valor econémico por su utilidad, pero tienen un
valor meta-econémico por si mismos. Si yo tengo un auto, que es una cosa hecha por el
hombre, podria legitimamente proponer que la mejor manera de usarlo es no preocuparse
jamas acerca de su mantenimiento y utilizarlo hasta que se estropee. [...] Pero si yo tengo
un animal, supongamos que un ternero o una gallina, una criatura viva, ¢se me permite a mi

tratarlos como si fueran sélo algo (til? ;Puedo usarlos hasta acabar con ellos?%

20. Cf. Alicia Martin Melero, op. cit., p. 44.
21. Cf. Ibid.
22. Citado en Jorge Riechmann, op. cit., p. 174.

15



4. LA CUESTION ES: ¢PUEDEN SUFRIR?
PRINCIPIOS DE INCLUSION DE LA VIDA ANIMAL
EN LA COMUNIDAD MORAL

No debemos preguntarnos ¢pueden razonar?, ni tampoco ¢pueden
hablar?, sino ¢pueden sufrir?

(Jeremy Bentham,

Introduccién a los principios

de la moral y la legislacion)

La postura que sostenemos es que, en sentido ético, afirmar que solo los seres humanos
pueden ser abrigados por la comunidad moral supone un obcecamiento en el
antropocentrismo ético. Contrariamente, la posicién que vamos a defender es una
posicién zoocéntrica 0 sensocéntrica, es decir, una posicion que dilata el circulo de
inclusion moral, por lo menos, hasta los animales con capacidad para sufrir, siendo
éstos, en sentido ético, no agentes morales, sino pacientes morales (esto es, objetos de
deberes morales directos pero no responsables de sus acciones). Asi, la tesis que vamos
a sostener a continuacion puede formularse de la siguiente forma: los animales no
humanos tienen capacidad para sufrir, luego son dignos de consideracién moral por si
mismos, tenemos deberes morales directos para con ellos y deben ser incluidos de
manera directa en el &mbito de la comunidad moral. Vedmoslo.

«Nuestra situacion moral», escribe Ernst Tugendhat, «consiste en que, por una
parte, si lo pensamos sin prejuicios morales, nos encontramos siendo miembros de una
familia humana que constituye la comunidad moral, y por otro lado, nos encontramos
rodeados de animales de distintas especies, que sienten y sufren como nosotros, y que
sin embargo no pertenecen a la familia humana.»?® La gran mayoria de las otras
especies animales, al igual que la nuestra, son capaces, pues, de sentir dolor y placer vy,
ciertamente, no podemos negar que puedan llegar a tener una vida mejor o peor, llena
de miserias o dichas, de sufrimientos 0 goces. «;No es, por lo tanto, un borrén en la
civilizacion humana —escribe Singer— el que dejemos de lado estas necesidades de los
animales no humanos para satisfacer necesidades menores nuestras?»>*

En términos teoricos, la inclusion de la vida animal en la comunidad moral tiene
una base fundamentada bajo una premisa sencilla pero profunda: se debe tomar en

consideracion el interés de todos los seres individuales dotados de sensacion.

23. Ernst Tugendhat: «;Quiénes son todos?» en Marta Tafalla, op. cit., p. 73.
24. Peter Singer: «Etica mas alla de los limites de la especie» en Ibid., p. 50.

16



Sensitivamente hablando, la identidad del destinatario no deberia ser el patron que
determinara qué deberiamos hacer o no con respecto a éste. EI problema moral surge,
como se ha pretendido exponer en el anterior apartado, cuando los intereses
expresamente humanos son sistematicamente favorecidos frente a los intereses propios
de los animales.

A lo largo de la historia la expansion del circulo moral ha supuesto un
aprendizaje constante de cudles eran los pasos que teniamos que dar para superar la
propia perspectiva particular e incluir la perspectiva del «otro», dejando atras prejuicios
de grupo, de nacion, de clase, de raza, de sexo Yy, finalmente, y como esta teniendo lugar
en nuestros dias, de especie. El especismo, definido como la discriminacién de aquellos
que no son miembros de una cierta especie o, el trato desventajoso (consideracion
desigual) justificado Gnicamente bajo la pertenencia a una determinada especie? era,
advertiamos, la discriminacion que en nuestros dias habia acabado por
institucionalizarse y aceptarse a nivel social a través de précticas, hoy ya industriales,
como la cria y consumo de animales como alimento.

Desde que alla por 1892 Henry Salt publicara su libro Los derechos de los
animales —partiendo de la idea de que los otros sujetos no humanos poseian también
una «individualidad diferenciada, sensible e inteligente»?—, las argumentaciones
zoocéntricas han sido una constante en las obras tedricas de ética animal: Peter Singer,
Tom Regan, Ursula Wolf o Ted Benton, han sido sélo algunos de los representantes
mas fieles a dicha posicion.

Aunque existen diferencias tedricas entre las amplias corrientes de
argumentacion a favor de la inclusion de la vida animal en la comunidad moral, querria
subrayar que, en su conjunto, la ética animalista ha supuesto para el pensamiento moral
contemporaneo una suerte de «Segunda llustracion», pues si bien en la primera
llustracion se enfatizaba que todos los seres humanos nacian iguales (created equal
rezaba la Declaracion de Independencia americana), la segunda llustracion subraya, en
nuestros dias y en un sentido analogo, que todos los seres vivos compartimos un origen

natural (evolutivo) comdn®’. José Ferrater Mora ha escrito al respecto:

25. Cf. Oscar Horta: «Términos basicos para el analisis del especismo», en Marta |. Gonzélez, Jorge
Riechmann, Jimena Rodriguez y Marta Tafalla (eds.), op. cit., p. 108.

26. Jorge Riechmann, op. cit., p. 68.

27. Cf. Ibid., p. 74.

17



... el problema de la igualdad humana se amplia, convirtiéndose en lo que podria Ilamarse
«igualdad sintiente», cuando se abandona el especieismo y se admiten los titulados
«derechos de los animales» en tanto que derechos de todos los seres sintientes. Importantes
modificaciones en el concepto de igualdad, asi como en el de justicia, pueden resultar de
semejante ampliacion, pero es dudoso que ello lleve a la tesis de la desigualdad: més bien

refuerza la tesis de la igualdad®.

Para no ser especistas deberiamos permitir que todos los seres con unas
capacidades sensitivas semejantes tuvieran una oportunidad similar de desarrollar una
vida digna y sin perjuicio, partiendo de la idea moral de que la mera pertenencia a una
especie bioldgica no es un criterio moralmente valido para disfrutar de ese respeto y
consideracion morales. Sostendriamos, en la linea del pensamiento de Singer, que el
sufrimiento de un ser cuenta tanto como el sufrimiento de cualquier otro ser, y que, en
cualquier caso, no deberiamos inclinar nuestra preocupacion moral sélo hacia animales
como son los perros o los gatos. Podria ser tanto social como psicolégicamente
comprensible nuestra tendencia a pensar mas en el bienestar de esta clase de animales
de compafia que en el bienestar de animales como son los de factoria, pero dicha
tendencia psicoldgica y social no podria ser, en verdad, una justificacion de los hechos
en términos morales. Puesto que animales que no son nuestras mascotas tienen la misma
capacidad sensitiva que ellas, deben ser tomados también en cuenta (en sentido moral) y
recibir la misma consideracion que pudiéramos otorgar a cualquier otro animal
domeéstico.

Colin McGinn ha resumido la estructura mas elemental del argumento manejado
por Peter Singer en su clasico Liberacién animal de la siguiente forma: (1) Puesto que
es moralmente malo, per se, causar sufrimiento y muerte a los animales de manera
innecesaria; (2) y causamos sufrimiento y muerte a los animales de manera innecesaria;
(3) nuestro trato hacia los animales es, por lo tanto, un trato moralmente censurable®.
Recurriendo a la investigacion empirica de cudl es el trato que reciben hoy los animales
en las granjas industriales se aclara, después, que ese «sufrimiento y muerte
innecesarios» del cual habla el argumento censuraria, por ejemplo, el consumo de carne

de animales procedentes de las factorias modernas.

28. Citado en Ibid.

29. Cf. Renzo Llorente: «Los fundamentos normativos de Liberacién animal de Peter Singer» en
Jimena Rodriguez (ed.): Animales no humanos entre animales humanos, Plaza y Valdés, Madrid, 2012,
pp. 247-248.

18



El argumento no es que los animales tengan capacidades humanas, sino que el
principio moral de la misma consideracion de intereses propuesto por Singer se puede
aplicar tanto a la vida animal como a la vida humana. O con otras palabras:
compartimos con ellos una capacidad fundamental, la capacidad para sufrir o para tener
una mejor o peor vida, y ello es condicion suficiente como para reformular y ampliar el
propio concepto de «igualdad». Como podriamos afirmar de la mano de Bentham, aqui
la cuestion no es si pueden razonar, o si pueden hablar sino, sencillamente, si pueden
sufrir. En este aspecto, el «principio de igualdad» es idéntico para unos y para otros,
pues la especie biolégica no es un criterio moralmente relevante en sentido
sensocéntrico.

En cierta manera, podria decirse que cualquier teoria actual pro defensa de los
animales es una suerte de refinamiento tedrico del «¢pueden sufrir?» benthamiano. De
tal modo, querria, a continuacion, presentar la argumentacion que la filosofa Angelika
Krebs ha elaborado sintetizando los criterios de inclusion moral para los animales,
precisamente, en la misma linea que inicio Bentham alld& por 1789, y que otros
pensadores como Singer 0 Regan han revitalizado y concretado intelectualmente en las
ultimas décadas. La argumentacion de Krebs, presentada en nuestro pais a manos del

profesor Riechmann, se articula en cinco pasos:

1. Los criterios intersubjetivos que aplicamos para atribuir capacidad sensitiva a otros
seres humanos son aplicables también a los animales. [...] Los animales en resumidas
cuentas, son sin duda seres sintientes®.

2. En las sensaciones —al contrario que en las simples percepciones— esta siempre
implicito un momento de valoracion positiva 0 negativa. Por ello, para los seres
capaces de tener sensaciones tiene sentido hablar de una calidad de vida (subjetiva).
Su vida puede ser mejor o peor para ellos mismos. Las sensaciones positivas favorecen
la buena vida, las negativas la impiden. Todos los seres capaces de tener sensaciones
tienen intereses: intereses, precisamente, en una buena vida (x tiene interés en un

estado de cosas S cuando S favorece la buena vida de x).

30. «La ciencia nos ensefia que los animales (los mamiferos por los menos) tienen un sistema
nervioso del mismo tipo que el nuestro; las mismas endorfinas y sus receptores neuronales que nosotros
poseemos se han encontrado en los sistemas nerviosos de todos los vertebrados investigados. No
podemos dudar de que los animales sienten placer y dolor, y (por lo menos los mamiferos y seguramente
también las aves) también sean capaces de abrigar expectativas y de experimentar miedo, aburrimiento,
excitacion, etc., en mayor medida de lo que podriamos poner en duda la realidad de sentimientos y
sensaciones analogos en otros seres humanos distintos de nosotros mismos. Los animales en resumidas
cuentas, son sin duda seres sintientes (y cuanto mas los estudiamos, mas nos sorprenden sus capacidades
en este sentido).» (Jorge Riechmann, op. cit., pp. 68-69).

19



3. Para nuestros fines presentes, podemos explicar lo que significa «vivir en perspectiva
moral» aproximadamente de la forma siguiente: vive moralmente quien concede la
misma importancia a la buena vida de todos los seres humanos. (Todas las morales
universalistas contienen un principio analogo a éste, formulado a veces en términos de
imparcialidad, a veces en términos de igual consideracion de los intereses de todos los
afectados, o de alguna otra forma.)

4. Pero, como hemos visto antes, los animales también pueden tener una buena o mala
vida. Excluir a los animales del universo moral, o degradarlos a objetos morales de
segunda categoria, con el mero pretexto de que no pertenecen a la especie humana, es
tan arbitrario como la exclusion o degradacion de negros con el pretexto de su raza o
de mujeres con el pretexto de su sexo. El especieismo, especismo o prejuicio de especie
es tan inaceptable como el sexismo o el racismo®".

5. Por ello, s6lo vive moralmente quien concede la misma importancia a la buena vida de
todos los seres capaces de tener sensaciones. Dicho de otra manera: los animales son
dignos de consideracion moral por si mismos, y tenemos deberes morales directos para

con ellos®.

Como el propio Riechmann ha sefialado, en el argumento de Krebs la afirmacion
decisiva surge cuando reconocemos que no se dan razones moralmente validas para no
tomar en cuenta los intereses de los animales en las acciones y decisiones que los
afectan®.

En las sociedades industriales, respetar el principio de igual consideracion de
intereses de todos los seres nos exigiria, o por lo menos nos llevaria muy cerca de una
forma de vida vegetariana. En lo tocante a la «ética alimenticia», el principio general

derivado de la teoria no seria sino evitar matar animales para comer excepto cuando

31. «(Krebs observa no obstante, con muy buen criterio, que la analogia entre especismo, racismo y
sexismo se mantiene en algunos aspectos, pero no en todos. Superar el racismo y el sexismo implica
reconocer a los negros y a las mujeres como sujetos morales, como personas; superar el especismo no
implica lo mismo, ya que los animales no son personas. Es menester incluirlos dentro del &mbito de la
moral como pacientes morales, pero no como agentes morales que nunca podrén ser.)» (lbid., p. 69).

32. El argumentario de Krebs puede ser consultado en: Ibid., pp. 68-69. Destacar que, en términos
generales, los planteamientos en defensa de los animales se pueden inferir con total normalidad desde «el
principio de no maleficiencia» (no causar dafio) o principios basados en la imparcialidad como «el
principio de igual consideracion de intereses» (los intereses de todo ser afectado por una accién deben ser
tomados en cuenta y recibir la misma consideracion que los mismos intereses de cualquier otro ser).
Recordemos que el principio de igualdad —en este caso de «igualad sintiente»— no exige un tratamiento
idéntico para los destinatarios, sino tan solo una misma consideracion. «Considerar de la misma manera a
seres diferentes —advierte Singer— puede llevar a diferentes tratamientos y diferentes derechos.» (Peter
Singer, op. cit., p. 18). Por otra parte, si llevamos el argumento a un plano méas mundano, la aplicacion
practica del mismo parece ser suficientemente clara como para entender sus implicaciones: puesto que el
dolor y el sufrimiento son malos en si mismos, debemos evitarlos 0 minimizarlos al margen de la raza, el
sexo o la especie del ser en cuestion (Cf. Ibid., p. 33).

33. Cf. Ibid., p. 71.

20



sea necesario para sobrevivir®*. Por lo tanto, de negar el especismo y aceptar el
principio de igualdad sintiente (o cualquier otro principio de imparcialidad) se
reconoceria la necesidad moral de negar la compra y el consumo de carne animal o de
cualquier otro producto que proviniese de animales que hubieran sido criados en
condiciones que provocaran alguna clase de sufrimiento, condiciones que, por otra
parte, no dejan de ser sino las imperantes en la actual industria de la carne.

La argumentacion zoocéntrica implica, pues, que es moralmente inaceptable la
cria de animales en condiciones que les supongan dolores, limitaciones de movimientos,
aislamiento, frustracién, dafios emocionales, etc. En términos practicos, el problema es
que —como se viene reconociendo desde hace ya unas décadas— es material y
técnicamente imposible criar animales a gran escala para consumirlos como alimento
sin hacerles sufrir. Es mas, existen métodos propios de la ganaderia extensiva o
tradicional los cuales podriamos censurar también moralmente bajo los mismos
argumentos expuestos (piénsese en précticas como la castracion, la separacion de la
madre de sus crias, el marcado, el transporte o el propio sacrificio). Por su parte, si la
ganaderia intensiva trata a los animales con el Unico propdsito de obtener los maximos
beneficios, si los animales son percibidos como meras «maquinas productoras» que
convierten materias primas en productos acabados, es decir, si los animales de granja no
dejan de ser percibidos sino como medios para nuestros fines, entonces, no podemos
justificar éticamente, ni tan siquiera a un nivel reducido, el trato que actualmente les
damos. Atendamos, a continuacion, al razonamiento de Singer en aras de una dieta

vegetariana:

[...] exceptuando a los animales que se crian completamente en tierras de pasto no
adecuadas al cultivo, los animales no se comen ni para mejorar la salud, ni para aumentar la
produccion de alimento. La carne es un lujo y se consume porque a la gente le gusta su
sabor.

Al considerar la ética de la utilizacion de la carne animal como alimento humano en
las sociedades industrializadas, tenemos en cuenta una situacion en la que hay que sopesar
un interés humano relativamente secundario con respecto a la vida y el bienestar de los
animales afectados. El principio de igual consideracion de intereses no permite que los
intereses principales sean sacrificados en aras de intereses secundarios.

El argumento contra la utilizacion de los animales como alimento alcanza su mayor

fuerza cuando se hace que los animales tengan una vida miserable para conseguir que su

34. Cf. Ibid., pp. 263-265.
21



carne esté disponible para los humanos al menor coste posible. Los métodos modernos de
cria intensiva de animales constituyen la aplicacion de la ciencia y la tecnologia a la actitud
de que los animales son objetos a nuestra disposicién. Nuestra sociedad, para que tengamos
carne en nuestra mesa a un precio asequible, tolera métodos de produccion de carne que
hace que se encierre a animales sensibles en condiciones de hacinamiento inadecuadas
durante toda su vida. Se trata a los animales como maquinas que transforman el forraje en
carne y toda innovacion que implique un «indice de transformacion» mayor tendra todas las
posibilidades de ser adoptada. Tal como ha indicado una autoridad en el tema, «La crueldad
se reconoce solamente cuando cesa la rentabilidad». Para evitar el especieismo hemos de

acabar con estas practicas®.

La cria de animales como alimento es sélo posible porque socialmente se
compran y consumen, de manera normalizada, productos de origen animal. Por otro
lado, la explotacion de las otras especies animales como alimento es s6lo una parte mas
del amplio problema del especismo (aunque en términos cuantitativos quizas la parte
mas relevante). En tal sentido, su desaparicion es mas bien poco probable mientras no
erradiquemos de raiz el propio prejuicio especista.

La idea que hemos cuestionado —idea, como hemos querido mostrar, hoy
institucionaliza y aceptada socialmente—, es que los humanos puedan utilizar a los
animales para sus propios fines considerandolos simples medios, criandolos y también
sacrificandolos, para satisfacer preferencias que responden a intereses triviales o, cuanto
menos, intereses no primarios. Por lo tanto, podriamos concluir, resaltando una vez mas,
que «el principio de igual consideracion de intereses implica que estd mal sacrificar
intereses importantes de un animal [su bienestar y vida] para satisfacer un interés menos
importante nuestro [las posibles preferencias alimenticias]» y que, por consiguiente,
«deberiamos boicotear el producto final de este proceso» negando su compra VY,
consecuentemente, su consumo®. Para todos aquellos que vivimos en un contexto
urbano en el cual se hace dificil saber la manera en la que han vivido y muerto los
animales que podamos ingerir, la ética animal nos lleva muy cerca de un modo de vida

vegetariano®’.

35. Peter Singer, Etica practica, op. cit., p. 79.
36. Cf. Ibid., p. 81.
37. Ibid.

22



5. LA BANALIDAD DEL CONSUMO

En la base de la participacion en los eventos més terribles puede
encontrarse, no la diabolica eleccion del mal o el placer ante el
sufrimiento, sino la mera superficialidad. El alejamiento de la
realidad, la incapacidad de pensar y juzgar y —por tanto— la
tendencia a soportar y seguir clichés y érdenes, incluso los mas
terribles.

(Vicenzo Sorrentino, Verita e politica)

En 1963, Hannah Arendt publica lo que acabaria por convertirse en uno de los clasicos
del pensamiento moral de nuestro tiempo, Eichmann en Jerusalén: un estudio sobre la
banalidad del mal. En su obra, Arendt reflexiona sobre la figura de Adolf Eichmann,
acusado de cometer crimenes contra la humanidad por haber participado en la
orquestacion del genocidio judio. Tras un anélisis detallado del proceso judicial, Arendt
plantea la idea de que personas como Eichmann no deberian ser consideradas
«excepciones», es decir, no deberia intentar comprenderse sus crimenes sobre la base de
que personas asi son, sencillamente, monstruos o sadicos.

Precisamente, lo crucial del andlisis de Arendt es que pone en evidencia que
Eichmann y otros como él eran, de hecho, personas normales y corrientes, ordinarias, y
que ante todo, no eran, en ningun sentido, sadicos o desalmados. Ciertamente,
Eichmann no era un loco o un degenerado, y su defensa durante el juicio fue similar a la
de otros lideres nazis: afirmaba que él solo cumplia las érdenes que recibia, que hacia su
trabajo, como un funcionario cualquiera. Lo mas sorprendente, como advierte Arendt a
lo largo de su obra, es que Eichmann parecia, en todos los sentidos, una persona

corriente:

Seis psiquiatras habian certificado que Eichmann era un hombre «normal». «Méas normal
gue Yo, tras pasar por el trance de examinarle», se dijo que habia exclamado uno de ellos. Y
otro considerd que los rasgos psicolégicos de Eichmann, su actitud hacia su esposa, hijos,

padre y madre, hermanos, hermanas y amigos, era «no solo normal, sino ejemplar»®.

Eichmann no constituia un caso de insania o enajenacion morales. ¢;Qué sentido

podia tener una afirmacién de este tipo cuando describia a uno de los maximos

38. Hannah Arendt: Eichmann en Jerusalén. Un estudio sobre la banalidad del mal, Lumen,
Barcelona, 2012, p. 46.

23



responsables del exterminio de millones y millones de personas? Tras su analisis,

Arendt llega a su famosa conclusién:

Lo mas grave, en el caso de Eichmann, era precisamente que hubo muchos hombres como
él, y que estos hombres no fueron pervertidos ni sadicos, sino que fueron, y siguen siendo,
terrible y terrorificamente normales. Desde el punto de vista de nuestras instituciones
juridicas y de nuestros criterios morales, esta normalidad resultaba mucho maés terrorifica
que todas las atrocidades juntas, por cuento implicaba que este nuevo tipo de delincuente
[...] que en realidad merece la calificacion de hostis humani generis, comete sus delitos en
circunstancias que casi le impiden saber o intuir que realiza actos de maldad®.

Fue como si en aquellos Gltimos minutos resumiera la leccion que su larga carrera de
maldad nos ha ensefiado, la leccidn de la terrible banalidad del mal, ante la que las palabras

y el pensamiento se sienten impotentes®.

El analisis de Arendt reformulaba la vision misma del mal: ahora las fuerzas
sociales debian ser tomadas en cuenta pues éstas podian hacer que personas normales
cometieran, desde la superficialidad y el desconocimiento de sus vidas cotidianas, actos
atroces. Sin duda, la sociedad moderna habia sido condicion necesaria para la barbarie:
en Eichmann y sus iguales la nocién de responsabilidad moral individual se habia
diluido, ahogandose en un mar de desarrollo tecnoldgico, burocracia, ordenes no
cuestionadas y célculos racionales carentes de cualquier tipo de cuestionamiento ético.

Sin embargo, y aunque durante décadas se haya malinterpretado a Arendt, una
de sus tesis, en sentido fuerte, era que las inocuas intenciones de Eichmann no
mitigaban la responsabilidad del crimen cometido. «Aqui nos ocupamos Gnicamente de
lo que hiciste —escribia Arendt—, no de la posible naturaleza inocua de tu vida interior
y de tus motivos, ni tampoco de la criminalidad en potencia de quienes te rodeaban.»*
Se podia participar, pues, de las atrocidades cometidas mediante la omisién, la
irreflexion o el silencio, pero ello no eximia, en ultimo término, el que pudiéramos
reprochar moralmente la conducta del agente. El desconocimiento de la ley, por lo
tanto, no eximia de la culpabilidad.

Querria, a continuacién, relacionar la tesis de la «banalidad del mal» arendtiana
—tesis muy proxima al problema moral del «mal por inaccién» o el problema del «mal

consentido», y la consecuente complicidad y responsabilidad del «espectador» o del «no

39. Ibid., pp. 402-403.
40. 1bid., p. 368.
41. 1bid., p. 406.

24



hacedor»—, con el asunto que aqui nos ocupa, es decir, los excesos que sufren hoy los
animales en el contexto de las factorias industriales.

La primera cuestion que surge es de una obligatoriedad urgente: ¢podemos
justificar el aplicar la tesis de la banalidad del mal al asunto de los animales? En
primer lugar, querria manifestar el por qué pienso es licita dicha aplicacion. Como creo
ha podido comprobarse a lo largo de este ensayo existe, en un sentido formal y material,
una intima relacion entre los atroces sucesos que acontecieron en la Alemania nazi
durante el Holocausto y el actual sacrificio a escala industrial de millones y millones de
animales para uso expresamente humano*2. En tal sentido, habfamos podido aplicar las
tesis de Bauman planteadas en su obra Modernidad y Holocausto sobre el asunto animal
porque, de manera analoga, los desenfrenos de una tecnologia no guiada por el progreso
moral habian desempefiado un papel crucial en ambas barbaries. Recordemos que no
comparabamos ambos sucesos histdricos sino que sosteniamos que también podia darse
una aplicacion moralmente reprochable de la tecnologia sobre cuerpos no humanos y
que, de hecho, la factoria animal y sus excesos habrian sido impensables fuera del
contexto de la civilizacion moderna, burocratica y racional.

A mi juicio, cuando nos damos de bruces ante barbaries tan poco soportables
como las predichas entre en juego un concepto, pienso, crucial: el concepto del mal. A
lo largo de la historia, como Susan Neiman ha mostrado magistralmente en su obra El
mal en el pensamiento moderno, el «problema del mal» ha representado un escollo
inagotable en el intento por comprender cual es el vinculo ético que existe entre
nosotros los seres humanos, nuestras acciones y el mundo que nos rodea.

En la linea del pensamiento de Neiman cabria sefialar que ninguna barbarie es en
si y por si paradigmatica. Una descripcion del mal dispuesta en la medida de un solo
suceso, individuo o comunidad dejaria fuera algo que ignorariamos por nuestra cuenta y
riesgo. Un genocidio, un atentado, un crimen... no son sino concreciones que el mal
puede adoptar, pero ninguna de ellas puede particularmente agotar las formas del mal.
En este sentido, la cria intensiva moderna de animales y los mismos mataderos
industriales representan otra expresion posible del mal, un nuevo prisma posible del
horror, en este caso, un horror para con el ser sintiente, un sufrimiento de aplicacién

directa sobre el cuerpo del animal.

42. Puede encontrar un estudio comparativo entre el Holocausto nazi y el Holocausto animal en la
obra Eternal Treblinka de Charles Patterson. Existe una version traducida al castellano: ¢Por qué
maltratamos tanto a los animales? Un modelo para la masacre de personas en los campos de exterminio
nazis, Milenio, Lleida, 2008.

25



Todo el mundo conoce los vicios y defectos de la insufrible violencia industrial,
mecénica, quimica, hormonal que el cuerpo del animal padece y transige desde hace
mas de dos siglos. Todo el mundo conoce en que hemos convertido la produccion en
cadena de animales, el transporte y la muerte de los mismos. Sostener que un genocidio
racista, que un atentado llevado a la praxis por fanaticos religiosos, que la tortura de un
toro en la plaza, que el sufrimiento de un animal en la granja industrial, sostener, pienso,
que en todos estos casos nos topamos con dinamicas de accidn violenta, no significa, ni
por un momento, que estemos equiparando dichos sucesos. Significa tan s6lo, como
podriamos afirmar con Neiman, que el mal contemporaneo puede adoptar formas
comunes pero diferentes®; que el sufrimiento que hacemos hoy a los animales es, en
verdad, otro de los prismas posibles del eterno problema del mal.

El profesor Arteta, en su obra Mal consentido defiende que la particularizacion
de un problema en un hecho concreto no vacia, en verdad, su sentido final: «;Acaso no
es la cuestion planteada —nuestra abstencion ante el mal publico—», arguye Arteta,
«un problema ubicuo y eterno, que rebasa con creces cualquier marco en que lo
encerremos porque acompafia més bien a la condicién humana?»* Ello quiere decir,
primordialmente, que podemos abordar conceptos como el de banalidad del mal
alejados de la figura de Eichmann y sus coetaneos; quiere decir que la banalidad del mal
no se agota en el Holocausto, m&s bien se concreta en él, como bien puede concretarse
en hechos histéricos futuros o adn por llegar.

En este sentido, creo existe una responsabilidad tedrica en cuanto a la tarea de
ampliar los posibles significados, concreciones y acepciones de problemas morales,
como pudieran ser, el problema del mal banal. A mi juicio, esta seria una justificacion
suficiente como para, por lo menos, atrevernos a emprender la tarea de relacionar el mal
banal con la cuestion animal. Querria, entonces, a continuacién, apuntar mas en

concreto qué relacion existe entre ambos asuntos.

Nuestro punto de partida es una constatacion: comemos en la ignorancia. Actualmente,
y en términos generales, podriamos decir que muchas personas parecen perfectamente
satisfechas comiendo en uno de los extremos de la cadena alimentaria industrial, sin

Ilevar acabo reflexion de ningdn tipo sobre el trasfondo de aquello que comen, es decir,

43. Cf. Susan Neiman: El mal en el pensamiento moderno. Una historia no concencional de la
filoso-fia, Fondo de cultura econémica, México, 2012, p. 323.

44. Aurelio Arteta: Mal consentido. La complicidad del espectador indiferente, Alianza, Madrid,
2010, p. 17.

26



sin pensar en como ha llegado a ser lo que es el alimento que se encuentran ingiriendo.
De tal suerte, si tuviéramos que describir la forma en la cual come una sociedad
industrial podriamos afirmar que el desconocimiento y el desinterés son caracteristicas
comunes del consumo en masa de productos alimenticios. Este desconocimiento y este
desinterés por los alimentos se agravan cuando el consumidor establece una relacion
con el alimento como si éste fuera un mero producto cultural, como si no existiera
relacion alguna con el medio natural del cual, en ultimo término, proviene.

Cabe apuntar también que una de las principales consecuencias de producir la
comida de forma industrial es la presencia en nuestras sociedades de alimentos
uniformes, con unos sabores y olores constantes, con unos aspectos reconocibles
basados en una produccion intensiva y regular o, baste decir, alimentos derivados de
procesos fabriles que persiguen un suministro regular durante todo el afio a un precio
estable. En otros términos, y dicho con sencillez: industrializar la alimentacion es una
forma de homogenizar, en sentido social, la forma de comer. Michael Pollan, en lo
tocante a la desconexion que existe entre el consumidor y el proceso de fabricacion del

alimento ha escrito:

Lo que quiza resulta mas preocupante —y triste— acerca de la comida industrial es como
oscurece por completo todas estas relaciones y conexiones [se refiere a las relacione y
conexiones entre el comensal y la forma de produccion del alimento]. Pasar del pollo
(Gallus gallus) al McNugget de Pollo es abandonar este mundo al olvido, algo que puede
costarnos muy caro, no sélo en términos de dolor del animal, sino también en los de nuestro
placer. Pero es de olvidar, o de ni siquiera llegar a saber, de lo que trata la cadena
alimenticia industrial, la principal razén de que sea opaca, porque si pudiéramos ver lo que
hay al otro lado de los cada vez mas altos muros de nuestra agricultura [y ganaderia]

industriales sin duda cambiariamos nuestra forma de comer®.

Ciertamente, como el mismo Pollan sefiala, del no saber qué esta al otro lado de
nuestra cadena alimenticia a que tanto los consumidores como los productores se
despreocupen (moralmente) de ella, no hay mas que un paso, y, de esta suerte, la
ignorancia y la indiferencia ante la naturaleza de aquello que consumimos son

fundamentales para que la rueda del consumo en masa siga girando®.

45. Ibid., p. 31.
46. Cf. Ibid., p. 308.

27



En un sentido mas cercano a la cuestion de los animales podriamos afirmar que
las granjas industriales han conseguido separar a la gente de la comida, pues, por
supuesto, la mayoria de las personas no tienen que enfrentarse al desagradable hecho de
que consumir productos de origen animal implica matar a los animales. Compramos
carne o pescado, queso o leche, pero ellos son ya alimentos aislados y manufacturados,
no existe la pretension como consumidores de enfrentarnos al hecho de criar y matar al
animal, los animales nos son presentados ya en forma de alimento o cocinados,
haciéndonos mas facil la tarea de no recordar que, un dia, eso que ahora comemos fue,
de hecho, un animal vivo.

El gran conjunto de los consumidores, por ejemplo, de carne no saben con
certeza que ocurre exactamente en el interior una granja industrial. Los consumidores
no estan vinculados a los modos en los que se producen los alimentos que consumen,
pues la industrializacion de la granja ha roto el vinculo «comensal-animals»
catapultandonos a una era moderna regida por la desconexion. Y, de tal manera, existe,
sin duda, una clara tendencia a eliminar la conexion entre la carne y el ser vivo, una
suerte de preocupacion subconsciente en que la mayoria de las personas que comen
carne no piensen en el hecho de que se matan a los animales para producir el alimento
resultante.

Peter Singer, en un sentido analogo al problema planteado por Hannah Arendt
—¢cOmo pueden participar personas normales desde sus vidas cotidianas en crimenes
atroces?— nos sugiere una reflexiéon muy acertada en torno a la experimentacion animal
(reflexion aqui aplicable a cualquier &mbito de explotacién animal como la factoria

industrial o la mal llamada fiesta taurina de nuestro pais):

¢Como pueden ocurrir estas cosas? ;Como pueden personas que no son sadicas pasar su
jornada laboral provocando depresiones de por vida a monos, calentando perros hasta la
muerte o volviendo drogadictos a gatos? ;Como, después de todo esto, puede alguien
quitarse su bata blanca, lavarse las manos e irse a casa cenar con su mujer e hijos? ;Como
pueden permitir los contribuyentes que su dinero se use para financiar estos experimentos?
¢Coémo pudieron los estudiantes realizar protestas contra la injusticia, la discriminacion y la
opresion, de cualquier tipo y sin limite geografico, mientras ignoraban las crueldades que se
cometian —y aln se cometen— en sus propias universidades?

La respuesta a estas preguntas yace en la aceptacion no cuestionada del especismo.
Toleramos crueldades con miembros de otras especies que nos enfurecerian si se llevaran a

cabo con miembros de la nuestra. EI especismo hace que los investigadores consideren a

28



los animales con los que experimentan como una parte mas del instrumental, Gtiles de

laboratorio y no criaturas vivas que sufren®’.

En un sentido analogo a la teoria de Arendt, si hoy sabemos que las personas que
cometieron los crimenes nazis no eran personas especialmente crueles, es mas, sabemos
eran personas normales, podemos suponer que matarifes, toreros, cazadores o peleteros
tampoco sean, de hecho, personas desalmadas o sadicas, y todavia menos sean asi las
personas que consumen los productos resultantes de una forma de explotacion como es
la ganaderfa intensiva*®. Sencillamente, estas personas se encuentra imbuidas en la
l6gica del mal banal, o con otras palabras: un matarife, un torero, un consumidor de
carne cometen acciones moralmente reprochables en circunstancias que casi les
impiden saber, o siquiera intuir, que realizan actos de maldad.

Si algo ha demostrado la Modernidad es que, en el mal contemporaneo, las
intenciones de las personas —en este caso una intencion tan trivial como elegir el plato
del menu— rara vez se corresponden con la magnitud real del mal cometido —el
manteniendo y constante reproduccion material de la cria de animales en las factorias.
En este sentido, la desconexion que existe entre el consumidor de carne y el proceso
industrial de produccion de la misma es la responsable de esta suerte de banalizacién
del consumo de animales.

Lo que para nosotros constituye una rutina cotidiana como es ir al
supermercado, comprar productos carnicos y comerlos en nuestros hogares, con todo lo
bueno y malo que podamos encontrar en ello, para los animales representa una vida de
miserias, justificada trivialmente sobre nuestras apetencias culinarias.

En cierto sentido, las personas que consumen carne se encuentran en una
posicion analoga a como podian encontrarse ciertos individuos hace dos siglos con
respecto al asunto de la esclavitud. Personas con firmes principios morales —piense en
una figura como Thomas Jefferson, por citar un ejemplo— mantenian esclavos, pues
dicha costumbre era, en su contexto histérico, la «norma social», lo «comun», lo
«correcto» para la época. No habia nada «malo» en ello. En relacion a la explotacion
moderna de los animales se da un fracaso analogo: personas con valores positivos e
incluso ejemplares pueden estar siendo terriblemente injustas con las otras especies

animales, y la razén de ello, como sefiala Singer, la encontramos en «la aceptacién no

47. Peter Singer, Liberacion animal, op. cit., pp. 87-88.
48. Cf. Alicia Martin Melero, op. cit., p. 44.

29



cuestionada del especismo», en esa suerte de «conformismo social» o tendencia a
identificar lo «normal» con lo «correcto».

Seguidamente querria aclarar cudl es la naturaleza del consumo banal de
animales. Se pide al lector, pues, pensar en torno a la responsabilidad que han tenido los
silencios, las ambigiedades, el desconocimiento, la ignorancia, las concesiones, el «no
hacer» en lo tocante a la degradacién moral moderna que sufre hoy nuestra relacién con

los otros seres sintientes.

Nuestra indagacion se encuentra muy proxima al problema moral del llamado «mal
consentido» o «mal por omision o inaccién». Definido por el profesor Arteta en su obra
Mal consentido como aquel mal «no que podemos cometer o tal vez padecemos, sino el
mal que consentimos que unos acometan y otros padezcan sin procurar impedirlo»®,
supone, sin duda, requisito necesario —Yy como apunta Arteta, a menudo suficiente— en
nuestro intento por comprender la naturaleza del especismo en las sociedades
industriales.

Aurelio Arteta tiene razén cuando escribe que sin introducir el aspecto capital
del consentimiento no se puede entender el mal social en la civilizacién moderna®. Al
margen de las categorias clésicas —el agresor y la victima—, en las sociedades
modernas se da un tercer sujeto participante: el espectador, que en nuestro analisis bien
podriamos identificar con lo que algunos han venido a llamar «omnivoro irrestricto», un
sujeto completamente despreocupado por el papel que pudiera jugar la ética en sus
habitos alimenticios. EI omnivoro irrestricto es espectador en la acepcion inmovilista o,
si se quiere, conformista del término: ni es agresor ni es victima, sencillamente «come
de todo sin preocuparse de donde procede ese alimento y cdmo ha podido llegar a su

boca»°L.

49. Aurelio Arteta, op. cit., p. 13.

50. Cf. Ibid., p. 48.

51. El término «omnivoro irrestricto» ha sido planteado por Pablo de Lora en su articulo: «La receta
moral del vegetarianismo» en Jimena Rodriguez, op. cit., pp. 117-139. De Lora escribe: «Mi premisa es,
para empezar, que la dieta del que podriamos denominar “omnivoro irrestricto” —el que come de todo
sin preocuparse de donde procede ese alimento y cdmo ha podido llegar a su boca— es moralmente
rechazable. [...] El omnivoro irrestricto estima, en ultimo término, que dichos métodos [los métodos
propios de la ganaderia intensiva] quedan justificados por el placer que nos proporciona la ingesta, o
porque responde a una tradicion digna de ser conservada. En ese sentido, Volkert Beekman destaca que
consumir carne es un estilo de vida, “[...] un conjunto de practicas mas o menos integrado que un
individuo abraza porque dan una forma material a una particular narrativa de auto-identidad”.» (lbid., p.
121).

30



¢ Como puede ser que lo que no es —Ila accion que omito—, con todo, colabore a
la ejecucion del mal? La explicacion, como apunta el profesor Arteta, es sencilla: «este
particular no-ser equivale a una forma real de ser.»*? Podemos causar dafio no sélo por
accion, también por inaccion, es decir, por dejar de hacer o permitir, «pues abstenerse
no significa no hacer en absoluto o no producir cambio alguno», mas bien, «la
abstencion es ya una forma de accion en virtud de sus resultados, tales como que ciertos
cambios en el mundo no tengan lugar, que al contrario otros cambios acontezcan o que
lleguen a la existencia ciertos estados de cosas.»> La complicidad del espectador
indiferente no es la complicidad del haber cometido una accion mala, es, mas bien, un
requisito ineludible para el ejercicio de la misma; la no-accion es ya, en si, una decision,
un componente pasivo que consolida el statu quo. El no-actor refuerza, pues, a través de
su omision, los hechos en curso™.

Simone de Beauvoir ya lo afirmaba en su clasica cita: «toda abstencion es
complicidad.»> En lo relativo al uso de animales como alimento, la masiva indiferencia
moral, politica y social sostenida sobre el prejuicio especista es suficiente como para
sustentar materialmente la cria, procesado y matanza de millones de seres sintientes.

Es suficiente, pues, con no mirar, con no escuchar, con no hacer nada para que el
mal triunfe. Absorto en un estado de semiconciencia el omnivoro irrestricto deniega la
propia realidad, aparta la mirada a causa del rechazo que produce una realidad
demasiado molesta como para ser reconocida como permisible. Singer sobre la idea de
que personas ordinarias pueden coadyuvar, a la postre, a la explotacién de las otras

especies animales ha escrito:

[...] los seres humanos corrientes —no So0lo unos cuantos excepcionalmente crueles o
despiadados, sino la gran mayoria— participan activamente en practicas que requieren el
sacrificio de los intereses mas vitales de miembros de otra especie para promover los
intereses mas triviales de la nuestra, las consienten y permiten que sus impuestos se utilicen

para financiarlas™.

Esos complices pasivos que podriamos identificar con el consumidor de carne

irreflexivo no pueden ser identificados como agentes con un propdésito malo o criminal,

52. Ibid., p. 44.

53. Ibid., p. 45.

54. Cf. Ibid., pp. 45-46.

55. Citado en Aurelio Arteta, op. cit., p. 66.

56. Peter Singer, Liberacion animal, op. cit., p. 25.

31



por mas que a un tiempo es evidente que su conducta colabora a la explotacion de los
animales de granja. Para el consumidor de carne el sentimiento de culpabilidad
desaparece™’, y es que no cabe contemplar como delito lo que es «normal», lo que todos
consienten, lo que se entrelaza con la rutina de vida diaria, lo que queda amparado por
el abrigo de la norma. Dada la tendencia natural que tiene lo normal a volverse
normativo, el consumo de animales se normativiza socialmente.

No podemos analizar aqui pormenorizadamente los mecanismos sociales y
psicolégicos que permiten el consumo banal de animales, pero podemos apuntar,
someramente, que (1) la superficialidad o falta de reflexion sobre las motivaciones del
agente (que suele generar esa desproporcion entre «el dafio cometido y el motivo que lo
indujo»), junto con (2) la inconsciencia del agente del haber acometido por si mismo
una accion mala (el «omnivoro irrestricto» comete delitos morales en circunstancias que
le impiden saber que esta realizando actos de maldad), junto con (3) la normalizacion de
acciones o costumbres éticamente censurables pero cotidianas («los actos fueron
monstruosos pero el responsable era totalmente corriente») hacen del mal banal —aqui
siendo la victima el animal sintiente—, como apunta Arteta, una singularidad filosofica:
lo maligno del mal estriba, ahora, en la ausencia manifiesta de voluntad maligna®.

Comer es, tal vez, el acto cultural més naturalizado de toda sociedad.
Desnaturalizar nuestra alimentacion, atrevernos a juzgarla, a ver que ella no es sino un
conjunto de habitos y costumbres adquiridas y que, en consecuencia, puede participar
de los vicios y excesos de nuestra civilizacion, es la peticién primaria de la ética en
defensa de los animales.

El analisis de Arendt fue el primero en determinar que las fuerzas sociales
podian hacer que personas normales cometieran actos horrendos. Empero si algo
deberiamos destacar en la linea de su analisis es que las inocuas intenciones del agente
no mitigaban la responsabilidad del crimen cometido. Entender la deshumanizacion, o
este caso, la desensibilizacion hacia las otras especies no equivaldria nunca a excusarla.
Debe repetirse como un mantra que intentar entender como afectan las fuerzas sociales
a la conducta de la persona individual no excusa al sujeto particular ni le exime de

responsabilidad por la comision de actos inmorales o malvados. Como escribe el

57. «El sentimiento de culpa es tan poco fiable que con frecuencia puede servir como indicador de
inocencia. Los mejores de los espectadores son aquéllos cuyas conciencias estan mas atormentadas. Los
espiritus indiferentes rara vez se ven turbados por la idea de que han hecho demasiado poco para evitar el
crimen.» (Ibid., p. 350)

58. Cf. Ibid., pp. 175-177.

32



psicologo Philip Zimbardo: «Precisamente la creencia de que las acciones malvadas
necesitan tener intenciones malignas permitio a los regimenes totalitarios convencer a la
gente de que hiciera caso omiso de las objeciones morales que, de otra manera, habrian
funcionado.»®

Sostengo que en quienes practican el consumo de animales en las sociedades
industrializadas se da un fracaso analogo en la ponderacion de bienes y males, haciendo
del consumo banal y cotidiano de animales un infierno en vida para los mismos. No
puedo sino terminar este ensayo exclamando con Jean-Paul Friedrich Richter su
acertadamente triste sentencia: «jOh justo Dios! jCuantas horas de martirio de animales

sirven para dar al hombre un Unico minuto de gusto para su paladar!»

59. Philip Zimbardo: El efecto Lucifer. El porqué de la maldad, Paidés, Barcelona, 2008, p. 350.

33



6. CONCLUSIONES

Las maneras en las que las personas conceptualizamos los cuerpos de los animales, sus
funciones sociales y usos econémicos se encuentran estrechamente relacionadas con los
ambientes culturales. EI papel que desempefia una determinada especie animal en una
sociedad cualquiera puede concebirse como un producto o una construccion de las
fuerzas culturales y situacionales.

De tal suerte, de la mera «especie biologica» del animal no se puede inferir una
determinada «funcion social». Un animal puede tener una fisiologia concreta, pero los
usos sociales otorgados no estan a priori determinados por dicha fisiologia. Si bien una
vaca tiene la capacidad fisica de producir leche, esto no significa que tenga
inapelablemente que hacerlo, de igual modo que tener la capacidad de producir carne no
convierte a la res en una «maquina productora de carne». Significa, tan sélo, que existe
un tipo de condicion fisioldgica que posibilita determinados destinos sociales para el
animal —por ejemplo, servir como productor de alimento o ser animal de compafiia—,
no obstante, ninguno de esos destinos es normativo.

Mas alld de todas las razones ajenas al ambito de la moral que podamos
introducir en el asunto de los animales, existe una dimension ética en la relacion
humano-animal que el siglo XxI no puede seguir ignorando. La postura que hemos
sostenido es que, en sentido ético, afirmar que solo los seres humanos pueden ser
abrigados por la comunidad moral supone una obcecacion en el antropocentrismo ético.
Hemos defendido, en contrapartida, una posicion zoocéntrica o sensocéntrica, es decir,
una posicién que amplia el circulo de inclusién moral, por lo menos, hasta los animales
con capacidad para sufrir, siendo éstos, en sentido ético, no agentes morales, sino
pacientes morales.

A través de analisis como los de Peter Singer o Angelika Krebs, enmarcados en
la misma linea tedrica que Jeremy Bentham iniciaba all4 por 1789, hemos defendido
qgue los animales no humanos tienen capacidad para sufrir, luego son dignos de
consideracién moral por si mismos, y tenemos deberes morales directos para con ellos.
Deberian ser incluidos, pues, de manera directa en la comunidad moral.

Por otra parte, hemos comprobado como la llegada de la Modernidad supuso un
cambio profundo para con la relacion entre los seres humanos y los otros animales. En
primer lugar, siguiendo el pensamiento del soci6logo Zygmunt Bauman, hemos

esclarecido que la razon instrumental de Max Weber se habia aplicado sobre la vida

34



animal desde principios del siglo xvii. La civilizacion moderna no fue condicion
suficiente para con el desproporcionado nimero de animales sacrificados en nuestros
dias, pero si fue, con seguridad, condicién necesaria. Sin el desarrollo técnico-racional
moderno, los actuales excesos de la factoria animal hubieran sido impensables. El
mundo racional de la civilizacion moderna hizo que la produccién y el consumo de
animales en masa pudieran concebirse.

Por otra parte, a partir del anélisis que Arendt realiza en torno a la nocién de la
«banalidad del mal» —muy cercano al problema moral del «mal consentido» o «mal
por inaccion»—, hemos logrado entender los mecanismos especistas de consumo
presentes hoy en las sociedades industrializadas. El analisis de Arendt fue el primero en
determinar que las fuerzas situacionales podian hacer que personas normales
cometieran, desde la cotidianidad de sus vidas, actos horrendos. En un sentido analogo a
la teoria de Arendt, si hoy sabemos que las personas que cometieron los crimenes nazis
no eran personas especialmente crueles, es mas, sabemos eran personas normales,
podemos suponer que matarifes, toreros, cazadores, peleteros o, en general, cualquier
grupo de individuos que contribuyan a la reproduccion material de las practicas
especistas tampoco son, de hecho, personas desalmadas, y todavia menos son asi las
personas que consumen los productos de origen animal procedentes de la ganaderia
moderna. Sencillamente, estas personas se encuentran imbuidas en la légica del mal
banal, es decir, estas personas cometen acciones moralmente reprochables en
circunstancias que casi les impiden saber, o siquiera intuir, que realizan actos de maldad
para con los animales.

Empero si algo hemos destacado de la mano de Arendt es que las inocuas
intenciones del agente no mitigaban la responsabilidad del crimen cometido. Entender
la insensibilidad —y en muchas ocupaciones la desensibilizacion— derivada del
prejuicio especista no equivaldria ni a justificarla ni a excusarla. Debe perseverarse,
pues, que el intentar entender como afectan las fuerzas situacionales a la conducta de la
persona individual no excusa a la persona ni la exime de responsabilidad por la

comision u omision de actos inmorales o0 malvados dirigidos hacia las otras especies.

35



BIBLIOGRAFIA

Arendt, Hannah: Eichmann en Jerusalén. Un estudio sobre la banalidad del mal,
Lumen, Barcelona, 2012.

Arteta, Aurelio: Mal consentido. La complicidad del espectador indiferente, Alianza,
Madrid, 2010.

Bauman, Zygmunt: Modernidad y Holocausto, Sequitur, Madrid, 2010.

Francione, Gary L. y Charlton, Anne: Come con conciencia: Un andlisis sobre la
moralidad del consumo de animales, Example Press, 2015.

Gonzélez, Marta I., Riechmann, Jorge, Rodriguez, Jimena y Tafalla, Marta (eds.):
Razonar y actuar en defensa de los animales, Catarata, Madrid, 2008.

Harris, Marvin: Bueno para comer: enigmas de alimentacion y cultura, Alianza,
Madrid, 2012.

Hribal, Jason: Los animales son parte de la clase trabajadora y otros ensayos,
Ochodoscuatro ediciones, 2014.

Joy, Melanie: Por qué amamos a los perros, nos comemos a los cerdos y nos vestimos
con las vacas. Una introduccion al carnismo, Plaza y Valdés, Madrid, 2013.

Neiman, Susan: EI mal en el pensamiento moderno. Una historia no concencional de la
filosofia, Fondo de cultura econémica, México, 2012.

Patterson, Charles: ¢Por qué maltratamos tanto a los animales? Un modelo para la
masacre de personas en los campos de exterminio nazis, Milenio, Lleida, 2008.

Pollan, Michael: El dilema del omnivoro, 1XO, Gipuzkoa, 2011.

Regan, Tom: Jaulas vacias: el desafio de los derechos de los animales, Fundacion
Altarriba, Barcelona, 2006.

Riechmann, Jorge: Todos los animales somos hermanos. Ensayos sobre el lugar de los
animales en las sociedades industrializadas, Catarata, Madrid, 2005.

Rodriguez, Jimena (ed.): Animales no humanos entre animales humanos, Plaza y
Valdes, Madrid, 2012.

Safran, Jonathan: Comer animales, Seix Barral, Barcelona, 2011.

Salt, Henry: Los derechos de los animales, Catarata, Madrid, 1999.

Singer, Peter: Etica practica, Cambridge University Press, Madrid, 2003.

36



Singer, Peter y Mason, Jim: Somos lo que comemos. La importancia de los alimentos
que decidimos consumir, Paidds, Barcelona, 20009.

Singer, Peter: Liberacion animal, Taurus, Madrid, 2011.

Tafalla, Marta (ed.): Los derechos de los animales, Idea Books, Barcelona, 2004.

Zimbardo, Philip: El efecto Lucifer. El porqué de la maldad, Paidds, Barcelona, 2008.

37



