aas  Universidad

ans
181  Zaragoza

1542

A

w

Trabajo Fin de Grado

Re-crear. Un simbolico femenino desde el
pensamiento de la diferencia sexual.

Autor/es

Leyre Franco Itarte

Director/es

Aranzazu Hernandez Pifero

Facultad de filosofia y letras

2016




INDICE

Introduccion

El orden simbélico masculino-
patriarcal

Re-crear: un orden simbolico que
nombra en femenino

Conclusiones

Bibliografia

18

30
32



INTRODUCCION

Feminismo es el nombre que reciben el pensamiento tedrico y la practica politica
que luchan por la emancipacién de la mujer en la sociedad. A lo largo del tiempo se ha
manifestado de diferentes formas pero bajo el mismo objetivo. Sin embargo, entre estas
formas diversas encontramos momentos en los que la lucha se ha llevado a término
teniendo como meta la igualdad. ¢Igualdad a que o a quién? Se pregunta Luce Irigaray
en su obra Yo, t0, nosotras. Igualdad al hombre. Esto es, igualarnos en derechos pero

con una errénea consecuencia: también a sus privilegios.

Hay que cuestionarse entonces si la emancipacion que por la que luchamos se
guia por esta meta. ¢ Queremos acaso ser hombres? ;Puede acaso verse revocada nuestra
opresion imitando al opresor? La posicion del presente trabajo se inclina por una
negativa a ambas cuestiones. Es por ello que vamos a trabajar desde la diferencia
sexual' como necesidad principal para nuestra libertad. Siguiendo la linea irigariana,
sostenemos que la explotacion del sexo femenino esta basada en la diferencia sexual y
que solo por medio de ésta puede resolverse.? Tenemos por tanto la necesidad de sexuar

nuestra cultura por medio del reconocimiento de esta diferencia.

Tomando esto en consideracion, el presente trabajo tiene por objeto, por un lado,
una critica a la dominacién masculina-patriarcal que se ejerce en nuestra cultura y, por
otro, un analisis de distintas propuestas de re-creacion de un orden simbolico femenino.
Con respecto a la dominacion masculina, seguiremos la linea de pensamiento de Luce
Irigaray para realizar un analisis que se centrara en torno a la posicion que ocupa la
mujer en dichas sociedades, mostrando las consecuencias que conlleva objetualizarlas
dentro de un orden simbdlico que solo media con la realidad desde la experiencia
masculina del mundo. Como veremos a continuacion, la humanidad transmite y aprende
a través de simbolos y en las sociedades patriarcales hay una gran carencia de éstos
sexuados en femenino. Es por ello que en el segundo apartado aportemos distintas
propuestas con las que introducir simbolos femeninos con los que mediar entre nosotras
y con el mundo. Es decir, el proposito constituir simbolico femenino. Estas propuestas
seran trabajadas a partir de los planteamientos de Luce Irigaray, Mithu M. Sanyal y la

Libreria de Mujeres de Milan.

! Para conocer més profundamente las propuestas de la diferencia sexual de Luce Irigaray ver:
Irigaray, Luce, Ese sexo que no es uno, Akal, Madrid, 2009.

2 Irigaray, Luce, “A manera de aviso: iguales o diferentes”, Yo, t0, nosotras, Feminismos, ediciones
Catedra, Madrid, 1992, p. 9.



Una de las dificultades de un trabajo de estas caracteristicas es la sefialada por
Pierre Bourdieu cuando afirma que: “al estar incluidos, hombres y mujeres, en el objeto
que nos esforzamos en delimitar, hemos incorporado, como esquemas inconscientes de
percepcion y de apreciacion, las estructuras historicas del orden masculino; corremos el
peligro, por tanto, de recurrir, para concebir la dominacién masculina, a unos modos de

3 No obstante las pensadoras de la

pensamiento que ya son producto de la dominacion
diferencia sexual han contribuido a diluir esta dificultad al interrogarse por el orden

simbalico.

Por esta razon una de las nociones clave en el desarrollo de este trabajo es la de
simbdlico. Esta sera abordada desde una perspectiva que combina criticamente
psicoanalisis, hermenéutica y feminismo a la hora de explicar las relaciones entre
pensamiento y realidad. EI concepto de orden simbdlico es de tradicion psicoanalitica,
acufiado por Jacques Lacan, y ha tenido una gran repercusion en la filosofia
contemporanea. No obstante, la corriente psicoanalitica no es la Unica fuente tedrica que
ha explorado lo simbdlico, también lo ha hecho la antropologia filoséfica y la filosofia
de la cultura. Ahora bien, las fuentes tedricas en las que se centra el presente trabajo
giran en torno al pensamiento francés e italiano de la diferencia sexual, en particular el
pensamiento de la filésofa y psicoanalista Luce Irigaray, la filésofa Luisa Muraro y el
colectivo La Libreria de mujeres de Milan, puesto que ofrecen, desde nuestro punto de
vista una conceptualizacion mas amplia de lo simbdlico y permiten pensar en su

transformacion.

*Bourdieu, Pierre, La dominacién masculina, Anagrama, Barcelona, 2000, p. 17.



EL ORDEN SIMBOLICO MASCULINO-PATRIARCAL

“El orden simbdlico es una de las mas interesantes aportaciones de la filosofia
del siglo XX**. Esta afirmacion, que sostiene Gemma del Olmo, se deriva de las tesis
sobre el propio concepto de orden simbdlico que desarrolla Luisa Muraro. Muraro parte
de la constatacion de las carencias de la via positivista a la hora de analizar el lenguaje,
que la autora cifra en el Tractatus Logico-philosophicus de Wittgenstein. Para la
filésofa italiana, el discurso I6gico-formal o la razon, concebida en tales términos, no
explica satisfactoriamente ni agota la comprension de la totalidad de la realidad
humana®. El analisis de lo simbélico, desde una perspectiva que combina criticamente
psicoanalisis, hermenéutica y feminismo, se plantea entonces como una respuesta a
estas carencias a la hora de explicar las relaciones entre pensamiento y realidad. El
concepto de orden simbodlico, propiamente dicho, de tradicion psicoanalitica, fue
acufiado por Jacques Lacan y ha tenido una gran repercusion en la filosofia
contemporanea. Con este concepto, segun explica Gemma del Olmo en Lo divino en el
lenguaje, “se quiere subrayar el hecho de que las representaciones culturales, en
principio exteriores al ser humano, se introducen en el inconsciente a través del lenguaje

6 Aunque, como veremos, del

llegando a formar parte de cada una y de cada uno
entramado conceptual de Lacan parece resultar que el orden simbolico es
necesariamente patriarcal, tesis que constituye uno de los ejes de la critica feminista al

psicoanalisis lacaniano.

No obstante, la corriente psicoanalitica no es la Unica fuente intelectual que ha
indagado, en la contemporaneidad, sobre lo simbdlico, también la antropologia
filosofica y la filosofia de la cultura, como es el caso de Ernst Cassirer’. Ahora bien,
como sefialé en la introduccion, las fuentes tedricas en las que se centra el presente
trabajo giran en torno al pensamiento francés e italiano de la diferencia sexual, en
particular el pensamiento de la filésofa y psicoanalista Luce Irigaray, la filsofa Luisa
Muraro y el colectivo La Libreria de mujeres de Milan. A pesar de sus notables
diferencias, todas estas corrientes coinciden en considerar el lenguaje como la actividad

simbolica por excelencia. No constituye uno de los objetivos de este trabajo realizar un

* Del Olmo, Campillo, Gemma, “Otro orden simbolico”, Lo divino en el lenguaje, horas y Horas, Madrid,
2006, p. 75.

® Ibid., p. 75.

® Ibid., p. 45.

" Ver: Cassirer, Ernst, Antropologia filos6fica. Introduccién a una filosofia de la cultura, México, Fondo
de Cultura Econdmica, 1977.



analisis exhaustivo de las conceptualizaciones del lenguaje implicadas en cada una de
las definiciones de lo simb6lico mencionadas, tampoco en el caso de las autoras que son
objeto principal de nuestra atencion. Interesa aclarar, sin embargo, a los efectos de mi
investigacion, que la comprension de éste es objeto de discusion y que tomaré una
definicion amplia de lenguaje, la adoptada por las feministas italianas de la diferencia
sexual. Segln éstas, el lenguaje constituye una primera instancia con la que aprendemos
a mediar, aprendida generalmente de la madre o por quien ocupe su lugar®, que incluye
no solo la dimensién propiamente linglistica, sino también “aquellas manifestaciones
que no estan realizadas con la intencion de comunicar algo pero que de hecho

comunican’”’.

La consideracion de las criticas feministas al concepto lacaniano de orden
simbolico hace que este trabajo estime y emplee una conceptualizacion méas amplia de
orden simbélico. Como analizé Irigaray, en Speculum y Ese sexo que no es uno'®, sus
obras més significativas de las décadas de los setenta, las definiciones lacanianas se
centran exclusivamente en la sexualidad masculina, sin contemplar en ellos la
sexualidad femenina'. En concreto, acudiremos a las definiciones de dos autoras
anteriormente citadas, Luce Irigaray y Luisa Muraro, puesto que sus definiciones de
orden simbolico, desde el pensamiento de la diferencia sexual, nos ayudardn a

comprender las pretensiones del presente trabajo.

Estas revisiones nos ofrecen definiciones mas amplias que la lacaniana. De este
modo, entenderemos que, como sostiene Luisa Muraro, el orden simbdlico es “una
instancia mediadora”, es decir, una instancia “de la pensabilidad de lo real”, una
mediacién entre el pensamiento y lo real'?. Desde este punto de vista, el orden
simbolico constituye un “conjunto de mediaciones”, que condicionan tanto lo pensable
como lo decible'®. Asi, como sefiala Gemma del Olmo, el orden simbélico opera como

“guia interpretativa, [...] referencia, para un colectivo social, porque dota de sentido

® Para la diferencias entre la concepcion lacaniana del lenguaje y la murariana: cf. Gemma del Olmo, pp.
64-84. Para la distincion entre lengua y lenguaje en la obra de Luisa Muraro: cf. ibid., pp. 68-75.

% Del Olmo, Campillo, Gemma, Lo divino en el lenguaje, op. cit., p.73.

19 |rigaray, Luce, Espéculo de la otra mujer, Akal, Madrid, 2007 e Irigaray, Luce, Ese sexo que no es uno,
op. cit.

1 \er: Del Olmo, Campillo, Gemma, Lo divino en el lenguaje, op. cit. p. 80.

2 Muraro, Luisa, El orden simbélico de la madre, Madrid, horas y HORAS, 1994, p. 92.

13.Cf. Ibid., pp. 94-99.



muchos de los comportamientos que tienen los componentes de ese colectivo™*. Sin
embargo, el orden simbdlico no es reductible al orden social: méas bien éste depende de
aquel. En palabras de Luisa Muraro:

...es necesario considerar el orden simbolico sin limitarlo a los
codigos reconstruibles (como el sistema economico, el politico, el
derecho, etc.) de los cuales resulta relativamente facil [...] distanciarse y
proyectar su modificacion, sino considerandolo [...] como el sistema de
mediaciones del cual dependo tanto para decir lo que estoy diciendo,
como para lo que no llego a decir y, en general, para todo lo decible por
mi y lo deseable, etc. En este nivel de la mediacion determinada-
determinante, donde yo soy hablada-hablante, actuada-agente, etc., es
donde se reproduce y puede cambiar el orden simbélico®.

Segun la filésofa italiana, el orden simbdlico resulta de la necesidad de
mediacion entre pensamiento y realidad: que este orden simbdlico sea de un tipo u otro,
por ejemplo, patriarcal o feminista, no obedece a ninguna necesidad ldgica. Siguiendo la
linea trazada por estas autoras, nuestro trabajo tiene por objeto explorar algunas de las
propuestas que articulan otro orden simbolico en relacion con la experiencia femenina,
es decir, que hace pensable y decible la experiencia de las mujeres, generando nuevas

mediaciones e interpretaciones.

Ahora bien, si el orden simbdlico responde a una mediacion entre pensamiento y
realidad, hemos de hacer un breve inciso sobre otro término a aclarar: el de imaginario.
Siguiendo los andlisis de Margaret Whitford en Luce Irigaray. Philosophy in the
feminine'®, la definicion mas breve y general que podemos ofrecer de imaginario, es la
de fantasia inconsciente. No obstante, la autora advierte que limitar su funcion a esta
descripcién priva a la nocién de toda su riqueza asociativa. EI imaginario es una de las
formas por las que devenimos Yo, identidad, a través de las imagenes culturales que
recibimos. Luego, siguiendo ideas de la misma obra y autora, podriamos definir,
brevemente, el imaginario como un estadio del pensamiento que conceptualiza a través
de imégenes culturales recibidas y que mantiene una relacién con el orden simbolico
que lo ordena y lo transmite, siendo este orden simbolico lo que media entre el

imaginario y la conformacion de la realidad humana.

% Del Olmo, Campillo, Gemma, Lo divino en el lenguaje, op. cit. pp. 76-77.
5 Ibid., p. 94.
®\Whitford, Margaret, Luce Irigaray. Philosophy in the feminine, Routledge, New York, 1991, p. 53.



Situada en este contexto teorico, a continuacion, presentaré una revision critica
del orden simbdlico en tanto que orden patriarcal, orden que mantiene una pretension
universal de verdad y cancela las posibilidades de significacion de la diferencia sexual,

imposibilitando con ello reconocer otro tipo de orden simbdlico distinto.

El anélisis que ofrezco girard en torno a la comprension del patriarcado,
fundamentalmente, en su dimension simbolica. Las caracterizaciones sociolégicas y
antropoldgicas feministas coinciden en definir el patriarcado como un sistema social,
politico y cultural que, segun recoge Lorraine Code en Encyclopedia of femenist
theories, se caracteriza por las relaciones jerarquicas entre hombres y mujeres, que se
manifiestan tanto en las estructuras familiares como en las sociales, en orden
descendente, bajo una figura masculina autoritaria'’. Esto implica que los aspectos
materiales y simbolicos de la vida funcionen bajo el valor y dominio de un sujeto
masculino, que, sin embargo, se presenta como universal. Asi mismo, si bien el
patriarcado ha variado sus formas a lo largo del tiempo y de distintas sociedades y pese
a que la autoridad patriarcal de la familia ha mutado significativamente, por ejemplo, en
las sociedades contemporaneas occidentales, la dimension simbdlica del padre y su
autoridad aun son patentes, a mi juicio, en el orden simbodlico cultural de nuestra
sociedad. De este modo, estimo que una revision actual de la definicién de patriarcado
toma la dominacién masculina como eje de articulacion de nuestras sociedades y motor
cultural de nuestras vidas. El padre se transforma en el simbolo de la dominacion, si
bien no es figura fisica. Es decir, en las formas actuales el poder se ha generalizado
mediante el paso del padre al hombre'. En este sentido, autoras como Antoinette
Fouque han apuntado a una transformacién de las sociedades contemporaneas europeas
de patriarcados en “fatriarcados”: “en nuestros tiempos modernos, yo llamaria mas bien

el filiarcado o el fatriarcado; ya que mediante las nuevas fratrias es como las ligas

1" Code, Lorraine, “Patriarchy”, en: Code, Lorraine (editor), Encyclopedia of Feminist Theories,
Routledge, New York, 2000, p. 378.

Citas originales: “Patriarchal societies enshrine the assumption that heads of state must be male and male
voices rightfully dominate public/private spaces.” / “The term refers to hierarchical relations between
men and women, manifested in familial and social structures alike, in a descending order from an
authoritarian [...] male head.”

'8 una de las principales objeciones al término actual de patriarcado es precisamente este caracter de
generalidad, dado que puede darse por supuesta una universalidad de la dominacion masculina que se
sitGe en un marco transhistorico y transgeogréafico, es decir, que se le presuponga un estatuto natural dada
la propia generalidad del término. Sin embargo, hay que conocer que con dicha definicidn no se persigue
acotar actitudes individuales sino un sistema social total que impregna las acciones y actividades
cotidianas, tanto individuales como colectivas. Por tanto este caracter de generalidad no refiere a una
vaguedad del término sino a un uso colectivo-cultural de dicha dominacion.



monoteistas, politicas, y simbolicas, sigues excluyéndonos del Derecho, de la

Ciudadania y de la Lengua™®®.

Los analisis criticos del orden simbolico en tanto orden patriarcal desde el punto
de vista feminista cuentan con una larga trayectoria en el ambito del feminismo
psicoanalitico con trabajos tan destacados como los de Luce Irigaray, Julia Kristeva,
Jessica Benjamin o Jane Flax®. Irigaray es una de las psiconalistas y fil6sofas mas
destacadas en la critica de los presupuestos patriarcales de la filosofia occidental y del
psicoanalisis y en la elaboracion de un pensamiento de la diferencia sexual a partir de la
recreacion de un imaginario femenino. Por ello, la obra de esta autora constituird una
clave tedrica para el proposito del siguiente trabajo. En este apartado, la critica
irigariana a la indiferencia sexual y la tesis de un matricidio originario, fundador de la
cultura patriarcal, nos ayudaran a responder a la siguiente pregunta: ¢por qué podemos

hablar de nuestro orden simbdlico como un orden simbdlico patriarcal?

Como hemos apuntado, el orden simbdlico es un concepto nacido en la tradicion
psicoanalitica occidental que refiere a cémo somos conformados psiquica Yy
socialmente. Ya en un primer momento, Lacan piensa el orden simbdlico como un
orden organizado por la figura del padre, en la medida en que éste es quien detenta el
poder y el privilegio®’. La figura del padre, a su vez, remite al falo, que para Lacan
constituye el significante Gltimo, aquel que da sentido a todo significante, organiza la
significacion misma y estructura el deseo. Como observa Margaret Whitford:

Lo simbdlico es la unién del cuerpo, la psique, y el leguaje, donde
los campos descriptivos del psicoanalisis y la lingiistica (o semiética) se
encuentran, y es lo que permite a Irigaray utilizar el modelo
psicoanalitico. Y si es en el lenguaje donde uno se convierte en sujeto,
entonces decir que el sujeto es masculino no es una polémica retorica, es
un enunciado tedrico exacto que concierne a la estructura edipica de lo
simbolico y a la estructura de la subjetividad. Desde este punto de vista,
no se puede hablar més acerca de hombres y mujeres individuales, (...),
sino mas bien de una estructuracion monosexual de la subjetividad que,

9 Fouque, Antoniette, “nuestro movimiento es irreversible”, en Hay dos sexos; ensayos de feminologia,
México, siglo XXI, 2004, p. 32.
P\/er:  Kristeva, julia, Poderes de la perversion, siglo XXI, México, 2004.
Benjamin, Jessica, Lazos de amor. Psicoandlisis, feminismo y el problema de la dominacion,
Paidos, Buenos Aires, 1996.
Flax, Jane, Psicoandlisis y feminismo: pensamientos fragmentarios, Catedra, Madrid, 1995.
2! Del Olmo, Campillo, Gemma, Lo divino en el lenguaje, op. cit., p. 46.



debido a que es una estructura simbolica general, determina la
subjetividad individual®.

El trabajo critico de Irigaray muestra justamente la estructura monosexuada de la
explicacion psicoanalitica de la diferencia sexual y de la constitucion de la subjetividad
sexuada. Puesto que la diferencia sexual es descrita por el psicoanélisis, tanto freudiano
como lacaniano, en funcion de la presencia/ausencia de pene o de falo, segun el caso, la
diferencia sexual resulta de un presupuesto epistemoldgico y axiologico: el pene como
criterio de identificacion de la forma y como criterio de valor. La diferencia sexual asi
entendida, sostiene Irigaray, obedece en realidad a una indiferencia, haciendo
impensable la diferencia. En el esquema psicoanalitico, nos encontramos ante el pene o
el falo y lo que es descrito como “su carencia”, el sexo y la sexualidad femenina que
aparece como un “no sexo”. Esta oposicion no se da por un antagonismo natural sino
que se deriva, por tanto, de tomar el cuerpo masculino como referencia y describir el
femenino desde lo que “no tiene” en comparacion con el masculino, pero nunca a la

inversa. Asi Irigaray no duda en afirmar que

[...] lo femenino no tiene lugar (...) mas que en el interior
de modelos y de leyes promulgados por sujetos masculinos. Lo
que implica que no existen realmente dos sexos, sino uno sélo.
Una sola practica y representacion de lo sexual. Con su historia,
sus necesidades, sus reversos, sus faltas, su/sus negativos [...]
cuyo soporte es el sexo femenino®.

En la conformacion de nuestra identidad, como se apunta en Luce Irirgaray.
Philosophy in the femenine®®, en tanto seres pertenecientes a culturas patriarcales, actda
un imaginario que no reconoce la diferencia sexual. Los simbolos de este imaginario
solo refieren a un cuerpo sexuado masculino, es decir, un cuerpo con genitales
masculinos 0 a un cuerpo “castrado”. Al formar nuestra identidad a través de estas
imagenes, sin reconocer la diferencia sexual, se ha valorado el cuerpo masculino como
Unica imagen de referencia corporal a la identidad humana, privilegiando

simbolicamente esta posesion de genitales masculinos frente a la “falta” de ellos. La

22 Whitford, Margaret, Luce Irigaray. Philosophy in the feminine, pp. 37-38.
% Irigaray, Luce, Ese sexo que no es uno, op. Cit., p. 65.
2 Whitford, Margaret, Luce Irigaray. Philosophy in the feminine, p. 31.

10



consecuencia de ello es que, como apunta Margaret Whitford®®, nuestra sociedad es
gobernada por un imaginario destructivo, cuya apoteosis es una ideologia cientifica
elevada a la categoria de verdad privilegiada.

En las sociedades patriarcales esta indiferencia ha quedado traducida en una
invisibilizacion de la sexualidad e identidad femeninas. Carente de valor en este tipo de
sociedades, la vulva y todo su bagaje simbdlico han sido desterrados del contexto
cultural patriarcal, un enmudecimiento creado a partir de la nociéon de ausencia (de
falo), como también sefiala la historiadora cultural Mithu M. Sanyal en Vulva. La
revelacion del sexo invisible?®. Si lo que carece de falo, carece de valor, entonces las
mujeres no tienen legitimidad ni reconocimiento como sujetos sociales, siendo
redefinidas simbdlicamente por el hombre, es decir, adquiriendo definiciones simbdlicas
que las dotan de valia exclusivamente en virtud del funcionamiento de la sociedad de
los hombres y de la arbitrariedad masculina. La verdadera ausencia a la que nos
enfrentamos, por tanto, a mi juicio, es a la ausencia de la vulva y de un lugar simbélico
para ésta. En este sentido podemos entender la propuesta de Irigaray de recrear un
imaginario femenino, vinculado con la morfologia femenina, pues considera que “lo que
ha sido excluido por lo simbdlico como su residuo (...) podria de hecho ser simbolizado
de manera diferente”, ya “que las categorias mediante las cuales aprehendemos el

mundo podrian ser diferentes .

El caracter androcéntrico y falocéntrico que Irigaray critica en la comprension
psicoanalitica de la diferencia sexual, como vimos basada en la presencia/ausencia de
pene, se manifiesta igualmente en la conceptualizacion psicoanalitica de la relacion con
la madre y su papel en la constitucion de la subjetividad sexuada. Que el cuerpo de la
madre quede negado y prohibido en el psicoandlisis encuentra, para lrigaray, un
correlato en lo que ella denomina el matricidio originario. La autora sostiene que
anterior al parricidio enunciado por Freud se produce el asesinato de la madre, siendo
éste el fundante de la cultura patriarcal®, tesis que ilustra reinterpretando el asesinato de

Clitemnestra en la Orestiada. Para la fil6sofa francesa, reconocer este matricidio supone

% bid., p. 33

% Referimos a la vulva como simbolo de lo femenino por contraposicién al simbolo masculino sexuado
falo. Para un analisis reciente del lugar simbolico de la vulva en la historia de occidente, ver: Sanyal,
Mithu M., Vulva. La revelacion del sexo invisible, Anagrama, Barcelona, 2012.

2" Whitford, Margaret, Luce Irigaray. Philosophy in the feminine, op. cit., p. 69.

% Irigaray, Luce, “El cuerpo a cuerpo con la madre”, EI cuerpo a cuerpo con la madre. El otro género de
la naturaleza. Otro modo de sentir, La sal, Barcelona, 1985, p.12.

11



que el imaginario masculino necesita reconocer su propia inconsciencia. Asi pues, este
matricidio se relaciona directamente con el no reconocer la diferencia sexual en nuestra

cultura.

No reconocer la diferencia sexual, seguir funcionando bajo la premisa del cuerpo
masculino como unico referente, es lo que ha promovido e instaurado la prohibicién de
regresar a la madre, siendo ésta estatuto fundamental de la cultura patriarcal y de su
sostenimiento. Siguiendo nuevamente a Luce Irigaray, consideramos esta cuestion como
uno de los factores primordiales de la pérdida de las genealogias femeninas y de las
dificultades simbélicas y culturales de construir una identidad femenina auténoma?°. El
matricidio con el que se instaura el orden patriarcal supone la pérdida del contacto con
la simbologia femenina, dejandonos como unico referente de las mujeres la imagen de
virgen obediente de la ley del padre, que asimilara casi como su Unica funcion cultural
la de reproductora. De este modo, el falo se apropia, por ejemplo, de uno de los poderes
simbolicos de la madre: el de hacer nacer. Esta usurpacion y apropiacion por parte del
falo de la generacion sexuada de nuestras vidas hace que se tergiverse y minusvalore el
papel de la relacion con la madre, reduciéndolo a las llamadas “funciones de la
reproduccion”, esto es, reduce a las mujeres a “una funcioén abstracta de reproduccion y
a un papel social de-sujetivado, regido por un cierto orden, sometido a la divisién del
trabajo productor/reproductora™®®. El ejemplo del cordén umbilical y su cicatriz, el
ombligo, son dos momentos tomados por parte anecdética en el pensarnos al nacer. En
el imaginario patriarcal cordén y ombligo no suponen una mediacion con el hecho del
nacimiento que no haya cubierto ya, en lo simbdlico, el falo en primera instancia con la
penetracion y la eyaculacion, como corddn, y posteriormente con la lengua y el apellido,
como marca-cicatriz®*. Esta apropiacién con la que el hombre se erige como Unico
Padre a modo divino sacrifica toda referencia al cuerpo de la mujer como parte activa

del proceso.

La consecuencia, por tanto, de excluir la diferencia sexual es que el orden
simbolico patriarcal se caracterice como jerarquico y vertical, haciendo que el poder y

valor social se mantengan siempre en la linea de descendencia padre-hijo, o en la de

# Irigaray, Luce, “El cuerpo a cuerpo con la madre”, EI cuerpo a cuerpo con la madre. El otro género de
la naturaleza. Otro modo de sentir, op. cit.; Irigaray, Luce, “el olvido de las genealogias femeninas”, Y0,
tl, nosotras, op. cit.; Irigaray, Luce, “El otro: mujer”, Amo a ti, Icaria, Barcelona, 1994.

%0 Ver: Irigaray, Luce, El cuerpo a cuerpo con la madre, op. cit.

$lv/er: Ibid.

12



continuidad hombre-hombre, vélida para la sociedad. Es decir. en el simbdlico
patriarcal, solo lo que presenta formas masculinas es legitimado en la vida social®.
Encontrdbamos que dicha legitimacién por pertenencia a lo masculino se enuncia
simbolicamente desde la figura del falo. El lugar del falo como figura simbdlica central
del valor y poder se consolida en el momento que Irigaray denomina el paso del hombre
a lo divino: momento por el cual el hombre establece una serie de valores culturales,
“pretendidamente universales, que, sin embargo, se manifiestan como el dominio de una
parte de la humanidad sobre la otra, en este caso, del mundo de los hombres sobre el de
las mujeres”33. Este momento es denominado asi, “paso a lo divino”, puesto que, segun

234 al tomar la

explica Luce Irigaray en “El olvido de las genealogias femeninas
subjetividad masculina como verdad, los hombres separan sus cualidades de su origen
terrestre o corporal. “[Al] negar a la madre su poder de engendrar, al querer ser el Unico
Padre (con mayuscula), éste superpone al mundo corporal, carnal, arcaico, un universo

1”35

de lengua que ya no echa raices en aquél”” —afirma Irigaray.

Al erigirse como unico discurso valido, el masculino no contempla lo femenino
como otra subjetividad, sino como un accidente natural mas sobre el que actuar desde su
discurso. Como sostiene Margaret Whitford®®, la alteridad sexual, la Otra, no esta
representada dentro del simbdlico masculino. Esto hace que todo lo perteneciente a un
simbolico alterno quede subsumido en el simbdlico masculino, apropiandose de sus
significados y sometiéndolo a nuevas interpretaciones convenientes a la subjetividad

masculina.

Este sometimiento de las genealogias femeninas a las masculinas es lo que daria
pie al olvido de estas primeras, constituyéndose una sociedad y una cultura
exclusivamente en términos masculinos. Amparados en esta pretension de universalidad
de sus juicios y valores, los hombres han llamado verdad a lo que no es sino
subjetividad masculina, dando esto como consecuencia una separacion del hombre de su
origen terrenal y una “apropiacion-desapropiacion por el hombre, para el hombre, de la
naturaleza y de sus fuerzas productivas”37. Con esta apropiacion, y bajo esta pretension

de veracidad universal, los hombres han hecho de su discurso un nuevo orden con el

%2 Irigaray, Luce, Ese sexo que no es uno, op. Cit,. p. 44.

% Ibid., p. 14.

*Ibid., p. 15.

% Irigaray, Luce, El cuerpo a cuerpo con la madre, op. cit., p. 12.

% Whitford, Margaret, Luce Irigaray. Philosophy in the feminine, pp. 66-67.

% Irigaray, Luce, “El mercado de las mujeres”, Ese sexo que no es uno, op. Cit., p. 167.

13



que han modificado las nociones de derecho, justicia y argumentacion, dejando al
discurso femenino sin amparo simbdlico con el que contar en el mundo, hasta el punto
de que se da una amnesia cultural conforme al orden simbdlico y las genealogias
femeninas. Asi se da el paso del hombre a lo divino: en el momento en que no se

reconoce otro orden con el que contemplar la realidad.

Por tanto, estamos ante una estructura cultural que se desarrolla entre hombres,
previendo un intercambio de simbolos exclusivamente entre ellos y con simbolos
masculinos. El orden simbolico de las sociedades patriarcales se organiza en torno al
intercambio de mujeres entre hombres, dandose una relacién jerarquica entre hombres y
mujeres debido a la apropiacion de cuerpo de la mujer por parte del hombre y de su
exclusion simbdlica. Las mujeres son asi asimiladas como un objeto méas con cuyo
intercambio se establecen los vinculos simbélicos y sociales de los hombres, siendo este
intercambio, de mujeres entre los hombres, el pilar central de todas las culturas

patriarcales:

La logica de la indiferencia sexual articula el orden social y simbdlico:
los hombres establecen entre si un vinculo sociosimbolico a traves del
intercambio de mujeres. O dicho de otro modo, los hombres pactan entre si el
acceso a las mujeres, que aparecen como monedas y mercancias en el
intercambio masculino. [...] Es la circulacion de las mujeres entre los hombres
lo que funda el orden social, cultural, sexual y politico; el «orden a secas». [...]
El uso, el consumo y la circulacion de los cuerpos de las mujeres constituyen la
«condicion de posibilidad de la socialidad y de la cultura [patriarcal]»*®.

De este modo, las relaciones entre los hombres y el sustento de la cultura
patriarcal se juegan a través del cuerpo de las mujeres, pero sin que estas puedan tomar
parte en la determinacién social. EI poder del hombre necesita del cuerpo e identidad
sometidos de las mujeres para mantenerse en la cabeza del poder y la jerarquia

culturales:

Los hombres comercian con ellas, pero sin intercambiar con ellas.
[...] La economia, en sentido estricto y generalizado, que funciona en
nuestras sociedades, exige entonces que las mujeres se presten a la
alienacion en el consumo, y a los intercambios sin participacion en ellos,

% Hernandez Pifiero, Aranzazu, “Igualdad, diferencia: genealogias feministas”, Feminismo/s, n. 15, jun.
2010, p. 79. Lo que aparece entrecomillado son citas de Irigaray, Luce, “El mercado de las mujeres”, Ese
Sexo gue no es uno, op. Cit.

14



y que los hombres queden sustraidos al uso y a su circulacion como
mercancias®’.

Asi pues observamos que desde que el hombre se afianza como figura Gltima de
poder, nombra con verbo posesivo todo aquello que se le antoja posible de
comercializar simbolicamente; apropiandose de la tierra y las mujeres se sucede la
propiedad privada y la familia, y con ello el inicio del ejercicio, que aun hoy continua,

de explotacion social.

Ahora bien, en este tipo de sociedades la fuente de valor proviene del falo
simbolico, luego, en el intercambio de mujeres lo que determina el valor de cada una de
ellas, en tanto que mercancia simbdlica, no es su propia condicion de mujer sino lo que
Irigaray denomina su “cota en oro/falo”, es decir: el valor de las mujeres en el mercado
simbolico masculino tendra que ver con la satisfaccion que suponen al deseo masculino

cada una de ellas, posicionadas con ello en relaciones de rivalidad entre si:

[...] las mujeres son intercambiadas no en tanto que mujeres, sino
en tanto que se las compara con algo que les seria comun —su cota en oro,
o falo- [...] Ella no es mas que su comparacion con un tercer término que
le es exterior y que le permite compararla también con otra mujer®.

¢Qué tipo de identidad obtienen entonces las mujeres al ser extrapoladas a la
categoria de objeto? “Asi como la naturaleza debe someterse al hombre para devenir
mercancia, también habrda un devenir mujer normal”*’. Esta cita ejemplifica
perfectamente la condicion de mujer que subyace al concepto de feminidad, la cual no
seria mas que ese devenir normal, esa subordinacion a las formas de descripcion
masculina con las cuales se adaptarian las mujeres al deseo masculino. Es decir: una
imagen proyectada del deseo masculino asumida en las mujeres para ser deseables en el
mercado simbdlico de los hombres. Por esta razon Irigaray ha hablado de la feminidad
como de una “mascarada”, “la mascarada (de) la feminidad”*. A las mujeres, al ser
transformadas en objeto y mercancia, se les impone un desarraigo de su “naturaleza”
para transformarlas en la imagen deseable bajo las formas que estimen oportunas para la

satisfaccion. La consecuencia de ello, como expone Irigaray en El mercado de las

¥ Irigaray, Luce, Ese sexo que no es uno, op. cit., p. 163.

“Ibid., pp. 165-166.

* Ibid., p. 175.

*2 Irigaray, Luce, Espéculo de la otra mujer, op. cit., p. 51, nota 52.

15



mujeres es que las mujeres convierten, bajo la idea de feminidad, su cuerpo en la forma
material del deseo masculino pero sin poder llegar nunca a acceder a éste; sufriendo una

transformacion simbdlica pero sin beneficiarse de ella.

La feminidad es esa adaptacion de las mujeres al orden simbdlico del padre, una
adaptacion que requiere de una desidentificacion previa: el abandono del orden
simbolico materno, para poder asumir asi como veraces los términos que las configuran
desde el lenguaje masculino. Esta adaptacion a la feminidad y el abandono del orden
simbdlico materno es lo que Betty Friedan considera un sacrificio de la propia
existencia de las mujeres®. Cuando las mujeres sacrificamos nuestro propio plano
existencial, cuando renunciamos a la capacidad de trascender el presente, de ser parte
activa en la constitucion y construcciéon del mundo y la realidad, en pos de la feminidad,
es cuando perdemos una caracteristica esencial de todo ser humano: la capacidad de
relacionarnos con y comprender el mundo desde nuestra propia experiencia, la cual

seria nuestro plano subjetivo y que permanece invisible en el orden patriarcal.

Ademas, la identificacion que hacen las mujeres de la feminidad como
descripcion de si mismas se da, recurrentemente, de forma inconsciente. Este concepto
de feminidad es el que pauta cual debe ser el “dogma vital” de las mujeres, tanto en el
ambito publico como en el privado. Y al ser parte del marco cultural en el que nacemos
se nos da esta feminidad como identidad Unica que podemos tener. Nos encontramos
enfrentadas a lo que Betty Friedan denomina como “la mistica de la feminidad”, a una
necesidad de adoptar y vivir en la simbolizacion de la feminidad, que no es sino el
discurso masculino sobre lo femenino. Esta feminidad es el anclaje de las mujeres a La
Mujer, a la dominacion masculina. Es esta feminidad lo que hace que las mujeres no
podamos 0 no nos planteemos encontrarnos a nosotras mismas, a buscarnos fuera del
orden simbolico del que nos hace participar, como objeto, el patriarcado: “La mistica de
la feminidad permite a las mujeres ignorar la cuestion de su identidad, e incluso las

incita a ello”*.

En este punto cobra relevancia cuestionarse sobre una simbologia propia, sobre
un orden simbdlico que nos desligue del discurso masculino y la imagen de feminidad.

La feminidad se muestra, por tanto, como el simbolo antagénico al orden simbdlico de

**Friedan, Betty, La mistica de la feminidad,. Catedra, Madrid, 2009, pp. 347y ss.
* Ibid., p. 109.

16



las mujeres; siendo lo que nos da valor comercial en el mercado de simbolos patriarcal,
la causa ultima de nuestra conformacion como objeto y la consecuencia de nuestra
pérdida de subjetividad. Es la consecuencia Gltima de los términos de la dominacion
masculina-patriarcal. El problema principal que deriva de esta consecuencia es que la
feminidad ha tomado un estatuto casi ontoldgico en la tradicion de las sociedades
patriarcales, de modo que muchos intentos de rechazar esta feminidad son socialmente
patologizados o tomados como anormales. La mujer de la sociedad patriarcal nace y
muere sin memoria y sin identidad, teniendo por Unico papel social una mala traduccion
mimetica de dialécticas masculinas 0 una subyugacion a éstas, que se toma ademas

como una norma connatural al hecho de ser mujer®.

Por tanto, la bisqueda de propuestas para la re-creacion de un orden simbdlico
otro, que algunas autoras, como lIrigaray, denominan femenino y otras, como Muraro 0
la Libreria de Mujeres de Milan, llaman orden simbdlico de la madre o materno, resulta
clave para romper con la pretension de universalidad del orden simbélico masculino y
abrir nuevas posibilidades para la interpretacion de la diferencia sexual y de la realidad.
Por ello, en el proximo apartado, abordaré los planteamientos creativos de las autoras

mencionadas.

** Mujer y no mujeres porque en el orden simbélico patriarcal la feminidad engloba toda pluralidad
dejando una definicion cerrada y tinica del “objeto” femenino.

17



RE-CREAR: UN ORDEN SIMBOLICO QUE NOMBRA EN FEMENINO

Si la “feminidad”, tal y como la hemos descrito y criticado, no solo no ofrece la
posibilidad de articular una subjetividad y una identidad femeninas autébnomas, sino que
la impide, ¢donde podemos encontrarlas? ;Debemos acaso crear una nueva identidad o
podemos encontrarla remontandonos a tiempos anteriores al patriarcado? Bien, por un
lado, parece una tarea ardua rememorar tiempos de los cuales nuestra cultura no nos
otorga memoria. Por otro, crear una nueva identidad desde cero podria parecer un
ejercicio baldio dado que, en las sociedades patriarcales, no suelen conocerse simbolos
no-masculinos con los que formarla. Sin embargo, contamos con diferentes propuestas e
investigaciones que trabajan acerca de la re-creacion simbdlica. Estos trabajos incluyen
tanto la investigacion de sociedades no patriarcales, como es el caso de estudios
recientes entre los cuales destacamos Vulva. La revelacion del sexo invisible de Mithu
M. Sanyal, como la propuesta de conformar un simbolico femenino a través de practicas
politicas de relaciones entre mujeres, tal y como proponen Luce Irigaray o la Libreria de

mujeres de Milan.

Con respecto a los primeros, del estudio de sociedades no patriarcales no
podemos derivar una identidad concreta que aplicarnos, pero si supone un ejercicio a
través del cual dotarnos de simbolos femeninos, ya que a través de estos estudios
podemos conocer distintos ejemplos e interpretaciones que nos muestran cémo en otras
sociedades ha habido y hay organizaciones sociales y simbdlicas distintas de la
patriarcal. Investigaciones actuales dan cuenta de la existencia de este tipo de
sociedades no patriarcales, con el ejemplo de los pueblos de los mosuo, en el lago Lugu
(China) o comunidades en el archipiélago de las Bijagos (Guinea Bissau). Estas
comunidades, analizadas en estudios recientes como el de Agueda Gémez Suarez, hacen
patente la existencia de distintas sociedades donde la relacion entre sexos es horizontal

y no jerarquica, debido a que funcionan bajo un orden simbélico distinto al nuestro®.

Otro ejemplo que tomamos son las investigaciones que sostienen la existencia

de sociedades de orden matrista en la época prehistdrica, como, por ejemplo, La mujer

*®\/er: Gomez Suérez, Agueda, Matriarcados, etnicidad y sistemas sexo/género anal6gicos y digitales:
los bijagds (Guinea Bissau) y los zapotecas (México). Servizo de Publicaciéns Universidad de Vigo,
Vigo, 2008. Ver también: Boyé, Anna, Matriarcats=Matriarcados=Matriarchies. Anna Boyé, fotografies
y text. Ayuntamiento de Barcelona, Regidoria de Dona i Drets Civil, Barcelona, 2006.

18



de los origenes de Claudine Cohen, donde se sefiala una relevante posicién social de las
mujeres, si bien esta ha quedado invisibilizada debido al sesgo androcéntrico de los
estudios arqueoldgicos y antropoldgicos hasta la década de los sesenta del siglo XX y el
surgimiento de los estudios feministas y de género en al &mbito de estas disciplinas®’.
Ha de sefialarse que la tesis de un matriarcado prehistorico ha sido objeto de
controversia a la hora de determinar la existencia historica y, en su caso, el valor de tal
existencia para el movimiento y pensamiento feminista®®. Sin embargo, en lo
concerniente a este trabajo, valoramos esta idea como fecunda, debido a los numerosos
ejemplos que nos ha aportado este tipo de estudios sobre la existencia de organizaciones
sociales y simbdlicas diversas, en las que se reconocia valor a las mujeres y a los
simbolos asociados a ellas (tales como pinturas rupestres de vulvas, las distintas
“venus” esculpidas o el culto a la fertilidad de la mujer ligado a la fertilidad de la tierra
entre otros). En este sentido, suscribimos el argumento de la historiadora cultural Mithu
M. Sanyal, quien sostiene que los esfuerzos por invisibilizar la vulva indican que ésta
contaba con representacion, una representacion que fue velada, primero, y negada,
después, en la historia cultural de Occidente. Sanyal argumenta que la aparente
insignificancia cultural de la vulva, descrita como agujero, espacio en blanco o nada,
como también criticaba Irigaray, es el resultado de “los esfuerzos que hubo que realizar
para reprimir la vulva, ya que en su re/presentacion se ponia de manifiesto la lucha por

>4 Mediante el

el poder del que emanaba la autoridad para nombrar el cuerpo femenino
analisis de diferentes mitologias y expresiones artisticas, la autora muestra la presencia
positiva de la vulva en las representaciones culturales y analiza los procesos de
transformacion de los mitos como procesos de prohibicion del sexo y de la sexualidad

femenina en la instauracion y consolidacion de las culturas patriarcales.

La importancia de estos estudios reside, entonces, a mi modo de ver, en que
estas sociedades nos confirman que la dominacion patriarcal no es una ley natural.
Como apuntabamos en el primer apartado, si el orden simbdlico resulta de la necesidad

de mediacién entre pensamiento y realidad, el hecho de que el orden simbodlico de

*" Cohen, Claudine, La mujer de los origenes: imagenes de la mujer en la prehistoria occidental, Catedra,
coleccion Feminismos, Madrid, 2011. Para una introduccion al surgimiento y estado de la cuestion de los
estudios feministas en antropologia y arqueologia, ver: Colomer, Laia (comp.), Arqueologia y teoria
feminista: estudios sobre mujeres y cultura material en arqueologia, Icaria, Barcelona, 1999.

*® Para acceder a investigaciones que niegan la existencia de los matriarcados ver :Eller, Cinthia, The
Myth of Matriarchal Prehistory. Invented Past Won’t Give Women a Future, Beacon Press, Boston, 2000.
* Sanyal, Mithu M., Vulva. La revelacion del sexo invisible, op. cit., pp. 10-11.

19



nuestra sociedad sea patriarcal no obedece a ninguna necesidad natural o l6gica. Y que

de hecho existe la posibilidad de que se den otro tipo de mediaciones.

En relacion al segundo tipo de estudios mencionados anteriormente, que abogan
por la re-creacion de simbolos mediante practicas politicas, daremos cuenta de las
opciones de conformar un orden simbdlico femenino a través del propio ejercicio de las
propuestas. Para ello, por una parte, me centraré en los planteamientos que muestran la
importancia de nombrar la experiencia femenina asi como la reevaluacion del papel,
social y simbolico, de la relacion con la madre, considerando algunas ideas elaboradas
por Sanyal e Irigaray. Dado que el matricidio y/o la prohibicion de la madre son
fendmenos vinculados por ambas autoras con la pérdida de las genealogias femeninas,
pérdida que incluye la censura del cuerpo y del sexo femenino, consideraré re-pensar la
relacion con la madre como un elemento clave a la hora de re-crear un orden simbolico
femenino. Por otra parte, atenderé a la préctica de affidamento como préactica de re-
creacion simbdlica, formulada por la Libreria de Mujeres de Milan.

Si en la cultura patriarcal, debido al matricidio, permanecemos impensadas,
debemos comenzar por establecer de nuevo un discurso femenino que se enuncie desde
nuestro propio cuerpo. Este reencuentro con nuestros cuerpos, este volver a amar a la
madre, es lo que nos ayudaria a salir del culto falico que se nos ha instaurado y que nos
deja, en consecuencia, como objetos de uso e intercambio en el mercado de los
hombres. Sacar del silencio a nuestros cuerpos comprende una dimension de retomar
nuestra propia sexualidad y genitalidad como momentos afirmados y nombrados, como
lugares de conocimiento. Encontramos que en la sociedad patriarcal las referencias a la
genitalidad femenina han sido enmudecidas o nombradas difamatoriamente. Se ha
optado por la invisibilizacién de la misma y por una interpretacion de caracter pobre y
peyorativo cuando ha sido interpretada. Esto ha sido asi porque con el matricidio
originario y la prohibicion del orden simbolico materno las descripciones de nuestros
cuerpos y nuestra genitalidad han sido presa de descripciones correspondientes al orden
simbolico masculino. El conocimiento sobre el cuerpo de las mujeres ha pasado a ser
privilegio del discurso masculino. De ello se deriva uno de los mayores problemas a la
hora de darse el intercambio simbdlico femenino, como sefiala Mithu M. Sanyal en

Vulva®: las mujeres no podemos hablar entre nosotras sobre nuestra genitalidad o

%0sanyal, Mithu M., Vulva. La revelacién del sexo invisible, op. cit.

20



sexualidad sin recurrir a un lenguje fijado desde la vision masculina sobre ello. Al no
conocer palabras o simbolos con los que intercambiar, recurrimos a referencias muy
privadas de cada una (denominaciones como, por ejemplo, “ahi abajo”), sin un
conocimiento en comudn con el que pensar nuestros cuerpos. ElI orden simbdlico
masculino-patriarcal, que comprende nuestro genital como un genital incompleto e
invertido con respecto al del hombre, como explicamos en el primer apartado, instaura
el pene o falo como referencia legitima ultima de valor, lo cual veta todo valor a la
corporalidad y genitalidad de las mujeres. Al ser suprimido su valor ha sido suprimida
la posibilidad de ser fuente de conocimiento. De este modo, si aceptamos que nuestra
comprension del mundo esta ligada a nuestro vocabulario y lenguaje como, de diversa
forma, argumentan Irigaray, Sanyal, Muraro y la Libreria de Mujeres de Milan, nombrar
se convierte en una practica politica. Asi, como Mimi Spencer afirma en The vagina
dialogues™: “Mientras que los hombres tienen algo que pueden mostrar y realzar,
nosotras tenemos algo que es considerado un no lugar, una no identidad y una carencia
no solo fisica sino también linglistica y, como consecuencia de esto, social y
cultural™®. De esta manera, encontramos que ya en primera instancia nuestro cuerpo ha
sido invisibilizado desde el lenguaje, perdiendo a su vez, como sugiere Mithu M. Sanyal

en Vulva, un significado independiente.

Nombrar-nos de nuevo es importante para afianzar una subjetividad femenina
propia. Y es fundamental hacerlo desde nuestro propio lenguaje y conocimiento para no
volver a ser invisibilizadas por el simbdlico patriarcal. Un ejemplo de ello, como
propone Sanyal, es retornar a la denominacion de vulva en vez de la de vagina para
describir nuestra genitalidad: retomar una palabra que defina una completa genitalidad
femenina y no solo una abertura que tiene por objeto el ser penetrada. Un término que
nos permite, ademas, intercambiar entre mujeres sin recurrir a términos patriarcales
obsoletos respecto al conocimiento del sexo femenino. De la misma manera, como
sostiene Irigaray en “La cultura de la diferencia™, debemos encontrar, reencontrar e
inventar palabras que nombren la relacién con el cuerpo de la madre, nuestro propio
cuerpo. La propuesta consiste, por tanto, en recrear un lenguaje que no sustituya al

cuerpo sino que se complemente con éste, que lo visibilice.

*ISpencer, Mimi, “The vagina dialogues”, The guardian, 18 de marzo de 2005, en: Sanyal, Mithu M.,
Vulva. La revelacion del sexo invisible, op. cit., pp. 31-32.

52 Ver: lbid.

Irigaray, Luce, “La cultura de la diferencia”, Yo, td, nosotras, op. cit., pp. 43-47.

21



Comunicar desde el cuerpo nos permite volver a tomar palabras con las que
categorizar nuestra propia experiencia en el mundo desde un discurso propiamente
femenino, sin tener que recurrir a medios de comunicacion alternativos® que, sin ser
menos validos, no otorgan la oportunidad de transmitir o comunicar creando conceptos
con los que mediar entre nosotras sobre nuestra experiencia. La importancia reside
entonces en que a traves de la toma de este lenguaje somos capaces de nombrar nuestra
propia existencia y de transmitirla de forma consciente, dejando de ser ésta una
experiencia indefinible. Ademas, comunicar desde el cuerpo implica re-crear un orden
simbolico que no da ese “paso a lo divino” que sucede con la subjetividad masculina,
supone pensarnos desde nuestras raices y origen terrenal, ofreciendo y recibiendo
conocimientos olvidados por el caracter metafisico, en sentido etimoldgico del término,

del orden simbdlico masculino-patriarcal.

Ahora bien, para conformar este lenguaje necesitamos generar un contexto
axiologico que nos dé la oportunidad de valorar positivamente el legado de las
genealogias femeninas, y la propia genealogia. Esto es: debemos acudir, en primera
instancia, a elementos comunicativos que nos permitan acceder a nuestra genealogia
femenina y valorarla desde nuestra propia experiencia, para poder nombrarla, de modo
que consigamos extrapolar posteriormente estas valoraciones a un lenguaje con el que
transmitir estas experiencias y su valoracion en términos culturales. A tal fin,
expondremos algunas de las distintas propuestas que formula Luce Irigaray, en su obra
Yo, td, nosotras>>, que considera posibilidades de articular genealogias femeninas.

En primer lugar, la autora sefiala la importancia retornar al respeto a la vida y los
alimentos: una practica que devuelve el respeto por la naturaleza y que nos hace
participes del conocimiento mas puramente terrenal. Aprender a respetar, valorar y

conocer la naturaleza incluye nuestros propios cuerpos como parte de ésta.

La segunda propuesta es con respecto a la identidad femenina: sugiere la imagen
como momento evocador de la genealogia. Imégenes accesibles y/o publicas, por
ejemplo fotografias, donde madres e hijas puedan verse juntas de modo que se restaure

el valor que esta genealogia tiene para ellas. Estas imagenes consiguen contextualizar

% Como por ejemplo la pintura o la msica, que son elementos comunicativos pero no que no tienen la
capacidad de conceptualizar a través de la palabra.
*Irigaray, Luce, Yo, tli, nosotras, op. cit., pp. 43-47.

22



las genealogias femeninas en el &mbito del aprecio, con lo que a la hora de formar una

identidad las mujeres no se sienten en un no lugar cultural.

La tercera de las proposiciones interesantes de la autora es la creacién de objetos
intercambiables entre mujeres. Objetos que compartir y con los que intercambiar
distintas experiencias 0 conocimientos sobre el mundo. Irigaray propone este
intercambio dandose entre madres e hijas, pero también se plantea una dimension
interesante si este ejercicio se da entre mujeres sin este tipo de parentesco. Esto es
porque, tanto si es entre madres e hijas como entre otras mujeres, este intercambio
supone que dichas mujeres se afirman como sujetos del intercambio que, ademas,
reconocen a la otra como subjetividad. Es el momento en el que las propias mujeres se
reconocen, tanto para ellas mismas como entre ellas como sujetos y no objetos de

intercambio.

En cuarto lugar encontramos la insistencia en un pronto conocimiento sobre la
diferencia sexual no jerarquica, por el cual hijas e hijos aprendan el respeto a la
diferencia. La importancia que cobra esto para una mujer es que al conocer y respetar al
diferencia sexual, deja de verse como apéndice o complemento del sexo masculino y
pasa a afirmar su propia identidad y a reconocer la masculina como otra identidad
distinta. La importancia de que ambos sexos se eduquen en este respeto a la diferencia
es clave para romper con la pretension universal del sujeto masculino, puesto que si los
hombres reconocen la diferencia estan reconociendo otra subjetividad distinta a la suya.
Otorgar el mismo valor y respeto a cada identidad reconociendo sus diferencias rompe

con la jerarquia sexual.

Por ultimo, el elemento a destacar es la disponibilidad de espacio exterior para
las mujeres, fomentando su condicion de sujetos libres y autbnomos. Estos espacios
exteriores no son siempre espacios fisicos abiertos, sino también el aprendizaje de abrir
nuestro fisico al espacio. Es decir: acceder a movimientos corporales, a lenguas, a
espacios fisicos, a la imaginacion, etc. Expandir nuestra experiencia fuera de los limites

culturales que nos confinan a habitaciones cerradas tanto fuera como dentro del cuerpo.

La idea principal, que es trasversal a todas estas propuestas, es la de tomar la diferencia
sexual como caracter inseparable de nuestro ser. La diferencia sexual hace que
reconozcamos la subjetividad femenina. De este modo, una vez aceptada la diferencia

sexual y tomando estos momentos como fuente de conocimiento con los que crear un

23



imaginario simbolico propio, la indiferencia sexual que caracteriza al simbolico
masculino se quiebra, es decir: con el reconocimiento de la diferencia y restaurado el
respeto a las genealogias femeninas, somos capaces de salir del culto félico patriarcal y
valorar los conocimientos que nos han sido negados sobre nuestro propio sexo, re-

creando nuestro propio orden simbolico.

Ahora bien, ¢en qué modo podemos poner en funcionamiento este imaginario y
este simbdlico femenino, si nuestra sociedad se rige en términos exclusivamente
masculinos? Para contestar a esta cuestion debemos poner nuestra atencion sobre las
relaciones que se dan entre mujeres y en las formas en que éstas constituyen
intercambios sociales y simbolicos distintos a los masculinos-patriarcales. Como se ha
expuesto en el apartado anterior, las mujeres son comprendidas dentro del orden
simbdlico masculino-patriarcal como un objeto, que permite el intercambio entre
hombres y que obtiene valor en funcion del valor que le es conferido por los hombres,
tal y como analizaba Luce Irigaray. Asi en las sociedades patriarcales las mujeres son
englobadas bajo una misma descripcion y un mismo juicio. Todas las mujeres son la
misma para el hombre. No existen, en tal simbolico, las diferencias entre las mujeres ni
la singularidad de éstas: no se tiene en cuenta lo que las feministas de la Libreria de
Mujeres de Milan denominan la disparidad ni su dimensién de sujetos sociales. La
libreria de Mujeres de Milan reflexiona acerca de las fuentes del valor en los
intercambios sociales y simbolicos y plantea la necesidad de generar fuentes femeninas
de valor a través de préacticas de mediacion. Al inicio de este trabajo, considerdbamos el
orden simbdlico como aquel conjunto de mediaciones que rigen lo pensable y lo
decible, las Mujeres de la Libreria de Milan sostienen que este conjunto de mediaciones
puede ser modificado a través de précticas que pongan en juego nuevos sentidos. Si lo
que media entre una mujer y el mundo siguen siendo las mediaciones y la autoridad
masculina, entonces la falta de valoracion de las mujeres se repetird ad infinitum, lo que
supone “una especie de deportacion” que la priva a las mujeres de “competencia
simbolica™®. ;Coémo pasar de intercambiadas a intercambiadoras? Lo que se busca, es,
pues, un espacio donde la proyeccion simbolica de las mujeres no quede vetada de
legitimacion y valor. La practica que las mujeres de la Libreria de Milan proponen a tal

fin es la préactica del affidamento®” o practica de relaciones entre mujeres. La practica

% Librerfa de Mujeres de Milan. No creas tener derechos, horas y HORAS, Madrid, 2004.
57 ,
Ibid., p. 23.

24



del affidamento crea, mediante la misma practica, “localizaciéon simbolica”, “lugar-
tiempo provisto de referencias sexuadas femeninas, donde poder estar

signiﬁcactivamente”sg.

El affidamento corresponde a un tipo de relacion entre mujeres en la cual ellas
no son objetos de competencia entre si, sino subjetividades dispares que, en vez de
competir en pos de la valoracion externa, se auto-afirman y valoran en funcion de si
mismas y de la relacion constructiva con otras mujeres, constituyendo una mediacion
entre las mujeres y el mundo basada en la experiencia femenina. Primordialmente se
caracteriza por ser una relacion en la que una mujer confia en otra u otras a la hora de
establecer sus vinculos con el mundo. Para entender esto hemos de considerar dos
aspectos clave: el primero, que la practica del affidamento apuesta por hacer significante
la diferencia sexual, parte de la denuncia de la falsa neutralidad de los intercambios
sociales y simbolicos y sitia la parcialidad de la diferencia sexual masculina. El
segundo, la disparidad entre mujeres, puesto que sin la aceptacion de la disparidad se
nos seguiria homogeneizando y objetualizando. De modo que nos situamos ante un
orden simbdlico masculino-patriarcal que opera convirtiendo su parcialidad, no
reconocida, en signo de universalidad y neutralidad al mismo tiempo que conceptualiza

a las mujeres como parcialidad.

Asi pues, como sefiala Aranzazu Hernandez, las feministas italianas de la
diferencia sexual, al igual que la fil6sofa Luce Irigaray, establecen una estrecha relacion
entre la indiferenciacion entre hombres y mujeres y la indiferenciacion entre mujeres.

En palabras de la autora:

La indiferencia entre hombres y mujeres (la indiferencia sexual a la que
se referia Irigaray) situa a las mujeres en un mundo constituido por un pacto
masculino en el que las mujeres son objetos del pacto y las aboca a una dificil
paradoja: ser, al mismo tiempo, objetos y sujetos del pacto social; o mejor,
querer ser sujetos en una situacion cuya condicion de posibilidad radica en
haberlas convertido en objetos [...]. En estas circunstancias, las mujeres
aparecen como idénticas entre si, sin posibilidad de singularizarse en tanto que
tales; puesto que, como ha observado Irigaray, aparecen como el “otro de lo
Mismo” o, como ha indicado Celia Amords, [...], como “idénticas”, el espacio
de las mujeres se ha configurado como el “espacio de las idénticas™. De
manera que [...] la indiferenciacion entre mujeres resulta de la indiferenciacion

% Ibid., p. 13.
%9 Cf. Amorés, Celia. “Igualdad...” Op.cit., pp. 29-48.

25



entre hombres y mujeres, entendiendo por indiferenciacion la neutralizacién o la
cancelacion de la diferencia sexual®.

Esta es la razon por la que las mujeres de la Libreria de Milan proponen sexuar
las relaciones sociales. Sexuarlas es lo que permite obtener una mediacién sexuada con
el mundo. La bdsqueda de un orden simbolico supone la creacion de una mediacion

sexuada de nuestra experiencia en el mundo. Asi:

Sexualizar las relaciones sociales quiere decir quitarles su aparente

neutralidad y mostrar que en las maneras socialmente corrientes de relacionarse
CON sus semejantes, una mujer no se encontraba integramente ni con su placer ni
con sus capacidades. Porque las motivaciones para implicarse en el juego social,
como también sus reglas y sus ganancias, estan todas, directa o indirectamente,
dirigidas a la masculinidad, estan hechas para suscitarla o para gratificarla. Es
dificil involucrarse en una situacion en la que el propio placer es siempre una
incognita®.

Ahora bien, como sostiene la Libreria de Mujeres de Milan®, para que la
diferencia, femenina, pueda significarse por si misma y en lo social, hay que hacer de
nuestro origen una figura significante. Es en este punto en el cual necesitamos el
segundo reconocimiento, el de la disparidad entre mujeres dado que “la significacion
originaria de la diferencia sexual [...] se activa practicando la disparidad entre mujeres
y affidandose de preferencia a una semejante para enfrentarse al mundo”®. La
disparidad consiste en reconocer la existencia de diferencias entre las mujeres, lo cual
rompe con la equiparacion de todas las mujeres, con la indiferenciacion que
menciondbamos anteriormente. Ademas, la disparidad supone preferencia, es decir,
introducir el juicio entre mujeres. Es por ello por lo que no nos affidamos a una igual

sino a una semejante.

Las relaciones de affidamento entre mujeres es lo que garantiza este poder
proyectarse en un plano existencial, puesto que “tomar como referencia a una semejante
acaba con la esterilidad simbélica del sexo femenino”®. Esto es porque en este tipo de

relaciones convergen los conocimientos adquiridos de la experiencia de una mujer con

% Hernandez Pifiero, Ardnzazu, “Igualdad, diferencia: genealogias feministas”, op. cit., pp. 83-84.

61 Libreria de mujeres de Milan, “Mas mujeres que hombres. Sottosopra verde (enero, 1983)”, en La
cultura..., op.cit., p. 115.

%2 Librerfa de Mujeres de Milan. No creas tener derechos, op. cit., pp. 175-176.

% Ibid., p. 176.

* Ibid., p. 176.

26



las aspiraciones de otra, concluyendo en una comunicacion que configura una nueva
forma de enfrentarse al mundo. Estas caracteristicas, conocimientos, experiencia y
aspiraciones, pueden coexistir en una misma mujer. Ahora bien, lo interesante de
nuestra cuestion se plantea en el siguiente escenario: “cuando lo mismo se establece
entre dos mujeres [que en cada una de ellas convergen las caracteristicas anteriores], en
el sistema de relaciones sociales se introduce una nueva combinacién que modifica su
orden simb6lico™®. Esto es: en estas relaciones sociales, siendo ademas relaciones entre
mujeres, toma cuerpo la autoridad simbolica femenina. Esta autoridad femenina hace
que, como apunta la Libreria de mujeres de Milan®®, las mujeres convirtamos nuestra
experiencia en una medida del mundo, que nuestros intereses sean un criterio de juicio y
que tomemos nuestros deseos como el movil para cambiar el mundo. En definitiva, que
el mundo sea para nosotras una responsabilidad y no un contexto. La consecuencia
principal que podemos observar de esto es que el affidamento entre mujeres presenta un

caracter politico:

Introducir la relacion de affidamento en el sistema de relaciones sociales
para que el sexo femenino encuentre en si mismo la fuente de su valor y de su
medida social es un proyecto politico que nace del conocimiento de la diferencia
sexual. Su fundamento es la necesidad de mediacion sexuada. Su referencia es la
experiencia humana femenina, su historia pasada, sus exigencias presentes®’.

La Libreria de Mujeres de Milan presenta esta practica como una practica politica en la
medida en que la propuesta consiste en “trabajar politicamente sobre lo simbélico”®. Este

trabajo sobre lo simboélico permite modificar el orden simbolico mediante su subversion:

La subversion atafie al modo en que las cosas se combinan entre si, esto es, a su
sentido. Hay combinaciones nuevas que quitan sentido a la realidad dada y de este
modo la cambian, deteriorandola. En esta operacion toda la violencia se concentra en el
acto de pensar y aplicar las nuevas combinaciones, contrastandolas con las que la
realidad dada presenta como las Gnicas dotadas de sentido y de valor®.

Con la practica politica del affidamento pasamos de ser un apéndice de las
relaciones sociales masculinas a crear una red de relaciones sociales y simbdlicas entre

mujeres. Ahora bien, estas relaciones no son nuevas: como observan las mujeres de la

% Ibid., p. 187.
% Ibid., p. 192.
% Ibid., p. 183.
% Ibid., p.157.
% Ibid., p. 182.

27



Libreria de Milan, las relaciones de apoyo y confianza entre mujeres se han dado
historicamente. La novedad radica en el hecho de nombrarlas. Es lo que las autoras

denominan el paso del “registro de la supervivencia” al “registro de la libertad”":

Existe un registro bajo de la supervivencia femenina. Nosotras
proponemos convertirlo en un registro alto de libertad dando nombre y forma
social a lo que, sin nombre y sin forma, sucedia entre mujeres. Es evidente que
ya no sera lo mismo, ni para las mujeres, ni para el conjunto de la sociedad, si la
ayuda que nos prestabamos para sobrevivir se convierte en una alianza que
garantice nuestra existencia social .

Nombrar estas relaciones, en este caso con el nombre de affidamento, supone
que ya no se den en un espacio-tiempo en el cual sean convenientes sino que se
conviertan en una forma declarada de sociabilidad femenina y, por lo tanto, en una
medida de juicio’®. Con esto podemos concluir, al igual que la Libreria de Mujeres de
Milan, que la libertad o la ausencia de ella guarda estrecha relacion con la falta de
autoridad y autorizacion simbdlica, ya que del orden simbdlico masculino-patriarcal no
podemos derivar nuestra autoridad simbolica, mientras que del reconocimiento de la

diferencia sexual si. Esto es:

[...] si una mujer no recibe la garantia de existencia social libre
primordialmente de sus semejantas, no la recibird en absoluto. [...] Si la libertad
de la mujer no echa raices donde comienza la vida social, en las primeras
relaciones que le hacen saber quién es y la introducen en el mundo, si no se
desarrolla con fidelidad a sus origenes, si no logra garantia social en virtud de
esta fidelidad, entonces serd “libre” por azar, el azar que la ha hecho nacer en
este siglo y en este pedazo de mundo. Pero el azar no la ha hecho nacer hombre
y con esta desgracia residual se burla de su pobre libertad sin raices”.

En consecuencia: el affidamento es la practica a través de la cual las mujeres
generan libertad y mundo al mismo tiempo. “Es —en palabras de las mujeres de la
Libreria de Milan- pedir y ofrecer a la experiencia humana femenina el medio de

significarse para que pueda alcanzar su auténtica y gran existencia en el mundo™",

% Ibid., p. 222.
" Ibid., pp. 227-228.
2 Ibid., pp. 220-221.
" Ibid., pp.223-225.
" Ibid., p. 233.

28



Asi pues, las propuestas que hemos considerado a lo largo de este apartado, de
Luce Irigaray, Mithu M. Sanyal y la Libreria de Mujeres de Milan, exploran la
posibilidad de mediar con el mundo desde una experiencia femenina y re-crear un
simbolico femenino. Contando con numerosos ejemplos de ello, lo que nos ha
interesado mas es el hecho de poder ver como generar este tipo de mediaciones
femeninas dentro de una sociedad, la patriarcal, que no las comprende como vélidas.
Para ello hemos dado cuenta de varias practicas que apuestan por las mediaciones
femeninas a través de re-tomar un lenguaje propio y de re-crear un orden simbolico con
el que poder ordenar nuestra experiencia como conformante de realidad. En resumen,
hemos visto cdmo reconfigurar las genealogias femeninas y dotarlas de sentido
constituye un aspecto clave en la constitucion de una subjetividad femenina auténoma,
en la modificacion de las relaciones entre mujeres y en la transformacién del sentido de

la realidad.

29



CONCLUSIONES

A lo largo de este trabajo hemos mostrado el hecho de que, en nuestra cultura, la
dominacién patriarcal solo emerge como accidente cultural y no como una necesidad
natural. Por un lado, hemos llegado a esta conclusién por medio de un analisis critico
derivado de la linea de pensamiento de las autoras de la diferencia sexual. Por tanto, el
analisis del patriarcado como estructura socio-cultural nos ha permitido ver la
objetualizacién de las mujeres se traduce en una carencia sobre el conocimiento del
mundo. Esto es porque al ser las mujeres tomadas como un elemento mas sobre el que
actuar en el mundo, en las sociedades patriarcales se ha perdido todo el conocimiento de
esta mitad de la humanidad con respecto al mundo. Por otro, en el siguiente apartado
hemos analizado varias propuestas para solventar esta carencia. Estas propuestas nos
permiten crear conocimiento de la experiencia femenina y tienen dos consecuencias
principales: en primer lugar, rompen con la dominacion patriarcal en el sentido en que
el conocimiento ya no se legitima solo por via masculina. En segundo, las mujeres dejan
de ser objetualizadas desde el orden simbolico masculino-patriarcal y pasan a re-crear

uno propio con el que mediar ellas mismas con el mundo.

El orden simbodlico, por tanto, se nos ha presentado como una clave con la cual
desencriptar los componentes de la realidad humana. Hemos sido conscientes de que al
ser una instancia mediadora de lo cultural y no de lo natural no podemos privilegiar su
mediacion en términos exclusivamente masculino-patriarcales. En este trabajo, hemos
tomado como fuente de inspiracion para atender este problema las corrientes francesa e
italiana del pensamiento de la diferencia sexual. Estos planteamientos permiten trabajar
con la idea de diversos tipos de orden simbdlico que median en la conformacion de la
realidad. Ello permite tomar en cuenta un orden simbdlico que medie desde la
experiencia femenina, pudiendo acceder a una comprension de la realidad humana de

forma, a nuestro parecer, mucho més amplia y diversa.

En el caso del presente trabajo, el reconocimiento de la diferencia sexual y de la
pluralidad humana nos ha llevado a constatar la necesidad de mediar desde la
experiencia humana sexuada femenina, dado que en nuestra sociedad, patriarcal, no
existe un reconocimiento de dicha experiencia como fuente de conocimiento sobre el
mundo. En este sentido, la tarea que hemos desarrollado es la de exponer, por una

parte, el resultado de investigaciones recientes que prueban la existencia de

30



organizaciones sociales y simbolicas distintas a la patriarcal y, por otra parte, un
conjunto de précticas a través de las cuales se re-crea un simbolico. Al constituirse las
mujeres como creadoras e intercambiadoras de simbolos, distintos a los masculinos-
patriarcales, se hace patente la existencia de otras experiencias que pueden y deben

conformar parte de la realidad humana.

Tomando estas consideraciones, la apuesta tedrica y politica de este trabajo ha
sido la de constatar la existencia no solo de propuestas tedricas sino también préacticas
de re-creacion. He argumentado que dotarnos de palabra, de valor y de nombre entre
mujeres, nos lleva a un ejercicio de auto-conocimiento desde el cual hacer patente la
subjetividad femenina. Asi mismo, he sostenido que esta re-creacion supone mediar con
un orden simbdlico femenino y, consecuentemente, romper con la jerarquia simbdlica
patriarcal de nuestra cultura. “Tal vez hayamos llegado —como sugiere Irigaray- a un
momento de la historia en que ya no es posible seguir evitando esta cuestion de la

"> Lo que presentamos, en suma, es la necesidad de

dominacion que ejercen los padres
solventar una carencia conceptual que se ha dado en las sociedades patriarcales a la hora

de comprender el mundo.

A lo largo de este trabajo, la importancia de la reflexion sobre el lenguaje ha
sido sefialada en numerosas ocasiones. Como apuntamos en el primer apartado, no
constituyd6 uno de los objetivos elaborar un andlisis sistematico de las
conceptualizaciones del lenguaje implicadas en cada una de las definiciones de lo

simbdlico tratadas. Esta resultaria una investigacion que podria proseguir la actual.

En el presente ensayo, la opcion explorada ha sido la de trabajar sobre un orden
simbdlico femenino, que nos muestre como mediar la experiencia femenina con el
pensamiento sobre la realidad. No obstante, una interesante linea de discusion seria la
de considerar como afecta al orden simbdlico la emergencia de las distintas experiencias
humanas. Por ejemplo, las experiencias transgénero y transexuales, tal y como plantea

el pensamiento queer y transfeminista’®.

" Irigaray, Luce, El cuerpo a cuerpo con la madre, op. cit., p. 7.

"®Para acceder a lineas de pensamiento transfeminista y queer ver: Sol4, Miriam y Elena-Urko (comps.),
Transfeminismos: epistemes, fricciones y flujos, Txalaparta, Tafalla, 2013. Y: Para ver lineas de
pensamiento queer ver: Butler, Judit, Deshacer el género, Paidds, Barcelona, 2015.

31



BIBLIOGRAFIA
FUENTES CITADAS:

Code, Lorraine (editor), Encyclopedia of Feminist Theories, Routledge, New
York, 2000.

Fougue, Antoniette, Hay dos sexos; ensayos de feminologia, México, siglo XXI,
2004.

Friedan, Betty, La mistica de la feminidad,. Catedra, Madrid, 20009.

Hernandez Pifiero, Aranzazu, “Igualdad, diferencia: genealogias feministas”,

Feminismo/s, n. 15, jun. 2010.

Irigaray, Luce, El cuerpo a cuerpo con la madre. El otro género de la
naturaleza. Otro modo de sentir, La sal, Barcelona, 1985.

Irigaray, Luce, Yo, td, nosotras, Feminismos, ediciones Catedra, Madrid, 1992.
Irigaray, Luce, Espéculo de la otra mujer, Akal, Madrid, 2007.
Irigaray, Luce, Ese sexo que no es uno, Akal, Madrid, 2009.

Libreria de Mujeres de Milan. No creas tener derechos, horas y HORAS,
Madrid, 2004.

Muraro, Luisa, El orden simbdlico de la madre, Madrid, horas y HORAS, 1994.

Del Olmo, Campillo, Gemma, Lo divino en el lenguaje, horas y Horas, Madrid,
2006.

Sanyal, Mithu M., Vulva. La revelacion del sexo invisible, Anagrama,
Barcelona, 2012.

Whitford, Margaret, Luce Irigaray. Philosophy in the feminine, Routledge, New
York, 1991.

32



FUENTES CONSULTADAS:
Benjamin, Jessica, Lazos de amor. Psicoanalisis, feminismo y el problema de la
dominacion, Paidds, Buenos Aires, 1996.

Bourdieu, Pierre, La dominacion masculina, Anagrama, Barcelona, 2000.

Sol4, Miriam y Elena-Urko (comps.), Transfeminismos: epistemes, fricciones y
flujos, Txalaparta, Tafalla, 2013.

Butler, Judit, Deshacer el género, Paidos, Barcelona, 2015.

Boye, Anna, Matriarcats=Matriarcados=Matriarchies. Anna Boyé, fotografies y
text. Ayuntamiento de Barcelona, Regidoria de Dona i Drets Civil, Barcelona,
2006.

Cassirer, Ernst, Antropologia filoséfica. Introduccién a una filosofia de la

cultura, México, Fondo de Cultura Economica, 1977.

Cohen, Claudine, La mujer de los origenes: imagenes de la mujer en la

prehistoria occidental, Catedra, coleccion Feminismos, Madrid, 2011.

Colomer, Laia (comp.), Arqueologia y teoria feminista: estudios sobre mujeres y

cultura material en arqueologia, Icaria, Barcelona, 1999.

Eller, Cinthia, The Myth of Matriarchal Prehistory. Invented Past Won't Give
Women a Future, Beacon Press, Boston, 2000.

Flax, Jane, Psicoanalisis y feminismo: pensamientos fragmentarios, Catedra,
Madrid, 1995.

Gomez Suéarez, Agueda, Matriarcados, etnicidad y sistemas sexo/género
analogicos y digitales: los bijagos (Guinea Bissau) y los zapotecas (México).
Servizo de Publicaciéns Universidad de Vigo, Vigo, 2008.

Irigaray, Luce, Amo a ti, Icaria, Barcelona, 1994.

Kristeva, julia, Poderes de la perversion, siglo XXI, México, 2004.

33



Spencer, Mimi, “The vagina dialogues”, The guardian, 18 de marzo de 2005.

34



