Trabajo Fin de Grado

La invectiva en In Rufinum, libro |

Autor

Celia Freixo Teixeira

Director

Dra. Ana Isabel Magallén Garcia

Facultad de Filosofia y letras

2015-1016

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




INDICE:

O g (TeT 31 2T [ ) o U P 3
O 10 ) PP )
N T o) T P 5
1.2.ConteXto hiStOTICO. .. .inutt ettt e e e 6
2. GENEro de la INVECHIVA. ... uett ittt e 7

3. Andlisisde In Rufinum, lIbro L.........coooiiii e 10

3.1 1IN RUf. 1, 1-18, Prefacio. .. ...ovevinieiiiiie e 13

3.1.1. Texto y traduCCION. ......vieieiii it it 13

31,2, ANALISIS. ..ottt 14

3.2. In Ruf. |, 1-24, Reflexion filoséfica de Claudiano...................co.veee 16

3.2.1. Texto ytraduCCiON. .......ovuiiiiii i 16

3.2.2. ANALISIS. ..ttt 18

3.3.InRuf. I, 25-67, Lacllerade AleCto...........ccovvviiiiiiiiiiiiieeeen 19

3.3 L TextoytraduCCion. ... ......oviriii e 19

3.3, 2, ANALISIS. ettt e 21

3.4 InRuf. I, 68-117, El discurso de Megera.............cevveiiniiniiniiiiinennn. 25

3.4.1. Texto y traducCiON. .....oveiriitiiti et eeeas 25

342, ANALISIS. ..\ttt 27

3.5. In Ruf. 1, 140- 179, Diélogo entre Megeray Rufino:........................... 30

3.5.1. Texto y traduCCiON. ......oviuiitiieiie e 30

3.5 2, ANALISIS. vttt e 32

3.6.1. Texto y traduCCiON. ......oovvuiitiitiit i 34
3062, ANALISIS. .. ueti e 35
3.7. InRuf. I, 273-296, Elogio a EstilicOn ..............cccovviiiiiiiiiiininn., 36
3.7.1 Texto y traducCiOn. .. ...ooviiniitiit i 36
3720 ANALISIS et 38
3.8. In Ruf. I, 332-353, Plegaria de Estilicon a Marte..................cccoeeeeen.. 39
3.8.1. Texto y traducCiON. .....o.vinuiiniiiiit et 39
382, ANALISIS. .. eeet i 40
3.9. In Ruf. I, 354-367, Dialogo entre Megera y Justicia I.......................... 41
3.9.1. Texto y traducCiOn. ......c.ovuiiniiiiiiii e, 41



3.0, ADALISIS. ..ttt 42

3.10. In Ruf. I, 368-387, Dialogo entre Megera y Justicia Il..................... 43

3.10.1 Texto ¥ traducCiON. .....ouvineiieteti et eee e, 43

3.10.2. ANALISIS. . ueeteee e 45

A, CONCIUSION. ..ot 46
5. Bibliografia. ..o 47



0. PRESENTACION:

En este trabajo se han seleccionado una serie de versos de la obra In Rufinum, libro I,
de Claudiano, cuyo contenido permite identificar los elementos mitoldgicos que el autor
emplea para realizar una invectiva que transmita una propaganda negativa hacia Rufino,
y por contraste una propaganda positiva hacia Estilicén, y para demostrar sus amplios
conocimientos de la tradicion mitica, asi como su erudicion respecto a la historia. A través
de esta seleccion de versos también se advierten algunos temas de la invectiva como son
la feritas o el furor, logrados a través de la comparacion o la ejemplificacion empleando

personajes o seres mitologicos.

Asimismo, para poder mostrar, de la manera mas optima, qué grado de conocimiento
tiene Claudiano sobre la tradicion, se ha realizado una comparacion de determinados
pasajes respecto a algunas partes de las obras de las figuras mas importantes de la
tradicion hexameétrica, que son Virgilio, Ovidio, Lucano y Estacio, indagando hasta qué
punto Claudiano ha seguido dichos textos y de qué modo ha innovado respecto a lo que
ha leido o, por el contrario, ha mantenido en su obra lo que aparece en estos textos
tradicionales; de este modo podemos ver de qué manera el autor alejandrino expresa en
sus textos los elementos mitoldgicos que le han llegado, y como los emplea para su propia
obra.



1. AUTOR:

El texto pertenece a Claudiano, el cual es concebido como el Gltimo poeta importante
de Roma, y reconocido por sus contemporaneos como poeta pagano. Su juventud se sitla
cronoldgicamente en el 394 d.C., y era natural de Alejandria, por lo que su lengua era el
griego; después de pasar unos afos instruyéndose en Alejandria, entre otras regiones, se
trasladé a Roma. El primer poema que publico en lengua latina fue el Panegyricus dictus
Probino et Olybrio consulibus, dirigido a los dos consules romanos, con los que tenia una
profunda amistad. Desde su primera intervencion en publico, demostré que dominaba el
arte de hacer panegiricos. Hacia el 395 se trasladé de Roma a Milén, donde se hallaba la
corte imperial, y compuso un poema para el emperador Honorio. A partir de su llegada a
Milan, Claudiano ejerce la funcién de hacer de propagandista de la corte del emperador
y de Estilicon. En el 400 regres6 a Roma y poco tiempo después se caso en Africa. Murid

en el 404, en torno a los 35 afios de edad?.
1.1. OBRAS:

Claudiano fue un autor que realiz6 un gran nimero de obras, su corpus se compone,

segun la enumeracion que ofrece Castillo Bejarano (1993, pp. 24-26) en:

e Poemas historicos:

1. Panegyricus dictus Probino et Olybrio consulibus

2. InRufinum I, 1l

3. Panegyricus de tertio consulatu Honorii Augusti

4. Panegyricus de quarto consulatu Honorii Augusti

5. Epithalamium de nuptiis Honorii Augusti y Fescennina de nuptiis Honorii
Augusti

6. De bello Gildonico

7. Panegyricus dictus Manlio Theodoro consuli

8. In Eutropium I, 11

9. De consulatu Stilichonis 1, Il, Ill, también Illamado Laus Stilichonis y

Laudes Stilichonis
10. De bello Getico, también llamado De bello Gothico y De bello Pollentino

11. Panegyricus de sexto consulatu Honorii Augusti

1 véase Castillo Bejarano Miguel (1993), pp. 14-24



e Poemas mitoldgicos:
1. De raptu Proserpinae I, 11, 111

2. Gigantomachia, incluido en los poemas menores.
A estos dos apartados anteriores se les llama Carmina maiora.

e Poemas menores:
1. Carmina minora, se trata de cincuenta y tres composiciones.
2. Carminum vel spuriorum vel suspectorum apendix, se trata de poemas de
composicion dudosa
e Poemas griegos, o Carmina Graeca: de estos se conserva dos fragmentos de a

Gigantomachia y algunos epigramas.

Eran poemas escritos para ser leidos en publico, y algunos de ellos fueron editados,

la mayoria por el propio Estilicon.
1.2.CONTEXTO HISTORICO:

Claudiano pertenece a la segunda mitad del S.IV d.C., en esos momentos Graciano
nombra augusto a Teodosio (347- 395), el cual tratd de solucionar el problema de los
godos, autorizando a los barbaros a instalarse en el sur del Danubio; esto ayudaba a
resolver en cierta parte la crisis militar en la que se encontraba el imperio tras el desastre
de Adriandpolis. Por otra parte, Teodosio tuvo que hacer frente a los conflictos en la parte
occidental por parte de Maximo, un general hispano que se oponia a los barbaros, y
Eugenio, mientras que firmaba tratados en la parte oriental del imperio. En el 384
Teodosio acepté como emperador a Maximo, compartiendo el poder con él y con
Valentiniano 11, uno en Tréveris, otro en Milan, y él mismo en Constantinopla. Més
adelante mat6 a Maximo, y Teodosio se asent6 en Occidente del 388 al 391. En el 392 es
asesinado Valentiniano 11, y es proclamado emperador Eugenio, por Arbogastes. Eugenio
y Teodosio establecen una guerra, siendo uno defensor de lo pagano y el otro con ideas
totalmente contrarias, resultando vencedor Teodosio en el 394. Mé&s adelante Teodosio
repartio el imperio entre sus dos hijos, otorgando a Honorio la parte occidental, y a
Arcadio a parte oriental, y dejando a Estilicon al cuidado de ellos, para ofrecerles un buen
asesoramiento, pero, mientras que Occidente reconocia su regencia, la corte de Arcadio
parecia estar en contra de éste. Estilicon, mientras ostentaba el cargo de regente en

Occidente, tuvo que hacer frente a las amenazas de invasion del imperio romano por parte



de caudillos godos como Alarico o Radagaiso y de otros pueblos barbaros. Mas adelante,

fue decapitado por sus adversarios, de orientacion antibarbara, en el 4082,
2. EL GENERO DE LA INVECTIVA:

La critica hacia un personaje en concreto, ya sea oral o por escrito, se realiza desde
ya una época muy antigua, siguiendo unos métodos establecidos y de caracter legal, pues
aley de las Doce Tablas castigaba al que realizaba un ataque personal contra un individuo,
pues era considerado un delito contra el orden publico, de este modo, el ataque personal
en Roma estaba reglamentado. Mas adelante surge el género de la invectiva, con unas
reglas concretas, y se desarrolla en correlacion con el género del panegirico. La culpay
el elogio han sido considerados géneros opuestos, tal como han indicado algunos tratados,
como el De Oratore de Cicerdn, donde el autor afirma que para la culpa y para el elogio
se emplean las mismas reglas, aplicadas al contrario®. Ambos géneros son un modo de
propaganda para lograr que el auditorio o el lector adquieran una opinion sobre un
personaje publico, ya sea para ponerlo a favor o en contra. No obstante, la invectiva se
trata de un género complicado, al que es dificil imponer un modelo determinado o un

esquema retorico fijo, pues se caracteriza por su variedad.

Asi pues, la invectiva, el cual se emplea para realizar una profunda y violenta critica
de un personaje historico, no exento de insulto, atendiendo, entre otras cualidades, a sus
vicios, y exponiéndolos a un auditorio. Como ya se ha indicado, la invectiva y el
panegirico se desarrollan en paralelo, pero también, entre las variadas formas en que
puede presentarse, puede cumplir en parte una funcidn similar al propio panegirico, pues,
aunque dicho género consiste en ensalzar a una persona, con la invectiva también se logra
este proposito, por contraposicion de la persona que se critica con la que se pretende

elogiar.

La invectiva, del mismo modo que el panegirico, como ya se ha mencionado, posee
un fuerte carécter propagandistico, pues Claudiano con sus obras pretendia ensalzar a
Teodosio, sus dos hijos, Arcadio y Honorio, y sobre todo a Estilicdn, siendo su
propagandista oficial. Dentro de los diferentes mensajes que pretendia transmitir el
alejandrino, algunos de gran relevancia son: el apoyo a la regencia de Estilicon, la

importancia de la unidad entre las dos mitades del imperio o el valor de la milicia de

2 Véase Castillo Bejarano (1993), pp. 7-14.
3 Véase Garambois-Vasquez (2007), p. 69, nota 174



Estilicon. En consecuencia, debido a su proposito propagandistico, la invectiva también
adquiere un carécter politico, y en cada obra perteneciente a este género se puede arpeciar
un mensaje, como en el caso de In Rufinum 1y I1, que aporta la justificacion y celebracion
de la muerte de Rufino, o en el caso de In Eutropium | y Il, para crear un clima de
hostilidad contra Eutropio en el Oeste. A través de esta labor, Claudiano ha permitido que
puedan reconstruirse las péliticas de Estilicon, o codmo deseaba Estilicon aparecer ante

sus contemporaneos®.

En el &mbito de la prosa, la tradicién se intrinca en época clasica, donde encontramos
antecedentes latinos como Cicerén, que es el maximo exponente, y el pseudo-Salustio;
También en la religion encontramos casos de invectivas, empleado por autores cristianos
para criticar a los que persiguen al cristianismo o a los paganos, como Tertuliano. En el
ambito del verso la invectiva no es tan frecuente, pues en la época imperial solo poseemos
la invectiva Contra Ibis, atribuida a Ovidio, y con Claudiano toma una nueva dimension,
debido a que emplea el género con un cardcter mucho méas agresivo que lo que se ha
escrito anteriormente. En cuanto a los escritos contemporaneos a Claudiano, nos han
Ilegado tres epistolas en verso, de dificil atribucién y datacion, que reflejan los conflictos
entre cristianismo y paganismo, y son: el Carmen ultimum, el Carmen ad senatorem y el

Carmen contra paganos®.

En este caso, el géenero de la invectiva lo emplea Claudiano, uno de los tltimos autores
paganos, para presentar a Rufino como objeto de sus criticas y de su propaganda negativa,
para crear un contraste con la figura de Estilicon, al que pretende ensalzar. El autor
alejandrino no pretende hacer una biografia de Rufino, tal como podria interpretarse, sino
que se limita a criticar su figura resaltando significativamente sus vicios, por lo que no se
centra tanto en aspectos histdricos o en aportar unos datos completamente veridicos; el
auditorio era consciente de esto, pues lo que caracteriza al género de la invectiva es
comunicar una propaganda que transmita los vicios, junto con la ausencia de parcialidad
en el juicio del personaje criticado. Asimismo, la invectiva es un género que permite
introducir diversos enfoques, como el ataque a la persona, satirizarla, insinuaciones, etc.,
lo cual aporta al autor una gran variedad de técnicas de escritura, y evita que se caiga en

la monotonia®.

4Véase Cameron (1970), p. 49-55, p. 59, p. 258
5> Véase Garambois-Vasquez (2007), pp. 68-77
6 Véase Cameron (1970), p. 68, 258



Claudiano compuso tres invectivas: In Rufinum, In Eutropium y en el altimo caso, In
Gildonem, el cual algunos autores presentan como De bello Gildonico, como es el caso
de Miguel Castillo Bejarano, y otros autores consideran que es méas adecuado el titulo de

In Gildonem, como apunta Garambois-Vasquez (2007, p. 29).

Por su parte, Levy (1946, p. 58- 64) presenta en su estudio sobre el poema In Rufinum
el planteamiento de si Claudiano ha seguido en su obra los temas tradicionales que
caracterizan al yoyog; alega que algunos pasajes, como el del discurso de las furias (vv.
25-175), no pertenece al esquema del ydyoc, asi como una parte del pasaje de la alabanza
a Estilicdn, entre otros. A continuacién de dicho planteamiento analiza el poema de In
Rufinum segtin los seis tomotl que pertenecen al yoyoc, alega que estd completamente
ausente el oot del yévog, y que son mas fecundos los otros cinco womor (wpooiuiov,
avatpol, mpacei, ovykpiolg, éxiioyog) y concluye con que el esquema retorico seguido
por Claudiano no es el propio del wdyog, sino que se trata de una historia épica con

numeroso material dedicado al vituperio.

Garambois-Vasquez (2007, p. 73) también muestra el esquema del yoyog, diciendo
que es el mismo que el del panegirico:

«Les moyens oratoires trouvent alors leur pleine expression a 1’ intérieur d’une
structure identique a celle du panégyrique, déterminée ainsi: prologue, (zpdloyog),
généalogie, (yévoc), éducation (dvarpoern), faits (mpdceig), comparasion
(ovyrproig), épilogue (éxidoyog), chacune de ces rubriques étant susceptible de

variations.»

Cameron (1970, p. 83, 255) ofrece de nuevo un planteamiento muy similar al de Levy
y al de Garambois-Vasquez, pues también sefiala que el libro I posee el caracter del yoyog,
aunque carece de la seccion del yévog, posee el resto de la estructura ya mencionada con
anterioridad, es decir, los otros cinco zémor propios del yoyoc. También sefiala que en
esencia la invectiva es una inversion del panegirico, donde cada division del texto sirve
para vituperar en vez de elogiar, y que de los cuatro libros que componen In Rufinum e
In Eutropium, es el libro | de In Rufinum el que se ajusta mas a esta descripcién y la

influencia del y&yog, mientras que el libro II se concibe mas como una historia épica.



3. ANALISIS DE IN RUFINUM, LIBRO |

Como se ha dicho anteriormente, nos encontramos ante una obra perteneciente al
género de la invectiva, aunque algunos autores difieran de esta clasificacion y no la

incluyan por completo en el esquema del waéyog.

En primer lugar, cabe destacar que en la obra In Rufinum toman el protagonismo dos
personajes historicos ya mencionados con anterioridad; en cuanto al primero, se trata del
criticado Rufino, que fue un hombre que llego a ser ministro de Teodosio, y en el 392 se
hizo consul; a la muerte de Teodosio, Rufino se hizo dirigente del Este del imperio, pero
Arcadio no tenia la confianza en Rufino que tenia su progenitor. Mas adelante, traté de
mejorar su situacion mediante el matrimonio de su hija con Arcadio, pero sus intenciones
se vieron truncadas por Eutropio, que también aspiraba a incrementar su poder, y caso al
emperador con su hija Eudoxia. Con la regencia de Estilicon, con el que se encontraba en
una posicion de enemistad, y con las invasiones barbaras en la zona este del imperio,
Rufino veia peligrar su ascenso al poder. En el 395 Estilicon comenz6 a tomar parte en
las invasiones, en Tesalia, y mas adelante volvio a Italia. La armada del este, al mando de
Gainas marcho a Constantinopla, y a su regreso, y al salir a recibirla Arcadio en compafiia

de Rufino, este Gltimo fue asesinado a manos de dicha armada’.

En cuanto al segundo protagonista, se trata del hombre por el que Claudiano se
encargo principalmente de hacer propaganda, aparte de Honorio, que es Estilicdn, que se
trataba de un oficial de origen vandalo, unido a la corte por su matrimonio con Serena,
sobrina de Teodosio. Fue encomendado por el emperador, en su lecho de muerte, para
encargarse de la tutela de sus hijos, Arcadio y Honorio, aunque fue cuestionada su
autoridad en el imperio de Oriente. En su regencia, tuvo que hacer frente a Alarico, que
estaba al frente de los visigodos, y méas adelante, en el 406, también tuvo que hacer frente
a invasiones barbaras que se dieron en la Galia. Al no contar con apoyos para tratar con

los invasores, apenas pudo hacer frente a estos problemas, y fue decapitado en el 4088,

La obra se compone de dos libros, el libro primero se escribid y recitd tras la muerte
de Rufino, en el 396, y trata sobre la introduccién de Rufino en la corte de Constantinopla,
y es una narracion, de caracter mas atemporal, en la que se muestra al tirano avaro y

despiadado; el libro segundo, escrito y recitado en torno a un afio después del primero, en

7 Véase Cameron (1970), pp. 63-66
8 Véase Castillo Bejarano (1993), pp. 11-14

10



el 397, trata sobre la figura de Rufino como instigador de las invasiones barbaras tras la
muerte de Teodosio en el 395, y termina con la muere Rufino®. No obstante algunos
autores plantean que ambos escritos podrian haberse compuesto y recitado en el mismo
momento, como Sanchez-Ostiz (2013, p. 59), que apunta que antiguamente se concebian
los dos libros como una unidad, y que debido a que se ha considerado que el prefacio de
Ruf. Il se encuentra pospuesta a Ruf. 1, y antecede a Gild. en casi todos los manuscritos,
es lo que podria indicar que fueron recitados en el 397 en la corte de Milan. En este mismo

articulo el autor expone otras consideraciones:

«Para Schmidt (1976, pp.59- 62, esp. p.60), tanto las continuidades como el
final abrupto del liber prior indicarian que Claudiano disefié un plan unitario para
el conjunto a principios del 396, pero las noticias de los acontecimientos en Grecia
le habrian sugerido modificar su programa, dejar inconcluso Ruf.1 y continuar con
Ruf.2. En esta misma linea, Dopp (1980, pp.89-101; 2000) considera que el poeta
habria compuesto consecutivamente y en ausencia de Estilicon Praef.Ruf.1 (c. 2),
Ruf.1 (c. 3) y Ruf.2 (c. 5) como un solo proyecto literario entre el 396 y verano del
397, pero habria redactado Praef.Ruf.2 (c. 4) después del desenlace de la campafia

contra Alarico».

Por su parte, Mazzoli (2011, p. 4) se limita a decir que la obra fue compuesta entre el
afio 396 y 397.

En cuanto a la extension de los dos libros, en el primero se incluye un prefacio de 18
vv., luego se introduce el libro I, de 387 vv.; después va el prefacio del libro 11, de 20 vv.,
y por ultimo el libro 11 de 527 vv.1® Ambos libros componen una invectiva, escrita en
hexametros, pero se ha discutido sobre si componen una unidad, o se trata dos escritos
con diferentes propdsitos. Segun Sanchez-Ortiz (2013, pp. 59-61), los libros de In
Rufinum son dos partes independientes, siendo el primero una alusién a un argumento
retérico empleado por Juvenal en su satira 13, empleado para afiadir fuerza a los
argumentos que expone para criticar la figura de Rufino. También alude al estudio de

Cameron (1970, pp. 76-90), donde éste sefiala que el libro primero posee la forma de un

9 Véase Cameron (1970), p. 73, 76, 79. También Castillo Bejarano Miguel (1993) es de esta opinién, en
cuanto a la fecha de composicion y recitacion de los libros, situando el primero en el 396 y el segundo
en el 397, véase p. 30.

10 yéase Levi (1971), pp. 275, 292, 293, 316

11



yoyog, mientras que el libro segundo se caracteriza como un poema épico histérico, Y

compuestos en afios diferentes.

Por otra parte, Sanchez-Ortiz (2013, pag. 61) también ofrece una estructura de

ambas partes, prestando mas atencion al libro I:

«Efectivamente, existe una responsio entre las secciones del poema, que giran
en torno a una parte central, la ooyxpioic entre las actuaciones de Rufino en
Constantinopla frente a las de Estilicon en campafia (1.260-334). En torno a este
nucleo se situa un primer anillo concéntrico en el que por una parte Megera visita
a Rufino para desencadenar la funesta actuacion del regente (1.123-170) y por
otra se presenta a Marte en compafiia de Estilicon (1.334-353). En un segundo
anillo, laasamblea del inframundo (1.25- 122) constituye un primer polo opuesto
a la seccién final con los discursos de Megera y Justicia (1.354-387). Por
contraste, Ruf.2 prescinde de esquemas anulares y presenta un relato lineal de
las acciones de Rufino hasta su muerte violenta (2.277-453) y su juicio en el
inframundo (2.454-527). Todo ello permite suponer que Claudiano habria
redactado Ruf.1 en los ultimos meses del 395 al mismo tiempo que I11Cons. Hon.

con intencion de recitarlos en el cambio de ano 395/396.»

Siguiendo este planteamiento, la estructura del libro | vendria a ser una especie de
composicion anular, que comienza con un monologo de las Furias Megera y Alecto en la
asamblea que se forma en los infiernos en los vv. 1- 133, seguida del didlogo entre Megera
y Rufino en los vv. 134- 175, Claudiano en los vv. 176-255 muestra las fechorias de
Rufino en la corte de Constantinopla, y se realiza un elogio de Estilicon en los vv. 256-
333, entre los vv. 334- 358 se muestra a Marte como el que apoya a Estilicon, y por tltimo
aparece un dialogo entre Megera y la Justicia, en los vv. 359-387. La composicion anular
se da en el paralelismo de los dialogos, pues la obra comienza y termina con Megera
entablando una conversacion, en primer lugar con su discurso en el inframundo, y
terminando con el didlogo con la justicia; después es paralelo del dialogo entre Megera y
Rufino y la stplica de Estilicon al dios Marte, y el apoyo por parte de esta divinidad; y
en Gltimo lugar esté el ndcleo, que son los actos impios de Rufino, con toda la critica por

parte de Claudiano que ello implica.

12



3.1.In Ruf. I, 1-18, Prefacio:
3.1.1. Textoy traduccion:

Phoebeo domitus Python cum decidit arcu
membraque Cirrhaeo fudit anhela iugo,
qui spiris tegeret montes, hauriret hiatu
flumina, sanguineis tangeret astra iubis,
iam liber Parnasus erat, nexuque soluto 5
coeperat erecta surgere fronde nemus,
concussaeque diu spatiosis tractibus orni
securas uentis explicuere comas,
et qui uipereo spumauit saepe ueneno
Cephisos nitidis purior ibat aquis. 10
omnis 'io Paean' regio sonat, omnia Phoebum
rura canunt, tripodas plenior aura rotat,
auditoque procul Musarum carmine dulci

ad Themidis coeunt antra seuera dei.

Nunc alio domini telis Pythone perempto 15
conuenit ad nostram sacra caterua lyram,
qui stabilem seruans Augustis fratribus orbem

iustitia pacem, uiribus arma regit.

«Cuando la Pitén vencida por el arco de Febo cayd y extendio los miembros
sofocados en la cima del Citareo, quien cubria los montes con sus espirales, consumia los
rios con la boca, tefiia las estrellas con sus restos sanguinolentos, ya era libre el Parnaso
(5), y habia comenzado a levantarse el bosque con follaje erguido liberado de su
encadenamiento, y sacudidos los fresnos largo tiempo por Sus espaciosos
desplazamientos comenzaron a desplegar al viento las cabelleras seguras, y Céfiro, que a
menudo con veneno de serpiente espumed, transitaba mas puro con nitidas aguas (10).
Toda la region suena “fo Pean”, todos los campos cantan a Febo, agita un aire mas
poderoso los tripodes, y tras haber escuchado desde lejos el canto dulce de las Musas, los

dioses se retnen en el antro riguroso de Temis.

13



Ahora una sagrada multitud se retne junto a mi lira con otra Piton destruida con los
dardos del jefe (15), quien manteniendo el orbe estable para los hermanos venerables rige

mas la paz con justicia, que la violencia con armas.»
3.1.2. Anélisis:

En primer lugar, en este prefacio Claudiano comienza con la figura mitologica de
Febo, que es el Apolo romano, y describe como realizo la gesta de abatir a la serpiente
piton. Apolo es un dios, hijo de Zeus y Leto, y Artemis es su hermana, a los cuales Hera
hostigd cuando Leto tuvo que parirlos, debido a sus celos. En cuanto a la Piton, se presenta
en la tradicion dos explicaciones para este ser; por un lado se dice que era un dragon
encargado de proteger el oraculo de Temis, pero que arrasaba el pais, y por otro lado se
dice que Hera lo envi6 contra Leto, cuando estaba en cinta de Apolo y Artemis, debido al

resentimiento de la esposa de Zeus hacia la amante®?,

Tal como sefiala Castillo Bejarano (1993, p. 30-31), en el prefacio se esta haciendo
una comparacion: a Rufino se le presenta como la nueva serpiente Piton, y a Estilicon
como el nuevo dios Apolo, que es quien la abate. Esta comparacién muestra como hasta
la naturaleza se envenena y se opone a la presencia de Rufino, mientras que cuando
Apolo, es decir, Estilicon, acaba con su vida, toda la naturaleza recobra su vitalidad, de
la misma forma que quiere indicar como todo va a ser mejor a partir de la muerte del
oponente de Estilicon, y el mundo va a adquirir de nuevo la estabilidad. Garambois-
Véasquez (2007, p. 82), apunta que Claudiano muestra el aspecto de la feritas comparando
a Rufino con los tiranos de la mitologia y de la historia romana con Rufino, asi como
estableciendo diferentes comparaciones entre éste y una bestia salvaje, en este caso, la
Pitdn. Del mismo modo, Claudiano también compara a Estilicdn con otros animales, pero

de mas nobleza, como el ledn (Ruf. 11, 255).

La descripcion de la Pitdn podria haberla tomado Claudiano de la que aparece en el
texto de Las Metamorfosis de Ovidio (I. 438-447), aunque en este pasaje el autor

alejandrino innova debido a las pocas similitudes que se aprecian en los dos textos:

Illa quidem nollet, sed te quoque, maxime Python,
tum genuit, populisque novis, incognita serpens,

terror eras: tantum spatii de monte tenebas. 440

11 yéase Grimal (1981), p. 35

14



hunc deus arcitenens, numguam letalibus armis
ante nisi in dammis capreisque fugacibus usus,
mille gravem telis exhausta paene pharetra
perdidit effuso per vulnera nigra veneno.
neve operis famam posset delere vetustas, 445
instituit sacros celebri certamine ludos,

Pythia de domitae serpentis nomine dictos.

«Ella sin duda no hubiese querido, pero entonces te engendré a ti también, enorme
Pitdn, serpiente desconocida que fuiste el terror de los pueblos recién creados; tan gran
espacio ocupabas en la montafa. El dios portador del arco, que nunca antes habia hecho
uso de su arma letal a no ser con los ciervos y las cabras huidizas, acabd con ella
abrumandola con mil dardos hasta casi agotar el carcaj; de sus heridas se vertia negro
veneno. Y para que el tiempo no pudiese borrar la fama de su hazafia, instituy6 unos
juegos sagrados de competiciones muy concurridas, llamados pitios por el nombre de la

serpiente derrotada.»

Como puede apreciarse, las coincidencias entre el texto de Ovidio y el de Claudiano
son escasas, con la mencion de Python y la de mencion de monte en ambos casos; en vez

de arcitenens, Claudiano introduce arcu.

Ademaés de la obra de Ovidio, tse puede observar como Claudiano ha seguido la obra

de Lucano, pues los versos 1y 2 coinciden con un pasaje de la Farsalia (6. 407-409):

Diuitias numerare datum est. hinc maxima serpens
descendit Python Cirrhaeaque fluxit in arua,

unde et Thessalicae ueniunt ad Pythia laurus.

« [...] De alli descendi6 la mayor de las serpientes, Piton, y se deslizo hasta los

campos cirreos, de alli vienen también los laureles tesélicos a los juegos piticos.»

En ambos textos se mencionan los términos Python y cirrhaeo o Cirrahaea, aunque

Claudiano de nuevo innova, pues su texto no habla de los laureles ni de los juegos piticos.

Por otra parte, en otro pasaje de la Farsalia (5. 80-85) Claudiano toma una mayor

referencia y no innova en exceso respecto a la tradicion en su prefacio:

matris adhuc rudibus Paean Pythona sagittis 80

explicuit, cum regna Themis tripodasque teneret.

15



ut uidit Paean uastos telluris hiatus
diuinam spirare fidem uentosque loguaces
exhalare solum, sacris se condidit antris,

incubuitque adyto uates ibi factus Apollo. 85

«Alli Pean, vengador de su madre, abati6 a Piton con sus flechas todavia inexpertas,
cuando Temis era duefia de aquellos reinos y de los tripodes. Cuando Pean vio que las
vastas hendiduras de la tierra dejaban oir la voz de los dioses y que el suelo exhalaba
vientos que hablaban, se oculto en los sagrados antros y se albergo en el santuario: alli se

convirtié Apolo en adivino.»

En los dos textos coinciden numerosos términos, como Paean, Themis, Python,
tripodas, o antra. Con esto, en ambos textos se coloca a Apolo como el vencedor sobre
la Piton, y como el que toma el santuario de Temis y sus tripodes, adquiriendo su caracter
oracular. De este modo se aprecia, como se ha indicado anteriormente, un menor grado
de innovacion respecto al texto tradicional, lo cual podria interpretarse como que
Claudiano otorga gran importancia a la figura de Apolo en su obra, debido a que es el
primer elemento mitoldgico que emplea para ensalzar a Estilicon por una parte, y a la par

resaltar el elemento negativo de Rufino en su simil con la Piton.
3.2.In Ruf. I, 1-24, Reflexion filoséfica de Claudiano:
3.2.1 Texto y traduccion:

Saepe mihi dubiam traxit sententia mentem,
curarent superi terras an nullus inesset
rector et incerto fluerent mortalia casu.
nam cum dispositi quaesissem foedera mundi
praescriptosque mari fines annique meatus 5
et lucis noctisque uices, tunc omnia rebar
consilio firmata dei, qui lege moueri
sidera, qui fruges diuerso tempore nasci,
qui uariam Phoeben alieno iusserit igni
conpleri Solemque suo, porrexerit undis 10
litora, tellurem medio librauerit axe.

sed cum res hominum tanta caligine uolui

16



aspicerem laetosque diu florere nocentes
uexarique pios, rursus labefacta cadebat
religio causaeque uiam non sponte sequebar 15
alterius, uacuo quae currere semina motu
adfirmat magnumque nouas per inane figuras
fortuna non arte regi, quae numina sensu
ambiguo uel nulla putat uel nescia nostri.
abstulit hunc tandem Rufini poena tumultum 20
absoluitque deos. iam non ad culmina rerum
iniustos creuisse queror; tolluntur in altum
ut lapsu grauiore ruant. nos pandite uati,

Pierides, quo tanta lues eruperit ortu.

«A menudo mi mente vacilante discurrié sobre el pensamiento, de si los dioses
superiores vigilaban el mundo o no existia ningin gobernador y los asuntos mortales
fluian en azar incierto. Pues cuando habia yo indagado las leyes del orden del mundo y
los limites trazados del mar y los afios que pasan y las sucesiones de la luz y la oscuridad
(5), entonces pensaba que todo estaba consolidado por la decision de un dios, que habia
ordenado moverse a las estrellas con su ley, quien habia ordenado nacer a los frutos en
épocas diferentes, quien a Febe inconstante habia ordenado llenarse con una luz externa
y al sol con la suya propia, extendio los litorales a las olas (10), coloco la tierra en medio
del firmamento. Pero cuando contemplaba que los asuntos de los hombres se
desarrollaban en tan grandes tinieblas y que durante largo tiempo florecian los culpables
y los justos eran vejados, de nuevo caia debilitada mi religiosidad y seguia yo contra mi
voluntad el camino de otra causa (15), la cual afirma que los &tomos corren en
movimiento libre de leyes y que las nuevas formas a través de un gran vacio son regidas
por el azar, no por una doctrina, la cual piensa con juicio ambiguo que la divinidad o no
existe o se despreocupa de nosotros. Ceso el castigo de Rufino esta perturbacion (20) por
fin y absolvié a los dioses. Ya no me quejo de que los injustos se eleven a las cumbres
del poder; son elevados a lo alto para que se precipiten en una caida mas dura. VVosotras,
Piérides?, mostrad al poeta de qué origen erupciond tan gran peste.»

12 pjérides es un epiteto local que se emplea para designar a las musas; véase Grimal (1981), p. 428.

17



3.2.2. Andlisis:

El libro I comienza con planteamiento filoséfico sobre si los dioses existen, o si
todo esta dejado al azar, pues por una parte cuando contempla la naturaleza considera que
existe un dios que lo organiza todo, de forma equitativa y equilibrada, estableciendo una
armonia del mundo, pero por otra parte, al ver la decadente situacion de los asuntos
humanos, se cuestiona la existencia de la divinidad, debido a que no entiende por qué los
injustos no reciben castigo, sino que prosperan. Pero después de esa reflexién, con el
castigo de Rufino, llega a la conclusion de que si que existen los dioses, e invoca a las
musas para que narren el origen de Rufino, calificado como lues, la peste, y con esta
calificacion podemos ver como Claudiano, desde el comienzo, ya emplea términos con
connotaciones negativas para referirse al tirano, asi como el verbo eruperit, como una

forma de indicar que ha surgido como una fuente de desperdicios.

Segun Castillo Bejarano (1993, p. 139, nota 9), en esta reflexion filosofica se
contraponen las doctrinas del epicureismo y el estoicismo, lo cual podria considerarse
como una demostracion del autor para demostrar su erudicion, acerca de las distintas

corrientes filoséficas que ha podido recoger de la tradicion.

En este pasaje se aprecia la ideologia del autor, pues Claudiano es uno de los pocos
autores paganos de su época, como se ha indicado anteriormente, por lo que es relevante
la mencion de la existencia de los dioses'®. También es importante la invocacion a las

musas, pues esto es una caracteristica propia de la épica.

Bruére (1964, p. 225), sefiala uno de los numerosos loci similes que se dan en la obra
del autor respecto a Lucano, pues sefiala que los vv. 18 y 19 han sido tomados de los
versos 4. 445-446 de la Farsalia:

quos seruire pudet. sunt nobis nulla profecto 445

numina: cum caeco rapiantur saecula casu

«[...] nosotros no tenemos ciertamente ninguna divinidad; puesto que los siglos son

arrebatados por un ciego azar. »

13 Ya Sanchez-Ostiz (2013), p. 60, sefiala que el libro | posee numerosas intervenciones de los dioses,
mientras que el libro Il carece de aparato divino.

18



En ambos textos la fortuna se rige por un azar incierto, y se menciona la ausencia de
una divinidad; asimismo, coinciden en los términos de nulla y numina, aunque Claudiano

ha innovado, empleando sensu ambiguo en vez de caeco casu.

3.3.In Ruf. I, 25-67, La colera de Alecto:
3.3.1. Texto y traduccion:

inuidiae quondam stimulis incanduit atrox 25
Allecto, placidas late cum cerneret urbes.
protinus infernas ad limina taetra sorores,

concilium deforme, uocat. glomerantur in unum
innumerae pestes Erebi, quascumaque sinistro
Nox genuit fetu: nutrix Discordia belli, 30
imperiosa Fames, leto uicina Senectus
inpatiensque sui Morbus Liuorque secundis
anxius et scisso maerens uelamine Luctus
et Timor et caeco praeceps Audacia uultu
et Luxus populator opum, quem semper adhaerens 35
infelix humili gressu comitatur Egestas,
foedaque Auaritiae conplexae pectora matris
insomnes longo ueniunt examine Curae.
conplentur uario ferrata sedilia coetu

toruaque conlectis stipatur curia monstris. 40

Allecto stetit in mediis uulgusque tacere
iussit et obstantes in tergum reppulit angues
perque umeros errare dedit. tum corde sub imo
inclusam rabidis patefecit uocibus iram:
'sicine tranquillo produci saecula cursu, 45
sic fortunatas patiemur uiuere gentes?
quae noua corrupit nostros clementia mores?
quo rabies innata perit? quid inania prosunt
uerbera, quid facibus nequiquam cingimur atris?
heu nimis ignauae, quas luppiter arcet Olympo, 50
Theodosius terris. en aurea nascitur aetas,

en proles antiqua redit. Concordia, Virtus,

19



cumque Fide Pietas alta ceruice uagantur
insignemque canunt nostra de plebe triumphum.
pro dolor! ipsa mihi liquidas delapsa per auras 55
lustitia insultat uitiisque a stirpe recisis
elicit oppressas tenebroso carcere leges.
at nos indecores longo torpebimus aeuo
omnibus eiectae regnis? agnoscite tandem
quid Furias deceat; desuetas sumite uires 60
conuentuque nefas tanto decernite dignum.
ilam cupio Stygiis inuadere nubibus astra,
iam flatu uiolare diem, laxare profundo
frena mari, fluuios ruptis inmittere ripis,
et rerum uexare fidem.' sic fata cruentum 65
mugiit et totos serpentum erexit hiatus

noxiaque effudit concusso crine uenena.

«En cierto momento la espantosa Alecto (25) se encendid con los aguijones de la
envidia, cuando veia a las ciudades en paz en una gran extension. Al instante llama a sus
hermanas infernales a su morada repugnante, asamblea deforme. Se acumulan en una sola
las calamidades innumerables del Erebo, todos los que la Noche engendrd en un parto
funesto: la Discordia nodriza de la guerra (30), el Hambre imperiosa, la Vejez vecina de
la muerte, y la Enfermedad incapaz de soportarse a si misma y la Envidia inquieta por la
prosperidad y el Dolor afligido con vestido desgarrado y el Miedo y la Audacia temeraria
con rostro ciego, y el Lujo asolador de riquezas (35), al que siempre acompafia la Pobreza
infeliz uniéndose con humilde paso, y vienen las preocupaciones insomnes con gran
muchedumbre que abrazan el pecho de su madre la Avaricia. Son llenados los asientos de
hierro con esta variada reuniéon y la asamblea temible es apifiada por una reunion
monstruosa (40). Alecto se puso en pie en el medio y mandé callar a la muchedumbre y
apartd las serpientes que le estorbaban hacia su espalda y las dejo esparcirse por sus
hombros. Entonces descubrio la ira encerrada bajo lo profundo de su corazén con voces
rabiosas: “¢De esta manera soportamos que los siglos sean llevados por un rumbo
tranquilo (45), asi soportamos que las personas vivan felices? ;Qué nueva clemencia
corrompid nuestras costumbres? ;A donde va nuestra rabia innata? ¢Para qué sirven los

indtiles latigos, para qué nos rodeamos inutilmente con negras antorchas? Ay, demasiado

20



cobardes nosotras, a las que Jupiter aparta del Olimpo (50), Teodosio aparta de la tierra.
He aqui que nace una edad dorada, eh aqui que vuelve la raza antigua. La Concordia, la
Virtud, y la Piedad con la Lealtad andan con la cabeza alta y cantan el insigne triunfo
sobre nuestro pueblo. jOh dolor! La misma Justicia que desciende por los limpios aires a
mi me insulta y saca (55), cortados los vicios de raiz, a las leyes oprimidas por una
tenebrosa cércel. ¢Pero nosotras expulsadas de todos los reinos estaremos inmoviles
deshonrosas por largo tiempo? Reconoced finalmente qué conviene a las Furias. Tomad
las fuerzas desacostumbradas y decidid un crimen digno en tan gran convenio (60). Ya
quiero invadir los astros con las tinieblas Estigias!*, ya quiero ultrajar el dia con mi
aliento, liberar las riendas del profundo mar, dejar libremente a los rios con sus orillas
rotas, y corromper la confianza del mundo.” Asi, tras haber hablado, vociferd un grito
ensangrentado y erigio todas las bocas abiertas de sus serpientes y vertié venenos nocivos

habiendo sacudido su cabello. »
3.3.2. Andlisis:

En este pasaje interviene Alecto, una de las Furias, y mas adelante tomara
protagonismo Megera, otra furia, que se nombra a si misma como tutora de Rufino; las
furias son demonios del mundo infernal, segun la creencia popular, y se asocian a las
Erinias griegas®®. Junto con las Furias, se forma una reunion en su morada de seres del
Erebus, que es la personificacion de la oscuridad®®; estos seres son las criaturas hijas de
la noche, hermana del Erebo, que son conceptos abstractos personificados, aunque
algunos de los hijos que se mencionan no se incluyen en la tradicion ’; estas criaturas
infernales son: la Discordia, el Hambre, la Vejez, la Enfermedad, la Envidia, el Dolor, el
Miedo, la Audacia, el Lujo, la Pobreza y la Avaricia. Asi pues el lugar en el que se celebra
la reunion de las criaturas infernales se trata de un escenario mitolégico, y con él
Claudiano aporta desde el principio del libro un ambiente sombrio y sobrecogedor,
valiéndose de elementos miticos; esto es propio de la invectiva, pues en este género no se

dan paisajes idilicos, sino situaciones de guerra o infernales, sin dar cabida al humor?2.

14 Como sefiala Grimal (1981), p. 178: se trata, segln la tradicién, de una fuente situada en Arcadia con
propiedades perniciosas; también puede tratarse del rio situado en los infiernos, también con
propiedades especiales; esta Ultima interpretacion parece ser la que encaja mas con el texto.

15 véase Grimal (1981), p. 208.

16 \Véase Grimal (1981), p. 165

17 yéase Grimal (1981), p. 383.

18 Esto lo sefiala Garambois-Vasquez (2007), p. 231, y Castillo Bejarano (1993), p. 93.

21



En este discurso Alecto muestra su indignacion ante el triunfo de la Justicia, asi
como de otras virtudes romanas, y alega que se encuentran en una edad de Oro que no
puede tolerarse y deben hacer algo por cambiar la situacion; segin Garambois-Vasquez
(2007, p. 252), Alecto, por edad de Oro, se refiere a que Estilicon se encuentra en una
posicidn victoriosa frente a Rufino, lo cual significa que una etapa de prosperidad se va a
abrir ante Honorio. También es relevante la mencion de la Justicia, la cual Alecto no
soporta que se encuentre presente en esta situacion de edad de Oro, y es una diosa que

tomara protagonismo al final del libro, pero entablando un discurso con Megera.

Ya en este discurso se da una de las numerosas comparaciones que van a ir dandose
en la obra, que es comparar indirectamente a Teodosio con Zeus, como los dos soberanos
que no les permiten residir en la Tierra ni en el Olimpo; de este modo, Claudiano logra
transmitir un elogio hacia el emperador, que resulta mas llamativo por el hecho de que se

encuentre en medio de un discurso funesto.

Podemos advertir unos versos en Las Metamorfosis (4. 481-485) en los que se

mencionan algunas criaturas pertenecientes a la conglomeracion del Erebo:

Nec mora, Tisiphone madefactam sanguine sumit
inportuna facem, fluidoque cruore rubentem
induitur pallam, tortogque incingitur angue
egrediturque domo. Luctus comitatur euntem

et Pavor et Terror trepidoque Insania vultu.

«Sin dilacion, la violenta Tisifone toma una antorcha empapada en sangre, se reviste
de un manto encarnado que gotea sangre, se cifie con una retorcida culebra y abandona la
casa. La acompafian en su camino el Luto, el Pavor, el Terror y la Demencia, de

tembloroso rostro.»

Se puede apreciar de nuevo la innovacién de Claudiano frente a los textos que le han
podido llegar; coincide con su texto la mencion de Luctus, y el autor pone Timor en vez
de Terror, y Audacia en vez de Trepido. De este modo vemos como en la tradicién

mitolOgica no se cifie necesariamente a los textos.

También se puede advertir una similitud, en la mencién a Japiter, con el texto de
Las Metamorfosis (15. 858-860):

22



sic et Saturnus minor est love: luppiter arces
temperat aetherias et mundi regna triformis,

terra sub Augusto est; pater est et rector uterque. 860

«Asi también Saturno es inferior a Japiter; Jupiter gobierna las alturas celestes y los
reinos del mundo triforme, la tierra estad sometida a Augusto; padres y caudillos son

ambos. »

En este caso Claudiano no innova en exceso, pues coincide el mensaje. Coincide el
término del verbo arceo. También se aprecia en ambos textos el mensaje de que Jupiter
reina en el cielo, pero Claudiano en vez de cielo menciona Olympo, y que Augusto reina

en la Tierra, aungue Claudiano cambia el nombre de Augusto por el de Teodosio.

Otro pasaje en el que se ha podido basar Claudiano, de Las Metamorfosis (4. 492-
494), coincide con los vv. 41-45 y 66-67:

parsque iacent umeris, pars circum pectora lapsae

sibila dant saniemque vomunt linguisque coruscant.

«Unas reposan sobre sus hombros, otras se deslizan por el pecho, profieren silbidos y

vomitan corrupcion. Sus lenguas retiemblan.»

En los vv. 41- 45 coincide en la mencién de umeros. Y en los vv. 66-67 coincide con:

noxia effundit concusso crine venena, pero innovando por completo en toda la frase.

Bruére (1964, p 225) tambiéen sefiala en los versos 66-67 una similitud con el texto de

la Farsalia, alegando que Claudiano ha tomado como ejemplo los vv. 1. 209-210:

mox, ubi se saeuae stimulauit uerbere caudae
erexitque iubam et uasto graue murmur hiatu

infremuit, tum torta leuis si lancea Mauri  [...] 210

« Después, una vez que se ha estimulado sacudiendo su cola salvaje y ha erizado su

melena y, abriendo sus enormes fauces, deja oir un terrible rugido, [...] »

Es relevante que Claudiano tome como referencia para los actos de la Furia un texto
en el que se describa como ruge un ledn, pues de este modo se establece de nuevo una
comparacion con un animal salvaje, aunque en este caso sea de forma indirecta. No
obstante, en este caso el autor efectua una gran innovacion, alejandose del texto original,

y coincidiendo solo en el término hiatu.

23



También en la obra de Virgilio, la Eneida, aparecen algunos pasajes en los que podria
haberse basado Claudiano, sobre todo para las figuras de las Furias, pues la Eneida es la
obra donde mas parte toman estos seres infernales en la tradicion hexamétrica. En

concreto, son relevantes los versos 7. 324-328:

luctificam Allecto dirarum ab sede dearum
infernisque ciet tenebris, cui tristia bella 325
iraeque insidiaeque et crimina noxia cordi.
odit et ipse pater Pluton, odere sorores

Tartareae monstrum: tot sese vertit in ora, [...]

« Del antro de las Furias, foscas sombras, saca a la horrenda Alecto, cuyo gozo son
las tristes guerras, iras, dafios y las traiciones criminales; tartdreo monstruo a quien su

padre mismo Plutén y sus hermanas aborrecen: [...]»

Claudiano de nuevo innova y no sigue a penas el texto virgiliano, coincidiendo solo

en el término sorores, y emplea atrox en vez de luctificam para designar a Alecto.

No obstante, el autor alejandrino parece haber innovado mucho menos respecto a
otro pasaje de la Eneida, es el caso de los vv. 6. 373-381, comparandolo con todo el

texto:

vestibulum ante ipsum primisque in faucibus Orci
Luctus et ultrices posuere cubilia Curae,
pallentesque habitant Morbi tristisque Senectus, 275
et Metus et malesuada Fames ac turpis Egestas,
terribiles visu formae, Letumque Labosque;
tum consanguineus Leti Sopor et mala mentis
Gaudia, mortiferumque adverso in limine Bellum,
ferreiqgue Eumenidum thalami et Discordia demens 280

vipereum crinem vittis innexa cruentis.

« A la entrada del Orco, en el vestibulo, asientan su cubil los vengadores
Remordimientos, el Dolor, las Palidas enfermedades, La Vejez triste, el Miedo, el Hambre
que aconseja crimenes, la Miseria deforme, vy, terribles formas de ver, el Trabajo y la

Muerte, con su hermano el Suefio, y las culpables Complacencias del corazén impuro. Al

24



frente habitan la mortifera Guerra, y las Euménides en sus lechos de hierro, y la Discordia

cifiendo insana las vipéreas crines con sanguinosas vendas.»

En este caso en ambos textos coinciden varios términos, como Luctus, Curae, Fames,
Senectus, Egestas, Discordia, Letum, que son la personificacion de los males, criaturas
que habitan en los infiernos; en este caso Claudiano, como se ha dicho anteriormente,
apenas innova respecto al texto tradicional, e inserta lo que ha absorbido del texto

virgiliano en su texto.

3.4.In Ruf. I, 68-117, El discurso de Megera:
3.4.1. Textoy traduccion:

anceps motus erat uulgi: pars maxima bellum
indicit superis, pars Ditis iura tuetur,
dissensuque alitur rumor: ceu murmurat alti 70
inpacata quies pelagi, cum flamine fracto
durat adhuc saeuitque tumor dubiumque per aestum
lassa recedentis fluitant uestigia uenti.
inproba mox surgit tristi de sede Megaera, 75
guam penes insani fremitus animique profanus
error et undantes spumis furialibus irae:
non nisi quaesitum cognata caede cruorem
inlicitumue bibit, patrius quem fuderit ensis,
quem dederint fratres; haec terruit Herculis ora
et defensores terrarum polluit arcus, 80
haec Athamanteae derexit spicula dextrae,
haec Agamemnonios intra bacchata penates
alternis lusit iugulis; hac auspice taedae
Oedipoden matri, natae iunxere Thyesten.
quae tunc horrisonis effatur talia dictis: 85
'signa quidem, sociae, diuos attollere contra
nec fas est nec posse reor; sed laedere mundum
si libet et populis commune intendere letum,
est mihi prodigium cunctis inmanius hydris,
tigride mobilius feta, uiolentius Austris 90
acribus, Euripi refluis incertius undis,

25



Rufinus, quem prima meo de matre cadentem
suscepi gremio. paruus reptauit in isto
saepe sinu teneroque per ardua colla uolutus
ubera quaesiuit fletu, linguisque trisulcis 95
mollia lambentes finxerunt membra cerastae.
meque etiam tradente dolos artesque nocendi
edidicit simulare fidem sensusque minaces
protegere et blando fraudem praetexere risu,
plenus saeuitiae lucrique cupidine feruens. 100
non Tartesiacis illum satiaret harenis
tempestas pretiosa Tagi, non stagna rubentis
aurea Pactoli; totumque exhauserit Hermum,
ardebit maiore siti. quam fallere mentes
doctus et unanimos odiis turbare sodales! 105
talem progenies hominum si prisca tulisset,
Pirithoum fugeret Theseus, offensus Oresten
desereret Pylades, odisset Castora Pollux.
ipsa quidem uinci fateor rapidoque magistram
praeuenit ingenio. nec plus sermone morabor: 110
solus habet scelerum quidquid possedimus omnes.

hunc ego, si uestrae res est accommoda turbae,
regalem ad summi producam principis aulam.

sit licet ipse Numa grauior, sit denique Minos,

cedet et insidiis nostri flectetur alumni.’ 115

orantem sequitur clamor cunctaeque profanas

porrexere manus inuentaque tristia laudant.

«Era dudoso el movimiento del vulgo (70): la mayor parte declara la guerra a los
dioses, otra parte defiende los derechos de Dite, y el alboroto es alimentado por esta
divergencia: como murmura la calma inquieta del profundo piélago, cuando todavia
persevera habiéndose abatido el viento y la colera se enfurece y por el vacilante mar
bravio fluctan los restos fatigados del viento que se aleja. Luego se levanta de su triste
asiento la malvada Megera (75), que es la duefia de los gritos dementes, y del profano

delirio y de las coleras que se agitan con furiosas espumas; no bebe sino sangre ilicita o

26



procurada por la matanza emparentada, la que derramara la espada del padre, la que daran
los hermanos; ésta aterrorizo el rostro de Hércules y profand los arcos defensores de la
tierra (80), ésta dirigié los dardos de la diestra de Atamante, esta se complacio entre
delirios en la casa de Agamendn de los sucesivos asesinatos; siendo ella la promotora de
las antorchas nupciales que unieron a Edipo con su madre, a Tiestes con su hija. Ella
entonces habld tales cosas con horrisonas palabras (85): “ciertamente levantar los
estandartes, compafieras, contra los dioses pienso que no es licito y que no se puede; pero
si nos agrada hacer dafio al mundo y extender una muerte comun a los pueblos, tengo un
portento mas monstruoso que todas las hidras, mas agil que una tigresa parida, mas
violento que el Austro impetuoso (90), més incierto que las olas refluentes del Euripo,
Rufino, a quien tomé la primera en mi regazo al salir de su madre. El pequefio a menudo
se arrastro en este seno y busco por mi cuello elevado mis mamas con tierno llanto, y mis
serpientes dieron forma lamiendo a los miembros delicados con sus lenguas bifidas (95).
Y ademas siendo yo la que le ensefia aprendio los engafios y las artes para dafar, fingir
lealtad y ocultar los sentimientos amenazantes y adornar el fraude con una sonrisa
carifiosa, lleno de crueldad e hirviendo por el deseo de lucro (100). No lo saciaria la
querida tempestad del Tajo con las arenas del Tarteso, ni las charcas doradas del rojizo
Pactolo; y agotaria todo el Hermo, ardera con mayor sed. jQué instruido en engafiar a los
espiritus y perturbar con el odio a los comparieros unénimes (105)! Si la antigua estirpe
de los hombres hubiera producido tal ser, Teseo hubiera huido de Piritoo, Pilades
ofendido hubiera abandonado a Orestes, Polux hubiera odiado a Castor. Yo misma en
verdad confieso que soy vencida y con su rapido ingenio adelanta a la maestra. Y no me
demoraré méas con mi discurso (110): €l solo tiene lo que poseemos todos juntos de
propdsitos criminales. Yo, si la proposicion es apropiada para vuestra turba, lo llevaré al
palacio real del supremo principe. Aunque sea mas poderoso que el mismo Numa, aunque
sea incluso Minos, cederd y sera doblegado por las insidias de nuestro alumno (115). ” El
clamor sigue a la que habla y todas extienden sus manos criminales y alaban las

invenciones sombrias. [...]»
3.4.2. Andlisis:

En este pasaje, considerado como un apdéstrofe, debido a que es un discurso con

un mensaje violento!®, interviene la ya mencionada Megera, presentada como un ser

19 yvéase Garambois-Vasquez (2007), p. 93

27



malévolo que siembra la matanza o la discordia entre los miembros de la familia, y
Claudiano muestra una serie de ejemplos mitologicos: en primer lugar hace alusion, segun
Castillo Bejarano (1993, p. 142, nota 20), al pasaje del mito de Hércules, cuando después
de haberse casado con Megara éste entra en locura, siendo Juno la causante y con la ayuda
de Megera, lo cual ocasiona que Hercules mate a su esposa e hijos creyendo que son sus
enemigos. Después menciona a Atamante, que era un monarca beocio, cuya historia
mitica cuenta con diferentes versiones, y en este caso se refiere a cuando Atamante
enloquece y mata a su hijo Learco; la muerte de Learco también tiene varias versiones, y
en esta ocasion se trata de la version en la que su padre lo confunde, debido a la locura
infundida por Hera, con un ciervo®. Asimismo alude a la desgracia en la casa de
Agamenon, rey de Argos segun la Iliada, el cual perecié a manos de su esposa Clitemestra
y su amante Egisto, y en algunas versiones Clitemestra también mata a Casandra, su hija;
méas adelante, se une a la situacion la venganza de Orestes, hijo de Agamendn y
Clitemestra, y méas adelante precisamente es perseguido por las Erinias, a las cuales se les
asocia con las Furias, por ser consideradas seres infernales que atormentan con castigos
infernales?!. Asimismo Megera es representada como la que incita al incesto, como es el

caso del mencionado Edipo?? y su madre, y el caso de Tiestes con su hija.

Tras la presentacion de los actos impios de Megera, la Furia procede a hablar, y
en su discurso sobre su plan para introducir a Rufino en la corte, realiza una serie de
comparaciones para mostrar las cualidades de su protegido, empleando material
mitol6gico en su mayor parte; con esto Claudiano consigue otra vez dotar a Rufino con
el aspecto de la feritas, propio de la invectiva: menciona a las hidras, la mas famosa es la
hidra de Lerna, a la que Heracles tuvo que hacer frente, se trata de un monstruo devastador
caracterizado por ser una serpiente de varias cabezas®*. Tal como sefiala Garambois-

Vasquez (2007, p. 84), Claudiano emplea elementos naturales como otro método para

20yéase Grimal (1981), p. 58-59, p. 311

21 yéase Grimal (1981), pp. 13-16, p. 170, p. 298

22 Hijo de Layo y Yocasta, a su padre se le vaticind que su hijo seria el causante de su muerte y de la
desgracia de su familia, por lo que decidié abandonarlo; mas adelante Edipo se reencontrard con su
padre, sin saber quién es, y lo matard, ocupando su lugar en el trono y desposandose con su madre.
Véase Grimal (1981), pp. 146-148.

2 «Buscando Tiestes la manera de vengarse de su hermano Atreo (cf. Prob., nota 39), el oraculo le
rebeld que si engendraba un hijo en su hija Pelopia, ése seria su vengador. Asi lo hizo Tiestes,
deliberadamente por su parte, pero sin que Pelopia lo reconociera ni tuviera conciencia alguna del
incesto. El hijo que nacid de esta unidn fue Egisto.», Véase Castillo Bejarano Miguel (1993), p. 143, nota
24,

24 \éase Grimal (1981), p. 243

28



demostrar la feritas de Rufino; asi, se le califica como maés violento que el Austro y méas

incierto que las olas del Euripo?.

Garambois-Vasquez (2007, p. 210) también sefiala el aspecto del furor, que es
cuando el ansia de los tiranos se apodera de ellos y los saca de si, y Megera en este pasaje
aparece como la que ha infundido el furor en Rufino, (vv. 96-100), siendo éste consciente;
la Furia dice que le ha ensefiado a enganar, fingir lealtad y, lo mas relevante, le ha
infundido un gran animo de lucro, un deseo por obtener un poder absoluto. A
continuacion, ejemplifica lo insaciable que es su discipulo, diciendo que no le saciara la

tempestad del Tajo, ni las charcas del Pactolo, e incluso llegaria a agotar el Hemo?°,

Lo ultimo que atribuye Megera a Rufino es que es capaz de romper los lazos de
amistad, o incluso los de la familia, comparandolo asi indirectamente con ella misma, y
para ello expone tres comparaciones con parejas de personajes miticos: Teseo Yy Piritoo,
que son dos héroes, y la tradicién mitica cuenta que Piritoo quiso probar la valia de Teseo
robandole el ganado, y cuando Teseo se encontré con €l, a uno lo sedujo la belleza del
otro, y antes de que hubiera combate, Piritoo quiso enmendar el error, y Teseo lo perdond,
quedando sellada su amistad por un pacto, y viviendo en adelante numerosas aventuras
juntos?’. El segundo ejemplo es el de Pilades y Orestes, son primos hermanos, educados
en el mismo lugar, y Pilades es conocido en la tradicion por ser gran amigo y consejero
de Orestes, prestando especial ayuda en el viaje de Orestes a Tauride?®. En tercer lugar
menciona a Castor y Polux, son los «dioscuros», los hijos de Zeus y Leda, y en una lucha
contra sus primos, Castor fue asesinado, y P6lux herido, al cual Zeus se quiso llevar al
cielo, pero éste no quiso aceptar la inmortalidad si su hermano permanecia en los
infiernos, por lo que Zeus dispuso que cada uno de los dos hermanos permanecieran con

los dioses en dias alternos?®.

25 Seglin Castillo Bejarano (1993), notas 25 y 26, p. 143, el Austro es como se denomina al viento del
norte y el Euripo es el estrecho que separa Eubea de Beocia, reconocido por sus agitadas olas.

26 Tal como sefiala Castillo Bejarano (1993), nota 11y 12, p. 124, «Los antiguos pensaban que el Tajo
arrastraba pepitas de oro en sus arenas. De ahi que en la poesia latina aparezca caracterizado
continuamente como rio acuifero [...]», «El Hemo (actualmente rio Gediz), es el rio mas largo en la costa
de Asia Menor después del Meandro [...] Afluentes suyos son el Hilo y el Pactolo, rico en oro. ».

27 Véase Grimal (1981), p. 432

28 \Véase Grimal (1981), p. 429

29 Véase Grimal (1981), pp. 141-142

29



En el final de su discurso, Megera efectia una comparacion de Teodosio con Numa'y
con Minos®, que son dos figuras que destacan por sus buenas cualidades, y por establecer
periodos de justicia y paz, lo cual es precisamente lo contrario de lo que pretende Megera.
Frente a esta imagen de Teodosio como pacificador y establecedor del orden, Rufino
adquiere la imagen del sembrador del caos (vv. 112-115)*!. Claudiano ha introducido un
elogio al emperador romano de nuevo en un contexto negativo, por lo que resulta mas
Ilamativo, asi como que el elogio se encuentre al final del discurso, puede interpretarse

también como una forma de resaltar la comparacion.

Se puede apreciar de nuevo una similitud con el texto de Las Metamorfosis (15. 379-
381), respecto al verso 96:

nec catulus, partu quem reddidit ursa recenti,
sed male viva caro est; lambendo mater in artus 380

fingit et in formam, quantam capit ipse, reducit.

«Tampoco es un osezno lo que la osa acaba de parir, sino carne apenas viva; con sus

lamidos la madre modela sus miembros y le da la forma que ella misma tiene.»

En ambos casos se retrata el moldeamiento de los miembros a través del empleo de la
lengua de un animal que se retrata como madre, y ambos textos coinciden en los términos
lambentes y lambendo, y en vez de artus, el autor emplea el término membra. Claudiano
innova en menor medida respecto al texto, tal vez para establecer un simil entre la madre

0sa y su osezno con Megera como madre de Rufino.

3.5.In Ruf. I, 140- 179, Diélogo entre Megera y Rufino:
3.5.1. Texto y traduccion:

‘otia te, Rufine, iuuant frustraque iuuentae 140
consumis florem patriis inglorius aruis?
heu nescis quid fata tibi, quid sidera donent,
quid Fortuna paret: toto dominabere mundo

si parere uelis! artus ne sperne seniles!

30 Seguin Castillo Bejarano (1993), p. 144, nota 30 y 31: «Numa Pompilio es el segundo rey de Roma. Se
decia de él que mantuvo la paz durante su largo reinado y que dio origen a la mayor parte de las
ceremonias de la religion del Estado romano.», y «Minos, el gran rey de Creta, fue tan justo como
poderoso. Pasa por ser el primero que civilizd a los cretenses, los gobernd con justicia y bondad y les dio
excelentes leyes».

31 yéase Garambois-Vasquez (2007), p. 200

30



namgue mihi magicae uires aeuique futuri 145
praescius ardor inest; noui quo Thessala cantu
eripiat lunare iubar, quid signa sagacis
Aegypti ualeant, qua gens Chaldaea uocatis
imperet arte deis, nec me latuere fluentes
arboribus suci funestarumque potestas 150
herbarum, quidquid letali germine pollens
Caucasus et Scythicae uernant in crimina

rupes, quas legit Medea ferox et callida Circe.

[..]

dixerat, et niueae (mirum!) coepere columnae
ditari subitoque trabes lucere metallo.
inlecebris capitur, nimiumque elatus auaro
pascitur intuitu. sic rex ad prima tumebat 165
Maeonius, pulchro cum uerteret omnia tactu;
sed postquam riguisse dapes fuluamque reuinctos
in glaciem uidit latices, tum munus acerbum
sensit et inuiso uotum damnauit in auro.
ergo animi uictus 'sequimur quocumaque uocabis, 170
seu tu uir seu numen' ait, patriaque relicta
Eoas Furiae iussu tendebat ad arces,
instabilesque olim Symplegadas et freta remis
incluta Thessalicis, celsa qua Bosporos urbe
splendet et Odrysiis Asiam discriminat oris. 175
ut longum permensus iter ductusque maligno
stamine fatorum claram subrepsit in aulam,
ilicet ambitio nasci, discedere rectum,

uenum cuncta dari.

« “¢ Te complacen las actividades, Rufino (140), y consumes la flor de la juventud
en vano sin gloria en los campos patrios? jAy no sabes qué te otorgan los destinos, qué te
dan los astros, qué dispone la fortuna; si quieres hacerme caso dominaras a todo el mundo!
iNo desprecies mis miembros de anciana! Pues yo tengo fuerzas méagicas (145) y el fuego
conocedor del futuro, he sabido con qué canto la Tesalia expulsa el brillo lunar, qué

31



eficacia tienen los signos del sagaz Egipcio, con qué arte la estirpe Caldea domina a los
dioses invocados, y no me quedan ocultos los jugos que fluyen de los &rboles (150) ni el
poder de las hierbas funestas, todo lo que el Caucaso poderosos con sus plantas letales y
lo que las rocas de Escitia crecen para los crimenes, las que la feroz Medea y la experta
Circe cogieron. [...]” Habia hablado, y las niveas columnas (jasombroso!), comenzaron
a enriquecerse y de pronto las vigas comenzaron a brillar como metal. Es cautivado por
las tentaciones, y sumamente cautivado®? se crece con su mirada codiciosa. Asi el rey
meonio (165) al principio se enorgullecia, cuando cambiaba todas las cosas con su tacto
dichoso; pero después de que vio que las comidas se endurecian y los liquidos
solidificados en hielo amarillo, entonces sinti6 el regalo como cruel y condend su deseo
por el oro maldito. Asi pues vencido en su espiritu dijo: “Te sigo a donde quiera que me
llames (170), ya seas t( un mortal, ya seas ti una divinidad.” Y tras dejar su patria® se
dirigia por orden de la Furia a las ciudadelas orientales, y a las Simplégades®* desde hace
tiempo vacilantes y a los estrechos ilustres por los remos tesalios, por donde el Bosforo
reluce con su noble ciudad y separa a Asia de las costas odrisias (175). Cuando tras
recorrer el largo camino y guiado por un hilo pérfido se introdujo en el ilustre palacio, al
punto comienza a nacer la ambicion, a abandonarse la justicia, a darse en venta todas las

cosas. [...]»
3.5.2. Anélisis:

Segun Garambois-Vasquez (2007, p. 93) en este pasaje se da el apdstrofe, que es
el elemento que en la invectiva incrementa la violencia; Megera esté infundiendo a Rufino
su deseo de poder, ofreciéndose como guia para que no desperdicie sus malignos
atributos. De nuevo se da una comparacion con elementos miticos, en este caso la Furia
hace gala de sus atributos mégicos y se compara a si misma con Medea y Circe (v. 153):
ambas comparten parentesco, pues la tradicién considera a Medea o nieta o hermana de
Circe, y ambas son consideradas tradicionalmente hechiceras, Medea es famosa por dar
muerte a sus hijos para vengarse de que Jason la desterrase; Circe toma protagonismo en

la Odisea, cuando en un momento del transcurso del viaje de Ulises a itaca, transformo a

32 Literalmente: extremadamente elevado.

3 Literalmente: dejada su patria.

34 Castillo Bejarano (1993, p. 158, nota 47), explica que se trata de unas rocas «errantes», situadas a la
entrada del Bdsforo que se juntaban para impedir a los barcos entrar en el Mar Negro, las cuales se
detuvieron cuando la nave Argo pasé entre ellas; de nuevo adquiere el texto un marco temporal con
cierto tinte mitico.

32



los hombres de éste en animales, el cual més tarde encuentra el modo de liberarlos del

encantamiento®®.

A continuacién se vuelve a mostrar el furor que Megera infunde en Rufino, y la
aceptacion por parte del tirano de dicho furor, afirmando que la seguiré a donde sea, ante
la promesa de poder y riqueza (vv. 162-170); la Furia consigue tentarlo transformando
unas columnas en oro, e introduce como ejemplo la historia del rey Midas, el cual, segun
la tradicion mitica, devolvié a Sileno al séquito de Dionisio, pues se habia extraviado, y
éste como recompensa le dijo que le concederia lo que deseara, y Midas pidié que todo
lo que tocase se convertiria en oro, lo cual se convirtié en un problema a la hora de comer
y beber, por lo que decidié pedir al dios que le ayudase a deshacerse de aquel don®®. La
mencion de esta historia mitica puede considerarse como una especie de prediccion
velada que introduce Claudiano sobre lo que va a sucederle a Rufino, pues, del mismo
modo en el que Midas se arrepintié de su avaricia y de su deseo por el oro, asi el tirano
se arrepentiria de haber tratado de obtener el poder absoluto y de haber sembrado el caos.

De nuevo se puede advertir una similitud con el texto de Ovidio (Met. 11. 128-130),

respecto a los versos 165-169:

effugere optat opes et quae modo voverat, odit.
copia nulla famem relevat; sitis arida guttur

urit, et inviso meritus torquetur ab auro

«Desea escapar de sus riquezas y detesta lo que poco antes anhelara. Ningun festin
alivia su hambruna; una sed reseca abrasa su garganta y el oro aborrecido con razon le

tortura»

Claudiano ha innovado respecto al texto, empleando el término dapes en vez de copia,
y emplea la frase fuluamque revinctos in glaciem vidit latices para referirse a la sed reseca;
no obstante, ambos textos coinciden en los términos auro inviso, y los dos autores han

colocado dichos términos en disyuncion.

35 véase Grimal (1981), pp. 336-338, y pp. 107-108
36 Véase Grimal (1981), p. 356

33



3.6.In Ruf. I, 249-268, La vileza de Rufino frente a la valentia de Estilicon:

3.6.1. Textoy traduccion:

quis prodere tanta relatu
funera, quis caedes possit deflere nefandas? 250
quid tale inmanes umguam gessisse feruntur
uel Sinis Isthmiaca pinu uel rupe profunda
Sciron uel Phalaris tauro uel carcere Sulla?
0 mites Diomedis equi, Busiridis arae
clementes! iam, Cinna, pius, iam, Spartace, lenis 255
Rufino conlatus eris! deiecerat omnes
occultis odiis terror tacitique sepultos
suspirant gemitus indignarique uerentur.
at non magnanimi uirtus Stilichonis eodem
fracta metu; solus medio sed turbine rerum 260
contra letiferos rictus contraque rapacem
mouit tela feram, uolucris non praepete cursu
uectus equi, non Pegaseis adiutus habenis.
hic cunctis optata quies, hic sola pericli
turris erat clipeusque trucem proiectus in hostem, 265
hic profugis sedes aduersaque signa furori,
seruandis hic castra bonis. hucusque minatus

haerebat retroque fuga cedebat inerti [...]

« ¢Quién pudiera mostrar con su relato tantas muertes, quién pudiera llorar las
matanzas impias (250)? ¢Se cuenta acaso que los monstruos alguna vez hayan hecho tal
cosa ya sea Sinis con el pino istmico, ya sea Escir6n con su elevada roca, ya sea Falaris
con el toro, ya sea Sila con la carcel? jOh caballos mansos de Diomedes, altares clementes
de Busiris! jYa, Cinna, sera virtuoso, ya, Espartaco (255), sera moderado comparado con

Rufino!

El terror habia derribado a todos con odios ocultos y suspiran callados con
gemidos enterrados y temen indignarse. Pero la virtud del magnanimo Estilicon no es
quebrantada por el mismo miedo; sino que solo en medio del desorden de la situacion
(260), movio las armas contra las fauces mortiferas y contra la fiera voraz, no llevado por
la rapida carrera de un caballo alado, ni ayudado por las riendas de un Pegaso. Este era la

34



calma deseada por todos, este era la unica defensa del peligro y el escudo dirigido contra
el enemigo feroz (265), este era el lugar para los desterrados y el estandarte opuesto al
furor, ese era la fortaleza que debe proteger a los buenos. Hasta aqui amenazante, estaba

quieto®, y se retiraba hacia atras en una huida torpe [...]»
3.6.2. Analisis:

En los vv. 249-255 Claudiano introduce de nuevo una comparacion entre Rufino
y personajes tanto miticos como histéricos para demostrar que los crimenes de estos
malhechores en nada se comparan a las calamidades que haya podido efectuar el tirano.
En primer lugar menciona a dos personajes pertenecientes a la historia del mitico Teseo®,
que son dos bandidos a los que tuvo que hacer frente: Sinis y Esciron. Ambos cometian
matanzas cruentas, el primero se dedicaba a obligar a las personas a doblar pinos, y si
quien lo hacia no era capaz, éste moria al salir despedido por los aires; el segundo
Escrirén, obligaba a los caminantes a lavarle los pies, para luego despefiarlos por un

acantilado para darlos de comer a una tortuga gigante®.

En cuanto al resto de personajes miticos, Claudiano compara a Rufino con
Diomedes, se trata de un rey de Tracia que poseia unas yeguas a las que daba de comer
carne humana, y Hércules tiempo después recibio el encargo de matarlo debido a esta
cruel préctica, en uno de sus doce trabajos*®. Busiris es un mitico rey de Egipto que,
debido a unas malas cosechas, sacrificaba una vez al afio a una persona para aplacar a
Zeus; mas adelante intent6 sacrificar a Heracles, pero éste consiguid liberarse de las
ataduras del altar y matarlo*. En cuanto a los personajes historicos, menciona a Falaris,
que era un tirano de Agrigento, al cual se le ofrecid un toro de bronce, hueco, como
instrumento de tortura, colocando a las victimas en el interior y poniendo el toro al fuego.
También compara a Rufino con Sila, despiadado dictador que protagonizé numerosos

encarcelamientos; otro que se compara es Cinna, reconocido histéricamente por su

37 Entiéndase Rufino.

38 Hijo de Egeo y Etra, cuando se hizo adulto y pudo levantar la piedra bajo la que su padre habia
colocado una espada y unas sandalias, se dirigié a Atenas a conocer a su padre, que estaba casado con
Medea, y en el trayecto fue donde se encontrd con los bandidos. Tras este reencuentro realizd
numerosos actos heroicos. Véase Apolodoro (1985), pp. 189-201, Grimal (1981), pp. 505-510.

39 yvéase Apolodoro (1985), pp. 198, 199.

40 yvéase Grimal (1981), p. 138

41 yéase Grimal (1981), p. 74-75

35



crueldad. El dltimo nombrado de esta clase es Espartaco, esclavo tracio que fue el que

dirigio la guerra de los esclavos en el 73-71 a.C. 2.

Hasta el verso 255 se puede ver, como se ha dicho, la caracterizacion de Rufino,
colocandolo Claudiano por encima de todos los posibles casos de crueldad; a partir del
verso 256 hay de nuevo una comparacion, pero esta vez para ensalzar a Estilicon, y de
una forma no tan explicita, pues Claudiano sefiala que Estilicon no se ha sentido
aterrorizado por tales crimenes del tirano, sino que se enfrenta a €l, y lo compara
indirectamente con Belerofonte, el cual pudo acabar con la quimera montado sobre
Pegaso, un caballo alado que habia encontrado bebiendo en la fuente de Pirene, que es la

criatura que Claudiano menciona para establecer su comparacion®,

En este pasaje podemos ver de nuevo el aspecto de la feritas cuando Claudiano dice
« solus medio sed turbine rerum contra letiferos rictus contraque rapacem mouit tela
feram », esta aludiendo directamente a Rufino como un ser feroz, y ante esta ferocidad,
Estilicn se mantiene firme, por lo que logra transmitir a la vez una critica a Rufino y un
elogio al regente; esto también logra plasmarlo en el verso 266 con la mencion del
furor, diciendo que Estilicdn es quien le hace frente, Claudiano lo expone como la Unica

defensa ante esta cualidad que invade a Rufino.

3.7.In Ruf. I, 273-296, Elogio a Estilicon:

3.7.1. Textoy traduccion:

qua dignum te laude feram, qui paene ruenti

lapsuroque tuos umeros obieceris orbi?
te nobis, trepidae sidus ceu dulce carinae, 275
ostendere dei, geminis quae lassa procellis

tunditur et uicto trahitur iam caeca magistro.

Inachius rubro perhibetur in aequore Perseus.
Neptuni domuisse pecus, sed tutior alis:

te non pinna uehit; rigida cum Gorgone Perseus: 280

tu non uipereo defensus crine Medusae;
illum uilis amor suspensae uirginis egit:

te Romana salus. taceat superata uetustas,

42 yéase Castillo Bejarano (1993), p. 153, nota 67, 68, 71, 72.
43 yéase Grimal (1981), pp. 69-70.

36



Herculeos conferre tuis iam desinat actus.
una Cleonaeum pascebat silua leonem; 285
Arcadiae saltum uastabat dentibus unum
saeuus aper, tuque, o compressa matre rebellis,
non ultra Libyae fines, Antaee, nocebas
solaque fulmineo resonabat Creta iuuenco
Lernaeamque uirens obsederat hydra paludem. 290
hoc monstrum non una palus, non una tremebat
insula, sed Latia quidquid dicione subactum
diuidit a primis Gangen horrebat Hiberis.
hoc neque Geryones triplex nec turbidus Orci
ianitor aequabit nec si concurrat in unum 295

uis hydrae Scyllaeque fames et flamma Chimaerae.

« ¢Con qué alabanza digna de ti te ensalzaré**, que ofreciste tus hombros al orbe
casi ruinoso y que se iba a derrumbar? Los dioses te mostraron a nosotros como una dulce
estrella a una nave temblorosa (275), que es golpeada fatigada por una doble tormenta y
vencido el comandante es arrastrada ya indecisa. Se cuenta que Perseo hijo de inaco, en
el mar Rojo subyugé al animal de Neptuno, pero mas protegido por las alas: a ti no te
Ilevaron unas alas; Perseo con la rigida Gorgona (280): ti no estabas defendido por la
cabellera de serpientes de Medusa; el simple amor de una muchacha encadenada lo llevd
a aquél: a ti la salvacion de Roma. Que calle la antigiiedad vencida, ya deje de comparar
los actos de Hércules con los tuyos. Una selva alimentaba al leén de Cleona (285); un
solo jabali cruel devastaba con sus colmillos un bosque de Arcadia, y tu, oh rebelde, tras
estrechar a tu madre, no fuera de los limites de Libia, Anteo, causando dafio, y solo Creta
resonaba con el toro resplandeciente y la Hidra no solo una laguna (290), no solo una isla
la temia, sino que aterrorizaba todo lo sometido al poder del Lacio que divide al Ganges
de los primeros iberos. A él ni el triple Geridn ni el portero amenazador del Orco le
igualarian y ni si se juntara en uno (295) la fuerza de la Hidra y el hambre de Escila® y

las llamas de la Quimera.»

44 Literalmente: Con qué alabanza te ensalzaré a ti digno [...]

4 Se trata de un monstruo marino, con cuerpo de mujer en la parte superior, y su parte inferior se
encuentra constituida por seis feroces perros. Su muerte suele atribuirsele a Hércules, cuando esta
llevando las vacas de Geridn, el monstruo devoré algunos de los bueyes, y el héroe le dio muerte. Véase
Grimal (1981), pp. 172-173.

37



3.7.2. Analisis:

En este pasaje Claudiano caracteriza a Estilicon como el enviado por los dioses
para la salvacion del imperio, por lo que en los vv. 275-276: «te nobis, trepidae sidus ceu
dulce carinae, ostendere dei [...]», le aporta el autor un tinte divino. A continuacion el
autor lo compara con dos héroes muy conocidos por la tradicion: en primer lugar lo
equipara a Perseo, haciendo las gestas del héroe mitico menos valiosas por el hecho de
que el ha contado con la ayuda de elementos como las sandalias aladas de las ninfas o la
cabeza de Medusa, alegando que Estilicdn lo ha hecho frente a Rufino sin este tipo de
ventajas, por lo que posee mas mérito. También Claudiano compara el amor de Perseo
por Andrémeda con el amor de Estilicon por Roma*®, pero el alejandrino infravalora el
amor del héroe mitico por una sola muchacha, mientras que Estilicén pretende salvar toda

Roma.

En segundo lugar lo compara con Hércules (vv. 283-296), empleando el mismo
argumento que con el héroe anterior, Claudiano alega que las gestas del héroe son menos
complicadas que las del Estilicon, dejandolo en segundo lugar, y lo hace mencionando la
simpleza de algunos de sus trabajos: el lebn de Nemea, el jabali de Erimanto, el toro de
Creta y la Hidra de Lerna®’; también menciona a seres con los que Hércules se tiene que
enfrentar en el transcurso de los diferentes trabajos, como Anteo, Gerién o Cerbero?®,

aunque el altimo también es lo que se le pide en uno de sus trabajos a Hércules.

46 A Perseo Polidectes, que queria yacer con su madre Danae, le ordend traer la cabeza de la Gorgona, y
para esta empresa le pidio a las ninfas que le prestasen unas sandalias aladas, un caso de Hades, y un
saco llamado kibisis; logré cortar la cabeza de Medusa, la Unica Gorgona mortal, y de vuelta a su patria,
cruzé por Etiopia, donde vio a Andromeda, hija del rey de esa regién, expuesta para ofrecerla a un
monstruo marino, de la cual se enamord y logro rescatar. Véase Biblioteca, libro Il, capitulo 4, parrafos
1-3. Traduccion en Apolodoro (1985), pp. 93-95.

47 El ledn de Nemea, primer trabajo, era un animal que no podia ser herido, hijo de Tifén, al que al final
consiguid matar mediante el estrangulamiento. La Hidra de Lerna, segundo trabajo, que era un ser
temible que arrasaba la regidn, tenia nueve cabezas, de las cuales solo una era inmortal, y Hércules la
consiguio vencer con la ayuda de Yolao, quemando los cuellos de las cabezas inmortales y cortando la
cabeza mortal. El jabali de Erimanto, cuarto trabajo, el cual fue vencido por Hércules debido a que lo
estuvo persiguiendo hasta el agotamiento, y entonces pudo atraparlo. El toro de Creta, séptimo trabajo,
el cual entregd vivo a Euristeo. Véase Biblioteca, libro Il, capitulo 5, parrafos 1-7. Traduccion en
Apolodoro (1985), pp. 104-109

48 Anteo era hijo de Posiddn, y mataba a los extranjeros obligdndolos a luchar, al cual Hércules hizo
frente mientras iba a buscar las manzanas del jardin de las Hespérides, y lo vencié manteniéndolo en el
aire para que no tocase el suelo, pues aquello le aportaba una gran vigorosidad. Gerién era un ser con el
cuerpo de tres hombres fundidos en el vientre, y se le encargd a Hércules como décimo trabajo traer sus
vacas. Cerbero es el animal que custodia el Hades, tiene tres cabezas de perro, cola de dragén, y en la
espalda cabezas de toda clase de serpientes. Véase Biblioteca, libro Il, capitulo 5, parrafos 10-12,
traduccion en Apolodoro (1985), pp. 113-119

38



Por ultimo, Claudiano efectta un elogio final, presenta a Estilicon como insuperable,
pues afirma que ninguna criatura se le iguala, aun con los atributos de la hidra, Escila, y
la quimera, unidos en una sola criatura. También podria interpretarse aqui una
comparacion indirectamente de Claudiano respecto a Rufino con los seres miticos que se
han mencionado, de modo que Estilicdn seria un héroe, de mayor rango que Hercules o
Perseo, y su gesta seria la de vencer a Rufino, el cual equivaldria a la conjuncion de todas

las criaturas extraordinarias y fieras que Claudiano ha representado.

El autor alejandrino pudo haberse basado, para redactar este pasaje, en los versos de
la Tebaida (6. 893-896):

sustulit. Herculeis pressum sic fama lacertis
terrigenam sudasse Libyn, cum fraude reperta
raptus in excelsum, nec iam spes ulla cadendi, 895

nec licet extrema matrem contingere planta.

«[...] Segun la tradicién oprimido el hijo libio de de la tierra que sudaba en los
brazos de Hércules, cogido en lo alto una vez descubierto el engafio, y no habia

esperanza ya de caerse, no podia tocar a su madre con la extrema planta del pie. »

La innovacion queda a la vista respecto al texto tradicional, pues solo coinciden los

términos Libya y matrem.

3.8.In Ruf.l, 332-353, Plegaria de Estilicon a Marte:
3.8.1. Texto y traduccion:

quos tamen inpauidus contra spumantis ad Hebri
tendis aquas, sic ante tubas aciemque precatus:
'Mauors. nubifero seu tu procumbis in Haemo
seu te cana gelu Rhodope seu remige Medo 335
sollicitatus Athos seu caligantia nigris
ilicibus Pangaea tenent, accingere mecum
et Thracas defende tuos. si laetior adsit
gloria, uestita spoliis donabere quercu.'
audiit illa pater scopulisque niualibus Haemi 340
surgit et hortatur celeres clamore ministros:

‘fer galeam, Bellona, mihi nexusque rotarum

39



tende, Pauor. frenet rapidos Formido iugales.
festinas urgete manus. meus ecce paratur
ad bellum Stilicho. qui me de more tropaeis 345
ditat et hostiles suspendit in arbore cristas.
communes semper litui, communia nobis
signa canunt iunctoque sequor tentoria curru.'
sic fatus campo insiluit lateque fugatas
hinc Stilicho turmas, illinc Gradiuus agebant 350
et clipeis et mole pares: stat cassis utrique
sidereis hirsuta iubis loricaque cursu

aestuat et largo satiatur uulnere cornus.

«Contra los que sin embargo td intrépido luchas hacia las aguas del espumeante
Hebro®, asi suplicando antes de las trompetas y la batalla: “Marte, ya si td te echas en el
Hemo rodeado de nubes, ya si te retiene el R6dope con blanco hielo, ya si el Atos
removido por el remero medo (335), ya el Pangeo oscuro por los negros robles, disponte
conmigo y defiende a tus tracios. Si la gloria se presenta muy placentera, te ofreceré una
encina adornada con despojos.” Oye aquellas cosas el padre y se levanta de los nevados
escollos del Hemo (340) y anima con griterio a sus rapidos sirvientes: “Belona, trae mi
casco, Yy tu Pavor prepara los encadenamientos de las ruedas. Miedo, pon freno a los
rapidos caballos. Apremiad vuestras manos presurosas. Aqui se dispone para la guerra mi
querido Estilicén, quien me enriquece con trofeos segln su costumbre (345) y cuelga en
un arbol los penachos enemigos. Las trompetas de guerra suenan comunes para todos, las
sefiales son comunes para nosotros y sigo su tienda con mi carro uncido.” Asi tras hablar
salto a la llanura y llevaban a los batallones puestos en fuga en una gran extension aqui
Estilicon, alli Gradivo® (350) e iguales en los escudos y en corpulencias: el yelmo de uno
y otro se levanta erizado con resplandecientes crestas y la coraza en la carrera se agita y

la jabalina se sacia con una gran herida. »
3.8.2. Analisis:

En este pasaje se da una suplica de Estilicon al dios Marte, dios de la guerra,

pidiéndole que su gesta contra Rufino le sea propicia, y Marte accede a intervenir a su

49 Se refiere a los hunos, Véase Claudiano (1993), pp. 157-158
50 Seglin Castillo Bejarano (1993), p. 127, nota 22:«Apelativo de Marte, relacionado por los graméticos
latinos con el verbo gradior («marchar»), como si fuera «el que marcha» al combate.»

40



favor, ordenando a sus siervos Pavor y Miedo que preparen los instrumentos para la
batalla, asi como a Belona, que se considera, segun la tradicion, o la esposa de Marte o la
criatura que conduce su carro, de aspecto similar a las Furias®’.Es relevante lo que
Claudiano dice en el verso 340: « audiit illa pater /.../», pues esta calificacion podria dar
a entender que Claudiano estd mostrando a Marte como padre de Estilicon, estableciendo
una posible comparacion velada entre el regente y Rémulo y Remo, pues seguin la
tradicion son los gemelos hijos de Marte; de este modo, dentro de esta invectiva, vemos
algunos discretos elogios hacia Estilicon, todos ellos con la forma, mayormente, de
comparacion respecto a la tradicion mitica®. No obstante, tras la respuesta de Marte a la
stplica de su protegido, Claudiano efecttia un escenario en el que ambos combaten juntos
(vv. 349-353), y los hace semejantes en apariencia, por lo que aqui se advierte un elogio
explicito, en el que no se deduce que Estilicdn sea el hijo de Marte, sino su igual, por lo

que de nuevo adquiere un tinte divino.

3.9.In Ruf. I, 354-367, Dialogo entre Megera y Justicia I:
3.9.1. Texto y traduccion:

acrior interea uoto multisque Megaera
luxuriata malis maestam deprendit in arce 355
lustitiam diroque prior sic ore lacessit:
‘en tibi prisca quies renouataque saecula rursus,
ut rebare, uigent! en nostra potentia cessit
nec locus est usquam Furiis! huc lumina flecte.
aspice barbaricis iaceant quot moenia flammis, 360
quas mihi Rufinus strages quantumque cruoris
praebeat et quantis epulentur caedibus hydri.
linque homines sortemque meam, pete sidera, notis
autumni te redde plagis, qua uergit in Austrum
Signifer: aestiuo sedes uicina Leoni 365
iam pridem gelidaeque uacant confinia Librae.

atque utinam per magna sequi conuexa liceret!"

51 yvéase Grimal (1981), p. 70
52 véase Grimal (1981), pp. 334-335.

41



«Entre tanto Megera mas impetuosa por su deseo Yy alegre por los muchos males
descubre a la triste Justicia en su palacio (355) y asi en primer lugar con funesto discurso
la irrita: “En ti crecen la antigua paz y los siglos restaurados de nuevo, jsegun pensabas!
iAqui cedio nuestro poder y no hay lugar en ninguna parte para las Furias! Dirige los 0jos
aqui. Mira cuantas murallas estan caidas por las llamas de los barbaros (360), qué
matanzas y cuénto de sangre ofrece Rufino para mi y con cuantas muertes se alimentan
mis serpientes. Deja a los hombres y mi suerte, dirigete a las estrellas, vuélvete a las
regiones conocidas del otofio, por donde el Zodiaco se inclina al sur: ya hace tiempo el
lugar vecino (365) del Ledn estival y los limites de la gélida Libra estan vacios®. Y ojala

pudiera seguirte por la gran boveda celeste!”»
3.9.2. Anilisis:

Para finalizar el libro I, Claudiano termina del mismo modo que ha empezado,
situando un didlogo en un marco mitoldgico, aunque en al principio sea un dialogo entre
las Furias, y en altimo lugar sea un didlogo entre una sola Furia y la figura de la Justicia,
diosa romana que personifica a la justicia, la cual, debido a la decadente situacion de la
humanidad, huyd de la Tierra y se refugié en el cielo, pasando a ser la constelacion de la
virgen>*. La Furia esta mostrando a la Justicia la victoria del caos sobre el orden, y le esta
diciendo que, ante su triunfo, deberia ocupar de nuevo el lugar que le corresponde en el

firmamento.

Cuando Megera dice: «en tibi prisca quies renouataque saecula rursus ut rebare,
uigent!» (vv. 357-358) se esta refiriendo a que en la Justicia se encuentran los valores de
la edad de Oro, pero no a la que se ha mencionado al principio del libro, que simbolizaba
la victoria de Estilicon contra Rufino, sino a la primaria época mitica en la que todo se
encontraba en armonia, y la Justicia dominaba el mundo, sin que hubiera conflicto. No
obstante, podemos ver la asociacion de Claudiano de la edad de Oro mitica y la edad de
Oro en la que Estilicon se encuentra vencedor, tanto en la mencion del principio, por
Alecto, como en la del final, como dos situaciones idilicas en las que reina el orden y la
paz. En los vv. 360-367 Claudiano sigue estableciendo un paralelismo entre las miticas
edades del hombre, cuando Megera le dice a la Justicia que retorne al boveda celeste,

debido a que esto fue lo que la diosa hizo cuando en la edad de Hierro se encontraba el

53 Seglin Castillo Bejarano (1993), p. 160, nota 104: se trata del lugar que ocupa la constelacién de la
justicia, que es la de Virgo, entre la constelacién zodiacal del Ledn y la de Libra.
54 Véase Grimal (1981), p. 300

42



mundo en completa corrupcion, de este modo la Furia esta plasmando una situacion
actual en la que Rufino ha sumido al imperio en la edad de Hierro, y prevalece la muerte

y la corrupcion sobre la Justicia®.

En este pasaje también se advierte la feritas y la animalidad, tanto en Rufino como en
Megera, puesto que la furia dice que Rufino comete numerosas matanzas, que las murallas
han caido a causa de los barbaros, con los cuales esta aliado Rufino y aportan mayor
simbolismo de animalidad, y que sus serpientes se alimentan con dichas muertes®® (vv.
360-362); todo esto hace que la historia se encuentre, desde el principio hasta el final,
insertada un marco truculento, primero en el Hades y por ultimo en una situacion de
decadencia de la sociedad romana, lo cual, tal como se ha mencionado antes, es propio

del género de la invectiva.

Bruére (1964, p. 230) sefiala que pueden percibirse ecos del texto de la Farsalia, como
en el caso de los versos 636-355, que coinciden con los versos del texto de Lucano (1.53-
59):

sed neque in Arctoo sedem tibi legeris orbe
nec polus auersi calidus qua uergitur Austri,

unde tuam uideas obliquo sidere Romam.

« Pero no elijas tu morada en la region artica, ni por donde se inclina el polo célido

del austro que sopla enfrente, desde donde verias a tu Roma de través. »

En este caso Claudiano ha innovado respecto al texto casi por completo, aunque se
aprecia la similitud, pues se ambos casos se trata de una peticidn sobre donde establecerse,

y en ambos textos coincide el término Austrum.

3.10. InRuf. I, 368-387, Dialogo entre Megera y Justicia Il:
3.10.1. Texto y traduccion:

diua refert: 'non ulterius bacchabere demens.
iam poenas tuus iste dabit, iam debitus ultor
inminet, et terras qui nunc ipsumque fatigat 370
aethera nec uili moriens condetur harena.

lamque aderit laeto promissus Honorius aeuo

55 Véase Ovidio (2010), pp. 70-71
56 Véase Garambois-Vasquez (2007), p. 262.

43



nec forti genitore minor nec fratre corusco,
qui subiget Medos, qui cuspide proteret Indos.
sub iuga uenturi reges; calcabitur asper 375
Phasis equo pontemque pati cogetur Araxes,
tuque simul grauibus ferri religata catenis
expellere die debellatasque draconum
tonsa comas imo barathri claudere recessu.
tum tellus communis erit, tum limite nullo 380
discernetur ager; nec uomere sulcus obunco
findetur: subitis messor gaudebit aristis.
rorabunt querceta fauis; stagnantia passim
uina fluent oleumque lacus; nec murice tinctis
uelleribus quaeretur honos, sed sponte rubebunt 385
attonito pastore greges pontumque per omnem

ridebunt uirides gemmis nascentibus algae.'

«La diosa responde: “no te encolerizaras por mucho mas tiempo®’. Ya este tuyo
protegido pagard los castigos, ya el vengador debido esta proximo, y quien ahora
atormenta (370) a la tierra y al mismo cielo y tras morir no sera cubierto por la vulgar
arena. Y ya vendrd Honorio prometido a nuestra dichosa época y no inferior que su fuerte
padre ni que su brillante hermano, que sometera a los medos, que aniquilara a los indos
con su lanza. Los reyes venideros estaran bajo su yugo; hollara el escarpado Fasis (375)
con su caballo y sera obligado el Araxes para soportar un puente, y td al mismo tiempo
atada con cadenas pesadas de hierro, seras expulsada del dia y seran cortados tus cabellos
de serpientes tras ser vencidos, incluso la tierra sera comun, entonces el campo no sera
abierto por una reja encorvada (380): el segador se alegrara con las espigas imprevistas.
Rociaran las encinas con los panales: por todas partes fluiran los vinos estancados y lagos
de aceite; y no se buscard el honor con vellones tefiidos con purpura, sino que
espontaneamente enrojeceran (385), estando atonito el pastor, los rebafios, y por todo el

mar reirén las algas verdes con nacientes piedras preciosas.”»

57 Literalmente: no mas lejos te encolerizards demente.

44



3.10.2. Analisis:

Como se ha indicado anteriormente, Claudiano termina el libro I con un dialogo
entre Megera y Justicia, encuadrando la obra entera en un escenario mitico; en este dltimo
pasaje podemos ver la respuesta de la diosa a la peticion de la Furia de que abandone la
tierra, ante la devastacion que ha sembrado su discipulo, Rufino.

Claudiano transmite a través de Justicia una especie de profecia, que le augura la
derrota a Rufino gracias a Honorio, por lo que muestra un elogio del emperador, asi como
de su hermano y de su padre. Por otra parte, cuando dice que va a cortarle las serpientes
que tiene por cabello, podria interpretarse como un acto simbolico de que la situacion de
animalidad y corrupcién va a cesar, dado que la propia Furia representa el mal, cuando
Honorio le corta el pelo y mata a la serpientes, podria considerarse como una metafora
del triunfo del bien sobre el mal.

Los versos 383-384 son de gran relevancia: «rorabunt querceta favis; stagnantia
passim uina fluent oleumque lacus » pues se asemejan los de un pasaje de Las
Metamorfosis de Ovidio (vv. 1. 111-112):

flumina iam lactis, iam flumina nectaris ibant, flauaque de uiridi stillabant ilice mella

«Ya corrian rios de leche, ya rios de néctar, y amarilla miel goteaba de la verde

encina.»

Aunque en este caso Claudiano innova, dice que por los rios corre aceite, y no leche,
el resto de los versos coinciden, por lo que la diosa Justicia muestra un pasaje que
corresponde a la descripcion de la situacién del mundo cuando se encontraba en la edad

de Oro, que es la que Honorio va a devolver una vez establezca de nuevo el orden.

45



4, CONCLUSION:

Como conclusion, tal como se ha podido observar a lo largo del analisis de los
diferentes parrafos del libro I de In Rufinum, la presencia de la mitologia es destacable,
asi como el empleo por Claudiano de dichos elementos miticos para establecer
comparaciones respecto a las figuras historicas de Estilicon y Rufino, y de este modo
transmitir una propaganda positiva y negativa respectivamente. Asi pues, el uso de las
comparaciones es uno de los aspectos que demuestran que el autor alejandrino conoce el
esquema del género de la invectiva y ha logrado integrarlo en su obra, y que también,
aungue de forma maés concisa, ha introducido dentro de este género elementos de elogio,
por lo que, como se indicaba al principio, ha conseguido que su obra, a través de la

invectiva, adquiera caracter de panegirico.

Asimismo, dicho contenido mitoldgico concede al poeta los recursos para
introducir al pabico en su mundo, aparte de la importante transmisién de cultura que ello
supone. Esto resulta de gran relevancia debido al momento histérico en el que Claudiano
se encuentra, pues se trata de una época donde el paganismo se encuentra en decadencia.
Es importante destacar que el empleo de figuras mitoldgicas en la invectiva ayuda a
transmitir un mensaje mas profundo al puablico, aunque los recursos miticos en las

invectivas sean limitados debido a su intencién historica®®.

Por ultimo, ha quedado reflejado el amplio conocimiento de Claudiano respecto a
las obras de los autores clasicos, y como en la gran mayoria de casos, el autor innova
respecto a los textos originales, conservado unos pocos términos idénticos que permiten
al lector identificar la cultura del alejandrino, asi como nos sirven de nexo entre las ideas

que éste pretende transmitir a su pubico con las que los antiguos textos transmiten.

58 Véase Garambois-Vasquez (2007), pp. 249-250

46



5. BIBLIOGRAFIA:

Traducciones, ediciones y comentarios:

APOLODORO (1985), Biblioteca, (introduccion de Javier Arce y traduccién y notas de

Margarita Rodriguez de Sepulveda), Madrid

CLAUDIANO (1993), Poemas I, (introduccion, traduccion y notas por Miguel Castillo

Bejarano), Madrid

CLAUDIANO (1990), Claudian I, (traduccion por Maurice Platnauer, editado por G. P.
Goold), 1990 (=1922), Cambridge

EsTACIO (1888), Tebaida, (traduccion por Juan de Arjona), Madrid

LEvy, H. L. (1971), Claudian’s in Rufinum: an exegetical commentary, Cleveland
LUCANO (1989), Farsalia, (Traduccion de Dulce Estefania), Madrid

OvipIo (2010), Metamorfosis, (Introduccion y notas de Antonio Ramirez de Verger y
Traduccion de Antonio Ramirez de Verger y de Fernando Navarro Antolin), 2010
(=1995), Madrid

OviDIo (2002), Metamorfosis, volumen I, (traduccion y revision por Antonio Ruiz de
Elvira), 2002 (=1964), Madrid

VIRGILIO, (2009), Eneida (traduccién de Aurelio Espinosa Pdlit), 2009 (=1990), Madrid
Estudios:

BRUERE, RICHARD T. (1964), “Lucan and Claudian: The invectives”, en Classical
Philology, vol. 59, 4, pp. 223-256

CAMERON, ALAN (1970), Claudian, Poetry and propaganda at the court of Honorius,
Oxford

CASTILLO BEJARANO, MIGUEL (1993) “introduccién y notas” en Claudiano, Poemas |,
Madrid, pp. 7-104

GARAMBOIS- VASQUEZ, FLORENCE (2007), Les invectives de Claudien: une poétique de

la violence, Bruxelles

LEVY, H. L. (1946), “Claudian’s In Rufinum and Rhetorical yoyoc”, Transactions of the

American Philological Association, 77, pp. 57-65

47



LEVY. H.L. (1958) “Themes of encomium and invective in Claudian”, Transactions of

the American Philological Association, 89, pp. 334-347

MAZzzoLI, GIANCARLO (2011), “Presenze di Seneca nell” «in Rufinum» di Claudiano”,

en Il calamo della memoria, 1V, pp. 1-17

GRIMAL, PIERRE (1981), Diccionario de Mitologia Griega y Romana, (Traduccion de

Francisco Payarols), Barcelona, 1981 (=1951)

SANCHEZ-OsTIZ, ALVARO (2013), “Argumentos declamatorios y autonomia poética en la
primera invectiva In Rufinum de Claudiano” en Cuadernos de Filologia Cléasica, Estudios
Latinos, 33, n° 1, pp. 57-72

48



