
Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es  

 

 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 

 

 

La invectiva en In Rufinum, libro I 

 

Autor 

Celia Freixo Teixeira 

 

 

Director 

Dra. Ana Isabel Magallón García 

 

Facultad de Filosofía y letras 

2015-1016 

 

 

  



2 
 

ÍNDICE: 

0. Presentación……………………………………………………………….…..……..3 

1. Autor……………………………………………………………………….…….…..5 

1.1. Obras……………………………………………………….…….…….…..5 

1.2.Contexto histórico………………………………………………...…….…..6 

2. Género de la invectiva………………………………………………….…….….…7 

3. Análisis de In Rufinum, libro I……………………………………………………..10 

3.1 In. Ruf. I, 1-18, Prefacio……………………………………………...…….13 

3.1.1. Texto y traducción…………………………………………..….13 

3.1.2. Análisis……………………………………………………...….14 

3.2. In Ruf. I, 1-24, Reflexión filosófica de Claudiano………………………...16 

3.2.1. Texto y traducción…………………………………….…….….16 

3.2.2. Análisis…………………………………………………………18 

3.3. In Ruf. I, 25-67, La cólera de Alecto…………………………….…….…..19 

      3.3.1 Texto y traducción…………………………………….………….19 

      3.3.2. Análisis……………………………………………….………….21 

3.4 In Ruf. I, 68-117, El discurso de Megera……………………….…….…….25 

            3.4.1. Texto y traducción……………………………………….………25 

            3.4.2. Análisis……………………………………………………....…..27 

3.5. In Ruf. I, 140- 179, Diálogo entre Megera y Rufino:…………………..….30 

            3.5.1. Texto y traducción……………………………………………….30 

            3.5.2. Análisis………………………………………………………......32 

3.6. In Ruf. I, 249-268, La vileza de Rufino frente a la valentía de Estilicón:…34 

3.6.1. Texto y traducción……………………………………………….34 

3.6.2. Análisis…………………………………………………………..35 

3.7. In Ruf. I, 273-296, Elogio a Estilicón ………………………………….….36 

            3.7.1 Texto y traducción………………………………………………..36 

            3.7.2. Análisis…………………………………………………………..38 

3.8. In Ruf. I, 332-353, Plegaria de Estilicón a Marte………………………….39 

            3.8.1. Texto y traducción……………………………………………….39 

            3.8.2. Análisis…………………………………………………………..40 

3.9. In Ruf. I, 354-367, Diálogo entre Megera y Justicia I………………….….41 

           3.9.1. Texto y traducción………………………………………………..41 



3 
 

           3.9.2. Análisis……………………………………………………..…..42 

3.10. In Ruf. I, 368-387, Diálogo entre Megera y Justicia II…………………43 

           3.10.1 Texto y traducción……………………………………………..43 

           3.10.2. Análisis…………………………………………………….….45 

4. Conclusión…………………………………………………………………………46 

5. Bibliografía…………………………………………….…………………………..47 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

0.  PRESENTACIÓN: 

En este trabajo se han seleccionado una serie de versos de la obra In Rufinum, libro I, 

de Claudiano, cuyo contenido permite identificar los elementos mitológicos que el autor 

emplea para realizar una invectiva que transmita una propaganda negativa hacia Rufino, 

y por contraste una propaganda positiva hacia Estilicón, y para demostrar sus amplios 

conocimientos de la tradición mítica, así como su erudición respecto a la historia. A través 

de esta selección de versos también se advierten algunos temas de la invectiva como son 

la feritas o el furor, logrados a través de la comparación o la ejemplificación empleando 

personajes o seres mitológicos.  

Asimismo, para poder mostrar, de la manera más óptima, qué grado de conocimiento 

tiene Claudiano sobre la tradición,  se ha realizado una comparación de determinados 

pasajes respecto a algunas partes de las obras de las figuras más importantes de la 

tradición hexamétrica, que son Virgilio,  Ovidio, Lucano y Estacio, indagando hasta qué 

punto Claudiano ha seguido dichos textos y de qué modo ha innovado respecto a lo que 

ha leído o, por el contrario, ha mantenido en su obra lo que aparece en estos textos 

tradicionales; de este modo podemos ver de qué manera el autor alejandrino expresa en 

sus textos los elementos mitológicos que le han llegado, y cómo los emplea para su propia 

obra.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

1. AUTOR: 

El texto pertenece a Claudiano, el cual es concebido como el último poeta importante 

de Roma, y reconocido por sus contemporáneos como poeta pagano. Su juventud se sitúa 

cronológicamente en el 394 d.C., y era natural de Alejandría, por lo que su lengua era el 

griego; después de pasar unos años instruyéndose en Alejandría, entre otras regiones, se 

trasladó a Roma. El primer poema que publicó en lengua latina fue el Panegyricus dictus 

Probino et Olybrio consulibus, dirigido a los dos cónsules romanos, con los que tenía una 

profunda amistad. Desde su primera intervención en público, demostró que dominaba el 

arte de hacer panegíricos. Hacia el 395 se trasladó de Roma a Milán, donde se hallaba la 

corte imperial, y compuso un poema para el emperador Honorio. A partir de su llegada a 

Milán, Claudiano ejerce la función de hacer de propagandista de la corte del emperador 

y de Estilicón. En el 400 regresó a Roma y poco tiempo después se casó en África. Murió 

en el 404, en torno a los 35 años de edad1.  

1.1. OBRAS: 

Claudiano fue un autor que realizó un gran número de obras, su corpus se compone, 

según la enumeración que ofrece Castillo Bejarano (1993, pp. 24-26) en: 

 Poemas históricos:  

1. Panegyricus dictus Probino et Olybrio consulibus  

2. In Rufinum I, II 

3. Panegyricus de tertio consulatu Honorii Augusti 

4. Panegyricus de quarto consulatu Honorii Augusti 

5. Epithalamium de nuptiis Honorii Augusti y Fescennina de nuptiis Honorii 

Augusti 

6. De bello Gildonico 

7. Panegyricus dictus Manlio Theodoro consuli  

8. In Eutropium I, II 

9. De consulatu Stilichonis I, II, III, también llamado Laus Stilichonis y 

Laudes Stilichonis  

10. De bello Getico, también llamado De bello Gothico y De bello Pollentino  

11. Panegyricus de sexto consulatu Honorii Augusti 

                                                           
1 Véase Castillo Bejarano Miguel (1993), pp. 14-24 



6 
 

 Poemas mitológicos: 

1. De raptu Proserpinae I, II, III 

2. Gigantomachia, incluido en los poemas menores. 

A estos dos apartados anteriores se les llama Carmina maiora.  

 Poemas menores:  

1. Carmina minora, se trata de cincuenta y tres composiciones. 

2. Carminum vel spuriorum vel suspectorum apendix, se trata de poemas de 

composición dudosa 

 Poemas griegos, o Carmina Graeca: de estos se conserva dos fragmentos de a 

Gigantomachia y algunos epigramas.  

Eran poemas escritos para ser leídos en público, y algunos de ellos fueron editados, 

la mayoría por el propio Estilicón.  

1.2.CONTEXTO HISTÓRICO: 

Claudiano pertenece a la segunda mitad del S.IV d.C., en esos momentos Graciano 

nombra augusto a Teodosio (347- 395), el cual trató de solucionar el problema de los 

godos, autorizando a los bárbaros a instalarse en el sur del Danubio; esto ayudaba a 

resolver en cierta parte la crisis militar en la que se encontraba el imperio tras el desastre 

de Adrianópolis. Por otra parte, Teodosio tuvo que hacer frente a los conflictos en la parte 

occidental por parte de Máximo, un general hispano que se oponía a los bárbaros, y 

Eugenio, mientras que firmaba tratados en la parte oriental del imperio. En el 384 

Teodosio aceptó como emperador a Máximo, compartiendo el poder con él y con 

Valentiniano II, uno en Tréveris, otro en Milán, y él mismo en Constantinopla. Más 

adelante mató a Máximo, y Teodosio se asentó en Occidente del 388 al 391. En el 392 es 

asesinado Valentiniano II, y es proclamado emperador Eugenio, por Arbogastes. Eugenio 

y Teodosio establecen una guerra, siendo uno defensor de lo pagano y el otro con ideas 

totalmente contrarias, resultando vencedor Teodosio en el 394. Más adelante Teodosio 

repartió el imperio entre sus dos hijos, otorgando a Honorio la parte occidental, y a 

Arcadio a parte oriental, y dejando a Estilicón al cuidado de ellos, para ofrecerles un buen 

asesoramiento, pero, mientras que Occidente reconocía su regencia, la corte de Arcadio 

parecía estar en contra de éste. Estilicón, mientras ostentaba el cargo de regente en 

Occidente, tuvo que hacer frente a las amenazas de invasión del imperio romano por parte 



7 
 

de caudillos godos como Alarico o Radagaiso y de otros pueblos bárbaros. Más adelante, 

fue decapitado por sus adversarios, de orientación antibárbara, en el 4082. 

2. EL GÉNERO DE LA INVECTIVA: 

La crítica hacia un personaje en concreto, ya sea oral o por escrito, se realiza desde 

ya una época muy antigua, siguiendo unos métodos establecidos y de carácter legal, pues 

a ley de las Doce Tablas castigaba al que realizaba un ataque personal contra un individuo, 

pues era considerado un delito contra el orden público, de este modo, el ataque personal 

en Roma estaba reglamentado. Más adelante surge el género de la invectiva, con unas 

reglas concretas, y se desarrolla en correlación con el género del panegírico.  La culpa y 

el elogio han sido considerados géneros opuestos, tal como han indicado algunos tratados, 

como el De Oratore de Cicerón, donde el autor afirma que para la culpa y para el elogio 

se emplean las mismas reglas, aplicadas al contrario3.  Ambos géneros son un modo de 

propaganda para lograr que el auditorio o el lector adquieran una opinión sobre un 

personaje público, ya sea para ponerlo a favor o en contra. No obstante, la invectiva se 

trata de un género complicado, al que es difícil imponer un modelo determinado o un 

esquema retórico fijo, pues se caracteriza por su variedad.  

Así pues, la invectiva, el cual se emplea para realizar una profunda y violenta crítica 

de un personaje histórico, no exento de insulto, atendiendo, entre otras cualidades, a sus 

vicios, y exponiéndolos a un auditorio. Como ya se ha indicado, la invectiva y el 

panegírico se desarrollan en paralelo, pero también, entre las variadas formas en que 

puede presentarse, puede cumplir en parte una función similar al propio panegírico, pues, 

aunque dicho género consiste en ensalzar a una persona, con la invectiva también se logra 

este propósito, por contraposición de la persona que se critica con la que se pretende 

elogiar. 

La invectiva, del mismo modo que el panegírico, como ya se ha mencionado, posee 

un fuerte carácter propagandístico, pues Claudiano con sus obras pretendía ensalzar a 

Teodosio, sus dos hijos, Arcadio y Honorio, y sobre todo a Estilicón, siendo su 

propagandista oficial. Dentro de los diferentes mensajes que pretendía transmitir el 

alejandrino, algunos de gran relevancia son: el apoyo a la regencia de Estilicón, la 

importancia de la unidad entre las dos mitades del imperio o el valor de la milicia de 

                                                           
2 Véase Castillo Bejarano (1993), pp. 7-14. 
3 Véase Garambois-Vásquez (2007), p. 69, nota 174 



8 
 

Estilicón. En consecuencia, debido a su propósito propagandístico, la invectiva también 

adquiere un carácter político, y en cada obra perteneciente a este género se puede arpeciar 

un mensaje, como en el caso de In Rufinum I y II, que aporta la justificación y celebración 

de la muerte de Rufino, o en el caso de In Eutropium I y II, para crear un clima de 

hostilidad contra Eutropio en el Oeste. A través de esta labor, Claudiano ha permitido que 

puedan reconstruirse las póliticas de Estilicón, o cómo deseaba Estilicón aparecer ante 

sus contemporáneos4.  

 En el ámbito de la prosa, la tradición se intrinca en época clásica, donde encontramos 

antecedentes latinos como Cicerón, que es el máximo exponente, y el pseudo-Salustio; 

También en la religión encontramos casos de invectivas, empleado por autores cristianos 

para criticar a los que persiguen al cristianismo o a los paganos, como Tertuliano. En el 

ámbito del verso la invectiva no es tan frecuente, pues en la época imperial solo poseemos 

la invectiva Contra Ibis, atribuida a Ovidio, y con Claudiano toma una nueva dimensión, 

debido a que emplea el género con un carácter mucho más agresivo que lo que se ha 

escrito anteriormente. En cuanto a los escritos contemporáneos a Claudiano, nos han 

llegado tres  epístolas en verso, de difícil atribución y datación, que reflejan los conflictos 

entre cristianismo y paganismo, y son: el Carmen ultimum, el Carmen ad senatorem y el 

Carmen contra paganos5.  

En este caso, el género de la invectiva lo emplea Claudiano, uno de los últimos autores 

paganos, para presentar a Rufino como objeto de sus críticas y de su propaganda negativa, 

para crear un contraste con la figura de Estilicón, al que pretende ensalzar. El autor 

alejandrino no pretende hacer una biografía de Rufino, tal como podría interpretarse, sino 

que se limita a criticar su figura resaltando significativamente sus vicios, por lo que no se 

centra tanto en aspectos históricos o en aportar unos datos completamente verídicos; el 

auditorio era consciente de esto, pues lo que caracteriza al género de la invectiva es 

comunicar una propaganda que transmita los vicios, junto con la ausencia de parcialidad 

en el juicio del personaje criticado. Asimismo, la invectiva es un género que permite 

introducir diversos enfoques, como el ataque a la persona, satirizarla, insinuaciones, etc., 

lo cual aporta al autor una gran variedad de técnicas de escritura, y evita que se caiga en 

la monotonía6.  

                                                           
4 Véase Cameron (1970), p. 49-55, p. 59, p. 258 
5 Véase Garambois-Vásquez (2007), pp. 68-77 
6 Véase Cameron (1970), p. 68, 258 



9 
 

Claudiano compuso tres invectivas: In Rufinum, In Eutropium y en el último caso, In 

Gildonem, el cual algunos autores presentan como De bello Gildonico, como es el caso 

de Miguel Castillo Bejarano, y otros autores consideran que es más adecuado el título de 

In Gildonem, como apunta Garambois-Vasquez (2007, p. 29).  

Por su parte, Levy (1946, p. 58- 64) presenta en su estudio sobre el poema In Rufinum 

el planteamiento de si Claudiano ha seguido en su obra los temas tradicionales que 

caracterizan al ψόγος; alega que algunos pasajes, como el del discurso de las furias (vv. 

25-175), no pertenece al esquema del ψόγος, así como una parte del pasaje de la alabanza 

a Estilicón, entre otros. A continuación de dicho planteamiento analiza el poema de In 

Rufinum según los seis τόποι que pertenecen al ψόγος, alega que está completamente 

ausente el τόποι del γένοϛ, y que son más fecundos los otros cinco τόποι  (προοίμιον, 

ἀνατροφή, πράξεις, σύγκρισις, ἐπίλογος) y concluye con que el esquema retórico seguido 

por Claudiano no es el propio del ψόγος, sino que se trata de una historia épica con 

numeroso material dedicado al vituperio.  

Garambois-Vásquez (2007, p. 73) también muestra el esquema del ψόγος, diciendo 

que es el mismo que el del panegírico:  

«Les moyens oratoires trouvent alors leur pleine expression à l’ intérieur d’une 

structure identique à celle du panégyrique, déterminée ainsi: prologue, (πρόλογος), 

généalogie, (γένοϛ), éducation (ἀνατροφή), faits (πράξεις), comparasion 

(σύγκρισις), épilogue (ἐπίλογος), chacune de ces rubriques étant susceptible de 

variations.» 

Cameron (1970, p. 83, 255) ofrece de nuevo un planteamiento muy similar al de Levy 

y al de Garambois-Vásquez, pues también señala que el libro I posee el carácter del ψόγος, 

aunque carece de la sección del γένοϛ, posee el resto de la estructura ya mencionada con 

anterioridad, es decir, los otros cinco τόποι  propios del ψόγος. También señala que en 

esencia la invectiva es una inversión del panegírico, donde cada división del texto sirve 

para vituperar en vez de elogiar, y que de los cuatro libros que componen In Rufinum e 

In Eutropium, es el libro I de In Rufinum el que se ajusta más a esta descripción y la 

influencia del ψόγος, mientras que el libro II se concibe más como una historia épica.  

 

 



10 
 

3. ANÁLISIS DE IN RUFINUM, LIBRO I 

Como se ha dicho anteriormente, nos encontramos ante una obra perteneciente al 

género de la invectiva, aunque algunos autores difieran de esta clasificación y no la 

incluyan por completo en el esquema del ψόγος.  

En primer lugar, cabe destacar que en la obra In Rufinum toman el protagonismo dos 

personajes históricos ya mencionados con anterioridad; en cuanto al primero, se trata del 

criticado Rufino, que fue un hombre que llego a ser ministro de Teodosio, y en el 392 se 

hizo cónsul; a la muerte de Teodosio, Rufino se hizo dirigente del Este del imperio, pero 

Arcadio no tenía la confianza en Rufino que tenía su progenitor. Más adelante, trató de 

mejorar su situación mediante el matrimonio de su hija con Arcadio, pero sus intenciones 

se vieron truncadas por Eutropio, que también aspiraba a incrementar su poder, y casó al 

emperador con su hija Eudoxia. Con la regencia de Estilicón, con el que se encontraba en 

una posición de enemistad, y con las invasiones bárbaras en la zona este del imperio, 

Rufino veía peligrar su ascenso al poder. En el 395 Estilicón comenzó a tomar parte en 

las invasiones, en Tesalia, y más adelante volvió a Italia. La armada del este, al mando de 

Gainas marchó a Constantinopla, y a su regreso, y al salir a recibirla Arcadio en compañía 

de Rufino, este último fue asesinado a manos de dicha armada7.  

En cuanto al segundo protagonista, se trata del hombre por el que Claudiano se 

encargó principalmente de hacer propaganda, aparte de Honorio, que es Estilicón, que se 

trataba de un oficial de origen vándalo, unido a la corte por su matrimonio con Serena, 

sobrina de Teodosio. Fue encomendado por el emperador, en su lecho de muerte, para 

encargarse de la tutela de sus hijos, Arcadio y Honorio, aunque fue cuestionada su 

autoridad en el imperio de Oriente. En su regencia, tuvo que hacer frente a Alarico, que 

estaba al frente de los visigodos, y más adelante, en el 406, también tuvo que hacer frente 

a invasiones bárbaras que se dieron en la Galia. Al no contar con apoyos para tratar con 

los invasores, apenas pudo hacer frente a estos problemas, y fue decapitado en el 4088.  

La obra se compone de dos libros, el libro primero se escribió y recitó tras la muerte 

de Rufino, en el 396, y trata sobre la introducción de Rufino en la corte de Constantinopla, 

y es una narración, de carácter más atemporal, en la que se muestra al tirano avaro y 

despiadado; el libro segundo, escrito y recitado en torno a un año después del primero, en 

                                                           
7 Véase Cameron (1970), pp. 63-66 
8 Véase Castillo Bejarano (1993), pp. 11-14 



11 
 

el 397, trata sobre la figura de Rufino como instigador de las invasiones bárbaras tras la 

muerte de Teodosio en el 395, y termina con la muere Rufino9. No obstante algunos 

autores plantean que ambos escritos podrían haberse compuesto y recitado en el mismo 

momento, como Sánchez-Ostiz (2013, p. 59), que apunta que antiguamente se concebían 

los dos libros como una unidad, y que debido a que se ha considerado que el prefacio de 

Ruf. II se encuentra pospuesta a Ruf. II, y antecede a Gild. en casi todos los manuscritos, 

es lo que podría indicar que fueron recitados en el 397 en la corte de Milán. En este mismo 

artículo el autor expone otras consideraciones:  

«Para Schmidt (1976, pp.59- 62, esp. p.60), tanto las continuidades como el 

final abrupto del liber prior indicarían que Claudiano diseñó un plan unitario para 

el conjunto a principios del 396, pero las noticias de los acontecimientos en Grecia 

le habrían sugerido modificar su programa, dejar inconcluso Ruf.1 y continuar con 

Ruf.2. En esta misma línea, Dopp (1980, pp.89-101; 2000) considera que el poeta 

habría compuesto consecutivamente y en ausencia de Estilicon Praef.Ruf.1 (c. 2), 

Ruf.1 (c. 3) y Ruf.2 (c. 5) como un solo proyecto literario entre el 396 y verano del 

397, pero habría redactado Praef.Ruf.2 (c. 4) después del desenlace de la campaña 

contra Alarico».  

Por su parte, Mazzoli (2011, p. 4) se limita a decir que la obra fue compuesta entre el 

año 396 y 397.  

En cuanto a la extensión de los dos libros, en el primero se incluye un prefacio de 18 

vv., luego se introduce el libro I, de 387 vv.; después va el prefacio del libro II, de 20 vv., 

y por último el libro II de 527 vv.10 Ambos libros componen una invectiva, escrita en 

hexámetros, pero se ha discutido sobre si componen una unidad, o se trata dos escritos 

con diferentes propósitos. Según Sánchez-Ortiz (2013, pp. 59-61), los libros de In 

Rufinum son dos partes independientes, siendo el primero una alusión a un argumento 

retórico empleado por Juvenal en su sátira 13, empleado para añadir fuerza a los 

argumentos que expone para criticar la figura de Rufino. También alude al estudio de 

Cameron (1970, pp. 76-90), donde éste señala que el libro primero posee la forma de un 

                                                           
9 Véase Cameron (1970), p. 73, 76, 79. También Castillo Bejarano Miguel (1993) es de esta opinión, en 
cuanto a la fecha de composición y recitación de los libros, situando el primero en el 396 y el segundo 
en el 397, véase p. 30. 
10 Véase Levi (1971), pp. 275, 292, 293, 316 



12 
 

ψόγος, mientras que el libro segundo se caracteriza como un poema épico histórico, y 

compuestos en años diferentes.  

Por otra parte, Sánchez-Ortiz (2013, pág. 61) también ofrece una estructura de 

ambas partes, prestando más atención al libro I:  

«Efectivamente, existe una responsio entre las secciones del poema, que giran 

en torno a una parte central, la σύγκρισις entre las actuaciones de Rufino en 

Constantinopla frente a las de Estilicón en campaña (1.260-334). En torno a este 

núcleo se sitúa un primer anillo concéntrico en el que por una parte Megera visita 

a Rufino para desencadenar la funesta actuación del regente (1.123-170) y por 

otra se presenta a Marte en compañía de Estilicón (1.334-353). En un segundo 

anillo, la asamblea del inframundo (1.25- 122) constituye un primer polo opuesto 

a la sección final con los discursos de Megera y Justicia (1.354-387). Por 

contraste, Ruf.2 prescinde de esquemas anulares y presenta un relato lineal de 

las acciones de Rufino hasta su muerte violenta (2.277-453) y su juicio en el 

inframundo (2.454-527). Todo ello permite suponer que Claudiano habría 

redactado Ruf.1 en los últimos meses del 395 al mismo tiempo que IIICons. Hon. 

con intención de recitarlos en el cambio de ano 395/396.»  

Siguiendo este planteamiento, la estructura del libro I vendría a ser una especie de 

composición anular, que comienza con un monólogo de las Furias Megera y Alecto en la 

asamblea que se forma en los infiernos en los vv. 1- 133, seguida del diálogo entre Megera 

y Rufino en los vv. 134- 175, Claudiano en los vv. 176-255 muestra las fechorías de 

Rufino en la corte de Constantinopla, y se realiza un elogio de Estilicón en los vv. 256-

333, entre los vv. 334- 358 se muestra a Marte como el que apoya a Estilicón, y por último 

aparece un diálogo entre Megera y la Justicia, en los vv. 359-387. La composición anular 

se da en el paralelismo de los diálogos, pues la obra comienza y termina con Megera 

entablando una conversación, en primer lugar con su discurso en el inframundo, y 

terminando con el diálogo con la justicia; después es paralelo del diálogo entre Megera y 

Rufino y la súplica de Estilicón al dios Marte, y el apoyo por parte de esta divinidad; y 

en último lugar está el núcleo, que son los actos impíos de Rufino, con toda la crítica por 

parte de Claudiano que ello implica.  

 

 



13 
 

3.1.In Ruf. I, 1-18, Prefacio: 

3.1.1. Texto y traducción: 

Phoebeo domitus Python cum decidit arcu 

     membraque Cirrhaeo fudit anhela iugo, 

qui spiris tegeret montes, hauriret hiatu 

     flumina, sanguineis tangeret astra iubis, 

iam liber Parnasus erat, nexuque soluto               5 

     coeperat erecta surgere fronde nemus, 

concussaeque diu spatiosis tractibus orni 

     securas uentis explicuere comas, 

et qui uipereo spumauit saepe ueneno 

     Cephisos nitidis purior ibat aquis.               10 

omnis 'io Paean' regio sonat, omnia Phoebum 

     rura canunt, tripodas plenior aura rotat, 

auditoque procul Musarum carmine dulci 

     ad Themidis coeunt antra seuera dei. 

Nunc alio domini telis Pythone perempto               15 

     conuenit ad nostram sacra caterua lyram, 

qui stabilem seruans Augustis fratribus orbem 

     iustitia pacem, uiribus arma regit. 

«Cuando la Pitón vencida por el arco de Febo cayó y extendió los miembros 

sofocados en la cima del Citareo, quien cubría los montes con sus espirales, consumía los 

ríos con la boca, teñía las estrellas con sus restos sanguinolentos, ya era libre el Parnaso 

(5), y había comenzado a levantarse el bosque con follaje erguido liberado de su 

encadenamiento, y sacudidos los fresnos largo tiempo por sus espaciosos 

desplazamientos comenzaron a desplegar al viento las cabelleras seguras, y Céfiro, que a 

menudo con veneno de serpiente espumeó, transitaba más puro con nítidas aguas (10). 

Toda la región suena  “Ío Peán”, todos los campos cantan a Febo, agita un aire más 

poderoso los trípodes, y tras haber escuchado desde lejos el canto dulce de las Musas, los 

dioses se reúnen en el antro riguroso de Temis. 



14 
 

Ahora una sagrada multitud se reúne junto a mi lira con otra Pitón destruida con los 

dardos del jefe (15), quien manteniendo el orbe estable para los hermanos venerables rige 

más la paz con justicia, que la violencia con armas.» 

3.1.2. Análisis: 

En primer lugar, en este prefacio Claudiano comienza con la figura mitológica de 

Febo, que es el Apolo romano, y describe cómo realizó la gesta de abatir a la serpiente 

pitón. Apolo es un dios, hijo de Zeus y Leto, y Ártemis es su hermana, a los cuales Hera 

hostigó cuando Leto tuvo que parirlos, debido a sus celos. En cuanto a la Pitón, se presenta 

en la tradición dos explicaciones para este ser; por un lado se dice que era un dragón 

encargado de proteger el oráculo de Temis, pero que arrasaba el país, y por otro lado se 

dice que Hera lo envió contra Leto, cuando estaba en cinta de Apolo y Ártemis, debido al 

resentimiento de la esposa de Zeus hacia la amante11.  

Tal como señala Castillo Bejarano (1993, p. 30-31), en el prefacio se está haciendo 

una comparación: a Rufino se le presenta como la nueva serpiente Pitón, y a Estilicón 

como el nuevo dios Apolo, que es quien la abate. Esta comparación muestra cómo hasta 

la naturaleza se envenena y se opone a la presencia de Rufino, mientras que cuando 

Apolo, es decir, Estilicón, acaba con su vida, toda la naturaleza recobra su vitalidad, de 

la misma forma que quiere indicar cómo todo va a ser mejor a partir de la muerte del 

oponente de Estilicón, y el mundo va a adquirir de nuevo la estabilidad. Garambois-

Vásquez (2007, p. 82), apunta que Claudiano muestra el aspecto de la feritas comparando 

a Rufino con los tiranos de la mitología y de la historia romana con Rufino, así como 

estableciendo diferentes comparaciones entre éste y una bestia salvaje, en este caso, la 

Pitón. Del mismo modo, Claudiano también compara a Estilicón con otros animales, pero 

de más nobleza, como el león (Ruf. II, 255). 

La descripción de la Pitón  podría haberla tomado Claudiano de la que aparece  en el 

texto de Las Metamorfosis de Ovidio (I. 438-447), aunque en este pasaje el autor  

alejandrino innova debido a las pocas similitudes que se aprecian en los dos textos: 

Illa quidem nollet, sed te quoque, maxime Python, 

tum genuit, populisque novis, incognita serpens, 

terror eras: tantum spatii de monte tenebas.               440 

                                                           
11 Véase Grimal (1981), p. 35 



15 
 

hunc deus arcitenens, numquam letalibus armis 

ante nisi in dammis capreisque fugacibus usus, 

mille gravem telis exhausta paene pharetra 

perdidit effuso per vulnera nigra veneno. 

neve operis famam posset delere vetustas,               445 

instituit sacros celebri certamine ludos, 

Pythia de domitae serpentis nomine dictos. 

«Ella sin duda no hubiese querido, pero entonces te engendró a ti también, enorme 

Pitón, serpiente desconocida que fuiste el terror de los pueblos recién creados; tan gran 

espacio ocupabas en la montaña. El dios portador del arco, que nunca antes había hecho 

uso de su arma letal a no ser con los ciervos y las cabras huidizas, acabó con ella 

abrumándola con mil dardos hasta casi agotar el carcaj; de sus heridas se vertía negro 

veneno. Y para que el tiempo no pudiese borrar la fama de su hazaña, instituyó unos 

juegos sagrados de competiciones muy concurridas, llamados pitios por el nombre de la 

serpiente derrotada.» 

Como puede apreciarse, las coincidencias entre el texto de Ovidio y el de Claudiano 

son escasas, con la mención de Python  y la de mención de monte en ambos casos; en vez 

de arcitenens, Claudiano introduce arcu. 

Además de la obra de Ovidio, tse puede observar cómo Claudiano ha seguido la obra 

de Lucano, pues los versos 1 y 2 coinciden con un pasaje de la Farsalia (6. 407-409):  

Diuitias numerare datum est. hinc maxima serpens 

descendit Python Cirrhaeaque fluxit in arua, 

unde et Thessalicae ueniunt ad Pythia laurus. 

« […] De allí descendió la mayor de las serpientes, Pitón, y se deslizó hasta los 

campos cirreos, de allí vienen también los laureles tesálicos a los juegos píticos.» 

En ambos textos se mencionan los términos Python y cirrhaeo o Cirrahaea, aunque 

Claudiano de nuevo innova, pues su texto no habla de los laureles ni de los juegos píticos.  

Por otra parte, en otro pasaje de la Farsalia (5. 80-85) Claudiano toma una mayor 

referencia y no innova en exceso respecto a la tradición en su prefacio:  

matris adhuc rudibus Paean Pythona sagittis                  80 

explicuit, cum regna Themis tripodasque teneret. 



16 
 

ut uidit Paean uastos telluris hiatus 

diuinam spirare fidem uentosque loquaces 

exhalare solum, sacris se condidit antris, 

incubuitque adyto uates ibi factus Apollo.                  85 

«Allí Peán, vengador de su madre, abatió a Pitón con sus flechas todavía inexpertas, 

cuando Temis era dueña de aquellos reinos y de los trípodes. Cuando Peán vio que las 

vastas hendiduras de la tierra dejaban oír la voz de los dioses y que el suelo exhalaba 

vientos que hablaban, se ocultó en los sagrados antros y se albergó en el santuario: allí se 

convirtió Apolo en adivino.» 

En los dos textos coinciden numerosos términos, como Paean, Themis, Python, 

tripodas, o antra. Con esto, en ambos textos se coloca a Apolo como el vencedor sobre 

la Pitón, y como el que toma el santuario de Temis y sus trípodes, adquiriendo su carácter 

oracular. De este modo se aprecia, como se ha indicado anteriormente, un menor grado 

de innovación respecto al texto tradicional, lo cual podría interpretarse como que 

Claudiano otorga gran importancia a la figura de Apolo en su obra, debido a que es el 

primer elemento mitológico que emplea para ensalzar a Estilicón por una parte, y a la par 

resaltar el elemento negativo de Rufino en su símil con la Pitón.  

3.2.In Ruf. I, 1-24, Reflexión filosófica de Claudiano: 

3.2.1 Texto y traducción: 

Saepe mihi dubiam traxit sententia mentem, 

curarent superi terras an nullus inesset 

rector et incerto fluerent mortalia casu. 

nam cum dispositi quaesissem foedera mundi 

praescriptosque mari fines annique meatus               5 

et lucis noctisque uices, tunc omnia rebar 

consilio firmata dei, qui lege moueri 

sidera, qui fruges diuerso tempore nasci, 

qui uariam Phoeben alieno iusserit igni 

conpleri Solemque suo, porrexerit undis               10 

litora, tellurem medio librauerit axe. 

sed cum res hominum tanta caligine uolui 



17 
 

aspicerem laetosque diu florere nocentes 

uexarique pios, rursus labefacta cadebat 

religio causaeque uiam non sponte sequebar               15 

alterius, uacuo quae currere semina motu 

adfirmat magnumque nouas per inane figuras 

fortuna non arte regi, quae numina sensu 

ambiguo uel nulla putat uel nescia nostri. 

abstulit hunc tandem Rufini poena tumultum               20 

absoluitque deos. iam non ad culmina rerum 

iniustos creuisse queror; tolluntur in altum 

ut lapsu grauiore ruant. nos pandite uati, 

Pierides, quo tanta lues eruperit ortu. 

«A menudo mi mente vacilante discurrió sobre el pensamiento, de si los dioses 

superiores vigilaban el mundo o no existía ningún gobernador y los asuntos mortales 

fluían en azar incierto. Pues cuando había yo indagado las leyes del orden del mundo y 

los límites trazados del mar y los años que pasan y las sucesiones de la luz y la oscuridad 

(5), entonces pensaba que todo estaba consolidado por la decisión de un dios, que había 

ordenado moverse a las estrellas con su ley, quien había ordenado nacer a los frutos en 

épocas diferentes, quien a Febe inconstante había ordenado llenarse con una luz externa 

y al sol con la suya propia, extendió los litorales a las olas (10), colocó la tierra en medio 

del firmamento. Pero cuando contemplaba que los asuntos de los hombres se 

desarrollaban en tan grandes tinieblas y que durante largo tiempo florecían los culpables 

y los justos eran vejados, de nuevo caía debilitada mi religiosidad y seguía yo contra mi 

voluntad el camino de otra causa (15), la cual afirma que los átomos corren en 

movimiento libre de leyes y que las nuevas formas a través de un gran vacío son regidas 

por el azar, no por una doctrina, la cual piensa con juicio ambiguo que la divinidad o no 

existe o se despreocupa de nosotros. Cesó el castigo de Rufino esta perturbación (20) por 

fin y absolvió a los dioses. Ya no me quejo de que los injustos se eleven a las cumbres 

del poder; son elevados a lo alto para que se precipiten en una caída más dura. Vosotras, 

Piérides12, mostrad al poeta de qué origen erupcionó tan gran peste.»  

 

                                                           
12 Piérides es un epíteto local que se emplea para designar a las musas; véase Grimal (1981), p. 428.  



18 
 

3.2.2. Análisis: 

El libro I comienza con planteamiento filosófico sobre si los dioses existen, o si 

todo está dejado al azar, pues por una parte cuando contempla la naturaleza considera que 

existe un dios que lo organiza todo, de forma equitativa y equilibrada, estableciendo una 

armonía del mundo, pero por otra parte, al ver la decadente situación de los asuntos 

humanos, se cuestiona la existencia de la divinidad, debido a que no entiende por qué los 

injustos no reciben castigo, sino que prosperan. Pero después de esa reflexión, con el 

castigo de Rufino, llega  a la conclusión de que sí que existen los dioses, e invoca a las 

musas para que narren el origen de Rufino, calificado como lues, la peste, y con esta 

calificación podemos ver como Claudiano, desde el comienzo, ya emplea términos con 

connotaciones negativas para referirse al tirano, así como el verbo eruperit, como una 

forma de indicar que ha surgido como una fuente de desperdicios.  

Según Castillo Bejarano (1993, p. 139, nota 9), en esta reflexión filosófica se 

contraponen las doctrinas del epicureísmo y el estoicismo, lo cual podría considerarse 

como una demostración del autor para demostrar su erudición, acerca de las distintas 

corrientes filosóficas que ha podido recoger de la tradición.  

En este pasaje se aprecia la ideología del autor, pues Claudiano es uno de los pocos 

autores paganos de su época, como se ha indicado anteriormente,  por lo que es relevante 

la mención de la existencia de los dioses13. También es importante la invocación a las 

musas, pues esto es una característica propia de la épica. 

Bruére (1964, p. 225), señala uno de los numerosos loci similes que se dan en la obra 

del autor respecto a Lucano, pues señala que los vv. 18 y 19 han sido tomados de los 

versos 4. 445-446 de la Farsalia:  

quos seruire pudet. sunt nobis nulla profecto                  445 

numina: cum caeco rapiantur saecula casu 

« […] nosotros no tenemos ciertamente ninguna divinidad; puesto que los siglos son 

arrebatados por un ciego azar. » 

                                                           
13 Ya Sánchez-Ostiz (2013), p. 60, señala que el libro I posee numerosas intervenciones de los dioses, 
mientras que el libro II carece de aparato divino.  



19 
 

En ambos textos la fortuna se rige por un azar incierto, y se menciona la ausencia de 

una divinidad; asimismo, coinciden en los términos de nulla y numina, aunque Claudiano 

ha innovado, empleando sensu ambiguo en vez de caeco casu.   

3.3.In Ruf. I, 25-67, La cólera de Alecto: 

3.3.1. Texto y traducción: 

inuidiae quondam stimulis incanduit atrox               25 

Allecto, placidas late cum cerneret urbes. 

protinus infernas ad limina taetra sorores, 

concilium deforme, uocat. glomerantur in unum 

innumerae pestes Erebi, quascumque sinistro 

Nox genuit fetu: nutrix Discordia belli,               30 

imperiosa Fames, leto uicina Senectus 

inpatiensque sui Morbus Liuorque secundis 

anxius et scisso maerens uelamine Luctus 

et Timor et caeco praeceps Audacia uultu 

et Luxus populator opum, quem semper adhaerens               35 

infelix humili gressu comitatur Egestas, 

foedaque Auaritiae conplexae pectora matris 

insomnes longo ueniunt examine Curae. 

conplentur uario ferrata sedilia coetu 

toruaque conlectis stipatur curia monstris.               40 

Allecto stetit in mediis uulgusque tacere 

iussit et obstantes in tergum reppulit angues 

perque umeros errare dedit. tum corde sub imo 

inclusam rabidis patefecit uocibus iram: 

'sicine tranquillo produci saecula cursu,               45 

sic fortunatas patiemur uiuere gentes? 

quae noua corrupit nostros clementia mores? 

quo rabies innata perit? quid inania prosunt 

uerbera, quid facibus nequiquam cingimur atris? 

heu nimis ignauae, quas Iuppiter arcet Olympo,               50 

Theodosius terris. en aurea nascitur aetas, 

en proles antiqua redit. Concordia, Virtus, 



20 
 

cumque Fide Pietas alta ceruice uagantur 

insignemque canunt nostra de plebe triumphum. 

pro dolor! ipsa mihi liquidas delapsa per auras               55 

Iustitia insultat uitiisque a stirpe recisis 

elicit oppressas tenebroso carcere leges. 

at nos indecores longo torpebimus aeuo 

omnibus eiectae regnis? agnoscite tandem 

quid Furias deceat; desuetas sumite uires               60 

conuentuque nefas tanto decernite dignum. 

iam cupio Stygiis inuadere nubibus astra, 

iam flatu uiolare diem, laxare profundo 

frena mari, fluuios ruptis inmittere ripis, 

et rerum uexare fidem.' sic fata cruentum               65 

mugiit et totos serpentum erexit hiatus 

noxiaque effudit concusso crine uenena. 

«En cierto momento la espantosa Alecto (25) se encendió con los aguijones de la 

envidia, cuando veía a las ciudades en paz en una gran extensión. Al instante llama a sus 

hermanas infernales a su morada repugnante, asamblea deforme. Se acumulan en una sola 

las calamidades innumerables del Erebo, todos los que la Noche engendró en un parto 

funesto: la Discordia nodriza de la guerra (30), el Hambre imperiosa, la Vejez vecina de 

la muerte, y la Enfermedad incapaz de soportarse a sí misma y la Envidia inquieta por la 

prosperidad y el Dolor afligido con vestido desgarrado y el Miedo y la Audacia temeraria 

con rostro ciego, y el Lujo asolador de riquezas (35), al que siempre acompaña la Pobreza 

infeliz uniéndose con humilde paso, y vienen las preocupaciones insomnes con gran 

muchedumbre que abrazan el pecho de su madre la Avaricia. Son llenados los asientos de 

hierro con esta variada reunión y la asamblea temible es apiñada por una reunión 

monstruosa (40). Alecto se puso en pie en el medio y mandó callar a la muchedumbre y 

apartó las serpientes que le estorbaban hacia su espalda y las dejó esparcirse por sus 

hombros. Entonces descubrió la ira encerrada bajo lo profundo de su corazón con voces 

rabiosas: “¿De esta manera soportamos que los siglos sean llevados por un rumbo 

tranquilo (45), así soportamos que las personas vivan felices? ¿Qué nueva clemencia 

corrompió nuestras costumbres? ¿A dónde va nuestra rabia innata? ¿Para qué sirven los 

inútiles látigos, para qué nos rodeamos inútilmente con negras antorchas? Ay, demasiado 



21 
 

cobardes nosotras, a las que Júpiter aparta del Olimpo (50), Teodosio aparta de la tierra. 

He aquí que nace una edad dorada, eh aquí que vuelve la raza antigua. La Concordia, la 

Virtud, y la Piedad con la Lealtad andan con la cabeza alta y cantan el insigne triunfo 

sobre nuestro pueblo. ¡Oh dolor! La misma Justicia que desciende por los limpios aires a 

mí me insulta y saca (55), cortados los vicios de raíz, a las leyes oprimidas por una 

tenebrosa cárcel. ¿Pero nosotras expulsadas de todos los reinos estaremos inmóviles 

deshonrosas por largo tiempo? Reconoced finalmente qué conviene a las Furias. Tomad 

las fuerzas desacostumbradas y decidid un crimen digno en tan gran convenio (60). Ya 

quiero invadir los astros con las tinieblas Estigias14, ya quiero ultrajar el día con mi 

aliento, liberar las riendas del profundo mar, dejar libremente a los ríos con sus orillas 

rotas, y corromper la confianza del mundo.” Así, tras haber hablado, vociferó un grito 

ensangrentado y erigió todas las bocas abiertas de sus serpientes y vertió venenos nocivos 

habiendo sacudido su cabello. » 

3.3.2. Análisis: 

En este pasaje interviene Alecto, una de las Furias, y más adelante tomará 

protagonismo Megera, otra furia, que se nombra a sí misma como tutora de Rufino; las 

furias son demonios del mundo infernal, según la creencia popular, y se asocian a las 

Erinias griegas15. Junto con las Furias, se forma una reunión en su morada de seres del 

Erebus, que es la personificación de la oscuridad16; estos seres son las criaturas hijas de 

la noche, hermana del Erebo, que son conceptos abstractos personificados, aunque 

algunos de los hijos que se mencionan no se incluyen en la tradición 17; estas criaturas 

infernales son: la Discordia, el Hambre, la Vejez, la Enfermedad, la Envidia, el Dolor, el 

Miedo, la Audacia, el Lujo, la Pobreza y la Avaricia. Así pues el lugar en el que se celebra 

la reunión de las criaturas infernales se trata de un escenario mitológico, y con él 

Claudiano aporta desde el principio del libro un ambiente sombrío y sobrecogedor, 

valiéndose de elementos míticos; esto es propio de la invectiva, pues en este género no se 

dan paisajes idílicos, sino situaciones de guerra o infernales, sin dar cabida al humor18.  

                                                           
14 Como señala Grimal (1981), p. 178: se trata, según la tradición, de una fuente situada en Arcadia con 
propiedades perniciosas; también puede tratarse del río situado en los infiernos, también con 
propiedades especiales; esta última interpretación parece ser la que encaja más con el texto.  
15 Véase Grimal (1981), p. 208.  
16 Véase Grimal (1981), p. 165 
17 Véase Grimal (1981), p. 383.  
18 Esto lo señala Garambois-Vasquez (2007), p. 231, y Castillo Bejarano (1993), p. 93. 



22 
 

En este discurso Alecto muestra su indignación ante el triunfo de la Justicia, así 

como de otras virtudes romanas, y alega que se encuentran en una edad de Oro que no 

puede tolerarse y deben hacer algo por cambiar la situación; según Garambois-Vásquez 

(2007, p. 252), Alecto, por edad de Oro,  se refiere a que Estilicón se encuentra en una 

posición victoriosa frente a Rufino, lo cual significa que una etapa de prosperidad se va a 

abrir ante Honorio. También es relevante la mención de la Justicia, la cual Alecto no 

soporta que se encuentre presente en esta situación de edad de Oro, y es una diosa que 

tomará protagonismo al final del libro, pero entablando un discurso con Megera.  

Ya en este discurso se da una de las numerosas comparaciones que van a ir dándose 

en la obra, que es comparar indirectamente a Teodosio con Zeus, como los dos soberanos 

que no les permiten residir en la Tierra ni en el Olimpo; de este modo, Claudiano logra 

transmitir un elogio hacia el emperador, que resulta más llamativo por el hecho de que se 

encuentre en medio de un discurso funesto.  

Podemos advertir unos versos en Las Metamorfosis (4. 481-485) en los que se 

mencionan algunas criaturas pertenecientes a la conglomeración del Erebo: 

Nec mora, Tisiphone madefactam sanguine sumit 

inportuna facem, fluidoque cruore rubentem 

induitur pallam, tortoque incingitur angue 

egrediturque domo. Luctus comitatur euntem 

et Pavor et Terror trepidoque Insania vultu. 

«Sin dilación, la violenta Tisífone toma una antorcha empapada en sangre, se reviste 

de un manto encarnado que gotea sangre, se ciñe con una retorcida culebra y abandona la 

casa. La acompañan en su camino el Luto, el Pavor, el Terror y la Demencia, de 

tembloroso rostro.»  

Se puede apreciar de nuevo la innovación de Claudiano frente a los textos que le han 

podido llegar; coincide con su texto la mención de Luctus, y el autor pone Timor en vez 

de Terror, y Audacia en vez de Trepido. De este modo vemos cómo en la tradición 

mitológica no se ciñe necesariamente a los textos.  

También se puede advertir una similitud, en la mención a Júpiter, con el texto de 

Las Metamorfosis (15. 858-860): 



23 
 

sic et Saturnus minor est Iove: Iuppiter arces 

temperat aetherias et mundi regna triformis, 

terra sub Augusto est; pater est et rector uterque.               860 

«Así también Saturno es inferior a Júpiter; Júpiter gobierna las alturas celestes y los 

reinos del mundo triforme, la tierra está sometida a Augusto; padres y caudillos son 

ambos. » 

En este caso Claudiano no innova en exceso, pues coincide el mensaje. Coincide el 

término del verbo arceo. También se aprecia en ambos textos el mensaje de que Júpiter 

reina en el cielo, pero Claudiano en vez de cielo menciona Olympo, y que Augusto reina 

en la Tierra, aunque Claudiano cambia el nombre de Augusto por el de Teodosio.  

Otro pasaje en el que se ha podido basar Claudiano, de Las Metamorfosis (4. 492-

494), coincide con los vv. 41-45 y 66-67:  

parsque iacent umeris, pars circum pectora lapsae 

sibila dant saniemque vomunt linguisque coruscant. 

«Unas reposan sobre sus hombros, otras se deslizan por el pecho, profieren silbidos y 

vomitan corrupción. Sus lenguas retiemblan.» 

En los vv. 41- 45 coincide en la mención de umeros. Y en los vv. 66-67 coincide con: 

noxia effundit concusso crine venena, pero innovando por completo en toda la frase.  

Bruére (1964, p 225) también señala en los versos 66-67 una similitud con el texto de 

la Farsalia, alegando que Claudiano ha tomado como ejemplo los vv. 1. 209-210: 

mox, ubi se saeuae stimulauit uerbere caudae 

erexitque iubam et uasto graue murmur hiatu 

infremuit, tum torta leuis si lancea Mauri    […]              210 

« Después, una vez que se ha estimulado sacudiendo su cola salvaje y ha erizado su 

melena y, abriendo sus enormes fauces, deja oír un terrible rugido, […]  » 

Es relevante que Claudiano tome como referencia para los actos de la Furia un texto 

en el que se describa como ruge un león, pues de este modo se establece de nuevo una 

comparación con un animal salvaje, aunque en este caso sea de forma indirecta. No 

obstante, en este caso el autor efectúa una gran innovación, alejándose del texto original, 

y coincidiendo solo en el término hiatu.  



24 
 

También en la obra de Virgilio, la Eneida, aparecen algunos pasajes en los que podría 

haberse basado Claudiano, sobre todo para las figuras de las Furias, pues la Eneida es la 

obra donde más parte toman estos seres infernales en la tradición hexamétrica. En 

concreto, son relevantes los versos 7. 324-328: 

luctificam Allecto dirarum ab sede dearum 

infernisque ciet tenebris, cui tristia bella               325 

iraeque insidiaeque et crimina noxia cordi. 

odit et ipse pater Pluton, odere sorores 

Tartareae monstrum: tot sese vertit in ora, […] 

« Del antro de las Furias, foscas sombras, saca a la horrenda Alecto, cuyo gozo son 

las tristes guerras, iras, daños y las traiciones criminales; tartáreo monstruo a quien su 

padre mismo Plutón y sus hermanas aborrecen: […]» 

Claudiano de nuevo innova y no sigue a penas el texto virgiliano, coincidiendo solo 

en el término sórores, y emplea atrox en vez de luctificam para designar a Alecto.  

No obstante, el autor alejandrino parece haber innovado mucho menos respecto a 

otro pasaje de la Eneida, es el caso de los vv. 6. 373-381, comparándolo con todo el 

texto: 

vestibulum ante ipsum primisque in faucibus Orci 

Luctus et ultrices posuere cubilia Curae, 

pallentesque habitant Morbi tristisque Senectus,               275 

et Metus et malesuada Fames ac turpis Egestas, 

terribiles visu formae, Letumque Labosque; 

tum consanguineus Leti Sopor et mala mentis 

Gaudia, mortiferumque adverso in limine Bellum, 

ferreique Eumenidum thalami et Discordia demens               280 

vipereum crinem vittis innexa cruentis. 

« A la entrada del Orco, en el vestíbulo, asientan su cubil los vengadores 

Remordimientos, el Dolor, las Pálidas enfermedades, La Vejez triste, el Miedo, el Hambre 

que aconseja crímenes, la Miseria deforme, y, terribles formas de ver, el Trabajo y la 

Muerte, con su hermano el Sueño, y las culpables Complacencias del corazón impuro. Al 



25 
 

frente habitan la mortífera Guerra, y las Euménides en sus lechos de hierro, y la Discordia 

ciñendo insana las vipéreas crines con sanguinosas vendas.» 

En este caso en ambos textos coinciden varios términos, como Luctus, Curae, Fames, 

Senectus, Egestas, Discordia, Letum, que son la personificación de los males, criaturas 

que habitan en los infiernos; en este caso Claudiano, como se ha dicho anteriormente, 

apenas innova respecto al texto tradicional, e inserta lo que ha absorbido del texto 

virgiliano en su texto.  

3.4.In Ruf. I, 68-117, El discurso de Megera: 

3.4.1. Texto y traducción: 

anceps motus erat uulgi: pars maxima bellum 

indicit superis, pars Ditis iura tuetur, 

dissensuque alitur rumor: ceu murmurat alti               70 

inpacata quies pelagi, cum flamine fracto 

durat adhuc saeuitque tumor dubiumque per aestum 

lassa recedentis fluitant uestigia uenti. 

inproba mox surgit tristi de sede Megaera,               75 

quam penes insani fremitus animique profanus 

error et undantes spumis furialibus irae: 

non nisi quaesitum cognata caede cruorem 

inlicitumue bibit, patrius quem fuderit ensis, 

quem dederint fratres; haec terruit Herculis ora 

et defensores terrarum polluit arcus,               80 

haec Athamanteae derexit spicula dextrae, 

haec Agamemnonios intra bacchata penates 

alternis lusit iugulis; hac auspice taedae 

Oedipoden matri, natae iunxere Thyesten. 

quae tunc horrisonis effatur talia dictis:               85 

'signa quidem, sociae, diuos attollere contra 

nec fas est nec posse reor; sed laedere mundum 

si libet et populis commune intendere letum, 

est mihi prodigium cunctis inmanius hydris, 

tigride mobilius feta, uiolentius Austris               90 

acribus, Euripi refluis incertius undis, 



26 
 

Rufinus, quem prima meo de matre cadentem 

suscepi gremio. paruus reptauit in isto 

saepe sinu teneroque per ardua colla uolutus 

ubera quaesiuit fletu, linguisque trisulcis               95 

mollia lambentes finxerunt membra cerastae. 

meque etiam tradente dolos artesque nocendi 

edidicit simulare fidem sensusque minaces 

protegere et blando fraudem praetexere risu, 

plenus saeuitiae lucrique cupidine feruens.               100 

non Tartesiacis illum satiaret harenis 

tempestas pretiosa Tagi, non stagna rubentis 

aurea Pactoli; totumque exhauserit Hermum, 

ardebit maiore siti. quam fallere mentes 

doctus et unanimos odiis turbare sodales!               105 

talem progenies hominum si prisca tulisset, 

Pirithoum fugeret Theseus, offensus Oresten 

desereret Pylades, odisset Castora Pollux. 

ipsa quidem uinci fateor rapidoque magistram 

praeuenit ingenio. nec plus sermone morabor:               110 

solus habet scelerum quidquid possedimus omnes. 

hunc ego, si uestrae res est accommoda turbae, 

regalem ad summi producam principis aulam. 

sit licet ipse Numa grauior, sit denique Minos, 

cedet et insidiis nostri flectetur alumni.'               115 

orantem sequitur clamor cunctaeque profanas 

porrexere manus inuentaque tristia laudant. 

«Era dudoso el movimiento del vulgo (70): la mayor parte declara la guerra a los 

dioses, otra parte defiende los derechos de Dite, y el alboroto es alimentado por esta 

divergencia: como murmura la calma inquieta del profundo piélago, cuando todavía 

persevera habiéndose abatido el viento y la cólera se enfurece y por el vacilante mar 

bravío fluctúan los restos fatigados del viento que se aleja. Luego se levanta de su triste 

asiento la malvada Megera (75), que es la dueña de los gritos dementes, y del profano 

delirio y  de las cóleras que se agitan con furiosas espumas; no bebe sino sangre ilícita o 



27 
 

procurada por la matanza emparentada, la que derramará la espada del padre, la que darán 

los hermanos; ésta aterrorizó el rostro de Hércules y profanó los arcos defensores de la 

tierra (80), ésta dirigió los dardos de la diestra de Atamante, esta se complació entre 

delirios en la casa de Agamenón de los sucesivos asesinatos; siendo ella la promotora de 

las antorchas nupciales que  unieron a Edipo con su madre, a Tiestes con su hija. Ella 

entonces habló tales cosas con horrísonas palabras (85): “ciertamente levantar los 

estandartes, compañeras, contra los dioses pienso que no es lícito y que no se puede; pero 

si nos agrada hacer daño al mundo y extender una muerte común a los pueblos, tengo un 

portento más monstruoso que todas las hidras, más ágil que una tigresa parida, más 

violento que el Austro impetuoso (90), más incierto que las olas refluentes del Euripo, 

Rufino, a quien tomé la primera en mi regazo al salir de su madre. El pequeño a menudo 

se arrastró en este seno y buscó por mi cuello elevado mis mamas con tierno llanto, y mis 

serpientes dieron forma lamiendo a los miembros delicados con sus lenguas bífidas (95). 

Y además siendo yo la que le enseña aprendió los engaños y las artes para dañar, fingir 

lealtad y ocultar los sentimientos amenazantes y adornar el fraude con una sonrisa 

cariñosa, lleno de crueldad e hirviendo por el deseo de lucro (100). No lo saciaría la 

querida tempestad del Tajo con las arenas del Tarteso, ni las charcas doradas del rojizo 

Pactolo; y agotaría todo el Hermo, arderá con mayor sed. ¡Qué instruido en engañar a los 

espíritus y perturbar con el odio a los compañeros unánimes (105)! Si la antigua estirpe 

de los hombres hubiera producido tal ser, Teseo hubiera huido de Piritoo, Pílades 

ofendido hubiera abandonado a Orestes, Pólux hubiera odiado a Cástor. Yo misma en 

verdad confieso que soy vencida y con su rápido ingenio adelanta a la maestra. Y no me 

demoraré más con mi discurso (110): él solo tiene lo que poseemos todos juntos de 

propósitos criminales. Yo, si la proposición es apropiada para vuestra turba, lo llevaré al 

palacio real del supremo príncipe. Aunque sea más poderoso que el mismo Numa, aunque 

sea incluso Minos, cederá y será doblegado por las insidias de nuestro alumno (115). ” El 

clamor sigue a la que habla y todas extienden sus manos criminales y alaban las 

invenciones sombrías. […]» 

3.4.2. Análisis: 

En este pasaje, considerado como un apóstrofe, debido a que es un discurso con 

un mensaje violento19,  interviene la ya mencionada Megera, presentada como un ser 

                                                           
19 Véase Garambois-Vásquez (2007), p. 93 



28 
 

malévolo que siembra la matanza o la discordia entre los miembros de la familia, y 

Claudiano muestra una serie de ejemplos mitológicos: en primer lugar hace alusión, según 

Castillo Bejarano (1993, p. 142, nota 20), al pasaje del mito de Hércules, cuando después 

de haberse casado con Megara éste entra en locura, siendo Juno la causante y con la ayuda 

de Megera, lo cual ocasiona que Hércules mate a su esposa e hijos creyendo que son sus 

enemigos. Después menciona a Atamante, que era un monarca beocio, cuya historia 

mítica cuenta con diferentes versiones, y en este caso se refiere a cuando Atamante 

enloquece y mata a su hijo Learco; la muerte de Learco también tiene varias versiones, y 

en esta ocasión se trata de la versión en la que su padre lo confunde, debido a la locura 

infundida por Hera, con un ciervo20. Asimismo alude a la desgracia en la casa de 

Agamenón, rey de Argos según la Ilíada, el cual pereció a manos de su esposa Clitemestra 

y su amante Egisto, y en algunas versiones Clitemestra también mata a Casandra, su hija; 

más adelante, se une a la situación la venganza de Orestes, hijo de Agamenón y 

Clitemestra, y más adelante precisamente es perseguido por las Erinias, a las cuales se les 

asocia con las Furias, por ser consideradas seres infernales que atormentan con castigos 

infernales21. Asimismo Megera es representada como la que incita al incesto, como es el 

caso del mencionado Edipo22 y su madre, y el caso de Tiestes con su hija23.  

Tras la presentación de los actos impíos de Megera, la Furia procede a hablar, y 

en su discurso sobre su plan para introducir a Rufino en la corte, realiza una serie de 

comparaciones para mostrar las cualidades de su protegido, empleando material 

mitológico en su mayor parte; con esto Claudiano consigue otra vez dotar a Rufino con 

el aspecto de la feritas, propio de la invectiva: menciona a las hidras, la más famosa es la 

hidra de Lerna, a la que Heracles tuvo que hacer frente, se trata de un monstruo devastador 

caracterizado por ser una serpiente de varias cabezas24. Tal como señala Garambois-

Vasquez (2007, p. 84), Claudiano emplea elementos naturales como otro método para 

                                                           
20 Véase Grimal (1981), p. 58-59, p. 311 
21 Véase Grimal (1981), pp. 13-16, p. 170, p. 298 
22 Hijo de Layo y Yocasta, a su padre se le vaticinó que su hijo sería el causante de su muerte y de la 
desgracia de su familia, por lo que decidió abandonarlo; más adelante Edipo se reencontrará con su 
padre, sin saber quién es, y lo matará, ocupando su lugar en el trono y desposándose con su madre. 
Véase Grimal (1981), pp. 146-148.  
23 «Buscando Tiestes la manera de vengarse de su hermano Atreo (cf. Prob., nota 39), el oráculo le 
rebeló que si engendraba un hijo en su hija Pelopia, ése sería su vengador. Así lo hizo Tiestes, 
deliberadamente por su parte, pero sin que Pelopia lo reconociera ni tuviera conciencia alguna del 
incesto. El hijo que nació de esta unión fue Egisto.», Véase Castillo Bejarano Miguel (1993), p. 143, nota 
24. 
24 Véase Grimal (1981), p. 243 



29 
 

demostrar la feritas de Rufino; así, se le califica como más violento que el Austro y más 

incierto que las olas del Euripo25. 

Garambois-Vasquez (2007, p. 210) también señala el aspecto del furor, que es 

cuando el ansia de los tiranos se apodera de ellos y los saca de sí, y Megera en este pasaje 

aparece como la que ha infundido el furor en Rufino, (vv. 96-100), siendo éste consciente; 

la Furia dice que le ha enseñado a engañar, fingir lealtad y, lo más relevante, le ha 

infundido un gran ánimo de lucro, un deseo por obtener un poder absoluto. A 

continuación, ejemplifica lo insaciable que es su discípulo, diciendo que no le saciará la 

tempestad del Tajo, ni las charcas del Pactolo, e incluso llegaría a agotar el Hemo26.  

Lo último que atribuye Megera a Rufino es que es capaz de romper los lazos de 

amistad, o incluso los de la familia, comparándolo así indirectamente con ella misma, y 

para ello expone tres comparaciones con parejas de personajes míticos: Teseo y Piritoo, 

que son dos héroes, y la tradición mítica cuenta que Piritoo quiso probar la valía de Teseo 

robándole el ganado, y cuando Teseo se encontró con él, a uno lo sedujo la belleza del 

otro, y antes de que hubiera combate, Piritoo quiso enmendar el error, y Teseo lo perdonó, 

quedando sellada su amistad por un pacto, y viviendo en adelante numerosas aventuras 

juntos27. El segundo ejemplo es el de Pílades y Orestes, son primos hermanos, educados 

en el mismo lugar, y Pílades es conocido en la tradición por ser gran amigo y consejero 

de Orestes, prestando especial ayuda en el viaje de Orestes a Táuride28. En tercer lugar 

menciona a Castor y Pólux, son los «dioscuros», los hijos de Zeus y Leda, y en una lucha 

contra sus primos, Castor fue asesinado, y Pólux herido, al cual Zeus se quiso llevar al 

cielo, pero éste no quiso aceptar la inmortalidad si su hermano permanecía en los 

infiernos, por lo que Zeus dispuso que cada uno de los dos hermanos permanecieran con 

los dioses en días alternos29. 

                                                           
25 Según Castillo Bejarano (1993), notas 25 y 26, p. 143, el Austro es como se denomina al viento del 
norte y el Euripo es el estrecho que separa Eubea de Beocia, reconocido por sus agitadas olas.  
26 Tal como señala Castillo Bejarano (1993), nota 11 y 12, p. 124, «Los antiguos pensaban que el Tajo 
arrastraba pepitas de oro en sus arenas. De ahí que en la poesía latina aparezca caracterizado 
continuamente como río acuífero […]», «El Hemo (actualmente río Gediz), es el río más largo en la costa 
de Asia Menor después del Meandro […] Afluentes suyos son el Hilo y el Pactolo, rico en oro. ». 
27 Véase Grimal (1981), p. 432 
28 Véase Grimal (1981), p. 429 
29 Véase Grimal (1981), pp. 141-142 



30 
 

En el final de su discurso, Megera efectúa una comparación de Teodosio con Numa y 

con Minos30, que son dos figuras que destacan por sus buenas cualidades, y por establecer 

periodos de justicia y paz, lo cual es precisamente lo contrario de lo que pretende Megera. 

Frente a esta imagen de Teodosio como pacificador y establecedor del orden, Rufino 

adquiere la imagen del sembrador del caos (vv. 112-115)31. Claudiano ha introducido un 

elogio al emperador romano de nuevo en un contexto negativo, por lo que resulta más 

llamativo, así como que el elogio se encuentre al final del discurso, puede interpretarse 

también como una forma de resaltar la comparación.  

Se puede apreciar de nuevo una similitud con el texto de Las Metamorfosis (15. 379-

381), respecto al verso 96: 

nec catulus, partu quem reddidit ursa recenti, 

sed male viva caro est; lambendo mater in artus               380 

fingit et in formam, quantam capit ipse, reducit. 

«Tampoco es un osezno lo que la osa acaba de parir, sino carne apenas viva; con sus 

lamidos la madre modela sus miembros y le da la forma que ella misma tiene.» 

En ambos casos se retrata el moldeamiento de los miembros a través del empleo de la 

lengua de un animal que se retrata como madre, y ambos textos coinciden en los términos 

lambentes y lambendo, y en vez de artus, el autor emplea el término membra. Claudiano 

innova en menor medida respecto al texto, tal vez para establecer un símil entre la madre 

osa y su osezno con Megera como madre de Rufino.  

3.5.In Ruf. I, 140- 179, Diálogo entre Megera y Rufino: 

3.5.1. Texto y traducción: 

'otia te, Rufine, iuuant frustraque iuuentae               140 

consumis florem patriis inglorius aruis? 

heu nescis quid fata tibi, quid sidera donent, 

quid Fortuna paret: toto dominabere mundo 

si parere uelis! artus ne sperne seniles! 

                                                           
30 Según Castillo Bejarano (1993), p. 144, nota 30 y 31: «Numa Pompilio es el segundo rey de Roma. Se 
decía de él que mantuvo la paz durante su largo reinado y que dio origen a la mayor parte de las 
ceremonias de la religión del Estado romano.», y «Minos, el gran rey de Creta, fue tan justo como 
poderoso. Pasa por ser el primero que civilizó a los cretenses, los gobernó con justicia  y bondad y les dio 
excelentes leyes». 
31 Véase Garambois-Vasquez (2007), p. 200 



31 
 

namque mihi magicae uires aeuique futuri               145 

praescius ardor inest; noui quo Thessala cantu 

eripiat lunare iubar, quid signa sagacis 

Aegypti ualeant, qua gens Chaldaea uocatis 

imperet arte deis, nec me latuere fluentes 

arboribus suci funestarumque potestas               150 

herbarum, quidquid letali germine pollens 

Caucasus et Scythicae uernant in crimina 

rupes, quas legit Medea ferox et callida Circe. 

[…] 

dixerat, et niueae (mirum!) coepere columnae 

ditari subitoque trabes lucere metallo. 

inlecebris capitur, nimiumque elatus auaro 

pascitur intuitu. sic rex ad prima tumebat               165 

Maeonius, pulchro cum uerteret omnia tactu; 

sed postquam riguisse dapes fuluamque reuinctos 

in glaciem uidit latices, tum munus acerbum 

sensit et inuiso uotum damnauit in auro. 

ergo animi uictus 'sequimur quocumque uocabis,               170 

seu tu uir seu numen' ait, patriaque relicta 

Eoas Furiae iussu tendebat ad arces, 

instabilesque olim Symplegadas et freta remis 

incluta Thessalicis, celsa qua Bosporos urbe 

splendet et Odrysiis Asiam discriminat oris.               175 

ut longum permensus iter ductusque maligno 

stamine fatorum claram subrepsit in aulam, 

ilicet ambitio nasci, discedere rectum, 

uenum cuncta dari. 

« “¿Te complacen las actividades, Rufino (140), y consumes la flor de la juventud 

en vano sin gloria en los campos patrios? ¡Ay no sabes qué te otorgan los destinos, qué te 

dan los astros, qué dispone la fortuna; si quieres hacerme caso dominarás a todo el mundo! 

¡No desprecies mis miembros de anciana! Pues yo tengo fuerzas mágicas (145) y el fuego 

conocedor del futuro, he sabido con qué canto la Tesalia expulsa el brillo lunar, qué 



32 
 

eficacia tienen los signos del sagaz Egipcio, con qué arte la estirpe Caldea domina a los 

dioses invocados, y no me quedan ocultos los jugos que fluyen de los árboles (150) ni el 

poder de las hierbas funestas, todo lo que el Cáucaso poderosos con sus plantas letales y 

lo que las rocas de Escitia crecen para los crímenes, las que la feroz Medea y la experta 

Circe cogieron. […]” Había hablado, y las níveas columnas (¡asombroso!), comenzaron 

a enriquecerse y de pronto las vigas comenzaron a brillar como metal. Es cautivado por 

las tentaciones, y sumamente cautivado32 se crece con su mirada codiciosa. Así el rey 

meonio (165) al principio se enorgullecía, cuando cambiaba todas las cosas con su tacto 

dichoso; pero después de que vio que las comidas se endurecían y los líquidos 

solidificados en hielo amarillo, entonces sintió el regalo como cruel y condenó su deseo 

por el oro maldito. Así pues vencido en su espíritu dijo: “Te sigo a donde quiera que me 

llames (170), ya seas tú un mortal, ya seas tú una divinidad.” Y tras dejar su patria33 se 

dirigía por orden de la Furia a las ciudadelas orientales, y a las Simplégades34 desde hace 

tiempo vacilantes y a los estrechos ilustres por los remos tesalios, por donde el Bósforo 

reluce con su noble ciudad y separa a Asia de las costas odrisias (175). Cuando tras 

recorrer el largo camino y guiado por un hilo pérfido se introdujo en el ilustre palacio, al 

punto comienza a nacer la ambición, a abandonarse la justicia, a darse en venta todas las 

cosas. […]» 

3.5.2. Análisis: 

Según Garambois-Vasquez (2007, p. 93) en este pasaje se da el apóstrofe, que es 

el elemento que en la invectiva incrementa la violencia; Megera está infundiendo a Rufino 

su deseo de poder, ofreciéndose como guía para que no desperdicie sus malignos 

atributos. De nuevo se da una comparación con elementos míticos, en este caso la Furia 

hace gala de sus atributos mágicos y se compara a sí misma con Medea y Circe (v. 153): 

ambas comparten parentesco, pues la tradición considera a Medea o nieta o hermana de 

Circe, y ambas son consideradas tradicionalmente hechiceras, Medea es famosa por dar 

muerte a sus hijos para vengarse de que Jasón la desterrase; Circe toma protagonismo en 

la Odisea, cuando en un momento del transcurso del viaje de Ulises a Ítaca, transformó a 

                                                           
32 Literalmente: extremadamente elevado. 
33 Literalmente: dejada su patria. 
34 Castillo Bejarano (1993, p. 158, nota 47), explica que se trata de unas rocas «errantes», situadas a la 
entrada del Bósforo que se juntaban para impedir a los barcos entrar en el Mar Negro, las cuales se 
detuvieron cuando la nave Argo pasó entre ellas; de nuevo adquiere el texto un marco temporal con 
cierto tinte mítico.   



33 
 

los hombres de éste en animales, el cual más tarde encuentra el modo de liberarlos del 

encantamiento35. 

A continuación se vuelve a mostrar el furor que Megera infunde en Rufino, y la 

aceptación por parte del tirano de dicho furor, afirmando que la seguirá a donde sea, ante 

la promesa de poder y riqueza (vv. 162-170); la Furia consigue tentarlo transformando 

unas columnas en oro, e introduce como ejemplo la historia del rey Midas, el cual, según 

la tradición mítica, devolvió a Sileno al séquito de Dionisio, pues se había extraviado, y 

éste como recompensa le dijo que le concedería lo que deseara, y Midas pidió que todo 

lo que tocase se convertiría en oro, lo cual se convirtió en un problema a la hora de comer 

y beber, por lo que decidió pedir al dios que le ayudase a deshacerse de aquel don36. La 

mención de esta historia mítica puede considerarse como una especie de predicción 

velada que introduce Claudiano sobre lo que va a sucederle a Rufino, pues, del mismo 

modo en el que Midas se arrepintió de su avaricia y de su deseo por el oro, así el tirano 

se arrepentiría de haber tratado de obtener el poder absoluto y de haber sembrado el caos.  

De nuevo se puede advertir una similitud con el texto de Ovidio (Met. 11. 128-130), 

respecto a los versos 165-169:  

effugere optat opes et quae modo voverat, odit. 

copia nulla famem relevat; sitis arida guttur 

urit, et inviso meritus torquetur ab auro 

«Desea escapar de sus riquezas y detesta lo que poco antes anhelara. Ningún festín 

alivia su hambruna; una sed reseca abrasa su garganta y el oro aborrecido con razón le 

tortura» 

Claudiano ha innovado respecto al texto, empleando el término dapes en vez de copia, 

y emplea la frase fuluamque revinctos in glaciem vidit latices para referirse a la sed reseca; 

no obstante, ambos textos coinciden en los términos auro inviso, y los dos autores han 

colocado dichos términos en disyunción.  

 

 

                                                           
35 Véase Grimal (1981), pp. 336-338, y pp. 107-108 
36 Véase Grimal (1981), p. 356 



34 
 

3.6.In Ruf. I, 249-268, La vileza de Rufino frente a la valentía de Estilicón: 

3.6.1. Texto y traducción: 

quis prodere tanta relatu 

funera, quis caedes possit deflere nefandas?               250 

quid tale inmanes umquam gessisse feruntur 

uel Sinis Isthmiaca pinu uel rupe profunda 

Sciron uel Phalaris tauro uel carcere Sulla? 

o mites Diomedis equi, Busiridis arae 

clementes! iam, Cinna, pius, iam, Spartace, lenis               255 

Rufino conlatus eris! deiecerat omnes 

occultis odiis terror tacitique sepultos 

suspirant gemitus indignarique uerentur. 

at non magnanimi uirtus Stilichonis eodem 

fracta metu; solus medio sed turbine rerum               260 

contra letiferos rictus contraque rapacem 

mouit tela feram, uolucris non praepete cursu 

uectus equi, non Pegaseis adiutus habenis. 

hic cunctis optata quies, hic sola pericli 

turris erat clipeusque trucem proiectus in hostem,               265 

hic profugis sedes aduersaque signa furori, 

seruandis hic castra bonis. hucusque minatus 

haerebat retroque fuga cedebat inerti […] 

« ¿Quién pudiera mostrar con su relato tantas muertes, quién pudiera llorar las 

matanzas impías (250)? ¿Se cuenta acaso que los monstruos alguna vez hayan hecho tal 

cosa ya sea Sinis con el pino ístmico, ya sea Escirón con su elevada roca, ya sea Falaris 

con el toro, ya sea Sila con la cárcel? ¡Oh caballos mansos de Diomedes, altares clementes 

de Busiris! ¡Ya, Cinna, será virtuoso, ya, Espartaco (255), será moderado comparado con 

Rufino! 

El terror había derribado a todos con odios ocultos y suspiran callados con 

gemidos enterrados y temen indignarse. Pero la virtud del magnánimo Estilicón no es 

quebrantada por el mismo miedo; sino que solo en medio del desorden de la situación 

(260), movió las armas contra las fauces mortíferas y contra la fiera voraz, no llevado por 

la rápida carrera de un caballo alado, ni ayudado por las riendas de un Pegaso. Este era la 



35 
 

calma deseada por todos, este era la única defensa del peligro y el escudo dirigido contra 

el enemigo feroz (265), este era el lugar para los desterrados y el estandarte opuesto al 

furor, ese era la fortaleza que debe proteger a los buenos. Hasta aquí amenazante, estaba 

quieto37, y se retiraba hacia atrás en una huida torpe […]» 

3.6.2. Análisis: 

En los vv. 249-255 Claudiano introduce de nuevo una comparación entre Rufino 

y personajes tanto míticos como históricos para demostrar que los crímenes de estos 

malhechores en nada se comparan a las calamidades que haya podido efectuar el tirano. 

En primer lugar menciona a dos personajes pertenecientes a la historia del mítico Teseo38, 

que son dos bandidos a los que tuvo que hacer frente: Sinis y Escirón. Ambos cometían 

matanzas cruentas, el primero se dedicaba a obligar a las personas a doblar pinos, y si 

quien lo hacía no era capaz, éste moría al salir despedido por los aires; el segundo 

Escrirón, obligaba a los caminantes a lavarle los pies, para luego despeñarlos por un 

acantilado para darlos de comer a una tortuga gigante39.  

En cuanto al resto de personajes míticos, Claudiano compara a Rufino con 

Diomedes, se trata de un rey de Tracia que poseía unas yeguas a las que daba de comer 

carne humana, y Hércules tiempo después recibió el encargo de matarlo debido a esta 

cruel práctica, en uno de sus doce trabajos40. Busiris es un mítico rey de Egipto que, 

debido a unas malas cosechas, sacrificaba una vez al año a una persona para aplacar a 

Zeus; más adelante intentó sacrificar a Heracles, pero éste consiguió liberarse de las 

ataduras del altar y matarlo41. En cuanto a los personajes históricos, menciona a Falaris, 

que era un tirano de Agrigento, al cual se le ofreció un toro de bronce, hueco, como 

instrumento de tortura, colocando a las víctimas en el interior y poniendo el toro al fuego. 

También compara a Rufino con Sila, despiadado dictador que protagonizó numerosos 

encarcelamientos; otro que se compara es Cinna, reconocido históricamente por su 

                                                           
37 Entiéndase Rufino. 
38 Hijo de Egeo y Etra, cuando se hizo adulto y pudo levantar la piedra bajo la que su padre había 
colocado una espada y unas sandalias, se dirigió a Atenas a conocer a su padre, que estaba casado con 
Medea, y en el trayecto fue donde se encontró con los bandidos. Tras este reencuentro realizó 
numerosos actos heroicos. Véase Apolodoro (1985), pp. 189-201, Grimal (1981), pp. 505-510. 
39 Véase Apolodoro (1985), pp. 198, 199.  
40 Véase Grimal (1981), p. 138 
41 Véase Grimal (1981), p. 74-75 



36 
 

crueldad. El último nombrado de esta clase es Espartaco, esclavo tracio que fue el que 

dirigió la guerra de los esclavos en el 73-71 a.C. 42.  

Hasta el verso 255 se puede ver, como se ha dicho, la caracterización de Rufino, 

colocándolo Claudiano por encima de todos los posibles casos de crueldad; a partir del 

verso 256 hay de nuevo una comparación, pero esta vez para ensalzar a Estilicón, y de 

una forma no tan explícita, pues Claudiano señala que Estilicón no se ha sentido 

aterrorizado por tales crímenes del tirano, sino que se enfrenta a él, y lo compara 

indirectamente con Belerofonte, el cual pudo acabar con la quimera montado sobre 

Pegaso, un caballo alado que había encontrado bebiendo en la fuente de Pirene, que es la 

criatura que Claudiano menciona para establecer su comparación43.  

En este pasaje podemos ver de nuevo el aspecto de la feritas cuando Claudiano dice 

« solus medio sed turbine rerum contra letíferos rictus contraque rapacem mouit tela 

feram », está aludiendo directamente a Rufino como un ser feroz, y ante esta ferocidad, 

Estilicón se mantiene firme, por lo que logra transmitir a la vez una crítica a Rufino y un 

elogio al regente; esto también logra plasmarlo en el verso 266 con la mención del 

furor, diciendo que Estilicón es quien le hace frente, Claudiano lo expone como la única 

defensa ante esta cualidad que invade a Rufino.  

3.7.In Ruf. I, 273-296, Elogio a Estilicón: 

3.7.1. Texto y traducción: 

qua dignum te laude feram, qui paene ruenti 

lapsuroque tuos umeros obieceris orbi? 

te nobis, trepidae sidus ceu dulce carinae,               275 

ostendere dei, geminis quae lassa procellis 

tunditur et uicto trahitur iam caeca magistro. 

Inachius rubro perhibetur in aequore Perseus. 

Neptuni domuisse pecus, sed tutior alis: 

te non pinna uehit; rigida cum Gorgone Perseus:               280 

tu non uipereo defensus crine Medusae; 

illum uilis amor suspensae uirginis egit: 

te Romana salus. taceat superata uetustas, 

                                                           
42 Véase Castillo Bejarano (1993), p. 153, nota 67, 68, 71, 72.  
43 Véase Grimal (1981), pp. 69-70.  



37 
 

Herculeos conferre tuis iam desinat actus. 

una Cleonaeum pascebat silua leonem;               285 

Arcadiae saltum uastabat dentibus unum 

saeuus aper, tuque, o compressa matre rebellis, 

non ultra Libyae fines, Antaee, nocebas 

solaque fulmineo resonabat Creta iuuenco 

Lernaeamque uirens obsederat hydra paludem.               290 

hoc monstrum non una palus, non una tremebat 

insula, sed Latia quidquid dicione subactum 

diuidit a primis Gangen horrebat Hiberis. 

hoc neque Geryones triplex nec turbidus Orci 

ianitor aequabit nec si concurrat in unum               295 

uis hydrae Scyllaeque fames et flamma Chimaerae. 

« ¿Con qué alabanza digna de ti te ensalzaré44, que ofreciste tus hombros al orbe 

casi ruinoso y que se iba a derrumbar? Los dioses te mostraron a nosotros como una dulce 

estrella a una nave temblorosa (275), que es golpeada fatigada por una doble tormenta y 

vencido el comandante es arrastrada ya indecisa. Se cuenta que Perseo hijo de Ínaco, en 

el mar Rojo subyugó al animal de Neptuno, pero más protegido por las alas: a ti no te 

llevaron unas alas; Perseo con la rígida Gorgona (280): tú no estabas defendido por la 

cabellera de serpientes de Medusa; el simple amor de una muchacha encadenada lo llevó 

a aquél: a ti la salvación de Roma. Que calle la antigüedad vencida, ya deje de comparar 

los actos de Hércules con los tuyos. Una selva alimentaba al león de Cleona (285); un 

solo jabalí cruel devastaba con sus colmillos un bosque de Arcadia, y tú, oh rebelde, tras 

estrechar a tu madre, no fuera de los límites de Libia, Anteo, causando daño, y solo Creta 

resonaba con el toro resplandeciente y la Hidra no solo una laguna (290), no solo una isla 

la temía, sino que aterrorizaba todo lo sometido al poder del Lacio que divide al Ganges 

de los primeros íberos.  A él ni el triple Gerión ni el portero amenazador del Orco le 

igualarían y ni si se juntara en uno (295) la fuerza de la Hidra y el hambre de Escila45 y 

las llamas de la Quimera.» 

                                                           
44 Literalmente: Con qué alabanza te ensalzaré a ti digno […] 
45 Se trata de un monstruo marino, con cuerpo de mujer en la parte superior, y su parte inferior se 
encuentra constituida por seis feroces perros. Su muerte suele atribuírsele a Hércules, cuando está 
llevando las vacas de Gerión, el monstruo devoró algunos de los bueyes, y el héroe le dio muerte. Véase 
Grimal (1981), pp. 172-173. 



38 
 

3.7.2. Análisis: 

En este pasaje Claudiano caracteriza a Estilicón como el enviado por los dioses 

para la salvación del imperio, por lo que en los vv. 275-276: «te nobis, trepidae sidus ceu 

dulce carinae, ostendere dei […]», le aporta el autor un tinte divino.  A continuación el 

autor lo compara con dos héroes muy conocidos por la tradición: en primer lugar lo 

equipara a Perseo, haciendo las gestas del héroe mítico menos valiosas por el hecho de 

que él ha contado con la ayuda de elementos como las sandalias aladas de las ninfas o la 

cabeza de Medusa, alegando que Estilicón lo ha hecho frente a Rufino sin este tipo de 

ventajas, por lo que posee más mérito. También Claudiano compara el amor de Perseo 

por Andrómeda con el amor de Estilicón por Roma46, pero el alejandrino infravalora el 

amor del héroe mítico por una sola muchacha, mientras que Estilicón pretende salvar toda 

Roma.  

En segundo lugar lo compara con Hércules (vv. 283-296), empleando el mismo 

argumento que con el héroe anterior, Claudiano alega que las gestas del héroe son menos 

complicadas que las del Estilicón, dejándolo en segundo lugar, y lo hace mencionando  la 

simpleza de algunos de sus trabajos: el león de Nemea, el jabalí de Erimanto, el toro de 

Creta y la Hidra de Lerna47; también menciona a seres con los que Hércules se tiene que 

enfrentar en el transcurso de los diferentes trabajos, como Anteo, Gerión o Cerbero48, 

aunque el último también es lo que se le pide en uno de sus trabajos a Hércules.  

                                                           
46 A Perseo Polidectes, que quería yacer con su madre Dánae, le ordenó traer la cabeza de la Gorgona, y 
para esta empresa le pidió a las ninfas que le prestasen unas sandalias aladas, un caso de Hades, y un 
saco llamado kíbisis; logró cortar la cabeza de Medusa, la única Gorgona mortal, y de vuelta a su patria, 
cruzó por Etiopía, donde vio a Andrómeda, hija del rey de esa región, expuesta para ofrecerla a un 
monstruo marino, de la cual se enamoró y logró rescatar. Véase Biblioteca, libro II, capítulo 4, párrafos 
1-3. Traducción en Apolodoro (1985), pp. 93-95.  
47 El león de Nemea, primer trabajo, era un animal que no podía ser herido, hijo de Tifón, al que al final 
consiguió matar mediante el estrangulamiento. La Hidra de Lerna, segundo trabajo, que era un ser 
temible que arrasaba la región, tenía nueve cabezas, de las cuales solo una era inmortal, y Hércules la 
consiguió vencer con la ayuda de Yolao, quemando los cuellos de las cabezas inmortales y cortando la 
cabeza mortal. El jabalí de Erimanto, cuarto trabajo, el cual fue vencido por Hércules debido a que lo 
estuvo persiguiendo hasta el agotamiento, y entonces pudo atraparlo. El toro de Creta, séptimo trabajo, 
el cual entregó vivo a Euristeo. Véase Biblioteca, libro II, capítulo 5, párrafos 1-7. Traduccion en 
Apolodoro (1985), pp. 104-109 
48 Anteo era hijo de Posidón, y mataba a los extranjeros obligándolos a luchar, al cual Hércules hizo 
frente mientras iba a buscar las manzanas del jardín de las Hespérides, y lo venció manteniéndolo en el 
aire para que no tocase el suelo, pues aquello le aportaba una gran vigorosidad. Gerión era un ser con el 
cuerpo de tres hombres fundidos en el vientre, y se le encargó a Hércules como décimo trabajo traer sus 
vacas. Cerbero es el animal que custodia el Hades, tiene tres cabezas de perro, cola de dragón, y en la 
espalda cabezas de toda clase de serpientes. Véase Biblioteca, libro II, capítulo 5, párrafos 10-12, 
traducción en Apolodoro (1985), pp. 113-119 



39 
 

Por último, Claudiano efectúa un elogio final, presenta a Estilicón como insuperable, 

pues afirma que ninguna criatura se le iguala, aun con los atributos de la hidra, Escila, y 

la quimera, unidos en una sola criatura. También podría interpretarse aquí una 

comparación indirectamente de Claudiano respecto a Rufino con los seres míticos que se 

han mencionado, de modo que Estilicón sería un héroe, de mayor rango que Hércules o 

Perseo, y su gesta sería la de vencer a Rufino, el cual equivaldría a la conjunción de todas 

las criaturas extraordinarias y fieras que Claudiano ha representado.  

El autor alejandrino pudo haberse basado, para redactar este pasaje, en los versos de 

la Tebaida (6. 893-896): 

sustulit. Herculeis pressum sic fama lacertis 

terrigenam sudasse Libyn, cum fraude reperta 

raptus in excelsum, nec iam spes ulla cadendi,                895 

nec licet extrema matrem contingere planta. 

« […] Según la tradición oprimido el hijo libio de de la tierra que sudaba en los 

brazos de Hércules, cogido en lo alto una vez descubierto el engaño, y no había 

esperanza ya de caerse, no podía tocar a su madre con la extrema planta del pie. » 

La innovación queda a la vista respecto al texto tradicional, pues solo coinciden los 

términos Libya y matrem.  

3.8.In Ruf.I, 332-353, Plegaria de Estilicón a Marte: 

3.8.1. Texto y traducción: 

quos tamen inpauidus contra spumantis ad Hebri 

tendis aquas, sic ante tubas aciemque precatus: 

'Mauors. nubifero seu tu procumbis in Haemo 

seu te cana gelu Rhodope seu remige Medo               335 

sollicitatus Athos seu caligantia nigris 

ilicibus Pangaea tenent, accingere mecum 

et Thracas defende tuos. si laetior adsit 

gloria, uestita spoliis donabere quercu.' 

audiit illa pater scopulisque niualibus Haemi               340 

surgit et hortatur celeres clamore ministros: 

'fer galeam, Bellona, mihi nexusque rotarum 



40 
 

tende, Pauor. frenet rapidos Formido iugales. 

festinas urgete manus. meus ecce paratur 

ad bellum Stilicho. qui me de more tropaeis               345 

ditat et hostiles suspendit in arbore cristas. 

communes semper litui, communia nobis 

signa canunt iunctoque sequor tentoria curru.' 

sic fatus campo insiluit lateque fugatas 

hinc Stilicho turmas, illinc Gradiuus agebant               350 

et clipeis et mole pares: stat cassis utrique 

sidereis hirsuta iubis loricaque cursu 

aestuat et largo satiatur uulnere cornus. 

«Contra los que sin embargo tú intrépido luchas hacia las aguas del espumeante 

Hebro49, así suplicando antes de las trompetas y la batalla: “Marte, ya si tú te echas en el 

Hemo rodeado de nubes, ya si te retiene el Ródope con blanco hielo, ya  si el Atos 

removido por el remero medo (335), ya el Pangeo oscuro por los negros robles, disponte 

conmigo y defiende a tus tracios. Si la gloria se presenta muy placentera, te ofreceré una 

encina adornada con despojos.” Oye aquellas cosas el padre y se levanta de los nevados 

escollos del Hemo (340) y anima con griterío a sus rápidos sirvientes: “Belona, trae mi 

casco, y tú Pavor prepara los encadenamientos de las ruedas. Miedo, pon freno a los 

rápidos caballos. Apremiad vuestras manos presurosas. Aquí se dispone para la guerra mi 

querido Estilicón, quien me enriquece con trofeos según su costumbre (345) y cuelga en 

un árbol los penachos enemigos. Las trompetas de guerra suenan comunes para todos, las 

señales son comunes para nosotros y sigo su tienda con mi carro uncido.”  Así tras hablar 

saltó a la llanura y llevaban a los batallones puestos en fuga en una gran extensión aquí 

Estilicón, allí Gradivo50 (350) e iguales en los escudos y en corpulencias: el yelmo de uno 

y otro se levanta erizado con resplandecientes crestas y la coraza en la carrera se agita y 

la jabalina se sacia con una gran herida. » 

3.8.2. Análisis: 

En este pasaje se da una súplica de Estilicón al dios Marte, dios de la guerra, 

pidiéndole que su gesta contra Rufino le sea propicia, y Marte accede a intervenir a su 

                                                           
49 Se refiere a los hunos, Véase Claudiano (1993), pp. 157-158  
50 Según Castillo Bejarano (1993), p. 127, nota 22:«Apelativo de Marte, relacionado por los gramáticos 
latinos con el verbo gradior («marchar»), como si fuera «el que marcha» al combate.» 



41 
 

favor, ordenando a sus siervos Pavor y Miedo que preparen los instrumentos para la 

batalla, así como a Belona, que se considera, según la tradición, o la esposa de Marte o la 

criatura que conduce su carro, de aspecto similar a las Furias51.Es relevante lo que 

Claudiano dice en el verso 340: « audiit illa pater […]», pues esta calificación podría dar 

a entender que Claudiano está mostrando a Marte como padre de Estilicón, estableciendo 

una posible comparación velada entre el regente y Rómulo y Remo, pues según la 

tradición son los gemelos hijos de Marte; de este modo, dentro de esta invectiva, vemos 

algunos discretos elogios hacia Estilicón, todos ellos con la forma, mayormente, de 

comparación respecto a la tradición mítica52. No obstante, tras la respuesta de Marte a la 

súplica de su protegido, Claudiano efectúa un escenario en el que ambos combaten juntos 

(vv. 349-353), y los hace semejantes en apariencia, por lo que aquí se advierte un elogio 

explícito, en el que no se deduce que Estilicón sea el hijo de Marte, sino su igual, por lo 

que de nuevo adquiere un tinte divino. 

3.9.In Ruf. I, 354-367, Diálogo entre Megera y Justicia I: 

3.9.1. Texto y traducción: 

acrior interea uoto multisque Megaera 

luxuriata malis maestam deprendit in arce               355 

Iustitiam diroque prior sic ore lacessit: 

'en tibi prisca quies renouataque saecula rursus, 

ut rebare, uigent! en nostra potentia cessit 

nec locus est usquam Furiis! huc lumina flecte. 

aspice barbaricis iaceant quot moenia flammis,               360 

quas mihi Rufinus strages quantumque cruoris 

praebeat et quantis epulentur caedibus hydri. 

linque homines sortemque meam, pete sidera, notis 

autumni te redde plagis, qua uergit in Austrum 

Signifer: aestiuo sedes uicina Leoni               365 

iam pridem gelidaeque uacant confinia Librae. 

atque utinam per magna sequi conuexa liceret!' 

                                                           
51 Véase Grimal (1981), p. 70 
52 Véase Grimal (1981), pp. 334-335. 



42 
 

«Entre tanto Megera más impetuosa por su deseo y alegre por los muchos males 

descubre a la triste Justicia en su palacio (355) y así en primer lugar con funesto discurso 

la irrita: “En ti crecen la antigua paz y los siglos restaurados de nuevo, ¡según pensabas! 

¡Aquí cedió nuestro poder y no hay lugar en ninguna parte para las Furias! Dirige los ojos 

aquí. Mira cuantas murallas están caídas por las llamas de los bárbaros (360), qué 

matanzas y cuánto de sangre ofrece Rufino para mí y con cuántas muertes se alimentan 

mis serpientes. Deja a los hombres y mi suerte, dirígete a las estrellas, vuélvete a las 

regiones conocidas del otoño, por donde el Zodiaco se inclina al sur: ya hace tiempo el 

lugar vecino (365) del León estival y los límites de la gélida Libra están vacíos53. ¡Y ojalá 

pudiera seguirte por la gran bóveda celeste!”» 

3.9.2. Análisis: 

Para finalizar el libro I, Claudiano termina del mismo modo que ha empezado, 

situando un diálogo en un marco mitológico, aunque en al principio sea un diálogo entre 

las Furias, y en último lugar sea un diálogo entre una sola Furia y la figura de la Justicia, 

diosa romana que personifica a la justicia, la cual, debido a la decadente situación de la 

humanidad, huyó de la Tierra y se refugió en el cielo, pasando a ser la constelación de la 

virgen54. La Furia está mostrando a la Justicia la victoria del caos sobre el orden, y le está 

diciendo que, ante su triunfo, debería ocupar de nuevo el lugar que le corresponde en el 

firmamento.  

Cuando Megera dice: «en tibi prisca quies renouataque saecula rursus ut rebare, 

uigent!» (vv. 357-358) se está refiriendo a que en la Justicia se encuentran los valores de 

la edad de Oro, pero no a la que se ha mencionado al principio del libro, que simbolizaba 

la victoria de Estilicón contra Rufino, sino a la primaria época mítica en la que todo se 

encontraba en armonía, y la Justicia dominaba el mundo, sin que hubiera conflicto. No 

obstante, podemos ver la asociación de Claudiano de la edad de Oro mítica y la edad de 

Oro en la que Estilicón se encuentra vencedor, tanto en la mención del principio, por 

Alecto, como en la del final, como dos situaciones idílicas en las que reina el orden y la 

paz. En los vv. 360-367 Claudiano sigue estableciendo un paralelismo entre las míticas 

edades del hombre, cuando Megera le dice a la Justicia que retorne al bóveda celeste, 

debido a que esto fue lo que la diosa hizo cuando en la edad de Hierro se encontraba el 

                                                           
53 Según Castillo Bejarano (1993), p. 160, nota 104: se trata del lugar que ocupa la constelación de la 
justicia, que es la de Virgo, entre la constelación zodiacal del León y la de Libra. 
54 Véase Grimal (1981), p. 300 



43 
 

mundo en completa corrupción,  de este modo la Furia está plasmando una situación 

actual en la que Rufino ha sumido al imperio en la edad de Hierro, y prevalece la muerte 

y la corrupción sobre la Justicia55.  

En este pasaje también se advierte la feritas y la animalidad, tanto en Rufino como en 

Megera, puesto que la furia dice que Rufino comete numerosas matanzas, que las murallas 

han caído a causa de los bárbaros, con los cuales está aliado Rufino y aportan mayor 

simbolismo de animalidad, y que sus serpientes se alimentan con dichas muertes56 (vv. 

360-362); todo esto hace que la historia se encuentre, desde el principio hasta el final, 

insertada un marco truculento, primero en el Hades y por último en una situación de 

decadencia de la sociedad romana, lo cual, tal como se ha mencionado antes, es propio 

del género de la invectiva.  

Bruére (1964, p. 230) señala que pueden percibirse ecos del texto de la Farsalia, como 

en el caso de los versos 636-355, que coinciden con los versos del texto de Lucano (1.53-

59): 

sed neque in Arctoo sedem tibi legeris orbe 

nec polus auersi calidus qua uergitur Austri, 

unde tuam uideas obliquo sidere Romam. 

« Pero no elijas tu morada en la región ártica, ni por donde se inclina el polo cálido 

del austro que sopla enfrente, desde donde verías a tu Roma de través. » 

En este caso Claudiano ha innovado respecto al texto casi por completo, aunque se 

aprecia la similitud, pues se ambos casos se trata de una petición sobre dónde establecerse, 

y en ambos textos coincide el término Austrum. 

3.10. In Ruf. I, 368-387, Diálogo entre Megera y Justicia II: 

3.10.1. Texto y traducción: 

diua refert: 'non ulterius bacchabere demens. 

iam poenas tuus iste dabit, iam debitus ultor 

inminet, et terras qui nunc ipsumque fatigat               370 

aethera nec uili moriens condetur harena. 

iamque aderit laeto promissus Honorius aeuo 

                                                           
55 Véase Ovidio (2010), pp. 70-71 
56 Véase Garambois-Vásquez (2007), p. 262. 



44 
 

nec forti genitore minor nec fratre corusco, 

qui subiget Medos, qui cuspide proteret Indos. 

sub iuga uenturi reges; calcabitur asper               375 

Phasis equo pontemque pati cogetur Araxes, 

tuque simul grauibus ferri religata catenis 

expellere die debellatasque draconum 

tonsa comas imo barathri claudere recessu. 

tum tellus communis erit, tum limite nullo               380 

discernetur ager; nec uomere sulcus obunco 

findetur: subitis messor gaudebit aristis. 

rorabunt querceta fauis; stagnantia passim 

uina fluent oleumque lacus; nec murice tinctis 

uelleribus quaeretur honos, sed sponte rubebunt               385 

attonito pastore greges pontumque per omnem 

ridebunt uirides gemmis nascentibus algae.' 

«La diosa responde: “no te encolerizarás por mucho más tiempo57. Ya este tuyo 

protegido pagará los castigos, ya el vengador debido está próximo, y quien ahora 

atormenta (370) a la tierra y al mismo cielo y tras morir no será cubierto por la vulgar 

arena. Y ya vendrá Honorio prometido a nuestra dichosa época y no inferior que su fuerte 

padre ni que su brillante hermano, que someterá a los medos, que aniquilará a los indos 

con su lanza. Los reyes venideros estarán bajo su yugo; hollará el escarpado Fasis (375) 

con su caballo y será obligado el Araxes para soportar un puente, y tú al mismo tiempo 

atada con cadenas pesadas de hierro, serás expulsada del día y serán cortados tus cabellos 

de serpientes tras ser vencidos, incluso la tierra será común, entonces el campo no será 

abierto por una reja encorvada (380): el segador se alegrará con las espigas imprevistas. 

Rociarán las encinas con los panales: por todas partes fluirán los vinos estancados y lagos 

de aceite; y no se buscará el honor con vellones teñidos con púrpura, sino que 

espontáneamente enrojecerán (385), estando atónito el pastor, los rebaños, y por todo el 

mar reirán las algas verdes con nacientes piedras preciosas.”» 

 

                                                           
57 Literalmente: no más lejos te encolerizarás demente. 



45 
 

3.10.2. Análisis: 

Como se ha indicado anteriormente, Claudiano termina el libro I con un diálogo 

entre Megera y Justicia, encuadrando la obra entera en un escenario mítico; en este último 

pasaje podemos ver la respuesta de la diosa a la petición de la Furia de que abandone la 

tierra, ante la devastación que ha sembrado su discípulo, Rufino.  

Claudiano transmite a través de Justicia una especie de profecía, que le augura la 

derrota a Rufino gracias a Honorio, por lo que muestra un elogio del emperador, así como 

de su hermano y de su padre. Por otra parte, cuando dice que va a cortarle las serpientes 

que tiene por cabello, podría interpretarse como un acto simbólico de que la situación de 

animalidad y corrupción va a cesar, dado que la propia Furia representa el mal, cuando 

Honorio le corta el pelo y mata a la serpientes, podría considerarse como una metáfora 

del triunfo del bien sobre el mal. 

Los versos 383-384 son de gran relevancia: «rorabunt querceta favis; stagnantia 

passim uina fluent oleumque lacus » pues se asemejan los de un pasaje de Las 

Metamorfosis de Ovidio (vv. 1. 111-112):  

 flumina iam lactis, iam flumina nectaris ibant, flauaque de uiridi stillabant ilice mella  

«Ya corrían ríos de leche, ya ríos de néctar, y amarilla miel goteaba de la verde 

encina.» 

Aunque en este caso Claudiano innova, dice que por los ríos corre aceite, y no leche, 

el resto de los versos coinciden, por lo que la diosa Justicia muestra un pasaje que 

corresponde a la descripción de la situación del mundo cuando se encontraba en la edad 

de Oro, que es la que Honorio va a devolver una vez establezca de nuevo el orden.  

 

 

 

 

 

 

 



46 
 

4. CONCLUSIÓN: 

Como conclusíon, tal como se ha podido observar a lo largo del análisis de los 

diferentes párrafos del libro I de In Rufinum, la presencia de la mitología es destacable, 

así como el empleo por Claudiano de dichos elementos míticos para establecer 

comparaciones respecto a las figuras históricas de Estilicón y Rufino, y de este modo 

transmitir una propaganda positiva y negativa respectivamente. Así pues, el uso de las 

comparaciones es uno de los aspectos que demuestran que el autor alejandrino conoce el 

esquema del género de la invectiva y ha logrado integrarlo en su obra, y que también, 

aunque de forma más concisa, ha introducido dentro de este género elementos de elogio, 

por lo que, como se indicaba al principio, ha conseguido que su obra, a través de la 

invectiva, adquiera carácter de panegírico.   

Asimismo, dicho contenido mitológico concede al poeta los recursos para 

introducir al púbico en su mundo, aparte de la importante transmisión de cultura que ello 

supone. Esto resulta de gran relevancia debido al momento histórico en el que Claudiano 

se encuentra, pues se trata de una época donde el paganismo se encuentra en decadencia. 

Es importante destacar que el empleo de figuras mitológicas en la invectiva ayuda a 

transmitir un mensaje más profundo al público, aunque los recursos míticos en las 

invectivas sean limitados debido a su intención histórica58.  

 Por último, ha quedado reflejado el amplio conocimiento de Claudiano respecto a 

las obras de los autores clásicos, y cómo en la gran mayoría de casos, el autor innova 

respecto a los textos originales, conservado unos pocos términos idénticos que permiten 

al lector identificar la cultura del alejandrino, así como nos sirven de nexo entre las ideas 

que éste pretende transmitir a su púbico con las que los antiguos textos transmiten.  

 

 

 

 

 

                                                           
58 Véase Garambois-Vásquez (2007), pp. 249-250 



47 
 

5. BIBLIOGRAFÍA:  

Traducciones, ediciones y comentarios: 

APOLODORO (1985), Biblioteca, (introducción de Javier Arce y traducción y notas de 

Margarita Rodríguez de Sepúlveda), Madrid 

CLAUDIANO (1993), Poemas I, (introducción, traducción y notas por Miguel Castillo 

Bejarano), Madrid 

CLAUDIANO (1990), Claudian I, (traducción por Maurice Platnauer, editado por G. P. 

Goold), 1990 (=1922), Cambridge 

ESTACIO (1888), Tebaida, (traducción por Juan de Arjona), Madrid 

LEVY, H. L. (1971), Claudian´s in Rufinum: an exegetical commentary, Cleveland 

LUCANO (1989), Farsalia, (Traducción de Dulce Estefanía), Madrid 

OVIDIO (2010), Metamorfosis, (Introducción y notas de Antonio Ramírez de Verger y 

Traducción de Antonio Ramírez de Verger y de Fernando Navarro Antolín), 2010 

(=1995), Madrid 

OVIDIO (2002), Metamorfosis, volumen I, (traducción y revisión por Antonio Ruiz de 

Elvira), 2002 (=1964), Madrid 

VIRGILIO, (2009), Eneida (traducción de Aurelio Espinosa Pólit), 2009 (=1990), Madrid 

Estudios: 

BRUÉRE, RICHARD T. (1964), “Lucan and Claudian: The invectives”, en Classical 

Philology, vol. 59, 4, pp. 223-256 

CAMERON, ALAN (1970), Claudian, Poetry and propaganda at the court of Honorius, 

Oxford 

CASTILLO BEJARANO, MIGUEL (1993) “introducción y notas” en Claudiano, Poemas I, 

Madrid, pp. 7-104 

GARAMBOIS- VASQUEZ, FLORENCE (2007), Les invectives de Claudien: une poétique de 

la violence, Bruxelles 

LEVY, H. L. (1946), “Claudian´s In Rufinum and Rhetorical ψόγος”, Transactions of the 

American Philological Association, 77, pp. 57-65 



48 
 

LEVY. H.L. (1958) “Themes of encomium and invective in Claudian”, Transactions of 

the American Philological Association, 89, pp. 334-347 

MAZZOLI, GIANCARLO (2011), “Presenze di Seneca nell´ «in Rufinum» di Claudiano”, 

en Il calamo della memoria, IV, pp. 1-17 

GRIMAL, PIERRE (1981), Diccionario de Mitología Griega y Romana, (Traducción de 

Francisco Payarols), Barcelona, 1981 (=1951) 

SÁNCHEZ-OSTIZ, ÁLVARO (2013), “Argumentos declamatorios y autonomía poética en la 

primera invectiva In Rufinum de Claudiano” en Cuadernos de Filología Clásica, Estudios 

Latinos, 33, nº 1, pp. 57-72 

 


