(1]]]
ann

it
1542

Universidad
Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

Sobre la cuestion por la compatibilidad entre libertad
y determinismo. D. Hume, I. Kant y D. Dennett.

Autor

Gabriel Ayuda Laguna

Director

Luis Arenas Llopis

Facultad de Filosofia y Letras
2016

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Resumen

En el presente escrito vamos a abordar las nociones de libertad y determinismo
desde la perspectiva compatibilista. Una perspectiva que intenta unir ambas nociones
como dos aspectos que no se contradicen, sino que se complementan en el ser humano.
Para ello, nos introduciremos en el pensamiento de tres autores que han planteado la
cuestion desde su perspectiva teorica de la realidad. Estos tres pensadores son David
Hume, Immanuel Kant y Daniel Dennett. Como veremos, Hume nos cuestiona si
nuestra concepcion de la necesidad de que a toda causa le siga un efecto es real, o
simplemente es un artificio mental que vinculamos a la realidad factica; a partir de este
punto, la libertad y el determinismo se posicionan, para Hume, como dos aspectos de
una realidad intrinsecamente humana. Kant refuerza esta hipdtesis de Hume, sin
embargo, afiadird un factor determinante en nuestra constitucion como seres humanos, y
es que nuestra libertad radica en nuestra capacidad racional para autodeterminarnos a
una moralidad que rija nuestra accién en el mundo. Por Gltimo, con Dennett veremos
como estas dos perspectivas adquieren un matiz mas evolucionista, donde el ser humano
no solo decide que seguir, sino que es libre, por su evoluciobn como especie, de
transformarse, de determinar sus posibilidades. Para ello, como veremos, la consciencia
juega un papel crucial en la accion, puesto que cuanto mas conscientes somos de

nuestras posibilidades ante una situacion, mas libres somos para actuar.

Palabras Clave: Accion, auto-determinacion, causalidad, determinacion, evitabilidad,

inevitabilidad, libertad, oportunidad, posibilidad, responsabilidad, voluntad.



INDICE

INTRODUCCION ......viiitiiieeeieeee ettt 4

HUME. LA LIBERTAD Y LA DETERMINACION NECESARIA .......c.ccoovirerra. 6

KANT. CONCEPCION SOBRE UNA LIBERTAD DE LA AUTODETERMINACION .15

DENNETT. LA LIBERTAD COMO OPORTUNIDAD .......cccoooiiiiiiiiiieiiiniieeenn 24
CONCLUSION ..ottt 34
BIBLIOGRAFIA ..ottt 35

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




I
INTRODUCCION

La libertad es como el aire que respiramos, y esta presente en casi
todos nuestros proyectos, pero no sélo no es eterna, sino que es fruto

de la evolucion, y sigue evolucionando. (Dennett, 2004, p. 25)

Cuando abordamos la cuestion de la libertad es natural que se la relacione con el
determinismo, no como su homdlogo, sino como ese elemento opuesto que establece la
frontera entre lo que es y lo que no es. A lo largo de este escrito no debemos olvidar en
ningdn momento que ambas se relacionan, se interpelan la una a la otra como si
estuvieran en constante dialogo, buscando una definicion de lo que cada una es para lo
propiamente humano. Las preguntas que de manera automatica le surgen a la mente
cuando mencionamos nociones como la de “libertad” y la de “determinismo” son
¢como nos afectan en nuestro dia a dia? ¢Existen realmente o son solo filtros que tiene
la mente para explicar nuestra manera de concebir el mundo? Explicaciones se han dado
muchas de la nocion de “libertad”, asi como de la nocion de “determinismo”, desde
pensamientos libertaristas que creen que somos completamente libres y que esta en
nuestra mano la eleccién constante de nuestra vida; hasta la mas opuesta, como es la
determinista mas rigida que sostiene que no hay espacio para la eleccion, sino que todos
nuestros actos, pensamientos y sucesos que nos ocurren en nuestra vida se dan a partir
de unos condicionantes que establecen el estado de cosas.

Lo que esta claro es que a pesar de las distintas concepciones, creamos en una
concepcidn u en otra, ambas configuran una vision de la existencia humana, del mundo
y de la accion humana. En este trabajo nos vamos a centrar en una perspectiva mas
moderada, una perspectiva que intenta unir libertad y determinismo, no, como algo
contrario, sino como dos aspectos de la misma moneda. La pretension de este trabajo es
abrirnos, mediante esta perspectiva, a una mirada que excede a los contrarios para, de
alguna manera, dar una vision diferente de nuestra situacion, de nuestra realidad como
individuos humanos que actuamos en un mundo que nos afecta y que afectamos. La

corriente a la que me refiero es la compatibilista. Esta perspectiva contempla una

4



relacién muy estrecha entre determinismo y libertad como partes fundamentales de las
relaciones humanas, y de la compresion de la realidad del individuo, tanto dentro de su
particularidad, como en su relacion con el colectivo y con el mundo.

Nos enfocaremos en las perspectivas de tres pensadores que conciben la libertad
ligada al determinismo. Estos pensadores son David Hume, Immanuel Kant y Daniel
Dennett. Para estos tres pensadores estd implicita la premisa de que estamos
determinados, debido a que el primer condicionante de nuestra determinacion es la
naturaleza, sin embargo, como veremos, esta determinacion es asumida y salvaguardada
mediante otros factores que nos liberan, o nos hacen creer que nos hemos liberado de
ella. En el caso de Kant, es la razon que se auto-determina a si misma eligiendo seguir
su propia ley. En el caso de Hume, el factor “liberador” no queda muy claro, puesto que
Hume, como veremos, deja la cuestion abierta e introduce otros elementos como la
responsabilidad y la necesidad, no obstante, podriamos resumirlo en que tenemos la
creencia de que como parece que elegimos nuestras acciones, entonces nos creemos
libres. En el caso de Dennett, es la consciencia de las posibilidades de un individuo
frente a su medio; por lo tanto, como vamos a ver, la libertad juega en un terreno
determinista, donde parece mas bien otro tipo de determinacion que busca superar,
neutralizar o cambiar los condicionantes iniciales de toda persona mediante la eleccion
de una nueva determinacién que nos abre la puerta a la posibilidad dentro de un

contexto personal y social.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




I
HUME. LA LIBERTAD Y LA DETERMINACION NECESARIA

Para poder entender la problematica de la libertad en Hume, debemos
detenernos brevemente en las ideas centrales del autor. Hume, en la Investigacion sobre
el conocimiento humano, categoriza todas las percepciones de la mente bajo la
distincion entre impresiones e ideas. La distincion entre ambas percepciones, dice
Hume, viene determinada por el grado de vivacidad de cada una de ellas a la hora de la
reflexion, puesto que no es lo mismo la reflexion que nos podemos hacer de algo tan
intenso como el ver un paisaje, que, por ejemplo, la reflexion que podemos hacer de la
idea que podemos tener sobre los paisajes. De tal manera que, por un lado, tendriamos
las impresiones como aquellas percepciones mas intensas, mas vivaces, es decir, todo lo
referente a nuestros sentidos y sentimientos (ver, oir, tocar, oler, desear, odiar, amar,
etc...); y, por otro lado, estarian las ideas como copias de las impresiones, menos
vivaces, menos intensas y que, sin embargo, las conformamos en base a aquello que
percibimos més vivaz. (cfr. Hume, 1988, pp. 34-35)

Hume explica con respecto a las ideas que cuando son introducidas en nuestra
memoria 0 en nuestra imaginacion son clasificadas, son asociadas a otras ideas que ya
teniamos y que tienen, entre ellas, un cierto grado de regularidad. Para el fildsofo
empirista habria como minimo tres tipos de asociaciones de ideas: semejanza,

contigliidad en el espacio-tiempo y la ley de causa y efecto. Como dice Hume:

Una pintura conduce, naturalmente, nuestros pensamientos al original
(semejanza); la mencién de la habitacion de un edificio, naturalmente,
introduce una pregunta o comentario acerca de las demas (contigtidad), y si
pensamos en una herida, dificilmente nos abstendremos de pensar en el dolor

subsiguiente (causa-efecto) (Ibid, p. 40)

A partir de aqui, Hume explica que todo objeto de la razén puede clasificarse en
dos grupos: el primero, las relaciones de ideas y el segundo, las cuestiones de hecho. En

relacién al primer tipo de objeto de conocimiento, el fildsofo empirista sostiene que



toda aquella verdad expresada de forma intuitiva para el entendimiento le seria acorde a
este primer grupo, un ejemplo de un tipo de verdad de esta clase seria la afirmacion “el
tridngulo tiene tres lados”. En palabras de Hume “las proposiciones de esta clase pueden
descubrirse por la mera operacion del pensamiento, independientemente de lo que
pueda existir en cualquier parte del universo.” (Ibid, p. 48)

En lo que se refiere al segundo tipo de objeto de conocimiento, su evidencia no
parece tan clara a simple vista debido a que siempre existe la posibilidad de que se dé su
contrario. Todo conocimiento de este tipo entra dentro del grupo de las cuestiones de
hecho, siendo su principal fuente de conocimiento la ley de la causa y el efecto. De tal
manera que dichos razonamientos no pueden ser a priori sSino a posteriori,
fundamentados en la experiencia, porque la posibilidad de que un objeto y su contrario
sean realizables implica que aprioristicamente podamos entrar en una contradiccién. El
factor que nos introduce en la cuestion de la libertad y el determinismo en Hume es,
precisamente, la ley de la causa y el efecto, puesto que, como acabamos de ver, toda
cuestion de hecho, que esté basada en la experiencia, estd fundamentada en dicha ley.

Sin embargo, ¢que tiene que ver la causalidad con el determinismo y la libertad?
Hume sostiene que los cuerpos externos, en principio, parecen ejercer un movimiento al
cual se ven determinados y que, aparentemente, no manifiestan rastro alguno de
libertad; sin embargo, lo que si parecen mostrar es una cierta necesidad natural con su
movimiento. Por ejemplo, al observar el fuego parece que le es natural el calor como
una cualidad que le es determinante, puesto que, hasta ahora, siempre que hemos tocado
una Illama nos hemos quemado. Por lo tanto, la ley de causa y efecto, a la cual todos
estamos sometidos, esta a la base del determinismo en Hume y, como veremos, la
relacién con la libertad no estd muy desligada de la necesidad que implica que a toda

causa le siga un efecto, y a todo efecto le preceda una causa.

Cada objeto se halla determinado de un modo absoluto en el grado y direccion
de su movimiento, y es tan incapaz de apartarse de la linea precisa en que se
mueve como de convertirse por si mismo en un &ngel, un espiritu 0 una
substancia superior. [...] Las acciones de la materia pueden ser consideradas
como ejemplos de acciones necesarias, y todo lo que en este respecto sea
analogo a la materia debe ser reconocido como necesario. (Hume, 2001, pp.
292-293)

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




La determinacion causal que vemos como necesaria en los cuerpos, sostiene el
filésofo empirista, es tan solo una categoria, un artificio mental, que no existe en la
realidad, ni es algo intrinseco a los cuerpos y a las cosas del mundo. Una asociacion que
nosotros mismos ponemos para intentar comprender los sucesos 0 movimientos que se
dan en el mundo. Dichos movimientos de causa y efecto que observamos en el mundo,
realmente, son justificados por la experiencia de la repeticion de un mismo suceso ante
una misma causa, de tal manera que dice Hume “si los objetos no tuviesen un enlace
uniforme y regular entre si, jamas llegariamos a la idea de causa y efecto. [...] La
necesidad, que forma parte de esta idea, no es mas que la determinacion del espiritu
para pasar de un objeto a su usual acompafiante e inferir la existencia del uno de la del
otro” (Ibid, p. 293) La realidad del ser humano es una realidad necesariamente causal,
puesto que no podriamos comprender, ni imaginar los sucesos pasados, presentes y
futuros, si no observamos una regularidad, una repeticibn que se mantiene y es
coherente, no solo con la accién o movimiento de lo observable, sino también con la de
uno mismo con respecto al mundo.

La cuestion de la necesidad en Hume es relativizada en la medida en que es un
artificio puesto por la mente que se ve justificado por la repeticion de la experiencia que
tenemos del mundo. Este artificio nos proporciona una vision de la realidad, de la cual
no podemos renegar, pues es la forma que hemos puesto para conocer, de ahi que la

hayamos convertido en algo necesario. Por eso dice Hume:

Todos estos objetos, de los que al uno llamamos causa y al otro efecto,
considerados en si mismos son diferentes y separados el uno del otro como dos
cosas en la Naturaleza, y no podemos, ni con la mas exacta indagacion de ellos,
inferir la existencia del uno de la del otro. Tan solo por la experiencia y
observacion de su unién constante somos capaces de realizar esta inferencia, y
aun, después de todo, la inferencia no es mas que el efecto del habito sobre la

imaginacion. (lbid, p. 296)

El problema, segin Hume, es que hemos vinculado la necesidad de que un
objeto se suceda a otro a la realidad. Creemos que la necesidad causal proviene de lo
real, cuando, como acabamos de exponer, la necesidad de que un objeto suceda a otro
no tiene ninguna vinculacion en la naturaleza. Es un artificio mental que nos sirve para

conocer la realidad a nuestra manera. Por esta proposicion, las acciones de los cuerpos



son necesarias en la medida en que siguen un patron causal, es decir, el calor de por si
no puede existir, si no es por un cuerpo que lo ejerza; el fuego. Este razonamiento
humano, que presenta Hume en su obra El tratado de la naturaleza humana, se origina
a partir de la observacion, de la experiencia y de la imaginacién que conforman en el
individuo humano una creencia, la creencia que fundamenta la idea de que si se da “y”

significa que necesariamente antes ha estado “x”. En palabras de Hume:

Siempre que, por consiguiente, observamos la misma union, y siempre que la
unién actla de la misma manera sobre la creencia y la opinién, tenemos la idea
de causa y necesidad. [...] El movimiento de un cuerpo es seguido, en todos
los casos pasados que han caido bajo nuestra observacién, mediante el choque
de movimiento en otro. Es imposible para el espiritu ir mas lejos. De esta unién
constante forma la idea de causa y efecto y por su influencia siente la
necesidad. (Ibid, pp. 296-297)

Para Hume, esta necesidad que ligamos a los movimientos de los cuerpos del
mundo, también es igual en el campo de las acciones humanas. El filésofo empirista, a
este respecto, introduce la nocion de voluntad. La voluntad es aquella impresion interna,
de la cual somos conscientes y por la que producimos un nuevo movimiento, una nueva
accion manifestada a través de nuestro cuerpo. Por decirlo de otro modo, el ser humano
tiene la impresién interna de algo que implica una tendencia hacia el exterior y que se
manifiesta mediante nuestro cuerpo; ese algo es la voluntad. Una voluntad hacia
nuestras apetencias, hacia nuestros deseos y hacia nuestras necesidades que se enfocan
hacia el exterior y que nuestro cuerpo manifiesta mediante la accion de intentar obtener

aquello que deseamos.

Como nada nos atafie mas inmediatamente que nuestras propias acciones y las
de los otros, la mayor parte de nuestro razonamiento se emplea en
razonamientos concernientes a ellas. Ahora yo afirmo que siempre que
razonamos de esta manera debemos creer ipso facto que las acciones de la
voluntad surgen de la necesidad y que el que lo niega no se da cuenta exacta de

lo que rechaza. (lbid, p. 296)

¢Dobnde entra la libertad en todo este razonamiento? Hume entiende que si la

ilusion de la conexion necesaria implica una determinacion de los cuerpos para con su

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




movimiento, la libertad puede ser entendida de dos maneras: Por un lado, (El azar) la
libertad entendida como la “ruptura con la conexion necesaria”, €s decir, con la ley de
causa y efecto. Segln esta concepcidn, la libertad de indiferencia’ supone la entrada del
caos y de lo indeterminado inutilizando la necesidad de la relacion entre la causa y el
efecto. Estariamos dialogando con el principio de los contrarios, donde la necesidad de
la causa para con su efecto la vincula y, por tanto, la determina; de tal manera que la
ausencia de la misma seria la libertad. Como veremos, esto genera un problema, segun
Hume, en la relacion entre libertad y responsabilidad (cfr. Hume, 2001, p. 298). Por otro
lado, (la posibilidad) la libertad entendida como la “espontaneidad”, es decir, como la
posibilidad de que una causa no desencadene el efecto que todos esperamos. Esta
concepcion de la libertad, explica Hume, al contrario que la primera, sigue ligada a la
necesidad de la relacion causa-efecto, pero se muestra como la posibilidad de que un dia
aquel efecto que ligamos a una causa, a una accion se quiebre permitiendo la apertura

de un nuevo efecto.

Pocos son capaces de distinguir entre libertad de espontaneidad, como se llama
en las escuelas, y libertad de indiferencia, a saber: entre lo que se opone a la
violencia y lo que designa una negacion de la necesidad y las causas. La
primera es el sentido mas corriente de la palabra, y como esta es la Unica
especie de libertad que nos interesa conservar, nuestro pensamiento se ha
dirigido principalmente a ella y la hemos confundido casi universalmente con la

otra. (Idem)

La libertad, para Hume, es una creencia que ligamos a nuestras acciones como
causas de efectos que se dan en el mundo. Creemos que somos libres porque nos
concebimos como los actores que siguen las tendencias, las determinaciones de nuestra

voluntad a través de nuestras acciones. Como explica Hume:

Solo podemos entender por libertad el poder de actuar o de no actuar de
acuerdo con las determinaciones de la voluntad; es decir, que si decidimos

quedarnos quietos, podemos hacerlo y si decidimos movernos, también,

! Hume llama “libertad de indiferencia” a esta concepcion de la libertad que rompe con la conexién
necesaria de causa y efecto, situandonos en la indeterminacion entre una cosa y otra. Veasé, HUME, 2001,
p. 298; MENDONGA, p. 276)

10



podemos hacerlo. Ahora bien [...] esta hipotética libertad pertenece a todo el

gue no es prisionero y encadenado. (Hume, 1988, p. 119)

Podriamos decir, siguiendo a Hume, que como nuestra accion coincide con
nuestra voluntad creemos que es pensada y realizada libremente. Esta creencia se ve
apoyada en el hecho de que en ocasiones nuestra accion es negada y buscamos
alternativas, sin embargo, esta demostracion de libertad es ilusoria, es intrinsecamente
humana, puesto que siempre viene ligada a la necesidad de algo. Ademéas Hume afiade
que:

La necesidad de una accién, ya sea de la materia, ya del espiritu, no es
hablando propiamente, una cualidad del agente, sino de un ser pensante 0
inteligente que puede representarse la accién, y consiste en la determinacion de
su pensamiento a inferir la existencia de aquella de la de otro objeto
precedente, lo mismo que la libertad o el azar no es mas que la falta de esta
determinacion y un cierto desligamiento que sentimos al pasar o no pasar de la
idea del uno a la del otro. (Hume, 2001, p. 298)

Por ello, la necesidad, como un artificio del ser humano, esta ligada a nuestras
acciones, a nuestra voluntad de desear algo y de relacionarnos con el mundo. Por esta
razon Hume dice que con la libertad ocurre algo parecido, debido a que no podemos
situarla como una oposicién a la necesidad inteligible de que a una cosa le siga otra. La

libertad entendida de esta manera carece de sentido.

Todos estos esfuerzos son vanos, y por muy caprichosas e irregulares que sean
las acciones que podamos realizar, como el deseo de demostrar (que) nuestra
libertad es el Unico motivo de nuestras acciones, no podemos liberarnos nunca
de los lazos de la necesidad. Nosotros podemos imaginar que experimentamos
la libertad en nosotros mismos; pero un espectador puede comunmente inferir
nuestras acciones de nuestros motivos y caracter, y aun cuando él no pueda
hacerlo, concluye en general que le seria posible si conociese perfectamente las
circunstancias de nuestra situacion y temperamento y los mas secretos

principios de nuestra constitucién y disposicion. (Ibid, pp. 298-299)

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Hume sostiene que encontramos en el individuo humano particular una
regularidad fundamentada en sus costumbres, en la tradicion cultural en la cual se ha
desarrollado. La costumbre, dice Hume, conforma el caréacter, las opiniones y las
creencias de los individuos, de tal manera que también influye en su accion, es decir,
que la accion se ve determinada en base a una vision de la realidad social. Sin embargo,
“no debemos suponer que esta uniformidad de las acciones humanas se realiza hasta el
punto de que todo hombre, en las mismas circunstancias obrara exactamente de la
misma manera, sin contar con la diversidad de caracteres, prejuicios y opiniones. En
ningun ambito de la naturaleza se encuentra uniformidad en todos los detalles.” (Hume,
1988, p. 109).

De ahi que podamos decir que, por un lado, la accién humana, para Hume,
muestra una regularidad, en el sentido de que todos los individuos nos conformamos en
relaciones sociales como sujetos que actuamos y nos interpelamos los unos a los otros,
por lo tanto, sostiene que en una misma situacion, aunque podamos ver una regularidad
en las costumbres de dos individuos, no actuaran de la misma manera, sino que
dependiendo de sus circunstancias, de su educacion y del entorno en el que se han
criado, actuaran de una manera o de otra, aun cuando la necesidad sea la misma. De tal
manera que, la regularidad la vemos precisamente en la necesidad que tenemos hacia
algo y que nuestra accion busca satisfacer; anade Hume “es tan grande la
interdependencia de los hombres en todas las sociedades que casi ninguna accién
humana es totalmente completa en si misma, ni se realiza sin alguna referencia a las
acciones de los demas, las cuales, son imprescindibles para que se satisfaga la intencion
del agente” (Ibid, p. 113)

Por otro lado, nuestra accion en la sociedad esta regida por leyes y principios
(religion, politica, etc...) que buscan dirigir a los individuos a una autodeterminacion
mediante premisas como la recompensa y el castigo. A pesar de estas premisas, dice
Hume, nos creemos libres de elegir seguir las leyes que nos determinan, inclusive
cuando las desobedecemos nos creemos aun mas libres; sin embargo, Hume sostiene
que el que elige cometer un crimen basandose en su libertad y atentando contra la ley,
no es responsable en tanto que es libre, sino que es responsable en la medida en que es
la causa de los efectos que genera su accion. El criminal no es responsable porque es
libre, sino que es responsable por ser la causa necesaria del efecto, de ahi que Hume

rechace la primera concepcion de la libertad que hemos comentado, la referida al azar,

12



para afirmar la concepcidn referida a una determinacion necesaria que abre la puerta a

la posibilidad.

Segun la doctrina de la libertad o del azar, esta conexion (la causalidad
necesaria) se reduce a nada y los hombres no son méas responsables de las
acciones que han emprendido y premeditado que de las méas fortuitas y
accidentales [...] por consiguiente, es tan pura y honrada (la libertad) después
de haberse cometido el mas horrible de los crimenes como en el momento de su
nacimiento, y su caracter en nada se halla interesado en sus acciones, pues no
son derivadas de él y la maldad de las unas no puede ser usada como prueba de
la depravacion del otro. Tan sélo sobre los principios de la necesidad adquiere
una persona mérito o desmérito por sus acciones. (Hume, 2001, p. 300)

Por lo tanto, observamos que la nociéon de “libertad” esta intrinsecamente ligada
a la nocion de “necesidad”, en tanto que el individuo humano, mediante su accion,
determina, causa las consecuencias. De ahi que la supuesta libertad del individuo se dé
en la medida en que éste, siguiendo los motivos que le llevan a actuar de una cierta
manera, sea la causa de los efectos que le siguen a su accion. Por lo tanto, la
responsabilidad, dice Hume, recae en el individuo en tanto que es causa, origen

necesario de las consecuencias.

Si hemos de hablar de libertad, de acuerdo con Hume, tenemos que apegarnos a
la nocion de la causalidad; pues cuando decimos que alguien hizo algo
libremente; ¢no estamos diciendo que ese alguien determiné, esto es, causo,
libremente lo que hizo?, ";por supuesto que si!", afirmaria Hume; de otro modo,
¢como justificar la afirmacion de que ese alguien hizo lo que hizo, si no fue él

la causa, el origen que motivo la actividad en cuestion? (Aguilar, p. 34)

Individuo Humano (costumbres, tradiciones, educacion) 5  Decisién o eleccion libre

o o

Responsabilidad = Causa de sus efectos = Accion

El compatibilismo de la filosofia de Hume lo vemos precisamente en que desliga

la libertad del azar, como algo que no tiene un poder real en nuestra percepcion del

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




mundo, para ligarla a la necesidad inteligible que tenemos para conocer y para
relacionarnos con el mundo. De esta manera introduce la responsabilidad humana de los
actos y de sus consecuencias, no, por la condicién de ser libre, sino por ser causacion,
determinacion de un estado de cosas. Al vincular la libertad de la voluntad del
individuo a la necesidad de la causa, Hume incluye al individuo humano dentro de la
determinacion necesaria, de la relacion causa-efecto, comprometiéndolo con sus actos y
con las consecuencias de los mismos como parte de ese marco factico.

No obstante, como sostiene Aguilar en su ensayo “La libertad y el determinismo
en David Hume” realmente el pensador inglés no acaba de concretar al sujeto libre
dentro de la cadena causal, es decir, no acaba de definirlo dentro de la cadena més alla
de que es una causa, de tal manera que no se acaba de distinguir al ser humano del resto
de cuerpos fisicos de la naturaleza causal dejando abierta su propuesta compatibilista
(cfr. Aguilar, pp. 35-36). A este respecto, se le afiade otra dificultad y es que, claro, si
somos determinados por nuestras costumbres, tradiciones y educacion, generandonos
una creencia, una opinion y un caracter; entonces, nuestra voluntad libre no es tan libre
en un terreno previo al factico, sino que al igual que ha constatado con la necesidad y
con la causalidad, la libertad es solo un artificio, una ilusion cuyo sentido solo se da
dentro de los limites mentales. De tal manera que estariamos totalmente determinados y
nuestra supuesta eleccién solo seria una ficcion.

Como veremos, Kant intenta concretar la situacion del sujeto libre y responsable
dentro de la cadena causal, no, como un mecanismo mas de la cadena, sino como un
elemento que es consciente de su condicién causal y es capaz de actuar; no, como un
mecanismo inercial, sino como un elemento que auto-determina su obrar. En palabras
de Kant “;no es posible, por el contrario, que, a pesar de la necesidad de que todo efecto
en la esfera del fendmeno se halle ligado a su causa segun las leyes de la causalidad
empirica, esta misma causalidad empirica sea, sin interrumpir en absoluto su relacion
con las causas naturales, efecto de una causalidad, no empirica, sino inteligible?” (Kant,

2005, p. 344)

14



Il
KANT. CONCEPCION SOBRE UNA LIBERTAD DE LA AUTODETERMINACION

“La Naturaleza ha querido que el hombre extraiga por completo de si mismo
todo aquello que sobrepasa la estructuracion mecanica de su existencia animal
y que no participe de otra felicidad o perfeccién que la que €l mismo, libre del

instinto, se haya procurado por medio de la propia razén.” (Kant, 1784 p. 19)

Como hemos visto anteriormente con Hume, la forma en que plantea el conocer
humano y en como se constituye el conocimiento influye en la nocién de libertad por
medio de la nocién de causalidad y de necesidad. De manera resumida, el filésofo
empirista sostiene que estas tres nociones son artificios mentales que constituyen
nuestra vision subjetiva del mundo, siendo asi, que no implican que el mundo sea de la
manera en la que lo conocemos. Siguiendo la linea de Hume, Kant se plantea ;en qué
medida conocemos? (Las ideas metafisicas como la de libertad, dios o mundo nos
aportan algun tipo de conocimiento? Dichas cuestiones podriamos resumirlas bajo la
cuestion que plantea Kant ¢qué puedo conocer? Kant esta de acuerdo con Hume en la
necesidad de que a todo efecto le siga una causa y que esta necesidad esté vinculada a la
mente y no a las cosas del mundo, sin embargo, no le acaba de convencer que esto se dé
por la regularidad de ver siempre que ante la causa “x” se da el efecto “y”. Esta duda
que le surge a Kant viene dada porque distingue entre dos tipos de conocimiento, uno a
priori; universal y necesario?; y otro a posteriori o empirico; contingente y no
necesario. El primero es definido como “el absolutamente independiente de toda
experiencia” (KrV, p. XV), puesto que se da en un plano racional donde se puede dar su
contrario; mientras que el segundo es definido como aquel “que nunca es ni
estrictamente universal —es simplemente una generalizacion inductiva- ni estrictamente
necesario —su negacion no implica contradiccion.” (idem) La posibilidad de que existe
un conocimiento, como afirma Kant, que sea independiente de la experiencia, lleva al

filésofo de Konigsberg a plantearse si podemos constituir una ciencia sin el aspecto

? Kant considera este conocimiento, como el conocimiento de la metafisica, donde tenemos ideas como la
de “dios”, la de “yo0”, la de libertad o la de “mundo”. También, pertenece a este tipo de conocimiento
nuestros filtros para conocer. Ej.; Las categorias y el espacio y el tiempo.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




empirico. A partir de aqui debemos referirnos a los tres tipos de juicios que distingue
Kant con respecto a las proposiciones linglisticas del conocimiento:

En primer lugar, encontramos los juicios analiticos o explicativos, puesto que,
son juicios donde el predicado no afiade conocimiento alguno al sujeto. Este tipo de
juicios serian a priori, ya que, la constitucion del mismo se daria sin recurrir a la
experiencia. En segundo lugar, estarian los juicios sintéticos o ampliativos, puesto que,
el predicado afadiria un nuevo conocimiento que no estd implicito en el sujeto. Los
juicios sintéticos, en principio, se vinculan a la experiencia empirica, de tal manera que
son a posteriori. La problematica la encontramos con el tercer tipo de juicios, los juicios
sintéticos a priori, donde el predicado no estd contenido en el sujeto y, sin embargo, es
universal y necesario. Un ejemplo de un juicio de este tipo es “todo lo que ocurre tiene
una causa” (cfr. KrV, p. XV) La cuestion que plantean los juicios sintéticos a priori es,
precisamente, como puedo tener un conocimiento previo del mundo, “todo lo que
ocurre tiene una causa”, sin que el objeto se halla dado en mi experiencia. Kant a este

respecto dice:

Se ha supuesto hasta ahora que todo nuestro conocer debe regirse por los
objetos. Sin embargo, todos los intentos realizados bajo tal supuesto con vistas
a establecer a priori, mediante conceptos, algo sobre dichos objetos, -algo que
ampliara nuestro conocimiento- desembocaban en el fracaso. Intentemos, pues,
por una vez, si no adelantaremos mas en las tareas de la metafisica suponiendo
gue los objetos deben conformarse a nuestro conocimiento, cosa que concuerda
ya mejor con la deseada posibilidad de un conocimiento a priori de dichos
objetos, un conocimiento que pretende establecer algo sobre estos antes de que
nos sean dados. (KrV B p. 15)

Con esta hipotesis de Kant no debemos suponer que toda la realidad se reduce a
lo humano, sino que la realidad empirica puede ser como sea, sin embargo, en el
conocer humano ésta se ve subyugada a nuestros filtros de conocimiento, es decir, “las
cosas (del mundo) no pueden ser objetos de nuestro conocimiento, mas que en la
medida en que se someten a ciertas condiciones a priori del conocimiento puestas por el
sujeto” (Copleston, 1984, p. 218) A partir de este punto, Kant distingue dos fuentes del
conocimiento humano, por un lado, la sensibilidad (Sinnlichkeit); y, por otro lado, el
entendimiento (Verstand). Entiende por sensibilidad, aquella capacidad mediante la cual
se nos presentan los objetos del mundo; mientras que por entendimiento, el filésofo de

16



la critica entiende que es nuestra capacidad intelectual de pensar, de categorizar aquello
que proviene de nuestra sensibilidad. (cfr. Copleston, 1984, pp. 221-222) Las cosas del
mundo, de por si, no son objetos para nuestro entendimiento, puesto que la experiencia
que tenemos de los mismos son una sintesis de materia y forma; sin embargo, ¢cémo se
conforma esta sintesis de las cosas? Kant explica que esta sintesis se da en la medida en
que primero nuestra sensibilidad los capta como objetos que se conforman en un
espacio y en un tiempo determinado para que, posteriormente, nuestro entendimiento
sintetice los datos recibidos de la sensibilidad bajo los conceptos puros o categorias®.
De esta manera se conforma la experiencia que tenemos del mundo o el fendmeno. En

palabras de Kant:

La capacidad (receptividad) de recibir representaciones, al ser afectados por los
objetos, se llama sensibilidad. Los objetos nos vienen, pues, dados mediante la
sensibilidad y ella es la Unica que nos suministra intuiciones. Por medio del
entendimiento, los objetos son, en cambio, pensados y de él proceden los
conceptos. Pero, en definitiva, todo pensar tiene que hacer referencia, directa o
indirectamente a intuiciones y, por consiguiente (entre los humanos), a la
sensibilidad, ya que ningun objeto se nos puede dar de otra forma. [...] El
objeto indeterminado de una intuicion empirica recibe el nombre de fendmeno.
(KrV, p. 42)

Ademas, de estos dos tipos de fuentes que conforman nuestra experiencia del
mundo, Kant atiende a un tipo de ideas que no estan en nuestra experiencia del mundo,
es decir, que no son fendmenos y, en cambio, estdn en nuestra mente, me refiero a lo
propiamente racional, las ideas trascendentales®. Estas ideas, dice Kant, son los
principios reguladores que no pertenecen a nuestro entendimiento, sino a nuestra razén
(Vernunft). Su funcionamiento, al igual que las categorias, es unificar lo diverso, sin
embargo, asi como las categorias del entendimiento unifican lo diverso recibido de la
sensibilidad y nos proporcionan un conocimiento del mundo; las ideas trascendentales
vinculan todo lo anterior a una idea, pero no nos proporcionan conocimiento alguno. Un
ejemplo de ello es la idea de yo, pues todos nuestros conocimientos tienen que ser

contenidos en algo, ese algo, es nuestra idea de yo.

* Ejemplo de categoria: La causalidad.

* Las ideas trascendentales que presenta Kant son la de “yo”, “mundo”, “dios” y libertad.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Las ideas trascendentales son tan naturales a la razon como las categorias al
entendimiento. (La diferencia es que) las ultimas nos conducen a la [...]
concordancia de nuestros conceptos con su objeto, las primeras producen una
simple ilusion. [...] (No hay entonces un uso correcto de las ideas? Kant
contesta que si lo hay, y consiste en emplearlas, no como principios
constitutivos, es decir, como representando objetos reales, sino como principios
reguladores, es decir, como polos imaginarios en los que convergen las reglas
del entendimiento. (KrV, p. XXII)

Estas ideas trascendentales, que incluye al tema que nos interesa, la libertad,
implican, en Kant, una distincion entre el &mbito de lo fenoménico, correspondiente al
conocimiento que tenemos del mundo y a como conocemos la realidad (sensibilidad y
entendimiento); y el ambito de lo inteligible o nouménico, donde se engloban estas
ideas reguladoras y, por lo tanto, a la razén. La cuestion que nos surge es ¢qué tiene
que ver esto con la libertad? Si recordamos la reflexion humeana referida a la libertad,
a la necesidad y a la causalidad, en las reflexiones finales nos encontramos con la
critica de que en realidad Hume no le da un lugar privilegiado al ser humano libre
dentro de la cadena causal, sino que simplemente es una pieza mas de la misma, de tal
manera que no queda clara la situacién de la voluntad libre del individuo. Kant al
separar el conocimiento del mundo, donde dentro de las categorias del entendimiento
nos encontramos con la causalidad, de las ideas racionales como la de libertad, nos abre
la posibilidad de una nueva concepcién del ser humano y de su accion dentro de la

realidad.

Si la critica no se ha equivocado al ensefiarnos a tomar el objeto en dos
sentidos, a saber, como fendomeno y como cosa en si; [...] el principio de
causalidad se aplica Unicamente a las cosas en el primer sentido, es decir, en
cuanto objetos de la experiencia, sin que le estén sometidas, en cambio, esas
mismas cosas en el segundo sentido; si eso es asi, entonces se considera la
voluntad en su fendmeno (en las acciones visibles) como necesariamente
conforme a las leyes naturales y, en tal sentido, como no libre, pero, por otra
parte, esa misma voluntad es considerada como algo perteneciente a una cosa
en si misma y no sometida a dichas leyes, es decir, como libre, sin que se dé por
ello contradicciéon alguna. No puedo, es cierto, conocer mi alma desde este

altimo punto de vista por medio de la razén especulativa (y menos todavia por

18



medio de la observacion empirica) ni puedo, por tanto, conocer la libertad como
propiedad de un ser al que atribuyo efectos en el mundo sensible. [...] Pero si
puedo, en cambio, concebir la libertad; es decir, su representacion no encierra
en si contradiccion ninguna si se admite nuestra distincion critica entre los dos
tipos de representacion (sensible e intelectual) y la limitacion que tal distincion
implica en los conceptos puros del entendimiento, asi como también,

I6gicamente, en los principios que de ellos derivan (KrV B pp. 19-20)

A partir de esta distincion, Kant plantea la causalidad en el ser humano de una
manera distinta al resto de seres vivos: por un lado, en la medida en que el ser humano
es un cuerpo fisico (sensible), pertenece al mundo fenoménico, al mundo de la ley de la
causa Yy el efecto, y, por tanto, es afectado por esta ley. Por otro lado, en la medida en
que su voluntad es racional (inteligible), no esta expuesto a la ley de la causa y el efecto,
de tal manera que sostiene Kant “el hombre es, pues, FenGmeno, por una parte, y, por
otra, esto es, en relacién con ciertas facultades, objeto meramente inteligible, ya que, su
accion no puede en absoluto ser incluida en la receptividad de la sensibilidad.” (Ibid, p.
345) Las acciones de los individuos humanos, en principio, siguiendo el razonamiento
basado en la distincion entre sensible e inteligible, parecen estar determinadas a la ley
causa-efecto, puesto que, como ya veiamos en Hume, las acciones humanas se
manifiestan en el plano empirico, sin embargo, Kant afiade que el ser humano, en tanto
es un ser racional o inteligible no esta sujeto a la ley de la causalidad natural, puesto que
su voluntad no es un fenémeno, ni puede ser determinada como tal en el mundo
sensible. Podriamos afirmar, siguiendo a Kant en este punto, que la acciéon humana no
parece formularse dentro del plano sensible, sino dentro del plano racional, pues nuestra
voluntad no la podemos determinar en el plano fenoménico, aunque las consecuencias

de las acciones generadas por la misma se manifiesten en este ultimo.

A veces encontramos, 0 creemos encontrar, que las ideas de la razén han
mostrado verdadera causalidad respecto de los actos humanos considerados
como fenémenos y que, si tales actos han tenido lugar, ello se ha debido, no a
que hayan sido determinados por causas empiricas, sino por motivos de la razén
(Ibid, p. 347)

De esta manera, el filosofo de Konigsberg vincula o compatibiliza el

determinismo de la ley natural y la libertad como un algo que convergen en el ser

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




humano por medio de su condicion sensible y su condicién inteligible. La idea de
libertad, segun Kant, estaria ligada a la voluntad como algo intrinseco, es decir, somos
libres porque dentro de nuestra constitucion humana somos seres racionales. Esto nos
lleva replantearnos la causalidad tal y como la habiamos visto en Hume, puesto que
como dice Kant en la tercera antinomia de la KrV: “la causalidad segun las leyes de la
naturaleza no es la Unica de la que pueden derivarse todos los fendmenos del mundo.
Para explicarlos hay que admitir otra causalidad, la causalidad libre.” (Ibid, p. 299) Para
Kant, de acuerdo con la causalidad y la concepcion de “libertad” humeana, no habria
libertad en el mundo fenoménico, pues todo fendmeno sigue la ley de la causalidad,
siendo la libertad algo inexistente, sin embargo, en la medida en que el ser humano es
inteligible, la ausencia de la determinacion sensible de su voluntad y de sus acciones,
asi como de las ideas trascendentales (libertad) implica que no se pueda probar en lo
fenoménico la determinacion de la voluntad racional humana, de tal manera que la
libertad seria imposible en el mundo fenoménico, pero no en el mundo inteligible. La
cuestion que nos puede venir a la mente es ¢si nuestra voluntad no esta sujeta a la
determinacion de la ley causal, a que esta determinada?

Nuestra voluntad seria la causacion que nos libera de la causalidad fenoménica,
de tal manera que seria autbnoma en la medida en que elegimos a qué determinarnos;
dicho de otro modo, tenemos la potestad, segiin Kant, como voluntades racionales de
elegir a que ley nos determinamos y lo que posibilita estd autonomia de seguir nuestra
propia ley es precisamente la idea de libertad; puesto que, siguiendo a Kant, el que
decidamos seguir una ley u otra y le juremos deber o no, viene dado por la posibilidad
de que obedezcamos o desobedezcamos la ley que decidimos seguir para nuestro obrar.
En palabras de Kant, “el hombre nunca puede pensar la causalidad de su propia
voluntad sino bajo la idea de la libertad, pues la independencia de las causas
determinantes del mundo sensible (independencia que la razon ha de atribuirse siempre
a si misma) es la libertad.” (Kant, 1785, p. 176)

Al observar el mundo natural se vislumbra, méas alla de la relacion entre
determinismo y libertad, la posibilidad que se da en la relacién entre cambio y
costumbre, es decir, al desligarnos inteligiblemente de la determinacién causal del
mundo encontramos la posibilidad de elegir que seguimos como referente para
determinarnos. Un ejemplo que nos puede servir para ilustrarnos lo recientemente
dicho: La esclavitud era aceptada socialmente en la antigua Grecia y el imperio romano,

siendo uno de sus principales motores econémicos, sin embargo, en la actualidad de

20



nuestra sociedad dichas practicas no solo son rechazadas socialmente, sino que estan
prohibidas. Como observamos con el ejemplo de la esclavitud, la posibilidad, como
motor de la costumbre y el cambio, implica en el ser humano la eleccion libre de a que
se determina; como explica Kant, la libertad del individuo es intrinseca al caracter
racional de éste a la hora de actuar, de tal manera que la libertad estaria vinculada a la
voluntad en la medida en que ésta representa la liberacion de la causalidad natural para

elegir qué ley seguimos.

La necesidad natural era una heteronomia de las causas eficientes, ya que todo
efecto s6lo era posible segun la ley de que otra cosa determine a la causalidad a
la causa eficiente. [...] Mas el enunciado: “La voluntad es en todas las acciones
una ley para si misma” designa [...] el principio de obrar conforme a ninguna
otra méaxima que aquella que también puede tenerse por objeto a si misma como

una ley universal. (Ibid, p. 167)

¢ Cudl es esa ley mediante la cual se rigen las acciones humanas y determina a la
voluntad como causalidad? Para Kant, esa ley, la cual es puesta por nosotros mismos, es
la moral, puesto que no hay distincion entre la voluntad libre (darnos a nosotros mismos
nuestra ley) y la legislacion moral porque ambas son sinénimos de autonomia. Por lo
tanto, todo individuo que se cree bajo la condicién de ser libre, necesariamente sigue las
leyes que estan ligadas a la libertad o que cree que estan ligadas a ella, y se concibe a si

mismo como un ser racional que es principio de las mismas. En palabras de Kant:

La razon tiene que considerarse a si misma como autora de sus principios,
independientemente de influjos ajenos, y, por consiguiente, ha de ser
considerada por ella misma como libre en cuanto razén préctica o como
voluntad de un ser racional; es decir, que su voluntad solo puede ser una
voluntad propia bajo la idea de la libertad y, por lo tanto, esta ha de ser
atribuida a todo ser racional. (Ibid, pp. 169-170)

En este punto, encontrariamos un segundo nivel de compatibilizacién en Kant,
esta vez ligado a un plano mas practico, como es la moral, puesto que, por un lado,
seriamos libres en la medida en que al tener la condicion de seres racionales nos damos
a nosotros mismos nuestra propia ley moral, teniendo la eleccion de desobedecer u

obedecer dicha ley; mientras que, por otro lado, encontrariamos el determinismo en la

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




ley dada y seguida por uno mismo en la medida en que nos autodeterminamos a ella. No
obstante, Kant observa en esta relacion entre voluntad libre y legislacion moral una
dificultad, puesto que la voluntad del ser humano es libre debido a que se substrae como
ser racional de las causas naturales, sin embargo, para ello decide seguir la ley moral

sometiéndose a ella.

Aqui se muestra [...] una especie de circulo vicioso del que no parece haber
ninguna escapatoria. Nos consideramos como libres en el orden de las causas
eficientes, para pensarnos bajo leyes morales en el orden de los fines y luego
nos pensamos como sometidos a esas leyes, porque nos hemos atribuido la
libertad de la voluntad, ya que la libertad y la propia legislacién de la voluntad

son en ambos casos, autonomia. (Ibid, p. 172)

La respuesta de Kant, a esta aparente dificultad que se le presenta en su
planteamiento sobre la libertad y el determinismo, es la razén, en la medida en que
como somos seres racionales nos concebimos como sujetos de caracter sensible
(determinados por leyes naturales) y de caracter inteligible (nos auto-determinamos
mediante leyes que nos damos y que rigen nuestra accién en el mundo sensible), de tal

manera que el filésofo de Kdnigsberg concluye diciendo:

Cuando nos pensamos como libres, nos trasladamos al mundo inteligible como
miembros de él y reconocemos la autonomia de la voluntad, junto con su
corolario, que es la moralidad; pero cuando nos pensamos como sometidos al
deber, nos consideramos como pertenecientes al mundo sensible y, a la vez, sin

embargo, como miembros del mundo inteligible. (Ibid, p. 177)

Por lo tanto, la libertad en Kant es concebida como la autodeterminacion del ser
humano, en primer lugar, porque como ser inteligible se libera del instinto natural que
le somete a la ley de la causalidad; en segundo lugar, este estatus le da la capacidad de
darse a si mismo su propia legislacion y ser consciente de las leyes inmutables de la
naturaleza a la cuales estan sometidos todos los seres empiricos incluido él mismo; y en
tercer lugar, porque elige obedecer o desobedecer la determinacion que supone la
legislacion. De tal forma que Kant sostiene, en su obra Ideas para una historia
universal en clave cosmopolita, que la naturaleza ha liberado al ser humano de su

instinto mecanico animal para que no participe de una felicidad que no sea la que él

22



mismo se pone racionalmente, siendo asi que mediante la libertad de la voluntad nacida
en la razon, la naturaleza hace responsable al ser humano de todo su obrar, asi como de

su felicidad.

Ciertamente, la Naturaleza no hace nada superfluo ni es prodiga en el uso de los
medios para sus fines. Por ello, el haber dotado al hombre de razén y de la
libertad de la voluntad que en ella se funda, constituia ya un claro indicio de su
intencion con respecto a tal dotacién. EI hombre no debia ser dirigido por el
instinto o sustentado e instruido por conocimientos innatos; antes bien, debia

extraerlo todo de si mismo. (Kant, 1784, p. 19)

Por consiguiente, el compatibilismo de Kant se da en el terreno racional de la
autonomia, en el sentido de que la libertad parece situarse como el motor vinculado a la
voluntad racional de darse a uno mismo su propia ley, siendo asi que nos extraemos del
determinismo instintivo natural regido por la ley de la causalidad para auto-legislarnos
por nuestra propia ley de la causalidad. Como veremos con Dennett, esta libertad
vinculada a la autodeterminacién se contempla desde la perspectiva de la oportunidad
del ser humano, mediante su consciencia, a elegir las posibilidades de sus acciones, es
decir, si somos conscientes de nuestra condicion tenemos la oportunidad de elegir como
determinarnos, en cambio, si somos ignorantes al respecto, entonces nos dejamos llevar
por las circunstancias de nuestros condicionantes. “Cuando no tenemos informacién
alguna acerca de cual va a ser nuestro destino, la libertad de eleccién es perfectamente
inutil.” (Dennett, 2004, p. 179)

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




v
DENNETT. LA LIBERTAD COMO OPORTUNIDAD

El problema tradicional de la libertad surge a partir de la proposicion de que
si el determinismo es verdadero, entonces no somos libres. Esta proposicion
expresa el incompatibilismo, y ciertamente resulta plausible a primera vista.
(Ibid, p. 119)

Dennett se cuestiona si en el fondo, la libertad no es nada méas que la creencia de
gue somos actores con la potestad de elegir. Ciertamente, cuando hablamos de libertad
desligandola de todo determinismo entramos en un campo de arenas movedizas donde
el azar, aquello que Hume rechaza, juega un papel fundamental. El concebir de esta
manera la libertad, como ausencia de determinacion, genera una situacion donde no hay
una base solida para creer al cien por cien que somos libres; asi como tampoco para
creer que estemos al cien por cien determinados. Dennett explica que, tradicionalmente,
se ha concebido a la libertad y al determinismo de manera errénea. Por su parte, destaca
tres nociones del determinismo que nos han llevado a una mala concepcién de dicho
concepto, asi como del concepto de “libertad”:

1. El determinismo implica la inevitabilidad.

2. Lanegacion del determinismo nos da un cierto grado de libertad.

3. En un universo determinista no hay opciones reales de eleccion, sino solo

elecciones aparentes.

En un universo determinista el supuesto es que no hay error posible, ni variable
que no sea controlada por algin tipo de ley restrictiva. En palabras de Dennett “un
universo es determinista si existen reglas de transicion (Ej.: Las leyes de la fisica) que
determinan exactamente qué estado sucedera a cualquier estado particular que se
describa. Si existe la menor desviacion o incertidumbre, el universo es indeterminista.”
(Ibid, p. 45) La dificultad que se origina de tal restriccion es que incluso partiendo de un
espacio y un tiempo limitado nos encontramos con la infinitud de formas posibles que

pueden dar lugar al contenido de ese espacio. Desde la nada hasta una completud

24



variada e inagotable. Dicho de otro modo, es dificil poder establecer la garantia de que
no hay incertidumbre alguna o de que las cosas estén totalmente determinadas.

Como explica Hume esperamos que todo lo ocurrido una y otra vez en la
naturaleza siga la misma légica de causa-efecto; sin embargo, nada nos asegura, y no
hay demostracion puramente Idgica que justifique que dichos sucesos siempre se dan
ante un hecho o accion determinada. Por decirlo de otra manera, existe siempre la
posibilidad de que se dé algo distinto a lo que parece que siempre se da en una
determinada relacion causa-efecto, haciendo que toda posible prediccion de ante una

€C,,

causa “x” va ocurrir “y”, falle, dandose “z”. A este respecto, Dennett dice:

Tales transiciones son tan regulares, tan carentes de excepciones en nuestra
experiencia, que hemos sido capaces de codificarlas y proyectarlas con la
imaginacion en el futuro. Hasta ahora nos ha salido bien; ha funcionado a las
mil maravillas, pero no hay garantia de que siga funcionando. [...] Tenemos
razones para creer que habitamos un universo donde este proceso de
descubrimiento seguird adelante mas o menos indefinidamente, y producira
predicciones cada vez mas especificas, fiables, detalladas y precisas, sobre la

base de las regularidades que observamos. (lbid, p. 50)

— Posibilidad dada por la regularidad

Accion causal L » Posibilidad inesperada

L Posibilidad contraria a la regularidad

€6,

La légica de la costumbre nos lleva a pensar que siempre ante una causa “x” se
va a dar un efecto “y”; sin embargo, esa es la ilusion, la creencia humana que
atribuimos a la naturaleza como necesaria y que Hume indica y desliga del mundo. La
cuestion es que, como dice Dennett siguiendo a Hume, que algo sea regular no implica
gque sea para siempre o0 que siempre vaya a funcionar. De esta manera debemos

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




contemplar la multiplicidad de posibilidades que se pueden dar, desde la mas contraria a
la habitualidad hasta la més inesperada. Nadie contempla que del fuego uno no se puede
qguemar; sin embargo, la posibilidad esta ahi. Lo que nos lleva a pensar Hume, como
hemos visto anteriormente, es que toda determinacion parte de la base de una
regularidad marcada; sin embargo, por esa linea, dice Dennett, podriamos pensar que el
indeterminismo tiene también su propia regularidad, la cual podria ser que no hay nada
que se vea limitado. Por lo tanto, lo que tenemos, explica Dennett, son tipos de
regularidad que conformamos mediante la observacion y la repeticion; y que por medio
de las cuales todo individuo es capaz, en principio, de prever un suceso que se haya
dado en unas condiciones similares a las de la regularidad establecida. La mente
humana necesita para poder prever unos indicios previos que entren dentro de la
costumbre; no obstante, ante un suceso gque ocurre sin previo aviso y que rompe con los

esquemas de la regularidad, no hay prevision posible.

Es facil comprender por qué las calamidades que llegan a la velocidad de la luz
“cogen por sorpresa” a cualesquiera creaciones con las que se encuentran; son
realmente inevitables. Los problemas que se mueven a menor velocidad si
pueden, en principio, ser anticipados por cualquier forma de vida que pueda

extraer alguna informacion. (Ibid, p. 61)

Al prevenir un posible suceso y ejercer como consecuencia una accién, en
realidad, lo que hacemos es determinar sesgadamente un estado de cosas de otro. De
esta manera, conformamos un cierto grado de accién, cuya forma de prevencion parece
ir ligada a la libertad, puesto que hay una cierta capacidad de decision; sin embargo, la
intencion o, mejor dicho, la consecuencia de tal acto, es la determinacion. Con Kant
veiamos lo que apunta Dennett, que somos voluntades cuyo objetivo es la
determinacion y cuyo motor es la libertad, en la medida en que decidimos o elegimos
como nos determinamos; siendo asi que esto nos lleva a la pregunta existencial que todo
ser humano debiera hacerse ;somos libres; estamos determinados o somos las dos
cosas? A este respecto, la distincién que veiamos en Hume entre una libertad de
indiferencia (azar) y una libertad de la espontaneidad (vinculada a la necesidad de la
causalidad), Dennett la recupera con la relacion que establece entre determinismo y
evitabilidad; e indeterminismo e inevitabilidad. La primera relacion, la entiende desde

una perspectiva fija y predeterminada, donde, de alguna manera, el futuro parece

26



evitable, pues todo suceso esta prefijado. En cambio, la segunda relacién, la entiende
como una no-predeterminacion que abre la puerta al azar, haciendo imprevisibles los
sucesos no ocurridos en un espacio-tiempo e inclusive los sucesos que se dan en el
presente. De esta manera, explica que mientras que en la primera opcién
(Determinismo-evitabilidad) los sucesos parecen predecibles y, por tanto, se puede, de
alguna manera, decidir el futuro de los acontecimientos. Se pueden evitar. En la
segunda opcion (indeterminismo-inevitabilidad) el azar y la oscuridad que implica que
nada se halle determinado en su origen, da lugar a una falta de previsibilidad y, por
tanto, a una falta de evitabilidad que a Dennett le lleva a pensar que anula cualquier tipo
de decision. “Algo es inevitable para nosotros si no podemos hacer nada por evitarlo. Si
nos mata un rayo indeterminado, podemos decir, retrospectivamente, que no habia nada
que pudiéramos hacer para evitarlo. No disponiamos de ninglin aviso previo.” (Ibid, p.
79)

La determinacion necesaria, que la mente humana vincula a las cosas para poder
comprenderlas; me refiero a la causalidad que veiamos con Hume. Dennett la analiza
sosteniendo que ha habido tres grandes confusiones cuando hablamos de libertad
relacionandola con la causalidad y con la posibilidad:

1. Miedo a que el determinismo limite nuestras posibilidades: El fil6sofo
norteamericano sostiene que la determinacion es necesaria para el ser humano, puesto
que para que algo exista para una conciencia humana tiene que estar determinado.
Dicho de otro modo, ante la cuestion de que si estuviéramos determinados no seriamos
libres, la respuesta es que no podriamos concebirnos como individuos libres si no
pudiéramos vincular la libertad a una voluntad o a una accion. A este respecto, afiade
Dennett que las posibilidades de nuestras elecciones son una creencia que al realizarse
una de ellas por medio de nuestra accion, determinamos esa posibilidad como un Unico
estado de cosas. Por lo tanto, la determinacion la impone el ser humano para poder
comprender; en cambio, la libertad la impone, necesariamente, como la otra cara de la
moneda que abre la puerta a la posibilidad, al juego de la multiplicidad, a la
oportunidad de determinar una posibilidad dentro del abanico de posibilidades que se

nos presentan en una situacion.

Muchos filésofos han dado por supuesto, sin aportar argumentos especificos
para ello, que cuando preguntamos por las posibilidades que habia en cierto

momento, estamos -y deberiamos estar- interesados en saber si, en caso de

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




darse exactamente las mismas circunstancias, volveria a producirse el mismo
hecho. [...] Asi pues, los mundos deterministas pueden dar cabida
comodamente a posibilidades en el sentido mas amplio e interesante del
término. En realidad, introducir el indeterminismo no afiade nada a un universo
en términos de posibilidades valiosas, oportunidades o competencias. (Ibid, pp.
104-105)

De tal manera que las teorias y las explicaciones, asi como las relaciones
causales, no implican que sean en si mismas necesarias para los hechos o sucesos que
ocurren en la realidad, sino que son formas del entendimiento que nos sirven para
satisfacer nuestra curiosidad y determinar, en cierto modo, una regularidad en los
sucesos naturales. Por ello, desde una concepcién determinista, el proceso es
indiferente, lo Unico que importa es el hecho en si, es decir, que se dé si o si en un

espacio-tiempo; sin embargo, es en el proceso donde nace la posibilidad.

Segun el determinismo, la situacion exacta del universo un segundo después del
Big Bang es causalmente suficiente para producir el asesinato de John F.
Kennedy en 1963. Sin embargo, no hay razén para decir que el primero causo el
segundo. Aunque sea razon suficiente, no tenemos razon para creer que el
primero sea necesario para el segundo. Por lo que podemos saber, Kennedy
podria muy bien haber sido asesinado en cualquier caso, aungue se hubieran

dado condiciones distintas en el nacimiento del universo. (Ibid, p. 106)

2. Para el determinismo A causa o explica B, sin embargo, Dennett sostiene que
“el determinismo es perfectamente compatible con la nocion de que algunos eventos no
tienen ninguna causa” (Idem): Claro si lo pensamos bien en una linea determinada no
hay otro resultado posible que el final de la linea, sin embargo, ¢qué ocurre con los
eventos aleatorios? Dennett a este respecto pone de ejemplo el “juego de la cara y la
cruz”’, donde da igual lo que elijas, la necesidad de que salga cara o cruz se oscurece,
puesto que no hay nada que nos permita prever que opcion saldra, por tanto, podemos
decir que no tiene causa alguna que nos permita prever el resultado. (cfr. Dennett, 2004,
p. 107) Como han observado Hume, Kant y Dennett, nos preguntamos por las causas,
por el origen de las cosas, de los hechos, porque nuestra razon es determinista, es decir,
nada nos es plausible sin una causa que origine el suceso, puesto que a partir de esta

necesidad causal emitimos predicciones para prever lo que va a suceder en una situacion

28



con unos condicionantes x. La cuestion es que hay situaciones de la vida real que no se
pueden prever causalmente; el caso del “juego de la cara y la cruz” es muy
representativo porque nadie puede prever que va a salir, pues la causa y los factores de
la misma no son claros. De ahi que la necesidad de la causalidad sea un truco mental, un
artificio psicoldgico que nos da una mirada de la realidad, donde todo fin tiene un
origen que lo hace previsible, sin embargo, el mundo no juega en una linea Unica y fija,
sino que se mueve dentro de las posibilidades de las cosas. Pongamos un ejemplo para
entender esta idea mejor: Imaginemos que un individuo ‘X’ se cae desde un quinto piso,
lo 16gico es pensar que por la altura no sobrevivird a la caida, sin embargo, existe la
posibilidad de que sobreviva, puesto que dentro del proceso de caer pueden darse una
serie de factores que generen que no muera, y en este punto, podemos imaginar desde lo
mas inverosimil como que justo en ese momento dejen un colchdn hasta que en algun
momento antes de tocar el suelo, ‘X’ se mueva por si mismo en una posicion que le
salve de la mortalidad de la caida. Lo que esté clara es la caida, no obstante, no es tan
evidente su muerte, por tanto, nos encontramos que la posibilidad dentro de la propia

determinacion causal abre la puerta a la evitabilidad de un efecto u de otro.

Hay cierto margen. Puede planificar racionalmente sus acciones partiendo de la
premisa de que es posible que viva e, incluso, aunque no pueda descubrir
condiciones suficientes que garanticen su supervivencia, puede al menos
mejorar sus opciones al realizar todas las acciones que sean necesarias y, por lo
tanto, con un poco de suerte, encontrarse en el vasto nimero de mundos

posibles en los que vive. (Ibid, p. 110)

3. Una concepcidén determinista sostiene que un individuo no puede cambiar en
el futuro: De alguna manera, explica Dennett, esta concepcion juega con la ambigiiedad
de la incertidumbre, en otras palabras, dan igual tus acciones o tus intenciones porque
todas ellas trabajan en favor de un camino marcado de antemano; sin embargo, como
hemos visto en las dos confusiones anteriores, las posibilidades que juegan en el
proceso que media entre la causa y el efecto nos abre la puerta de la incertidumbre,
generando que la creencia en un futuro predeterminado, necesariamente, se sustente
bajo el precepto ambiguo del desconocimiento del hecho final. A partir de este punto,
Dennett sostiene que el problema no es el determinismo, ni que el camino este prefijado,

puesto que somos criaturas naturales capaces de cambiarnos para poder adaptarnos a los

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




acontecimientos que se nos presentan, buscando la mejor de las opciones posibles.
Opciones que conocemos por nuestra hambre de conocimiento y de informacion,
dandonos un margen de posibilidades y de previsiones que nos permiten avanzar en un
mundo que no esta fijo, pero que nos interpela constantemente. El problema es
pretender fijar una realidad estatica, a la vez, que concebimos los cambios que con el
paso del tiempo se dan en el mundo y a los cuales nos adaptamos como individuos que

viven en el mundo.

Decir que si el determinismo es verdadero, nuestro futuro estd fijado, es
decir...nada interesante. Decir que si el mundo es determinista, nuestra
naturaleza esté fijada, es decir algo falso. Nuestras naturalezas no estan fijadas
porque hemos evolucionado hasta convertirnos en entidades disefiadas para
cambiar su naturaleza en respuesta a las interacciones con el resto del mundo.
Toda la angustia acerca del determinismo tiene su origen en una confusion
entre lo que supone tener una naturaleza fijada y tener un futuro fijo. La
confusion surge cuando uno trata de mantener dos perspectivas simultaneas
sobre el universo: la perspectiva del ‘ojo de dios’, ante la que se despliegan al
mismo tiempo pasado y futuro, y la perspectiva situada de un agente integrado
en el universo. Desde la perspectiva intemporal de dios nada cambia jamas [...]
Desde la perspectiva del agente situado, las cosas cambian con el tiempo, y los

agentes cambian para hacer frente a dichos cambios. (Ibid, p. 116)

Otro problema, explica Dennett, de una concepcion determinista de corte rigido,
es que dentro del campo de la moral se encuentra con la dificultad de la
“responsabilidad”. Si nos situamos en la posicién de un individuo que cree que esta
totalmente determinado a un destino marcado desde el principio, ¢como podria
declararse responsable de sus actos, si estos contribuyen a un objetivo determinado, y
que él no ha elegido? En todo caso la responsabilidad serd de aquello que lo ha
determinado. Por el contrario, desde una concepcion no determinista o libertarista es
evidente que este problema no esta, puesto que somos responsables de todos nuestros
actos, en palabras de Dennett “para ser moralmente responsable, debo ser fuente tltima
de mi decisidn, y eso solo puede ser cierto si las influencias previas no eran suficientes
para garantizar el resultado, que dependia verdaderamente de mi.” (Ibid, p. 121) Somos
libres dentro de nuestros propios limites, es decir, nuestra condicion humana no solo

nos permite percibir las cosas de una determinada manera, como veiamos con Kant,

30



sino que, también nos condiciona a la hora de actuar o elegir. Ahora ;somos capaces de
superar ese limite?, en principio, la respuesta es que no, pues nuestro limite es nuestra
condicion y ésta es la que nos posibilita el acceso a la realidad, sin embargo, esos
limites abren la posibilidad de la transformacion, de la modificacion de nuestras
concepciones y pensamientos en base a los cuales nos determinamos. Una prueba de
ello es como evolucionan y cambian nuestras explicaciones del mundo, nuestras
conductas sociales y personales, asi como otra serie de elementos que construyen

nuestra realidad humana y, a los cuales cada individuo elige mediante sus acciones.

Nuestra capacidad Unica de reconsiderar nuestras convicciones mas profundas
sobre lo que da valor a la vida nos obliga a tomarnos en serio el descubrimiento
de que no hay ningun limite perceptible en lo que podemos considerar valioso.
Solo depende de nosotros. (Ibid, p. 337)

La dificultad que entrafian nuestros propios limites es la incertidumbre, es decir,
ser conscientes de nuestras determinaciones. Con Kant veiamos que la respuesta era la
autodeterminacion mediante la ley que nos damos a nosotros mismos para regir nuestras
acciones: sin embargo, Dennett va més alla, vinculando la posibilidad de las situaciones
a la consciencia de las determinaciones posibles del individuo. Dicho de otro modo, el
desconocimiento de la determinacion de uno mismo implica la incapacidad del
individuo para poder elegir, negandose asi las posibilidades y limitando su accion a una

posibilidad marcada por su ignorancia.

Todavia hay otra forma de negarles una determinada oportunidad a las
personas: mantenerlas en la ignorancia de la misma. Podriamos llamar a estas
oportunidades no reconocidas ni imaginadas oportunidades en bruto. Si paso
caminando junto a una fila de contenedores de basura, y resulta que uno de ellos
contiene un bolso lleno de diamantes, me pierdo una oportunidad en bruto de
hacerme rico [...]. Las oportunidades en bruto son muy abundantes, pero no nos
basta con ellas; cuando decimos que queremos oportunidades o posibilidades de
prosperar, no queremos simplemente oportunidades en bruto. Queremos
detectar nuestras oportunidades o ser informados de ellas a tiempo para que
podamos actuar. (Ibid, pp. 179-180)

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




La libertad, sostiene Dennett, es una oportunidad del ser humano a la
autodeterminacion, a la determinacion de una de las posibilidades que se le presentan.
Un ejemplo de ello, lo encontramos, como acabamos de ver, en la dicotomia entre saber
e ignorancia, puesto que un individuo que desconoce no puede elegir su determinacion,
sino que éste se ve abocado a una determinacion dada por su ignorancia. Esto nos
traslada a la problemaética de la libertad, la accion y la responsabilidad que hemos visto
anteriormente. Con Hume, veiamos que el individuo humano al ser causacion de algo
era responsable de los efectos de su accion, sin embargo, esta responsabilidad no venia
dada, solamente, por ser libre, sino, ademas, por la necesidad mental de la
determinacion causal. Con Kant, la accion del individuo venia dada por una auto-
legislacion moral donde la voluntad racional elige seguir libremente la ley con la cual
rige sus acciones. Con Dennett, la responsabilidad se da en la medida en como
respondemos ante un suceso, es decir, la responsabilidad se habilita gracias a la
respuesta que ejercemos en contestacion a un estimulo, siendo la libertad, la
oportunidad de como responder. Por lo tanto, siguiendo la perspectiva de Dennett, un
individuo posee un cierto grado de libertad cuando tiene varias posibilidades de accion,
es decir, a nivel de sistema, cuanto mas complejo es un individuo, mas posibilidades le
aparecen y mas incontrolable es su radio de accion. Esto solo se puede dar gracias a la
autoconsciencia de como estamos determinados, abriéndose la eleccion de como

gueremos determinarnos:

Si, los arboles pueden decidir que la primavera ha llegado y que es hora de
hacer brotar sus flores, y las almejas pueden decidir cerrarse cuando perciben
un golpe alarmante sobre sus conchas, pero esas elecciones son tan
rudimentarias, tan parecidas al funcionamiento de un simple interruptor, que
solo las consideramos decisiones por cortesia. Pero incluso los interruptores,
gue se limitan a encenderse 0 apagarse como consecuencia de ciertos cambios
en el entorno, dan lugar a un cierto grado de libertad [...] y requieren por lo
tanto un cierto grado de control, sea del tipo que sea. Un sistema posee un
cierto grado de libertad cuando hay un conjunto de posibilidades diferentes y la
actualizacion de una u otra de estas posibilidades depende de la funcién o del

interruptor que controla esta libertad. (Ibid, p. 187)

Por lo tanto, en Dennett, observamos que la situacion del individuo particular se

relaciona con su grado de consciencia de las posibilidades de accion, siendo asi que, por

32



un lado, la libertad es entendida como una oportunidad a la autodeterminacion, que
estd presente y se adapta a todas las situaciones en las que se encuentra el individuo;
mientras que, por otro lado, la determinacion y la responsabilidad del individuo son las
consecuencias de nuestras elecciones ante una situacion que nos afecta, que nos llama a
actuar. Relacionado con esta distincion siempre esta de fondo nuestra naturaleza, como
seres vivos que han sufrido y sufren una evolucion. Evolucion que no implica una
predeterminacion, pues es azaroso su proceso, se podrian haber dado otras
posibilidades, sino que implica un condicionante, como especie humana, de auto-

determinacion ante las posibilidades que se nos presentan.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




V
CONCLUSION

A lo largo del ensayo hemos observado un didlogo compatibilizador entre
libertad y determinismo. Con Hume hemos visto que la libertad de nuestra voluntad
parece mas un artificio mental que una realidad, pues para el pensador empirista no
dejamos de ser piezas necesarias de una causalidad que conformamos nosotros mismos
y donde nuestra libertad es nuestra creencia de que como nuestras acciones funcionan
acorde con nuestro querer, entonces somos libres. Kant sigue la linea de Hume, admite
que la libertad es una idea que tenemos, sin embargo, es una idea que siempre va ligada
a nuestra voluntad y gracias a ella tenemos la capacidad de elegir que nos rige, que nos
determina a la hora de actuar. Finalmente, Dennett parece seguir este compatibilismo de
ambos; sin embargo, incluye un elemento que en Kant y Hume no se habia desarrollado
y es la libertad entendida como la oportunidad de elegir una de las maultiples
posibilidades que se nos presentan y que de la mayoria no somos conscientes.

En este punto es determinante nuestra accién, pues mediante ella somos capaces
de manifestar un artificio mental, la libertad, determinando un estado de cosas en vez
de otro. No debemos suponer, atendiendo al consejo de Hume y Kant, que la realidad
sea como la percibimos, como la sentimos, sino que lo que es una realidad es como
actuamos con ella, como la afectamos y como con respecto a ella nos creemos libres de
elegir determinarnos. Una realidad que lleva nuestra personalizacidn, nuestra
humanidad, confiriéendonos la potestad de poder cambiarnos, como dice Dennett, de
poder transformarnos a nuestra voluntad para asi poder avanzar, mejorar, evolucionar.
La esperanza de esa eleccion, de esa determinacion propia, de esa evolucion de nuestra
especie, es la libertad; de tal manera que podemos concluir que la libertad es el limite,
la determinacion que nos ponemos para, por un lado, transformarnos mediante nuestras
elecciones y sus consiguientes acciones; por otro lado, para comprender nuestras

acciones en un mundo que es observado desde nuestra humanidad.

34



VI
BIBLIOGRAFIA

AGUILAR, Jesus, “La libertad y el determinismo en David Hume”, Universidad
Veracruzana, México,
http://cdigital.uv.mx/bitstream/123456789/36341/3/1987119.pdf

BERGMAN, “El libre arbitrio y el determinismo en la metafisica”,

http://revistas.unc.edu.ar/index.php/REUNC/article/viewFile/4285/6417

COoPLESTON, Frederick, Historia de la filosofia. Vol. 6, De Wolf a Kant, Ariel,
Barcelona, 1984.

DEeNNETT, Daniel, La evolucién de la libertad, trad. Ramon Vila Vernis, Paidos,
Barcelona, 2004.

HuwmE, David, Investigacion sobre el conocimiento humano, trad. Jaime de Salas,
Alianza, Madrid, 1988.

—, Tratado de la naturaleza humana, trad. Vicente Viqueira, Biblioteca de

autores clasicos, Libros en la red, 2001.

KANT, Immanuel, Fundamentacién para una metafisica de las costumbres, trad.
Roberto Aramayo, Alianza, Madrid, [1785] 2012.

—, ldeas para una historia universal en clave cosmopolita y otros escritos

sobre filosofia de la historia, trad. Roberto Rodriguez Aramayo, Tecnos, Madrid,
[1784] 1994.

—, La critica de la razén pura, trad. Pedro Ribas Taurus, Madrid, 2005.
(Abreviatura KrV)

MENDONCA. Marta, “Causalidad y libertad en David Hume”, UNAV, Cuadernos
de Anuario Filosofico 201-250, Pamplona, 2009.
http://dadun.unav.edu/bitstream/10171/35554/1/201402CAF214%282009%29-21.pdf

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es



http://revistas.unc.edu.ar/index.php/REUNC/article/viewFile/4285/6417

