
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

En el presente trabajo se realiza un repaso por las reformas religiosas del emperador 

Juliano, conocido como «el Apóstata», quien, en pleno periodo tardoantigo en el siglo 

IV, decidió abandonar el cristianismo y restaurar el paganismo como religión oficial del 

Imperio romano. Para ello llevó a cabo una serie de medidas que han sido tachadas 

como «anticristianas», no solo por historiadores contemporáneos sino también por 

escritores de la Antigüedad Tardía que cohabitaron con el emperador. A través de este 

análisis se pretende estudiar las intenciones de Juliano con el fin de valorar si sus 

acciones fueron realmente anticristianas o no. 



 

 

 

I. Introducción ................................................................................................................. 1 

II. Estado de la cuestión: libertad y tolerancia religiosa en la Antigüedad ...................... 4 

III. Trayectoria política de Juliano .............................................................................. 10 

1. Primeros años. Educación y formación .................................................................. 10 

2. Juliano César y las campañas de las Galias ............................................................ 13 

3. Juliano Augusto: formación del gobierno y campaña contra Persia ...................... 15 

IV. Evolución ideológica de Juliano............................................................................... 22 

1. Influencias educativas en las creencias religiosas de Juliano ................................. 22 

2. Conversión de Juliano: cronológica, ideológica e iconográfica ............................. 24 

3. Ideología de Juliano en sus escritos: ¿era realmente un iniciado en el culto del 

mitraísmo? .................................................................................................................. 28 

V. Transformación religiosa: del cristianismo al paganismo ......................................... 33 

1. Medidas para restaurar el paganismo ..................................................................... 33 

i. Libertad de culto .............................................................................................. 34 

ii. Recuperación de espacios sagrados ................................................................. 36 

iii. Reforma del sacerdocio ................................................................................... 42 

2. Medidas y reformas contra el cristianismo ............................................................. 48 

i. Ley Magistros studiorum ................................................................................. 48 

ii. Expulsión de cristianos de los cargos públicos ................................................ 52 

iii. Edicto Sobre sepulcros y funerales .................................................................. 55 

VI. ¿Intolerancia o anticristianismo? Conclusiones finales............................................ 60 

VII. Bibliografía ............................................................................................................. 63 

 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
1 

El propósito de este trabajo es analizar los planteamientos teóricos y las acciones 

prácticas mediante las cuales el emperador Juliano, conocido como «el Apóstata», llevó 

a cabo una serie de medidas político-religiosas que han sido reconocidas como 

«anticristianas» y que tenían el objetivo de restaurar el culto tradicional y alejar a los 

grupos cristianos del poder que habían conseguido en los principados anteriores al suyo 

propio. Como objetivo secundario, se pretende dar una valoración personal, a modo de 

conclusión, sobre si las medidas de Juliano fueron o no tolerantes con los grupos 

cristianos y su libertad religiosa. 

La elección de la temática del presente Trabajo Final de Máster se debe a la intención 

de adentrarme en el estudio de la religión cristiana en una época concreta: la Antigüedad 

Tardía. El caso del emperador Juliano otorga una oportunidad única para estudiar la 

convivencia y la relación entre la religión romana tradicional y la cristiana, así como la 

presencia de ambas en las esferas públicas, tanto en puestos de poder del gobierno como 

en los grupos ciudadanos que protagonizaron varios episodios de los que estudiaremos a 

continuación. 

El trabajo se estructura en tres apartados, los dos primeros se han realizado con el 

objetivo de estudiar la figura de Juliano en su trayectoria política y religiosa. Es 

importante conocer la formación del emperador así como su ideología y sus creencias 

para poder analizar, en el tercer y último bloque, su transformación religiosa desde el 

cristianismo hasta el paganismo. Esta transformación religiosa se analizará, a su vez, 

desde dos puntos de vista distintos: por un lado, las medidas utilizadas para restaurar la 

religión romana tradicional y, por otro, las reformas llevadas a cabo con un enfoque 

anticristiano y con el objetivo de alejarles del poder. 

Mucho se ha debatido sobre la figura de Juliano tan ambivalente que encontramos en 

las fuentes antiguas. El propio emperador se esfuerza por construir una imagen 

propagandística de sí mismo con el fin de cumplir tres objetivos que se repetirán en 

todos los escritos que encontremos a su favor: legitimar su sucesión, ensalzar sus 

virtudes como buen gobernador y asignar la razón de su gobierno a la elección divina. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
2 

Estos hechos los encontraremos especialmente, además de en los escritos del propio 

emperador, en los discursos julianeos de Libanio quien hace uso, al igual que 

Mamertino, del basilikós logos, la comparación de Juliano con personajes célebres con 

el fin de resaltar su perfección (GARCÍA RUIZ, 2008a). La vertiente contraria la 

encontramos de la mano de autores cristianos como Sozomeno o Gregorio Nacianceno, 

quien afirma que Juliano es un perseguidor de cristianos (MARCOS, 2009: 192). 

Partiendo de esta doble visión de Juliano en las fuentes antiguas –profeta pagano y 

perseguidor cristiano-, la historiografía contemporánea se enfrenta de la misma manera 

al debate de si sus medidas eran tolerantes o intolerantes con el cristianismo. Todos los 

estudios aceptan que, cuando Juliano toma la posesión completa del poder del Imperio 

en el año 361, comienza una fase de reformas en las que prima la tolerancia y la libertad 

de cultos. Esta tolerancia se verá diluida con el paso de los meses en favor de un 

anticristianismo que será alimentado por episodios como los de Alejandría y Antioquía 

o con la visión del abandono de los templos y los ritos. Este anticristianismo que 

algunos autores han visto en sus reformas ha sido la razón de que los mismos definan su 

primera fase de tolerancia como una farsa propagandística y política cuyo fin sería crear 

la imagen del civilis princeps. Así bien, sin negar que Juliano quería acabar con el poder 

que los grupos cristianos habían conseguido a partir del gobierno de Constantino I, hay 

que cuestionarse la veracidad de las acciones anticristianas que se le atribuyen pues 

muchos de los testimonios sobre estas no han podido ser verificados legalmente; 

algunos de los ataques contra cristianos pudieron ser ordenados por gobernadores de 

provincias o ciudades mientras que otros, como es el caso del episodio de Alejandría, 

fueron movimientos populares sobre los que la autoridad no tenía ningún tipo de 

control. 

Para analizar estos hechos, la metodología escogida se ha basado en la lectura y el 

análisis de las fuentes clásicas, paganas –como son los escritos del propio Juliano, de 

Amiano, de Libanio y de Mamertino-
1
 y cristianas –como es el caso de las obras de 

                                                 
1
 La obra que Mamertino dedica a Juliano es un panegírico, pronunciado en enero del año 362 debido al 

nombramiento como cónsul del primero. El discurso, como bien explica Mª Pilar García Ruiz (2006: 11-

37) en su edición y traducción de la obra de Mamertino, forma parte de la colección de los doce 

Panegíricos latinos, datados ente los años 289 y 389 con la excepción del primero, el de Plinio el Joven a 

Trajano, que fue pronunciado en el año 100 y que es el modelo de todos los siguientes. La función de esta 

colección sería de uso escolar, por lo que encontramos en estos ejemplos la estructura clásica y los 

recursos habituales que componían los panegíricos. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
3 

Sócrates y Sozómeno. Para los textos de Juliano y Libanio se han utilizado las 

traducciones al castellano de la Biblioteca Clásica Gredos, mientras que para la lectura 

de Amiano se ha empleado la edición de Akal y para la de Mamertino se han usado dos 

distintas: por un lado, la traducción del panegírico al español de Mª Pilar García Ruiz de 

la editorial Eunsa, y por otro el análisis y traducción de los Panegíricos Latinos de 

mano de C.E.V. Nixon y Barbara Saylor Rodgers de la Universidad de California. A las 

obras de Sócrates y Sozómeno se ha accedido mediante una traducción al inglés de 

Hendickson Publishers. 

Estos testimonios se han estudiado con el apoyo y la base de la historiografía 

contemporánea. Para realizar consultas sobre la religión romana se han consultado como 

base las obras de J. Scheid (1991) y J. Rüpke (2007), mientras que para adentrarse en el 

paganismo tardío se recomienda la lectura de autores como A. Cameron (2011), G. 

Bowersock (1996) y Rita Lizzi (2013). En el caso de las obras biográficas sobre Juliano 

se han estudiado a Joseph Bidez (1965) y Glen Bowersock (1980) por ser los dos 

autores que se adentraron en el estudio de la figura de este emperador y arrojaron luz 

sobre el personaje y sus acciones, y además también se han consultado obras generales 

de autores como Giuseppe Ricciotti (1959), Polymnia Athanassiadi-Fowden (1981) y 

Klaus Bringmann (2006) así como el artículo de Jean Bouffartigue (2009) sobre esta 

misma temática. Se debe destacar también la obra de Giorgo Scrofani (2010) en la que 

se realiza un repaso por las creencias y las políticas religiosas del emperador. En el caso 

de los artículos sobre temas concretos, los autores han resultado tan variados como las 

temáticas de las que versan, queriendo destacar el enorme trabajo de Mar Marcos con 

sus múltiples estudios sobre el emperador Juliano y la Antigüedad Tardía, los ensayos 

de José Mª Candau Morón sobre su filosofía política y los trabajos de J. Bouffartigue 

acerca de las acciones anticristianas del mismo y de la imagen del emperador.

                                                                                                                                               
Estos discursos públicos son muestras de aprecio hacia los gobiernos de los emperadores. No se 

centran en debatir las características de la realeza sino que estudian las virtudes de los emperadores, 

quienes son los responsables directos de la felicidad del Imperio. Esta finalidad debe tenerse en cuenta a 

la hora de interpretar los textos puesto que el propósito del orador es la exaltación y la adoración del 

emperador por lo que los episodios narrados están muy bien seleccionados. Para el análisis histórico, 

estos discursos aportan una gran cantidad de datos y acontecimientos sociales, económicos, políticos y 

religiosos que recogen en sus líneas. 

Los objetivos clave de este panegírico dedicado a Juliano serían alabar sus victorias relacionándolas 

con las virtudes características del buen gobernante, y crear vinculación entre los ciudadanos de 

Constantinopla, ciudad donde se realizó el discurso, y el emperador, además de legitimar el poder del 

mismo (GARCÍA RUIZ, 2008b: 234). 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
4 

Estudiar la tolerancia, o la intolerancia, en la Antigüedad supone aplicar juicios y teorías 

modernas a una época histórica en la que, en primer lugar, dicho concepto no existía a 

nivel teórico y en la que, en segundo lugar, el pensamiento ideológico y político 

impedía definirlo. Se debe tener en cuenta que, como explica Marta Sordi (2010: 249-

252) en su artículo, la tolerancia, entendida como la capacidad de los individuos de 

aceptar la existencia de opiniones o acciones distintas de las propias, aparece definida 

por primera vez a finales del siglo XVIII, de la mano de John Locke y su famosa carta 

sobre la tolerancia. 

En el ámbito religioso, que es el que atañe al presente trabajo, la tolerancia implica el 

respeto a las prácticas y creencias de otros grupos de personas. El monoteísmo, al 

presuponer sus creencias como únicas verdades, excluir a las demás religiones y 

necesitar borrar las otras opciones para confirmarse, tiene una naturaleza intolerante; 

mientras que el politeísmo es, en origen, tolerante ya que incluye a todos los demás 

dioses y creencias en su panteón (DA SILVA, 2010: 63-68; SORDI, 2010: 252-255) 

La religión romana está caracterizada por una dualidad con grandes diferencias entre 

lo público y lo privado. En el ámbito privado, cada persona es libre de escoger y 

practicar los cultos que más crea convenientes ya que el estado romano no obliga a 

acogerse a ninguno en particular. Pero el caso de la religión pública es distinto: esta se 

compone de una serie de rituales y festividades, controladas por el estado, en las que 

deben participar todos los ciudadanos, sea cual sea sus creencias internas y privadas. Ser 

ciudadano romano trae consigo una serie de obligaciones y, entre ellas, destaca la de 

practicar la religión estatal. Tal y como explica Sordi (2010: 255-258), la religión 

romana tenía un importante componente social y una gran dimensión colectiva, y que 

existía una dependencia total entre política y religión ya que la sociedad a penas 

distinguía entre estos dos planos. Era una religión pública y social, soporte principal de 

la romanización en los territorios que anexionaban mediante la introducción de esta y el 

respeto a las religiones autóctonas de la zona aunque este respeto no debe entenderse 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
5 

como tolerancia, entendida como un derecho, sino que se limitaban a darles el permiso 

para practicarla. Sobre este aspecto, Paul Veyne (1991) opinaba que, realmente, esta 

pseudo-tolerancia del Imperio romano era una estrategia que tenía como objetivo el 

permitir la pervivencia del propio paganismo, puesto que este habría sido demasiado 

débil para hacer frente a las demás religiones (DA SILVA, 2010: 65-66). 

Para entender el compromiso que el estado exigía a los ciudadanos con respecto al 

cumplimiento de los rituales de la religión oficial, debemos detenernos a explicar el 

concepto de pax deorum. Esta idea está basada en que la prosperidad del estado depende 

de la voluntad de los dioses y de su grado de satisfacción con los sacrificios y las 

ofrendas que los humanos les conceden, de manera que las desgracias –en forma de 

epidemias, sequías o derrotas militares- se debían a la negligencia con estos ritos. 

Atribuir la responsabilidad del bienestar o del malestar de todo un imperio a la 

religión estatal del mismo otorgó argumentos para perseguir a quienes no participaban 

en los rituales obligatorios, como fue el caso de las persecuciones contra los cristianos 

del siglo III así como las posteriores persecuciones a paganos cuando la pax deorum se 

transformó en la pax Dei. La diferencia entre estos dos conceptos es que el primero no 

excluye la práctica de otras religiones en el plano privado mientras que el segundo 

generó legislaciones con el fin de evitar compromisos religiosos distintos al 

cristianismo, legislación que comenzó a emitirse con Constantino (MARCOS, 2004: 52, 

55). 

Debe tenerse en cuenta, a la hora de estudiar estos acontecimientos, que los episodios 

de violencia e intolerancia contra una u otra religión suponen momentos puntuales de 

excepción en una convivencia religiosa generalmente pacífica. Las muestras de 

intolerancia registradas contra el cristianismo por las fuentes son siempre ataques 

puntuales, intensos y de corta duración, de manera que los propios autores cristianos 

admiten que la mayoría de los emperadores habían permitido dicha convivencia 

mientras que las persecuciones habían sido realizadas por gobernadores controlados por 

el diablo (MARCOS y FERNÁNDEZ UBIÑA, 2009: 188).  

Por lo general, al margen de estos episodios puntuales, en el Imperio romano existía 

un gran pluralismo religioso que convivía cotidianamente sin problemas ni 

discriminaciones. Purificación Ubric Rabaneda (2007) explica que la principal 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
6 

característica de la sociedad tardoantigua fue su multiculturalidad a raíz de la cual se 

produjeron intercambios en todos los aspectos de la vida. Uno de los argumentos más 

importantes que sostiene esta autora para retratar esta sociedad es la existencia de 

relaciones de amistad e, incluso, de matrimonios entre personas de distinta religión a 

pesar de las leyes que los prohibían. También se han encontrado testimonios de 

personas que, en momentos puntuales de crisis en los que sus vidas corrían peligro, 

fueron capaces de cambiar su credo para conseguir el beneplácito de un dios distinto. 

Por estas razones, el autor sostiene que las fronteras entre las distintas ideologías no 

estaban tan marcadas en esa época a nivel cotidiano, sino que eran las autoridades 

religiosas, tanto del culto tradicional como del cristianismo y del judaísmo, las que se 

encargaban de marcar la distinción entre sus religiones. 

Volviendo a enfocar nuestro interés en el estudio del origen del concepto de libertas 

religionis, Marta Sordi (2010: 258) afirma que fueron los escritores cristianos quienes lo 

habrían creado, entendiéndolo como la posibilidad de tener una visión subjetiva de una 

religión que sería privada e independiente a cualquier elemento externo, como podría 

ser el estado; según esta definición, el politeísmo de la religión romana tradicional sería 

insuficiente para ser considerado tolerante con el pueblo cristiano. Fue Tertuliano, 

escritor eclesiástico que vivió entre los siglos II y III, el primero en adentrarse en este 

concepto. Define esta idea como «un derecho y un privilegio natural» en un ambiente de 

persecución de cristianos en el que el concepto de libertad religiosa, aislada de los 

rituales estatales, era completamente ajeno a la mentalidad romana (MARCOS, 2007: 

61-63).  

A pesar de que el término de “libertad religiosa” y la reflexión sobre el mismo 

naciesen en contexto cristiano, no se permitió que esta idea fuese practicada dentro de 

su propio grupo religioso puesto que estos practicantes consideraban el cristianismo 

como la única y verdadera religión que debía ser extendida de manera universal. 

Cuando esta religión estuvo apoyada y sustentada por el poder imperial, llevó a cabo 

medidas para controlar las facciones religiosas que ponían en peligro su evangelización, 

y fue a partir de este momento cuando la armonía pacífica de las diversas religiones 

comenzó a perderse (MARCOS y FERNÁNDEZ UBIÑA, 2009: 188). Cameron (1994) 

define este hecho como una paradoja puesto que el cristianismo nació en un mundo de 

pluralidad religiosa para, poco a poco, tratar de convertirse en la única religión del 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
7 

mismo (DA SILVA, 2010: 3); el cristianismo fue el primero en reclamar la libertad 

religiosa cuando era el grupo perseguido para, después, al obtener el apoyo del poder 

político, utilizar métodos de coerción para reorientar las creencias de los que calificaban 

como herejes y paganos. 

Dentro de este contexto histórico y de este debate historiográfico sobre los episodios 

de tolerancia e intolerancia religiosa en la Antigüedad, y más concretamente en la 

Antigüedad tardía, se halla el curioso capítulo en el que el emperador Juliano, haciendo 

gala de una educación helénica, empleó su poder para reinstaurar el culto tradicional 

cuando el cristianismo ya había sido establecido como religión oficial del estado por el 

emperador Constantino. En esta línea de investigación, el objetivo de este trabajo es 

valorar si las acciones y las reformas del emperador Juliano con respecto a la libertad de 

cultos eran tolerantes o no. Para ello se partirá de la base de algunos de sus propios 

escritos y de textos de autores de la época en los que se explica, con más o menos 

detalles, su idea de tolerancia, de libertad religiosa y la idea que el emperador tenía 

hacia la religión cristiana. 

La opinión de Juliano sobre la tolerancia no está bien reflejada en sus propios 

escritos. Encontramos tan sólo dos referencias en las que se asegura que no se obligará a 

nadie a participar en una religión que no es la suya (ep. 114, 436 C)
2
 y en las que se 

apela a conseguir una convivencia pacífica entre los grupos paganos y cristianos (ep. 

114, 438 A-C).
3
 A pesar de querer conseguir esta tolerancia, es interesante ver cómo, en 

este último texto, denomina a los cristianos «extraviados», y es que Juliano sostenía que 

el cristianismo era un error que necesitaba ser combatido. Las críticas que el emperador 

realiza sobre esta religión están desarrolladas en Contra los galileos,
4
 obra en la que 

analiza la doctrina cristiana comparándola con la judía y la clásica, ensalzando esta 

                                                 
2
 Juliano, ep. 114, 436 C: «A ninguno, por tanto, de ellos contra su voluntad permitimos que se le arrastre 

a los altares, y solemnemente les anunciamos que, si alguno voluntariamente quiere participar en nuestras 

abluciones y libaciones, que en primer lugar practique ritos purificatorios y suplique a los dioses 

apotropaicos». 

3
 Juliano, ep. 114, 438 A-C: «Que nadie se oponga ni se cometa injusticia, y que los que están extraviados 

respeten a los que con rectitud y justicia adoran a los dioses de acuerdo con nuestras eternas tradiciones, y 

que los adoradores de dioses no dañen ni roben las casas de los que están extraviados más por ignorancia 

que por conocimiento». 

4
 «Galileo» es el término que utiliza Juliano para referirse a los cristianos. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
8 

última por encima de las demás y utilizando para ello argumentos platónicos que, en 

ningún momento, pretenden ser novedosos (MORESCHINI, 1998: 152-154; 

SCROFANI, 2010: 100-130; GUARDE PAZ, 2014: 415-417).
5
 A raíz de este análisis, 

Juliano considera que el cristianismo «no contiene nada divino» y afirma que es un 

«relato monstruoso a la fe de la verdad» y una «invención de unos hombres compuesta 

por maldad», ideas que expone en las primeras líneas de Contra los galileos (39 A-B). 

Las opiniones que encontramos en otros autores al respecto de su espíritu tolerante 

son bastante homogéneas. Los dos autores que más describen el comportamiento y la 

personalidad del emperador son Amiano y Libanio, por ser allegados y conocerle 

personalmente, y es de ellos de quienes tenemos las mejores descripciones de su 

supuesto carácter tolerante. Amiano lo describe como «un hombre que merecía figurar 

entre nuestros héroes por la brillantez de sus acciones» para, posteriormente, incluir 

entre sus virtudes la «liberalidad» y la generosidad (Hist. XXV, 4, 1)
6
. Por su parte, 

Libanio centra sus argumentos en eliminar cualquier asociación posible entre las 

persecuciones cristianas y el propio Juliano, asegurando que el emperador censuraba 

esas prácticas porque la violencia no es una herramienta certera contra la ideología y las 

creencias (Or. XVIII, 121-123).
7
 

Pero no todos sus allegados estaban de acuerdo en que sus medidas eran bondadosas 

y tolerantes. Como señala Mar Marcos (2009: 195), Eutropio, funcionario romano bajo 

su gobierno, sí llegó a considerar las políticas del emperador como una verdadera 

persecución contra los cristianos. Esta misma opinión la compartían numerosos 

                                                 
5
 En el artículo de César Guarde Paz (2014), encontramos un análisis pormenorizado de los distintos 

puntos a los que Juliano dedica unas líneas en su obra, como la idea de salvación del ser humano, la 

relación entre Dios y Jesús, o la designación del propio cristianismo como ateísmo. 

6
 Amiano dedica todo el libro XXV a realizar una enumeración, y una posterior explicación, de las 

virtudes y los defectos del emperador. 

7
 Lib., Or. XVIII, 121-123: «Él solía censurar a quienes habían llevado a cabo aquellas prácticas 

[persecuciones y ataques violentos en contra de una religión], en la idea de que así no conseguían lo que 

pretendían […]. Porque […] no se podría erradicar una creencia falsa sobre los dioses amputando y 

aplicando fuego […]. Evitó esa práctica, que rechazaba por completo, y a cuantos tenían capacidad para 

hacerse mejores, los iba conduciendo hacia la verdad, pero no obligaba por la fuerza a quienes amaban lo 

peor». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
9 

cristianos, destacando especialmente a Gregorio de Nacianzo, que le describía como 

perseguidor e hipócrita. 

Ese debate en torno a la tolerancia o la intolerancia del emperador Juliano continúa 

hasta nuestros días, siendo estudiado por la historiografía contemporánea. Las 

estrategias político-religiosas del emperador han generado un arduo debate en torno a si 

la creación de su edicto de tolerancia se realizó de manera sincera o si era una farsa para 

allanar la restauración de la religión helenística tradicional. Con el estudio de las 

acciones del emperador, se puede ver que hay dos fases bien diferenciadas en sus 

políticas: una primera de tolerancia que comenzaría con la muerte de Constancio y en la 

que destacaría el edicto de libertad de culto, y una segunda en la que los intentos por 

restaurar la religión tradicional son más drásticos y la represión hacia el cristianismo es 

más activa. Pero estas dos fases no son suficiente para responder a la pregunta de si 

Juliano era o no tolerante hacia el cristianismo sino que se deberán analizar de manera 

individual las reformas que afectan a estas dos cuestiones con el objetivo de, al final de 

este artículo, ser capaz de dar una respuesta formada y argumentada a la cuestión. 

 

  



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
10 

 

1. PRIMEROS AÑOS. EDUCACIÓN Y FORMACIÓN 

Flauius Claudius Iulianus nació en Constantinopla entre finales del año 331 y la 

primera mitad del 332.
8
 Su padre era Julio Constancio, hijo del emperador Constancio 

Cloro y hermanastro de Constantino, mientras que su madre, Basilina, era la hija de un 

alto funcionario del emperador Licinio, quien fue prefecto del pretorio y gobernador de 

Egipto. Además, Juliano tenía un hermano, Galo, nacido entre los años 325 y 326 del 

primer matrimonio de Julio Constancio. 

La infancia de Juliano quedó marcada, de manera muy temprana, por la muerte y las 

intrigas palaciales. Su madre falleció al poco tiempo de darle a luz mientras que su 

padre, y una gran parte de su familia, fue asesinado en un complot palaciego cuando, en 

el año 337, Constantino falleció y el poder recayó en manos de sus tres hijos: 

Constantino II, Constante y Constancio II. El complot fue llevado a cabo por 

Constancio, quien argumentó que su padre Constantino había dejado por escrito la 

acusación de que su familia había conspirado contra él; ante esto, Constancio decidió 

asesinar a los familiares con posibilidades de aspirar al poder. Sólo Juliano y Galo se 

salvaron de los asesinatos; Libanio (Orat. XVIII, 9 ss.) afirma que el primero se salvó 

por ser muy joven, y el segundo por estar enfermo y parecer que iba a fallecer pronto: 

«Sólo él y su hermano paterno, mayor que él, escapan a la masacre, librando al 

segundo una enfermedad que hizo pensar que bastaría para su muerte y al primero su 

edad, pues hacía poco que había acabado su lactancia». 

Con el fin de apartarlo de la vida de la corte, Constancio ordenó trasladar a Juliano a 

Nicomedia donde el obispo de la ciudad, Eusebio, fue el elegido para encargarse de la 

educación del joven. Pero este fue nombrado obispo de Constantinopla al poco tiempo, 

en 338, de manera que la educación de Juliano pasó a manos de Mardonio, quien fue 

una gran influencia para él y sobre quien habla con profunda veneración a lo largo de 

                                                 
8
 No existe constancia de la fecha exacta de su nacimiento. Bidez (1965: 10) la sitúa antes de invierno del 

año 331 mientras que otros autores como Gilliard (1971) la retrasan hasta el verano del año 332 

(JULIANO, 1979a: 10-16). 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
11 

sus escritos. Fue Mardonio quien despertó en Juliano el gusto por la cultura helénica ya 

que le acercó a los escritos de Hesíodo y Homero y le inició en sus primeras lecturas 

filosóficas; además le educó con reflexiones sobre la sociedad del momento y con 

consejos sobre el comportamiento diario (BIDEZ, 1965: 16-21). 

Hacia el 341-342, a raíz de la muerte de Eusebio de Nicomedia, Juliano y su 

hermano Galo son trasladados y recluidos en la residencia imperial de Macellum 

(Capadocia) por orden del emperador Constancio. Es, en este momento, cuando Juliano 

es separado de su tutor, Mardonio, hecho que le causará un profundo dolor y que 

quedará plasmado en su obra. Comenzará, así, una etapa que Juliano recordará con 

rencor puesto que se sintió prisionero durante los seis años que transcurrió ahí. Este 

sentimiento será el único punto en común que comparta con su hermano Galo puesto 

que ambos compartían caracteres muy diferentes: Juliano, centrado en los libros y en la 

enseñanza;
9
 Galo, en el arte militar y en la guerra.

10
 

Durante estos años, Juliano consideró que se le estaba privando del derecho de 

educarse ya que no se contrató un tutor que se encargase de ello. Su educación fue 

autodidacta a través de la biblioteca de la residencia imperial. En cuanto a los aspectos 

religiosos de la misma, la educación que recibieron los hermanos fue cristiana y 

provenía del obispo Jorge de Capadocia. A lo largo de toda la etapa en Macellum, 

Juliano se presentó siempre como cristiano, llegando a ser bautizado, y, debido a que 

todavía no había tenido contacto con las influencias neoplatónicas, no hay motivos para 

pensar –más allá de la educación recibida por Mardonio- que ocultaba en su interior la 

predilección por una religión diferente. 

En el año 348, Galo fue convocado a la corte para dar apoyo en los problemas 

militares que Constancio estaba sufriendo a causa de las usurpaciones, y a Juliano se le 

permitió continuar con sus estudios fuera de Macellum. Decidió marchar a 

Constantinopla pero su estancia en esta ciudad fue breve debido a que, rápidamente, 

creció su número de seguidores y Constancio decidió enviarle a Nicomedia. Ahí, tuvo 

                                                 
9
 Libanio realiza un detallado retrato del emperador Juliano a lo largo de toda su obra y de sus múltiples 

discursos. Esta información queda recogida y resumida de la mano de J. Bouffartigue en “L’image 

politique de Julien chez Libanios” (2002). 

10
 Amiano dedica parte del libro XIV de su Historia (1, 1 ss.) a hablar sobre la crueldad de Galo y su 

comportamiento violento durante sus campañas militares como César. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
12 

contacto con las clases del rétor pagano Libanio a pesar de que se le había prohibido, 

por orden del emperador, su asistencia. Libanio focalizaba sus clases y su obra en el 

objetivo de hacer resurgir la cultura helénica, hecho que tuvo una gran influencia sobre 

Juliano. 

En esta etapa, en la que posee una mayor libertad de movimiento y de educación, 

será cuando Juliano comience a relacionarse con la religión tradicional greco-romana. 

El propio Libanio afirmó en su obra (Orat. XIII, 11) que su estancia en Nicomedia fue 

«el principio de los mayores bienes para él», haciendo referencia a este contacto 

religioso. 

Tras Nicomedia, Juliano se trasladó a Pérgamo donde conoció a Edesio de Capadocia 

para, después, ir a Éfeso a asistir a los cursos de Máximo, quien sería uno de sus 

principales mentores. Casi todos los autores están de acuerdo en que fue la influencia de 

Máximo la que le llevó a su potente superstición (JULIANO, 1979a: 19-25). Fue en 

Éfeso donde Juliano se adentró en el mundo del neoplatonismo de la mano de Crisanto, 

quien le guiará a través de la obra de Jámblico y Porfirio. 

La mayoría de los autores coincide en situar en este periodo la conversión al 

paganismo del emperador, impulsada por las influencias helénicas y neoplatónicas de su 

educación así como por su oposición a la dinastía constantiniana, la cual era cristiana. El 

propio Juliano hace referencia en sus cartas escritas en Antioquía a que el año de su 

conversión está situado entre el 350 y el 351 (JULIANO, 1982: 173). 

El 15 de marzo del año 351 Galo fue nombrado César y enviado a Antioquía. 

Constancio se vio forzado a tomar esta decisión a causa del aumento de poder que 

estaba tomando la sublevación de Magnencio del año 350, quien había conseguido 

asesinar a Constante, el Augusto de Occidente, y hacerse con los territorios de Italia y 

Galia. A raíz del cruento gobierno de Galo en este territorio, Constancio comenzó a 

sospechar de sus intenciones y ambiciones con respecto al poder imperial debido a lo 

cual le citó en Constantinopla para responder sobre sus actos. Pero, en el camino, su 

esposa Constancia falleció, hecho que precipitó los acontecimientos: Galo fue detenido 

y decapitado sin juicio a finales del año 354. La muerte de Galo fue seguida de una 

represión sobre sus subordinados por parte del emperador así como de la llamada a la 

corte de Milán a Juliano, quien consiguió defenderse, con ayuda de Eusebia –esposa de 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
13 

Constancio- de las acusaciones de conspiración con su hermano Galo. Gracias también 

a la emperatriz, Juliano obtuvo el permiso de irse a Atenas donde permaneció hasta 

octubre del año 355 y donde se impregnó de la religión greco-romana asistiendo a 

rituales como los misterios de Eleusis. 

 

2. JULIANO CÉSAR Y LAS CAMPAÑAS DE LAS GALIAS 
 

En octubre del 355, Juliano fue llamado a Milán donde fue nombrado César. Debido a 

que Constancio y Eusebia no habían tenido descendencia, Juliano era el único miembro 

vivo de la familia imperial. La decisión de nombrarle César, según nos explica Amiano 

(Hist. XV, 8, 2-3)
11

, se debió a las múltiples amenazas externas a las que debía 

enfrentarse el Imperio, provenientes de las fronteras del Rin, del Danubio y de Persia, y 

al consejo de Eusebia de ayudarse por Juliano para no gobernar en solitario.  

El 6 de noviembre recibió el título de manera oficial en Milán, ante el grueso del 

ejército romano. El propio Juliano, en su carta Al senado y al pueblo de Atenas (274 

C),
12

  nos explica que, antes de la ceremonia, le cambiaron el aspecto obligándole a 

afeitarse la barba y a vestir ropajes de seda. Este nombramiento, que tendía un puente 

para estrechar las relaciones con Constancio –hecho que no se dio ya que la enemistad 

se mantuvo hasta la misma muerte del emperador-, fue subrayado con el matrimonio de 

Juliano con Helena, la hermana de Constancio. Fue un matrimonio político que no 

engendró descendencia, hecho que Amiano (Hist. XVI, 10, 18)
13

 atribuye a un veneno 

que Eusebia le habría dado a la esposa de Juliano con el fin de evitar que se quedase 

embarazada.  

                                                 
11

 Amm., Hist. XV, 8, 2-3: «Angustiado ya ante la enorme cantidad de problemas que se le venían 

encima, confesó su idea a los que le rodeaban, y les dijo claramente que, si gobernaba en solitario, 

sucumbiría ante tantas y tan continuas calamidades […]. Después de muchos rodeos y deliberaciones 

vanas, Constancio tomó una decisión firme y, obviando disputas inútiles, decidió compartir el Imperio 

con Juliano». 

12
 Juliano, Or. V, 274 C: «Ellos, reuniéndose como si estuvieran en la barbería, me afeitan la barba, me 

visten con una clámide y me dan aspecto –así lo creían ellos- de un soldado completamente ridículo». 

13
 Amm., Hist., XVI, 10, 18: «Helena […] fue conducida a Roma […] según un plan tramado por la 

emperatriz Eusebia, estéril durante toda su vida, que la convenció para que bebiera un veneno preparado 

con mala fe de manera que, cuando quedara embarazada, perdería el hijo que esperara». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
14 

Como el emperador temía las aspiraciones de poder que su nuevo César podía tener, 

decidió enviarlo al territorio de las Galias donde la situación militar era peligrosa y 

complicada debido a los continuos ataques y al avance de los pueblos extranjeros. Tal 

eran las intenciones de Constancio con respecto a la vida de Juliano en ese territorio que 

le ocultó la pérdida de Colonia por las tropas germánicas con el fin de que no se negase 

a acudir a la zona. 

Juliano comenzó las campañas militares en este territorio careciendo de poder ya que 

el mando militar lo poseía el general Marcelo y las órdenes del emperador las recibían 

el cuestor Salustio –quien le ayudó en el estudio de los conocimientos sobre política y 

ejercicio militar, naciendo entre ellos una estrecha amistad- y el prefecto Florencio. 

Partió hacia la primera campaña el primer día de diciembre del año 355 con tan solo 360 

soldados. En esta primera campaña el papel del César fue irrelevante la mayor parte del 

tiempo puesto que fueron Marcelo y Constancio quienes recuperaron Colonia. Juliano 

jugó un papel importante en Sens, ciudad en la que les sitiaron durante tan sólo un mes 

puesto que consiguió que los atacantes se retirasen. Debido a este suceso, Marcelo fue 

destituido de su cargo por no haberse hecho cargo de la situación.  

La campaña del año 357 fue similar a la anterior ya que Juliano también se vio 

enfrentándose al enemigo sin el apoyo de sus colaboradores, en este caso es el conde 

Barbacio quien le abandona frente a los alamanes. A pesar de que las tropas del César 

son inferiores, Juliano vencerá en la batalla de Estrasburgo de junio del 357, siendo la 

victoria más importante de su carrera militar ya que le otorgará un importante prestigio 

militar (GOLDSWORTHY, 2010: 210-211). Tras esta victoria, Juliano cruzará el Rin 

para perseguir a los alamanes y hacerles retroceder. A final de año se retirará a París 

para pasar el invierno.
14

 

Las dos campañas siguientes serán una continuación de sus éxitos. Durante el año 

358 recuperó la zona inferior del Rin de manos de los francos salios y los cámavos, y 

exigió a los alamanes que devolviesen a los soldados romanos que mantenían 

prisioneros.  

                                                 
14

 Marinela Casella (2009) dedica todo un artículo, que se ha utilizado de base para este fragmento del 

trabajo, a analizar las fuentes y los testimonios que se conservan sobre el periodo en el que Juliano vive 

en París. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
15 

Estos éxitos causarán gran sorpresa en la corte debido a que Juliano no había tenido 

ninguna experiencia militar hasta la campaña de las Galias. Constancio se atribuirá estas 

victorias militares de Juliano por miedo a que estas le consiguiesen al César más fama y 

más adeptos y a causa de la envidia que estas le causaban, como bien menciona 

Mamertino en su Panegírico a Juliano (3.1).
15

 

 

3. JULIANO AUGUSTO: FORMACIÓN DEL GOBIERNO Y CAMPAÑA 

CONTRA PERSIA 

En octubre del 359 Constancio comenzó a preparar una campaña contra los persas con 

el fin de recuperar la plaza fuerte de Amida, situada en la frontera entre ambos imperios. 

Para ello, decidió hacer uso de las tropas galas de Juliano que tan buen resultado habían 

dado a lo largo de estos años a pesar de que una parte de estas tropas estaba formada por 

celtas y germanos que habían prometido luchar con la condición de no hacerlo más allá 

de los Alpes. Para conseguirlo, escribió a dos subordinados de Juliano, Síntula y 

Lupicino, para que comenzasen a trasladar a los soldados mientras que al príncipe tan 

sólo le envió una misiva ordenándole que no se interpusiese en vez de pedirle ayuda 

para conseguirlo. 

Constancio envió sus órdenes mediante una embajada que llegó en enero del año 360 

con las órdenes de que Síntula pusiese en marcha a la guardia personal, y Lupicino a las 

legiones de Bátavos, Celtas, Hérulos y Petulantes. Cuando la embajada llegó, este 

último se encontraba en Britania con las legiones de los Hérulos y los Bátavos, por lo 

que tan sólo Síntura pudo cumplir con los deseos de Constancio. Se abrió un periodo de 

negociaciones tras el cual Juliano cedió a las órdenes del emperador y ordenó 

concentrar a las tropas en París. Es en esta ciudad donde los soldados, motivados por el 

descontento que sentían al verse movilizados a Persia, rodearon el palacio imperial 

exigiendo, a gritos, que Juliano recibiese el título de Augusto, tal y como describe 

Amiano en su obra (Hist. XX, 4, 14): 

                                                 
15

 Mamertino, Pan. III [11] 3.1: «¿Voy ahora yo a empezar por recordar que gracias a tu valor las Galias 

han sido recuperadas y toda la barbarie sometida como si se tratase de cosas nuevas y nunca oídas? Estas 

hazañas de grandísima fama en esta parte del Imperio romano han sido celebradas con la alabanza del 

buen nombre, en tal grado que merecieron la envidia del emperador, tu primo». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
16 

«Con enormes alaridos, se fueron todos hacia el palacio y, después de rodearlo para 

evitar que pudiera escapar alguien, con grandes voces aclamaron a Juliano como 

Augusto, y reclamaron que acudiera decidido ante ellos».  

El propio Juliano explica, en Carta al senado y al pueblo ateniense (284-285),
16

 que 

él no había sospechado nada hasta que escuchó el griterío y que se vio obligado a 

aceptar el título de Augusto por miedo a los soldados y porque la propia divinidad –

Zeus en el caso de su escrito y el Genio del Estado
17

 en el caso de Amiano (Hist. XX, 5, 

10)-
18

 le había instado a cumplir dicho deber. El grupo de tropas que había partido con 

Síntula dio la vuelta y volvió a París en cuanto les llegó la noticia para apoyar al nuevo 

emperador, mientras que tanto el secretario de la embajada, Decencio, como el prefecto 

Florencio marcharon en busca de Constancio para darle la noticia. 

Tal y como Bouffartigue (1998: 61-65) explica en su artículo, los historiadores no 

ven el origen de la rebelión en una decisión unilateral de los soldados sino que se baraja 

la posibilidad de que el propio Juliano lo hubiese orquestado. Por desgracia, se carece 

de testimonios para corroborar la hipótesis de una alianza del César con su ejército. 

                                                 
16

 Juliano, Or. V, 284 B-285: «Sean testigos Zeus, Helios, Ares, Atenea y todos los dioses que no tuve 

ninguna sospecha de ello hasta el atardecer. […] Me opuse con todas mis fuerzas y no aceptaba ni el 

título ni la corona. Pero como yo solo no podía imponerme a la multitud, y los dioses, que deseaban que 

esto sucediera, los excitaban […]». 

17
 En la religión tradicional romana, los espíritus son seres muy presentes y habituales. Los genios 

representan la naturaleza divina de todas las cosas, el espíritu de las mismas y la parte divinizada de las 

personas. La figura del Genio Público era, pues, el aspecto espiritual y divinizado de Roma, y en concreto 

el neoplatonismo afirmaba que era el garante de la felicidad del Imperio. El Genio está presente desde 

época republicana, con testimonios en el siglo III a.e., y no desaparece de los textos hasta finales del siglo 

IV d.e. 

A través de la obra de Amiano, podemos ver la figura y la influencia del Genio Público en la 

personalidad de Juliano. Este espíritu fue decisivo en la aceptación del cargo de Augusto por parte del 

entonces César y, por ello, cuando Juliano obtuvo el poder, reabrió los templos y reactivó el culto al 

Genio Público. Este vuelve a hacer presencia en el episodio de la muerte del emperador puesto que, justo 

antes del enfrentamiento en Túmara contra los persas en el que Juliano perdió la vida, se le apareció con 

el cuerpo cubierto con un velo, lo que fue interpretado como un mal augurio (SAN VICENTE, 2009-

2010). 

18
 Amm., Hist. XX, 5, 10: «[…] el emperador había confesado a sus amigos más íntimos que, durante el 

sueño, había visto esa forma mediante la que suele mostrarse el Genio protector del estado». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
17 

A lo largo del 360 Juliano y Constancio se enviaron una serie de misivas en las que 

Juliano pedía que se le reconociese como Augusto, aunque firmaba como César,
19

 

mientras que Constancio le ofreció no castigarle si volvía al estado anterior de su 

proclamación. A pesar de esta aparente negociación, ambos se prepararon para la guerra 

civil ya que parecía ser el único medio para solucionar la situación. 

Es interesante cómo Mamertino (27.5)
 20

 obvia esta preparación de la guerra civil en 

su discurso, así pues prefiere presentar los hechos como una sucesión en la que Juliano 

era el heredero legal que ascendió al poder correctamente tras la muerte de Constancio. 

Sí refleja que había rivalidad entre ambas figuras pero no menciona la guerra que se 

estuvo fraguando antes de la muerte del emperador Constancio. Esta legitimización de 

la ascensión al poder de Juliano ha sido vista como la intención y el mensaje principal 

de la Gratiarum actio (GARCÍA RUIZ, 2008a: 142).  

En el verano de este mismo año, Juliano cruzará de nuevo el Rin y arremeterá contra 

los francos atuarios con el fin de establecer su cuartel invernal en Vienne. Fue aquí 

donde, el 6 de noviembre, promulgó su primer edicto de tolerancia en contraposición a 

la estricta política de Constancio. 

A lo largo de este año Constancio acumuló víveres cerca de los Alpes para marchar 

contra la Galia. Juliano, sabiendo que si esperaba en este territorio perdería, se adelantó 

y marchó en julio hacia Sirmium, recorriendo la orilla del Danubio,
21

 y posteriormente a 

Naissus. En octubre ya había dominado las dos plazas, claves para permitir la 

comunicación con la zona oriental del Imperio, y será en Naissus desde donde envíe 

                                                 
19

 Esta firma entra en contradicción con los datos numismáticos que poseemos de la época puesto que es, 

en este momento y en Galia, donde comienzan a realizarse las primeras acuñaciones con la efigie de 

Juliano y la leyenda monetaria con el título de AVG(ustus) (ROYO MARTÍNEZ, 2009). 

20
 Mamertino, Pan. III [31] 27.5: «El emperador, aunque se había dado cuenta de que sólo gracias al 

auxilio divino se había salvado el estado, tuvo la piedad de la condición humana y, perdonando las 

ofensas, se revistió de los sentimientos de un hermano; a quien sabía que le había atacado con las armas, 

lo honró con su muerte y posteriormente realizó sus funerales. Admirable tanto por su capacidad de 

recuerdo como de olvido, olvidó que era su enemigo y recordó que era su heredero». 

21
 Mamertino hace especial hincapié en la velocidad a la que Juliano realizó el descenso por el río 

Danubio (Pan. III [11] 7.1), hecho que se ha relacionado directamente con las figuras de César y 

Alejandro, a quienes también se caracterizaba por su rapidez bélica (MAMERTINO, 2006: 26; GARCÍA 

RUIZ, 2008b: 238-239). 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
18 

cartas a las ciudades de Atenas, Corinto, Esparta y Roma explicando sus motivos con la 

esperanza de que se unieran a él; además, comenzó a dar forma a su gobierno, 

asignando cargos a personas de su confianza: al rétor Mamertino le nombra prefecto de 

Italia e Iliria, y al historiador Aurelio Víctor, gobernador de la Panonia Segunda. 

La guerra civil no se llegó a producir a pesar de estar ya preparada debido a que, el 5 

de octubre del 361, Constancio falleció en Mopsucrene, Cilicia, nombrando antes a 

Juliano como su heredero. A raíz de esta muerte, Juliano se trasladó a Constantinopla, 

capital del Imperio romano, ciudad a la que llegará el 12 de diciembre del año 361.  

Una de sus primeras medidas como gobernante en solitario fue la creación del 

tribunal de Calcedonia, formado por Salustio, que ocupa el cargo de prefecto de Oriente, 

por Mamertino y por cuatro generales del ejército, dos de los cuales eran fieles a 

Constancio para darle imparcialidad. Con este tribunal se juzgaron acciones del 

gobierno de Constancio, a quien Juliano acusaba de ser la razón de las desgracias del 

Imperio; entre los diez cargos del gobierno de Constancio que fueron acusados a 

muerte, estaba el prefecto Florencio, quien consiguió escapar y no volvió al Imperio 

hasta la muerte de Juliano.
22

 

Asentado en Constantinopla, Juliano llevó a cabo una gran cantidad de reformas con 

el fin de borrar el gobierno del emperador Constancio y poner en marcha el suyo propio. 

Estas medidas estaban marcadas por la austeridad de su personalidad, la cual quería 

trasladar a los empleados gubernamentales así como a la forma de vida del pueblo 

romano. 

Su primera medida fue depurar la corte tras lo que colocó a hombres de su confianza, 

sin tener en cuenta su religión, en los puestos que antes ocupaban los seguidores de 

Constancio. Al mismo tiempo, promulgó una amnistía religiosa que permitía la vuelta 

de los exiliados –la mayor parte herejes cristianos- al Imperio. Sus reformas enseguida 

se enfocaron en el campo religioso con el objetivo de restaurar la religión tradicional, 

para lo que exigió que el cristianismo devolviese los bienes que habían requisado de 

dicha religión.  

                                                 
22

 Mª Pilar García Ruiz realiza un estudio del testimonio que Amiano aporta en su obra sobre los juicios 

de Calcedonia: GARCÍA RUIZ, M. P., 2007, “Amiano y los juicios de Calcedonia: contradicciones y 

paradojas”, Faventia 29/2, págs. 47-60. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
19 

Realizó también reformas en las estructuras municipales. Solucionó la abstención de 

participación en las curias –debido al impuesto obligatorio que había que pagar- 

mediante multas a los que no asistiesen y mediante la exención de dicho impuesto a 

algunos sectores de la población. Además, eliminó el privilegio que tenían los clérigos 

cristianos al estar exentos de dicha paga. Devolvió a las curias el poder de establecer 

impuestos, y ordenó que los edificios públicos que se habían confiscado fuesen 

devueltos. 

Llevó a cabo reformas en el ejército que favorecían a los soldados con el fin de 

mantener la fidelidad de estos hacia su persona. Regularizó el reparto del pago de la 

soldada en efectivo, y no en especies. Y, en paralelo y de acuerdo con su personalidad, 

trató de evitar la excesiva ociosidad y de fomentar la disciplina. 

Además, redactará en esta temporada escritos intelectuales. En la primavera del 362, 

escribió los discursos Sobre la madre de los dioses, en el que explica el mito de Cibeles 

y Atis, y Contra el cínico Heraclio, en el que realiza una reflexión sobre los ateos, que 

según su opinión son tan enemigos como los cristianos. En junio escribirá otro discurso 

sobre los ateos: Contra los cínicos ignorantes. 

El 17 de junio promulgó su famosa ley escolar -acerca de la cual se tratará más 

adelante- que prohibía a los maestros cristianos explicar la cultura clásica debido a su 

falta de fe en la misma. Muchos autores consideran que este punto supone el paso de 

una política tolerante a una sectaria en la que los paganos son los beneficiados. 

El 21 de junio del 362 Juliano salió hacia Antioquía con el fin de preparar un ataque 

contra el persa Sapor para el año siguiente. Llegó a la ciudad el 18 de julio y fue 

recibido por un discurso de alabanza de Libanio. La estancia en la misma no será 

cómoda puesto que los ciudadanos no respondían bien al comportamiento austero y 

piadoso del emperador. Por ello, se dieron desencuentros entre Juliano y la ciudad como 

es el caso del episodio de Dafne, el cual explicaremos más adelante, o el enfrentamiento 

provocado a raíz de la escasez de alimentos.
23

 Además, durante su estancia en 

                                                 
23

 Con el fin de tratar de paliar la escasez de víveres, Juliano ordenó traer trigo de Egipto pero el problema 

no se solucionó ya que los acaparadores, que debían distribuir el alimento, se quedaban con una parte 

importante del mismo. Ante esta situación, el emperador trató de culpar al senado por no ser capaz de 

frenar la situación y controlar a sus subordinados pero el pueblo veía a Juliano como culpable ya que el 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
20 

Antioquía, promulgó la ley de funerales, sobre la que se hablará más adelante, y 

comenzó su reconstrucción del templo de Jerusalén.
24

  

El 5 de marzo del año 363 Juliano marchó hacia Persia con un gran ejército formado 

por 80.000 hombres,
25

 siguiendo la orilla del Éufrates y conquistando las ciudades a su 

paso. Tras pasar y detenerse en Hierápolis y en Batnas, decide dividir sus tropas en dos 

en la ciudad de Carras: una sección estaba liderada por él mientras que la otra la dejó a 

cargo de Procopio. Esta última avanzaría hacia el norte para encontrarse con su aliado, 

el rey Arsaces de Armenia, y atravesaría Media para reunirse nuevamente con Juliano. 

Pero la estrategia falló ya que Procopio no llegó a alcanzar a Juliano antes de su muerte; 

Goldsworthy (2010: 213) califica esta estrategia como la principal razón de su derrota. 

Juliano alcanzó la capital, Ctesifonte, y ahí se dio cuenta de que para tomarla 

necesitaría realizar un largo asedio para el que no estaba preparado puesto que, además, 

el grueso de las tropas de Sapor estaba de camino a la ciudad. Como no podía volver 

sobre sus pasos, decidió avanzar con el fin de que la tropa de Procopio les alcanzase. Al 

avanzar se vieron obligados a remontar el Tigris, hecho que impidió que la flota que 

había descendido el Éufrates pudiese seguirles, y por ello Juliano ordenó quemar los mil 

barcos que la formaban para que no cayese en manos enemigas. 

En paralelo a su avance, los persas presentaban batalla indirecta mediante la quema 

de las cosechas que rodeaban al ejército romano con el fin de que se les acabase el 

abastecimiento, y falsos guías que fingían ayudarles cuando en realidad les perdían por 

el territorio. Estos hechos provocaron que el ejército de Juliano menguase 

considerablemente debido a la hambruna y al malestar. 

                                                                                                                                               
emperador realizaba continuos sacrificios a los dioses cuando los habitantes se encontraban pasando 

hambre y penurias. La intervención de Libanio consiguió calmar la situación, impidiendo que Juliano 

llevase a cabo medidas duras contra la ciudad pero no pudo evitar que prometiese irse en marzo y no 

volver (JULIANO, 1979a: 46-51). 
 

24
 A principios del año 363 Juliano decidió llevar a cabo una reconstrucción del templo con el fin de 

otorgar ciertos privilegios a la religión judía frente a la católica y con la intención de que estos grupos 

judíos se volviesen a acercar a la senda de la religión tradicional. Estos planes se vieron frustrados por un 

terremoto que derrumbó toda la obra y que fue relacionado con la intervención del Dios cristiano en 

contra de las divinidades paganas (JULIANO, 1979a: 50-51). 

25
 Tanto Amiano (Hist. XXIII, 2, 1 ss.) como Libanio (Orat. XVIII, 204 ss) ofrecen una narración extensa 

de la campaña sin grandes diferencias entre sí. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
21 

El 26 de junio el ejército romano se vio obligado a hacer frente a un ataque persa en 

Túmara, en el cual Juliano luchó sin coraza y una lanza le atravesó el costado, 

provocándole la muerte.
26

 Procopio trasladó sus restos a Tarso donde los inhumaron,
27

 y 

Joviano, tras ser nombrado emperador por el ejército, firmó la paz con los persas de la 

cesión de las cinco provincias romanas y las quince plazas fuertes de Mesopotamia a los 

persas. 

 

  

                                                 
26

 Amiano (Hist. XXV, 3, 6 ss.) realiza un exhaustivo relato sobre la muerte del emperador. Explica que 

Juliano, dominado por la emoción de la batalla, se lanzó contra el ejército enemigo sin cota de malla, 

debido a lo cual resultó herido de muerte. Amiano señala que la procedencia de la lanza era desconocida, 

hecho que generó una gran cantidad de leyendas y teorías, llegándose a admitir que fueron sus propios 

soldados quienes acabaron con su vida. El propio Libanio da una versión de los hechos distinta, acusando 

a los cristianos de haber asesinado al emperador «porque honraba a los dioses, lo contrario de lo que ellos 

pretendían» (Orat. XVIII, 274 ss.). 

Sobre las distintas versiones de la muerte del emperador y el uso político de las mismas, puede 

consultarse la tesis: Rogaczewski, B. J., 2014, “Killing Julian: the Death of an Emperor and the Religious 

History of the Later Roman Empire”, Theses and Dissertations, nº 423. Puede ser descargada legalmente 

en el siguiente link: http://dc.uwm.edu/etd/423/ (consultado en Octubre del 2016). 

27
 Javier Arce Martínez escribió un artículo estudiando los testimonios conservados sobre la tumba del 

emperador, tanto de su disposición como de la razón de su ubicación o de su epitafio: ARCE 

MARTÍNEZ, J., 1984, “La tumba del emperador Juliano”, Lucentum, nº 3, págs. 181-192. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
22 

1. INFLUENCIAS EDUCATIVAS EN LAS CREENCIAS RELIGIOSAS DE 

JULIANO 

La educación de Juliano es importante porque marcó su carácter filosófico y definió sus 

creencias religiosas grecorromanas. Sin duda, el maestro que más le influyó en este 

aspecto fue Mardonio, quien le adentró en el mundo helénico a través del estudio de los 

textos de Homero y ensanchó su amor hacia la naturaleza y el mundo que le rodeaba. 

Esta conexión con la naturaleza es una característica clave del emperador, tal y como él 

lo deja reflejado en sus textos, describiendo cómo le gustaba pasear y observar la cúpula 

celeste (Orat. XI, 130 C-D).
28

 

Junto con Mardonio, las grandes influencias educativas que marcaron y modelaron la 

ideología religiosa del emperador fueron las enseñanzas que recibió sobre la teúrgia y el 

neoplatonismo. Para lograr entender mejor el comportamiento del emperador es 

necesario adentrarnos, de manera breve, en estas doctrinas, tal y como Juliano hizo en 

Éfeso de la mano de Crisanto a través de los textos de Plotino, Porfirio y Jámblico 

(JULIANO, 1979a: 19-25). 

El Neoplatonismo es una revisión del Platonismo realizada por Plotino en el siglo III 

con el objetivo de hacer coincidir la realidad ontológica con la psicología del alma del 

ser humano. Para ello, esboza tres niveles que se encuentran tanto en la realidad 

existente como en las personas, niveles ascendentes que se van alcanzando a través de 

las vías del conocimiento, la ética y la estética mediante la purificación, la 

contemplación y la visión extática, respectivamente. Estas vías y su consecuente 

ascensión, o transcendencia, permitirán que el ser humano llegue a un mundo superior. 

Es en este mundo superior donde se origina el Intelecto, que nace y forma parte del 

Uno, el Primer Principio, y llega hasta la materia atravesando el alma. El alma, que ha 

olvidado su origen, debe esforzarse por regresar a su punto de inicio con el objetivo de 

encontrar la pureza y la virtud (ALSINA, 1989: 40-53). 

                                                 
28

 Juliano, Orat. XI, 130 C-D: «[…] cuando marchaba de noche bajo un cielo sereno y sin nubes sin hacer 

caso a ninguna cosa, fijaba mi atención en las bellezas celestes […]». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
23 

En contra posición a este proceso, y habiendo sido educado dentro del 

Neoplatonismo, Jámblico opta por el uso de la teúrgia para alcanzar esta unión con el 

Uno, orientando su teoría hacia la comunión con otras almas al contrario que ocurre con 

el camino de Plotino que es solitario. Jámblico otorga especial importancia a la función 

de las almas en el mundo terrestre ya que opina que cumplen una misión ordenada por 

los dioses, los cuales gobiernan el mundo en orden y armonía. Su afinidad con la teúrgia 

vendría dada en que la aspiración máxima de un alma es la conexión y unión con las 

divinidades (MOLINA, 2010: 125, 131-132). 

A raíz del estudio de estas doctrinas, Juliano comenzó a entender su vida y su 

presencia en el mundo terrenal como una misión encargada por los dioses a través de la 

cual, llevándola a cabo, podría llegar a la comunión con estos (SMITH, 1995: 104-113). 

La importancia personal que tenían estas doctrinas para el emperador quedó reflejada en 

el cierre del discurso A la Madre de los dioses, donde dedica un rezo a la diosa Cibeles 

y le ruega que le permita alcanzar la perfección en la teúrgia con el fin de alcanzar su 

sitio al lado de los dioses (Or. VIII 20, 180 B-C).
29

 De la misma manera, en el discurso 

Al rey Helios, también encontramos un pasaje en el que las referencias al 

Neoplatonismo y a la teúrgia están muy presentes: Juliano se presenta como 

«sembrado» en la tierra por el propio rey Helios con el fin de estar al servicio de los 

dioses (Or. XI 131 B-C).
30

 

A pesar de considerarse un alma enviada por los dioses, Juliano basó su poder en la 

unión ineludible entre la política y la religión siendo la ley la manifestación de dicho 

poder (GARCÍA RUIZ, 2008b: 241; SCROFANI, 2010: 39-40). Juliano trató evitar la 

separación de estos dos mundos, al igual que quiso eliminar la disociación entre el 

mundo público y el privado ya que veía en este hecho una de las principales causas del 

auge del cristianismo: la religión oficial romana, debido a su rigidez y su funcionalidad, 

                                                 
29

 Juliano, Or. VIII 20, 180 B-C: «Concede a todos los hombres la felicidad […], y a mí sacar como fruto 

del culto que te profeso la verdad en los dogmas de los dioses, la perfección en la teúrgia […] y un fin de 

mi vida sin dolor y glorioso junto con la esperanza de mi marcha a vuestro lado». 

30
 Juliano, Or. XI 131 B-C: «[…] y las almas, no sólo él [Helios], sino también los demás dioses las 

siembran en la tierra y con los fines que ellas mostraron al elegir sus vidas. Es maravilloso, pues, tener la 

ventaja de estar al servicio del dios ininterrumpidamente desde hace tres generaciones y por medio de 

muchos antepasados, y no es nada censurable que uno se reconozca a sí mismo servidor por naturaleza de 

este dios […]». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
24 

no saciaba las necesidades personales de los ciudadanos, los cuales acudieron al 

cristianismo en busca de soluciones a sus temores (CANDAU, 1986: 90-94). Esta 

tendencia a la unión del mundo político y religioso fue lo que provocó que llevase a 

cabo algunas de las políticas religiosas que han sido acusadas de «anticristianas», como 

se explica en el capítulo siguiente. 

El Neoplatonismo y la teúrgia ofrecen a Juliano una base, tanto teórica como 

práctica, sobre la que desarrollar una justificación para sus prácticas políticas y 

religiosas: al haber sido su alma enviada al mundo terrenal por los dioses, más 

concretamente por el dios Helios, sus acciones están legitimadas por las divinidades. 

 

2. CONVERSIÓN DE JULIANO: CRONOLÓGICA, IDEOLÓGICA E 

ICONOGRÁFICA 

Si hubiese que escoger un momento clave en la vida de Juliano, este sería, sin duda, su 

conversión –si es que puede ser llamada así- desde el cristianismo hasta la religión 

romana tradicional. Como muchos de los episodios de la vida del emperador, este está 

también sujeto a debate, dividiéndose la discusión en dos aspectos concretos: en primer 

lugar, los historiadores se preguntan si realmente existió o no esta transformación 

religiosa así como la apostasía
31

 consecuente que caracteriza al personaje, y en segundo 

lugar los estudios tratan de establecer en qué momento y en qué año se habría 

producido. 

En la epístola que escribe el emperador al pueblo de Alejandría a finales del año 362, 

encontramos una referencia cronológica, bastante precisa, al año en el que él mismo 

situaba su conversión. El propio Juliano exhorta a los habitantes de la ciudad a seguir el 

culto al dios Helios, afirmando que ese es el camino recto y que él mismo lo sabe por 

haber marchado muchos años por la errónea vía del cristianismo (ep. 111, 434 C-D).
32

 

                                                 
31

 Aunque se use la palabra “apostasía” para hacer referencia a este momento, es importante señalar que 

no hay constancia de que un proceso como tal tuviese lugar de manera concreta sino que, más bien, 

Juliano se limitó a abandonar el cristianismo y a mostrar sus verdaderas creencias. 

32
 Juliano, ep. 111, 434 C-D: «Aquel a quien desde la eternidad ve todo el género humano, y observa y 

venera y, al ser venerado, nos beneficia, me refiero al gran Helios, imagen viva, animada, inteligente y 

benefactora del padre inteligente… si me hacéis caso de estas exhortaciones, regresad vosotros mismos a 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
25 

Puede verse en el texto cómo explica que se mantuvo en la religión cristiana hasta los 

veinte años y que, desde hace doce, pertenece al paganismo. Siguiendo los datos que 

nos proporciona el emperador, Juliano habría llevado a cabo su conversión, de manera 

interna y personal, entre los años 350 y 351, periodo que coincide con su estancia de 

estudios en Pérgamo y en Éfeso, lugares en los que, como ya se ha visto, estableció 

nexos con el neoplatonismo y la teúrgia. Este pasaje es el único en el que Juliano abarca 

el tema de su conversión por lo que no tenemos datos de cómo fue el proceso o de hasta 

qué punto él se consideraba cristiano a sí mismo –sabiendo por sus palabras que sí lo 

hacía.  

Libanio también sitúa su conversión y su revelación religiosa en el momento en el 

que Juliano visita Nicomedia, así lo explica en su Discurso de bienvenida a Juliano 

donde define su estancia en la ciudad como «el comienzo de los mayores bienes para él 

y para el mundo» puesto que gracias al conocimiento que ahí adquirió fue capaz de 

parar su «vehemente odio contra los dioses» (Or. XIII, 10-12).
33

 El uso de la palabra 

«odio» por parte del autor para caracterizar la relación inicial de Juliano con el culto 

tradicional podría indicar que la transformación religiosa del emperador fue un proceso 

gradual mediante el cual pasó del desagrado al amor. 

Es una opinión consensuada que parte del odio que Juliano profesó, con los años, 

hacia el cristianismo venía influenciado por su mala relación con la dinastía 

constantiniana. Su odio hacia Constantino y Constancio queda recogido en un episodio 

de Los Césares en el que realiza una parodia sobre la figura del Jesús del cristianismo: 

el profeta perdona a Constantino y a sus hijos los pecados cometidos al derramar la 

sangre de los familiares a los que han asesinado pero los dioses idólatras acaban 

vengándose de ellos, dejando en ridículo el poder de la divinidad bíblica (Or. X, 336 B-

                                                                                                                                               
la verdad; no equivocaréis el recto camino si obedecéis a quien ha marchado por ese camino hasta los 

veinte años y ahora, con la ayuda de los dioses, hace doce que marcha por este otro». 

33
 Lib., Or. XIII, 10-12: «[…] se le envió a Nicomedia para que continuase sus estudios, por entenderse 

que era una ciudad menos importante. Sin embargo, éste fue el comienzo de los mayores bienes para él y 

para el mundo. Porque allí permanecía oculta una chispa del arte adivinatoria que a duras penas había 

escapado de las manos de los impíos. Gracias a ésta tuviste la oportunidad de rastrear por primera vez lo 

oculto y, subyugado por los oráculos, pudiste refrenar tu vehemente odio contra los dioses». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
26 

C).
34

 El asesinato de los miembros de su familia así como su estancia obligada en 

Macellum, de la cual ha dejado registradas múltiples quejas (Or. V, 271 C),
35

 habría 

generado un odio razonable hacia la dinastía constantiniana. Juliano habría relacionado 

estos hechos directamente con el cristianismo puesto que era la religión oficial de dicha 

familia y la que obligaban a nuestro apóstata a practicar. 

A estas alturas debemos hacer una distinción entre la conversión personal del 

emperador que tuvo lugar en el año 350/351 y su posterior apostasía en público que no 

se produjo hasta la muerte de Constancio a finales del 361. Es interesante estudiar estas 

dos etapas desde el punto de vista numismático donde se aprecia el cambio en la efigie 

del emperador, además de en la titulatura que aparece en las monedas,
36

 y en dos 

tipologías concretas de los reversos. 

Junto con la corona perlada que marca su posición de poder como emperador del 

Imperio, aparece un nuevo elemento en la efigie de Juliano cuando toma el poder de 

Augusto: la barba. La barba es un elemento importante porque rompe con la tradición 

de la primera mitad del siglo IV que había sido iniciada por Constantino. Esta nueva 

iconografía era una declaración de intenciones pues no adoptó una barba corta militar –

que podía haberse entendido en el contexto de la época- sino que era larga como la de 

los filósofos paganos. Juliano estaría dejando clara, así, su intención de ruptura con la 

política y la religión de la dinastía constantiniana. Sánchez Vendramini (2013: 122-123) 

explica, en un apartado de su artículo sobre la fecha de conversión del emperador a 

                                                 
34

 Juliano, Or. X, 336 B-C: «Constantino se alegró mucho de este encuentro [con Jesús] y sacó a sus hijos 

fuera de la asamblea de los dioses. Pero no por ello consiguió evitar que los dioses de la venganza le 

acosarán a él y a sus hijos por su ateísmo, exigiendo el castigo por la sangre de sus parientes […]». 

35
 Juliano, Or. V, 271 C: «¿Cómo podría hablar de los seis años que pasamos en una propiedad extraña, 

igual que los que entre persas son guardados en fortalezas, sin que ningún extranjero se nos acercara y sin 

que se permitiera a nuestros antiguos conocidos visitarnos, viviendo apartados de todo estudio serio, de 

toda conversación libre, educados en medio de una brillante servidumbre y realizando nuestros ejercicios 

físicos con nuestros propios esclavos como si fueran camaradas?». 

36
 Las leyendas más frecuentes son D(ominus) N(oster) FL(avius) CL(audius) IVLIANVS 

NOB(ilissimus) CAE(sar) en el caso de la época de su Cesarato, y D(ominus) N(oster) FL(avius) 

CL(audius) IVLIANVS PERP(etuus) AVG(ustus) durante su época de Augusto. Dominus Noster es el 

praenomen adoptado por los emperadores y que, progresivamente, sustituyó la designación de Imperator 

(ARCE, 1984: 203). 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
27 

través de la numismática, el debate historiográfico originado en torno a la barba del 

emperador y su aparición en las monedas: una serie de autores afirman que las primeras 

acuñaciones de esta nueva tipología se habrían realizado en Naissus, en el 360, con una 

cronología anterior a la muerte de Constancio mientras que el segundo grupo opina que 

la cronología de estas monedas habría que situarla tras la entrada del nuevo y único 

emperador a Constantinopla. Una acuñación temprana, unida a la decisión de dibujar 

una barba de filósofo pagano, habría significado una pronta declaración de intenciones 

con respecto a la guerra que se estaba fraguando durante esos años. 

 

Silicua reducida de Sirmium 

(ROYO MARTÍNEZ, 2009: 177) 

 

En sus reversos encontramos dos tipologías que han sido interpretadas como 

símbolos paganos: la estrella de ocho puntas y la representación zoomorfa de toro. Pero, 

en este apartado solo haremos referencia al primer caso. 

El uso de la estrella de ocho puntas es realmente interesante puesto que su 

significado se ha relacionado directamente con una representación del dios Sol (ROYO 

MARTÍNEZ, 2009: 171), el cual está muy presente, como se ha ido señalando, en el 

culto religioso que Juliano establece con el himno Al rey Helios y su posible culto 

mitraico. Lo interesante de esta acuñación es su temprana aparición en sus emisiones 

como César, ya que teniendo en cuenta que Juliano ocultó sus ideologías religiosas 

hasta ser Augusto en solitario, podría interpretarse como un pequeño adelanto de sus 

futuros cambios en la religión oficial. 

 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
28 

 

Silicua pesada de Antioquía 

(ROYO MARTÍNEZ, 2009: 173) 

 

Juliano mantiene en secreto durante diez años su verdadera ideología pero, como 

puede deducirse de las pistas que nos dan sus tipologías numismáticas, durante los años 

en los que la guerra civil está cerca comienza a liberarse de las ataduras de Constancio 

para comenzar a mostrar su verdadero espíritu religioso. 

 

3. IDEOLOGÍA DE JULIANO EN SUS ESCRITOS: ¿ERA REALMENTE UN 

INICIADO EN EL CULTO DEL MITRAÍSMO? 

Aunque el mitraísmo de Juliano es uno de los hechos más característicos  y repetidos a 

lo largo de sus múltiples biografías, existe un debate historiográfico acerca de si esta 

afirmación sobre las prácticas religiosas del emperador es verdad. Hay dos frentes 

contrarios y bien diferenciados: por un lado, autores como Joseph Bidez (1965) -

siguiendo los pasos de Franz Cumont-
37

 y Rowlan Smith (1995) defienden la existencia 

de esta práctica por parte de Juliano; frente  a un grupo de autores, entre los que 

destacan Glen Bowersock (1978) y Tommaso Gnoli (2009), que sostienen que esta 

iniciación en el mitraísmo en realidad nunca existió. Con el fin de estudiar el tema de 

manera ordenada, a continuación se expondrán los testimonios históricos sobre los que 

se basan los argumentos a favor de esta teoría para, después, explicar los puntos que los 

rebaten.  

Bidez (1965: 219-224) afirma que nuestro emperador confirmó su pertenencia al 

culto mitraico en el año 361, justo después de su entrada en Constantinopla, mientras 

que Athanassiadi-Fowden (1981: 88) sitúa su conversión diez años antes y afirma que, 

                                                 
37

 J. Bidez y R. Smith hacen referencia a la siguiente obra del autor: Cumont, F., 1896, Textes et 

monuments relatifs aux Mysteres de Mithra, vol. I, Brussels. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
29 

tras la llegada a Constantinopla en el año 361 cuando Constancio ya había fallecido, 

Juliano proclamó a Mitra dios supremo del estado romano y mandó levantar un 

mithraeum en la entrada de su propio palacio. Esta última afirmación está basada en un 

fragmento del Discurso fúnebre por Juliano que escribió Libanio, en el cual se indica 

que el emperador, al no estar ocupado en sus labores políticas y no poder acudir al 

templo cada día, mandó levantar uno en su palacio dedicado «al dios que nos trae el 

día» (Or. XVIII, 127).
38

 Los autores han interpretado que este dios al que el texto hace 

referencia es Mitra. 

A lo largo de los escritos de Juliano, tal y como explican tanto M. J. Hidalgo de la 

Vega (1990: 180-185) como R. Smith (1995: 124-138) en sus respectivas obras, sólo 

encontramos dos menciones concretas y explícitas a esta divinidad. La mayoría de los 

textos sobre los que los autores construyen sus argumentos son interpretaciones sobre 

referencias a divinidades sin nombre, como el ejemplo que acabamos de ver, o 

menciones al dios Helios, intentando crear un paralelismo entre los dos. 

La primera referencia la encontramos en Los Césares, obra situada entre finales del 

361 y principios del 362, es decir, cuando Juliano ya era Augusto en solitario. La 

referencia (Or. X, 336 C)
39

 se encuentra situada en una fábula, o cuento, que escribe el 

propio emperador, en el cual el dios Hermes es el narrador. La mención es extraña 

puesto que está situada justo al final cuando la fábula en sí no parece tener tampoco 

ningún significado mitraico oculto ni ninguna otra mención a esta divinidad. Su 

importancia radica en que Juliano, a través del dios Hermes, se sitúa como conocedor y 

seguidor de las doctrinas del mitraísmo. 

La segunda referencia la encontramos en el discurso Al rey Helios. Juliano realiza 

una enumeración de tradiciones que, según él, se mantienen desde la época del 

mismísimo rey Numa y, entre ellas, menciona el culto al dios Mitra (Or. XI, 155 A-

                                                 
38

 Lib., Or. XVIII, 127: «Dado que al Emperador no le resultaba fácil salir diariamente del palacio para 

dirigirse a los templos, pero el continuo trato con los dioses era de suma utilidad, edificó en el centro del 

palacio un santuario al dios que nos trae el día, y participó e hizo participar en sus misterios recibiendo la 

consagración y consagrando a su vez a otros». 

39
 Juliano, Or. X, 336 C: «A ti –dijo Hermes dirigiéndose a mí- te he concedido conocer a tu padre Mitra; 

observa sus órdenes y te proporcionarán mientras vivas una amarra y un refugio seguro, y cuando tengas 

que salir de este mundo junto con la Buena Esperanza ese divino guía será benévolo contigo». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
30 

B).
40

 Smith (1995: 124-138) señala un hecho curioso de este texto: Juliano menciona la 

celebración de juegos en honor a Helios pero no a la divinidad mitraica, informando, 

por omisión, de la no existencia de estos últimos. Esta alusión a Mitra, por lo tanto, 

debe tomarse como una referencia general a unas creencias religiosas practicadas en el 

Imperio, y no como un indicio del fervor religioso que generalmente se le atribuye a 

Juliano hacia esta divinidad puesto que, de ser así, suponemos la existencia y la 

consecuente mención de algún tipo de festividad al dios. 

Estas dos referencias, que son las únicas a lo largo de toda la obra de Juliano, están 

datadas en el año 362, fecha que algunos autores “pro-mitraicos” establecen como un 

periodo seguro en el que el emperador ya profesaba este culto. Con el fin de corroborar 

esta tesis, Bidez (1965: 219-224) interpreta una serie de pasajes a lo largo de la obra de 

Juliano y de otros autores clásicos como referencias al dios Mitra. Estos mismos pasajes 

son repasados por Rowland Smith (1995: 130-138) aportando una valoración crítica de 

los mismos ya que Joseph Bidez da por hecho su veracidad. Entre estos textos 

repasaremos tres, cuyas autorías pertenecen a Gregorio de Nacianceno, a Libanio (Or. 

XVIII, 127), pasaje que ya se ha comentado con anterioridad, y al propio Juliano. 

Tal y como menciona Smith (1995: 130-133), Gregorio (Or. IV, 55) explica en ese 

pasaje cómo Juliano tenía la práctica de adentrarse en una cueva subterránea a realizar 

ritos y prácticas ocultistas, cueva que ha sido identificada con un mithraeum. Por su 

parte, el emperador en su texto Al rey Helios (Or. XI, 130 C-D)
41

 afirma haber sentido, 

desde pequeño, «amor por los rayos del dios [Helios]», lo cual se ha interpretado como 

una referencia al dios Mitra mientras que «las pruebas» a las que hace referencia serían 

el equivalente al ritual de iniciación necesario para adentrarse en este culto. Estas 

pruebas, en la versión griega del texto, están acompañadas por el sustantivo oikos, 

haciendo referencia al lugar donde se realizaron, lo cual se ha relacionado con el pasaje 

                                                 
40

 Juliano, Or. XI, 155 A-B: «¿Quieres aún que te cuente como prueba la obra del rey Numa? La 

inextinguible llama que procede de Helios la custodian en nuestra ciudad vírgenes consagradas […]. Los 

meses son contados, por así decirlo, por todos los demás pueblos a partir de la luna, mientras que nosotros 

y los egipcios somos los únicos en medir los días de cada año de acuerdo con los movimientos del sol. Si 

tras esto te dijese que también honramos a Mitra y celebramos juegos cuatrienales en honor a Helios, diría 

cosas demasiado modernas; quizá sea mejor añadir un hecho de épocas más antiguas». 

41
 Juliano, Or. XI, 130 C-D: «Y de ello guardo en privado las pruebas más seguras; lo que me es lícito 

decir sin levantar censuras es que desde niño me penetró un terrible amor por los rayos del dios». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
31 

de Libanio en el que se explica que Juliano mandó construir «un santuario al dios que 

nos trae el día» en su propio palacio, en su casa. 

El debate generado por la información extraída sobre sus escritos se ha visto 

complementado con el estudio de la segunda tipología pagana del reverso de las 

monedas de Juliano: la representación zoomorfa del toro. Este caso ha sido muy 

estudiado y discutido en cuanto a su significado puesto que la cronología es clara: es 

una moneda acuñada en el año 363. Kent optó por relacionarlo con la imagen del propio 

emperador en calidad de garante y defensor del pueblo (ROYO MARTÍNEZ, 2009: 

183-184), tal y como podemos encontrar en representaciones del faraón del Antiguo 

Egipto. Gilliard (1964: 135-141) sigue con esta misma interpretación y afirma que el 

toro es la representación del emperador Juliano y las estrellas, un reflejo de su afición 

por la astronomía. Arce (1984: 186-192), por el contrario, aboga por un mensaje más 

sencillo: el toro sería el animal que habría sido sacrificado en varios rituales del 

gobierno de Juliano en favor de la campaña contra los persas en el año 362, por lo que 

nos encontraríamos ante una vuelta a las costumbres de la religión tradicional y ante la 

intención de recalcar la importancia de la práctica de estos rituales. El profesor Marco 

Simón (1999a: 256-260) continúa la teoría de Arce, enfocando la interpretación del toro 

desde una visión religiosa. La moneda plasmaría la intención de volver a la religión 

romana tradicional, en la cual estaban incluidos los sacrificios representados por la 

imagen del toro. Además, Marco Simón añade una explicación de las dos estrellas que 

aparecen sobre la cabeza del animal. Estas serían un mensaje dedicado a una facción 

muy específica de la población del Imperio: los filósofos intelectuales a los que tanto 

apreciaba Juliano. Las dos estrellas representarían las puertas celestes por las que, según 

los textos filosóficos, el alma asciende y desciende, y que estarían situadas en las 

constelaciones de Cáncer y Capriconio. El propio Juliano haría referencia a este viaje 

del alma en su discurso A la Madre de los dioses. A este debate se suma Fernando 

López Sánchez (2012: 159-182) defendiendo que el toro es una representación de la 

civilización romana mientras que las estrellas tienen un significado concreto 

respectivamente: una de ellas representa el animal de los rituales sacrificiales y la 

segunda representa la inmortalidad y la eternidad, siendo identificada con el dios Helios. 

Algunos autores -tal y como el profesor Marco Simón (1999a: 255) señala en su 

estudio- han intentado relacionar el significado de este toro con el culto al dios Mitra. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
32 

Pero esta teoría ha sido descartada debido a que las representaciones de los toros 

mitraicos suelen ser escenas de tauroctonía en las que el protagonista es el propio dios 

Mitra. En un segundo trabajo, el profesor Marco Simón (1999b: 208-212) enfoca la 

representación del toro hacia el dios Apis -y no hacia Mitra- el cual es símbolo de la 

fecundidad y de las almas más allá de la muerte, hecho que se relacionaría con la 

representación de las dos estrellas sobre sus cuernos. Esta misma tesis estaría apoyada 

por Sánchez Vendramini.
42

 

 

 

AE1 de Constantinopolis 

(ROYO MARTÍNEZ, 2009: 182) 
 

Ni las referencias directas a Mitra ni las indirectas que se han querido ver como tal 

proporcionan información suficiente para afirmar categóricamente que Juliano era un 

iniciado en el culto de Mitra. Al igual que ocurre con el resto de su vida, carecemos de 

información completa sobre el tema para poder sacar conclusiones sólidas. Si se 

estudian los dos pasajes en los que el propio Juliano hace referencia a Mitra, podemos 

ver que, en Los Césares, Hermes le habla tan solo a él y, en Al rey Helios, el emperador 

se incluye en el plural que indica que siguen profesando el culto a esta divinidad; 

Juliano se incluye en ambos casos dentro del culto por lo que podría interpretarse como 

una afirmación de su iniciación en el mitraísmo. 

  

                                                 
42

 Darío Sánchez Vendramini defendió su tesis en el año 2013 en el Congreso XIII Ciclo de Estudos 

Antigos e Medievais do NEAM en una conferencia de la que, desgraciadamente, no se han publicado las 

ponencias. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
33 

El estudio de la política religiosa de Juliano nos descubre los objetivos principales que 

pretendía alcanzar el emperador mediante la aplicación de la misma: devolver a la 

religión tradicional su poder anterior restaurándola como religión oficial del Imperio, 

retirar ese mismo poder de las manos de los cristianos, quienes ostentaban en ese 

momento la autoridad religiosa, y eliminar las influencias que dichos cristianos tenían 

en la esfera pública de la administración del Imperio (BOUFFARTIGUE, 1998: 79-80). 

Con el fin de facilitar su estudio, y debido a la especial conexión de los dos últimos, en 

el presente trabajo se han dividido en tan sólo dos bloques: la restauración del culto 

idólatra y la eliminación del poder del cristianismo mediante el uso de medidas 

concretas contra la población y las autoridades que profesaban dicha religión. 

El propio Juliano menciona en sus escritos que sus acciones obedecen a un plan 

divino que los propios dioses le habrían encargado, como podemos ver en los dos 

siguientes fragmentos de dos epístolas distintas: «a mí los dioses me ordenan purificar 

todo en la medida de mis fuerzas y les obedezco con todo mi afán, por supuesto» (ep. 

26, 415 D), y «¿Por qué, pues, he venido? Porque los dioses me lo ordenaron de manera 

precisa, anunciándome la salvación si obedecía […]» (ep. 28, 382 B-C), entre otros. 

Estos argumentos son importantes ya que el emperador amparaba y legitimaba su poder 

y sus acciones en el deseo divino con el fin de justificar sus reformas. 

 

1. MEDIDAS PARA RESTAURAR EL PAGANISMO 

Juliano era muy consciente del desgaste que la religión tradicional había sufrido en los 

años anteriores debido a la pérdida de adeptos causada por la oficialización del 

cristianismo. Por ello realizó una serie de medidas con la única finalidad de restaurar el 

culto idólatra, devolviéndole su antiguo poder y su anterior esplendor. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
34 

El presente trabajo se ha centrado en las tres reformas más importantes que Juliano 

llevó a cabo al respecto: la instauración de una libertad de culto en todo el Imperio 

romano, la recuperación de los espacios sagrados –como son los templos- que les 

habían sido requisados por el cristianismo, y la creación de una estructura clerical 

jerárquica que le permitiese tener un mejor control sobre los sacerdotes y sobre la 

población en sí misma. 

 

 Libertad de culto 

Juliano aspiraba a alcanzar la restauración del clero idólatra, el cual restableció como 

religión oficial,
43

 creando una base de libertad religiosa con la que todos los ciudadanos 

del Imperio se sintiesen libres de escoger y practicar sus propias creencias sin 

restricciones ni obligaciones. Se desconoce la fecha de dicho edicto de tolerancia puesto 

que el texto original no se ha conversado – es por ello por lo que se debe obtener la 

información sobre el mismo mediante testimonios de autores clásicos- pero, en vista de 

su temprana expansión por el Imperio, los historiadores contemporáneos sitúan su 

expedición a finales del 361 o principios del 362 (CABOURET, 1997: 144; MAZZA, 

1998: 21-22); Bowersock (1978: 70-71) trata de ser más específico y sitúa su redacción 

durante la estancia de Juliano en Naissus, en octubre de 361, tras la llegada de la noticia 

de la muerte del Augusto Constancio y producto de la libertad que Juliano habría 

sentido y de la toma de poder que habría vivido. 

Al no haberse conservado el texto legislativo, se desconoce su contenido exacto pero 

un fragmento de la epístola 114 de Juliano nos proporciona la línea general del mismo: 

                                                 
43

 Es interesante señalar que Mamertino le agradece el haber devuelto la libertad de profesar el culto 

pagano con una referencia metafórica a la cúpula celeste. Además, le agradece la renovación de una serie 

de disciplinas y actividades todas ellas relacionadas con la cultura clásica: 

Mamertino, Pan III [11], 23.4-5: «Tú, digo bien, tú, emperador máximo, has hecho volver a la patria 

por cierto derecho de retorno las virtudes, exiliadas y relegadas; tú has encendido la llama apagada de los 

estudios de letras, tú, a la Filosofía, poco antes sospechosa y despojada de honores, acusada y condenada, 

la has liberado del proceso, la has vestido de púrpura y, tras recatarla con oro y piedras preciosas, la has 

colocado en el solio real. Ya nos está permitido levantar la vista al cielo y contemplar las estrellas con 

mirada tranquila, cuando hace nada inquietos manteníamos fija la mirada en tierra, como animales, 

cabeza abajo y a cuatro patas. ¿Quién se iba a atrever a mirar la salida de las estrellas y su ocaso?».  



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
35 

«A ninguno, por tanto, de ellos contra su voluntad permitimos que se le arrastre a los 

altares, y solemnemente les anunciamos que, si alguno voluntariamente quiere participar 

en nuestras abluciones y libaciones, que en primer lugar practique ritos purificatorios y 

suplique a los dioses apotropaicos» (ep. 114, 436 C). 

El emperador aclara de manera directa que no se obligará a ningún ciudadano a 

participar en rituales ajenos a su religión en contra de su voluntad, por lo que 

suponemos que, en esta ocasión, la práctica de la religión cívica no será obligatoria para 

las personas que no la profesen, como sí ocurría en la época de las persecuciones del 

siglo III. 

Amiano nos explica en su Historia que, para llevar a cabo este edicto de tolerancia y 

comunicárselo a las demás religiones, Juliano se reunió con obispos y fieles cristianos 

con el fin de explicarles que debían dejar de lado sus diferencias para poder lograr una 

convivencia pacífica (XXII, 5, 3).
44

 

La tolerancia de cultos incluía explícitamente la vuelta del exilio de los cristianos 

ortodoxos que, por ser considerados herejes durante los principados anteriores, se 

habían visto obligados a salir del Imperio; además, Sozómeno explica que, cuando 

regresaron a sus ciudades, les fueron devueltas las propiedades que les habían requisado 

(H. E. V, 5, 1-6).
45

 El propio Juliano manifiesta su deseo de posibilitarles el regreso en 

una de sus cartas: «A todos cuantos habían sido desterrados por el bienaventurado 

Constancio a causa de la locura de los galileos les levanté el exilio» (ep. 46, 404 B). Un 

matiz interesante de este permiso es el mencionado a continuación: «[…] lo que ahora 

hemos concedido a los galileos desterrados por el bienaventurado Constancio no es la 

vuelta a sus iglesias, sino a sus patrias» (ep. 110, 398 B). Al respecto, Bowersock 

(1978: 90-91) sostiene que esta interpretación del texto la habría realizado el propio 

Juliano a modo de corrección tras comprobar que tenían la intención de volver a realizar 

                                                 
44

 Amm., Hist. XXII, 5, 3: «Para que la efectividad de esta disposición fuera mayor, permitió la entrada 

en el palacio de algunos obispos cristianos que tenían opiniones encontradas, así como de numerosos 

fieles que estaban también en desacuerdo y les aconsejó que olvidaran sus diferencias y que no había 

problema alguno para que cada cual, sin ningún temor, tuviera sus propias creencias». 

45
 Soz., H. E. V, 5, 1-6: «It was from these motives that Julian recalled from exile all Christians who, 

during the reign of Constantius, had been banished on account of their religious sentiments, and restored 

to them their property that had been confiscated by law». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
36 

oficios religiosos, puesto que es muy complicado pensar que habría incluido un matiz 

tan concreto en el edicto original.  

Tanto en la Antigüedad Tardía como en la historiografía contemporánea y actual, se 

ha debatido ampliamente sobre las verdaderas intenciones que tenía el apóstata siendo 

tan permisivo con el regreso de cristianos al territorio imperial y con las prácticas 

religiosas de estos grupos. Amiano expresa de manera muy clara que Juliano pretendía 

provocar tensiones entre los distintos sectores cristianos con el fin de enfrentarse a un 

enemigo débil y disperso (Hist. XXII, 5, 4),
46

 y autores contemporáneos, como 

Bowersock (1978: 70-71), Bransbourg (2009: 151-152) y Mar Marcos (2009: 192), 

corroboran estas afirmaciones asegurando que el objetivo real de Juliano no era el 

cumplir el edicto de tolerancia que él mismo había promulgado sino que sería un paso 

más en su plan de tratar de recuperar el poder que el culto idólatra había perdido en pos 

del cristianismo como religión oficial del Imperio romano. Pero, como ya se comentó en 

el breve estado de la cuestión sobre la tolerancia e intolerancia en la Antigüedad Tardía, 

es muy difícil analizar las verdaderas intenciones del emperador Juliano debido a la 

temprana muerte que truncó su principado y sus políticas. 

 

 Recuperación de espacios sagrados 

Una de las principales reformas del emperador enfocadas a recuperar el esplendor 

religioso antiguo fue la recuperación de los espacios sagrados, tanto las estructuras 

arquitectónicas que son los templos como los loca sacra.
47

  

En el periodo de tiempo transcurrido desde el establecimiento del cristianismo como 

religión oficial por Constantino hasta la llegada de Juliano al poder, los espacios 

sagrados paganos fueron víctimas del abandono y del desinterés de la población, 

consecuencia de la legislación de Constancio II que prohibía los sacrificios 

                                                 
46

 Amm., Hist. XXII, 5, 4: «El objetivo final de esta disposición era que, al aumentar las discrepancias 

gracias a la permisividad, no tendría que temer luego a un grupo único, pues sabía por experiencia que 

ninguna fiera es tan peligrosa para los hombres como los propios cristianos entre sí». 

47
 Los loca sacra eran las tierras que estaban consagradas a la divinidad. Podían ser espacios construidos, 

puesto que en el interior de sus límites se construían los templos, o espacios naturales como bosques 

(ENJUTO, 2000: 408). 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
37 

(BRANSBOURG, 2009: 153-154), sufriendo también confiscaciones y 

desamortizaciones que les privaban de su función sagrada en pos de los intereses 

imperiales. Juana Torres (2007: 92-99) realiza una enumeración de los objetivos que 

habrían perseguido los distintos emperadores cristianos con estas requisiciones. Estas 

razones podrían dividirse en tres grupos temáticos: religiosas, políticas y económicas. 

Las primeras tendrían el objetivo de purificar los espacios paganos mediante su limpieza 

y destrucción, de utilizarlos con fines cristianos como ocurrió con el templo de Apolo 

Didimeo el cual fue convertido en un martyrium,
48

 y de establecer en dichos espacios el 

culto a la religión verdadera; las razones políticas estarían enfocadas hacia una 

exhibición de la victoria sobre la religión tradicional mediante la ocupación del 

territorio del oponente, mientras que las económicas estarían enfocadas hacia la venta 

de dichos espacios con el fin de recaudar capital para invertirlo en reformas políticas o 

arquitectónicas, como la construcción de la ciudad de Constantinopla por el emperador 

Constantino (ENJUTO, 2000: 411). Debemos considerar también el análisis político y 

económico que Begoña Enjuto (2000: 417, 423) realiza sobre estas confiscaciones, 

situando la razón de las mismas como la respuesta de Constancio a la demanda de poder 

de las élites urbanas; para solucionar esto, habría repartido entre los miembros de este 

grupo parte de las tierras confiscadas al paganismo ya que la posesión de las mismas les 

daba acceso a las curias municipales. 

Al margen de las razones que movieron a sus antecesores a realizar las 

desamortizaciones, Juliano tenía muy presente que debía recuperar las tierras que le 

habían sido requisadas a su religión. Esta idea fue puesta en práctica, tal y como nos 

explica Amiano (Hist. XXII, 5, 2),
49

 en el mismo momento en el que Juliano fue libre 

para expresar su verdadera ideología, es decir, con la muerte de Constancio. La 

recuperación de estos espacios sagrados significaba la devolución de los mismos a los 

dioses, sus verdaderos y legítimos propietarios (BRANSBOURG, 2009: 153-154).  

                                                 
48

 Un martyrium es un lugar de culto Cristiano que puede hacer referencia a un acontecimiento de la vida 

o de la Pasión de Cristo, o bien ser el lugar de reposo de los restos de un mártir (KRAUTHEIMER, 1965: 

361). 

49
 Amm., Hist. XXII, 5, 2: «Pero cuando terminaron sus temores y se dio cuenta de que había llegado el 

momento de hacer libremente lo que deseaba, declaró sus verdaderos sentimientos y, con decretos 

sencillos y claros, ordenó que se abrieran los templos, que se llevaran víctimas a los altares y que se 

restituyera el culto a los dioses». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
38 

Esta reforma se llevó a cabo mediante la aprobación de leyes especiales pero, a pesar 

de tener constancia de su existencia a través de testimonios de autores como Amiano y a 

través de la existencia de documentos legales de Joviano, Valentiniano I y Valente que 

revocan la legislación de Juliano sobre el tema, no se ha conservado el documento 

original (ENJUTO, 2000: 420-421). Nada más establecer la libertad de culto, habría 

reclamado la reapertura de los templos abandonados así como la devolución de los 

requisados con el fin de comenzar de nuevo los sacrificios a los dioses (Amm., Hist. 

XXII, 5, 2).
50

  

La puesta en marcha de la misma supuso el establecimiento de condenas a cristianos 

acusados de haber saqueado y destruido los espacios religiosos. La investigación que se 

llevó a cabo sobre la población con el fin de encontrar a los culpables provocó un clima 

de preocupación que se reflejó en escritos como los de Libanio quien se mostró 

consternado por ver a ciudadanos honestos amenazados debido a la adquisición, en su 

momento legal, de bienes y espacios arquitectónicos (BOUFFARTIGUE, 1998: 75-76). 

Se exigió a los nuevos propietarios que devolviesen dichas adquisiciones en el mismo 

estado que estaban cuando lo recibieron de manera que, si faltaba algún material, debían 

reponerlo. No se les castigó por haber comprado los bienes ya que esta compra se había 

realizado bajo otra legislación pero tampoco les dio una compensación por sustraerles 

sus nuevas propiedades (RICCIOTTI, 1959: 194-200) 

Estas medidas, según nos indica Sozómeno, habrían tenido mucha más presencia en 

oriente (H. E. V, 3),
51

 de manera que incluso el propio Juliano menciona en sus escritos 

que el culto tradicional había sido mucho más atacado en esta zona del Imperio mientras 

que en occidente no hay testimonios sobre la desamortización de suelos sagrados 

(SANZ SERRANO, 1991: 29-32; ENJUTO, 2000: 421-422). Esta diferencia entre 

oriente y occidente se debería a que en occidente no existía un sector social que 

demandaba poder y, por lo tanto, no era necesario el reparto de tierras. 

                                                 
50

 Ibid., 5, 2. 

51
 Soz., H. E. V, 3 (traducción de J. García Blanco y P. Jiménez Gazapo en JULIANO, 1982: 310): «Una 

vez que se estableció él solo en el Imperio procedió por todo Oriente a la reapertura de los templos 

helénicos, y ordenó que los que estaban descuidados fuesen reparados y los que habían sido destruidos 

fuesen reconstruidos, y que se volviese a levantar altares». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
39 

A raíz de esta devolución del espacio sagrado se originaron una serie de conflictos 

violentos entre los grupos cristianos y paganos durante el principado de Juliano, de los 

cuales se exponen algunos a continuación: 

Uno de los más destacados –recogido por Juana Torres (2007: 88-89) en su estudio 

sobre la conflictividad entre cristianos y paganos a raíz de la ocupación de espacios 

religiosos- se dio en Dafne (Antioquía), ciudad en la que se encontraba un templo 

dedicado al dios Apolo, con una estatua del mismo en su interior, datado del siglo IV 

a.e. Al lado de dicho edificio, se levantó, en el siglo IV d.e., por orden del césar Galo, 

un martyrion y se trasladaron los restos del obispo y mártir Bábilas a este nuevo 

edificio, por lo que el lugar se convirtió en un foco de peregrinación para los grupos 

cristianos de la zona.  

Juliano trató de revitalizar el culto tradicional del templo –el cual había caído en 

desuso en las décadas anteriores-
52

 y, al no conseguirlo, culpó a la presencia tan 

próxima de un culto cristiano, por lo que ordenó la movilización de los restos del obispo 

y la demolición del martyrion. Ante esto, los cristianos respondieron con protestas por 

la profanación de la tumba de su mártir y, cuando poco después se originó un incendio 

que destruyó parte del templo y la estatua del dios Apolo, el emperador castigó a los 

cristianos, a quien hizo culpables del incendio, cerrando la basílica de Antioquía. 

Amiano (Hist. XXII, 13, 1-3) nos proporciona dos versiones de los hechos: por un 

lado, afirma que los cristianos habrían sido los culpables del incendio puesto que al 

tener envidia del peristilo que rodeaba el templo habrían decidido destruirlo,
53

 mientras 

que, en la segunda versión, explica que existían rumores que afirmaban que un filósofo 

había encendido algunas velas al visitar y orar en el templo, velas que habrían causado 

                                                 
52

 Juliano explica en el siguiente fragmento como, cuando se adentró en el templo de Dafne, se sorprendió 

al encontrarlo casi vacío y sin signos de rituales próximos: «[…] me imaginaba la procesión, como si la 

viera en sueños, las víctimas, las libaciones, los coros dedicados al dios. […] Pero cuando penetré en el 

santuario no encontré ni perfumes, ni tora sacrificial, ni víctima. Al momento quedé asombrado y creí que 

estaba todavía fuera del santuario» (Juliano, Or. XII 33, 361 D – 362 B). 

53
 Amm., Hist. XXII, 13, 2: «[…] Y es que se sospechaba que los culpables habían sido los cristianos, 

llevados por su envidia y su frustración al ver el templo rodeado por un magnífico peristilo». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
40 

el fatídico incendio.
54

 Libanio (Orat. 60), por su parte, le dedica al episodio un discurso 

en el que se lamenta de la pérdida del templo a causa del incendio sin adentrarse en 

buscar a los culpables. Sócrates (H. E. III, 18), que al ser un autor cristiano nos 

proporciona una visión de los hechos distinta, se centra en explicar cómo los cristianos 

de Antioquía trasladaron los restos del mártir a otra localización cuando el emperador, 

enfadado por no obtener respuesta del «demonio» -es decir, del dios Apolo-, ordenó que 

fuesen retirados. Finalmente, el propio Juliano menciona el episodio en el Misopogon 

(33, 361 B-C) y acusa del incendio a los cristianos de manera clara y directa,
55

 además 

reprende al pueblo de Antioquía por abandonar los cultos y ritos tradicionales que se 

celebraban en ese templo en el pasado. 

Un segundo conflicto surgido a raíz de la disputa de espacios sagrados tuvo lugar en 

la ciudad de Mileto. Un grupo de cristianos había construido un edificio propio en el 

témenos del templo de Apolo Didimeo, dicho edificio fue destruido bajo las órdenes de 

Juliano cuando éste descubrió su existencia. Sozómeno explica que el emperador mandó 

incendiar los edificios cristianos que se habían construido alrededor del templo (H. E. 

V, 20).
56

 

Un tercer conflicto, y quizá el más impactante de los aquí explicados, fue el ocurrido 

con el obispo Jorge de Alejandría el 24 de diciembre del año 361, en esa misma ciudad; 

conflicto que el propio Juliano se encarga de narrar en la epístola 60: 

                                                 
54

 Amm., Hist. XXII, 13, 2: «De hecho se decía, aunque tan sólo por vanos rumores, que la causa del 

incendio del templo había sido que el filósofo Asclepio, […] cuando acudió allí desde el extranjero para 

visitar a Juliano, colocó ante los elevados pies de la estatua una pequeña imagen de plata de la divina 

diosa […]. Y que, después de encender algunas velas según la costumbre, se marchó. || Y fue desde aquí 

desde donde, a media noche, cuando nadie podía llegar para prestar ayuda, cayeron unas chispas sobre la 

madera, ya muy antigua […]». 

55
 Juliano, Or. XII, 33, 361 B-C: «Cuando arrojamos fuera el cadáver de Dafne, algunos de vosotros, 

dando a los dioses los honores debidos, devolvieron el santuario del dios de Dafne a los que estaban 

irritados con las reliquias del cadáver, pero otros, a escondidas o no, produjeron aquel incendio, […] 

causa de placer para vuestro pueblo». 

56
 Soz., H. E. V, 20: «The emperor […] wrote to the governor of Caria, commanding him to destroy with 

fire all such edifices as were furnished with a roof and an altar, and to throw down from their very 

foundations the houses of prayer which were incomplete in these respects». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
41 

Un grupo de paganos trató de evitar que se celebrasen los actos religiosos cristianos 

del día 24 como respuesta ante el desmantelamiento de un mitreo y el requisamiento del 

templo de Serapis por parte del obispo Jorge y las tropas del dux de Egipto, habiendo 

sido ambas estructuras cedidas a la Iglesia cristiana por el propio Constantino. El 

resultado del enfrentamiento entre la autoridad del obispo y el grupo de ciudadanos 

paganos enfurecidos fue desastroso: el obispo fue linchado, arrastrado por el suelo de la 

ciudad y finalmente, tras despedazar su cadáver, quemado (Soc. H. E. III, 2; Soz. H. E. 

V, 7).
57

 

En la epístola que Juliano envió al pueblo alejandrino a raíz del suceso (ep. 60), 

asegura que los ciudadanos han cometido un crimen y una ilegalidad al haber asesinado 

a Jorge en vez de haber confiado en la justicia. Al mismo tiempo, Juliano afirma que 

«Jorge se merecía lo que le ocurrió, y yo diría que quizás cosas peores y más crueles» 

(ep. 60, 380 A), pero que no deberían haber sido los fieles de la religión tradicional los 

que hubieran cometido tal delito. Finaliza la misiva, eximiéndoles de cualquier castigo 

debido al amor fraternal que siente por ellos y deja constancia de su piedad 

advirtiéndoles de la suerte que han tenido.
58

 

Además de estos tres episodios, en las fuentes clásicas encontramos numerosos 

ejemplos de los castigos que Juliano impuso por todo el Imperio a causa del cierre de 

templos o de su reutilización con fines no sagrados. Sozómeno, por ejemplo, explica 

que el emperador obligó a alistarse a clérigos y cristianos de Cesárea en su ejército 

como sanción por destruir el templo de la diosa Fortuna, además de requisar todas sus 

                                                 
57

 Soc., H. E. III, 2: «Wherefore the Christians ceased from cleansing the Mithreum: the pagans 

meanwhile having dragged George out of the church, fastened him to a camel, and when they had torn 

him to pieces, they burnt him together with the camel». 

Soz., H. E. V, 7: «George had been already slain; for when the magistrates had announced to the 

public the decease of Constantius, and that Julian was sole ruler, the pagans of Alexandria rose up in 

sedition. They attacked George with shouts and reproaches as if they would kill him at once. The 

repellants of this precipitate attack, then put him in prison; a little while after they rushed, early in the 

morning, to the prison, killed him, flung the corpse upon a camel, and after exposing it to every insult 

during the day, burnt it at nightfall». 

58
 Juliano, ep. 60, 380 B-C: «Habéis tenido la suerte, hombres de Alejandría, de haber cometido tal ofensa 

conmigo, que por veneración al dios y por mi antepasado y homónimo que gobernó Egipto y vuestra 

ciudad, guardo hacia vosotros benevolencia fraternal». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
42 

pertenencias económicas (H. E., V, 4).
59

 Se nos indica también que muchos cadáveres 

de mártires fueron exhumados de templos religiosos paganos, como ocurrió en Delfos 

(SANZ SERRANO, 1991: 29-32). 

 

 Reforma del sacerdocio 

La segunda reforma que Juliano emprendió con el fin de restaurar plenamente el 

culto tradicional como culto oficial del Imperio romano fue la construcción de una 

estructura interna con la que ordenar al sacerdocio idólatra. Esta es, probablemente, la 

medida que pretendía obtener mayores consecuencias puesto que su ambicioso objetivo 

era la reforma total de la estructura sacerdotal. 

Aunque los intentos de Juliano por reanimar la práctica y el poder de la religión 

tradicional fueron potentes y decididos, la respuesta por parte de los antiguos sacerdotes 

y del propio pueblo pagano fue muy débil y casi nula. Juliano comprendió que era 

necesaria una reforma radical con el fin de devolverle al culto idólatra su antiguo 

esplendor. Sus acciones se enfocaron en eliminar la corrupción y el lujo que se había 

extendido entre la corte sacerdotal, y en darle una estructura jerárquica a la misma. 

La base de esta reforma se encuentra expuesta en las llamadas «Cartas pastorales»,
60

 

escritos datados desde junio de 362 en adelante que el propio Juliano redactó y envió a 

distintos sacerdotes de todo el Imperio con el fin de hacer cumplir sus nuevos deseos y 

mandatos religiosos –de ahí el nombre que se les ha puesto a las mismas-, alentándoles 

para que eliminen la corrupción de sus templos y ciudades y para que atraigan a la 

población a los cultos tradicionales (SCROFANI, 2010: 76-85). 

Así pueden distinguirse los dos rasgos principales que definen el carácter de esta 

reforma sacerdotal: la jerarquización del sacerdocio creada a partir de una nueva 

                                                 
59

 Soz., H. E. V, 4: «He caused all possessions and money belonging to the churches of the city and 

suburbs of Caesarea to be rigorously sought out and carded away; about three hundred pounds of gold, 

obtained from this source, were conveyed to the public treasury. He also commanded that all the clergy 

should be enrolled among the troops under the governor of the province, which is accounted the most 

arduous and least honorable service among the Romans». 

60
 Las «Cartas pastorales» están formadas por las epístolas 84, 85, 86, 87, 88 y 89 a y b, siguiendo la 

numeración ofrecida en la edición de Gredos, realizada por José García Blanco y Pilar Jiménez Gazapo. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
43 

estructura piramidal, y la renovación del mismo mediante la designación de nuevos 

puestos y el establecimiento de reglas morales y éticas que debían acatar. Estos dos 

rasgos serán en los que se centre a continuación la exposición: 

 

1. Reglas morales y comportamiento ético del clero pagano 

A lo largo de sus «Cartas pastorales», Juliano hace continuas referencias a la 

necesidad de realizar una limpieza entre las filas sacerdotales que están formadas, en su 

mayoría, por personas impías o, en su defecto, poco comprometidas con la causa y la 

labor que debe cumplir un buen sacerdote. Para llevar a cabo esta renovación en los 

puestos, Juliano encarga a dos de los sacerdotes a los que envía las misivas, a Arsacio 

(ep. 84, 430) y  a Teodoro (ep. 89a, 452 D), que vigilen que los demás miembros del 

sacerdocio se comporten de acuerdo con las normas y las pautas que él mismo establece 

a lo largo de las epístolas. 

El emperador refleja en sus escritos su descontento con los actos y el 

comportamiento de los sacerdotes paganos y, con el fin de mejorar esto, realiza una 

serie de enumeraciones de lo que deben evitar y de lo que deben realizar de manera 

continua. 

A lo largo de las epístolas encontramos enumeraciones de lo que los sacerdotes no 

deben hacer. En las cartas 84,
61

 86
62

 y 88,
63

 se puede leer su discurso en contra de la 

relación de los sacerdotes paganos con los cristianos; Juliano reprende a los implicados 

                                                 
61

 Juliano, ep. 84, 430 A-B: «[…] o convéncelos de que sean diligentes, o sepáralos de su sagrada función 

si no se aproximan a los dioses con sus mujeres, hijos y servidores, sino que toleran que sus criados, hijos 

o esposas galileas no veneren a los dioses y prefieran el ateísmo a la veneración de los dioses». 

62
 Juliano, ep. 86: «Yo te digo con toda claridad que si amas a algún hombre o mujer, libre o esclavo, que 

ahora no venere a los dioses y que no tengas esperanzas de convencerlo, yerras. […] Yo no admitiría ser 

amado por quienes no quieren a los dioses, por lo cual afirmo que tú y todos los que intentan vivir 

sacerdotalmente debéis, tras pensar en ello, dedicaros con más energía a vuestra sagrada tarea para con 

los dioses; es lógico que cada sacerdote comience por su propia casa y la purifique toda ella en primer 

lugar y totalmente de enfermedades como ésta». 

63
 Juliano, ep. 88, 450 C: «Lo más vergonzoso de todo, y lo que sobre todo no está bien en ti ni ante los 

dioses ni ante los hombres, es que, al parecer, los obispos y sacerdotes galileos se reúnen contigo, si no 

públicamente por mi causa, en todo caso en secreto y en tu casa». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
44 

por haber trabado con los galileos una amistad exenta de la intención de conversión y 

extensión de la religión idólatra, calificando este acto como vergonzoso (ep. 88, 450 C) 

y al cristianismo como una enfermedad que debe ser eliminada de las casas de los 

ciudadanos (ep. 86).  

El segundo error que se esfuerza por eliminar de la corte sacerdotal son los lujos  y la 

ostentosidad. En la epístola 89b,
64

 Juliano explica que hay que evitar el orgullo a la hora 

de vestir fuera del templo puesto que los trajes lujosos, ofrecidos por la ciudadanía, sólo 

deben emplearse para honrar a los dioses. El carácter austero del emperador se ve 

reflejado en el Panegírico que le dedica Mamertino cuando este afirma: «Tu mayor 

renta, Augusto, es la parquedad. Pues todo aquello que los otros derrochaban para 

satisfacer sus deseos personales, todo eso ahora se reserva para las necesidades 

públicas» (Pan. III [11] 10.3).
65

 Esta austeridad es la que Juliano exige entre sus 

clérigos. 

En último lugar, Juliano hace indicaciones con el fin de que los sacerdotes eviten 

ciertas costumbres y actividades que reflejaría una mala imagen del sacerdocio y, con 

ello, de la religión tradicional. Les exhorta, por ello, a no beber ni a presenciar ninguna 

                                                 
64

 Juliano, ep. 89b, 303 B-C: «Conviene, a mi entender, que los sacerdotes, cuando ofician dentro de los 

templos, utilicen un vestido magnífico, pero fuera de los templos uno ordinario sin lujo, pues no sería 

lógico que abusáramos de los que nos han dado para honrar a los dioses por vanidad e inútil orgullo. Por 

eso debemos rechazar los vestidos demasiado lujosos en el ágora, y la jactancia y, en una palabra, toda la 

fanfarronería». 

65
 He valorado interesante añadir una segunda referencia de Mamertino a este carácter austero del 

emperador pues es una de las características que más se valoran en el discurso: 

Mamertino, Pan. III [11] 11.3-4: «Estas cosas un ánimo como el tuyo, que ha dominado todos los 

apetitos, las ha rechazado. Pues, ni necesita que se pongan coloreados revestimientos de mármoles, ni 

artesonados de oro macizo quien la mayor parte del año duerme en la tierra desnuda y tiene por techo sólo 

el cielo, ni una masa de administradores que sirvan a sus deseos, a quien en tan pocas cosas hay que 

servir; ni tiene tiempo para banquetes el que muy a menudo toma el alimento de pie para satisfacer la 

necesidad del cuerpo humano, gozando de la comida del campamento, servida por el primer sirviente que 

se encuentra y en una copa cualquiera». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
45 

actuación callejera vergonzosa, así como a no asistir a espectáculos en el teatro con la 

excepción de los juegos sagrados (ep. 84, 430 B; ep. 89b, 304 B).
66

 

El apóstata establece la erradicación del cristianismo de la vida privada de los 

sacerdotes así como la evasión de las conductas consideradas inmorales como un 

requisito imprescindible para continuar con la labor religiosa, debiendo ser alejados de 

sus puestos en el caso de actuar en contra de las indicaciones del emperador (ep. 84, 430 

A-B).
67

 

Por otra parte, Juliano también realiza indicaciones sobre los preceptos religiosos que 

los sacerdotes deben llevar a cabo con el fin de cumplir bien su cometido. Afirma que 

«hay que aprender de memoria los himnos a los dioses, […] al menos hay que intentar 

saber los que se cantan en los templos» (ep. 89b, 301 D – 302 A), que «hay que orar a 

menudo a los dioses en privado y en público, mejor tres veces al día, pero si no, en todo 

caso, por la mañana y por la tarde» (ep. 89b, 302 A-B), y además considera que «es 

necesario que el sacerdote se haya purificado» tras lo cual explica que primero debe 

purificarse un día y una noche para, después, adentrarse en el templo donde deberá 

permanecer tantos días como indique la ley de la ciudad en la que se encuentre (ep. 89 

b, 302 D). El apóstata explica también que un sacerdote debe ser moderado, justo, 

bueno (ep. 89a, 453 A)
68

 y filantrópico (ep. 89b, 289 B).
69

 

                                                 
66

 Juliano, en las dos epístolas que se señalan a continuación, confía a un amigo sacerdote que vigile el 

comportamiento de los demás:   

Ep. 84, 430 B: «[…] exhorta al sacerdote a no acudir al teatro, ni beber en tabernas, ni ponerse al 

frente de algún arte o trabajo vergonzoso y censurable, y a los que te obedezcan hónralos, pero a los que 

te desobedezcan destitúyelos». 

Ep. 89b, 304 B-D: «Que ninguno de los sacerdotes, de ninguna manera, asista a esos espectáculos 

indecentes […]. Ningún sacerdote, pues, penetre en un teatro ni se haga amigo de un hombre de teatro, ni 

de un conductor de carros, y que ni un bailarín ni un actor de mimos se acerque a su puerta. Sólo les 

permito que quien quiera asista a los juegos sagrados, cuya participación está prohibida a las mujeres no 

sólo en la competición, sino también en el espectáculo». 

67
 Juliano, ep. 84, 430 B: «[…] y a los que te obedezcan hónralos, pero a los que te desobedezcan 

destitúyelos». 

68
 Juliano, ep. 89a, 453 A: «Conviene a quien manda, en primer lugar, la moderación; después, la bondad 

y la humanidad para los que son dignos de ellas, porque todo el hace injusticia a los hombres es impío 

hacia los dioses, temerario hacia todos y se le debe o enseñar con franqueza o castigar con dureza».  



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
46 

El objetivo de esta purificación del sacerdocio, siendo el mismo que el de toda su 

política religiosa, era el de restaurar el culto tradicional, extendiendo la fe por todo el 

Imperio. Para ello, pretendía servirse de la expansión geográfica de los sacerdotes, 

quienes eran, de esta manera, los encargados de resucitar la piedad por los dioses en las 

ciudades que estaban a su cargo. Debían recuperar el espacio que el cristianismo les 

había arrebatado desde el gobierno de Constantino (CABOURET, 1997). 

 

2. Jerarquización del sacerdocio 

Para lograr los objetivos de expansión del culto pagano así como para conseguir 

realizar una limpieza efectiva entre la corrupción y la apatía generalizada entre el 

sacerdocio, se necesitaba una reforma de la estructura del culto pagano. Juliano decidió 

inspirarse en ciertos aspectos de la Iglesia cristiana, cuya organización admiraba, para 

mejorar su propio sistema religioso. Este es el caso de la estructura jerárquica en 

función de la cual se ordenan los diferentes cargos eclesiásticos. Giuseppe Ricciotti 

(1959: 210-211) explica parte de la organización que el emperador diseñó y que es 

extraída de los cargos religiosos existentes en el momento de su muerte puesto que no 

hay una documentación sólida al respecto. Se trataría de una estructura piramidal en 

cuya base se encontrarían los archisacerdotes, situados al mando de cada ciudad; sobre 

ellos, al cargo de las provincias, se encontraría el pontífice máximo de la provincia, y al 

cargo de todo el Imperio se hallaría el pontífice máximo de todo el Imperio y el gran 

sumo sacerdote, cargo que ostentaría Juliano como él mismo proclama en su epístola 

88.
70

 

Además, el propio emperador decidió dar unas pautas sobre cómo escoger a las 

personas que se encargarían de realizar los distintos rituales y sacrificios. Indica que los 

nuevos sacerdotes deben ser elegidos en función del amor y la lealtad que profesen 

                                                                                                                                               
69

 Juliano, ep. 89b, 289 B: «Hay que practicar, por tanto, ante todo la filantropía, pues a ella siguen otros 

muchos bienes y sobre todo el más excelente y el más grande, la benevolencia de los dioses, pues […] 

hay que creer que, al ser la divinidad filantrópica por naturaleza, preferirá a los hombres filántropos». 

70
 Juliano, ep. 88, 451 B: «Yo, pues, ya que soy, de acuerdo con nuestras tradiciones, gran sacerdote 

[…]». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
47 

hacia los dioses y, en segundo lugar, hacia las personas, sin importar su clase social o su 

riqueza (ep. 89b, 304 D – 305).
71

 

La razón que impulsaba a Juliano al establecimiento de las pautas que los sacerdotes 

debían seguir así como a la imposición de una jerarquía que permitiese supervisar las 

acciones de los mismos era el hecho de que el emperador consideraba que la estructura 

cristiana y el cuerpo clerical es mucho más eficaz que el pagano. Era consciente de que 

en algunas ciudades eran los cristianos los que se encargaban de alimentar y proteger a 

la ciudadanía pagana, la cual se sentía abandonada por su propia religión perdiendo la fe 

y las creencias, debido al nefasto reparto económico y alimenticio que había entre dicha 

población idólatra (ep. 84, 430 D).
72

 Juliano se propuso imitar el funcionamiento de la 

religión cristiana, la cual incrementaba sus adeptos con el paso del tiempo, con el fin de 

construir una iglesia pagana que revitalizase la religión tradicional, cuya situación de 

abandono era cada vez más generalizada. 

Es frecuente el debate sobre si Juliano llegó a cumplir su objetivo de crear una 

verdadera iglesia pagana, equivalente a la iglesia cristiana que ya estaba formada y 

estructurada en el siglo IV. Mario Mazza (1998: 40-42) reflexiona sobre este tema en 

uno de sus artículos, llegando a la conclusión de que no hay elementos suficientes para 

afirmar que esta iglesia pagana existiese sino que más bien habría sido un movimiento 

de reconquista de los espacios que el cristianismo le había arrebatado al culto idólatra. 

Y aunque autores como Bowersock (1978) hacen referencia, a lo largo de su biografía 

sobre el emperador Juliano, al fracaso que supusieron las reformas religiosas de este por 

falta de apoyo pagano, es difícil calificar de fracaso un gobierno que duró menos de dos 

años. Por esta misma razón, no se puede afirmar que se creó una iglesia pagana puesto 

que, con la muerte del emperador, todas las medidas que había llevado a cabo al 

respecto se truncaron y desaparecieron; si la iglesia pagana existió, murió nada más 

nacer. 

                                                 
71

 Juliano, ep. 89b, 304 D – 305: «Yo afirmo que deben ser los mejores en las ciudades y, sobre todo, los 

más amantes de los dioses, después los más amantes de los hombres […]. Aunque alguno sea pobre, 

aunque sea del pueblo, si tiene en sí estas dos cualidades, el amor a los dioses y el amor a los hombres, 

sea designado sacerdote». 

72
 Juliano, ep. 84, 430 D: «Pues es vergonzoso […] que los impíos galileos alimenten además de a los 

suyos también a los nuestros, mientras que los nuestros se vea que están faltos de nuestra ayuda». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
48 

La reforma de Juliano pretendía alcanzar la reinstauración de la antigua religión 

tradicional que, en función de las creencias del propio emperador, había llevado al 

Imperio romano a dominar los territorios que lo componían. Para conseguir esta 

reinstauración era necesaria una base sólida desde la que partir, base formada por los 

sacerdotes –guías espirituales de la población e intermediarios con los dioses-, por los 

templos –espacios sagrados donde se llevan a cabo los cultos necesarios de la religión-, 

y finalmente la libertad de cultos –legislación básica para poder desarrollar libremente 

la religión deseada. Pero, como ya se ha mencionado, la temprana muerte del emperador 

cercenó las reformas que se habían puesto en marcha. 

 

2. MEDIDAS Y REFORMAS CONTRA EL CRISTIANISMO 

Con la libertad de culto en funcionamiento y la restauración de la religión idólatra en 

marcha, Juliano centró su atención en este segundo objetivo con el que pretendía 

eliminar el poder y los privilegios del cristianismo. El objetivo pretendía ser alcanzado 

mediante tres movimientos político-religiosos que marginaban a los cristianos de las 

esferas de poder y de los espacios públicos de la ciudad: la ley de maestros que limita 

esta profesión a intelectuales paganos, la elección de estos mismos para ocupar los 

puestos públicos del gobierno, y la prohibición de funerales diurnos que afectaba 

especialmente a los grupos cristianos y a sus cortejos funerarios. 

 

 Ley Magistros studiorum 

Los maestros cristianos y judíos, a pesar de no compartir la religión grecorromana, 

estudiaban autores clásicos y enseñaban esos conocimientos a sus alumnos. Debido a la 

ideología religiosa y mística que Juliano había adoptado con los años, no entendía la 

separación que se creaba entre la cultura helénica y su respectiva religión a la hora de 

enseñar dichas lecciones en las escuelas. Desde su perspectiva, esas acciones eran un 

sacrilegio y una ofensa contra la cultura y las divinidades grecorromanas (RICCIOTTI, 

1959: 213-214). Este hecho, unido a la idea de que la religión cristiana era demasiado 

poderosa en la sociedad romana de ese momento, provocó que Juliano promulgase la 

ley Magistros studiorum, datada del 17 de junio del año 362 (Cod. Teod. XIII, 3, 5; cfr. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
49 

Cod, Just. X, 53, 7). La ley en sí proporciona una información escasa sobre el proceso 

de selección así como los requisitos que los maestros debían cumplir para acceder al 

cargo; explica que serán elegidos por la curia municipal y aprobados por el mismo 

emperador valorando, en primer lugar, las costumbres y los valores que guiaban su vida 

y, tras ello, su elocuencia y su capacidad para ejercer la profesión.
73

 A pesar de los 

pocos datos que proporciona el texto legislativo, las breves líneas reflejan perfectamente 

las prioridades del emperador: los hábitos se valoraban más que los méritos. 

Es una de sus epístolas personales la que proporciona, verdaderamente, una 

explicación más detallada de las implicaciones y consecuencias de esta nueva 

legislación (CARRIE, 2009: 179-180); se cree que este documento sería una circular 

explicativa que el emperador habría mandado a los distintos centros de enseñanza con el 

fin de hacer conocer la nueva reforma (MAZZA, 1998: 26-29). Juliano comienza su 

misiva (ep. 61c) con una definición de lo que él entiende como una buena educación, 

descripción sobre la que basará toda su argumentación en torno a la necesidad de esta 

nueva ley. El emperador define la educación como «la sana disposición de una 

inteligencia razonable y las opiniones verdaderas sobre lo bueno y lo malo, lo bello y lo 

feo» (ep. 61c, 422 A). Establece que la principal virtud de un buen educador debe ser la 

honradez, especialmente la religiosa ya que afirma que «sería necesario que todos los 

que hacen profesión de enseñar cualquier cosa fuesen de carácter equitativo y no 

llevasen en su alma doctrinas que son contrarias a las que públicamente ejercer» (ep. 

61c, 422 C);
74

 nuestro emperador tiene la firme creencia de que es imposible ser 

honrado con uno mismo si no se sigue la religión que profesa tradicionalmente la 

cultura a la que se pertenece, de ahí que acuse a los cristianos de mantenerse en sus 

                                                 
73

 Cod. Teod. XIII, 3, 5; cfr. Cod, Just. X, 53, 7 (en JULIANO, 1982: 280-281): «Es conveniente que los 

maestros y profesores sobresalgan primeramente por sus costumbres, luego por su elocuencia. Pero, como 

yo no puedo estar en persona en cada ciudad, ordeno que todo el que quiera enseñar, […] aprobado por el 

juicio del senado municipal, se haga acreedor al decreto de los decuriones con la aprobación conjunta de 

los mejores. Y este derecho se hará llegar hasta mí para ser estudiado, de manera que con un cierto honor 

de mayor rango nuestros juicios estén presentes en las enseñanzas de la ciudad». 

74
 En relación con esta misma idea de la honradez, encontramos también una segunda referencia: «Sin 

duda para Homero, Hesíodo, Demóstenes, Heródoto y Tucídides, Isócrates y Lisias, los dioses son guía 

de toda educación […]. Opino que es absurdo que los que interpretan sus obras deshonren a los dioses por 

ellos honrados» (ep. 61c, 423 A). 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
50 

puestos de trabajo por el salario que cobran y no por amor a su profesión (ep. 61c, 423 

B).
75

 

Juliano hace referencia también a su edicto de tolerancia cuando afirma que no está 

obligando a los educadores a cambiar sus ideas religiosas sino que les da a elegir ya 

que, en caso de querer continuar con su puesto de trabajo, deberán ser consecuentes con 

sus actos y sus creencias. Los profesores, gracias a la libertad de culto, ya no están 

obligados a enseñar lecciones en las que no creen sino que ahora pueden ser sinceros 

consigo mismos y ejercer con un temario acorde a la religión que profesan (ep. 61c, 423 

B - C).
76

 Para finalizar la misiva, explica que estas normas son sólo aplicables para los 

profesores, de manera que los niños son libres de ir a la escuela que deseen ya que «no 

sería natural ni lógico que a los niños, que todavía desconocen hacia dónde dirigirse, se 

les cerrase el mejor camino por miedo a conducirlos […] hacia nuestras creencias 

tradicionales» (424 A). 

Es interesante reflexionar sobre el método en el que Juliano transmite esta nueva 

legislación. Al leer la epístola vemos que el emperador intenta hacer llegar el mensaje a 

los maestros cristianos como si se tratase de una liberación para favorecer sus propias 

creencias y no un castigo por ellas. Con la frase «ya que los dioses nos han concedido la 

libertad, me parece que sería absurdo que los hombres enseñen todo aquello que no 

creen que está bien» (ep. 61c, 423 C), Juliano les ofrece la liberación de un trabajo que, 

según la ideología del propio emperador, no les llena porque les obliga a mentir y a 

honrar una cultura –la grecorromana- que no concuerda con su religión.  

La intención real de Juliano, al realizar esta purga entre las filas de maestros era, por 

un lado, alejar al cristianismo del poder y de los medios de influencia que poseían sobre 

la población. Y, en segundo lugar, tal y como sugiere G. Bowersock (1978: 84-85) en su 

                                                 
75

 Juliano, ep. 61c, 423 B: «Puesto que de lo que aquellos han escrito se alimentan recibiendo su sueldo, 

admiten que son lo más desvergonzadamente avariciosos y que por unas pocas dracmas se atreven a 

todo». 

76
 Juliano, ep. 61c, 423 B-C: «[…] No afirmo que los educadores de los jóvenes tengan que cambiar de 

creencias, sino que les doy a elegir entre no enseñar lo que no creen seriamente […]. Hasta ahora había 

muchas razones para no frecuentar los templos, y el miedo, extendido de todas partes, daba una excusa 

para ocultar las opiniones más verdaderas sobre los dioses; pero ya que los dioses nos han concedido la 

libertad, me parece que sería absurdo que los hombres enseñen todo aquello que no creen que está bien». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
51 

obra sobre el emperador, invertir en una futura élite culta cuya base sería únicamente 

pagana ya que no recibirían ningún tipo de educación cristiana. 

Los estudios de José Mª Candau Morón (1987) proporcionan una visión diferente 

sobre esta intencionalidad y sobre las razones que impulsaron al emperador a llevar a 

cabo esta reforma. Juliano habría tomado lugar en una polémica que se encontraba 

abierta en el impero romano y que dividía la pedagogía grecorromana en dos vertientes: 

la retórica y la filosofía, siendo la primera la preponderante en esa época. La diferencia 

principal entre las dos se basaba en el componente de la sinceridad: mientras que el 

filósofo usa la verdad para alcanzar sus fines, el rétor puede prescindir de ella ya que lo 

principal en su discurso es la belleza del mismo y la adulación del protagonista. Es por 

esto por lo que Juliano rechazaba la retórica, acusándola de superficial e inmoral. Desea 

que la mentira usada por la retórica, la cual genera la duplicidad de creencia y 

enseñanza en la educación, sea eliminada. Para lograr este objetivo, los cristianos 

debían ser alejados de las escuelas pues, en ellas, eran los máximos exponentes de la 

dualidad y de la retórica. 

Esta nueva legislación no fue bien acogida ni por autores paganos ni por autores 

cristianos. Ni siquiera amigos y defensores del emperador, como es el caso de Amiano, 

la defendieron, sino que este último se horroriza ante esta ley, calificándola como la 

excepción entre una política nada opresora y definiéndola como una medida injusta 

(Hist., XXII, 10, 7 y XXV, 4, 20).
77

 

Numerosos autores cristianos se pronuncian también al respecto pero es Gregorio de 

Nacianzo quien da una mejor y más detallada explicación al respecto. El autor cristiano 

explica que Juliano cambió el significado de la palabra “heleno” para que hiciese 

                                                 
77

 Encontramos referencias a este hecho en dos fragmentos de Amiano de distintos libros pero 

coincidentes en el mensaje: 

Hist. XXII, 10, 7: «Hizo algo injusto y que merecía ocultarse en el más profundo de los silencios: no 

permitir que los maestros de retórica y de literatura pudieran impartir sus enseñanzas si eran seguidores 

de la fe cristiana». 

Hist. XXV, 4, 20: «Ciertamente impuso leyes nada opresoras, que exponían con claridad lo lícito y lo 

ilícito, con la excepción de unas pocas, entre las que podemos citar aquel injusto edicto que impedía 

impartir sus enseñanzas a los rétores y gramáticos cristianos, a no ser que volvieran al culto de los dioses 

tradicionales». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
52 

referencia sólo a la religión y no a la lengua, creando una base para alejar a los 

cristianos, que ya no eran helenos según la nueva definición, de la enseñanza de la 

cultura grecorromana; además, culpa al emperador de apropiación cultural por 

arrebatarles los derechos de una cultura que es base común de la religión tradicional y 

del cristianismo (MAZZA, 1998: 21-22). Por esta razón, Gregorio acusa a Juliano de 

tirano (Or. IV, 5).
78

 Por otra parte, tanto Sócrates (H. E. III, 16) como Sozómeno (H. E. 

V, 18) van más allá de la prohibición de ejercer como maestros y aseguran que Juliano 

prohibió también a los cristianos el asistir a clases en las que se enseñasen las lecciones 

de los autores helénicos puesto que su estudio les proporcionaría el poder de la palabra 

y de la argumentación.
79

 

La ley carecía de apoyos y, por ello, tras la muerte del emperador, fue derogada 

como puede comprobarse en el Codex Teodosiano (XIII 3, 6), a través de la cual que se 

devuelven a los maestros los espacios de enseñanza que les habían sido arrebatados 

(JULIANO, 1982: 281).
80

 

 

 Expulsión de cristianos de los cargos públicos 

Siguiendo con la lógica de la nueva legislación de los maestros, Juliano llevó su 

reforma a otro grupo de cargos gubernamentales puesto que, si no era lícito que 

cristianos enseñasen la cultura helénica sin compartirla de manera completa, tampoco 

                                                 
78

 Greg. Nac., Or. IV, 5 (en JULIANO, 1982: 281): «[…] Cambió su denominación, como si la palabra 

heleno se refiriese a la religión y no a la lengua, y por ello nos expulsó de la enseñanza como si fuéramos 

ladrones de bienes ajenos… Esto lo hizo nuestro sabio emperador y legislador como para que nada 

quedarse al margen de su tiranía […], tiranizando antes que nada los estudios». 

79
 Soc., H. E. III, 16: «The imperial law which forbade Christians to study Greek literature […]». 

Soz., H. E. V, 18: «He forbade the children of Christians from frequenting the public schools, and 

from being instructed in the writings of the Greek poets and authors. […] His sole motive for excluding 

the children of Christian parents from instruction in the learning of the Greeks, was because he considered 

such studies conducive to the acquisition of argumentative and persuasive power». 

80
 Cod. Theodos. XIII 3, 6 (en JULIANO, 1982: 281): «LOS EMPERADORES VALENTINIANO Y 

VALENTE AUGUSTOS AL PREFEECTO DEL PRETORIO, MAMERTINO. Si alguno es idóneo para 

enseñar a los jóvenes tanto por su carácter como por su elocuencia, o que se haga con un nuevo auditorio 

o que vuelva a tomar uno que haya sido abandonado». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
53 

era correcto que trabajasen en cargos públicos de un imperio que no compartía su 

religión. Esta segunda reforma debe ser estudiada, mayoritariamente, a través de los 

distintos testimonios que los autores tardoantiguos reflejaron en sus escritos, puesto que 

el texto legal exacto que la enunciaría no se ha conservado.  

La fuente legislativa más cercana a esta temática sería una ley, datada del 17 de 

enero de 363, mencionada por Bowersock en su obra (1978: 92-93), en la que el 

emperador habría limitado el número de cristianos presentes en la profesión jurídica en 

Roma, indicando a su vez que los candidatos debían ser elegidos por su 

animus (espíritu) y su facundia (elocuencia); este animus sería equivalente a los valores 

que los maestros debían poseer para ser escogidos en su puesto de trabajo, por lo que 

invalidaría, de la misma manera, a los cristianos para ocupar los cargos jurídicos. 

C. Buenacasa explica en su ensayo que no sólo les privó de acceder a los puestos 

importantes sino también a cargos secundarios (1999: 740). Además, según los 

testimonios de los autores tardoantiguos esta exclusión no sólo se habría visto limitada a 

los cargos legales sino que les habría privado también de pertenecer al ejército y a la 

guardia personal del emperador (Soc., H. E. III, 13, 1 y Soz., H. E. V, 17, 12),
81

 de 

asistir a asambleas y ser senadores (Greg. Nac., Or. IV, 96 y Teofilacto Búlgaro, 

Martyrium XV martyrum 10, PG, CXXVI, 165c),
82

 y de ejercer profesiones concretas 

como la medicina (Juan Crisóstomo, A Juventino y Maximino 1, pág. 579e).
83

  

                                                 
81

 Soc., H. E., III, 13, 1, (traducción de J. García Blanco y P. Jiménez Gazapo en JULIANO, 1982: 314): 

«Mandó excluir del ejército imperial a quienes no quisiesen abandonar el cristianismo y marchar a 

sacrificar ante las estatuas […]». 

Soz., H. E., V, 17, 12, (traducción de J. García Blanco y P. Jiménez Gazapo en JULIANO, 1982: 

314): «…y al apartarles del ejército los echó de la guardia imperial». 

82
 Greg. Nac., Or. IV, 96, (en JULIANO, 1982: 314): «[Juliano]… había que privar a los cristianos de 

toda libertad de palabra, apartándoles del reclutamiento, de las asambleas y celebraciones públicas y de 

los tribunales». 

Teofilacto Búlgaro, Martyrium XV martyrum 10, PG, CXXVI, 165c, (en JULIANO, 1982: 314): 

«Ordenó… que tampoco participasen los cristianos de los honores senatoriales». 

83
 Juan Crisóstomo, A Juventino y Maximino 1, pág. 579e, (en JULIANO, 1982: 314): «Ordenó que los 

médicos, los soldados, los sofistas y todos los rétores fuesen apartados de sus oficios o abjurasen de su 

fe». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
54 

Estas limitaciones se habrían aplicado en el plano teórico pero no tanto en el 

práctico. Javier Arce ha documentado, epigráficamente, una serie de cristianos y 

paganos relacionados con el cristianismo que mantuvieron su trabajo en la 

administración julianea. Este hecho es aún más destacado en el ejército donde, debido a 

la cercanía de la campaña contra Persia, se vio obligado a mantenerles con el fin de no 

perder poder militar (ARCE, 1976: 218-220). 

 Libanio escribe al respecto del tema pero desde un punto de vista opuesto. Al ser 

pagano y apoyar a Juliano, justifica las acciones del emperador explicando que «cada 

soldado debe arrodillarse ante aquellos a quienes necesita en batalla, consciente de que 

ésa es la parte fundamental de la panoplia» (Or. XII, 90). La necesidad de apoyo por 

parte de los dioses justifica, según el autor, que el emperador se deshiciese de los 

cristianos entre sus filas ya que su presencia habría contravenido el deseo de las 

divinidades y, por lo tanto, perjudicaría el resultado de las campañas militares.
84

 

El mismo escritor refleja en sus textos la importancia que el emperador le daba a su 

deseo de tener un ejército integrado por pagano y libre de cristianos. Dirigiéndose a 

Juliano, Libanio afirma: «iniciaste con los dioses el diálogo que ya has consumado, y 

armaste con la alianza de los dioses a tus efectivos que, por propia iniciativa, corrían 

apresuradamente a los altares y competían entre sí por el incienso» (Or. XII 90). 

Además, explica también que para conseguir dicho ejército pagano no dudó en utilizar 

los sobornos si sus palabras fracasaban (Lib., Or. XVIII, 168).
85

 

Tanto la ley como estos testimonios pueden ponerse en relación con la breve epístola 

83 de Juliano. En ella el emperador, después de explicar que no desea ningún mal a los 

cristianos, afirma que «hay que preferir a quienes veneran a los dioses, pues por la 

locura de los galileos ha estado a punto de subvertirse todo, mientras que por la 

benevolencia de los dioses todos nos hemos salvado» (ep. 83, 376 C-D).  

                                                 
84

 Libanio hace una segunda referencia al respecto de la importancia del apoyo de los dioses: «[Juliano] 

entendía que una masa de hombres, la solidez del hierro, la fuerza de los escudos y todo lo demás eran 

simple fruslería si los dioses no colaboran en la batalla» (Ora. XVIII, 167). 

85
 Lib., Ora. XVIII, 168-169: «Y, si no bastaban las palabras, el oro y la playa ayudaban en la tarea de 

persuadirlos. Así, por medio de una exigua paga, el soldado obtenía una ganancia mayor, a saber: por oro 

ganaba la amistad de los dioses, señores de la guerra». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
55 

La intención de Juliano queda clara a lo largo de todos estos escritos: seguir alejando 

a los cristianos de los puestos de poder que habían alcanzado, ya sea por una posible 

desconfianza hacia ellos -especialmente en el caso de su guardia personal- como por 

una posible intención de marginarlos social, política y económicamente. 

 

 Edicto Sobre sepulcros y funerales 

La última reforma que vamos a abarcar tiene una naturaleza distinta al resto puesto 

que no trata de arrebatarles a los cristianos su poder e influencia, sino que busca 

eliminar las interferencias que surgen entre costumbres rituales y funerarias de ambos 

grupos religiosos. 

E1 día 12 de febrero del 363 Juliano promulgó la ley Sobre sepulcros y funerales 

(Cod. Theodos. IX, 17, 5), cuyo contenido temático puede dividirse en dos partes 

diferenciadas. En el primer fragmento, el emperador hace referencia a los saqueos de 

tumbas que se han realizado hasta ahora y reincide en la prohibición de tales hechos, 

mientras que, en la segunda sección que es la que nos interesa para este ensayo, hace 

referencia a las prácticas funerarias cristianas y a su costumbre de realizarlas durante el 

día. Tal y como ocurre con la reforma escolar, el contenido explicativo que encontramos 

en la ley es complementado por los argumentos que el propio Juliano escribe en una de 

sus cartas personales (ep. 136). 

En la segunda parte del edicto, Juliano prohíbe que se produzcan prácticas funerarias, 

como cortejos o traslados de cadáveres hasta los lugares de enterramiento, durante el día 

con el fin de que no interfieran en las actividades diarias –religiosas o no- de los 

ciudadanos. El emperador explica que «conviene apartar su contemplación del pueblo 

[la de los cadáveres] para que se vea que hay dolor en los funerales, no el mero cortejo 

de las exequias ni la ostentación», argumentando que «el dolor de las exequias ama la 

soledad» (Cod. Theodos. IX, 17, 5). 

En la legislación romana no existen precedentes de este tipo de reformas pero sí 

encontramos un caso similar en el mundo griego. Platón atribuye a Solón la prohibición 

de realizar funerales después del amanecer (Leges, 960a en SMITH, 1995: 111-112). En 

caso de no haber obtenido una influencia directa de esta legislación, Rowland Smith, en 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
56 

la misma obra, sugiere que Juliano se habría dejado llevar por su educación en la 

teúrgia. 

Para comprender el problema que Juliano veía en estas prácticas diurnas cristianas se 

debe tener en cuenta su iniciación en dicha teúrgia por parte de Máximo de Éfeso 

(RICCIOTTI, 1959: 47-48; BRINGMANN, 2006: 19-25; SCROFANI, 2010: 149, 155), 

debido a la cual tenía muy presentes las normas de separación entre los vivos y los 

muertos. En el mundo grecorromano, la muerte causaba preocupación y temor, por lo 

que trataba de mantenerse separados el mundo de los vivos y el mundo de los muertos. 

Tan sólo la presencia de un ataúd en las calles, entrando en contacto con los ciudadanos 

y con los templos abiertos de los dioses tradicionales, era un fuerte factor contaminante 

que precisaba de una limpieza ritual purificadora (TORRES, 2009: 206-207). Estas 

normas habían sido descuidadas y ahora volvían a ponerse en marcha, hecho que 

interfería con algunas de las costumbres funerarias cristianas, ya que el mundo cristiano 

convivía y hacía sus rituales tanto en la calle como en capillas en las que también 

estaban enterrados los cuerpos de mártires o santos, razón por la cual Juliano 

denominaba, en el Misopogon, a sus iglesias «tumbas» (344 A)
86

 y les culpaba de llenar 

el Imperio de «tumbas y sepulcros» (335 B-C).
87

 

Por esta razón, Juliano establece que los rituales funerarios –sea cual sea la religión a 

la que pertenezcan- deben realizarse por la noche ya que «la muerte es descanso y la 

noche armoniza con el descanso» (ep. 136b, l. 30-31). 

Con mucho más detenimiento, el emperador explica su reforma y sus razones en la 

epístola que escribe acerca de su nueva ley. Es interesante detenerse en las referencias 

que realiza a un pasado idílico en el que las costumbres idólatras se respetaban y se 

distinguían los espacios y tiempos dedicados a la vida y a la muerte con el fin de no 

                                                 
86

 Situado el comentario en una nota a pie de página, José García Blanco nos explica que la terminología 

de «tumba» en referencia a las iglesias cristianas es muy frecuente tanto en Juliano como en otros autores 

de la misma época (JULIANO, 1982: 245). En el texto, podemos ver la referencia en la siguiente frase: 

«[…] dejando la súplica para que nos abandone totalmente semejante plaga a las viejas que frecuentan las 

tumbas […]» (Or. XII, 344 A). 

87
 Juliano, Or. XII, 335 C: «Todo lo habéis llenado de sepulcros y tumbas, aunque en ninguna parte está 

dicho entre vosotros que os arrastréis entre las tumbas y las rodeéis de honores». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
57 

perturbar a los dioses (ep. 136b, l. 1-14).
88

 Juliano realiza una comparativa entre estos 

dos conceptos con el fin de marcar sus diferencias: «la muerte es una tranquilidad 

permanente […], mientras que la vida tiene muchos dolores y muchos placeres» (ep. 

136, l. 7-11), y relaciona dichos conceptos con dos grupos distintos de dioses de manera 

que la vida y el día es relativo a los dioses olímpicos mientras que la noche y la muerte 

pertenece a los ctónicos (ep. 136b, l. 60-67).
89

 Así, con el fin de evitar atribuir 

actividades a dioses incorrectos y de que «el día permanezca puro para las obras puras y 

los dioses olímpicos» (ep. 136b, l. 81-83), cada tipología de ritual debe realizarse en un 

tiempo concreto. 

Puede comprobarse, en esta misma epístola, como Juliano no descuida su argumento 

principal a la hora de prohibir los rituales funerarios: la contaminación de la vida con la 

presencia de la muerte. Para ello realiza una enumeración de acciones cotidianas que se 

veían perjudicadas cuando se encontraban con ritos de esta tipología, y hace especial 

hincapié en cómo estos rituales afectaban a las actividades religiosas idólatras. Juliano 

expresa su indignación ante el hecho de que las personas que se dirigían a los templos y 

se cruzaban con un cadáver quedaban manchadas y debían realizar un ritual de 

purificación antes de adentrarse en el recinto sagrado puesto que los dioses no merecían 

tal deshonra; además, menciona también que la simple presencia del cadáver ante un 

templo abierto era suficiente para perturbar a los dioses idólatras (ep. 136b, l. 34-55).
90

 

                                                 
88

 Juliano, ep. 136b, l. 1-14: «Es preciso que […] retomemos la antigua costumbre, pensando en la cual 

los buenos legisladores de antaño supusieron que había una gran diferencia entre la vida y la muerte, y 

creyeron que las actividades referentes a ellas eran particulares en uno y otro caso; la muerte es una 

tranquilidad permanente […], mientras que la vida tiene muchos dolores y muchos placeres […] 

Pensando en lo cual dispusieron que, por un lado, se cumplieran los ritos sagrados para con los 

desaparecidos y, por otro, se administrara lo relativo a la vida cotidiana». 

89
 Juliano, ep. 136b, l. 60-67: «[…] esto no evita que sea una impiedad hacia todos  los dioses, pues a los 

olímpicos se les atribuye sin necesitarlo, mientras que se despoja contra lo necesario a los ctónicos o 

cualquier otro nombre con el que gusten ser llamados los que gobiernan y son dueños de las almas». 

90
 Juliano, ep. 136b, l. 34-55: «Cada cual marcha a sus negocios y todo está lleno de los que van a los 

tribunales, de los que van y vienen del ágora, de los que están instalados en sus oficios, de los que van a 

los templos para reafirmar las buenas esperanzas que tienen de los dioses. […] colocando en su lecho a un 

muerto, lo empujan por medio de los que ejercen estas ocupaciones y la cosa resulta totalmente 

intolerable […]. Pues no es lícito acercarse a los dioses, que son causantes de la vida y que son lo más 

ajeno de todo a la corrupción, después de tal visión. […] Los recintos sagrados y los templos de los dioses 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
58 

El emperador finaliza la misiva aclarando las horas exactas a las que queda prohibido 

trasladar y honrar cadáveres –después de la hora décima y hasta que vuelva a salir el 

sol- y advirtiendo las consecuencias que hallarán las personas que desobedezcan esta 

nueva legislación: la pena máxima (ep. 136b, l. 74-83).
91

 

Autores como Glen Bowersock (1978: 92-93) y Rowland Smith (1995: 111-112) 

atribuyen esta actitud a una interpretación extrema de la filosofía neoplatónica, mundo 

en el que Crisanto y Máximo de Éfeso le adentraron. El primero de los historiadores 

explica esta reforma defendiendo la existencia de dos fases, ya explicadas, en la 

tolerancia e intolerancia de Juliano; de manera que en este momento la ideología del 

emperador ya habría sufrido una radicalización que provocaba su irritación ante los 

cortejos funerarios durante el día cuando, a finales del año 361, sí había permitido este 

mismo ritual cristiano en las exequias por el emperador Constancio. Por su parte, Smith 

lo explica desde un punto de vista más religioso y espiritual: atendiendo a la fecha de la 

reforma, teoriza sobre la posibilidad de que Juliano la llevase a cabo con el fin de 

purificar su Imperio lo máximo posible y evitar miasmas y contaminaciones 

innecesarias que perjudicasen la futura campaña contra Persia que iba a tener lugar 

pocas semanas después. 

La ausencia de opiniones sobre la reforma por parte de los autores cristianos puede 

deberse a la aceptación pacífica de la propuesta, o  a la proximidad de la misma con la 

propia muerte del emperador, cuatro meses después, tras la cual la legislación habría 

sido cambiada por su sucesor. Al no haber un periodo extenso en el que la ley tuviese 

efecto, la oposición tampoco habría tenido tiempo de reaccionar. Debemos valorar 

también la posibilidad de que, directamente, esa oposición fuese escasa o inexistente en 

los círculos intelectuales que escribían las fuentes que hemos conservado. 

                                                                                                                                               
están abiertos y a menudo alguien hace dentro sacrificios y libaciones y plegarias, pero ellos pasan al lado 

del mismo santuario transportando el cadáver, y el ruido de sus lamentos y las palabras de mal augurio 

llegan hasta los altares». 

91
 Juliano, ep. 136b, l. 74-81: «Para los que obedezcan voluntariamente basta esto, pues, tras aprender sus 

errores, los corregirán. Pero si alguno es de tal carácter que necesita la amenaza y el castigo, sepa que 

recibirá la pena máxima si antes de la hora décima del día se atreviese a celebrar los ritos de algún 

fallecido y a transportar su cadáver a través de la ciudad; por el contrario, puesto el sol y antes de que 

salga llévense a cabo […]». 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
59 

 Antes de finalizar con la explicación de esta reforma es conveniente preguntarse si, 

verdaderamente, era una medida anticristiana. En el caso de las dos anteriores 

legislaciones las dudas quedan disipadas al percibirse con facilidad la intención de 

Juliano tras sus propias palabras, pero, en este caso, la finalidad de la misma parece 

estar más enfocada en el ordenamiento de los espacios religiosos que en el ataque a la 

comunidad cristiana. Puede interpretarse esta reforma como un proceso de purificación 

del Imperio mediante el seguimiento de las creencias neoplatónicas pero, de ser así, 

¿por qué Juliano no había llevado a cabo este cambio con anterioridad? El emperador 

tarda dos años, hasta el 363, en aplicar los conocimientos sobre la teúrgia que posee 

desde el año 351. Como ya se ha reflejado, Rowland Smith (1995: 111-112) relaciona 

este hecho con la proximidad de una campaña persa que habría hecho sentir inseguridad 

al emperador; así pues, siguiendo esta argumentación, esta reforma no habría sido más 

que un nuevo ritual que contentase a los dioses y decantase la victoria en su favor. 

Por otra parte, la ley puede verse como un nuevo intento de eliminar a los cristianos 

de la esfera pública del Imperio. Tras haberles quitado el poder de cátedra y haber 

suprimido su presencia en las instituciones públicas más importantes, se puede pensar 

que el siguiente objetivo del emperador habría sido aislar este rito cristiano con el fin de 

evitar que los ciudadanos romanos presenciasen sus rituales y se dejasen influenciar por 

ellos. Pero, al no haber una declaración de intenciones manifiesta en los escritos del 

emperador y no poseer el acto completo de su política anticristiana debido a su 

temprana muerte, especular sobre el tema es complicado. 

 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
60 

Juliano persigue dos objetivos a través de su política: restaurar el culto tradicional que 

se encuentra en un estado agonizante a raíz de la oficialización del cristianismo por 

parte de Constantino I, y disminuir la presencia pública, el poder y la influencia que los 

grupos cristianos han conseguido a lo largo de la dinastía comenzada por el mencionado 

emperador.  

A raíz de la educación helénica que recibe, de su profunda unión con la religión 

grecorromana y de su animadversión con la dinastía constantiniana, Juliano adopta una 

posición radical en la que la única religión verdadera es la suya mientras que el 

cristianismo es una gran mentira que debe ser solucionada. El particular pensamiento 

del emperador, que ve imprescindible llevar a cabo la misión de restaurar el culto 

pagano que le han encargado los dioses como un acto necesario para conseguir su unión 

con ellos, queda reflejado en su deseo de fusionar la religión y la política. Esta posición 

conlleva la exclusión de los cristianos de las esferas públicas puesto que son el máximo 

exponente de la separación de la religión y de la política al vivir inmersos en la cultura 

grecorromana y practicar unas creencias que no son las correspondientes a dicha 

cultura. 

¿Le permite esta posición ser tolerante? Desde mi punto de vista, no. A lo largo de 

este trabajo se ha podido ver que su política religiosa no es neutral sino que está siempre 

enfocada a favorecer al culto tradicional y a los practicantes de este en detrimento de los 

creyentes de las demás religiones a quienes aparta del poder. Cuando Juliano obliga a 

escoger a los cristianos entre la posibilidad de ejercer como maestros o de continuar con 

su culto, está coartando la libertad religiosa que él mismo estableció como punto de 

partida para la restauración de su credo. Además, debe tenerse en cuenta que, aunque 

promulgó un edicto de tolerancia a su llegada al poder, las fuentes clásicas señalan que 

sus verdaderas intenciones no eran perpetuar la convivencia religiosa sino crear 

tensiones y disputas en el seno de la religión cristiana. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
61 

Sus reformas políticas nunca llegaron a transformarse en una persecución oficial 

como las que podemos encontrar en el siglo III puesto que se entiende  la persecución 

como un conjunto de acciones de violencia contra un grupo de personas. El propio 

Juliano llega a afirmar en su epístola 83 que no desea «ni matar a los galileos, ni 

golpearlos injustamente, ni que sufran ningún otro tipo de desgracia» (ep. 83, 376 C). El 

problema radicaba en que, cuando esta conversión no era posible, luchaba por alejarles 

del plano público con el fin de hacerles perder poder e influencia. 

Es cierto que la persecución física nunca llegó a darse bajo su principado pero sí 

obligó a los grupos religiosos no afines con el paganismo a practicar rituales no 

pertenecientes a su credo y trató de evitar que esos grupos religiosos extendiesen sus 

creencias. Este tipo de reformas estaban enfocadas al general de la población y no sólo a 

los galileos aunque fuesen estos los más mencionados en sus escritos. Como nos 

recuerda Mar Marcos en su trabajo (2009: 197), la obligación de sacrificio la tenía toda 

la población por igual, y además los judíos también fueron alejados de los cargos 

públicos y de la enseñanza aunque las medidas contra ellos fueron menores ya que 

Juliano les consideraba más puros por compartir más rasgos con la cultura helénica. 

Esto, como ya hemos mencionado, es una ruptura de la libertad religiosa que él mismo 

establece y una contradicción con la idea de tolerancia que proclama. 

Se puede concluir que, aunque en un principio Juliano intentó ser tolerante –o 

pretendió transmitir esa imagen de sí mismo-, le fue imposible cumplir con ello debido 

a su incapacidad de separar la religión tradicional de la cultura grecorromana que se 

manifiesta en gran parte del Imperio. Este hecho, unido con el objetivo de recuperar la 

gloria religiosa que les había sido arrebatada y la oposición de los grupos cristianos que 

tampoco reaccionaron bien a que se les requisara las propiedades y los privilegios, 

provocó una radicalización de su pensamiento que generó políticas intolerantes y, en 

muchas ocasiones –aunque no siempre-, anticristianas a partir de mediados del año 362. 

Estas medidas intolerantes reflejan, desde mi perspectiva personal, el hecho de que 

Juliano no planeaba instaurar una libertad religiosa a largo plazo sino que esta fue un 

método para traer de vuelta el culto tradicional de manera suave y legal. 

Dando una respuesta clara a la pregunta con la que se ha titulado este capítulo final y 

dejando de lado las razones ya estudiadas que llevaron al emperador a realizar sus 

acciones, se puede concluir que, a mediados del año 362 –en lo que sería un paréntesis 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
62 

situado en una época de convivencia entre las diversas religiones de la Antigüedad-, 

Juliano realizó una política intolerante y anticristiana: llevó a cabo una persecución 

psicológica contra algunos sectores judeo-cristianos de la sociedad romana de la época. 

Al reflexionar sobre estos conceptos, debemos tener en cuenta que la información 

recibida es parcial; no sólo por la falta de fuentes que nos hablen sobre estos episodios 

sino también por el hecho de que Juliano falleció cuando tan sólo llevaba dos años en el 

gobierno del Imperio por lo que no podemos saber cuáles eran sus verdaderas 

intenciones a largo plazo. 

 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
63 

TRADUCCIONES DE FUENTES ANTIGUAS 

AMIANO, 2002, Historia, (edición de Mª Luisa Harto Trujillo), ed. Akal, Madrid. 

JULIANO, 1979a, Discursos I-V, introducción, traducción y notas de J. G. Blanco, 

Biblioteca Clásica Gredos, Madrid. 

JULIANO, 1979b, Discursos VI-XII, introducción, traducción y notas de J. G. 

Blanco, Biblioteca Clásica Gredos, Madrid. 

JULIANO, 1982, Contra los Galileos. Cartas y fragmentos. Testimonios. Leyes, 

traducción de J. García Blanco y P. Jiménez Gazapo, Biblioteca Clásica Gredos, 

Madrid. 

LIBANIO, 2001, Discursos III. Discursos Julianeos, introducción, traducción y 

notas de A. González Gálvez, Biblioteca Clásica Gredos, Madrid. 

MAMERTINO, 2006, Panegírico (Gratiarvm actio) al emperador Juliano, 

introducción, edición, traducción y comentario de Mª Pilar García Ruiz, EUNSA, 

Pamplona. 

NIXON, C. E. V. y SAYLOR RODGERS, B., 1994, In praise of later roman 

emperors: the Panegyrici Latini, Universidad de  California, Los Ángeles 

(California), págs. 386-436. 

SÓCRATES, 1995, The Ecclesiastical History, revision y notas de D. Zenos, en 

Socrates, Sozomenus: Church Histories, Nicene and Post-Nicene Fathers, vol. 2, 

P. Schaff et alii (ed.), Hendickson Publishers, Massachusetts, 1995. 

SOZOMENO, 1995, The Ecclesiastical History, revision y notas de D. Zenos, en 

Socrates, Sozomenus: Church Histories, Nicene and Post-Nicene Fathers, vol. 2, 

P. Schaff et alii (ed.), Hendickson Publishers, Massachusetts, 1995. 

 

ESTUDIOS 

ALSINA CLOTA, J., 1989, “Capítulo II. Plotino”, El Neoplatonismo. Síntesis del 

espiritualismo antiguo, ed. Anthropos, Barcelona, págs. 40-69. 

ARCE MARTÍNEZ, J., 1976, "Los cambios en la administración imperial y 

provincial con el emperador Fl. Cl. Juliano (362-363)", Hispania Antiqua, nº 6, 

págs. 207-220. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
64 

ARCE MARTÍNEZ, J., 1984, Estudios sobre el Emperador Fl. Cl. Juliano: fuentes 

literarias, epigrafía, numismática, Madrid. 

ATHANASSIADI-FOWDEN, P., 1981, Julian and Hellenism. An intellectual 

biography, ed. Clarendon Press, Oxford. 

BIDEZ, J., 1965, La Vie de l’Empereur Julien, ed. Les belles letres, París. 

BOUFFARTIGUE, J., 1998, “Du prétendu parti païen au prétenfu fléau de Dieu : 

observations sur l’action antichrétienne de l’empereur Julien”, Rudiae: ricerche 

sul mondo classico, nº 10, págs. 59-90. 

BOUFFARTIGUE, J., 2002, “L’image politique de Julien chez Libanios”, Pallas, nº 

60, págs. 175-189. 

BOUFFARTIGUE, J., 2009, “Julien entre biographie et analyse historique”, 

Antiquité tardive : revue internationale d’histoire et d’archéologie, nº 17, págs 

79-90. 

BOWERSOCK, G., 1978, Julian the Apostate, ed. Duckworth, Londres. 

BOWERSOCK, G., 1996, Hellenism in late antiquity, University of Michigan Press, 

Ann Arbor.  

BRANSBOURG, G., 2009, “Julien, l’inmmunitas Christi, les dieux et les cités”, 

Antiquité tardive : revue internationale d’histoire et d’archéologie, nº 17, págs 

151-158. 

BRINGMANN, K., 2006 (2004), Juliano, ed. Herder, Barcelona. 

BUENACASA PÉREZ, C., 1999, “La política religiosa del emperador Juliano y los 

Valentinianos. Los privilegios de la Iglesia entre los años 361-372”, Homenaje al 

Profesor Montenegro. Estudios de Historia Antigua, Universidad de Valladolid, 

Valladolid, págs. 737-748. 

CABOURET, B., 1997, “Julien et Delphes, la politique religieuse de l'empereur 

Julien et le «dernier» oracle”, Revue des Études Anciennes 99,  n°1-2. pp. 141-

158. 

CAMERON, A, 2011, The Last Pagans of Rome, Oxford University Press, Nueva 

York. 

CANDAU MORÓN, J. M., 1986, “La filosofía política de Juliano”, Habis, nº 17, 

págs. 87-96. 

CANDAU MORÓN, J. M., 1987, “Retórica y filosofía en Juliano”, Emerita, vol. 

LV, nº 2, págs. 313-328. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
65 

CANDAU MORÓN, J. M., 1997, “Una muestra de ascetismo pagano. Parámetros de 

la propaganda política en el Misopogon de Juliano el Apóstata”, Estudios sobre el 

Monasterio Bizantino, Consejo Superior de Investigaciones Científicas (CSIC), 

págs. 21-32. 

CARRIE, J-M., 2009, “Julien législateur : un mélange des genres?”, Antiquité 

tardive : revue internationale d’histoire et d’archéologie, nº 17, págs. 175-184. 

CASELLA, M., 2009, “Julien: les annés parisiennes”, Antiquité tardive : revue 

internationale d’histoire et d’archéologie, nº 17, págs. 91-108. 

DA SILVA, G. V., 2010, “Sementes da intolerancia na Antiguidade Tardia: João 

Crisóstomo e o confronto com os judeus de Antioquia”, Dimensões, nº 25, págs. 

63-81. 

ENJUTO SÁNCHEZ, B., 2000, “Las disposiciones judiciales de Constantino y 

Juliano a propósito de las tierras de los templos paganos”, Gerión, nº 18, págs. 

407-423. 

GARCÍA RUIZ, M. P., 2008a, “La evolución de la imagen política del emperador 

Juliano a través de los discursos consulares: Mamertino, Pan. III [11] y Libanio, 

Or. XII”, Minerva 21, págs. 137-153. 

GARCÍA RUIZ, M. P., 2008b, “Una lectura de la Gratiarum actio de Claudio 

Mamertino a la luz de los primeros escritos de Juliano”, Emerita, vol. LXXVI 2, 

págs. 231-252. 

GILLIARD, F.D., 1964, “Notes on the Coinage of Julian the Apostate”, JRS, 54, 

págs. 135-141. 

GNOLI, T., 2009, “Giuliano e Mitra”, Antiquité Tardive, vol. XVII, págs. 215-234. 

GOLDSWORTHY, A., 2010 (2005), El ejército romano, ed. Akal, Madrid. 

GUARDE PAZ, C., 2014, “Contra galileos: la crítica neoplatónica de Juliano el 

Apóstata al cristianismo”, Pensamiento, vol. 70, nº 263, págs. 411-430. 

HIDALGO DE LA VEGA, M. J., 1990, “Teología política de Juliano como 

expresión de la controversia paganismo-cristianismo en el siglo IV”, Antigüedad y 

cristianismo: Monografías históricas sobre la Antigüedad tardía, nº 7, págs. 179-

195. 

KRAUTHEIMER, R., 1965, “Glossary”, Early Christian and byzantine architecture, 

ed. Penguin Books, Great Britain, pág. 361. 

LIZZI, R., 2013, The Strange Death of Pagan Rome, Brespols Publishers, Turnbout. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
66 

LÓPEZ SÁNCHEZ, F., 2012, “Julian and his Coinage: A very Constantinian 

Prince”, en BAKER-BRIAN, N. y TOUGHER, S. (eds.), Emperor and author: 

The writtings of Julians the Apostate, ed. The Classical Press of Wales, Swansea, 

págs. 159-182. 

MARCO SIMÓN, F., 1999a, “Ambigüedad y persuasión en el dinero de los dioses: 

el caso de Juliano”, Arys: Antigüedad: religiones y sociedades, Nº. 2, págs. 253-

262. 

MARCO SIMÓN, F., 1999b, “Ambivalencia icónica y persuasión ideológica: las 

monedas de Juliano con representación del toro”, Athenaeum 87/1, págs. 201-214. 

MARCOS, M. y FERNÁNDEZ UBIÑA, J., 2009, “Multiculturalismo, convivencia 

religiosa y conflicto en la Antigüedad tardía”, Mainake, nº 31, págs.. 187-196. 

MARCOS, M., 2004, “Ley y religión en el Imperio Cristiano (s. IV y V), Ilu. Revista 

de Ciencias de las Religiones, nº 11, págs. 51-68. 

MARCOS, M., 2007, “La idea de libertad religiosa en el Imperio romano”, Ilu. 

Revista de Ciencias de las Religiones, nº 18, págs. 61-81. 

MARCOS, M., 2009, “«He forced with gentleness». Emperor Julian’s attitude to 

religious coercion”, Antiquité tardive : revue internationale d’histoire et 

d’archéologie, nº 17, págs. 191-204. 

MAZZA, M., 1998, “Giuliano o dell’utopia religiosa: il tentativo di fondare una 

chiesa pagana?”, Rudiae: ricerche sul mondo classico, nº 10, págs. 17-42. 

MOLINA AYALA, J., 2010, “Teúrgia: camino de Jámblico a lo inefable”, Diánoia, 

vol. LV, nº 65, págs. 125-149. 

MORESCHINI, C., 1998, “Alcuni aspetti della teologia di Giuliano l'Apostata”,  

Rudiae: ricerche sul mondo classico, nº 10, págs. 145-160. 

RICCIOTTI, G., 1959, Juliano el apóstata, ed. Eler, Barcelona. 

ROYO MARTÍNEZ, M. M., 2009, “El emperador Juliano II y el programa 

iconográfico de sus monedas”, Documenta & Instrumenta, nº. 7, págs. 161-188. 

RÜPKE, J., 2007, Religion of the Romans, Polity Press, Cambridge. 

SAN VICENTE, J. I., 2009-2010, “El genius populi romani en los emperadores del 

siglo IV y sus antecedentes”, ARYS 8, págs. 79-100. 

SÁNCHEZ VENDRAMINI, D. N., 2013, “Sobre una nueva moneda de Juliano y la 

fecha de su conversión definitiva al paganismo”, Revista Numismática OMNI, Nº. 

7, págs. 121-127. 



Trabajo Final de Máster  Del cristianismo al paganismo: políticas 

religiosas del emperador Juliano 

 
67 

SANZ SERRANO, R. M., 1991, El paganismo tardío y Juliano el Apóstata, ed. 

Akal, Madrid. 

SCHEID, J., 1991, La religión en Roma, Ediciones Clásicas, Madrid. 

SCROFANI, G., 2010, La religione impura, ed. Paideia, Brescia. 

SMITH, R. B. E., 1995, Julian's Gods: Religion and Philosophy in the Thought and 

Action of Julian the Apostate, ed. Routledge, Londres. 

SORDI, M., 2010, “Tolleranza e intolleranza religiosa nel modo tardo antico: 

questioni di metodo”, Vetera Christianorum, nº 47, págs. 249-266. 

TORRES, J., 2007, “La ocupación de espacios sagrados como fuente de conflicto 

entre paganos y cristianos”, Ilu. Revista de Ciencias de las Religiones, vol. XVIII, 

págs. 85-98. 

TORRES, J., 2009, “Emperor Julian and the veneration of relics”, Antiquité tardive: 

revue international d’histoire et d’archéologie, nº 17, págs. 205-215. 

UBRIC RABANEDA, P., 2007, “La coexistencia religiosa en la cotidianeidad de la 

Antigüedad tardía”, Illu. Revista de Ciencias de las Religiones, nº 18, págs.. 145-

165. 

  


