
 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 

 

Título del trabajo: 

La escultura tribal africana. La etnia bambara. 

 

English tittle: 

African tribal sculpture. Bambara ethnic group. 

 

Autora 

Laura Almárcegui Lacosta 

 

Director 

David Almazán Tomás 

 

FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS 

2016 

 



2 

 

ÍNDICE 

 

A) RESUMEN, 3 

 

B) INTRODUCCIÓN, 3 

1. JUSTIFICACIÓN DEL ESTUDIO, 3 

2. ESTADO DE LA CUESTIÓN, 5 

3. OBJETIVOS, 8 

4. METODOLOGÍA APLICADA, 8 

 

C) LA ESCULTURA TRIBAL AFRICANA. LA ETNIA 

BAMBARA, 10 

1. ÁFRICA Y EUROPA: HISTORIA DE UN DESENCUENTRO, 10 

2. LA INFLUENCIA DEL ARTE AFRICANO EN OCCIDENTE: EL 

PRIMITIVISMO, 14 

3. LA ETNIA BAMBARA O BAMANA, 16 

3.1. Presentación etnológica, 16 

3.2. Sociedad y cultura bambara, 17 

3.3. Religión, 19 

3.4. Arte bambara, 20 

3.4.1. Introducción, 20 

3.4.2. El artista, 20 

3.4.3. Escultura: máscaras y tallas, 21 

3.4.4. Otros objetos, 27 

 

D) CONCLUSIONES, 29 

 

E) BIBLIOGRAFÍA, 31 

 



3 

 

A) Resumen 
 

Hemos desarrollado este trabajo en torno al arte tradicional de la etnia bambara, una 

tribu africana procedente de Malí. Para abordarlo, hablaremos de cuáles fueron las 

relaciones de Europa con el continente africano, para a continuación hacer énfasis en el 

Primitivismo, es decir, la influencia que el arte africano ejerció en la configuración del 

arte moderno europeo, convirtiéndose en un ingrediente esencial para las vanguardias. 

Finalmente entraremos en materia específica con la etnia bambara o bamana, hablando 

de su origen, sociedad, cultura y religión, concluyendo con sus manifestaciones 

artísticas más importantes. 

 

 

 

B) Introducción 
 

1. Justificación del estudio 

 

La elección del tema para el Trabajo de Fin de Grado, de la titulación de Historia del 

Arte en la Universidad de Zaragoza, se debe a que el arte y la cultura africanos 

conforman un panorama muy interesante, y muy distinto a lo que se conoce en 

Occidente, lleno de complejidades y matices, y cierto secretismo. Resulta apasionante 

estudiar y conocer tradiciones y formas de entender el arte, que difieren de las nuestras. 

Por otro lado, nuestra profundización en el arte africano tiene una existencia muy 

reciente, a pesar de su influencia esencial en las vanguardias europeas. Y los manuales 

que existen sobre él son muy generales. 

En concreto, casi no hay estudios sobre los bambara en castellano. Para leer bibliografía 

específica que pueda ampliar nuestros conocimientos sobre esta etnia, hay que rescatar 

volúmenes franceses o ingleses.  

 

Los apartados desarrollados son los siguientes: 

 

 El estado de la cuestión, para señalar los estudios publicados sobre el arte 

africano, que nos dan una visión de cómo ha ido evolucionando la investigación 



4 

 

sobre el continente negro, y es importante porque muestran el cambio de visión 

de los europeos hacia África y su cultura. 

  

 Los objetivos que se persiguen en el desarrollo del trabajo. 

   

 La metodología que se ha aplicado a la hora de abordar y realizar el estudio.  

 

 El desarrollo analítico. Comprende un repaso histórico de las relaciones entre 

África y Europa desde el s. XIV hasta la descolonización, ya que hemos 

considerado importante cuál ha sido la evolución desde que entablamos contacto 

con el continente africano, para que el lector comprenda bajo qué circunstancias 

llegó el arte africano a nuestros museos y galerías, y por qué se poseen datos tan 

vagos sobre la catalogación de estas primeras piezas. Y también nos sirve de 

relación y precedente del siguiente punto: el primitivismo. El arte africano tuvo 

una gran influencia en el surgimiento del arte moderno y en nuestros artistas de 

vanguardia, una participación sustancial, sin la cual seguramente el arte moderno 

no habría encontrado su camino. A continuación, incluimos un estudio detallado 

de la etnia bambara, comenzando por su presentación etnológica; hablaremos 

también de la sociedad, la cultura y la religión, ya que las manifestaciones 

artísticas bambara están íntimamente relacionadas con estos tres aspectos, y para 

llegar a comprender adecuadamente el arte de una civilización determinada, ha 

de estudiarse siempre en relación con el contexto en el que ha sido creado, pues 

sin él pierde mucho sentido. Y finalmente, concluimos con la producción 

artística de los bambara, con una atención especial a la escultura, debido a que 

hemos considerado esta manifestación artística como la más representativa de la 

etnia.   

 

 Las conclusiones, para reflexionar sobre la información recabada, y sobre los 

puntos más destacados del trabajo.  

 

 La bibliografía consultada.  

 

 En anexos, se incluye un glosario limitado a los bambara, en el que se recogen 

todos los términos específicos que aparecen a lo largo del trabajo, para que el 

lector pueda volver a consultar cómodamente la terminología sobre la etnia 

bambara.  

 



5 

 

2. Estado de la cuestión 

 

Vamos a realizar un recorrido cronológico por las publicaciones europeas sobre la 

cultura y el arte africanos, haciendo especial énfasis en los estudios sobre los bambara.  

 

Los primeros ensayos sobre arte africano se dieron tras el surgimiento del Primitivismo. 

A partir de la Primera Guerra Mundial, etnólogos, sociólogos e historiadores del arte se 

sumergieron en el estudio de la producción artística proveniente de África. Estos 

primeros manuales eran de carácter antropológico, ya que se continuaba considerando a 

los africanos como criaturas incivilizadas, a las que se analizaba casi como si fueran 

animales. Fueron pioneros los antropólogos alemanes, y un ejemplo destacado es Carl 

Einstein y su Negerplastik.1 En este libro, aparecen fotografías de piezas africanas sin 

catalogación ni descripción alguna; los artistas de vanguardia, críticos y otros 

defensores del arte africano, se interesaron tan solo en las cualidades plásticas y 

estéticas de las tallas tribales, y no interesaban las etnias de las que procedían, ni los 

autores, ni su función. Es más, en aquella época no se hacía distinción entre el arte 

africano y el arte oceánico, y se agrupaban ambos bajo la denominación de “arte negro”, 

ya que a los europeos les parecía que seguían los mismos criterios estéticos y las 

mismas formas. En 2008, se celebró una exposición en el Museo Reina Sofía titulada La 

invención del siglo XX. Carl Einstein y las vanguardias, cuyo propósito fue homenajear 

la obra intelectual del autor, redescubierta en las últimas décadas. En la exposición se 

mostraron, junto a obras de artistas de las vanguardias europeas, tallas africanas que 

aparecían en las ilustraciones de Negerplastik.2 

A pesar de la iniciativa alemana, fueron Francia e Inglaterra quienes más contribuyeron 

al estudio sobre las tribus africanas, debido a que eran los países europeos que más 

territorio africano habían colonizado en el siglo XIX. Malí, donde habitaban los 

bambara, fue colonia francesa. El misionero francés Joseph Henry estuvo habitando con 

los bambara en torno al cambio de siglo, y publicó posteriormente sus observaciones en 

un manual antropológico titulado L’âme d’un peuple africain. Les bambara. Leur vie 

psychique, étique, sociale, religieuse. 3  En este libro, el autor reflexiona sobre la 

mentalidad bambara y sus tabús, el animismo y sus creencias religiosas, los cultos y 

                                                           
1 EINSTEIN, Carl, Negerplastik, Leipzig, Weissen Bücher, 1915. 
2 http://www.museoreinasofia.es/exposiciones/ [consultado 24/11/16] 
3 HENRY, Joseph, L’âme d’un peuple africain. Les bambara. Leur vie psychique, étique, sociale, 

religieuse, Münster, Aschendorff, 1910. 

http://www.museoreinasofia.es/exposiciones/


6 

 

sacrificios, y las ideas que tienen sobre la vida. Este libro nos sirve para ejemplificar el 

discurso etnocentrista y racista que estaba en boga en la época a la hora de hablar de los 

africanos. Al comienzo, el autor describe a los bambara como si de animales se tratase, 

destacando por ejemplo su buena dentadura. Después hace una descripción psicológica 

general sobre todos ellos, señalando su mal carácter, su torpeza y su pereza. A la hora 

de hablar sobre sus creencias, Joseph Henry parte de una superioridad religiosa y moral, 

apuntando que la religión de los bambara está basada en principios falsos, en 

supersticiones y en fetichismos; y todo bambara no musulmán es considerado próximo 

en parentesco con los animales y las plantas. Pero el autor opina que con una buena 

educación podrían llegar a ser personas civilizadas.  

Otro autor de época colonial fue Louis Tauxier, que desarrolló labores de administrador, 

además de bibliotecario y archivero en la Sociedad Africanista francesa. Entre sus obras, 

hay que señalar dos referidas a la etnia bambara: La religion bambara 4 y Histoire des 

bambara.5 

 

Con el proceso de descolonización, hubo un paulatino cambio de visión. Durante las 

décadas 50 y 60 del siglo XX, los estudios se intensificaron, adquiriendo un 

considerable nivel de reflexión y especialización. También se recabó información a 

través de expediciones arqueológicas.  

Un estudio a destacar es Les bambara,6 cuya autora, Viviana Pâques, residió un tiempo 

en Malí, pudiendo estudiar de cerca a esta etnia; y después continuó sus investigaciones 

por todo el Oeste africano hasta Chad. Posteriormente dirigió el Instituto de Etnología 

de Estrasburgo.  

 

Nuestros conocimientos sobre el arte africano se han ampliado en las últimas décadas, 

gracias a una investigación más perseverante, explotando fuentes secundarias como 

escritos de exploradores, mercaderes y misioneros; y gracias a la publicación de 

numerosos estudios.  

De finales del siglo XX hay que destacar dos aportaciones relevantes al estudio del arte 

africano; Cómo reconocer el arte negroafricano,7 de Carmen Huera, a lo largo del cual 

se dedican párrafos al arte bambara; y el volumen Arte Africano de la colección Summa 

                                                           
4 TAUXIER, L., La religion bambara, París, Mayenne, 1927.  
5 TAUXIER, L., Histoire des bambara, París, Luçon, 1942.  
6 PÂQUES, Viviana, Les bambara, París, Vendôme, 1954. 
7 HUERA, Carmen, Cómo reconocer el arte negroafricano, Barcelona, Edunsa, 1996. 



7 

 

Artis,8 de Jacques Kerchache y otros autores, en el que se incluye un capítulo dedicado 

a los bambara, hablando de su procedencia, sus costumbres, sus sociedades de 

iniciación y su arte. Kerchache fue galerista e ideólogo del Musée du quai Branly de 

París, y realizó numerosos viajes a África y Oceanía.  

 

En la actualidad, en publicaciones centradas en las estéticas africanas, se ha trabajado en 

extraer características afines para dotar al arte africano de una estética africana original, 

y dejar de analizarlo desde los cánones de la estética occidental.  

Un ejemplo es el catálogo de la exposición Siete esculturas africanas frente al David de 

Miguel Ángel, que tuvo lugar en el Centro Joaquín Roncal en 2013, y cuyos comisarios 

fueron David Almazán y Alfonso Revilla, que como acertadamente señalan, “Hay que 

apreciar el arte africano desde unos criterios diferentes a nuestra apreciación del arte 

europeo, pues sus principios y fines son diferentes”.9 

 

En Francia, es donde se realizan los estudios más completos sobre los bambara –debido 

a que Malí fue colonia francesa–. Del año 2005, es interesante un estudio sobre las 

creencias y la tradición oral de los pueblos de Malí, Guide des croyances et symboles. 

Afrique: Bambara, Dogon, Peul,10 de Liliane Prevost e Isabelle de Courtilles. Por otro 

lado, hay toda una serie publicaciones francesas de carácter literario, referidas a 

leyendas, cuentos y literatura oral bambara, que se han plasmado por escrito para 

compartirlas con el resto del mundo. Ejemplos son Proverbes et contes bambara,11 cuyo 

autor Moussa Travélé fue el principal intérprete entre los bambara y los franceses en el 

territorio del Sudán francés (actual Malí) durante el colonialismo; L’Épopée bambara 

de Ségou,12 de Lilyan Kesteloot; y Mamari, le bambara,13 de Pascal Baba Couloubaly. 

Estos dos últimos fueron publicados por L’Harmattan, una editorial francesa que posee 

un gran número de publicaciones sobre arte africano, y más concretamente sobre la 

etnia bambara. 

 

                                                           
8 KERCHACHE, Jacques; PAUDRAT, Jean-Louis; STEPHAN, Lucien, Arte Africano, “Summa Artis. 

Historia General del Arte”, Madrid, Espasa Calpe, 1998. 
9 ALMAZÁN TOMÁS, D.; REVILLA CARRASCO, A., Siete esculturas africanas frente al David de 

Miguel Ángel, Zaragoza, Gráficas Vela, 2013. 
10 PREVOST, Liliane; COURTILLES, Isabelle de, Guide des croyances et symboles. Afrique: Bambara, 

Dogon, Peul, París, Editorial L'Harmattan, 2005. 
11 TRAVÉLÉ, M., Proverbes et contes bambara, París, Le Puy-en-Velay, 1923.  
12 KESTELOOT, L., L’Épopée bambara de Ségou, París, L’Harmattan, 1993.  
13 COULOUBALY, P.B., Mamari, le bambara, París, L’Harmattan, 2007.  



8 

 

En cuanto a las aportaciones norteamericanas, en mayo de 2016 se publicó en la web del 

Metropolitan Museum de Nueva York un texto de Susan Elizabeth Gagliardi 

(Universidad de Emory, Atlanta), que revisaba la primera gran exposición sobre obras 

de arte bambara: Antelopes and Queens: Bambara Sculpture from the Western Sudan, 

inaugurada el 17 de febrero de 1960 en el antiguo Museum of Primitive Art (MPA) de 

Nueva York.14  

 

 

3. Objetivos 

En primer lugar, es primordial conseguir liberarnos de la visión etnocentrista que 

todavía puede afectarnos a la hora de observar el arte africano, tan diferente al nuestro 

en tipologías, soportes (arte corporal), proporciones, función, etc., pero no por ello 

hemos de considerarlo un arte inferior.  

El segundo objetivo es incitar a una mayor profundización en las manifestaciones 

artísticas africanas, reflexionando en torno a una estética propia africana, y teniendo en 

cuenta el contexto en el que se produce este arte tribal. 

Y, por último, en este estudio hemos buscado un mayor acercamiento del arte bambara 

al lector; además de por su valor artístico e histórico, por la barrera que supone el 

idioma extranjero a la hora de consultar la bibliografía específica sobre esta etnia.  

 

 

4. Metodología aplicada 

La elaboración del trabajo comenzó con la recopilación de manuales generales sobre el 

arte africano, en la Biblioteca María Moliner de la Universidad de Zaragoza. A 

continuación, se procedió a la búsqueda y consulta de estudios específicos sobre la etnia 

bambara, todos ellos en lengua francesa, como se puede apreciar en el estado de la 

cuestión y en la bibliografía. Para ello, se utilizaron los siguientes portales web: la Red 

de Bibliotecas Universitarias Nacionales (REBIUN), la Biblioteca Nacional de Francia 

(BNF) y Ediciones L’Harmattan.  

Después, se tomó información adicional de páginas web; en especial de Casa África, 

que se trata de un instrumento de la política exterior del Estado y tiene como misión 

                                                           
14 Cuando el Museum of Primitive Art cerró sus puertas, sus fondos pasaron a formar parte de las 

colecciones del Metropolitan Museum de Nueva York.  



9 

 

fomentar el conocimiento mutuo entre África y España.15 Casa África ha fundado una 

editorial para publicar los escritos de pensadores y teóricos africanos y africanistas, con 

el fin de promover una investigación sobre el continente desde una perspectiva 

desvinculada de estereotipos tradicionales y universalismos.  

Para complementar la información escrita, se realizó una selección de imágenes de 

esculturas bambara en internet, principalmente en los catálogos de los museos quai 

Branly y Dapper de París, en el Metropolitan Museum de Nueva York, y en las galerías 

de arte Barakat Gallery, Artenegro y Africa Club.  

Finalmente, se procedió a la redacción del trabajo, de una forma ordenada, desde las 

relaciones entre África y Europa, hasta finalizar con las manifestaciones artísticas 

bambara. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
15 www.casafrica.es  [consultado 04/10/16] 

http://www.casafrica.es/


10 

 

C) La escultura tribal africana. La etnia bambara 

 

1. África y Europa: historia de un desencuentro 

Las primeras relaciones entre Europa y África se produjeron antes de que surgiera la 

ideología racista que justificó la esclavitud. 

En el siglo XIV se pensaba que en el continente africano se podían conseguir oro y 

fortunas, y que los reyes africanos poseían grandes riquezas. 

Las expediciones al continente realizadas por los europeos comenzaron a mediados del s. 

XV, cuando los portugueses comenzaron la circunvalación de África por el Atlántico, 

pero sin penetrar más allá de la costa. Viajaban allí en busca de materias primas, como 

la caoba, el ébano y el marfil.  

Esta situación cambió con el descubrimiento y colonización de América. En las 

plantaciones y minas se empleaban como trabajadores a los esclavos indígenas. Pero a 

partir del surgimiento de movimientos en su defensa –ya que habían sufrido mucho con 

la colonización americana–, y debido a que se morían de epidemias –paralizando los 

trabajos en las plantaciones–, el foco de interés de obtención de esclavos se trasladó a 

África, justificando a partir de la ideología racista que los africanos eran salvajes e 

incivilizados, y tenían mayor parentesco con los animales que con los seres humanos.  

Así pues, en los siglos XVI y XVII comenzó la trata de esclavos africanos, destinados a 

las colonias americanas para realizar los trabajos más duros. Con Gran Bretaña a la 

cabeza, franceses, holandeses, españoles y portugueses se dedicaron a este cruel 

comercio. El siglo con más trata de esclavos fue el XVIII.  

En la caza de personas participaban los propios africanos, pues en sus guerras civiles 

vendían a los enemigos derrotados, y a cambio obtenían de los europeos armas de fuego 

y pólvora, lo cual les otorgaba ventaja en la lucha contra otros poblados. Así, los 

europeos no tuvieron que adentrarse en el continente, considerado peligroso por sus 

parajes agrestes y por las enfermedades tropicales; y el comercio esclavista se limitó a la 

costa africana.  

El tráfico de esclavos finalizó en cada país paulatinamente. Los ingleses fueron los 

primeros en prohibir en 1807 la trata de esclavos a súbditos de su territorio, y 

coaccionaron al resto de países a hacer lo mismo. Sin embargo, la abolición de la 

esclavitud no supuso el final del tráfico humano, que continuó de forma ilegal. 



11 

 

Al margen de la trata de esclavos, a finales del siglo XVIII y principios del XIX, hubo 

por primera vez europeos interesados en explorar y descubrir el interior del continente. 

Así que viajeros y exploradores se aventuraron a penetrar en el territorio.  

 

Con el pretexto de finalizar de una vez con el comercio esclavista, se celebró entre 

noviembre de 1884 y febrero de 1885 la Conferencia de Berlín, en la que trece países 

europeos junto a Estados Unidos, convocados por el canciller alemán Bismarck, 

coincidieron en la necesaria colonización de África. Además de poner fin a la esclavitud, 

querían “educar”, “civilizar” y “cristianizar” a los indígenas, pues eran considerados 

seres inferiores a la raza blanca, y Europa se sentía en la obligación moral de ayudarles 

y protegerles. Tras firmar acuerdos y tratados sobre el proceso de colonización, en las 

décadas siguientes las potencias europeas se repartieron el dominio del continente. Las 

fronteras que se establecieron no respetaron para nada la distribución de las tribus 

africanas, y muchas quedaron divididas entre varios países. Por eso existe actualmente 

una gran heterogeneidad en cada país.  

Además de los intereses políticos y la labor de los misioneros, se aventuraron en esta 

colonización científicos, exploradores, sociólogos y antropólogos, pues África era un 

extensísimo continente del que no se conocía prácticamente nada. Aunque, sobre todo, 

la colonización tenía una base política para cada país europeo, buscando convertirse en 

la potencia más poderosa de Europa.  

Hasta la última década del s. XIX, el 90 % de África lo gobernaban los africanos. Pero 

en ese momento va a cambiar ese porcentaje, y el 90% de África va a estar gobernado 

por los europeos. Se llevó a cabo un eficaz proceso de colonización, ya que en Europa 

se había dado un gran avance militar y armamentístico, y además se desarrolló la 

industria farmacéutica para combatir las enfermedades tropicales. 

Gran Bretaña y Francia fueron quienes más territorio invadieron, y nos interesa este 

último país porque fue el que colonizó a los bambara. Los franceses crearon el África 

Occidental Francesa, un extenso territorio que comprendía Mauritania, Senegal, Sudán 

francés –el actual Malí, donde habitaban los bambara–, Guinea francesa (Guinea), Costa 

de Marfil, Níger, Alto Volta (Burkina Faso) y Dahomey (Benín). A diferencia de los 

británicos, que se interesaban en dialogar con los jefes africanos, Francia optó por la 

conquista militar.16  

                                                           
16 CEAMANOS, R., El reparto de África. De la Conferencia de Berlín a los conflictos actuales, Madrid, 

Catarata, Casa África, 2016. 



12 

 

 

Ilustración 1: África colonial  

http://www.mediateca.cl/ [consultado 13/11/16] 

 

También participaron en la colonización africana Portugal, España, Alemania, Italia y el 

rey Leopoldo II de Bélgica, y estuvieron presentes en la Conferencia otros países como 

Suecia o Dinamarca. 

En 1875, el rey de Bélgica Leopoldo II, financió exploraciones y viajes de estudio a lo 

largo del río Congo, en la actual República Democrática del Congo –por aquel entonces 

llamada Zaire–.17 Se crearon allí varias fábricas mantenidas por tropas de militares, 

instaurándose en el centro del África negra todo un imperio colonial belga, y en el que 

se produjo uno de los sistemas de explotación más brutales de la historia. 

 

Este interés por “civilizar” a los africanos se tradujo en una imposición de la cultura 

europea, pisoteando y destruyendo la cultura africana. La esclavitud se sustituyó por 

trabajos forzados bajo condiciones ínfimas. Y se produjo un brutal expolio del arte 

africano –adquirido a ínfimo precio o requisado–, para mostrarlo como ejemplo de 

                                                           
17 HUERA, C., Cómo reconocer… Opus cit., p. 8. 

http://www.mediateca.cl/


13 

 

rareza de los “negros salvajes” en exposiciones universales y museos de etnología de las 

grandes capitales europeas. También requisaban el arte africano los soldados para 

mostrarlo como trofeo de la victoria de la civilización sobre los indígenas. Por supuesto, 

la producción artística africana no era considerada arte, sino objetos extravagantes y 

curiosidades, producidos por tribus incivilizadas. No era considerado arte porque las 

piezas africanas tenían formas muy distintas al arte occidental, y se analizaba desde un 

concepto universalista del arte (y no desde un relativismo cultural), achacando a la 

técnica de los artistas africanos deformación y torpeza, imperfección, falta de acabado, 

desproporción e incapacidad para mostrar el movimiento. Los occidentales se basaban 

para hacer estos juicios de valor en la concepción clásica grecorromana de las 

proporciones del cuerpo humano. Así que las tallas y las máscaras africanas se exponían 

como testimonio de las culturas que se habían colonizado. A veces también exponían en 

estos museos coloniales a los propios africanos, junto a su flora y su fauna.  

Las mejores piezas africanas se encuentran en museos británicos y franceses. Y también 

los museos norteamericanos tienen buenas colecciones.  

 

Esta visión va a cambiar en parte con el primitivismo, cuando artistas como Picasso o 

Braque comienzan a copiar el arte tribal en sus realizaciones artísticas.  

 

En el siglo XX se originó el proceso de descolonización, aunque esto no supuso una 

total independencia política y económica, y la situación africana no mejoró. La 

emancipación comenzó en la actual Ghana en 1957, y en los años posteriores se 

independizaron el resto de países, entre los primeros, Malí.  

En la actualidad, estos países son muy heterogéneos, pues las fronteras que se 

establecieron tras la descolonización estaban basadas en el reparto que se había hecho 

en la Conferencia de Berlín.  

 

Una aportación reciente a la investigación sobre el proceso de colonización de África es 

la obra de Roberto Ceamanos, titulada El reparto de África. De la Conferencia de 

Berlín a los conflictos actuales.18 Resulta muy interesante, para conocer en profundidad 

lo que supuso el factor colonial en África y cuáles fueron los precedentes de esta carrera 

territorial europea.  

                                                           
18 CEAMANOS, Roberto, El reparto de África… Opus cit. 



14 

 

2. La influencia del arte africano en Occidente: el Primitivismo 

Como ya hemos apuntado, Europa comenzó a estimar el arte africano a principios de 

siglo XX, circunstancia vinculada al surgimiento del arte moderno y de las vanguardias. 

 

Como consecuencia del expolio del patrimonio artístico africano que se llevó a cabo 

durante el colonialismo, gran cantidad de máscaras y tallas de madera llegaron a Europa, 

y se almacenaban sin catalogación alguna bajo el término de “fetiches”. Este factor va a 

determinar nuestra dificultad actual para datar el arte africano. Estas piezas se vendían 

en mercadillos y pequeñas tiendas de anticuarios. También se expusieron en el Museo 

del Trocadero de París, y ahí fue donde artistas de la vanguardia entraron en contacto 

por vez primera con el arte africano.  

 

El primitivismo germinó en París en las primeras décadas del siglo XX. La estética 

africana se convirtió en la fuente inspiradora de nuevas soluciones estéticas. Los artistas 

reemplazaron las obras clásicas por las tallas de madera, buscando una nueva forma de 

expresión y de construir el espacio, para emanciparse de la trivial representación 

naturalista y academicista. Buscaban volver a conectar con los valores esenciales y 

puros del ser humano.  

De muchos artistas modernos hay fotos en sus estudios con máscaras, tallas, etc. El arte 

africano sirvió de inspiración para el expresionismo; para el cubismo, del que fueron 

precursores Picasso,19 Braque, y más tarde Juan Gris, quienes tomaron del arte africano 

el tratamiento geometrizado de la figura humana; y para el surrealismo, encarnado en 

artistas como Man Ray y Max Ernst, cuyas obras son un vehículo para mostrar una 

realidad onírica e inconsciente, y para ellos el arte negro tenía valor porque comunicaba 

el mundo de los vivos con el mundo espiritual y mágico.  

Van a ser defensores del arte negro no solo los artistas, sino también los críticos, los 

marchantes, los coleccionistas y los intelectuales.  

La influencia del arte primitivo en las vanguardias desencadenó un importante 

fenómeno de coleccionismo de escultura africana. Y además posibilitó que el arte 

africano fuera expuesto en salas de exposiciones y museos de arte, aunque siempre en el 

círculo del arte moderno. El arte africano fue ganando valor en el mercado artístico 

conforme el arte moderno se consagraba.  

                                                           
19 En el cuadro de Picasso “Las señoritas de Avignon”, los rostros de las mujeres son estudios basados en 

la contemplación y análisis de máscaras y tallas tribales. 



15 

 

En la segunda mitad del s. XX, Nueva York se convirtió en la nueva capital del arte 

moderno. En Nueva York se interesaron pronto por el arte moderno y el arte tribal. El 

MoMA realizó la primera gran exposición de arte africano de la historia en 1935, Arte 

negro-africano. 

Posteriormente, en 1988, el MoMA realizará otra gran exposición sobre el primitivismo, 

Primitivism in 20th century art: affinity of the tribal and the modern.20 

 

 

Ilustración 2: Fotografía de la exposición Arte negroafricano en el MoMA de Nueva York. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
20 RUBIN, William, Primitivism in 20th century art: affinity of the tribal and the modern, Nueva York, 

Museum of Modern Art, 1988.  



16 

 

3. La etnia bambara o bamana 

 

3.1. PRESENTACIÓN ETNOLÓGICA 

En primer lugar, procederemos a definir el término “bambara”. Bambara puede referirse 

al idioma o a la etnia africana. El idioma es la lengua vehicular con la que se comunican 

entre los pueblos pertenecientes a la etnia bambara. En cuanto al término “bambara”, lo 

recibieron de los pueblos vecinos, refiriéndose a ellos como pueblo bárbaro y con un 

defecto en el habla. 

  

Los bambara se localizan al sur del actual país Malí, concretamente en las riberas del río 

Bam, a ambos lados del alto Níger.  

 

 

Ilustración 3: Territorio habitado por los bambara en Malí. 

http://legacy.joshuaproject.net/ [consultado 24/11/16] 

 

Desde nuestro punto de vista histórico, sabemos muy poco sobre su origen. Las 

investigaciones apuntan a que proceden de origen mande. Mande es una unidad cultural 

que abarca Malí y otros países vecinos como Burkina Faso o Senegal. Según la 

tradición bambara, Mande era un antiguo país –del que no poseemos datos históricos–, 

en el que se originó la etnia. Por otro lado, Maurice Delafosse –etnólogo francés activo 

durante la colonización de África–, señala que serían originarios de Costa de Marfil.   

A lo largo del tiempo han establecido vínculos con los pueblos colindantes a través de 

casamientos, relaciones comerciales, pactos políticos y asuntos religiosos. Son vecinos 

de los Dogón, que habitan en la curva del Níger; de los Bozo, asentados en las orillas 

del Níger; y de los Senufo, en el norte de Costa de Marfil.  

http://legacy.joshuaproject.net/


17 

 

3.2. SOCIEDAD Y CULTURA BAMBARA 

Se agrupan en pueblos gobernados por la figura del fama, que simboliza al fundador de 

la etnia bambara. Al servicio del dirigente, encontramos a los jefes de familia o fa. Son 

elegidos por el consejo de ancianos (una casta muy importante en la sociedad bambara), 

y deben cumplir los siguientes requisitos: ser un miembro de la comunidad, no haber 

sido nunca un esclavo, y ser un hijo legítimo y primogénito. Otros miembros de la 

sociedad son los chamanes –quienes poseen la sabiduría tradicional en cuestiones de 

medicina, temas judiciales, conocimientos de la psicología humana y magia–, los 

agricultores,21 los herreros, los griot –quienes narran y transmiten toda la cultura oral 

bambara generación tras generación–, los artífices, las mujeres y los niños, y los 

esclavos. Los herreros son considerados una casta aparte, y se les tiene cierto respeto y 

temor por su habilidad de realizar armas y herramientas de trabajo para el campo, por su 

dominio sobre el fuego, y por su labor de producción artística, envuelta en cierto 

secretismo. Viven fuera del poblado. Toda aldea tiene a su herrero.  

La unidad de la comunidad bambara se basa sobre todo en un sistema de alianzas. En 

las tribus africanas se piensa antes en el grupo que individualmente, por la 

supervivencia del propio grupo. Así que este sistema sirve para fortalecer los lazos entre 

todos los miembros, y asegurar la perdurabilidad de la aldea. El método de alianza más 

habitual es el matrimonio.  

 

En la tribu bambara son fundamentales las asociaciones o sociedades de iniciación, que 

desempeñan distintas funciones. Están regidas por una serie de ritos, que sirven para 

definir el desarrollo del individuo dentro de la tribu y su progresivo cambio en la 

jerarquía social. Por ejemplo, el n’tomo, dirigida por los herreros, organiza la vida 

comunitaria; el kono tutela la moral del pueblo; el n’komo acoge a los adolescentes tras 

la circuncisión, y les enseña todo lo relativo al hombre, su origen y su lugar en el mundo, 

su relación con el cosmos, y con la vida y la muerte; y el tyi-wara está formado por 

agricultores, a los que se les enseña en su iniciación las técnicas agrarias y los ritos 

ligados a la fertilidad de la tierra. Otra sociedad es el dyo, que admite a hombres y a 

mujeres. Tras finalizar la iniciación de los hombres al dyo, se celebran fiestas con 

máscaras, en las que los hijos de los herreros bailan frente a las esculturas nyeleni, que 

explicaremos más adelante en el apartado 3.4. Arte bambara. Y en la región central del 

                                                           
21 El modo de subsistencia de los bambara se basa en el cultivo de arroz, mijo y habichuelas. 



18 

 

país, encontramos otras sociedades como el jo, relacionado con la fecundidad de la 

mujer.  

Algunas sociedades son obligatorias. En los ritos de todas ellas se utilizan máscaras, 

cuyo empleo está reservado a los hombres. 

Hay mucho secretismo en torno a estas sociedades, que se denominan también 

“sociedades secretas”. Sin embargo, este secretismo se refiere en realidad a que cada 

grupo social se dedica a su labor, y no tiene necesidad de aprender de otro grupo 

técnicas que le van a ser inservibles en su vida diaria.  

Las ceremonias de las sociedades de iniciación suelen tener lugar en torno al árbol 

sagrado conocido como kworé-jigi.  

 

Otro aspecto sociocultural es que los bambara son pueblos sin escritura, porque para 

ellos lo verdaderamente importante es la tradición oral, transmitida de generación en 

generación por los griot. Gracias a la cultura oral se transmiten las enseñanzas y 

doctrinas a través de poesías épicas, recitaciones genealógicas, mitos y cantos; y además 

esta tradición oral se enriquece con las experiencias personales vividas. El valor del 

“hombre testigo” es primordial, ya que solo es reconocida como válida la información 

basada en un testigo ocular.22 También, todos los conocimientos científicos, jurídicos y 

morales se transmiten oralmente en el transcurso de la vida cotidiana o durante los ritos 

de iniciación a las sociedades.  

Aunque no posean una literatura escrita, los bambara manejan una serie de signos de 

escritura “secreta”, que los sacerdotes, los jefes de familia o los herreros trazan en los 

santuarios. Estos signos representan la existencia de todas las cosas. 

 

La aldea se construye al norte o al este del árbol protector. Al sur de la aldea se localiza 

el bosque sagrado, donde tienen lugar las ceremonias religiosas y los ritos de iniciación. 

Las cabañas de la aldea se construyen en torno a la del jefe, excepto al este, porque el 

jefe tiene que poder observar cómo se alza el sol cada día. Antes de la colonización 

francesa, las aldeas bambara estaban fortificadas, pero estos muros fueron destruidos 

por los soldados franceses.  

 

                                                           
22 PREVOST, L.; COURTILLES, I., Guide des croyances… Opus cit., p. 7. 



19 

 

Una práctica habitual de los bambara es el arte corporal. Los bambara decoran su 

cuerpo y su rostro con numerosas escarificaciones. Estas marcas sobre la piel tienen la 

finalidad de transferir a la persona las cualidades que representan.  

 

 

3.3. RELIGIÓN 

En lo que respecta a la religión, actualmente combinan la doctrina islámica con el 

animismo. 

Nos interesa hablar del animismo, pues además de ser su religión tradicional, es la 

fuente de producción del arte africano. El animismo es la creencia en que fuerzas 

invisibles o espíritus existen en el mundo terrenal y habitan en los objetos, en la 

naturaleza, o incluso en algunos seres humanos. Sin embargo, bajo este término poco 

preciso se agrupan una gran variedad de religiones autóctonas. 

Según las creencias tradicionales de los bambara, existe un Dios creador llamado Faro. 

Además, la Tierra está poblada por toda una serie de seres y fuerzas sobrenaturales, que 

pueden afectar en el transcurso de la vida cotidiana del bambara. El bosque es 

considerado como el mundo de lo invisible y de lo desconocido, donde habitan los 

ancestros, los genios y los espíritus. Y la aldea representa la seguridad de la comunidad 

bambara. Todos los elementos de la naturaleza –incluido el cuerpo humano–, sirven de 

recipiente para estas fuerzas sobrenaturales.  

Otro aspecto importante de la religión bambara es el culto a los ancestros. La muerte no 

es considerada como el fin, sino como el segundo gran rito de paso, tras el nacimiento. 

El fallecimiento solo termina con el cuerpo carnal, pero el espíritu y el alma 

permanecen. Los muertos continúan errando entre los vivos, celosos por no poder seguir 

disfrutando de la vida, hasta que, terminado el ciclo terrestre, las almas viajan a otros 

mundos, y con el tiempo pueden reencarnarse.  

Por otro lado, los bambara conciben al ser humano como un microcosmos, es decir, una 

síntesis concentrada de todos los seres y las cosas. El cuerpo es entendido como un 

recipiente de todas las fuerzas espirituales, y es bisexual; el niño es femenino en su 

prepucio, y la niña posee su masculinidad en el clítoris. Por eso, los bambara practican 

en los ritos de iniciación la circuncisión en los niños y la ablación en las niñas, para 

purificar ambos sexos, y así el hombre y la mujer puedan procrear.   

 



20 

 

En ocasiones, la instauración del cristianismo o del Islam en algunas regiones del 

continente africano, ha llevado a la desaparición de las prácticas religiosas animistas, 

provocando como consecuencia la paralización de la producción artística tribal.  

 

 

3.4. ARTE BAMBARA 

 

3.4.1. Introducción 

En primer lugar, hay que apuntar que el canon utilizado en el arte africano es distinto al 

occidental. Ya hemos señalado que los europeos tachaban las esculturas africanas de 

desproporcionadas, pero esta “falta de proporción” se debe a distintas causas. En primer 

lugar, aunque biológicamente seamos iguales, la concepción mental y sociológica del 

cuerpo es distinta en cada cultura. Los africanos aplican esta concepción a la escultura, 

y por eso van a destacar las partes del cuerpo que tienen un simbolismo o una 

significación especial. Otras veces, se debe a que los escultores respetan la forma de la 

pieza en la que han tallado la figura.  

 

3.4.2. El artista  

El artista africano es anónimo para nosotros. Sin embargo, su papel es fundamental en 

la cohesión entre el mundo visible y el invisible, entre el objeto y su conexión con el 

mundo espiritual. La labor de producción artística suele recaer en el herrero. Realiza un 

arte creado para un fin, con una utilidad determinada, para los ritos de las sociedades de 

iniciación y para las celebraciones. Por eso no existe una producción seriada. “Aquello 

que nosotros llamamos belleza es para el bambara la adecuación del objeto a 

representar aquello por lo que ha sido creado”.23 El herrero sigue unas convenciones 

estilísticas casi invariables. El principal foco de la producción escultórica bambara es 

Bamako, la capital de Malí. En ocasiones, existe una gran rivalidad entre algunos 

herreros bambara, hasta el extremo de que llegan a emplear venenos o hechizos de 

brujería para aniquilar a la familia del rival.24 

 

 

                                                           
23 “Ce que nous nommons beauté est pour le Noir l'adéquation de l'objet à représenter ce pour quoi il est 

créé.” – Marcel Griaule (1898-1956), antropólogo y etnólogo francés.  
24 KERCHACHE, Jacques; PAUDRAT, Jean-Louis; STEPHAN, Lucien, Arte Africano… Opus cit., p. 

279. 



21 

 

3.4.3 Escultura: máscaras y tallas 

Entre las piezas, encontramos sobre todo tallas y máscaras, pero también toda una serie 

de mobiliario, como bastones, puertas, escaleras o taburetes. 

La escultura africana surgió con la sedentarización de los pueblos, cuando comenzaron 

a dedicarse a la agricultura. A diferencia del arte occidental, las obras se realizan sin 

bocetos ni dibujos preparatorios.25 Los artistas transportan directamente la idea a la 

realización de la escultura. El material predominante es la madera. Se utilizan maderas 

blandas y fáciles de trabajar, a pesar de su carácter perecedero. Cuando un objeto ya ha 

sido utilizado y ha cumplido su papel, se deshecha o se destruye. Las esculturas en 

África tienen un valor efímero, no importa tanto la conservación, sino la utilidad. 

Formalmente, el arte bambara se caracteriza por la austeridad, la abstracción y la 

geometrización de las formas.  

En cuanto a su significado, la escultura bambara está íntimamente vinculada a las 

creencias religiosas y a los rituales de las sociedades de iniciación.  

Según los descubrimientos de un grupo de arqueólogos en 1940, las primeras tallas de 

madera se datarían en el siglo XIV.  

 

Máscaras: 

Realizan distintos tipos de máscaras, para los ritos de las sociedades de iniciación. Se 

realizan con madera, a la que se añaden otros materiales para los detalles (hojas, rafia y 

otras fibras vegetales, cuentas de vidrio de colores, etc.).  

 

Las máscaras tyi-wara, thy-wara o chi-wara se usan en rituales de fecundidad de la 

tierra. Están constituidas por una o dos figuras de antílope muy estilizadas, con cuerpo 

pequeño, un prolongado cuello, y largos y finos cuernos rematados por mechones de 

pelo. Se apoyan sobre una base de madera, que se ata a través de unas cuerdas a un 

casquete de cestería para cubrir la cabeza del portador. Del casquete cuelgan largos 

faldellines de rafia, que ocultan el rostro del bailarín. Los miembros de la sociedad tyi-

wara danzan con las máscaras en los rituales, durante la fase de siembra y de cosecha. 

Al ritmo de la música, imitan los gráciles movimientos de los antílopes. Siempre bailan 

en pareja, utilizando un antílope macho y otro hembra, pues la unión de ambos sexos da 

                                                           
25 KERCHACHE, Jacques; PAUDRAT, Jean-Louis; STEPHAN, Lucien, Arte Africano… Opus cit., p. 

280. 



22 

 

origen a la vida. Este concepto de fertilidad animal sexual se extrapola al ámbito 

agrícola.  

 

 

Ilustración 4: Danza tyi-wara en Dyele, 1987. 

HOMBERGER, L., Ciwara, chimères africaines, París, Musée du quai Branly, 2006, p.12. 

 

El antílope macho se diferencia de la hembra en que nace de él una estilizada cresta. La 

hembra, en ocasiones, se acompaña de su cría, que se talla sobre el lomo de la madre. 

El rostro de los antílopes presenta cierta afinidad con los rasgos humanos. Además, el 

artista añade otros detalles que humanizan la escultura, como adornos corporales o 

escarificaciones. También, el hecho de que la hembra porte a su cría es un acto humano, 

ya que los animales no llevan sobre el lomo a sus hijos, pero los africanos sí lo hacen. 

Si observamos las máscaras tyi-wara de perfil, son figuras muy planas, pero de frente 

poseen una gran plasticidad.  

Los cuernos del antílope simbolizan el crecimiento de la planta del mijo –uno de los 

cereales principales en su alimentación–, y el cuerpo alude a la fertilidad para la cosecha. 

Las máscaras están vinculadas con el poder y la fuerza de los espíritus, que además 

penetran en el portador de la máscara, quien se convierte en instrumento del espíritu. En 

determinados momentos cae en trance y ejecuta sus danzas totalmente poseído. A través 



23 

 

de la máscara se capta la energía del espíritu, y se transfiere a la comunidad para su 

propio beneficio.26  

 

 

Ilustración 5: Máscara de antílope tyi-wara hembra. 

Propiedad particular de la autora. 

 

Las máscaras de la sociedad n’tomo, a diferencia de las de la sociedad tyi-wara, cubren 

completamente el rostro. Muestran unos rasgos antropomorfos estilizados, con una 

barbilla acabada en punta, ojos y boca pequeños, labios prominentes, y se hace especial 

énfasis en la nariz, ya que para los bambara simboliza el órgano de la cohesión social. 

Se coronan con unos cuernos verticales y una figura frontal. Los cuernos y las orejas de 

la máscara se adornan con otros materiales.  

Durante las ceremonias, se sujetan con cuerdas a la cabeza del danzante, vestido con un 

traje que le cubre el cuerpo entero. Con una vara, golpea las piernas de sus compañeros, 

                                                           
26 Para profundizar en el arte de las máscaras tyi-wara, se recomienda consultar el catálogo de la 

exposición señalado anteriormente: HOMBERGER, L., Ciwara… Ibidem. 



24 

 

quienes deben dominarse a sí mismos y soportar el dolor. Solo porta la máscara una 

persona. Los rituales se celebran con periodicidad anual, al finalizar la estación seca. 

  

 

Ilustración 6: Máscara de la sociedad n’tomo, etnia bambara. 

Nº de inventario: 0912. 

Catálogo de la exposición Chefs d’oeuvre d’Afrique dans les collections du Musée Dapper.27 

 

En la figura número 6, tenemos una máscara de la sociedad n’tomo, realizada en madera, 

a la que se añaden cauríes en los cuernos que la rematan, fibras vegetales, metal y 

pigmentos. Sobre la frente, porta una pequeña figura humana sedente. Mide 47 

centímetros de alto. 

 

En los rituales de la asociación n’komo, los herreros portan en sus danzas máscaras 

zoomorfas, que destacan por su dilatada boca.  

Un ejemplo es la talla que podemos observar en la figura 7, datada aproximadamente en 

la mitad del siglo XX. Está realizada en madera. 

 

                                                           
27 FALGAYRETTES-LEVEAU, Christiane, Chefs d’oeuvre d’Afrique dans les collections du Musée 

Dapper, París, Musée Dapper, 2015, pp. 3-4. 



25 

 

 

Ilustración 7: Máscara de la sociedad n'komo, etnia bambara. 

http://artenegro.com/ [consultado 10/11/16] 

 

Las máscaras de las sociedades de iniciación se muestran en ocasiones en celebraciones 

especiales, como casamientos o inauguraciones, que se ambientan con música, poesía y 

relatos narrados por los griot. 

 

Tallas:  

Las tallas bambara están caracterizadas por la esquematización y geometrización de la 

figura. Podemos establecer tres categorías en la escultura bambara. Las nyeleni, que 

representan mujeres según el ideal de belleza; las maternidades, figuras femeninas 

utilizadas para rituales de fertilidad; y los boli, altares de la sociedad n’komo.  

 

El boli es un altar en el que se introducen ingredientes mágicos, mezclados con arcilla, 

madera, corteza, raíces, etc. Presenta forma humana o animal. Solo puede ser 

manipulado por el jefe de la aldea o por un dignatario religioso.  

 

En las tallas femeninas, los miembros adoptan forma cilíndrica, y se resaltan los rasgos 

sexuales, aludiendo a la fertilidad. La idea de la fertilidad está muy presente en el arte 

bambara, y en arte africano en general; la mortalidad infantil es muy alta, así que, si en 

una tribu no nacen muchos hijos con frecuencia, desaparece. 

 

http://artenegro.com/


26 

 

Las nyeleni son unas tallas con rasgos geométricos, que representan mujeres jóvenes 

siguiendo el ideal de belleza bambara: prominentes pechos con forma cónica y 

marcadas caderas, para propiciar un buen parto. Se muestran erguidas, con hombros 

anchos y planos, y están apoyadas sobre una pequeña base circular. Las orejas suelen 

adornarse con pendientes y anillos. Como ya hemos indicado antes, se utilizan en los 

rituales de iniciación a la sociedad dyo, para que los hombres contraigan matrimonio 

con mujeres que posean este ideal de belleza. 

 

 

Ilustración 8: Escultura nyeleni de la etnia bambara (anterior a 1943) 

Nº de inventario: 71.1943.0.434 X 

Catálogo del Musée du quai Branly 

 

Las maternidades se utilizan en rituales ejecutados por mujeres, para propiciar la 

fertilidad. Se muestra a las madres con gran dignidad, rostro imperturbable y mirando al 

frente. Suelen portar en su regazo o en la espalda un niño, pero sin interrelacionar con él. 

En algunas tallas aparecen más infantes. Poseen prominentes caderas y grandes pechos, 

pero a diferencia de las nyeleni, no mantienen su forma tersa, como símbolo de que han 

amamantado a muchos niños. Algunas figuras no tienen marcados los pies, porque la 

mujer en la sociedad bambara no es importante por su trabajo, sino por concebir y 

alimentar a las generaciones venideras. Por último, se rematan con peinados muy 

desarrollados con forma abovedada o en cresta; una mujer bambara que ha tenido hijos 



27 

 

presenta un peinado más complejo, como símbolo de prestigio. Hay un gran culto a las 

madres, especialmente a las que tienen muchos hijos, ya que, gracias a ellas, el poblado 

sigue existiendo generación tras generación. Si una mujer es estéril, es repudiada por la 

sociedad.  

 

 

Ilustración 9: Maternidad de la etnia bambara 

Nº de inventario: 1979.206.121 

Metropolitan Museum of Nueva York (antiguamente en el Museum of Primitive Art). 

 

 

3.4.4. Otros objetos 

En África occidental son muy habituales las decoraciones en relieve de puertas, 

bastones, morteros, etc., que se decoran con figuras estilizadas de animales o figuras 

humanas. Además de los bambara, también realizan esta manifestación artística pueblos 

como los Dogón, Senufo o Baulé.  



28 

 

En las puertas de los graneros se representan en relieve o en altorrelieve figuras 

antropomorfas o zoomorfas que tienen la función de protectores.  

En las cerraduras de las casas también se tallan imágenes con un significado 

determinado. Por ejemplo, tallan figuras masculinas en las puertas de las mujeres 

casadas para protegerlas contra la infidelidad.28  

Un motivo decorativo son los zigzags, plasmados habitualmente en las cerámicas, en las 

armas y en las herramientas (también en los santuarios y en las casas). Estos zigzags 

representan los movimientos del Sol; los bambara tienen por costumbre representar los 

movimientos de los astros gráficamente.  

 

Otra manifestación artística es la cerámica realizada por las mujeres de la casta de los 

herreros. El modelado se realiza de dos maneras; horadando una masa de arcilla con 

ayuda de una piedra cilíndrica, o girando la masa sobre un molde. Se decora 

generalmente con una doble fila de galones alrededor del cuello y del pie de la vasija. 

La cocción se realiza al aire libre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
28 KERCHACHE, Jacques; PAUDRAT, Jean-Louis; STEPHAN, Lucien, Arte Africano… Opus cit., p. 

153. 



29 

 

D) Conclusiones 

 

A la hora de estudiar el arte de la etnia bambara, es fundamental librarse de la soga del 

etnocentrismo. El eurocentrismo, en nuestro caso concreto, es un planteamiento que 

considera Europa y su cultura como eje y motor de la civilización, de forma que se 

interpretan otras sociedades y culturas desde el sistema europeo, considerando a este 

último superior.   

Siempre debe haber una conversión en la mirada para observar una obra de arte de otra 

cultura. Y ha de imponerse a esta visión eurocentrista el relativismo cultural, teoría que 

señala que no existen culturas superiores a otras, sino que sencillamente son distintas. 

 

Por tanto, al hilo de esta primera idea, los criterios estéticos y artísticos que debemos 

utilizar para analizar el arte africano no deben ser los mismos que los del arte europeo. 

Así que sería interesante indagar en el estudio de una estética propia africana. Sin 

embargo, hay que puntualizar que si utilizamos unos criterios globales para el arte de 

África, nos vamos a estancar en una lectura superficial, pues cada etnia presenta unas 

particularidades en su estilo y en sus tipologías artísticas. Por ejemplo, los antílopes tyi-

wara son exclusivos de la etnia bambara.  

 

Otro hecho importante a tener en cuenta es que cuando observamos las piezas africanas 

en los museos y galerías de arte, están descontextualizadas. El arte ha de observarse y 

someterse a estudio siempre en relación con el contexto en el que ha sido creado. Y 

cuanto más amplio sea el conocimiento sobre el contexto (contexto histórico, político, 

cultural, artístico…), mayor será nuestra compresión.  

Por ejemplo, las estrías en los rostros de algunas esculturas africanas podrían hacernos 

pensar que el artista no ha seguido un modelo naturalista, cuando en realidad, esas 

marcas simbolizan escarificaciones, muy habituales en el arte corporal africano. 

Además, ya hemos señalado que el arte tribal africano, en esencial el de la etnia 

bambara, tiene una función religiosa y social, se utiliza en las danzas de los ritos de 

iniciación y en las ceremonias religiosas. En concreto, las máscaras de antílopes tyi-

wara se realizan para ser llevadas en la cabeza y estar en movimiento, cuando el bailarín 

imita el salto del antílope; con lo cual, cuando observamos un antílope tyi-wara en un 

museo, e inmóvil, ha perdido su función y su sentido.  



30 

 

La tradición oral en la sociedad bambara es fundamental, y sin ella, muchos 

conocimientos, creencias y cultura africana se perderían. Muy ejemplificativa de este 

hecho es la frase que pronunció el escritor y etnólogo maliense Ahmadou Hampaté Bá 

en la Primera Conferencia General de la Unesco, en 1960, y que decía que cuando un 

anciano muere en África, una biblioteca se quema.  

 

También hay que destacar la insistencia en la idea de la fertilidad –de la tierra en las 

máscaras tyi-wara, y fertilidad humana en las nyeleni–. Porque si hay malas cosechas, el 

pueblo se muere de hambre. Y si las mujeres de la tribu no son fértiles y no dan a luz, el 

pueblo acaba extinguiéndose. Así que esa insistencia en la fertilidad es por la 

supervivencia de la tribu.  

 

Por último, el arte tribal africano amenaza con desaparecer, pues la imposición de la 

occidentalización, o de la religión islámica, provocan que las prácticas religiosas 

tradicionales caigan en el olvido, y ellas son la fuente de producción de este arte tribal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 

 

E) Bibliografía 

 

- Bibliografía general:  

 

ALMAZÁN TOMÁS, David; REVILLA CARRASCO, Alfonso, Siete esculturas 

africanas frente al David de Miguel Ángel, Zaragoza, Gráficas Vela, 2013.  

 

CEAMANOS, Roberto, El reparto de África. De la Conferencia de Berlín a los 

conflictos actuales, Madrid, Catarata, Casa África, 2016. 

 

HUERA, Carmen, Cómo reconocer el arte negroafricano, Barcelona, Edunsa, 1996.  

 

KERCHACHE, Jacques; PAUDRAT, Jean-Louis; STEPHAN, Lucien, Arte Africano, 

“Summa Artis. Historia General del Arte”, Madrid, Espasa Calpe, 1998. 

 

EINSTEIN, Carl, Negerplastik, Leipzig, Weissen Bücher, 1915. 
 

PANO GRACIA, J.L.; BARLÉS BÁGUENA, E.; ALMAZÁN TOMÁS, D., Las artes 

fuera de Europa. América, Asia Oriental, África y Oceanía, Zaragoza, Mira Editores, 

2012. 

 

REVILLA CARRASCO, Alfonso, Arte africano: educación, cultura e identidad, 

Huesca, Editorial Pirineo, 2015.  

 

 

- Bibliografía específica:  

 

COULOUBALY, P.B., Mamari, le bambara, París, L’Harmattan, 2007. 

 

HENRY, Joseph; L’âme d’un peuple africain. Les bambara. Leur vie psychique, étique, 

sociale, religieuse, Münster, Aschendorff, 1910.  

 

HOMBERGER, Lorenz, Ciwara. Chimères africaines, París, Musée du quai Branly, 

2006.  

 

KESTELOOT, L., L’Épopée bambara de Ségou, París, L’Harmattan, 1993.  



32 

 

PÂQUES, Viviana, Les bambara, París, Vendôme, 1954. 

 

PREVOST, Liliane; COURTILLES, Isabelle de, Guide des croyances et symboles. 

Afrique: Bambara, Dogon, Peul, París, Editorial L'Harmattan, 2005.  

  

TAUXIER, L., Histoire des bambara, París, Luçon, 1942. 

 

TAUXIER, L., La religion bambara, París, Mayenne, 1927.  

 

TRAVÉLÉ, M., Proverbes et contes bambara, París, Le Puy-en-Velay, 1923.  

 

 

- Recursos web:  

 

Africa club: http://www.africaclub.com/ [consultado 10/11/16] 

 

Artenegro, african tribal art: http://artenegro.com/ [consultado 10/11/16] 

 

Barakat Gallery: http://www.barakatgallery.com/ [consultado 10/11/16] 

 

Biblioteca Nacional de Francia: http://www.bnf.fr/ [consultado 27/10/16] 

 

Casa África: www.casafrica.es [consultado 04/10/16] 

 

Ediciones L’Harmattan: http://www.editions-harmattan.fr/ [consultado 27/10/16] 

 

Metropolitan Museum of Nueva York: http://www.metmuseum.org/ [consultado 

27/11/16] 

 

Museo Reina Sofía: http://www.museoreinasofia.es/ [consultado 24/11/10] 

 

Musée du quai Branly, colecciones: http://collections.quaibranly.fr/ [consultado 

02/11/16] 

 

Red de Bibliotecas Universitarias Nacionales : http://www.rebiun.org/ [consultado 

10/10/16] 

 

Temple et Parvis: www.temple-parvis.com [consultado 19/09/16] 

http://www.africaclub.com/
http://artenegro.com/
http://www.barakatgallery.com/
http://www.bnf.fr/
http://www.casafrica.es/
http://www.editions-harmattan.fr/
http://www.metmuseum.org/
http://www.museoreinasofia.es/
http://collections.quaibranly.fr/
http://www.rebiun.org/
http://www.temple-parvis.com/

