«as  Universidad
181  Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

Mas alla del espectaculo: una aproximacion critica a
la ontologia del simulacro en Jean Baudrillard

Beyond spectacle: a critical approach to the
ontology of simulacrum on Jean Baudrillard

Autor

Jorge Royo Manzano

Director

Juan Manuel Aragiés Estragués

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS
Grado en Filosofia

1




2016

INDICE

Introduccion

. El fetichismo de la mercancia. Nexos entre Debord y Baudrillard.
Antecedentes del simulacro.

2.1 Debord: Metafisica y mercancia

2.2 Baudrillard: Signo y mercancia

. El' simulacro y la mutacién ontoldgica.

3.1 El capital: Mas alla del bien y del mal

3.2 La acumulacion infinita y el simulacro

3.3 El simulacro: Superando a Debord

La sociedad meditica. Los verdaderos productores del simulacro.

4.1. El medio es el mensaje

Hacia el fin de lo social. Consecuencias del simulacro.
5.1. Fin de lo social

5.2 Matrix.

5.3 El problema del crimen perfecto

5.4 Lateoria acritica: Por una sociedad apolitizada

. Conclusién.

Bibliografia

12
12
14

19

21
22
23
25

29

31



El mundo es un escenario,

Y todos los hombres y mujeres son
meros actores,

Tienen sus salidas y sus entradas;

Y un hombre puede representar muchos
papeles.

“Como gustéis.”

W. Shakespeare, A vuestro gusto.

1. Introduccién

El analisis de una época siempre es una dificil tarea si se quiere ser minucioso y
preciso pero este problema se torna casi imposible cuando el estudio es centrado en la
propia actualidad del analista. Esta es una ardua tarea puesto que resulta complicado
tomar altura para ver las cosas que estan ocurriendo desde una perspectiva nueva que te
permita afrontar la realidad a través de enfoques atractivos para el analisis. EI problema
se complica si nos situamos en nuestra época actual. La tecnologia avanza a un ritmo
trepidante; de alguna manera, se ha conseguido que la velocidad del progreso en este
ambito supere la propia evolucion social y humana. Es decir, la sociedad avanza a la



carrera, fatigada, como si fuera un nifio pequefio sujeto a la mano de un padre con prisa.
A trompicones, podemos advertir vagamente hacia donde estamos avanzando pero esto
cada vez se vuelve méas y més difuso. La complejidad de nuestra sociedad, de nuestra
era tecnoldgica, el dominio de la pantalla sobre la vida en todos sus &mbitos, hace de
nuestra época una época realmente dificil de explicar — y de vivir - .Por eso, resulta
fascinante cuando te encuentras con autores que consiguen no solo hacer un buen
andlisis de lo que ocurre a su alrededor sino que llegan a advertir lo que ocurrird en un
futuro haciendo que el tiempo les acabe dando la razén en alguna de las cuestiones
planteadas.

Nos encontramos en una época basada en la imagen, una época que vivimos a
través de las pantallas. La publicidad se introduce hasta nuestras cocinas a través de las
televisiones y sentimos la necesidad de estar todo el dia conectados. Lo que en un
primer momento fue una forma de entretenimiento y de divulgacion, hoy se ha
convertido en un poderoso instrumento que consigue moldear subjetividades. La
realidad hoy es vivida ya no desde lo analdgico sino desde lo digital. Intentamos hacer
de nuestra vida una pelicula, buscamos la belleza ideal y nos frustramos cuando no la
alcanzamos. La objetivacién e idealizacion del mundo nos acomparia desde siempre y
tenemos sensacion de ahogo al convivir constantemente con las imperfecciones
naturales. No vivimos en el mundo sino en la imagen idealizada de ese mundo. Eso
choca de bruces con nuestra experiencia cotidiana pero no con nuestras formas de
entendimiento. La belleza de un actor o una actriz de Hollywood, las vacaciones
perfectas de ese anuncio de hoteles o la gran personalidad que derrocha esa locutora de
radio nos atrapan. Ese aura de caracter magico nos invade y transforma nuestra forma
de ver y entender el mundo que nos rodea. Baudelaire ya lo presagiaba en el Spleen de
Paris, la frialdad de la perfeccion radical provoca la exasperacion. “Y ahora la
profundidad del cielo me consterna, su limpidez me exaspera. La insensibilidad del mar
y la inmutabilidad del espectaculo me sublevan...”*

Esperamos mas de la vida de lo que realmente la vida nos puede dar. Pero,
¢como es posible que hayamos llegado a esto? Parece que Dios no ha muerto, Dios se
ha convertido en pantalla.

Este problema es precisamente de lo que se va a ocupar el siguiente texto.

Obviamente, y dada la magnitud de la problematica, se han escrito numerosos estudios

'BAUDELAIRE, C. El spleen de Paris, Fontamara, Barcelona, 1981, p. 19.
4



acerca de como la sociedad actual, con la influencia de los medios de comunicacion
como productores de realidad, consiguen moldear las subjetividades. Debido a la
dificultad de abarcar todas las tesis en este breve estudio, aqui desarrollaremos
unicamente la tesis de un autor: el simulacro de Baudrillard. A traves de un analisis
critico de su obra, buscaremos contextualizar, definir y finalmente criticar el simulacro.
Para ello, deberemos comenzar, a modo de genealogia, con sus antecedentes y para ello
necesariamente debemos acudir a Debord.

Debord (1931-1994) es uno de esos autores que han dejado huella en la historia
del pensamiento de nuestro tiempo. Su obra La sociedad del espectaculo es tachada por
algunos como el manifiesto que teoriz6 el Mayo del 68, pero es mucho més que eso. Es
un texto indispensable si se quiere comprender el devenir de la propia historia del
pensamiento del siglo pasado, asi como un analisis inteligente y subversivo de su propia
época. El autor, uno de los padres del situacionismo, entendié su tiempo y lo mostré en
una serie de tesis, dando lugar a una obra verdaderamente excitante. El elevado interés
que, en mi opinion, tiene esta obra es debido a su caracter predictivo. Debord consigue
hacer un analisis de un momento concreto, que sigue teniendo vigencia en nuestra
época. Los afios 70 ain no habian llegado, los ordenadores no habian entrado adn en las
casas pero Debord ya vaticinaba una sociedad dominada por lo espectacular.

Una vez expuesto este autor, buscaremos los nexos reales con el pensamiento de
Baudrillard y analizaremos la forma en que este acaba superandolo teéricamente. Sera
interesante acercarnos a dos autores que aparecen relacionados en la mayoria de los
textos debido a su proximidad dentro de esta problemaética, pues veremos como acaban
teniendo diferencias sustanciales. Baudrillard llevara las tesis de Debord un paso mas
allda través del concepto de simulacro. Este filésofo y sociélogo propone que ya no nos
encontramos ante una sociedad donde el espectaculo se ha aduefiado de la realidad sino
que vivimos en un simulacro permanente, donde ya no existe otra realidad mas alla de
la propia producida por el simulacro.

En este punto debemos matizar que el siguiente texto no tiene las aspiraciones
de desarrollar el pensamiento completo de un pensador tan activo y prolifico como
Baudrillard, pues seria imposible hacerlo de manera 6ptima en un espacio tan limitado.
Por eso, siguiendo la division de Stevenson en su obra Culturas mediaticas: teoria
social y comunicacion masiva, nos centraremos en un punto muy concreto del
pensamiento del que Stevenson denomina el primer Baudrillard. Un primer Baudrillard

que, como también define el socidlogo Antonio Méndez Rubio: “se mostraria atento a

5



las dinamicas de aislamiento y privatizacion del consumo, con la consiguiente
hegemonia de un sistema de dominacion y la erosion de toda resistencia colectiva
eficaz.” Por tanto, remarcar que mas alla de una teorfa critica, estariamos ante una
teoria descriptiva pues Baudrillard hace una reflexion acerca de la sociedad en la que
vive sin ninguna pretension de cambio y, como veremos, acaba negando cualquier
posible accion social y politica que posibilite la transformacién, erosionando toda
resistencia colectiva.

Pero, ¢donde situar el germen de esta sociedad enferma?

’MENDEZ RUBIO, A. (2004). Perspectivas sobre comunicacion y sociedad, PUV, Valencia, 2004,
p.110.



2. El fetichismo de la mercancia. Nexos entre Debord y Baudrillard.

Antecedentes del simulacro.

La forma de mercancia y la relacion de valor entre los productos del trabajo en que
dicha forma se representa, no tienen absolutamente nada que ver con la naturaleza fisica
de los mismos ni con las relaciones, propias de cosas, que se derivan de tal naturaleza.
Lo que aqui adopta, para los hombres, la forma fantasmagorica de una relacién entre
cosas, es solo la relacion social determinada existente entre aquéllos. De ahi que para
hallar una analogia pertinente debamos buscar amparo en las neblinosas comarcas del
mundo religioso.

K. Marx, El Capital, libro .

2.1 Debord: Metafisica y mercancia.

Precisamente, debemos recurrir a Marx y a su analisis sobre la mercancia para
entender dénde sittan estos autores el inicio del problema. El fetichismo de la
mercancia nos habla de transformacion y metafisica. Transformacion en cuanto a
cambio en la forma de entender el objeto. Ya no se dara una relacién puramente fisica
sino, que debido a las formas de produccion de dicho objeto, nos encontramos ante una
nueva vision del mismo. Aparece la metafisica de la mercancia. El capitalismo necesita
darle un nuevo sentido a los objetos para someterlos a su dinamica. Por tanto, el objeto
producido no es algo puramente fisico sino que implica algo més. Ese objeto producido
es también el valor de cambio que tiene, es el cémo se ha producido, y sobre todo, es
una relacion social. Es aqui cuando el objeto producido se convierte en mercancia.
Cuando la mercancia ocupa el total de la vida social aparece el espectaculo. Claramente
entendemos que en nuestra sociedad actual hemos llegado a ese punto. Nos
encontramos en un mundo donde absolutamente todos los aspectos de nuestra vida estan
mediados por la relacion con la mercancia y donde absolutamente todo es mercancia. El
espectaculo es esa relacion, es la relacion que tenemos con la mercancia. Y es desde
este punto donde nos situamos en el universo tedrico de Debord para analizar la

sociedad mediatica en la que vivimos: “El espectaculo es la reconstruccion material de



la ilusion religiosa.” Debord entiende el espectaculo como una relacién social al igual
que Marx entendia el objeto producido. La mercancia ha conseguido erigirse como reina
de nuestro tiempo y eso tiene implicaciones metafisicas. Vivimos en una sociedad
invadida por las imagenes: la publicidad, la television, el cine..., son claros ejemplos de
este cambio que se ha producido en el objeto y ese nuevo enfoque metafisico,
espectacular. Debord nos habla en La sociedad del espectaculo de como aquella
sociedad en la que el dominio de la mercancia, entendida de manera fetichista, provoca
una serie de relaciones sociales donde las imagenes se proclaman como realidad: “El
espectaculo es el capital en un grado tal de acumulacion que se ha convertido en

4 En una sociedad esquizofrénica,que vive siguiendo las reglas de juego de un

imagen.
capitalismo totalmente mecanico e inhumano donde la acumulacion de la mercancia
tiende al infinito mientras se intenta mantener una moral anacronica buscando justificar
los modos de actuacion de este, aparece la adoracion de la imagen como Unica via para
salvar la dicotomia. Debord entiende el espectaculo como el siguiente estadio de la
ilusion religiosa. La imagen es el nuevo Dios que mantiene la dualidad que nos
acomparia desde hace siglos.

La acumulacion infinita, convertida en imagen, por inercia, provoca gque se produzca un
cambio en la relacion con el sujeto, al igual que se produjo un cambio en la relacion con
el objeto. El sujeto cambia radicalmente en relacion con uno de los aspectos mas
importantes de su mundo: el trabajo. El sujeto ya no se entiende como un mero obrero
sino que, obedeciendo a las necesidades de esa mercancia que ha ocupado todas las
facetas de la vida social, se tiene que convertir en algo mas. Es necesario construir un
sujeto que dé cuenta de esa acumulacion infinita. EI obrero pasa a ser consumidor. Esta
es precisamente la tesis que defiende el fordismo.® El fordismo, que recibe su nombre
por Henry Ford y su industria del automovil, es un nuevo sistema de produccién basado
en el taylorismo’surgido a principios del siglo XX debido a la revolucién cientifica de
la técnica. El desarrollo de la maquinaria y de los procesos de produccién genero un

* DEBORD, G. La sociedad del espectaculo, Pre-textos, Valencia, 1999, p. 48.

*Ibidem p.50

% Este término es desarrollado por Deleuze y Guattari en su obra tedrica Capitalismo y esquizofrenia
dividido en dos volimenes:

DELEUZE, G & GUATTARI, F. Mil mesetas: Capitalismo y esquizofrenia, Pre-textos, Valencia, 1994.
DELEUZE, G & GUATTARI, F. El Anti Edipo: Capitalismo y esquizofrenia, Paidos, Barcelona, 1985.
® Este término fue acuiiado por primera vez por Antonio Gramsci en su texto “Americanismo y fordismo”
perteneciente al Cuaderno 22, tomo VI de sus Cuadernos de la carcel en 1934.

" El taylorismo es un método de produccién, propuesto por Frederick Taylor, consistente en una
organizacion determinada del trabajo, producto de la revolucidn industrial, donde se busca la mayor
optimizacion y eficacia del obrero para obtener el maximo beneficio.

8



exceso de mercancias, es decir, provoco que la produccion fuera muy superior a la
demanda. Con el fordismo se acuerda reducir las horas de trabajo de los obreros al
tiempo que se eleva el nivel econdmico de los trabajadores. De esta forma se consigue
solucionar el problema de la falta de demanda asi como reducir el malestar generado
por las contradicciones del capitalismo, generando un capitalismo mas habitable.
Obviamente esto no responde a los intereses de los obreros sino a los intereses
econodmicos del capital. Los trabajadores pasan a ser consumidores. Es en este punto
donde el espectaculo juega un papel importante. El espectaculo conforma estas nuevas
subjetividades creando ante ellas una vida ilusoria. El obrero recién “ascendido” a
consumidor se cree las mentiras que le ofrece el espectaculo. El suefio americano seria
el gran ejemplo de ello: con esfuerzo, trabajo y dedicacion todo el mundo,
independientemente de su clase social, puede aspirar a lo méas alto. Segun Debord, asi se
consigue no solo disponer del sujeto como productor alienado sino que el espectaculo
pasa a dominar el total de la vida de este. Una vida basada en una ilusién, producto del
poderoso influjo de las iméagenes en esta sociedad. El espectaculo se apodera ya de
todas las facetas de la vida del consumidor. Las imagenes suprimen este mundo y lo

convierten en un producto, en mas mercancia.

2.2 Baudrillard: Signo y mercancia.

Sexo y trabajo fueron no hace mucho tiempo términos ferozmente opuestos, hoy se
resuelven ambos en el mismo tipo de demanda. Antafio, el discurso de la historia
tomaba toda su fuerza de oponerse violentamente al de la naturaleza y el discurso del
deseo de oponerse al del poder, hoy intercambian sus significantes y sus campos de
accion.

J. Baudrillard, Culturay simulacro

Este es el punto donde Debord y Baudrillard se funden en un solo pensamiento.
Ambos estan totalmente de acuerdo en la incursion de la mercancia en todos los
aspectos de la vida humana. Defienden que tanto ocio como trabajo estan situados en un
mismo campo de juego.

Antes términos tan contrarios, por definicibn misma, hoy unifican sus
significantes. ¢Qué es el ocio?; ;y el trabajo?; sen qué se ha convertido el ocio para

decir que se encuentra en el mismo campo que el trabajo?; ¢y en qué se ha convertido el



trabajo? Baudrillard apunta de manera brillante que ha habido un cambio de
significacion en los conceptos, hasta el punto de que, como apunta Ibafiez, el ocio se ha
hecho productivo®. Asi mismo, este cambio viene producido por esa forma no natural,
fantasmagorica, que ha adquirido la mercancia. Esa relacion toxica que tenemos con la
mercancia surgida de la propia dindmica del capital produce una resignificacion en
nuestra propia vida. La conexion real con nuestro mundo se difumina entre relaciones
fantasiosas producidas por esas imagenes que gobiernan todo nuestro mundo. Al
cambiar nuestra estructura y nuestro significado perdemos cualquier referente y es en la
pérdida de este cuando ya no podemos hablar de nada real. Si bien en Debord veiamos
que su teoria se contextualizaba dentro del fordismo, en Baudrillard vamos un paso méas
alla: estariamos hablando del posfordismo. Como hemos avanzado en la introduccion y
veremos a continuacion, Baudrillard supera a Debord en sus planteamientos. Del mismo
modo, el posfordismo es la superacion del fordismo: “no consideramos el posfordismo
como un fenémeno negador u opuesto al fordismo, pues buena parte de las
caracteristicas de la sociedad contemporanea se han cimentado en el modelo fordista.
Sin embargo, determinados acontecimientos, especialmente en el campo de lo politico y
lo tecnoldgico, han provocado una serie de modificaciones que merecen esa nueva
conceptualizacion a las que denominamos posfordismo.”°El pensamiento de Baudrillard
da cuenta de esos nuevos acontecimientos tecnoldgicos y eso es lo que provoca que,
viniendo de Debord, haya finalmente una superacién. El posfordismo va més alla pues
nos habla de la sociedad fabrica:'® absolutamente toda nuestra vida est4 subsumida en
el trabajo. Debido a que el trabajo es cada vez menos fisico, al creciente desarrollo de
las tecnologias y la incorporacién de estas en todas las facetas de nuestra vida — usamos,
por ejemplo, el ordenador tanto para el trabajo como para el ocio — se produce una
disolucién total de la linea que separaba nuestra vida de la propia producciéon. Un
ejemplo muy claro es el hecho de que estemos disfrutando de nuestro ocio en el

ordenador y miremos el mail. El solo hecho de mirar si tenemos algin correo de nuestro

®Como bien apunta Jests Ibéfiez, la palabra negocio, entendida como trabajo, tiene una raiz etimolégica
muy interesante. En latin, la palabra era negotium, y estaba formada por nec y otium, es decir, sin ocio.
En la antiguedad ocio y negocio sefialaban justamente lo opuesto. “Asi como en el capitalismo de
produccion rendiamos trabajando (produciendo plusvalia), en el capitalismo de consumo rendimos
consumiendo y divirtiéndonos. El ocio es el equivalente funcional del trabajo (antes “trabajadbamos”
trabajando, ahora “trabajamos” no-trabajando)”. IBANEZ, J.A contracorriente, Fundamentos, Madrid,
1997, pp. 372-373.

® ARAGUES, J. M. De la vanguardia al cyborg. Aproximaciones al paradigma posmoderno. Eclipsados,
Zaragoza, 2012, p.240.

'“NEGRI, A. & HARDT, M. Multitud, Debate, Barcelona, 2004.

10



trabajo ya implica que las barreras se han desdibujado. Pero, ademas, si ya el fordismo
nos hablaba de un obrero convertido en consumidor en el que ya la frontera que
separaba trabajo y ocio se difuminaba, ahora llegamos al extremo. En la sociedad
fabrica ya no podemos distinguir cuando estamos trabajando y cuando no ya que
ademas de que los tiempos de ocio y trabajo ya no estan marcados, nuestro ocio es algo
totalmente productivo. El trabajador es incluso mas productivo en su ocio que cuando
est4 trabajando.™'Llegados a este punto es donde nos volvemos a preguntar: ¢qué es el
0cio?; y, ¢qué es el trabajo? Es precisamente en esta resignificacion donde perdemos el
referente. Al igual que ocurria con la mercancia, nos convertimos en puro signo en una

suerte de mutacion ontoldgica.

1 IBANEZ, J. Més all4 de la sociologia, Siglo XXI, Madrid, 1986.
11



3. El simulacro y la mutacion ontoldgica.

El capital es quien primero se alimento, al filo de su historia, de la desestructuracion de
todo referente, de todo fin humano, quien primero rompié todas las distinciones ideales
entre lo verdadero y lo falso, el bien y el mal, para asentar una ley radical de
equivalencias y de intercambios, la ley de cobre de su poder.”

J. Baudrillard, Cultura y simulacro.

3.1 El capital: més alla del bien y del mal.

Como bien apunta Baudrillard, la moral no tiene sentido en una sociedad que
solo responde al juego del capital, a la ley radical de equivalencias y de intercambios, la
ley de cobre de su poder.

Las relaciones ilusorias creadas por el capital conforman esa forma
suprasensible de vincularnos con el mundo y este nuevo vinculo busca colocar el
disfraz moralista a un capitalismo que actla ciego desde su atalaya inhumana. Pero,
¢donde encontramos esos atisbos morales? Precisamente en ese intento de darle sentido
al sinsentido. Procuramos justificar y humanizar el propio devenir de nuestro tiempo.
Un devenir que se mueve por unas leyes que estan mas alla del bien y del mal pero que

seguimos intentando conceptualizar desde una perspectiva humanista.

3.2 La acumulacién infinita y el simulacro.

La acumulacién violenta e infinita que hoy vivimos es el ejemplo mas claro.
Buscamos entender el sentido de este juego y para ello creamos significados. ¢(Cémo
justificar una acumulacion infinita de la mercancia? La respuesta, como bien dice
Baudrillard, solo puede darse a través de la pérdida de referente. Nuestra sociedad se
basa en esta pérdida como forma de justificar esa acumulacion. La imparable
produccion, que genera la acumulacion infinita de la mercancia, provoca una
resignificacion de esta; una acumulacion sin ningin sentido mas alla del hecho de
acumular. Se trata de desposeer al objeto de cualquier relacion con algo que esté mas
alla; fuera de su propia reproduccion y acumulacion, y erigirlo como puro signo.Es la

12



paradoja del sinsentido. Nuestra sociedad, en un intento de humanizar el juego del
capital, sitia el sentido en el propio signo. La simbologia juega un papel muy
importante en nuestra cultura pues lo es todo. El ejemplo al que acude Baudrillard para
desarrollar este punto es muy esclarecedor:

La ciencia y la técnica se han movilizado también recientemente para salvar la momia

de Ramsés Il tras haberla dejado pudrirse durante varias décadas en el fondo de un

museo. El panico invade de pronto a occidente ante la idea de no poder salvar lo que el

orden simbolico habia sabido conservar durante cuarenta siglos, aunque lejos de las

miradas y de la luz. Ramsés no significa nada para nosotros, solo la momia tiene un

valor incalculable puesto que es la que garantiza que la acumulacion tiene sentido.™

El orden simbdlico es lo que realmente preocupa en este caso. En el momento en
gue exhumamos la momia cambiamos radicalmente el sentido de esta. Pasa de ser un
simbolo oculto, cuyo descanso eterno dependia de esa invisibilidad, a ser pura
conservacién de mercancia visible que ha perdido todo el sentido que pudo tener en un
pasado. Ya no tiene ningun sentido religioso ni divino, ya no la relacionamos con el
descanso eterno de la figura del faradn, figura que en su época tenia gran importancia
porque era el nexo de unién entre los dos mundos ~humano y divino- y representaba el
poder de su pueblo y su tiempo. Ahora se trata de una acumulacion simbélica que busca
justificar la propia acumulacion infinita de nuestro mundo. Este es el nuevo sentido del
faraon: convertirlo en puro signo sin un referente real para justificar la acumulacion
infinita. Perdiendo Ramsés Il todo su sentido anterior, es como se demuestra la esencia
del capital y la necesidad de la acumulacion, la acumulacion simbdlica, la acumulacion
en forma de signo. Vemos “violencia de una civilizacion sin secreto, odio de toda una
civilizacion contra sus propias bases.”™ Es el intento de dar sentido al juego del capital.
Y esto no es mas que el simulacro. “La simulacion parte del principio de equivalencia,
de la negacion radical del signo como valor, parte del signo como reversion y
eliminacién de toda referencia.”**El simulacro, por tanto, es la realidad en la que
habitamos, en la que ya solo existen signos.

Es la estrategia adoptada por el orden de produccion capitalista para lograr su

supervivencia y eternizacion a través de su conversion en un orden de consumo

definido ante todo por las significaciones ideologicas transmitidas por los

“BAUDRILLARD, J. Op. cit. pp.24-25.
Blbidem p.26.
“Ibidem p.17.

13



objetos/signo que circulan en la sociedad de consumo, pudiendo en ese sentido

ser comparado y asimilado al espectaculo del que hablaba Debord.*
3.3 El simulacro: superando a Debord.

Llegados a este punto, donde hemos introducido el simulacro y lo hemos
relacionado con el mundo espectacular, debemos dar cuenta de las diferencias entre
Debord y Baudrillard que, a pesar de comenzar desde un mismo lugar de partida,
acaban separandose, 0 mas bien uno acaba superando al otro. Aclarar aqui que cuando
hablo de superacién no busco dar una mayor importancia al pensamiento de uno frente
al otro sino que entiendo que Baudrillard Ileva al extremo las consecuencias a las que le
conduce esta forma de interpretar el mundo, superando el discurso del otro.

Como bien veiamos antes, Debord nos habla de un mundo espectacular, de una
representacion del mundo, un mundo ilusorio, religioso. De alguna manera, en Debord,
la mercancia consigue mantener esa dualidad que ha acompafiado al ser humano
occidental desde Platon y que gracias a la religion se ha mantenido en el imaginario
colectivo. Es decir, Debord sostiene que seguimos siendo presos en la caverna, una
nueva caverna mucho mas sofisticada y digital, pero una prision al fin y al cabo. El
mundo espectacular no es mas que la nueva etapa dualista, al igual que lo fue el mundo
de las ideas platénico o el mundo divino en su tiempo. De ahi que en numerosas
ocasiones haga alusion a esa ilusion religiosa. Desde luego, si echamos un vistazo a
nuestra sociedad actual donde los estereotipos, los canones de belleza, el suefio
americano, el sentido comdn, rigen los valores de nuestras vidas, vemos como Debord
no esta muy desencaminado. La Unica diferencia entre la sociedad espectacular y las
anteriores dualidades es una cuestion de altura. EI mundo inventado ha caido al asfalto y
se encuentra aqui, entre nosotros, en nuestro mundo material y estamos continuamente
recibiendo sefiales de él. Ya no hace falta ir a la iglesia para sentir esa inspiracion divina
sino que solo hace falta encender la television para volver a creer. De alguna manera, en
Debord, el signo sigue teniendo un sentido mas alla de si mismo y este sentido no es
otro que el de la representacion. Es decir, el signo si que refiere a algo, refiere a ese

mundo ilusorio que se mantiene a lo largo de toda nuestra historia occidental. Al igual

15 COMORRERA, J.P. “El mundo sin Baudrillard” en Jean Baudrillard. Desafio de lo real. En
Archipiélago, Archipiélago, 2007, n.79, 21-29, p. 27.

14



que un crucifijo refiere a Dios y esta cruz es la propia representacion de Dios, el mundo
espectacular de Debord lleva en su propia simbologia la dualidad. Es decir, al existir,
ilumina su contrario, ilumina el otro lado. La sociedad del espectaculo surge como una
representacion, una representacion idealizada de un mundo real. ElI hecho de que
provoque en nosotros una mirada contaminada e ilusoria no implica que no exista algo
real.

En el espectaculo, una parte del mundo se representa ante el mundo, apareciendo como

algo superior al mundo. El espectaculo es solo el lenguaje comdn de esa separacién. Lo

gue une a los espectaculos no es mas que su relacién irreversible con el centro que
mantiene su aislamiento. El espectaculo retine lo separado, pero lo relne en cuanto
separado.’®

Debord nos dice que en el espectaculo, una parte del mundo se representa ante
el mundo. A través de esta cita podemos admitir que en La sociedad del Espectaculo
existe una clara dualidad, la del mundo espectacular frente a lo otro, frente a lo que nos
ha sido ocultado, velado, frente a la realidad.

Aqui entra en juego la superacion que realiza el pensamiento tedrico de
Baudrillard sobre el de Debord. Ambos son autores que en la mayoria de los escritos
aparecen muy relacionados puesto que exponen, sobre este tema, ideas parecidas. El
pensamiento de ambos es similar en el privilegio que se concede a la influencia de los
medios en la sociedad contemporanea, pero debemos dar cuenta de las diferencias que
se producen en el desarrollo de sus tesis. En el simulacro, Baudrillard lleva las
consecuencias de la pérdida de referente a su extremo. “Vivimos en un mundo en el
que la mas elevada funcién del signo es hacer desaparecer la realidad, y enmascarar al
mismo tiempo esa desaparicion. El arte no hace hoy otra cosa. Los media no hacen hoy
otra cosa.”'” Frente a la dualidad debordiana nos encontramos con el simulacro y la
pérdida de todo referente. EI simulacro sitGa el sentido en el propio signo, en el signo
por el signo. En la representacion encontrabamos un signo que referia a algo externo a
él. Asi, un crucifijo simbolizaba y representaba a Dios. El sentido se situaba fuera del
propio signo y consolidaba la representacién. En cambio, en el simulacro Dios se ha
convertido en signo, ya no hay referente que cree la representacion y el propio sentido
se ha reducido a puro signo. Por tanto, obtenemos un signo que ya no representa, un

signo que es en si mismo lo Unico real. A través de la pérdida de referente, Baudrillard

* DEBORD, G. Op. cit. p.49.
YBAUDRILLARD, J. El crimen perfecto. Anagrama, Barcelona, 1996, p.36.

15



acaba con la realidad tal cual hoy la conocemos. Vivimos en un mundo de signos, cuyo
sentido no escapa al propio signo. “La simulacion es entonces proyeccion de signos que
no son reproduccion o registro de hechos, sino el efecto de proyeccién de fantasmas de
los que no preexiste cuerpo alguno.” *® El simulacro no oculta nada porque,
efectivamente, no hay nada que ocultar. “El simulacro no es lo que oculta la verdad, es
la verdad la que oculta que no existe. El simulacro es verdadero.”*® No estamos ante una
dualidad porque precisamente no hay nada méas que el propio simulacro. El simulacro
no busca ocultar nada ya que no tiene nada que ocultar, es lo Unico real. Pero, no es una
realidad tal cual la entendemos sino que supera a esta. Es la hiperrealidad. La
hiperrealidad es la produccion del simulacro. Es el mundo donde vivimos. Hoy en dia,
una cdmara HD capta mas detalles de una imagen de los que podriamos atrapar con
nuestros propios 0jos. Esto es la hiperrealidad. La hiperrealidad es la consecuencia de
un mundo en el que no ocurre otra cosa mas que el simulacro. Los constantes
simulacros son mas perfectos que la realidad, la superan. “La ficcion no es lo
imaginario sino lo que se adelanta a lo imaginario realizandolo. [...] Lo ficcional supera
a lo imaginario en la realidad.”®

Superamos a Debord rompiendo su dicotomia clasica. Ya no podemos hablar de
la metafisica de la mercancia que regia La sociedad del espectaculo sino que, ahora,
mas bien, deberiamos hablar de, como diria Alfred Jarry, patafisica: “ciencia de las
soluciones imaginarias, que acuerda simbdlicamente a los lineamientos de los objetos
las propiedades de estos descritas por su virtualidad.”**No podemos hablar ya de
metafisica puesto que al no existir la realidad, no existe la fisica, por lo que no se puede
ir mas alla de ella. Por tanto, el término que acufia Jarry vendria a la perfeccion para
entender de manera mas clara lo que Baudrillard intenta describir. Esta ciencia de lo
particular define esta ausencia de realidad, este mundo de signos, de signos sin sentido
donde la realidad ya no existe ya que se ha superado.

Recuerda a aquel cuento de Borges y Bioy Esse est percipi donde un turista

confundido por no encontrar en su lugar el estadio de River, acude a las oficinas del

8 BERADI, F. “Deseo y simulacién” en Jean Baudrillard. Desafio de lo real. En Archipiélago,
Archipiélago, 2007, n.79, 72-84, p. 76.

lgIbidemp.36.

20 BAUDRILLARD, J. América. Anagrama, Barcelona, 1987, p.131.

2IJARRY, A. Gestas y opiniones del Doctor Faustroll, Golpe de Dados, Zaragoza, 2003, p.30.

16



club para intentar comprender qué ha ocurrido y acaba dando lugar a un dialogo entre el
presidente y él, que ejemplifica perfectamente lo aqui tratado:
-No hay score ni cuadros ni partidos. Los estadios ya son demoliciones que se caen a
pedazos. Hoy todo pasa en la television y en la radio. La falsa excitacion de los
locutores, ¢nunca lo llevo a maliciar que todo es patrafia? El ultimo partido de futbol se
jugo en esta capital el dia 24 de junio del 37. Desde aquel preciso momento, el futbol, al
igual gque la vasta gama de los deportes, es un género dramatico, a cargo de un solo
hombre en una cabina o de actores con camiseta ante el cameraman.
-Sefior, ¢quién invento las cosas? -atiné a preguntar.
-Nadie lo sabe. Tanto valdria pesquisar a quién se le ocurrieron primero las
inauguraciones de escuelas y las visitas fastuosas de testas coronadas. Son cosas que no
existen fuera de los estudios de grabacidn y de las redacciones. Convénzase, Domecq, la
publicidad masiva es la contramarca de los tiempos modernos.
-¢Y la conquista del espacio? -gemi.
-Es un programa foraneo, una coproduccion yanqui-soviética. Un laudable adelanto, no
lo neguemos, del espectaculo cientificista.
-Presidente, usted me mete miedo -mascullé, sin respetar la via jerarquica-. ¢Entonces
en el mundo no pasa nada?
-Muy poco -contestd con su flema inglesa-. Lo que yo no capto es su miedo. El género
humano estd en casa, repantigando, atento a la pantalla o al locutor, cuando no a la
prensa amarilla. ;Qué mas quiere, Domecq? Es la marcha gigante de los siglos, el ritmo
del progreso gue se impone.
-¢Y si se rompe la ilusién? -dije con un hilo de voz.
-Qué se va a romper -me tranquilizé. Por si acaso, seré una tumba -le prometi-. Lo juro
por mi adhesion personal, por mi lealtad al equipo, por usted, por Limardo, por
Renovales
. -Diga lo que se le dé la gana, nadie le va a creer. Son0 el teléfono. El presidente llevo
el tubo al oido y aproveché la mano libre para indicarme la puerta de salida.
Lo real se ha sustituido por lo virtual. Ya no podemos hablar de realidad pues ya no
ocurre absolutamente nada. Los partidos de fatbol o las inauguraciones de colegios no
son reales en si mismos, solo queda el signo sin absolutamente ningun referente.
Hiperrealidad en estado puro. Ya no hablamos de que el ser humano encerrado en su
casa y atrapado en los televisores viva en la caverna, perdiéndose un mundo fuera de

esta como podriamos entender en Debord. Ahora decimos que no existe nada fuera de la

2BORGES, J.L. -BIOY CASARES, A. “Esse est percipi” en BORGES, J.L. Obras completas en
colaboracion, Emecé, Barcelona, 1997, p. 362.

17



caverna. El simulacro es la caverna sin un afuera. De alguna manera, lo que aqui se
plantea es una inversion de La sociedad del espectaculo de Debord. No debemos tomar
esta inversion dentro de la dicotomia debordiana ya que como hemos explicado
Baudrillard no entra en ella. Por tanto, se produce una reformulacion de la pregunta:
La pregunta pasa a ser entonces no ¢de donde viene la ilusion?, sino ¢de donde viene lo
real? Ahi esta el verdadero enigma. Si el mundo es real, ;cémo es posible que no sea
desde hace mucho tiempo racional? Si s6lo es una ilusion, ;como puede llegar a
engendrarse un discurso de lo real y de lo racional? Pero ¢existe precisamente otra cosa
aparte del discurso de lo real y de lo racional? [...] ;Cémo es posible que puedan
funcionar los conceptos de realidad, de objetividad, de verdad, de causalidad, de
identidad? ¢por qué parece existir algo en lugar de nada? Pero de hecho no hay nada. %
Ya no estamos tratando este mundo como reflejo de la ilusion religiosa sino
como propiamente real. La resignificacion es evidente. EI mundo en el que vivimos no
es un espejismo y por eso debemos replantear la pregunta, no buscando ya el origen de
la ilusion sino la genealogia de la realidad. Frente a la vision de Debord, critica con el
espectaculo como forma ilusoria, la vision de Baudrillard defiende que no es una ilusion

sino lo Unico real, lo hiperreal.

ZBAUDRILLARD, J. Crimen,Op. cit.,pp.27-28.
18



4. Lasociedad mediatica. Los verdaderos productores del simulacro.

4.1 El medio es el mensaje

El simulacro ha acabado con lo real a modo de crimen. Ha suplantado la realidad
creando un universo mas real, mas perfecto. Debemos preguntarnos en qué consiste esa
nueva realidad que racionaliza el mundo, del mismo modo que hacen las ciencias al
universalizar su objeto de estudio creando una atmosfera de objetividad fingida.
Vivimos en un mundo sumamente organizado, donde los discursos objetivos siguen
teniendo sentido para muchos, donde los mass media son capaces de generar verdades.?
Bajo una apariencia de objetividad, los medios de comunicacion consiguen producir
verdades: los telediarios y periddicos transmiten las noticias apelando a un discurso
totalmente objetivo cuando realmente estamos ante una objetividad imposible al
pertenecer dichos medios a empresas con intereses econémicos propios. Ya solo en la
seleccion de noticias que van a ser publicadas aparece ya la manipulacion. El elegir
unas y no otras responde a unos intereses que estan muy lejos de ser objetivos.

De esta manera, la hiperrealidad conforma un sistema totalmente cuidado y
racionalmente estructurado. Aparece una realidad mas objetiva, una realidad en HD,
puro signo que no deja lugar de escape. La logica de la simulacion dira Baudrillard,
poco tiene gque ver ya con la légica de los hechos.

Tenemos en los mass media el claro ejemplo de cobmo conseguir mantener un
simulacro constante. Poco importa lo ridicula que pueda resultar una noticia o si carece
de interés real ya que el fin ya no es informar. Marshall McLuhan es uno de los primero
tedricos en estudiar los medios de comunicacién y teorizar acerca de como estos
influyen en la sociedad. McLuhan defiende que el medio es el mensaje y en su libro
Comprender los medios de comunicacion expone la capacidad que tienen los mass
media para controlar y dirigir nuestras vidas. Poco importa el contenido cuando nos
encontramos ante una maquinaria tan especializada en el arte de manipular. El
contenido queda relegado a un segundo plano, de lo que se trata es de generar
significaciones. Es exactamente asi como funcionan los medios en la teoria de

Baudrillard. La tesis acerca de los medios de comunicacion de ambos autores es tan

# ARAGUES, J. M. (2002). Lineas de fuga. Filosofia contra la sociedad idiota. Fundacion de
investigaciones marxistas, Madrid, 2002.

19



similar que se le ha llegado a apodar a Baudrillard el McLuhan francés. Por eso no
importa la informacion que den, ni lo estupida que sea, puesto que la informacién
transmitida no es el mensaje, el mensaje son los propios medios. Son la maquinaria que
produce y mantiene el simulacro constante, son el mensaje que nos dice qué es real.

Es preciso concebir la TV en plan ADN, es decir, como efecto donde se desvanecen los

polos adversos de la determinacion, segun una contraccion, una retroaccién nuclear del

viejo esquema polar que mantenia siempre una distancia minima entre causa y efecto,
entre sujeto y objeto: precisamente la distancia del sentido, el desvio, la diferencia, la

menos separacion posible, irreductible bajo pena de resorcién en un proceso aleatorio e

indeterminado del que el discurso ni siquiera puede ya dar cuenta, dado que él mismo es

un orden determinado.”

El medio es el mensaje porque los mass media son los generadores de discurso,
los precursores del simulacro. “Como consecuencia del crédito que se concede a la
informacién publicada, los medios se convierten en maquinas ontoldgicas, en
productores de una realidad que no tiene asiento en lo que acontece”?

Producir realidad es verdaderamente interesante si nos situamos en el marco que
aqui se describe. Un escenario donde la hiperrealidad es el telon de fondo y donde ya no
existe nada mas alla del proscenio. Lo que aqui esta en juego es la produccion de
nuestro mundo y esto es lo inquietante en Baudrillard.

La television, que pretende ser un instrumento que refleja la realidad, acaba

convirtiéndose en instrumento que crea una realidad. Vamos cada vez hacia

universos en gque el mundo social esta descrito — prescrito por la television. La

television se convierte en el &rbitro del acceso a la existencia social y politica.?’

“BAUDRILLARD, J. Cultura, op.cit., p.63.
ARAGUES, I M. “Verdad y simulacro” en AA.VV. Fabriques de vérité, L"Harmattan, Paris, 2016
2"BOURDIEU, P. Sobre la television. Anagrama, Barcelona, 1996, p.28.

20



5. Hacia el fin de lo social. Consecuencias del simulacro.
5.1 Fin de lo social

Los mass media se convierten en un factor esencial en el desarrollo de la
semiologia descrita por Baudrillard y esto l6gicamente tiene implicaciones severas en el
campo de lo social. “Los medios masivos de comunicacion, especialmente la television
y mas tarde los sistemas informaticos y digitales, serian el principal sistema inductor de
simulacién, de disuasion implosiva.” *® Al producir los simulacros, los medios de
comunicacion consiguen generar un efecto disuasorio en la sociedad. Al no existir la
realidad, las acciones quedan relegadas a un segundo plano. Los simulacros son sin ser,
por tanto, nada ocurre realmente. Esto provoca un efecto de disuasion radical en toda la
sociedad. La popular frase la tele atonta cobra ahora un sentido mucho maés profundo.
No es que atonte sino que noquea. Los mass media, por el hecho de ser el filtro entre
nosotros y el mundo simulado, son capaces de sumir a la sociedad en un suefio
disuasorio.

Un simulacro que nos domina a todos y que reduce cualquier evento al nivel de

escenografia efimera, transformando la vida que se nos concede en supervivencia, en

una apuesta sin apuesta, ni siquiera en una letra girada contra la muerte, sino en un papel
mojado.29

El simulacro tiene la capacidad de convertir no solo el mundo sino las acciones
que lo conforman en polvo efimero. Esto es exactamente la disuasién. Al no haber
realidad, no hay capacidad de movimiento real: “Lo que paraliza nuestras vidas no es la
amenaza de destruccion atomica, sino la disuasion.”® La sociedad del signo y el
simulacro, la que ha acabado con la realidad, acaba también con las propias acciones
como parte de esa realidad. Esto implica una disuasion promovida por los medios de
comunicacion. “Se puede decir que Baudrillard esta teorizando un lapsus historico, que
gueda tratado de una forma determinista, naturalizada, mientras el acceso al control de
ese proceso inercial queda neutralizado por la simulacion y la implosion de lo
masivo.”*'Esto provoca como consecuencia Gltima y devastadora el fin de lo social

donde las relaciones pierden cualquier atisbo de realidad y sentido més alla del signo.

MENDEZ RUBIO, A. Op.cit., p.112.

» BAUDRILLARD, J. Cultura, op.cit., p.65.
*|bidemp.65.

' MENDEZ RUBIO, A. Op.cit., p.116.

21



Vemos ahora de una manera clara la diferencia con Debord: Baudrillard esté Ilevando
su teoria al extremo. Al ser coherente con su propio pensamiento, el filosofo se ve
obligado a asumir que vivir en un mundo donde el simulacro, que cometid el crimen
contra lo real sin dejar rastro, genera la hiperrealidad provocando necesariamente el fin
de lo social “y es el sistema social entero el que se convierte en residuo.”**Este residuo
es la reduccion de lo social a una masa uniforme que se mueve arrastrandose inerte por
los propios movimientos del simulacro. Lo social se ha derretido, la masa es a la vez el
origen y la consecuencia de la disuasion. “La masa seria el espacio de esa inercia
neutralizadora, a la manera de un agujero negro en el que lo social se precipita.”33 Esta
neutralizacion provoca un anulamiento total de cualquier accién sea del tipo que sea.
“La masa no es masa mas que porque su energia social se enfrid ya.”34

Debemos prestar especial atencion a lo que Baudrillard esta afirmando en este
punto pues sus implicaciones son especialmente graves. Esta convirtiendo lo social en
una mera masa uniforme incapaz de realizar cualquier accion. Es precisamente, como
bien dice Ignacio Castro en su articulo sobre Baudrillard: “la universalidad de lo
singular, el desierto que suma la totalidad de nuestras posibilidades.”
Todo el sistema filoséfico entramado por Baudrillard nos lleva a un nihilismo

social extremo.

5.2. Matrix

Un ejemplo muy esclarecedor y que guarda muchas relaciones con lo aqui
tratado es la pelicula Matrix. La estrecha relaciéon entre Matrix y Baudrillard es tal que
aparece un libro de este autor en una de las escenas del filme a modo de guifio. Matrix
es un mundo artificial, un mundo creado solo como simulacro por las maquinas que
ahora dominan la realidad. Matrix es una hiperrealidad neuronal que consigue tener a
los sujetos totalmente sedados imaginando que viven su vida cuando realmente solo
forman parte de un programa creado por el sistema. Nuestro protagonista Thomas
Anderson es un informatico y contrabandista que comienza a darse cuenta de diversas

anomalias en ese sistema que €l entiende como su vida. La pelicula trata de cémo

%2 BAUDRILLARD, J. Cultura, op.cit., p.180.

% MENDEZ RUBIO, A. Op.cit., p.113.

*|bidem p. 133.

% CASTRO, I. (2007). “Un moralista peligroso” en Jean Baudrillard. Desafio de lo real .En
Archipiélago, Archipiélago, 2007, n.79, 31-38, p.34.

22



Anderson se convierte en Neo, el elegido, para salvar a la humanidad de su suefio
tecnoldgico y devolverlos a la cruda realidad: un mundo devastado y controlado por
maquinas donde apenas se ve el sol por la contaminacion y donde los humanos han sido
relegados a una fortaleza subterrdnea. Son muchas las implicaciones filoséficas que
tiene la pelicula ya que hace referencia a numerosas teorias pero centrandonos en la
parte que nos toca, creo que Matrix expone el mundo del que habla Baudrillard de una
manera muy ilustrativa. Matrix es el simulacro total, en el que la hiperrealidad ha
superado a la realidad. Pero, una vez mas, nuestro filésofo va mas alla. ¢y si Neo, o
mejor dicho, Thomas Anderson, no pudiera encontrar fallos en el sistema? ¢y si no
existiera nada mas alla de Matrix? En la pelicula se plantea una dualidad de dos mundos
frente a la hiperrealidad Unica defendida por Baudrillard. Pero aun asi, Matrix es el
ejemplo perfecto para ilustrar el fin de lo social. Matrix es un programa, es un
simulacro, donde la gente cree que ocurren cosas cuando realmente no pasa nada. Si
existiera ese mundo gobernado por las maquinas y la tecnologia y hubieran conseguido
implantar en el ser humano un programa neuronal que creara un mundo simulado
hiperreal, produciria una paralisis total de cualquier accion ya que estariamos totalmente
inmoviles, sin hacer nada. Esto es lo que defiende Baudrillard. Defiende que no hay
accion que pueda escapar del simulacro y por tanto, no hay accion que se pueda realizar
realmente.

Vemos aqui las dos cuestiones que han surgido a través de Matrix: la
hiperrealidad sin dualidad y el fin de lo social a través del simulacro. Es muy
interesante que nos quedemos con estos dos puntos pues son los objetos de nuestra
critica de la teoria de Baudrillard.

5.3 El problema del crimen perfecto

¢Qué ocurriria si Thomas Anderson viviera en Matrix y no existiera nada mas
alld de Matrix, pero realmente se diera cuenta de fallos en el sistema? (Como podria
llegar a percatarse de esos fallos si solo existe Matrix? ¢Desde qué posicion se sitda
para analizar su propio mundo? Al fin y al cabo, si lo denominamos sistema estamos
situandonos desde un espacio exterior al punto del conflicto, algo imposible. Algo asi
ocurre con Baudrillard. El filésofo defiende una hiperrealidad y un estado del simulacro

del que no se puede salir y del que fuera no hay nada mas. El simulacro y después la

23



nada. Pero, ;,cOmo es capaz de hablar entonces de la hiperrealidad y del simulacro?
¢Desde donde se sitla el autor para poder desarrollar su teoria sin caer dentro de ellay a
la vez no salir? Es realmente desconcertante el hecho de que nos pueda hablar de la
hiperrealidad y el simulacro como Unicas formas conformantes del mundo desde una
perspectiva critica y externa. Baudrillard representaria a Neo, una especie de elegido,
que puede ver la hiperrealidad desde fuera y viene a decirnos que vivimos en Matrix.
Pero no solo eso, dice que vivimos en Matrix pero que no hay nada fuera de Matrix. La
situacion desde la que se sitla el autor para expresar su tesis es una incertidumbre.
Strinati, en su libro An introduction to theories of popular cultura del que luego
hablaremos mas detenidamente, nos dird precisamente esto: “Por supuesto, si la
realidad ha "implosionado™ realmente en los medios, ;como sabriamos que ha ocurrido?
So6lo podriamos confiar en los medios de comunicacién para decirnos que es lo que ha
sucedido, pero por qué debemos confiar en ellos?”*°Es decir, ;cémo sabriamos lo que
ha sucedido realmente si la realidad solo ocurre a través de los medios y es solo a través
de estos desde los que podemos acceder a la realidad?

Una buena contracritica a este primer punto podria ser que seguimos
entendiendo la realidad en términos dualistas y Baudrillard acab6 con esta mirada
cuando acaba con el referente y la representacion:

con esta macroconfusion arreferencial se disuelven las polaridades que en el
pensamiento clasico y en la modernidad sostenian nuestro conocimiento: real/ideal,
concreto/abstracto, exterior/interior, objetivo/subjetivo... y asi sucesivamente, hasta
provocar, como un efecto domind, el derrumbe completo de nuestra forma tradicional de
pensar y actuar.”’
La filosofia de Baudrillard nos obliga a cambiar nuestros esquemas mentales e intentar
adaptarlos al nuevo paradigma. En respuesta a la critica, Baudrillard nos contestaria que
estamos utilizando esquemas antiguos para intentar acotar un pensamiento que ya no
puede entenderse desde las formas tradicionales. Pero aun asi surge la duda de ¢donde
se sitlla ese nuevo paradigma?

Siguiendo con la critica de Strinati, es cierto que el discurso de Baudrillard deja
puntos muertos. Al intentar hacer una teoria que busca englobar toda nuestra realidad y
moldear nuestro pensamiento, obviamente, se pasan cosas por alto. Esta es precisamente

la siguiente critica que, segun Strinati, puede hacerse al pensamiento posmoderno:

®STRINATI, D.An Introduction to Theories of Popular Culture, Routledge .Londres / Nueva York,
1995, p.228.
¥MENDEZ RUBIO, A. Op.cit., p.112.

24



No s6lo se da demasiada importancia al consumismo y al poder de los medios de
comunicacién como la television, sino que ademas, las afirmaciones que se hacen rara
vez son justificadas por alguna evidencia. Ademas, se presta poca atencion a aspectos
como la naturaleza de la vida cotidiana de la gente, las actitudes populares hacia el
consumo, la continuidad de las identidades y la posibilidad de identidades alternativas
que emergen a lo largo del tiempo®
Es cierto que el consumo y los medios de comunicacion tienen una importancia
crucial en nuestra vida pero de ahi a decir que producen absolutamente toda nuestra
realidad es, segun Strinati, dejar de lado otros factores importantes que también rigen
nuestra vida en el dia a dia. Esta critica es interesante ya que consigue sortear el
contraargumento posmoderno de Baudrillard del cambio de paradigma epistemoldgico y
focaliza su atencion en el punto débil de la teoria: la imposibilidad de dar cuenta de toda
la realidad. No debemos simplificar una sociedad tan complicada como la nuestra a
través de una teoria que a primera vista puede resultar compleja pero que en ultima
instancia solo reduce nuestra realidad a una produccion externa a nosotros mismos

dejando de lado factores importantes de nuestras propias vidas.

5.4 La teoria acritica: por una sociedad apolitizada

¢Por qué no tiene que haber tantos mundos reales como mundos imaginarios? ;Por qué
un solo mundo real, por qué semejante excepcion? A decir verdad, el mundo real, entre
todos los mundos posibles, es impensable salvo como supersticion peligrosa. Debemos
distanciarnos de él de la misma manera que el pensamiento critico se distancié hace
tiempo (jen nombre de lo real!) de la supersticion religiosa. jPensadores, un esfuerzo
mas!

J. Baudrillard, EI crimen perfecto.

Baudrillard defiende que se estd produciendo un cambio de paradigma dentro
del pensamiento y por tanto debemos situarnos por encima de lo que implicaria una
teoria critica. Por eso €l defiende que la suya no es una teoria critica. Es una suerte de
teoria descriptiva que busca explicar y definir el complejo mundo donde nos

encontramos. Es en este punto donde introduciria la critica que Norris recoge en su libro

%STRINATI, D. Op. cit., p.228.
25



Teoria acritica (Intelectuales, posmodernismo y la guerra del golfo) donde expone que
no deja de ser, la de Baudrillard, una teoria dentro del paradigma clasico solo que con
una diferencia: es una teoria acritica .Siguiendo esta linea y a pesar de que el autor
busque desmarcarse de los conceptos clasicos como es el de teoria critica, no deja de ser
uno de los problemas mas graves de su desarrollo .El hecho de que el pensamiento del
autor lleve a la inmovilidad més absoluta refleja que a pesar del disfraz de teoria
descriptiva, la consecuencia es una teoria del inmovilismo. El fin de lo social es reflejo
y consecuencia de un pensamiento que desarticula y desacredita cualquier tipo de
accion posible. Baudrillard llega a decir que:

El poder, no siendo mas que el objeto de una demanda social, ser& objeto de la ley de la

oferta y la demanda y no estara ya sujeto a la violencia y a la muerte. Completamente

expurgado de la dimensién politica, depende, como cualquier otra mercancia, de la
produccion y el consumo masivo (mass-media, elecciones, encuestas). Todo destello
politico ha desaparecido, solamente queda la ficcion del universo politico. [...]De igual
modo, la cuestion no esta ya en la ideologia del poder, sino en la escenificacion del

poder para ocultar que éste no existe ya. La ideologia no corresponde a otra cosa que a

una malversacion de la realidad mediante los signos, la simulacion corresponde a un

cortocircuito de la realidad y a su reduplicacién a través de los signos.*

El fin de lo social deviene en el fin de lo politico. Baudrillard apuesta por un
poder que ha perdido todo su significado, una suerte de, como diria Balandier
teatrocracia,*’ un poder como puro teatro que esconde que no hay nada mas alla de los
debates televisivos o la publicidad de las campanas. EIl poder entra en la necesidad de
estar creando continuamente simulacros para reafirmar su credibilidad en este mundo
hiperreal donde ya nada ocurre. Al no ocurrir nada, la politica obviamente no tiene
ningun tipo de sentido pero aun asi parece que necesitdramos guias y lideres que dirijan
este teatro. Las recientes elecciones de EEUU son un claro ejemplo de esta nueva forma
de hacer politica donde poco importa ya la politica. Si alguien ha seguido un poco las
elecciones de este pais — dudo mucho que alguien haya podido no seguirlas ya que
estaban en cualquier medio dia y noche — se habra fijado en que los debates eran una
suerte de Talent show donde se buscaba, no dar propuestas con algun tipo de contenido,
sino demostrar a la audiencia quien era el candidato o la candidata mas original. Una

campafa hipermediatizada donde en los mitines no se decia realmente nada ya que ni a

*¥BAUDRILLARD, J. Cultura, Op. cit., pp. 56-57.
40 BALANDIER, G. El poder en escenas, Paidos, Barcelona, 1994.

26



la gente ni a los mass media les interesa. Es cultura rapida. La velocidad, como bien
dice Virilio* cobra una importancia esencial en nuestra sociedad. El tiempo instantaneo
es el que rige nuestra vida y nuestra mirada. Los debates tienen que ser rdpidos y
entretener. Cultura del entretenimiento masivo: hasta la politica tiene que entretener
para resultar atractiva. Bourdieu critica que siempre sean los mismos tertulianos los que
salen en los programas hablando sobre cualquier tema y con una facilidad de discurso
fomentada por la velocidad de estos debates cuando seria 16gico que no todo el mundo
supiera sobre absolutamente todos los temas a tratar y mucho menos que se le ocurriera
un discurso inteligente, producto de una reflexion elaborada, dentro del poco tiempo
que dura el programa. Esto es lo que Bourdieu llama Fast-thinkers y son precisamente
el modelo que representa nuestra cultura. En la politica ocurre igual: Donald Trump,
candidato republicano, ganador de las elecciones y préximo presidente de EEUU, no
tiene ni idea de politica y a pesar de eso, ha llegado a la Casa Blanca. ¢Por qué? Porque
poco importa hoy que un politico sepa de politica para ganar unas elecciones. En la
cultura de la velocidad, de los fast-thinkers y del entretenimiento masivo, gana quien
sabe adaptarse mejor a este medio no quien mejores propuestas exponga. En EEUU se
ha llegado al culmen de las democracias occidentales. Y con este ejemplo, ilustramos de
forma clara la tesis de Baudrillard sobre la imposibilidad de una politica real. No
importa demasiado que el personaje de turno acabe en la Casa Blanca cuando realmente
no va a decidir ni cambiar nada pues seguira siendo todo un simulacro.

Pero, esta teoria critica tiene su lado oscuro. Si el poder politico no tiene ninguna
capacidad de accién tampoco la tendra el pueblo. Con el fin de lo social se acaba
cualquier tipo de posibilidad de reunion y de interaccion colectiva para cualquier fin.
Baudrillard nos expone una teoria mas bien acritica puesto que blogquea cualquier tipo
de accion. Al sostener que en una sociedad donde reina el simulacro no podemos hacer
nada, pues nada es real, aparece el blogueo. Pero, lo interesante de una teoria como la
de Baudrillard, que parece relegar la politica a un segundo plano, es que el contenido de
sus argumentaciones es también puramente politico. EI fomentar ese inmovilismo social
apelando a que ya nada se puede hacer puesto que no tendria sentido es una tesis con
unas implicaciones politicas abrumadoras. Y es esta la verdadera critica que se le puede

hacer a la teoria de Baudrillard. Su simulacro, mas alla de ser una teoria critica con la

“VIRILIO, P. (1988). Estética de la desaparicion, Barcelona, Anagrama, 1988.

27



sociedad actual es una teoria acritica, de blogueo. Y aqui nos encontramos la paradoja:
una teoria insurgente, rebelde y acida que no deja indiferente se convierte en algo
totalmente reaccionario que aboga por un inmovilismo total y por una sociedad

apolitizada.

28



6. Conclusion

Una vez llegado al ocaso de este texto, debemos hacer una mirada retrospectiva
para dar cuenta de lo que aqui ha acontecido. Baudrillard es un autor de gran relevancia
en la filosofia de nuestro tiempo. Si bien es verdad que su pensamiento, &cido y
atractivo a partes iguales, ha tenido numerosas criticas, su analisis no deja de ser una
descripcion interesante y subversiva de su tiempo. Nunca ha sido facil escribir desde
fuera del paradigma y menos para intentar hacer un estudio descriptivo del mismo. Pero
lo fascinante en Baudrillard es como nos introduce en su universo para mostrarnos el
mundo tal cual él lo entiende. El objetivo de esta empresa ha sido hacer un analisis
materialista acerca de algo muy concreto dentro de su extensa obra: el simulacro.
Hemos visto que, a pesar de ser una teoria rompedora, que busca escapar del paradigma
de su tiempo, no deja de estar mecida por un contexto y por unos antecedentes muy
marcados. Debord, el que fuera padre del situacionismo y teorizador del Mayo del 68,
ya entendi6 la sociedad del siglo XX de una forma similar y ejerce una gran influencia
sobre Baudrillard. Una de las cosas mas interesantes que aqui se ha escrito es el analisis
de cémo el autor del simulacro supera a Debord llevando su teoria al extremo y
llegando a sus consecuencias mas nihilistas. El hecho de ver, como ya deciamos en el
apartado anterior, cdmo una teoria audaz e insurgente se convertia en algo totalmente
reaccionario a traves de una buena mirada critica es, cuanto menos, esclarecedor. Pues
la intencion de este trabajo no ha sido en ningiin momento la de una defensa férrea de
las ideas de este autor sino que se ha buscado hacer filosofia. He desarrollado la tesis
del simulacro de Baudrillard siempre desde una perspectiva critica. El describir nunca
deberia implicar una defensa de lo que se describe. Y precisamente es con esto con lo
que me gustaria finalizar este texto. Baudrillard hace una teoria descriptiva acerca de la
sociedad de hoy. Si bien las consecuencias a las que llega el autor son devastadoras y
claramente cuestionables — como ya hemos hecho- , no deja de ser una teoria realmente
interesante que, si se la toma desde una posicion materialista en la que podemos
acercarnos a la problematica desde diferentes perspectivas y dentro de un contexto
determinado, a mi parecer, cumple el requisito indispensable de la filosofia: ser un
poco mas criticos. No debemos quedarnos con las consecuencias sino con el método. Es
asi como la filosofia puede avanzar.

Y para terminar, y de una manera mas distendida, me gustaria citar el fragmento

de la pelicula Blade Runner que creo que resume a la perfeccion el pensamiento de

29



Baudrillard acerca del simulacro, desde su contexto hasta sus Ultimas consecuencias y
criticas. Este pequefio texto es interpretado por un replicante antes de morir en los
momentos finales de la pelicula. Los replicantes son robots con la peculiaridad de que
estdn tan bien construidos, son tan similares a los seres humanos, que hasta ellos
mismos dudan de su propia humanidad. Son maquinas a las que se les ha incorporado
una subjetividad. Su parecido con los seres humanos es abrumador y da lugar a
equivoco. En la pelicula se narra el eterno dilema que estos tienen sobre su propio
sentido. Son sujetos construidos. La realidad de su humanidad ha sido fabricada. Su
humanidad no es real. Son un simulacro de lo humano. Las lagrimas que emanan de sus
ojos son producto de la técnica, pero a pesar de ello cuando lloran, sienten, y quizas
cuando suefien, lo hagan pensando en ovejas eléctricas.

Yo he visto cosas que vosotros no creeriais. Atacar naves en llamas mas alla de Orién.

He visto rayos — C brillar en la oscuridad cerca de la puerta de Tannhéauser. Todos esos

momentos se perderan en el tiempo, como lagrimas en la lluvia. Es hora de morir.

30



Bibliografia

FUENTES

BAUDRILLARD, J. El espejo de la produccion, México, Gedisa, 1980.
- Critica de la economia politica del signo, México, Siglo XXI, 1982.
- Culturay simulacro, Kairos, Barcelona, 1978.

América, Anagrama, Barcelona, 1987.

El crimen perfecto, Anagrama, Barcelona, 1996.

Pantalla total, Anagrama, Barcelona, 2000

Contrasefias, Anagrama, Barcelona, 2002.
DEBORD, G. La sociedad del espectaculo, Pre-textos, Valencia, 1999.

- Comentarios sobre la sociedad del espectaculo, Anagrama, Barcelona, 1999.

BIBLIOGRAFIA SECUNDARIA
ARAGUES, J. M. Lineas de fuga. Filosofia contra la sociedad idiota, Fundacion de

investigaciones marxistas, Madrid, 2002.
- De la vanguardia al cyborg. Aproximaciones al paradigma posmoderno,
Eclipsados, Zaragoza, 2012.
- “Verdad y simulacro” en AA.VV. Fabriques de vérité, L"Harmattan, Paris,
2016
BALANDIER, G. El poder en escenas, Paidds, Barcelona, 1994.
BAUDELAIRE, C. El spleen de Paris, Fontamara, Barcelona, 1981,
BERADI F. “Deseo y simulacion” en Jean Baudrillard. Desafio de lo real. En
Archipiélago, Archipiélago, 2007, n.79, 72-84.
BORGES, J.L. -BIOY CASARES, A. “Esse est percipi” en BORGES, J.L. Obras
completas en colaboracion, Barcelona, Emecé, 1997, p. 362.
BOURDIEU, P. Sobre la television, Barcelona, Anagrama, 1996.
CASTRO, I. “Un moralista peligroso” en Jean Baudrillard. Desafio de lo real. En
Archipiélago, Archipiélago, 2007, n.79, 31-38.
DELEUZE, G & GUATTARI, F. Mil mesetas: Capitalismo y esquizofrenia, Pre-textos,
Valencia, 1994.
DELEUZE, G & GUATTARI, F. El Anti Edipo: Capitalismo y esquizofrenia, Paidds,
Barcelona, 1985.

31



GRAMSCI, A. Cuadernos de la carcel, Era, México D.F., 1975.
HORROCKS, C. Baudrillard y el milenio, Gedisa, Barcelona, 2004.
IBANEZ, J. Més alla de la sociologia, Siglo XXI, Madrid, 1986.

- A contracorriente, Fundamentos, Madrid, 1997.
JARRY, A. Gestas y opiniones del Doctor Faustroll, Golpe de Dados, Zaragoza, 2003.
MARX, K. El capital, libro I, capitulo I, Siglo XXI, Madrid, 1990
MCLUHAN, M. Comprender los medios de comunicacion, Paidos, Barcelona,
MENDEZ RUBIO, A. Perspectivas sobre comunicacion y sociedad,PUV, Valencia,
2004.
NEGRI, A. & HARDT, M. Multitud, Debate, Barcelona, 2004.
NORRIS, C. (1997). Teoria acritica (Intelectuales, posmodernismo y la guerra del
golfo), Catedra, Madrid, 1997.
SCHIFFTER, F. Contra Debord, Melusina, Barcelona, 2005.
STEVENSON, N. Culturas mediéticas: teoria social y comunicacion masiva,
Amorrortu, Buenos Aires, 1998.
STRINATI, D.An Introduction to Theories of Popular Culture, Routledge, Londres /
Nueva York, 1995.
VIRILIO, P. Estética de la desaparicion, Barcelona, Anagrama, 1988.
1996.

32



