i2s  Universidad
18 Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

Las transgresiones sexuales y de género en la
Edad Moderna

Sexual and gender transgressions in the Early
Modern Age

Autora
Amanda Nunez Galindo

Director

Jesus Gascon Pérez

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS
2016




Resumen

El presente trabajo analiza las transgresiones sexuales y de género durante los
siglos X VI, XVII y XVIII con el propdsito de conocer su existencia y desarrollo en
la sociedad moderna, y el imperativo social que obligaba a aquellos individuos a
adaptarse a los patrones preestablecidos en torno al cuerpo, las conductas y el deseo.
En el Antiguo Régimen, las personas cuyas practicas sexogenéricas eran
heterodoxas se encontraban expuestas a multitud de riesgos, desde la violencia
cotidiana a las diversas condenas impuestas por las distintas autoridades. A partir
de una investigacion académica bibliogréfica, este estudio trata la atencion prestada
y la controversia generada en las fuentes de la Edad Moderna acerca de estas
vulneraciones. La divergencia respecto al modelo heterosexual, la disconformidad
con los preceptos religiosos, los subterfugios utilizados para evitar el escandalo
publico y vivir lo mas libremente posible, son aspectos examinados con el fin de
sefialar las causas de la persecucion de estas desviaciones, asi como las
repercusiones que tuvieron en la vision de la sociedad. Los resultados reflejan una
remarcable influencia del patriarcado y del pensamiento médico-religioso en la
configuracion de las nociones de sexo y género y del surgimiento de transgresiones

en una atmodsfera hostil.

Palabras clave: historia cultural, vida cotidiana, Edad Moderna, sexo, género,

transgresiones sexogenéricas.

Abstract

This work analyses the existence and development of different sexual and
gender transgressions in the Early Modern society (XVI-XVII-XVIII centuries),
and the social imperative to adapt to the pre-established patterns about the body,
behaviours and desire that those individuals were forced to. In the Ancien Régime,
people whose sexgendered practices were heterodox found themselves exposed to
dozens of dangers, from daily violence to diverse sentences imposed by different
authorities. Based on bibliographical academic research, this study adresses the

given attention and the controversy produced in Early Modern sources related to



these infringements. The divergence regarding heterosexual model, the
disconformity with religious precepts, the subterfuges used to avoid public shame
and to live as freely as possible, are aspects analysed with the purpose of pointing
out the persecution causes of these deviations, as well as the repercussions they had
from a social point of view. The results reflect a remarkable influence of patriarchy
and medical religious thoughts on the shaping of notions of sex and gender and the

emergence of transgressions in a hostile atmosphere.

Keywords: cultural history, daily life, Early Modern Age, sex, gender,

sexgendered transgressions.



Indice

INtroducCion .............ooooviiiiiiiiiiiie e 5
1. Sexo y vida cotidiana en la Edad Moderna........................ceeennnnnenn. 8
1.1. Historia cultural ...................oocooiiiiiii e 8

1.2. Historia de la vida cotidiana en la Edad Moderna: transgresiones

y delitos dentro de lo cotidiano......................ccceeeeiiiiiiiiiiieee e, 10

1.3. Historia de la sexualidad: el sexo en la Historia y las sexualidades

desde una perspectiva historica en el periodo moderno .................. 12

. Identidad y alteridad ....................ooiiiiiiiiiiii 16

2.1. El patriarcado como sistema de dominacion social, de género y

SEXUAL ...ttt 16
2.2. Masculinidad y feminidad....................cccccoviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieen, 17
. Las transgresiones sexuales y de género en la Modernidad............ 21
3.1. La homosexualidad masculina...................cccooooiiiiiiinnni, 21
3.2. La homosexualidad femenina ..................ccccccoiiiiiinnnnnnnnn. 26

3.3. La transexualidad: hermafroditismo, transgenerismo 'y

EPAVESTISITIO <o 32

CONCIUSIONES ..o e 41

Relacion de fuentes, bibliografia y recursos o materiales utilizados ..43



Introduccion

Este trabajo trata varias transgresiones relativas al sexo y al género: la
homosexualidad, la transexualidad, la intersexualidad, el transgenerismo y el
travestismo. El estudio de estas heterodoxias en la Edad Moderna pone de
manifiesto la dificultad de ajustar los conceptos de sexo y género en este contexto.
El sexo representa los organos sexuales destinados al placer (genitales: pene,
clitoris y vagina) y a la reproduccion (gonadas: testiculos, ovarios y itero), mientras
que el género es una construccion cultural y social basada en el sexo (pene y
testiculos = masculino y vulva = femenino) que funciona como etiqueta
fundamental para distinguir a los individuos de forma estrictamente binaria
(hombre o mujer). A esto se afiade el deseo o la orientacion sexual (heterosexual,
homosexual, bisexual, entre otras), que es independiente de la genitalidad y del
género en el que se identifica la persona. En la Modernidad, estos términos se
confundian y mezclaban, siendo la categoria de género absorbida en la del sexo

como unidad indisoluble, «naturalizada» mediante mecanismos socioculturales.

He escogido este tema debido a su grado de polémica y provocacion para con
el orden establecido y por su no pertenencia a la cultura oficial y dominante. En la
actualidad, estas cuestiones siguen siendo todavia un asunto a debate' al ser una
materia dada a la confusion. Por ese motivo, estas transgresiones tuvieron especial
tendencia a permanecer, tal y como lo enuncia Clark, en la «penumbra» de la
Historia. Asimismo, el contenido que trata esta investigacion refleja el interés que
suscitd el cuerpo en este periodo, al igual que descubre un modelo sistematico de
opresion que se inserta en uno aun mayor. La supremacia de la heterosexualidad
como modelo de deseo «natural» y la persecucion de otras sexualidades e
identidades de género que no encajaban en los patrones sexogenéricos
preestablecidos tienen su origen en el patriarcado. Este sistema se articulaba a través
de la desigualdad normalizada: el hombre ejercia un poder reconocido por la
sociedad y sus instituciones, subyugando a la mujer como su inferior y subordinada
en cualquier ambito de la vida. La paradoja del tema que estudia este trabajo reside
en el hecho de que, aunque los sucesos tuvieran lugar entre tres y cinco siglos atras,

este tipo de violencia y opresion sigue perpetuandose a dia de hoy, por lo que es

! Lanovela Esclava de nadie (2010) de Agustin Sanchez Vidal sobre Elena de Céspedes muestra la
atencion que ain ocasiona esta materia.



necesario preguntarse en qué medida los vestigios de un modelo injusto pero eficaz

social e ideologicamente todavia tienen vigencia en el imaginario del presente.

Las fuentes y la bibliografia relacionadas con este tema se extienden en un
amplio abanico de angulos y perspectivas, que ofrecen al investigador una
panoramica historica sobre la diversidad y pluralidad sexual y de género del ser

humano, en ocasiones muy ajena a la cultura oficial®.

Por otra parte, en lo que se refiere a casos particulares, la Historia ha conservado
pocos relatos manuscritos bien documentados. La mayoria de ellos fueron
voluntariamente «borrados» de la memoria escrita y oral por ser una amenaza para
la norma establecida por la €lite social dominante. Los pocos sucesos relevantes
que han llegado hasta nosotros, consiguieron pervivir gracias a la fama subversiva
que adquirieron, en una época de obscurantismo moral y supersticion, en la cual lo
diferente era sospechoso y si no era prohibido, casi siempre estaba condenado al
estigma social. Estos casos han sobrevivido hasta hoy mediante informes o procesos
judiciales laicos o eclesidsticos, leyes, denuncias, manuales de educacion, obras
literarias, discursos de moralistas, entre otros. En definitiva, la vision acerca de este
tema se obtiene principalmente desde un punto de vista negativo, pues esos
individuos, al margen del grupo dominante, nunca existieron «oficialmente» para

la Historia.

Los objetivos de este trabajo han consistido en descubrir y ahondar los
conocimientos sobre las diversas transgresiones sexuales y de género respecto al
modelo heterosexual patriarcal y al esquema sexogenérico binario tradicional® a
escala social, cultural, socioldgica, y por supuesto histérica. A través de esta
investigacion, se pretende visibilizar a las personas heterodoxas que sufrieron

opresion y vejaciones, impidiendo en la mayoria de los casos que pudieran ser

2 Destacan especialmente obras generales como Clark, Anne. Deseo: una historia de la sexualidad
en Europa. Madrid: Catedra: Instituto de la Mujer; [Valencia]: Universitat de Valéncia, Fletcher,
Anthony. Gender, sex and subordination in England (1500-1800). New Haven; London: Yale
University Press, 1999; publicaciones especificas sobre la homosexualidad femenina, Gimeno
Reinoso, Beatriz. Historia y andlisis politico del lesbianismo: la liberacion de una generacion.
Barcelona: Gedisa, 2005; y sobre la transexualidad y transgénero particularmente interesante, Soley-
Beltran, Patricia. Transexualidad y la matriz heterosexual: un estudio critico de Judith Butler.
Barcelona: Bellaterra, 2009.

3 El patriarcado impone a los individuos la heterosexualidad obligatoria, del mismo modo que separa
y divide en dos el sexo y el género asociado a este para que todo forme una estructura engarzada y
univoca hacia el control de la sociedad y la perpetuacion de la especie.



reconocidas, nombradas, o simplemente que pudieran existir. Por Gltimo, la meta
final de esta busqueda ha sido la de desentranar las razones por las que se llevaron
a cabo censuras, acosos y condenas, motivos que situaban todo lo que no era

heterosexualidad normativa en el terreno de la prohibicion y el ocultamiento.

La modalidad de trabajo utilizada en esta investigacién ha consistido en un
estudio bibliografico monografico, basado en fuentes consultadas en las bibliotecas
de las diferentes facultades de la Universidad de Zaragoza. De este modo, se ha
tratado de conocer la complejidad del tema tratado en estas paginas, alcanzando una
vision clara, plural y objetiva de esta materia de controversia que con tanta

dificultad ha podido infiltrarse en el recuerdo comun.



1. Sexo y vida cotidiana en la Edad Moderna

1.1. Historia cultural

La memoria colectiva y el relato de la propia historia no son ejercicios
objetivos, por lo que resulta necesario tener en cuenta aspectos como la seleccion
consciente e inconsciente de los acontecimientos®*: si el modelo de vida heterosexual
y sexogenérica normativa es el que se manifestaba predominantemente en las
fuentes de forma positiva, es que la sociedad e instituciones del momento intentaron
que ninguna otra conducta supusiera una alternativa o un peligro para este. En otras
palabras, la interpretacion y la deformacion historicas, propias del ser humano, han
estado condicionadas o influidas por determinados grupos sociales: en este caso,
por el conjunto de individuos cisexuales®, cisgénero® y heteronormativos’ que
reforzaron la idea de que el sexo y el género eran dos categorias diferenciadas y
complementarias a través de la heterosexualidad, y que por lo tanto, constrifieron
otras sexualidades e identidades de género. La consecuencia directa fue que
aquellos individuos que no se adecuaban a estas reglas o rechazaban su pertenencia
a esta practica fueron callados o invisibilizados. Por lo tanto, este tipo de
condicionantes han de ser considerados como factores ineludibles con los que

tienen que enfrentarse los historiadores.

Entre tanto, la historiografia cultural, encabezada por Peter Burke, ha

determinado que la memoria colectiva deberia ser contemplada desde dos angulos

4 Halbwachs habla de «lo que es memorable y de qué forma lo serd», en Halbwachs, Maurice. La
mémoire collective. Paris: Les Presses Universitaires de France, 1967, en Burke, Peter. Formas de
historia cultural (trad. Belén Urrutia). Madrid: Alianza Editorial, 2006, p. 66.

SEn oposicién a transexual, cisexual es aquella persona que se siente identificada con el cuerpo y los
genitales con los que nacio.

Al contrario que transgénero, cisgénero es aquella persona que se siente identificada con el género
que le fue asignado al nacer.

"Acufiada por Michael Warner en Fear of a Queer Planet (1991), la heteronormatividad son todas
aquellas relaciones de poder y normas sociales institucionalizadas e interiorizadas culturalmente que
convierten la orientacion heterosexual en una sexualidad idealizada, con sus correspondientes roles
«normalesy» asociados al género masculino y femenino, destinados a complementarse mutuamente.
Este concepto define qué sexualidad es apropiada y cuales no (la homosexualidad es marginada
sistematicamente). De ahi deriva el heterosexismo, pensamiento mediante el cual se asume que todas
las personas son heterosexuales, siendo esta la orientacion sexual mas idonea. Este término conlleva
también la estigmatizacion, denigraciéon y negacion de todas aquellas sexualidades que no sean
heterosexuales normativas, postura usada para justificar el maltrato, la discriminacion y el abuso de
estos individuos, en «Concepto heteronormatividad». Bloque Alternativo de Revolucion Sexual. En
linea:
<https://bloquealternativorevsex.files.wordpress.com/2012/02/heteronormatividad1.pdf>(consulta:
21/11/16).



diferentes: por un lado, como fuente histérica que conduzca a una critica de
fiabilidad del recuerdo, unida a testimonios y tradiciones orales; y por otro, la
historia social del recuerdo que localizaria los criterios de seleccion para examinar

sus variaciones en grupo, lugar, tiempo, asi como sus limites.

La transferencia de recuerdos en la memoria colectiva estaria afectada por las
tradiciones orales, los registros escritos, las imagenes, las acciones y el espacio®. En
ese sentido, para las gentes de la Edad Moderna, la transmision oral de la Biblia y
la influencia generada por la doctrina contrarreformista catdlica produjo
inevitablemente que los acontecimientos de la época fueran percibidos a partir de
un esquema biblico. La multiplicidad de las identidades sociales (heterosexuales,
homosexuales, hermafroditas, transexuales, transgénero), asi como la
simultaneidad de sus memorias opuestas y alternativas, influyen sobremanera en el
hecho de que la memoria comprende usos plurales, siempre en funcion de lo que el
grupo social considere significativo o no para €l (confrontacién de memoria oficial
del patriarcado y de la heterosexualidad obligatoria y memoria de protesta de la
otras sexualidades e identidades de género). Por lo tanto, la destruccion de una
determinada memoria, la de la historia de las heterodoxias sexuales y de género,
itroduce la amnesia colectiva dentro de la memoria comiin, como acto de beneficio

para la cohesion social del grupo cultural mayoritario.

Este olvido organizado de recuerdos molestos para la memoria colectiva oficial
ha mostrado a menudo que siempre ha existido un modelo dominante y
normativizado de comportamiento sexual y actitudes de género. A este respecto, los
encuentros culturales entre lo considerado como nuevo (homosexuales,
intersexuales, transexuales, transgénero) y lo antiguo (heterosexuales, cisexuales,
cisgénero) originan una percepcion de transgresion insostenible, pues la novedad
amenaza y debilita segiin Marshall Sahlins® el orden cultural tradicional, el cual se

fisura en ocasiones al intentar asimilarlo.

Tras esto, lo nuevo es debatido desde la asimilacion o el rechazo, la adaptacion

y la resistencia. Fernando Ortiz habla de la transculturacion', pues ambas culturas,

8 Burke, Formas de historia cultural, op.cit., pp. 69-71.

® Sahlins, Marshall. Cultura y razén practica. Barcelona: Gedisa, 1988, Ibidem, p. 258.

19 Ortiz, Fernando. Contrapunteo cubano del tabaco y del aziicar. Caracas: Biblioteca Ayacucho,
1978, Ibidem, p. 260.



la heterosexual y la no heterosexual, sufren modificaciones por su contacto,
apropiaciones y asimilaciones reciprocas. Para evitar el problema de la unidad de
la historia cultural, es imprescindible sortear la vision homogénea de un conflicto,
casi siempre observado desde el punto de vista dominante. Igualmente, se pretende
impedir la perspectiva fragmentaria de la cultura, extendiendo el abanico de
miradas y obteniendo de esta manera una perspectiva historica mas diversa, y en
definitiva, real (hombres y mujeres, heterosexuales, homosexuales, intersexuales,

transexuales y transgénero).

Siguiendo la definicion de Gloria Franco, la cultura seria una manifestacion de
ideologias, mentalidades, creencias, sentimientos, habitos, experiencias Yy
cotidianeidad, que conformarian una estructura comun donde participarian todos
los grupos sociales de una forma u otra, con la aportacion de su propia idiosincrasia,
junto al proceso de construccion de su identidad cultural adquirida. Erigiéndose
como desigual y heterogénea, la cultura moderna estaba supeditada a la division de
espacios y niveles culturales que modelaban su sociedad. Su voluntad aculturadora,
explicitada mediante los poderes civil y eclesiastico, fue el fiel reflejo del modelo
sociocultural del Estado moderno, cuyo triunfo supuso importantes modificaciones
ideologicas en las mentalidades, asi como la marginacion de las formas culturales
inadaptadas: esto implicod el dominio del modelo heterosexual y sexogenérico
binario, asi como la opresion de las demdas sexualidades e identidades de género,

tanto en el espacio publico como en el ambito privado de forma habitual.

1.2. Historia de la vida cotidiana en la Edad Moderna: transgresiones y

delitos dentro de lo cotidiano

La vida cotidiana en la Edad Moderna abarca un sinfin de ambitos y matices,
para cuyo analisis exacto y fidedigno resulta indispensable incluir los pardmetros
de la violencia y el conflicto!!. Dentro de la violencia cotidiana moderna, la
violacion quizé era una de las practicas mas visibles y familiares, normalizada como

una demostracion mas de los derechos asentados del hombre sobre la mujer'?. Esta

! Pefia, Manuel (ed.). La vida cotidiana en el mundo hispanico: (siglos XVI-XVIII). Madrid: Abada,
2012, pp. 229-237.
12 Vigarello, Georges. Historia de la violacién (ss. XVI-XX). Madrid: Catedra, 1999, pp. 15-160.

10



se trivializaba, pues la sociedad moderna experimentaba una amplia tolerancia
hacia la violencia tanto fisica como sexual. Anulando la agresividad del acto, el
deseo sexual masculino se imponia sobre cualquier cosa, produciendo que la
violacion se contemplara, en definitiva, como la buisqueda del placer a toda costa,

unida a la voluntad de demostrar la superioridad del varon respecto a todo y todos.

En ese sentido, el vocabulario de la Modernidad se convirtio, en palabras de
Manuel Pefia, en una «antesala de la violencia y tensiones cotidianasy, por lo que
se debe entender que las amenazas, los insultos, las ofensas y las injurias, asi como
la violencia fisica y sexual hacia otras sexualidades e identidades de género
reflejaban pertinentemente las actitudes y comportamientos de los individuos de los
siglos XVI, XVII y XVIII. A partir de ahi, las fuentes proporcionan una fructifera
informacion acerca de las diferentes formas de sociabilidad de la época, y con
especial relevancia, sobre la violencia de género y las transgresiones de la moral
sexual, como el adulterio y las practicas sexuales no normativas, por ejemplo. Estas
obras ofrecen un amplio abanico de datos sobre las heterodoxias en las conductas
sexogenéricas y como la justicia moderna trataba estos casos (la zoofilia, la
masturbacion, la sodomia, el hermafroditismo, el travestismo). Por lo tanto, se
deduce que la violencia en la Edad Moderna era un fendmeno integrado de forma
permanente, que experimenta intensidades, cambios y legitimaciones, aunque la
Modernidad es un periodo mas conflictivo que violento. Esta violencia hacia los
individuos ajenos a la cultura heterosexual y patriarcal normativas seria una
respuesta ante la hostilidad de las condiciones de vida, convirtiéndose asi en
violencia estructural. Igualmente, el factor de las pulsiones personales también
influy6 definitivamente en que lo conflictivo y lo violento formasen parte ineludible

de lo cotidiano.

Otro ambito de lo cotidiano era la educacion, pues al inicio de la Modernidad,
la familia era el drgano socializador clave para el individuo. Durante la infancia, el
aprendizaje social y la formacion se realizaba con diferenciacion de género, siendo
el niflo instruido por el padre a una temprana edad, y la nifia quedandose cerca de
la madre. Por ese motivo, también las mujeres se convertian en las mas
perjudicadas, ya que su indice de analfabetismo era mayor que el de los hombres,

precisamente debido a que el concepto educativo del Antiguo Régimen resultaba

11



discriminatorio: no se procuraba ensefianza intelectual a las mujeres por

considerarlas inferiores a los varones.

No obstante, conforme se avanza en el periodo moderno, el nicleo familiar,
aunque mantuvo su papel preeminente, quedd paulatinamente sustituido por otros
agentes educadores publicos y privados, siendo los mas significativos la parroquia,
el taller y la escuela. Gracias al impulso del Humanismo y de las distintas reformas
religiosas, el proceso educativo siguid siendo patriarcal y cristiano, atendiendo
especialmente a la moral religiosa en los términos del aseo y la higiene, ya que era
el momento de la toma de conciencia del cuerpo y de la sexualidad por parte de los
nifios: en ese sentido, la deshonestidad y la impureza eran evitadas y combatidas
mediante el pudor y la intimidad. Asi pues, la familia fue el vehiculo socializador
que permitia la reproduccion inconsciente de modelos de conducta de los adultos:
matrimonio heterosexual destinado a la procreacion, asignacion de sexo y género
delimitados corporal y culturalmente para el establecimiento de una identidad social
publica de hombres y mujeres, respeto de los valores morales religiosos. Dichos
preceptos disponian a sus hijos e hijas para la convivencia en comunidad, pero
también para las «adecuadas» relaciones carnales de los futuros integrantes de una

sociedad sexualmente reglamentaria.

1.3. Historia de la sexualidad: el sexo en la Historia y las sexualidades desde

una perspectiva historica en el periodo moderno

Como bien expresé Michel Foucault'® a mediados del siglo XX, el discurso del
sexo estaba tradicionalmente orientado a expulsar las formas de sexualidad no
sometidas a la reproduccion: el placer estaba proscrito por constituir una practica
cuyo fin no era generar a un ser. Estas actividades heterodoxas fueron
automaticamente relacionadas con la enfermedad mental. La normativizacion del
desarrollo de la sexualidad a través de controles pedagogicos y médico-moralistas
para evitar las desviaciones, respondia a una preocupacion por las practicas no
sistematizadas. En ese sentido, el objetivo principal era crear una sexualidad

orientada a la utilidad biologica y que ademas mantuviera la forma tradicional de

13 Foucault, Michel. La historia de la sexualidad (vol. 1. La voluntad de saber) (trad. Marti Soler).
Madrid: Siglo Veintiuno de Espafia, 1987, p. 48

12



las relaciones sociales. A partir de ahi, Foucault define que el matrimonio era el
vinculo sexual por antonomasia, un dispositivo de alianza a través del cual se
transmitian el parentesco y los bienes. Por lo tanto, infringir estas leyes y buscar
placeres ajenos a la relacion conyugal marcada por la religion era motivo de

condenaciodn: los pecados mas graves eran la sodomia y la masturbacion mutua.

Por otro lado, la visibilidad progresiva de estas sexualidades periféricas a lo
largo de la Modernidad, con sus correspondientes indulgencias y represiones,
revelan una forma de ejercer el poder. Las perversiones se incorporaron como
categorias psicologicas y psiquidtricas. Segin Westphal'®, la homosexualidad se
caracterizaba por una inversion de lo masculino y lo femenino («sensacion sexual
contraria), pues era una androginia interior segun la cual el homosexual pasaba a
convertirse en especie dentro del desorden sexual. Siguiendo este analisis, Anne
Clark opina que el deseo sexual no constituye una mera necesidad de contacto
genital, sino que entroncaria con la tendencia natural humana a compartir
emociones con otro individuo sin importar su sexo o género. Este deseo sexual se
expresaria, segin Clark, a través del cuerpo, pero credndose previamente en la
mente mediante representaciones culturales: en la cultura occidental, se marcan
aquellos limites que no se pueden transgredir, como la homosexualidad, la
intersexualidad y la transexualidad a través de los roles de género'.
Asi pues, la estimulacion de este deseo sexual se encontraba encuadrada dentro del
matrimonio gracias a la socializacion de la familia y de diversas instituciones. Estas
regulaban los comportamientos sexuales para supervisar las fronteras de género, ya
que era indispensable asegurar la legitimidad de los herederos vigilando
especialmente la sexualidad femenina. Entonces, tal y como lo expresa Clark,
surgen los «actos en penumbra», que serian aquellos deseos o actos realizados
temporalmente y a escondidas por ser vergonzantes o embarazosos, para evitar la
estigmatizacion de la identidad desviada. En ese momento, desde el punto de vista
de Mary Douglas'®, el sexo refleja el miedo a la violacion de los limites, ya que este

supone una amenaza para las fronteras sociales.

14 Westphal, Carl. Die Kontrdire Sexualempfindung: Symptom eines neuropathologischen. Berlin:
Archiv flir Psychiatrie und Nervenkrankheiten, 186970, Ibidem, pp. 56-57.

15 Clark, Anne. Deseo: una historia de la sexualidad en Europa. Madrid: Catedra: Instituto de la
Mujer; [Valencia]: Universitat de Valéncia, 2010, pp. 17-21.

16 Douglas, Mary. Purity and Danger: An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo. Routledge
and Keegan Paul: Londres, 1966, Ibidem, pp. 33-34.

13



Por otro lado, Potts y Short opinan que la conducta sexual es una mezcla de
naturaleza y educacion, cuyos factores de influencia son los genes, las hormonas y
la cultura!’”. En ese sentido, el sexo se representa a través de la descripcion
anatomica y genética del género, como expresion de la sexualidad (nombre pero
también, vestimenta, gestos) y, simultineamente, estereotipo impuesto por la
sociedad. A partir de ahi, el género se asigna a cada individuo al nacer en funcion
de la apariencia externa de los genitales, junto con los nombres sexualmente
dimorficos o el codigo de colores para la vestimenta, por lo que estos factores

alteraran la conducta del bebé y los diferentes comportamientos que se le ensenaran.

Asimismo, los roles de género que son asignados en la sociedad marcan los
tables acerca de la alteracion de tareas sexuales socialmente definidas, pues la
propia sociedad proporciona los medios para perpetuar las desigualdades genéricas
entre hombres y mujeres. Igualmente, la forma de vestir se convierte en una
explicitacion del género y del potencial reproductivo. A diferencia del género, el
sexo no suele ser ambiguo, salvo casos de anomalias en el aparato reproductor o
divisién anormal de los cromosomas (intersexualidad, vu/go hermafroditismo). Una
de las funciones mas importantes de estos es regular el desarrollo de la gonada
(testiculos u ovarios), liberando hormonas y produciendo el sentimiento de
sexualidad al embrion. En el caso de Herculine o Hercule Barbin (1859), el defecto
genético que causo la deficiencia de la enzima Salpha-reductasa en su cuerpo fue el
que impidi6é convertir la testosterona en dihidrotestosterona para masculinizar los
genitales externos, produciendo que el vardn pareciera nifia al nacer, pero
desarrollandose conductas masculinas en la pubertad. Otro caso es el del sindrome
de feminizacion testicular, por el cual los individuos nacen varones genéticamente,
pero un gen del cromosoma X es defectuoso, causando que los genitales externos

sean femeninos y se desarrollen las mamas.

Respecto a la orientacion sexual, el ser humano es la unica especie que posee
un minoritario grupo de individuos que se sienten orientados, Unica y
conscientemente, hacia el mismo sexo (otras especies realizan juegos homosexuales
sin dejar de ser heterosexuales). Por ejemplo, la homosexualidad en la Antigua

Grecia estaba tolerada para los hombres, si bien estaba sujeta a estrictos roles

17 Potts, Malcolm, Short, Roger. Historia de la sexualidad desde Addn y Eva. Madrid: Cambridge
University Press, 2001, pp. 13-17.

14



sexuales entre un hombre maduro y un joven (la pasividad sexual se censuraba
debido a asociarse al papel de la mujer, rebajando de este modo su masculinidad,
definida como superior por el patriarcado). Siguiendo este esquema, la
homosexualidad expresaria el caracter reproductor de cada sexo sin los
compromisos de la heterosexualidad. Por lo tanto, la orientacién exclusivamente
homosexual resultaria muy amenazadora debido a que seria capaz de revelar los
verdaderos impulsos sexuales de determinados individuos. Este hecho queda
intimamente relacionado con el fenomeno de olvido cultural, por el cual la memoria

de las sexualidades se enfrentaria a la amnesia originada por el modelo patriarcal.

15



2. Identidad y alteridad

Desde una perspectiva histdrica, los imaginarios del cuerpo, y por lo tanto de
la identidad'®, han estado sometidos a ideologias de orden moral que, derivadas del
cristianismo, se basaban en la virtud y la castidad. El propio autocontrol fisico
servia de pretexto para la consecucion de un rigor social y religioso en lo que se
referia a las relaciones de la vida comunitaria'®. Histéricamente, el cuerpo ha sido
considerado un tabu: desde el platonismo, lo corporal contenia una dimension
demoniaca, corrupta y deleznable?’, por lo que la cultura occidental, al heredar el
pensamiento filosofico griego, desplazé el cuerpo a un plano secundario respecto
al alma. Al tener la necesidad de controlar el deseo sexual, el dominio corporal se
institucionalizé a través de la uniformizacion vigilada de los movimientos, la

vestimenta y las actitudes entre hombres y mujeres.

2.1. El patriarcado como sistema de dominacion social, de género y sexual

Segun ha aclarado Anthony Fletcher?!, durante los siglos de la Modernidad, el
género aparece simultdneamente como ligamen fundamental de lo organizativo,
pero sobre todo de lo relacional en una sociedad dividida sexualmente. El punto de
partida es la necesidad de los hombres de encontrar una base segura y un futuro
para el patriarcado: las dudas que los varones sentian hacia las mujeres no se
basaban en una simple misoginia, sino en una ansiedad y temor en cuanto a la
asertividad e independencia de las mujeres en sus discursos y acciones??, los cuales
repercutian directamente después sobre la libertad de su sexualidad. En ese sentido,
la concepcion del género masculino, en términos de jerarquia, les dio medios
suficientemente competentes para imponer un orden patriarcal basado en la

naturaleza. Con la ayuda persistente de médicos y clérigos, los varones insistian en

8Sobre este tema destaca Martin Hernéndez, Pilar. «Cuerpo e identidad» en Gil, Marta, Caceres,
Juanjo. Cuerpos que hablan: géneros, identidades y representaciones sociales. Barcelona:
Ediciones de Intervencion Cultural, 2008, pp. 197-212.

Y Vilanou Torrano, Conrad. «Iméagenes del cuerpo humano», en Apunts: Educacion fisica y
deportes, nim. 63 (2001), pp. 94-104.

20 Jauralde Pou, Pablo. «Imagen y conciencia del cuerpo en la poesia espafiola del siglo XVI», en
Redondo, Augustin. Le corps dans la société espagnole des XVIe et XVIle siecles. Paris:
Publications de la Sorbonne, 1990, pp. 219-232.

2l Fletcher, Anthony. Gender, sex and subordination in England (1500-1800). New Haven; Londres:
Yale University Press, 1999, pp. 401-402.

22Filios, Denise K., Performing women in the middle ages: sex, gender and the Iberian lyric.
Nueva York: Palgrave Macmillan, 2005.

16



la subordinacion de las mujeres debido a una relativa debilidad, en relacion con los
principios teologicos de inferioridad femenina, que a su vez prescribian roles
sociales y sexuales fijos. Asi pues, la propia interiorizacion de los valores de género
ensefiaba que la diferencia de sexos era fundamental e inextricable, propugnando la
superioridad masculina y haciendo mas facil la subordinacion femenina tanto en la

sociedad como en asuntos de alcoba.

Esta dominacion masculina impuso una ideologia sobre el cuerpo de la Edad
Moderna, mediante la cual el género se represento gracias al sexo, retroalimentando
los limites entre ambos, y asegurando de este modo la tarea reproductiva en un
modelo de heterosexualidad obligatoria. La conservacidon de este orden daria
sentido a la identidad de cada individuo, permitiendo a la sociedad funcionar sin
alteraciones®®. Ademés, la propia interrelacion entre hombres y mujeres radicaba en
ser sujetos de una construccion social. El control masculino tenia que ser percibido
como una firme y decisiva identificacion de su identidad sexual, incluso cuando no
era determinante, pues esto le conferia a la masculinidad el sentido de privilegio y

de visible diferenciacion respecto a la feminidad.

2.2. Masculinidad y feminidad

Fruto de la division en etiquetas de género, tanto la masculinidad como la
feminidad se alzaban como construcciones sociales e ideoldgicas necesarias para el
correcto funcionamiento y orden de la sociedad. La masculinidad moderna se
explicitaba con la posesion del honor, obtenido mediante la adquisicion de una serie
de cualidades personales y un determinado comportamiento. Ser masculino era,
desde los siglos XVII y XVIII, una identidad interiorizada y adquirida, un concepto
preciso de ser un hombre completo: el autocontrol emocional, la reafirmacion de su
estatus social, asi como la asertividad sexual simbolizaban directamente el sentido
propio de la hombria. La parte paraddjica de la conceptualizacion de la
masculinidad subyaci6 en que el aprendizaje de diferenciacion de género y sexo

ensefiado a los jovenes la transformaba en una virtud supuestamente natural,

ZFargas Pefiarrocha, Mariela. «Topografias de lo privado y de lo publico: joyas, familia y género
en la época modernay, en Arias de Saavedra Alias, Inmaculada et al. (eds.). Vida cotidiana en la
monarquia hispanica: tiempos y espacios. Granada: Universidad de Granada, 2015, pp. 215-229.

17



mientras que se trataba de un asunto de increible esfuerzo y artificio para los
varones. La obtencion de la hombria completa era inalcanzable sin los procesos de
cortejo, matrimonio y la formacion del control familiar. Por lo tanto, el
comportamiento masculino, basado en la represion de la espontaneidad emocional,
llevé a estudiosos como Thomas y Foxon?* a establecer una conexién histérica entre
la edad adulta de las primeras generaciones que sufrieron esa prohibicién con el
inicio de la demanda de comercio sexual. Asi pues, la pornografia y la prostitucion
serian una via de escape de las presiones y responsabilidades que su papel patriarcal
les imponia, energia transformada en una busqueda exacerbada del placer sexual,
como metafora psicologica de regresion a una sexualidad infantil. A partir de la
[lustracion, la libertad sexual se tomd como propdsito central en la vida de los
hombres, asegurandose asi la heterosexualidad de los jovenes. Estas conquistas
sexuales reforzaban también la virilidad, lo cual les allanaba ademas la tarea de

ejercer su autoridad sobre las mujeres y su sexualidad.

En lo que respecta a la construccion de la feminidad, la vida de las mujeres era
concienzudamente considerada por los hombres como un rito de paso por tres
estadios bien delimitados: doncella, esposa y viuda, siempre bajo la tutela de un
hombre, fuera padre, marido o incluso hijo. Las mujeres de la Modernidad eran
educadas mediante un programa moral y social que las persuadia de que su objetivo
vital principal era el matrimonio, eliminando cualquier tipo de deseo sexual ajeno
a la reproduccion y toda autonomia, ambas bajo dominio masculino. A partir de ahi,
la feminidad en las fuentes historicas de los siglos XVI y XVII ha sido sefialada en
términos negativos: las mujeres siempre habian sido vistas por los hombres como
seres con una voracidad sexual desmedida, orgullosas, malhumoradas y con
tendencia a regafiar, ideas unidas a las nociones médicas sobre los humores
corporales masculinos y femeninos®. En ese sentido, el control del cuerpo de las

mujeres por parte de los hombres, es decir, conservar su castidad, constituia la

24Thomas, K.V., «The Double Standard» en Journal of the History Ideas XX, 1959, vol.20, niim 2,
p- 196, y Foxon, David. Libertine literature in England (1660-1745). Londres: University Books,
1966, p. 51, en Fletcher, Anthony. Gender, sex and subordination in England (1500-1800), op.cit.,
p- 340.

%5 [sabel Pérez Molina explica como en la legislacion de la Edad Moderna aparece el discurso
dominante masculino que caracterizaba a las mujeres como «hombres imperfectos e inferiores a
nivel fisico, moral e intelectual», en «La normativizaciéon del cuerpo femenino en la Edad
Moderna. Vestido y virginidad», Espacio, Tiempo y Forma. Serie IV. Historia Moderna, nim. 17
(2004), pp. 103-116.

18



medida clave para la preservacion del honor femenino, pues el comportamiento
sexual se configuraba como la piedra angular del patriarcado. Este diferenciaba a
las mujeres honestas de las deshonestas mediante las actitudes y el cubrimiento de
sus respectivos cuerpos, con la particularidad del recatamiento de las virgenes. Por
lo tanto, los hombres demostraban un fuerte sentimiento de propiedad sobre el
cuerpo de la mujer?®. Esta diferenciacion acentuada en los roles de género respecto
a la actividad sexual, sobre lo aceptable y lo inaceptable, se traducia también en un
discurso moralizador y didéactico, procedente de la coherencia biblica relacionada
con la concepcion misogina del pecado original de Eva?’. Asimismo, como el
adulterio masculino no amenazaba la legitimidad de los hijos, y por ende la pureza
de la sangre familiar, mientras que el de la mujer si, la castidad se convierte, en la
lectura del patriarcado de la Modernidad, en un imperativo femenino arrollador y
en la fundacion de toda la construccion diferenciada de género. De ese modo, la
sociedad de la Edad Moderna busca conservar la virginidad de sus hijas y esposas,
como elemento basico dentro del orden socio-simbodlico patriarcal. Siendo este un
rasgo especificamente femenino en una sociedad obligatoriamente heterosexual, el
himen, como signo de feminidad definido por los hombres, entré de lleno en el
terreno de la construccion social, anulando por completo la experiencia homosexual

femenina.

Desde los albores de la Edad Moderna, la sodomia, especialmente la masculina,
se convirtid en representacion de «lo indigno» en momentos de conflictividad social
y politica®®. Mientras que el sexo entre hombres solia ser mas escandaloso y
castigado cuando era descubierto, el sexo entre mujeres era poco sospechado. Esto
se debia al hecho de que en el imaginario moderno, el hombre era el que practicaba
sexo activamente y la mujer la que lo recibia de forma pasiva, por lo que
consecuentemente, en una relacion sexual 1ésbica no habia ningun peligro de
«pérdida de semilla», tal y como lo creian las autoridades del momento. Sin
embargo, se castigaba severamente a las mujeres que adoptaban un rol masculino
en la relacion sexual con otra mujer mediante la utilizacién de un objeto falico. Con

las Reformas protestante y catolica, la sodomia masculina y femenina pasaron a ser

26 Vigarello, Georges. Historia de la violacion (ss. XVI-XX), op.cit., pp. 16-17.

27 Pérez Molina, Isabel. «La normativizacion del cuerpo femenino en la Edad Moderna. Vestido y
virginidad», op.cit., pp. 103-104.

38 Clark, Anne. Deseo: una historia de la sexualidad en Europa, op.cit., pp. 179-180.

19



el peor de los deseos sexuales: por una parte, porque transgredian los roles de género
fijos establecidos por el patriarcado, y por otra, porque ofendian a Dios al ignorar
el proposito reproductor de la naturaleza divina. Los actos sodomiticos eran la
mayor blasfemia y transgresion de las leyes divinas, ya que Sodoma y Gomorra
constituian los referentes del derecho criminal antiguo, ademas de resultar el mas
condenable de los actos de lujuria, cuyo castigo era la hoguera. Con el fin de
restablecer la moral y el orden publico, la mision de los vigilantes era aislar el vicio

y castigar una inclinacion vil y vergonzante para la naturaleza®’.

Sin embargo, la mayor preocupacion residia en la creencia popular de que la
masturbacion incitaba a los jovenes a la sodomia y a las jovenes al lesbianismo,
desviando a ambos de su tarea reproductora. Especialmente temerosos se mostraban
los hombres frente al clitoris, 6rgano considerado peligroso, ya que gracias a ¢€l, las
mujeres disfrutaban del sexo sin ayuda masculina, lo cual hacia temer por la
preferencia femenina hacia las relaciones homosexuales sin meta procreadora. Al
igual que la masturbacion, la homosexualidad fue considerada como una
enfermedad epidémica que reflejaba tnicamente los males de un orden social

degenerado’.

2 Vigarello, Georges. Historia de la violacion (ss. XVI-XX), op.cit., pp. 58-59.

30 Tarzcylo, Theodore. Sexe et liberté au siécle des Lumiéres. Paris: Presses de la Renaissance, 1983,
pp. 177-183; Jauralde Pou, Pablo. «Imagen y conciencia del cuerpo en la poesia espafiola del siglo
XVI» en Redondo, Augustin. Le corps dans la société espagnole des XVIe et XVIle siecles. Paris:
Publications de la Sorbonne, 1990, pp. 219-232.

20



3. Las transgresiones sexuales y de género en la Modernidad

3.1. La homosexualidad masculina

Desde finales del medievo, la sodomia como transgresion sexogenérica
comprendia todas las relaciones sexuales cuya finalidad no era la reproduccion.
Estas abarcaban desde las relaciones heterosexuales extravaginales, pasando por la
actividad zoofilica, hasta los tratos homosexuales entre hombres y mujeres. Opuesta
a todos los principios estructurantes y fundamentales de la sociedad (la familia, el
vinculo heterosexual, la reproduccion, asi como la moralidad religiosa), tal y como
lo expresa Matthews-Grieco, la sodomia se consideraba una subversion
excesivamente peligrosa, ya que amenazaba la organizacion social de los géneros y

la identidad de los sexos>'.

Asi pues, durante la Edad Moderna, los gobiernos disciplinaron
biopoliticamente a los individuos: las autoridades crearon identidades y culturas a
través de sus cuerpos con el fin de identificarse y autoafirmarse los unos contra los
otros. Al conformar dicotomias biologizadas, donde los modelos de
superioridad/inferioridad se superponian con lo corporalmente masculino y
femenino respectivamente, estas jefaturas elaboraron una serie de mecanismos para
la vigilancia del cuerpo, en los que el sexo y la sexualidad jugaban un papel
preponderante en las relaciones de poder. El objetivo ultimo de estos dispositivos
sociopoliticos era la neutralizacion del desvio sexual de la norma. Para ello, se
establecieron instrumentos para coaccionar a los disidentes, como lo fueron las
violencias sexogenéricas hacia el espacio biopolitico de lo femenino, dentro del cual
no solo habitaban mujeres, sino también homosexuales, transexuales, transgénero,
travestis, asi como todo tipo de desviaciones que suponian una alteridad para con

el orden establecido?.

Como la identidad de los individuos modernos se distinguia gracias a sus

cuerpos y sus comportamientos sexuales, la bipolaridad identitaria entre

3Matthews-Grieco, Sara F. «Corps et sexualité dans I’Europe d’Ancien Régime: le corps et les
“autres” sexualités, entre tolérance et répression» en CORBIN, Alain et al.(dir.). Histoire du corps:
De la Renaissance aux Lumiéeres (v.1). (trad. Nuria Petit y Monica Rubio, 2005), Paris: Seuil, 2005,
pp. 220-222.

32Cabezas Gonzélez, A., Berna Serna, D. «Cuerpos, espacios y violencias en los regimenes
biopoliticos de la Modernidad. De maricas y homosexuales habitando “lo femenino” ». Politica y
Sociedad, maim. 3 (2013), pp. 771-784.

21



heterosexuales y homosexuales fue ficilmente discernible. A partir de ahi, los
indicios del cuerpo, los gestos o el lenguaje se comenzaron a interpretar como
rasgos de la conducta sexual especifica de un tipo de persona*®. En ese sentido, las
caracteristicas fundamentales del hombre homosexual fueron asociadas con la
debilidad fisica y emocional, la falta de coraje e inteligencia, junto a una
exponencial emocionalidad®*. Por lo tanto, el estereotipo del homosexual pasivo y
femenino surgi6 como individuo afectado por la histeria, la delicadeza y la
fragilidad, aspectos tipicamente atribuidos a una mujer. La pasividad en las
relaciones homosexuales masculinas se convirtid6 en uno de los mayores peligros
sociales para el hombre, pues no solo disipaba la frontera tedrica entre la
masculinidad y la feminidad, sino que también desvirilizaba al varon mediante el
uso de actitudes y comportamientos afeminados. Estos rasgos, feminizadores de la
identificacidn masculina normativa, fomentaron la criminalizacion, la exclusion, la
persecucion o incluso el aniquilamiento de estos sujetos, considerados anormales,
puesto que desde el punto de vista de la estructura mental varon/hembra, el espacio
de lo femenino siempre supuso una amenaza para la sexualidad y la identidad
mitologizada por y para los hombres, lugar donde residia todo su poder y su

normalidad social®>.

A lo largo del siglo XV, las practicas homosexuales masculinas prosperaron en
las ciudades del norte de Italia, como Florencia y Venecia. Desde el primer
momento, estos nicleos urbanos introdujeron una serie de leyes para controlar y
extirpar definitivamente la sodomia, ya que existia un profundo miedo al castigo
divino*®. Aunque los castigos mas severos, la horca y la hoguera, eran aplicados en
casos de homosexuales plurirreincidentes como método para controlar el exceso,
en la mayoria de los casos solo se aplicaba una multa, un encierro, un exilio o un

castigo corporal. Incluso en las épocas de mayor represion, debido a supersticiones

3 Véazquez G., F. «El discurso médico y la invencién del homosexual (Espafia 1840-1915)»,
Asclepio: Revista de historia de la medicina y de la ciencia CSIC, 2001, Vol. LIII-2, p. 150, Ibidem,
p- 789.

34Ibidem, p. 785.

3Ibidem, pp. 784-787.

36 Para las gentes de principios de la Edad Moderna, la continua transmision oral de la Biblia habia
producido que todo su universo fuera percibido a través de un esquema religioso basado en las
Sagradas Escrituras. Por lo tanto, cualquier tipo de quebrantamiento de la ley divina, y en particular,
el pecado sodomita, hacia temer a la poblacion por la ira de Dios, emulando el episodio de Sodoma
y Gomorra, muy presente en el imaginario medieval y moderno, en Matthews-Grieco. «Corps et
sexualité», op.cit., p. 221.

22



que relacionaban la homosexualidad masculina con la ira divina encarnada en
terremotos o tempestades, las autoridades continuaban tratando la sodomia con
relativa indulgencia. Esta limitada tolerancia puede explicarse dado que debia de
ser una practica bastante extendida (al igual que el recurso a la prostitucion) en la
sociabilidad masculina, especialmente la juvenil, y que ademas debia de abarcar
diversos gremios respetables, como los artesanos y los mercaderes. Si la
homosexualidad era perseguida de forma rigurosa, se corria el riesgo de privar a las
ciudades de recursos humanos considerables a causa del consecuente impacto

econdmico negativo.

Por un lado, las actividades como la masturbacion o la sodomia se consideraban
«tonterias» sexuales propias de los jovenes de entre doce y treinta afios que no
estuvieran casados. Estas costumbres debian ser abandonadas en cuanto se casaran,
pues su adultez y responsabilidad dependian directamente de que estos muchachos
abrazaran una rectitud moral y social que los convirtiera, a la imagen de sus
progenitores masculinos, en hombres heterosexuales y reproductores de la especie.
En ese sentido, los hombres desposados no tenian ninguna excusa para practicar la
homosexualidad, ya que su edad adulta implicaba un rol sexual activo y la
penetracion con la esposa. A diferencia de ellos, los adolescentes, junto con las
mujeres, pertenecian a un estatus inferior y en desarrollo respecto al del varon, de
modo que el papel pasivo en la relacion sexual y ser penetrados les era tolerado
porque su sexualidad atin no se habia definido por completo. Por otro lado, la
sodomia solia desarrollarse sobre todo en las colectividades exclusivamente
masculinas, como los monasterios, las prisiones o las comunidades de piratas y
marineros, cuya principal explicacion correspondia a la debilidad de la carne debido
a la ausencia femenina. Esa enérgica pulsion sexual fue la que produjo que la
violacion homosexual fuera severamente castigada en casos de menores
masculinos®’, y aquello se tradujo consecuentemente en la criminalizacion

sistematica de los hombres homosexuales.

Todos los miembros de esos grupos, procedentes de la camaraderia de gremios

y barrios, formaban parte de una cultura social masculina desde el siglo XVI. Esta

37 En la Biblia, segtin la autora, «Dios no habia castigado ninguna violacion heterosexual [...] la
pérdida de la virtud de una muchacha podia ser compensada con dinero o con un matrimonio,
mientras que en un muchacho, el crimen sodomita comprometia el orden divino de la naturaleza
(otorgado a los hombres)», Ibidem, p. 223.

23



comportaba un fuerte elemento homoerotico, lo cual no excluia en absoluto las
relaciones sexuales con mujeres. Ya en el contexto urbano de los siglos XVII y
XVIII, las estructuras de sociabilidad masculina debieron de contribuir a la creacion
de cierta identidad de grupo, representada por jévenes que se juntaban en bafios
publicos, tabernas, albergues, escuelas de musica, gimnasia o esgrima, talleres,
farmacias o pastelerias. A mediados de la decimoséptima centuria, surgié una
cultura sexual libertina como reaccion moral de la Reforma catélica, lo que conllevo
que desapareciera la pena de muerte por sodomia debido a preocupaciones

crecientes por otras criminalidades.

Sin embargo, tanto los heterosexuales como los distintos tipos de heterodoxos
(homosexuales, sadomasoquistas, bestialismos) que habian sido tolerados en el
seno de los comportamientos libertinos del siglo XVII, fueron vetados en la
siguiente centuria: el libertinaje se convirtid en una moda sexual estrictamente
heterosexual y normativa en el siglo XVIII. No obstante, los hombres homosexuales
siguieron frecuentando tabernas, también llamadas molly houses®, lugares de
encuentro que se habian extendido gracias al crecimiento econémico y de las
grandes ciudades a principios de la decimoctava centuria, lo cual facilité no solo el
establecimiento de una amplia red sexual de hombres, sino que también permitio la
formacion progresiva de una identidad homosexual masculina®®. En estas tabernas,
los hombres manifestaban una apariencia vestimentaria y gestual afeminada, lo que
era visto como una cultura sexual alternativa en panfletos y prensa: el sodomita
pertenecia al tercer sexo (hoy diriamos al tercer género), pues no siendo ni
masculino ni femenino, se situaba en el exterior de la cultura heterosexual
normativa. Tanto las molly houses inglesas como las tabernas francesas prosperaron
a lo largo del siglo XVIII, dado que en ellas, los hombres homosexuales podian

mantener relaciones sexuales, pero también tenian libertad para expresar su gusto

3E] término «molly» significaba hombre afeminado e incluso sodomita (en el contexto de la molly
house). Este era usado como insulto sexual sobre todo en el siglo XVIII. Su origen podria proceder
del latin molles (suave), como forma de definir a los hombres afeminados que adoptaban un rol
pasivo en las relaciones homosexuales masculinas durante la antigua Roma, pues la literatura clasica
tenia gran importancia en la élite inglesa de principios de la Modernidad. También, podria haber
sido utilizado como apodo femenino, en referencia al nombre propio «Molly». Literalmente «casa
de los sodomitasy», molly house era un término arcaico inglés para referirse a los locales de reunion
de hombres homosexuales y transgénero, utilizados en muchas ocasiones como prostibulos
masculinos. El més famoso fue el Mother Clap de Londres (1726), en Rictor Norton, Mother Clap’s
Molly House. The Gay Subculture in England: 1700-1830. Londres, 1992, pp. 54-70, y en Clark,
op.cit., p. 298.

39 Ibidem, pp. 296-307.

24



por la elegancia, cultivar su refinado decorado social, o incluso adoptar apodos
inventados. Los rituales y codigos vestimentarios de los clubes homosexuales
reforzaban la identidad de grupo y creaban un sentimiento de pertenencia a una
cultura sexual especifica*’. En estas circunstancias, la sodomia quedé relacionada
con el afeminamiento procedente de la influencia de la moda francesa del momento.
Aunque la identidad homosexual se desarrollara de forma visible desde la primera
mitad del siglo XVIII en Europa, la homosexualidad masculina sigui6
practicandose en secreto, siendo tolerada siempre y cuando no constituyera objeto

de escandalo publico.

Desde los discursos tanto cientificos como politicos de finales de la
Modernidad, el hombre homosexual pasd a no ser hombre, a ser asimilado a la
mujer por su sociabilidad, sus gustos, su emocionalidad y expresividad, y sus
preferencias sexuales, presionado por el modelo identitario heteropatriarcal
preponderante. Los integrantes de esta masculinidad hegemonica se tradujeron en
verdugos de los hombres feminizados, que fueron victimas de abusos y agresiones
en Europa, al experimentar la necesidad de marcar la diferencia varonil respecto a
la homosexualidad y a la feminidad para construir su vida heteronormativa. La
injuria, por parte de este sector, cred una identidad basada en la vergiienza y la
ruptura negativa («maricén») como mecanismo de control social violento*!. Esa
inteligibilidad de la homosexualidad masculina en clave de feminidad revela que
estos individuos fueron considerados como seres inferiores, denigrados
constantemente, pues el hombre simbolizaba por antonomasia la fuerza, la
moralidad y la razon frente a la perversion. Para evitar la segregacion social, los
varones homosexuales debian rechazar no solo su atraccion sexual por otros
hombres, sino que también debian eliminar cualquier indicio de feminidad, para ser
capaces de validar su identidad masculina normativa dentro de la heterosexualidad
obligatoria y el patriarcado. Asi pues, la masculinidad hegemodnica de la

Modernidad se erigié como constructo social naturalmente mis6gino y homdéfobo,

40 En 1748, en la taberna de los Six Moineaux (Paris), un testigo describié que los hombres que se
travestian de mujer se colocaban pafiuelos en la cabeza y realizaban gestos femeninos, mientras que
los hombres de apariencia masculina y varonil eran los que /as seducian, en Matthews-Grieco,
«Corps et sexualité», op.cit., pp. 226-227.

! Halperin, D. y Traub, V. Gay Shame. Chicago/Londres: The University of Chicago Press, 2009,
en Cabezas y Bern4, «Cuerpos, espacios y violenciasy», op.cit., p. 793.

25



siendo un eficaz mecanismo diferenciador entre identidad y alteridad

sexogenéricas*,

3.2. La homosexualidad femenina

A lo largo de la historia, las mujeres lesbianas han sido reconocidas con enorme
dificultad debido a que la sexualidad Iésbica no se concebia como tal, y por lo tanto,
no se las nombraba de ese modo. Sin embargo, estas féminas homosexuales fueron
consideradas como «desleales a la civilizacion patriarcal» y encasilladas en ese
espacio de lesbianismo, mas que por su orientacidon sexual, por haber adoptado un
papel rebelde respecto a los deberes de mujer que la sociedad dominada por los
hombres les obligaba a cumplir. Ciertamente, tanto en la Edad Moderna como en
otras épocas anteriores al siglo XX, la identidad lesbiana existid, pero las mujeres
homosexuales no disponian de un lugar para desarrollarse. Ademas, la sexualidad
lésbica fue silenciada y deliberadamente borrada de la consciencia publica con el
fin de que dejara de existir, aunque se tuviera buen conocimiento de ella*’. Para
comprender el lesbianismo y sus circunstancias historicas, es necesario analizar las
relaciones de poder que el patriarcado impuso a las lesbianas, tal y como se ha visto
anteriormente con el género femenino en general: la subyugacion de la mujer al
hombre en los planos social y sexual, siendo victimas y beneficiarios
respectivamente de la heterosexualidad obligatoria. En ese sentido, el lesbianismo

fue juzgado como una forma de rechazo a la opresion heteropatriarcal*.

Desde una perspectiva historica, la concepcion de la sexualidad masculina se
fue construyendo en torno a la genitalidad y a la visibilidad de su aparato
reproductor. Por el contrario, como las mujeres poseian un sexo mucho menos
evidente a nivel fisico, las relaciones 1ésbicas fueron rara vez puestas a la misma
altura que las de la homosexualidad masculina, puesto que la Europa del Antiguo

Régimen revelaba una cultura sexual altamente falocéntrica, definiendo la sodomia

2[bidem, p. 795.

43 Las alusiones a la homosexualidad femenina aparecen ya en la Epistola a los romanos de san
Pablo (siglo I), en san Ambrosio (siglo IV), san Agustin (siglo V), Teodoro de Tarso (siglo VII), san
Anselmo y Pedro Abelardo (siglo XII), asi como en la Summa theologiae de santo Tomas de Aquino
(siglo XIII), en Brown, Judith C. Afectos vergonzosos: Sor Benedetta, entre santa y lesbiana (trad.
Teresa Camprodon). Barcelona: Critica, 1989.

# Gimeno Reinoso, Beatriz. Historia y andlisis politico del lesbianismo: la liberacion de una
generacion. Barcelona: Gedisa, 2005, pp. 33-34.

26



como acto de penetracion. A partir de ahi, las relaciones homosexuales entre
mujeres escapaban de la legislacion por mala conducta sexual, a menos que alguna
de ellas usara algun instrumento de madera, de cuero o de vidrio que sirviera de
consolador o que desempenara las funciones habituales del pene: la masturbacion
femenina mutua no se consideraba practica sexual, ya que solo la penetracion y la
eyaculacion componian una verdadera y completa relacion carnal. Por ese motivo,
seglin la opinion de Sara Matthews-Grieco®, las relaciones sexuales femeninas
fueron ridiculizadas y estimadas como necesariamente imperfectas e
insatisfactorias. Sin embargo, la sodomia entre mujeres era el «pecado que no se
podia mencionary», sobre todo en la lectura de los crimenes en los juicios, para
disuadir especialmente a otras mujeres de cometer este tipo de actos*®. Esta vision
androcéntrica de la sexualidad provoco, por un lado, la invisibilizacién del
lesbianismo como sexualidad sin «genitalizary, incompleta e inferior a la
heterosexualidad por la falta del hombre y su miembro falico, al igual que los
respectivos testimonios escritos sobre relaciones erdticas entre mujeres, que
pasaron a ser consideradas por los tedlogos como delito ligado a la lujuria; y por
otro, que el propio androcentrismo, como estructura mental teleoldgica masculina,
cuantificara automaticamente la sexualidad lésbica, imaginando que las mujeres
lesbianas no solo podian tener un clitoris gigante respecto a las heterosexuales, sino

que ademas lo utilizaban para penetrarse unas a otras*’.

A falta de una terminologia adecuada para nombrarlas*®, las lesbianas eran
llamadas «tribadas» o «fricatrices», vocablos derivados de los verbos griego tribein
y latino fricare que significan ‘frotar’, pues el frotamiento genital era, en la mente
de los hombres heterosexuales, la practica sexual por antonomasia que las
representaba. La sexualidad lésbica fue sistematicamente mencionada, tanto en el
arte como en la literatura del siglo XVI, como un placer vano y frivolo, excusable
unicamente para las jovenes solteras, que podian recurrir a él como forma de

conservar la castidad y llevar a cabo un aprendizaje sexual previo al matrimonio,

45 Matthews-Grieco, «Corps et sexualité», op.cit., pp. 227-228.

4En la documentacion judicial del caso de Benedetta Carlini y Bartolomea Crivelli, apenas hay
referencias al crimen en si, ni tampoco a las practicas sexuales que inculpaban a las dos monjas, en
Brown, Judith C. Afectos vergonzosos, op.cit.

47 Gimeno, Historia y andlisis politico del lesbianismo, op.cit., p. 45.

8 El término lesbiana aparece por primera vez de la mano del escritor francés Brantome en La Vie
des dames galantes (siglo XVI), pero su uso no se generalizo hasta finales del siglo XIX, aunque
refiriéndose al acto y no al tipo de persona (siglo XX).

27



destinado a la revalorizacion del amor hacia los hombres. En opinion de Lillian
Faderman®, la indagacion del lesbianismo en el pasado supone la bisqueda de tres
indicios esenciales: las practicas sexuales, las desviaciones de las normas sociales
asociadas a la feminidad y la autoconciencia de sentimientos de amor por otra
mujer, todas ellas conservadas escasamente en testimonios escritos al respecto.
Asimismo, la propia Beatriz Gimeno insiste en que el lesbianismo actud, hasta la
aparicion definitiva de la identidad 1ésbica en el siglo XX, como posibilitador del
espacio de liberacion personal para las mujeres al margen de la estructura patriarcal

de la sociedad™®.

Durante el Renacimiento, se teorizd abundante y eficazmente acerca de la
inferioridad femenina respecto a la masculina, lo cual determin6 inexorablemente
la concepcion de la sexualidad de la mujer, y por lo tanto, del lesbianismo®!. Para
los europeos, el lesbianismo no tenia cabida como sexualidad independiente del
vardn, menos aun sin penetracion, pues los juicios condenaban principalmente la
penetracion vaginal con falos o con dedos, a pesar de que esta ultima era menos
grave que la primera, por lo que sin ella, no existia la relacion sexual como tal. Asi
pues, a lo largo del siglo XVI se configuraron los elementos propios de la
masculinidad y la feminidad como constructos sociales dentro de un sistema de
géneros rigido. En ese sentido, cualquier mujer con cualidades tedricamente
varoniles fue considerada como traidora a su naturaleza femenina. El término
virago, que designaba la masculinidad fisica en una hembra pero también la
resistencia al sometimiento total al rol social femenino, adquirié una connotacion
denigratoria hacia aquellas mujeres que no solo resultaban muy viriles en su aspecto
externo sino que ademas rechazaban su papel femenino comunitario, y también se
empezo a identificar con aquellas que mantenian relaciones sexuales de penetracion

con otras mujeres.

Por otra parte, en la Europa renacentista el sexo 1ésbico aparecié como género
literario clave para excitar sexualmente a los hombres heterosexuales, como forma
mediante la cual se apoderaban de ese espacio de mujeres al que los varones no

tenian acceso. Observando el lesbianismo como género de la literatura erodtica

4 Faderman, L. Surpassing the Love of Men. Nueva York: William Morrow and Company, 1981,
en Gimeno, Historia y analisis politico del lesbianismo, op.cit., p. 46.

Sfbidem, p. 46.

SUbidem, pp. 85-87.

28



masculina del siglo X VI, se logra comprender por qué los hombres eran incapaces
de imaginar el sexo entre dos mujeres sin penetracion vaginal con un instrumento,
en la postura del misionero, y con una mujer adoptando el rol masculino de poder
en la relacion sexual. Para esos hombres, el tribadismo (o frotamiento genital)
equivalia a un juego pueril, ya que pretendia emular al pene sin conseguirlo. En
definitiva, los varones heterosexuales no creian que las mujeres pudieran disfrutar
del sexo sin precisarles, puesto que socialmente si que los necesitaban para

sobrevivir>2.

En lo que respecta a los siglos XVII y XVIII, el pecado de la sodomia femenina
atendia todavia a concepciones difusas. El coito contra natura, o sexo extravaginal,
se erigia como el auténtico acto sodomitico, mientras que los demas usos solo
comprendian corrupcion carnal. En consecuencia, las mujeres que practicaban el
tribadismo en la postura del misionero y las que se penetraban con instrumentos no
cometian pecado porque en ambos casos, desde el punto de vista de moralistas y
tedlogos, habia insatisfaccion mutua o parcial, pues para lograrlo, una de las dos
muchachas debia tener un clitoris gigante para penetrar a la otra. Esta explicacion
del lesbianismo, a través de la teoria del «clitoris falico», era particularmente
convincente ya que afirmaba la posibilidad bioldgica de que dos mujeres desearan
hacer el amor juntas, sin que eso pusiera en peligro la premisa cultural del
falocentrismo. Este fendmeno confirma el desconocimiento casi absoluto de la
anatomia y sexualidad femeninas por parte de la mayoria de los hombres de la
época. De acuerdo con lo dicho, el ejemplo mas claro y mejor documentado de la
Modernidad es el caso de la hermana Benedetta Carlini de Vellano> con la monja
Bartolomea Crivelli, dos monjas que mantuvieron relaciones sexuales en su
convento. Al hacerse pasar por Splenditello, su personificacion de dngel masculino,
Benedetta ocultaba, por una parte, que habia roto su voto de castidad como monja,
y por otra, disimulaba esa doble transgresion de género y sexo, ya que los papeles
simultaneos de hombre y de angel le permitian adoptar una identidad con la que
podia asimilar a la vez que subvertir los valores de la sociedad patriarcal y el modelo

de la heterosexualidad obligatoria. Habiendo podido ser quemadas o ejecutadas,

52 En el Antiguo Régimen, las mujeres tenian prohibido trabajar a cambio de un sueldo, abrir su
propio negocio o disponer de su dinero o herencia sin la supervision o el control econdmico-
financiero de un hombre, Ibidem, pp. 92-93.

S3El proceso de estas religiosas durd cuatro afios (1619-1623), en Brown, Judith, Afectos
Vergonzosos, op.cit.

29



ambas monjas salieron indemnes gracias a que la identificacion con el angel
Splenditello las salvé de la violacion de las relaciones de género™, delito mucho

mas grave que el propio crimen sexual.

Por contraste con esto, no todas las mujeres que decidian adoptar actitudes y
atuendos masculinos lo hacian debido a su condicién homosexual principalmente.
Sus motivaciones englobaban los privilegios del sexo «superior», pues vestir como
un hombre, y por ende serlo de cara a la sociedad, les permitia disfrutar de una serie
de prerrogativas masculinas, como la libertad de movimiento y poseer un mayor
potencial financiero, pero también viajar con seguridad en rutas peligrosas,
participar en actividades criminales o enrolarse como soldados o marineros, algo
que como mujeres no habrian podido hacer. Asimismo, como féminas disfrazadas
de varones, esta identidad las habilitaba para evadirse de sus obligaciones sociales
femeninas, como huir de un marido abusivo o de un matrimonio indeseado, e
incluso, en contrapartida, podian aspirar a casarse con otras mujeres. Asi, estan
documentados los casos de las espafiolas Elena de Céspedes (1587) y Catalina de
Erauso®, més conocida como la Monja Alférez (1603), o la britdnica Mary

Hamilton, también llamada the female husband (1746).

En referencia a esto, poco a poco, sobre todo a lo largo del siglo XVIII, se fue
conformando el modelo de pareja lésbica asociado a la doble imagen de mujer
masculina o virago y mujer muy femenina enganada sobre el sexo de su compaiiera,
por lo que esta ultima no fue considerada como «buena lesbiana». Esta figuracion
sobre las relaciones lésbicas respondia al hecho de que los hombres necesitaban
reducir su ansiedad respecto a la existencia de mujeres que no se sometian al control
sexual del patriarcado ni que tampoco reconocian el poder del falo: a partir de
entonces, se fija el arquetipo de lesbiana pornografica®, el cual quedaria

superpuesto a practicamente cualquier relacion homosexual femenina.

54 Si Benedetta Carlini hubiera admitido que fue ella, y no el 4ngel, quien mantuvo conscientemente
relaciones sexuales con Bartolomea, y por lo tanto adquiriendo como mujer un papel masculino de
poder en la relacion carnal, habrian sido condenadas a la hoguera, tal y como se venia haciendo en
toda la Europa del siglo XVI.

55 Erauso, Catalina (de). Historia de la Monja Alférez, Catalina de Erauso, escrita por ella misma,
Madrid: Catedra, 2002, pp. 43-53, 75-77, 93-175.

3¢ Este prototipo 1ésbico aparece en L Espion Anglais (1777-1778) de Mairobert, donde una mujer
madura seduce a una adolescente muy bella, que resulta no ser lesbiana, y la ensefla a odiar a los
hombres y a practicar sexo con objetos mecanicos. Con esta obra, a las lesbianas se les atribuyen los
celos y el afdn de dominio, y sus relaciones son saboteadas por un hombre que «salva» a la mujer

30



También en esta época es el momento en el que las acusaciones de lesbianas
iban dirigidas a las mujeres con profesiones, es decir, que el lesbianismo sirvi6 de
calumnia a la sociedad patriarcal para destacar la autonomia de determinadas
féminas respecto al poder masculino. Entre otras cosas, las culpaban de odiar a los
hombres, método que vehiculaba el control social de las mujeres para impedir que

fueran independientes, fueran lesbianas o no.

No obstante, hasta finales del siglo XVIII, no aparecen las relaciones
homosexuales femeninas como crimen punible por ley, circunstancia en la que se
asocio a las tribadas con la prostitucion y la solteria. EI punto de encuentro era la
pobreza, como resultado de matrimonios fallidos, oficios mal remunerados o el
voluntario amancebamiento de las mujeres. Al no disponer de redes clandestinas de
contacto ni de ningun lugar de encuentro publico o privado como las especializadas
molly houses masculinas, la subcultura homosexual femenina experiment6 una falta
de desarrollo. Sin embargo, este hecho no impidi6 el nacimiento de una identidad
especifica para mujeres que amaban o mantenian relaciones sexuales con otras,
pues desde mediados del siglo XVII, la prensa britanica reflejaba conscientemente
el trato carnal atribuido a mujeres lesbianas®’. Si bien en esa época se definen
legislativamente las practicas erdticas aprobadas, toleradas y reprimidas, sus
fronteras podian fluctuar segln la clase social, como ocurri6 con Eleanor Butler y
Sarah Ponsonby (1778-1780), las «damas de Llangollen», que desarrollaron un
modelo de amistad femenina de élite o amistad romantica, tras el cual no solo
pudieron vivir juntas en una granja sin ingresos, pues sus familias eran acomodadas,
sino que también pudieron disimular sus relaciones sexuales evitando el escandalo

publico, aunque la discrecién no siempre perdurd>®,

joven para reconducirla hacia la «normalidad» heterosexual y la verdadera felicidad. Este esquema
dieciochesco condujo directamente a la percepcion simultanea de repugnancia moral y de excitacion
sexual hacia las lesbianas. El objetivo del autor era, ademdas de estimular la libido masculina,
aleccionar a las mujeres, avergonzando y denigrando publicamente a aquellas que querian ser
independientes o semiindependientes de los hombres, advirtiendo asi a las jovenes del peligro de
elegir el lesbianismo, en Gimeno Reinoso, Beatriz. Historia y andlisis politico del lesbianismo,
op.cit., pp. 101-103.

57 El término tommy era utilizado en la Inglaterra de la segunda mitad del siglo XVIII para referirse
a una tribada, en Matthews-Grieco, «Corps et sexualité», op.cit., pp. 232-233.

58 Al ser méas masculina, Eleanor levant6 sospechas a finales de siglo por transgredir su rol femenino
de género cambiando, segun el periodico The General Evening Post en 1790, el tipo de relacion: de
amistad a Iésbica., en Gimeno Reinoso, Beatriz. Historia y andlisis politico del lesbianismo, op.cit.,
pp-112-113.

31



A pesar de esto, a finales del siglo XVIII, las concepciones del cuerpo, del sexo
y de la sexualidad permutaron: las mujeres dejaron de ser vistas como versiones
biologicamente imperfectas de los hombres, para ser concebidas como un sexo
propio distinto al masculino. La virilidad, por su parte, fue delimitada por la inica
atraccion hacia las mujeres, suprimiendo toda impunidad de las relaciones
homosexuales masculinas. Las mujeres, como modelo separado del vardn,
perdieron su libido agresiva pasando a ser definidas exclusivamente como esposas
y progenitoras desprovistas de pasiones. La polarizacion de los sexos, asi como la
separacion moral de las mujeres entre madres sentimentales y prostitutas
absolutamente censurables por su actividad sexual y su incumplimiento de rol de
género social, marcaron la decadencia de la antigua cultura sexual plural europea.
En esa coyuntura, emergio un patron cultural falocéntrico triunfante constituido por
una heterosexualidad estricta y rigida, abanderada por los hombres, que suprimiria
cualquier otra sexualidad, imponiendo el enfrentamiento entre el cuerpo fisico con

sus respectivas actividades sexuales y la persona moral interior>°.

3.3. La transexualidad: hermafroditismo, transgenerismo y travestismo

Historicamente, las diferencias de género entre hombres y mujeres han podido
establecerse gracias a un elemento principal que ha servido de distincion hasta bien
entrados los afios noventa del siglo pasado: el sexo. Este emergio como realidad
«natural» e incuestionable, segtn la cual, la figura del hermafrodita®® se convertia
en inclasificable segun los patrones implantados en la sociedad moderna. El cuerpo,
segiin Véronique Costa, devenia entonces el lugar de la evaluacion estética, asi
como de la afirmacion cultural del ser humano, pero también de la deteccion de la
patologia: el cuerpo «enfermo», en este caso del intersexual, era considerado una

inscripcion del vicio y transgresion de lo prohibido®!. En ese sentido, desde el siglo

Matthews-Grieco, «Corps et sexualité», op.cit., p. 234.

0 Hermafrodita es el término vulgar que designaba a las personas que hoy en dia llamariamos
intersexuales, es decir, individuos que nacian con ambigiiedad sexual (genitales: pene y
clitoris/vagina) y reproductiva (gonadas: testiculos y ovarios/ttero) congénita, indefinibles mediante
el sistema binario de sexo, género y deseo (hombres asociados al pene y los testiculos, y mujeres
asociadas al clitoris, la vagina, los ovarios y el ttero, ambos heterosexuales) que estructuraba la
sociedad de la Edad Moderna.

61 Costa, Véronique. «Quand lire a corps perdu devient le corps du délit», en Fintz, Claude (coord.).
Les imaginaires du corps: pour une approche interdisciplinaire du corps. [Paris]: L’Harmattan,
2000, pp. 75-77, 80.

32



XV hasta el XVIII, el Estado extendi6 su poder ejerciendo un control cada vez mas
asiduo sobre el individuo®?, a la vez que afianzaba una cultura corporal binaria de

manifiesta oposicion anatdmica.

Este dimorfismo sexual se basaba, mas alld de teorias biolégicas, en una
ocultada construccion sociohistérica que elabord conceptos acerca de lo que
significaba ser masculino y femenina, y por lo tanto, como ser varéon y hembra
normativos. La clave fundamental para comprender la conceptualizacion del
hermafroditismo y la propia evolucion del género y del dimorfismo sexual en
Occidente fue la construccion del homosexual en la Edad Moderna. La
homosexualidad aparecia como nexo entre el hermafroditismo y el afeminamiento,
debido a que se asociaba tanto a transgresiones sexuales (el «tercer sexo» del
intersexual), como a transgresiones de género (la conducta feminizada asociada al
sodomita). De acuerdo con lo mencionado, la orientacion homosexual masculina se
explicaba gracias a la figura del «sexo intermedio»® o «hermafrodita psiquico»,
entendido como «una mujer atrapada en el cuerpo de un hombre»®*. Este personaje
imaginario procedia de la Metamorfosis de Ovidio, obra en la que el ser de cuerpo
androgino pasaba automaticamente a ser fantdstico, pues era considerado un

monstruo por haber sido un error de la naturaleza.

A partir de ahi, Judith Butler afirma que la categorizacion del cuerpo no existe
sin lenguaje cultural, dentro del cual, el sexo se presenta como vehiculo ficticio para
generizar los cuerpos. La autora llama «matriz heterosexual» al sistema social
mediante el cual se neutralizaban los cuerpos, los géneros y los deseos a través de
una estructura binaria estable para conseguir identidades culturalmente
comprensibles. Esta configuracién consistia en la construccion de los géneros
(hombre y mujer) en base a la delimitacion de los sexos (pene-masculino y vagina-
femenina), cuyo objetivo final descansaba en propdsitos reproductivos

(heterosexualidad obligatoria)®®. Asi pues, el hermafrodita debia insertarse en los

62 Ibidem, p. 99.

9 Hoy dirfamos «género intermedio».

%4 La atraccion de los hermafroditas por los de su propio sexo, debido a la confusién sobre su cuerpo,
los relacionaba directamente con la «inversion» del deseo que experimentaban los sodomitas, en
Enguix, Begonya. «Cuerpo y transgresion: de Helena de Céspedes a Lady Gaga», Revista
Latinoamericana de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad, afio 3, nim.5 (abril-julio
2011), p. 27.

5 Butler usa la expresion straight mind (mente hetero) de Wittig para explicar como esta sirve de
lente para fundar una determinada perspectiva del mundo. Esta comprendia, por un lado, la

33



modelos de género preestablecidos que la sociedad habia dispuesto como validos,
identificandose y actuando como hombre o mujer, de acuerdo con estereotipos de
masculinidad y feminidad®. En definitiva, el género aparecia, segin concluye
Butler, como etiqueta social y cultural imprescindible para determinar el cuerpo
humano, por lo que todo aquello que no encajase en ninguno de los dos arquetipos,
se juzgaba deshumanizado y abyecto: la intersexualidad, asi como el travestismo o
la transexualidad®” debido a su estrecha relacion historica, se revelarian como lo

ajeno en oposicion a lo establecido®®.

Los siglos XVI y XVII son los que reflejaron esa alteridad o «monstruosidad»
respecto al orden acordado. Abundantes fueron los ejemplos iconograficos que han
hecho referencia a este aspecto, como los bufones y enanos representados por
Velazquez. De especial relevancia es La mujer barbuda (1631) de José de Ribera,
obra pictorica que refleja el caso de virilizacion de Magdalena Ventura, una italiana
de los Abruzos que padecié hirsutismo®®. Generalmente, estas mujeres no eran
castigadas ya que, al estar casadas la mayoria con un hombre, no presentaban
ninguna transgresion de género. Al contrario, hasta el siglo XVII, los hermafroditas
fueron quemados en la hoguera por el hecho de su propia condicion’®. A partir de
entonces, la existencia de individuos intersexuales se acepta, al mismo tiempo que
se comienza a examinar su naturaleza, con el fin de determinar la validez del
matrimonio, y si los roles de género (actitudes y vestimentas) al igual que las

posiciones sexuales concordaban con los genitales elegidos’".

imposicién a las mujeres de reproducir la especie mediante el matrimonio (Wittig), y por otro, la
eleccion del «mejor sexo» en los casos de intersexualidad (Hausman) para poder adaptarlo al modelo
binario y reproductivo, en Soley-Beltran, Patricia. Transexualidad y la matriz heterosexual: un
estudio critico de Judith Butler. Barcelona: Bellaterra, 2009, pp. 28-30.

6 Ibidem, pp. 38-39.

7 Hoy hablariamos de personas transgénero, a no ser que se sometieran a una operacion quirtrgica.
8 Soley-Beltran, Transexualidad y matriz heterosexual, op.cit., p. 45.

% Enguix, «Cuerpo y transgresion: de Helena de Céspedes a Lady Gagay, op.cit., p.29.

70 El caso de Antide Collas (1599), recogido por Michel Foucault en Los anormales, atestigua que
la intersexualidad todavia se relacionaba con la practica de actividades demoniacas, puesto que Dios
y la naturaleza habian fijado con precision los cuerpos del hombre y de la mujer de forma
diferenciada, Ibidem, p. 30.

" El matrimonio entre dos hermafroditas de Valencia (1662) escandalizé a las autoridades de la
época por no saber si habian escogido el 6rgano sexual mas dominante o si seguian utilizando ambos,
adoptando en ese caso comportamientos sodomitas, /bidem, p. 30.

34



En relacion con lo citado, el suceso quiza mas notorio fue el de Elena (o mejor
dicho, Eleno’?) de Céspedes. En el contexto de represion y censura inquisitorial de
finales del siglo XVI (1584-1587), este hermafrodita desafio las leyes sociales y
morales cuando decidié vestirse de hombre y, después de separarse de su marido y
abandonar a su hijo, se enrold6 como soldado, al igual que desempeiid
posteriormente oficios masculinos (mozo de labranza, sastre, cirujano). No
obstante, Eleno experiment6 dificultades para conseguir la licencia de matrimonio
para casarse con Maria del Cano, debido a que las autoridades religiosas le vieron
sin barba. Por ese motivo, dudaron de su masculinidad y le obligaron a someterse a
examen médico, cuyo dictamen afirmd que era hombre’, aunque una testigo le
delatara ya como hermafrodita. Una vez casado, ademas de la sospecha de tener
natura de hombre y de mujer, otro testigo lo reconocié como mujer casada con un
hombre (el de su primer matrimonio). De ese modo, no solo se le acusaba de
bigamia por estar casado con dos personas al mismo tiempo, sino que también

recaia sobre Eleno la acusacion de sodomia’.

Ante estos cargos, él siempre manifesté ser hombre, usando su pene’® con su
mujer, la cual corroboro los hechos’®, dentro del matrimonio para servir a Dios. En

alusion a esto, los jueces de la Inquisicion trataron de hacerle confesar si usaba con

72 Aunque se le asigné el género femenino al nacer y se le reconoci6 de esta forma durante toda su
juventud, Eleno era un individuo intersexual que, tras su primer matrimonio, se identifico como
hombre (transgénero). Fue también una persona transexual en tanto que «eligio» sus genitales
masculinos para mantener relaciones sexuales en su segundo matrimonio y como forma de expresion
del género en el que se reconocia, en Barbazza, Marie-Catherine. «Un caso de subversion social: el
proceso de Elena de Céspedes (1587-1589)». Criticon, (1984) nim. 26, p. 17-40.

73 A pesar de que los doctores Francisco Diaz y Antonio Mantilla declararon que Eleno era varén
(pene con dos testiculos y solo una «arrugacion» al lado del ano), él mismo reconoce que «uso
lavativas y fumigaciones para ocultar su sexo femenino», Ibidem, pp. 320-322.

74 Isabel Ortiz, la testigo que le acusa de hermafroditismo y de no corresponder su palabra de
matrimonio hacia ella, alega que durante las relaciones sexuales que mantuvo con Eleno, este «no
dejo simiente en ella como los demas hombresy, Ibidem, p. 37.

5 Tras haber dado a luz a su hijo, el cirujano le diagnostic6 hermafroditismo, pues tuvo que
practicarle «una pequefia incision para hacerle salir un pequefio falo que se habia manifestado [...]
y como era débil y torcido, lo enderezo con otra operacion para poder mantener sexo con una mujer».
Segtin la doctora Suzanne Kessler, Eleno pudo sufrir hiperplasia adrenal congénita, lo que le habria
producido una hipertrofia de clitoris (micropene). Otros investigadores creen que Elena mintio,
habiendo sido siempre una mujer homosexual. No obstante, el consenso sobre su caso no ha sido
posible debido a la aportacién contradictoria de datos entre Eleno y los diferentes médicos, en
Marquez de la Plata, Vicenta Maria. «Elena de Céspedes: primera mujer cirujano», en Mujeres
pensadoras: misticas, cientificas y heterodoxas. Madrid: Castalia, 2008, pp. 329, 332-338.

76 Maria del Cafio afirmaba conocer a Eleno como marido y que tuvo «sexo bien formado de
hombrey, habiendo practicado siempre sexo de hombre a mujer con él, al mismo tiempo que negaba
haber oido o conocer rumores sobre la doble naturaleza de este. En cualquier caso, si Elena y Maria
eran homosexuales, no les interesaba aceptar ni reconocer su homoerotismo, ya que en la Edad
Moderna, el sexo solo tenia cabida dentro del matrimonio heterosexual, /bidem, pp. 351-354.

35



su esposa algun instrumento falico, con lo que se hubiera convertido en culpable de
sodomia femenina, cuya pena era la muerte. Si bien los primeros médicos le habian
declarado vardn, los segundos se mostraron en total desacuerdo: estos determinaron
que Eleno tenia apertura vaginal y sangre menstrual, y que por lo tanto era mujer,
ademas de no presentar rastro de pene ni testiculos ni ninguna cicatriz que
atestiguara que los hubiera tenido antes. Acusado finalmente de herejia apostata,
siendo mujer sodomita, de despreciar el matrimonio con la practica de la bigamia,
asi como de cometer perjurio ante el Santo Oficio habiendo sobornado a los
médicos para que ocultaran su hermafroditismo, Eleno fue condenado a recibir

1”7. La heterodoxia de este intersexual afectaba a la

azotes y a servir en un hospita
disconformidad sobre las practicas sociales comunmente aceptadas: habiendo
nacido mujer, tal y como lo establecian los patrones genitales, Eleno decidio ser
hombre a ojos de la sociedad y actuar de acuerdo con ello. Este proceso muestra un
mundo de la Modernidad regido por una tnica y unidireccional ideologia moral y
religiosa, que perseguia todo tipo de disidencias (aqui, las transgresiones de género

y sexual).

Si se ha ilustrado el trangenerismo, por un lado, mediante un ejemplo de
intersexualidad y transexualidad, también se puede ejemplificar, por otro, con un
caso de travestismo. Ya en pleno siglo XVII, surge la figura de Catalina de Erauso
(1600-ca.1650), un personaje interesante por partida triple. Primeramente, en la
sociedad del Siglo de Oro, las mujeres rara vez tenian protagonismo ni en la historia
ni en la literatura’®. En segundo lugar, logro ser independiente gracias a su forma
de vestir, su corte de pelo y sus actitudes varoniles, llegando a ser conocida como
la Monja Alférez”®. Y finalmente, todo un halo de misterio ha girado desde ese

momento en torno a su identidad sexual y de género.

77 No se ha encontrado documento que confirme el cumplimiento de los doscientos azotes ni de la
pena de tormento durante el interrogatorio inquisitorial. A cambio, si que trabaj6 en un hospital,
aunque este dur6 poco debido a la fama que adquirié. Cuando se le traslad6 a otro, se perdi6 la pista
de Eleno (se deduce que siguid con su vida, pero a escondidas), Ibidem, pp. 357-358.

"8Catalina de Erauso consigui6 ambas al ser la protagonista de su autobiografia, en Erauso, Catalina
(de). Historia de la Monja Alférez, Catalina de Erauso, escrita por ella misma, Madrid: Céatedra,
2002.

7 Catalina fue internada con tan solo cuatro afios de edad en un convento dominico para que se
convirtiera en monja. Sin embargo, a los quince, se da cuenta de que no tiene vocacion religiosa, y
se escapa, haciéndose pasar por varén desde ese momento. La profesion por la que adquirird mas
fama es la de militar, /bidem, pp. 93-175.

36



En el siglo XVII, convivieron las contradicciones y paradojas entre la vida
licenciosa y el vicio asociado a los placeres mundanos, y la moralidad imperante de
la Contrarreforma catolica. En esa coyuntura, la situacion transgresora de Catalina
no solo adquiri6 fama positiva en un mundo dominado por hombres y por un estricto
binarismo sexogenérico, sino que no produjo rechazo social ni tampoco generd
problemas serios con la Inquisicidon, mas bien todo lo contrario: las autoridades
religiosas la protegieron®®. Esto se puede explicar gracias a que, desde la Edad
Media hasta el siglo XIX, numerosas mujeres europeas decidieron llevar
vestimentas y adoptar comportamientos masculinos para viajar o emprender
campafias militares junto a otros hombres, como Juana de Arco en el siglo XV. De
esta forma, ataviarse y proceder como varones les permitia superar las dificiles
circunstancias sociales por las que pasaban las féminas en la Edad Moderna.
Derivado de la comedia que le dedico Montalban, discipulo de Lope de Vega, el
tema de la mujer travestida se identifico con el de la santa «androginizada», basado
en la mezcla entre vir (hombre) y virtus (virtud, pero también poder, vigor, valor,

potestad)®!.

En ese sentido, la condicioén sine qua non para una mujer del Siglo de Oro
espaiol era su castidad: la virginidad la eximia del castigo por sus diversas
transgresiones (aqui, el travestismo y el transgenerismo)®?, e incluso la acababa
convirtiendo en causa de admiracion y recompensa. La heterodoxia de género era
frenada de subito conservando el himen, pues la sociedad de la época solo reconocia
dos estados legitimos para la mujer: virgen o esposa. Esta membrana intacta
correspondia a una cierta virtud interna: su posicion privilegiada respecto a otras
mujeres procedia de su poder para renunciar a la sexualidad®’. En definitiva, fue su
ejemplaridad militar y el mantenimiento de la pureza sexual lo que desequilibro

positivamente la balanza de las transgresiones de Catalina de Erauso.

80Al haber permanecido virgen, Catalina fue sancionada positivamente por el papa, Ibidem, pp. 43-
53.

81La obra a la que se hace referencia es la Comedia famosa de la Monja Alférez (1625) de Juan
Pérez de Montalban.

82 Aunque también posiblemente su homosexualidad encubierta en las relaciones heterosexuales que
mantuvo con mujeres.

8 Lo respetara 0 no en su vida intima, Catalina era consciente de que si queria que su modo de vida
masculino fuera reconocido y autorizado, tenia que enfatizar su virginidad, /bidem, pp. 75-77.

37



En relacion con el sumario de la Monja Alférez, es a partir del siglo XVII
cuando la jurisprudencia cambia, reconociendo al intersexual, aunque obligandolo
a elegir su sexo predominante®®, junto con el género, comportamiento, peinado y
vestimenta asociados a €1, pues de lo contrario, la condena por sodomia seguia
aplicandose con firmeza. Asi pues, el Tratado sobre los Hermafroditas (1612) de
Duval determinaba que el cambio anatdmico disponia el rol sociosexual del
individuo, forzosamente heterosexual. De este modo, los procesos de Thomasine
Hall (1629) o de Cornelis Wijngraef (1732) revelaban que el género se otorgaba de
acuerdo con la configuracion de los genitales externos, al igual que se le conferia
una importancia capital a la concordancia entre presencia social del cuerpo

(indumentaria y comportamiento) y el tinico sexo asociado a este®.

En lo que respecta al siglo XVIII, la creencia en los hermafroditas y las hembras
masculinizadas®® tenia amplia permeabilidad en la Espafa de toda esa centuria,
notablemente a través de la supersticion. En esta época, gracias a la introduccion de
las ideas ilustradas y al desarrollo del saber médico, surgié una corriente (Martin
Martinez, Hervas y Panduro, Barco y Gasca, Ferndndez del Valle) que defendia la
imposibilidad de las transmutaciones sexuales®’, y que tampoco reconocia

hermafroditas «verdaderos»®.

No obstante, estas no eran las directrices intelectuales de la época. El desarrollo
de la Medicina Legal moderna® comienza en los Elementa Medicinae et Chirugiae

Forensis (1796) de Plenck. Para ¢l, la duda sobre los individuos intersexuales se

8 Herculine (o Hercule) Barbin es otro caso de hermafroditismo (1838-1868). Debido a su
intersexualidad, fue obligado a escoger sus genitales femeninos, mientras que él se identificaba
como hombre, y como consecuencia, Hercule acabd suicidandose, en Foucault, Michel. Herculine
Barbin llamada Alexina B, Madrid: Revolucion, 1985, en Enguix, «Cuerpo y transgresion: de
Helena de Céspedes a Lady Gaga, op.cit., p. 27.

8 Ibidem, pp. 30-31.

8 El caso de Fernanda (mas tarde, Fernando) Fernandez (1792) como «metamorfosis» corporal alude
a la ignorancia y a la literatura de maravillas que todavia dominaban el imaginario de la Edad
Moderna, en Vazquez, Francisco; Cleminson, Richard. «El destierro de lo maravilloso:
hermafroditas y mutantes sexuales en la Espafia de la [lustraciony, en Asclepio. Revista de Historia
de la Medicina y de la Ciencia, vol. LXIII, nim.1 (2011), enero-junio, pp. 8-10.

87 Genitalmente hablando, las mujeres no podian pasar a ser hombres, ni los hombres a mujeres
tampoco, Ibidem, pp. 14-15.

8 Para estos tedricos, aunque en el nacimiento del individuo, se diagnostique una ambigiiedad
genital, «el verdadero sexo acaba mostrandose». En ese sentido, estas creencias sobre la inexistencia
de la intersexualidad conectan con la necesidad de clasificar a los «andréginos» en un género u otro,
con el fin de resultar inteligibles para la sociedad, pero también de casarse y reproducir la especie
conforme a la heterosexualidad normativa, Ibidem, p. 15.

% Este ambito no supone més que una especie de asesoramiento judicial e incluso politico desde el
punto de vista de la biologia, Ibidem, p. 16.

38



manifiesta en torno a la asignaciéon del sexo o la caracterizacion como
«endemoniadosy». Segun el cirujano, el problema subyace a la hora de establecer el
nombre, de celebrar un casamiento (solo entre hombre y mujer), de determinar el
sexo de los conyuges (en el caso de sendos hermafroditismos), de la posesion de
licencia para desempenar oficios masculinos o femeninos, y de que el atuendo fuera
el adecuado para el sujeto, pues cree que la intersexualidad es una monstruosidad

genital de doble apariencia.

De acuerdo con lo mencionado, Plenck describe tres modelos de hermafrodita
en funcion de su anatomia y fisiologia, sus caracteres secundarios, asi como sus
inclinaciones sexuales. Por un lado, apareceria el «androgino» o hermafrodita
masculino, un individuo con pene, capaz de inseminar, con testiculos y una
hendidura vulvar que conduciria a una vejiga. Este se sentiria atraido por las
mujeres, y presentaria abundante pilosidad y barba aunque sin mamas, con el fémur
mas estrecho y el hiimero mas ancho. Por otro lado, se encontraria la «androgina»
o hermafrodita femenina, cuyo clitoris desmesurado equivaldria a un micropene,
con dos hendiduras (vejiga y ttero), pero sin testiculos ni vasos espermaticos. Esta
tendria mamas pero escasa pilosidad, con el fémur mas ancho y el himero mas
estrecho. Por tltimo, surgirian los «hermafroditas verdaderos», aquellos individuos
que en su misma persona, mezclarian ambos sexos: testiculos y ovarios, utero y

pene®.

En la linea de pensamiento de Plenck, con la Medicina Legal, se descart6 la
posibilidad de sexo «dominante» o la eleccion de genitales en caso de auténtico
hermafroditismo, ya que se creia que todos los individuos poseian un tinico sexo
determinado, como forma de garantizar su identidad civil y asegurar la institucion
matrimonial, fundamental para la reproduccién bioldgica de la nacion®'. A partir de
este momento, se asigno el sexo de cada individuo segun la exclusiva dualidad
sexual posible, con meros objetivos procreadores, suprimiendo de este modo los

«erréneos»’* que no contribuian al crecimiento poblacional.

%0 Obsérvese que en los dos ultimos casos, Plenck no menciona la orientacion sexual de la intersexual
con caracteristicas femeninas ni del intersexual por antonomasia, ya que ambos prototipos entrarian
en contradiccion con el esquema heterosexual normativo, Ibidem, p. 17.

°! La unica pareja capaz de procrear correcta y eficazmente es la de los inconfundibles conyuges
hombre con pene y testiculos y mujer con vagina, utero y ovarios, Ibidem, p. 22.

2 En ese aspecto, se contemplan la impotencia, la esterilidad, las enfermedades hereditarias, pero
también la ambigiiedad tanto sexual como propiamente fenotipica, /bidem, pp. 23-25.

39



La herencia intelectual ilustrada deja en el pensamiento médico espafiol del
siglo XIX el rechazo del hermafroditismo verdadero como posibilidad biolégica de
la especie humana, aunque la intersexualidad sigui6 formando parte del imaginario
de la gente, como un rasgo propio de lo maravilloso y fantastico. El hermafrodita
fue, por lo tanto, relegado al rango de animal inferior, identificado con la
indiferenciacion sexual caracteristica de la infancia y la vejez humanas. Estos
individuos fueron clasificados entre los que padecian deformidades poco severas y
aquellos en los cuales la coexistencia de ambos sexos impedia la relacion sexual o
la reproduccion. En definitiva, su ambigiiedad genital era considerada un retraso
del desarrollo sexual debido a la detencion del crecimiento de un 6rgano sexual en
una fase en la que el sexo opuesto lo sobrepasa®. Asi pues, el anélisis de los
distintos casos que tratan sobre intersexualidad, travestismo y transexualidad, nos
remite a la importancia de la anatomia como indicio primordial para la
reclasificacion de estos individuos®*. Estos procesos aluden a la necesidad histérica
de asignar un género u otro a cada persona, junto a su consecuente adaptacion
comportamental, estética y vestimentaria, con el objetivo de resultar inteligibles en

clave de binarismo sexogenérico, asi como de heterosexualidad obligatoria.

93 Ibidem, pp. 32-38.
4 Enguix, «Cuerpo y transgresion: de Helena de Céspedes a Lady Gaga», op.cit., p.36.

40



Conclusiones

Las transgresiones sexogenéricas en la Edad Moderna aparecen integradas en
un complejo pero estructurado sistema de organizacion social de sexo, género y
deseo, marcado por un binarismo excluyente, una heterosexualidad obligatoria y la
preeminencia del hombre sobre la mujer. Como estas desviaciones no formaban
parte del modelo dominante y oficial, aquellos individuos que practicaban dichas
heterodoxias fueron obligados a amoldarse a constructos culturales que constrefiian
cuerpos, actitudes, comportamientos y atracciones, interiorizados y asimilados
como patrones «naturalesy». Si renunciaban a esta adaptacion, estas personas eran
estigmatizadas, marginadas, denunciadas, acosadas, maltratadas y en muchas
ocasiones condenadas a muerte por su simple existencia o su «pecaminoso» modo
de vida. Estas reacciones respondian al miedo a lo diferente y desconocido
experimentado por el conjunto de la sociedad y sus instituciones, pero también eran
fruto del temor de que lo ofro pusiera en peligro el significado de las identidades, y
en definitiva, amenazara la forma mediante la cual funcionaba y se regia el mundo
moderno. En ese sentido, las categorias tanto de sexo como de género se
convirtieron simultdneamente en directrices y mecanismos coercitivos
fundamentales para definir y gobernar socialmente a los subditos a lo largo de la

Modernidad.

Este tema ha suscitado notable controversia en todas las épocas, del mismo
modo que siempre ha tendido a ser el foco de intolerancias y represiones por parte
del poder y sus organismos. Las consideradas transgresiones de sexo y género como
la homosexualidad, la intersexualidad, la transexualidad, el travestismo y el
transgenerismo han sido el objeto histdrico de censuras e invisibilizacion al no
seguir la norma social, por lo que el hallazgo y la conservacion de fuentes y
materiales iconograficos especificos han sido hasta cierto punto limitados. Ademas,
la diferencia entre los términos usados de forma peyorativa por los contemporaneos
de la Edad Moderna y sus equivalentes actuales, asi como la mezcla y confusion de
conceptos como sexo, género y orientacion sexual, han dificultado la identificacion
de estos fendmenos en las diferentes obras y documentos estudiados. No obstante,
este asunto sobresale todavia en la actualidad, dando lugar a debate, pues la cuestion
de sexo y género sigue sin estar conceptualizada, diferenciada y resuelta. Este hecho

lleva a pensar que la estructura normativa sobre lo corpdreo y lo tolerable en cuanto

41



a formas de vida en sociedad continua vigente en el imaginario del presente. La
supresion de esas disposiciones teleoldogicas, que cohiben indirectamente los
verdaderos instintos del ser humano en pos de un funcionamiento social
«ordenadoy, seria el primer paso hacia la libertad de expresion y la consideracion
igualitaria de todas las sexualidades e identidades de género que otrora fueron

consideradas transgresiones.

42



Relacion de fuentes, bibliografia y recursos o materiales utilizados

BARBAZZA, Marie-Catherine. «Un caso de subversion social: el proceso de Elena
de Céspedes (1587-1589) ». Criticon, (1984) nam. 26, p. 17-40.

BROWN, Judith. Afectos vergonzosos: Sor Benedetta, entre santa y lesbiana (trad.
Teresa Camprodon). Barcelona: Critica, 1989.

BURKE, Peter. Formas de historia cultural. (trad. Belén Urrutia). Madrid: Alianza
Editorial, 2006.

CABEZAS GONZALEZ, A., BERNA SERNA, D. «Cuerpos, espacios y violencias
en los regimenes biopoliticos de la Modernidad. De maricas y homosexuales
habitando “lo femenino™ ». Politica y Sociedad, mim. 3 (2013), pp.771-802.

CLARK, Anne. Deseo: una historia de la sexualidad en Europa. Madrid: Catedra:
Instituto de la Mujer; [ Valencia]: Universitat de Valéncia, 2010.

COSTA, Véronique. «Quand lire a corps perdu devient le corps du délit», en
FINTZ, Claude (coord.). Les imaginaires du corps: pour une approche
interdisciplinaire du corps. [Paris]: L’Harmattan, 2000, pp. 75-100.

ENGUIX, Begonya. «Cuerpo y transgresion: de Helena de Céspedes a Lady Gagay,
Revista Latinoamericana de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad, aio
3, nim. 5, (abril-julio 2011), pp. 25-38.

ERAUSQO, Catalina (de). Historia de la Monja Alférez, Catalina de Erauso, escrita
por ella misma, Madrid: Catedra, 2002.

FARGAS PENARROCHA, Mariela. «Topografias de lo privado y de lo publico:
joyas, familia y género en la época moderna», en ARIAS DE SAAVEDRA ALIAS,
Inmaculada et al. (eds.). Vida cotidiana en la monarquia hispanica: tiempos y
espacios. Granada: Universidad de Granada, 2015, pp. 215-229.

FILIOS, Denise K., Performing women in the middle ages: sex, gender and the
Iberian lyric. Nueva York: Palgrave Macmillan, 2005.

FLETCHER, Anthony. Gender, sex and subordination in England (1500-1800).
New Haven; Londres: Yale University Press, 1999.

FOUCAULT, Michel La historia de la sexualidad (vol. 1. La voluntad de saber)
(trad. Marti Soler). Madrid: Siglo Veintiuno de Espafia, 1987.

FRANCO RUBIO, Gloria A., Cultura y mentalidad en la Edad Moderna. Sevilla:
Mergablum, 1998.

GIMENO REINOSO, Beatriz. Historia y andlisis politico del lesbianismo: la
liberacion de una generacion. Barcelona: Gedisa, 2005.

JAURALDE POU, Pablo. «Imagen y conciencia del cuerpo en la poesia espafiola
del siglo XVI», en REDONDO, Augustin. Le corps dans la société espagnole des
XVle et XVIle siecles. Paris: Publications de la Sorbonne, 1990, pp. 219-232.

43



MARQUEZ DE LA PLATA, Vicenta Maria. «Elena de Céspedes: primera mujer
cirujano», en Mujeres pensadoras: misticas, cientificas y heterodoxas. Madrid:
Castalia, 2008, pp. 301-358.

MARTIN HERNANDEZ, Pilar. «Cuerpo ¢ identidad» en GIL, Marta, CACERES,
Juanjo. Cuerpos que hablan: géneros, identidades y representaciones sociales.
Barcelona: Ediciones de Intervencion Cultural, 2008, pp. 197-212.

MATTHEWS-GRIECO, Sara F. «Corps et sexualit¢ dans I’Europe d’Ancien
Régime: le corps et les ‘autres’ sexualités, entre tolérance et répression» en
CORBIN, Alain et al.(dir.). Histoire du corps: De la Renaissance aux Lumieres
(v.1). (trad. Nuria Petit y Monica Rubio, 2005), Paris: Seuil, 2005, pp. 220-234.

PENA, Manuel. (ed.). La vida cotidiana en el mundo hispanico: (siglos XVI-XVIII).
Madrid: Abada, 2012.

PEREZ MOLINA, Isabel. «La normativizacién del cuerpo femenino en la Edad
Moderna. Vestido y virginidad», Espacio, Tiempo y Forma. Serie 1V. Historia
Moderna, nam.17 (2004), pp. 103-116.

POTTS, Malcolm, SHORT, Roger. Historia de la sexualidad desde Adan y Eva.
Madrid: Cambridge University Press, 2001.

SANCHEZ VIDAL, Agustin. Esclava de nadie. Madrid: Espasa, 2010.

SOLEY-BELTRAN, Patricia. Transexualidad y la matriz heterosexual: un estudio
critico de Judith Butler. Barcelona: Bellaterra, 2009.

TARCZYLO, Theodore. Sexe et liberté au siecle des Lumieres. Paris: Presses de la
Renaissance, 1983.

VAZQUEZ, Francisco; CLEMINSON, Richard. «El destierro de lo maravilloso:
hermafroditas y mutantes sexuales en la Espana de la Ilustracion», en Asclepio.
Revista de Historia de la Medicina y de la Ciencia, vol. LXIII, ntm. 1(2011), enero-
junio, pp. 7-38.

VIGARELLO, Georges. Historia de la violacion (ss. XVI-XX). Madrid: Cétedra,
1999.

VILANOU TORRANO, Conrad. «Imagenes del cuerpo humano», en Apunts:
Educacion fisica y deportes, nim. 63 (2001), pp. 94-104.

44



	Introducción
	1. Sexo y vida cotidiana en la Edad Moderna
	1.1. Historia cultural
	1.2. Historia de la vida cotidiana en la Edad Moderna: transgresiones y delitos dentro de lo cotidiano
	1.3. Historia de la sexualidad: el sexo en la Historia y las sexualidades desde una perspectiva histórica en el periodo moderno

	2. Identidad y alteridad
	2.1. El patriarcado como sistema de dominación social, de género y sexual
	2.2. Masculinidad y feminidad

	3. Las transgresiones sexuales y de género en la Modernidad
	3.1. La homosexualidad masculina
	3.2. La homosexualidad femenina
	3.3. La transexualidad: hermafroditismo, transgenerismo y travestismo

	Conclusiones
	Relación de fuentes, bibliografía y recursos o materiales utilizados

