s Universidad
181  Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

HISPANISMOS EN EL ARABE MARROQUI

Autora

Karima Lahssini

Directora

Rosa Maria Castafer Martin

Facultad de Filosofiay Letras
2016/2017

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




RESUMEN

En este trabajo de fin de grado se ha realizado un andlisis de los préstamos
hispanicos introducidos en el arabe dialectal marroqui. Comentamos para ello el
contexto historico para conocer en qué momentos y como fueron introducidos estos
préstamos en el arabe marroqui, realizamos un estudio lingliistico para entender cémo
se han adaptado estas voces al habla marroqui y, para comprobar su vitalidad,
elaboramos una encuesta a jovenes hablantes de este dialecto partiendo de un corpus
seleccionado del Glosario de mil quinientas voces espanolas usadas entre los

marroquis en el arabe vulgar de Mohamed Ibn Azzuz.



INDICE

Lo INtrodUCCION. .. .ee e e 1
1.1. Propdsito del trabajo.........c.ovueiiiiiiiiiiii i 1
L1.2.Metodologia. . ..oviii e e 1
1.3. Bibliografia sobre el tema............ccooiiiiiiiiiiii e 2

2. Contexto NISLOTICO. . ..ttt 3
B R B 15 (10 ) 0 o | ] 3
2.2. Expulsion de judios Y MOTISCOS. . .uuuenuteenitiite et eieeieeeaeenaans 5
2.3. Contacto con Ceutay Melilla.............ooooiiiiiiiiiii 9
2.4. Clérigos hispanos en Marruecos: la orden franciscana..................... 11
2.5. Protectorado espafiol en Marruecos..........oovevviiiiiiiiniieiiinnanns.. 12
2.6. Situacion actual. ... .. ..o 12

3. Estudio InglistiCo. . ..vvenrii it e 13
3.1. Situacion lingliistica actual.............cooiii i 13
3.2. Cambios Y adaptacCiOnes. ... ..eeuuueenneernieeteeeneeieeneeaireeneeanan 14
3.2.1. Morfologia. ..o, 14

ATHICUIO. . 14
GENETO Y NUIMETO. .. .v ettt ettt et e e e e e e e e e e e eee e 14
32,2, FONCLICA. ...ttt e e 15
VOCalISINO. ..ttt 15
CONSONANLISINO . ..« . eeee ettt e e e 17
7] 111 o 19
OtroS CAMDIOS. ... uti ittt e e e 19
3.2.3. LéXICO ¥ SEMANTICA. ... ueintenteteettete et e et et et e e eeieeeeenn 21

4. Extension y vitalidad de los préstamos.............oevviimiiiiiiiiiiiiiniinennn, 21
4.1. Préstamos POCO USAAOS. ... .uuuuinetiniettit et ee e 23
4.2 Préstamos de uso general ... 24

5. CONCIUSIONES. ... e ettt et 25

ADIEXO . ..t 28



1. INTRODUCCION

1.1. PROPOSITO DEL TRABAJO

El objetivo del presente trabajo es hacer una aproximacion al estudio de los
hispanismos que encontramos en el arabe dialectal marroqui, y mas concretamente, de los

que se encuentran generalizados entre los hablantes de todo el territorio marroqui.

Para ello se realiza, primero una contextualizacion sobre la influencia que ha tenido
el espanol en el dialecto marroqui y como ha sido introducido mediante diferentes vias

desde el periodo de la reconquista hasta la actualidad.

Después se realiza un andlisis lingiiistico del proceso de adaptacion de una serie de
hispanismos seleccionados, teniendo en cuenta las caracteristicas de las lenguas en
contacto; el andlisis se divide en cambios morfolégicos, con atencion al articulo, al género
y al nimero, y adaptaciones fonéticas referidas al vocalismo y consonantismo, con unas

breves notas sobre cuestiones semanticas.

El trabajo se completa con una encuesta, para contrastar y verificar la generalizacion

de dichos préstamos por el territorio marroqui.
1.2. METODOLOGIA

Mi intencién es analizar los hispanismos que estdn ya muy asimilados en el arabe
marroqui y que los hablantes de esta lengua utilizamos a diario sin percatarnos de su origen
espanol; tanto es asi que para poder realizar un listado de palabras, no bastaba con recordar
o identificar estas palabras entre mi Iéxico del arabe marroqui, sino que era preciso recurrir
a una lectura previa de trabajos que han abordado esta cuestion. Ha sido clave la lectura del
glosario de Mohammad Ibn Azzuz (1953); de toda esta lista de mil quinientas palabras
que nos da Ibn Azzuz, han sido escogidas solo ciento seis, que considero que pueden ser
las mas usadas por todos los hablantes del 4rabe dialectal marroqui. Por otro lado ha sido
necesaria una lectura de la bibliografia existente tanto sobre el contexto historico y el
contacto entre los paises, como sobre los fendémenos lingiiisticos y el proceso de adaptacion

de los préstamos.



Para cotejar el nivel de uso de estos préstamos se ha realizado un trabajo de campo,
una encuesta con todo el corpus de préstamos, seleccionados a partir del glosario de
Mohamed Ibn Azzuz (el listado de palabras se adjunta como anexo); en primer lugar estan
los meses del afio, después el resto de palabras ordenadas alfabéticamente y en un grupo

aparte las palabras que en su paso al dariza’ han afiadido el articulo el-.
1.3. BIBLIOGRAFIA SOBRE EL TEMA

A diferencia de los arabismos en el espaiiol, el tema de los hispanismos en el arabe
ha tenido menos atencion por parte de los lingiiistas; la bibliografia sobre esta cuestion es
escasa; nuestro punto de partida es el trabajo de Ibn Azzuz (1953), uno de los primeros
lingiiistas en tratar este tema mediante la recogida de un listado de préstamos del dialecto
marroqui que ¢l consideraba procedentes del espaiiol; antes de este tenemos otro trabajo
similar de principios del siglo XX de Rittwagen (1909), que se ocupa sobre todo de
préstamos pertenecientes al vocabulario maritimo del puerto de Sal¢ y Rabat. Si queremos
conocer mas sobre historia del contacto del espafiol y el marroqui, la evolucion morfologica
de estos préstamos, etc., podemos recurrir a trabajos mas recientes, aunque centrados en
determinadas zonas, sobre todo en aquellas en las que méas presencia del espafiol hay, por

ejemplo Ceuta y Melilla.

En el caso de Melilla es mas dificil el estudio de la influencia del espafiol, ya que en
esa zona se habla mas el bereber que el arabe marroqui y esto hace que los estudios se
limiten solo a las personas conocedoras de la lengua rifefia, como el profesor Mohand
Tilmatine (2011), el cual realiza su trabajo en colaboracion con la revista internacional de
lingiiistica iberoamericana (RILI) en la que podemos encontrar varias contribuciones que

han resultado de gran utilidad al elaborar el presente trabajo.

Gran interés tienen las investigaciones de Vicente (2011), que tiene en cuenta
cuestiones diacronicas para acercarnos a las situaciones sincrénicas de la presencia del
espafol en el arabe marroqui, o Vicente (2007) centrado en la zona de Ceuta, lo mismo que
Sayahi (2011), que analiza los rasgos semanticos y la adaptacion de los préstamos del
espafiol que se usan en el arabe marroqui actual; en este Ultimo estudio es interesante el

andlisis fonologico que realiza de las vocales y las estructuras sildbicas, rasgos que sufren

ITambién dariya es la forma en drabe marroqui para referirse a esta misma lengua.



mas modificaciones a la hora de la adaptacion de los préstamos al arabe marroqui. O
Benyahia y Aguadé (1987), que se ocupa de un niimero reducido de hispanismos recogidos
todos en el territorio de Casablanca, la mayoria de estos préstamos los podemos encontrar

practicamente por todo el pais y no solo en Casablanca.

2. CONTEXTO HISTORICO

El contacto entre las variedades del espafiol y los dialectos norteafricanos se ha dado
mediante diferentes vias y en diversas épocas. El latin llegd al continente africano gracias a
la extension del Imperio Romano; con el paso del tiempo el latin vulgar se convirtio en la
lengua vernicula de algunas regiones del norte de Africa, sobre todo de las zonas mas
urbanas, conviviendo asi con la lengua materna de los autdctonos de la zona, el bereber. De
este contacto lingliistico se han introducido préstamos latinos en el bereber, de los que
Vicente (2011:61) nos da algunos ejemplos: azaglu 'yugo” < IUGULUM, urtu "huerto” <
HORTUS.

Mas adelante, con la llegada del Imperio islamico al norte de Africa, el 4rabe se
convirti6 en la lengua dominante de la zona por su gran prestigio, ya que era una
civilizacidon mas avanzada, y también por la rapida extension de la religion musulmana por
toda la region. El latin desaparecid paulatinamente, mientras que el bereber se conservo

como lengua rural, sobre todo en las zonas montafiosas, hasta la actualidad.

Después de este breve resumen sobre la situacion lingliistica inicial del norte de
Africa, veamos una breve introduccion historica sobre la conexioén entre la peninsula

ibérica y Marruecos.
2.1. LA RECONQUISTA

Para entender mejor las relaciones entre los dos paises, y sobre todo la influencia
que ha tenido Espafia sobre Marruecos, vamos a remontarnos a un suceso clave: la victoria

de los cristianos en la batalla de las Navas de Tolosa en el afio 1212%; gracias a esto

2El 16 de julio de 1212, la coalicién cristiana formada por unos 70.000 soldados, encabezada por Castilla,
derrotd a los 120.000 musulmanes del imperio almohade en el norte de la provincia de Jaén, junto a
Despefiaperros. Aquella victoria marco el declive musulman y el inicio de la fase final de la Reconquista.



consiguieron ganar confianza en si mismos, no solo para reconquistar la peninsula sino
también para adquirir una posicion privilegiada en el norte de Africa. Varios fueron los
motivos de la expansion de los espafioles por el norte de Africa: el espiritu de cruzada, la
expansion territorial, la defensa de las costas y lucha de corso’, ademds de los intereses
comerciales. Los espafoles consiguieron instalarse en territorio marroqui mediante varias
formas: la creacion del Obispado de Marrakech en 1266, la conquista de Salé en 1260,
ciudad que goza de una buena ubicacion estratégica en la costa atlantica, entre otras que

analizaremos mas adelante.

En el territorio marroqui, después de los almohades, asumieron el mando los
merinies, los mismos que habian perdido la batalla del rio Salado* contra Alfonso XI en el
afio 1340; esta derrota puso fin a las intervenciones activas del Magreb sobre la Peninsula.
Después de esta batalla se conquistd Algeciras, lo que dio a los espafioles un acceso directo
al Estrecho. A mediados del siglo XIV se establecieron varios consulados de Aragoén y
Mallorca en el norte de Africa, entre ellos el de Ceuta. Otro hecho clave es el tratado de
Tordesillas (1449), por el que Portugal y Espafia se repartieron el territorio marroqui,
Espafia no podia navegar mas al sur del cabo Bajador’® y por tanto establecié su actividad

comercial en la costa marroqui.

Tras la derrota del reino de Granada en el 1492, en un primer momento se le
permiti6 a la poblacion musulmana conservar su religion y su lengua materna, el arabe,
pero mas tarde y tras varias rebeliones fueron expulsados. La mayoria emigraron al norte de
Africa, las clases mas elevadas de la sociedad de Al-Andalus fueron los primeros en
emigrar y se instalaron en ciudades y principalmente en Fez; sin embargo, las clases mas
bajas: labradores, artesanos, pequefios comerciantes, etc., se asentaron en las zonas costeras
del Mediterraneo, sobre todo en Tetuan y en Tazuta, ciudad cercana a Melilla; también se
asentaron en la costa atlantica, aunque en menor medida, en las ciudades de Arcila y

Larache. Estos emigrantes llevaron la tradiciéon granadina a estas ciudades, sus técnicas de

3Corso. "campaiia maritima que se hace al comercio enemigo, siguiendo las leyes de la guerra’ (DLE).
“Batalla librada el 30 de octubre de 1340 en la actual provincia de CAdiz, en ella se unieron Castilla y Portugal
para derrotar a los merinies, ultimo reino magrebi que intentaria recuperar Al-Andalus.

5Cabo bajador es un destacado cabo de la costa atlantica norafricana, situado en la costa norte del Sahara
occidental.



cultivo, de construccion, su estilo de vida y, como no, también su lengua, el romance

andalusi.

En el siglo XVII lleg6 al trono Mulay Ismail, probablemente el sultdn mas polémico
que ha tenido Marruecos; pertenecia a la familia Alawita, descendiente del profeta
Muhammad, por tanto era de origen arabe, a diferencia de los almohades que eran
bereberes; este se interesd mas por las relaciones con Europa debido a su intento de
modernizar Marruecos y sobre todo por intereses econdmicos, para financiar su gran

ejército.
2.2. EXPULSION DE JUDIOS Y MORISCOS

La emigracion de la poblacion musulmana de la peninsula ibérica hacia el norte de
Africa se dio en goteo durante los siglos XVI y XVII, pero el gran éxodo se dio entre 1609
y 1614. Segln el arabista Epalza (1992), dependiendo de su lugar de residencia en la
peninsula, emigraron a una zona u otra del norte de Africa; es importante saber esto, ya que
influye sobre qué tipo de dialecto peninsular se llevaron a cada zona: los moriscos de
Andalucia y Extremadura, que hablaban el arabe, optaron por la ciudad de Oran y la costa
atlantica; los moriscos de Aragon y Castilla, que no hablaban arabe sino que eran
hispanéfonos, emigraron a las ciudades de Tatuan y Salé; dentro de este grupo cabe sefialar
que hay una diferencia entre los primeros en emigrar, que hablaban el dialecto andalusi, y

los ultimos que ya hablaban dialecto romance.

Los moriscos de la Corona de Aragon se concentraban sobre todo en Valencia;
segin Lapeyre (1986) habia unos 135.000, mientras que en Aragoén y Catalufia habia
61.000 y 5.000 respectivamente; esto se debe a que Valencia era la conquista cristiana mas
reciente; alli estaban confinados en las zonas montafiosas del interior de Castellon,
Valencia y Alicante, para evitar su contacto con los musulmanes que llegaban a comerciar
en las costas y sobre todo con los turcos. En Aragén estaban sobre todo en las zonas del
valle de Ebro, en la provincia de Teruel y, en Huesca, en la zona de Barbastro, Monzon y

Fraga.

Los moriscos de la Corona de Castilla, segiin Lapeyre (1986), eran unos 200.000,

distribuidos por Castilla, La Mancha, Extremadura y Andalucia.



En Marruecos, como hemos dicho, llegaron a los dos puertos mas importantes del
momento, Salé-Rabat y Tetudn; la estrategia de Marruecos era que estos andalusies le
sirvieran de proteccion ante la amenaza de los cristianos espafioles y portugueses, por eso le

interesaba instalarlos en las zonas de la costa.

La primera generacién de inmigrantes moriscos, junto con los judios, eran
considerados foraneos; en un primer momento conservaron sus tradiciones de origen
hispano, su lengua, su cultura, etc. Y tomaron nombres segiin su origen en la peninsula:
Garnati, de Granada, Balansi, de Valencia, Saraqusti, de Zaragoza. Poco a poco fueron
integrandose en la sociedad marroqui y adoptando nombres arabes o musulmanes. Los
nacidos ya en Marruecos, la segunda generacion, no se distinguian de la poblacion
autdctona marroqui. Como indica Epalza (1992:143)

Los moriscos de la primera generacion de inmigrantes del XVII tienen
evidentemente un aspecto de extranjeros musulmanes o islamizados que actuan en
actividades militares y maritimas, sea de paso, como traductor es y embajadores.
Seran gente de frontera, también en Marruecos, instalados sobre todo en ciudades

costeras (Rabat-salé, Tetuan), como lo haran en el resto de las ciudades costeras
magrebies®

Como hemos podido ver, los moriscos, o mas bien los andalusies, ya que adaptan
este nombre cuando llegan al continente africano, estuvieron siempre en las zonas costeras,
dedicandose al comercio y al servicio militar. Eran zonas de intercambios comerciales y
culturales entre Africa y Europa, por lo que conservaban su lengua para comunicarse con
los hispanohablantes, entre los que habria comerciantes y marinos, esclavos espafoles,
viajeros, etc. Entre los moriscos también se encontraba gente con un alto nivel intelectual;
Epalza (1992: 157) nos habla del escritor y viajero Al-Hayari Bejarano, que pertenecia a
una familia asentada en Salamanca, y que antes de su llegada a Marruecos habia hecho en
la Peninsula trabajos de traducciéon de documentos escritos en drabe como romanceador’ y
era un gran conocedor del arabe, ¢l mismo relata como a su llegada a Marruecos las gentes
de alli alababan su perfecto acento arabe; lo que segiin Epalza (1992: 159) no era extrafio
teniendo en cuenta que la mayoria de la poblacion humilde en ese momento eran hablantes

de bereber:

"Romenceador 'que romancea’, y romancear "traducir al romance’ (DLE).



Cuando llegamos a Bukkala [mercado rural junto a Azimmur]...los
musulmanes vinieron a preguntar al criado del alcaide de Azimmur que me
acompanaba si yo era musulman, y él les dijo que si [a pesar de la indumentaria
hispanica]. Entonces me rodearon por todas partes gritando:

« jHaz la profesion de fe!»

Yo callaba, pero ellos insistieron tanto que por fin dije:

«Confieso que no hay mas Dios que Allah, el Solo y el Unico, y confieso
que Mahoma es Su Siervo y Su Enviado».

Ellos entonces dijeron:

« iPor Dios! que lo ha pronunciado mejor que nosotrosy.

Entonces fueron a buscar datiles y otros productos que se vendian en el
mercado y me los trajeron con algunas monedas de plata. Yo les dije que no
queria nada de todo ello. Cuando volvi [Azimmur] el alcaide me pregunt6:

« {Qué te ha parecido?»

Yo le conteste entonces:

«Doy gracias a Dios por no haber encontrado ninglin enemigo entre estas
gentes. En paises cristianos no encontrabamos en los mercados mas que enemigos
y no podiamos absolutamente hacer ptblica profesion de fe. Ahora en cambio los
musulmanes me han exhortado a hacerla y, al oirmela, se han alegrado todos. Por
eso comparo el temor que teniamos entre los cristianos y las penas del camino con
las cosas terribles que sucederan en el Dia del Juicio, y nuestra llegada entre los
musulmanes a la entrada del Paraiso®.

Podemos comprobar a través de este testimonio que los moriscos fueron bien
acogidos a su llegada, y se integraron muy rapido. Juan Alfonso Aragonés fue otro autor
de origen morisco que continud la escritura de algunas de sus obras en castellano; a

peticion del sultan compuso unos poemas anti-cristianos (Epalza, 1992: 165).

Cabe senalar la situacion de diglosia que tenia en esos momentos Marruecos; habia
al menos tres lenguas habladas por la mayoria de la poblacion; por un lado tenemos el
arabe clasico o culto, que sobre todo se utilizaba para la escritura y en la administracion;
era lengua de comunicacion de la élite religiosa e intelectual. El bereber y sus variantes
(amazigh, chalha, rifiya)’ era la lengua vernicula de la mayoria de la poblacion rural y de
la montana; el arabe coloquial, la dariza o arabe marroqui, era hablado por parte de la

poblacion urbana.

Los andalusies conocian o no el drabe dependiendo de su fecha de llegada; los

primeros en llegar eran arabdfonos, mientras que los ultimos en hacerlo y los llamados

9Asi se llaman en Marruecos las tres variantes importantes del bereber: amazighes la que se habla en la zona
del Sus (provincia de Agadir), chalha en la zona central de Marruecos (Azro, Khenifra) y rifiva en la zona del
Rif (Alhucemas, Nador).



«renegados», que eran cristianos exiliados en Marruecos, desconocian en su mayoria el

arabe marroqui, que al fin y al cabo era la lengua de comunicacién mas habitual.

Los andalusies hablaban el dialecto arabe andalusi, no muy diferente del dialecto
marroqui, pero no hablaban bereber, y tampoco harian mucho esfuerzo en aprenderlo ya
que la lengua de prestigio era el arabe; el castellano lo utilizarian en situaciones puntuales,
ya que el castellano se asociaba al cristianismo y podian ser acusados de herejia. Como
indica Epalza (1992-191):

Por lo que se refiere a la lengua espafiola en general, el castellano, aunque
se haya encontrado en Juan Aragonés rasgos del dialecto andaluz en sus escritos, es
muy probable que los moriscos de la primera generacion lo conservaran y lo
utilizaran entre ellos, especialmente los que apenas sabian el arabe, como los
hornaceros de Salé. También lo podian utilizar como «jerga» entre ellos, para no
ser comprendidos por otros, como conservaron los judios su lengua en exilio y en

sus ghettos y como lo hicieron los moriscos fabricantes de bonetes o chechias, en
Ttnez, para mantener el secreto de su fabricacion.

En resumen, los moriscos de la primera generacion utilizaban mas el castellano
como lengua de comunicacion, sobre todo en contextos familiares, y se mantuvieron en
constante contacto con los espafioles en las costas marroquies. Segin Epalza es dificil
concretar cual fue la cantidad de hispanismos que introdujeron exclusivamente los moriscos
en el arabe marroqui, ya que casi no hay documentos escritos que lo puedan documentar,
debido en parte al caracter coloquial de esta lengua. Pero hay un campo lingiiistico en el
que los moriscos han dejado huella y es el de la antroponimia; a diferencia de lo que
ocurrid en otros paises arabes, en Marruecos se les permitid conservar el apellido que
tenian; tener un apellido hispano era algo exotico que dotaba al portador de un cierto
prestigio; significaba ademas ser de origen andalusi, los Gltimos musulmanes de la tierra tan
apreciada y reivindicada. Ya hemos mencionado ejemplos de apellidos que reflejaban el
origen peninsular (como Garnati) a los que podemos anadir apellidos de origen hispano
(Medina, Bejarano, Benito, Bernal) o indicadores de oficio (Molinero, Fustero). Un rasgo
morisco seria la tendencia de utilizar el fonema /$/ en vez de /s/, o /z/ en vez de /x/ (Vicente

2011: 72).

El caso de los judios fue algo diferente; su llegada a Marruecos fue anterior a la de

los moriscos, en el afio 1492. Los judios hablaban el dialecto hakitia, una mezcla de una

8



variedad del romance con rasgos del hebreo y del arabe (Vicente, 2011: 64). Los judios de
origen andalusi conservaron su dialecto durante mucho tiempo como marca de identidad
frente al resto de judios marroquies. Cuando desaparecio este dialecto dejo préstamos que
solo son usados por la comunidad judia de Marruecos, por tanto han caido en total desuso

después de la emigracion de los judios a Israel, Francia y Ceuta.
2.3. CONTACTO CON CEUTA Y MELILLA

Ceuta ha sido un lugar de paso de poblaciones migratorias a lo largo de toda la
historia; el paso de diferentes gentes, lenguas y religiones ha determinado la evolucion de
las lenguas habladas en esta ciudad autonoma. Los primeros en llegar fueron sus
fundadores, los fenicios; después, en el afio 40 d. C., pas6 a formar parte del imperio
romano a los que se atribuye el nombre, en latin Septum Frateres, que hace referencia a los
siete montes que rodean la ciudad; de aqui ha pasado al arabe como Sabta y al espaiol
como Ceuta. Tras los romanos, Ceuta estuvo también bajo el mandato de los bizantinos;
después se arabizo con la llegada del imperio musulman y, al igual que pasé con el resto del
Magreb, el bereber fue sustituido por el arabe gracias a la rapida islamizacion de la zona,
desde que form¢d parte del Califato de Cordoba. Cada invasion e instalacion de nuevos
habitantes tuvo alguna repercusion lingiiistica en Ceuta, como indica Vicente (2007); la

lengua que podemos considerar autdctona de la region es el bereber segun S. Chaker!°.

Ceuta paso a formar parte de la Corona espafola en 1581 tras la victoria de Felipe II
contra las tropas portuguesas de Antonio prior de Crato en la batalla de Alcantara (1580).
Portugal en el afio 1640 consiguid la independencia pero Ceuta continud bajo mandato de
Felipe IV. A partir de esta época es cuando se empieza a notar mas la movilidad de
poblacion espafiola a Ceuta, sobre todo de tropas, ya que debido al aumento de la
mortandad por las epidemias y por los constantes ataques de los musulmanes, la ciudad se
habia quedado sin defensa militar. Aparte de militares también llegd poblacion civil

procedente sobre todo de Andalucia:

Esta poblacion llegada de Andalucia representaba un 59,32% siendo Cadiz
y Malaga las dos provincias que han aportado el contingente mas numeroso de

poblacion civil (respectivamente un 28,41% y un 27,13%), mayoritariamente

10Citado por Vicente (2007: 22).


https://es.wikipedia.org/wiki/Antonio,_prior_de_Crato

mujeres. En cuanto a la inmigracion militar, la mayor parte procedia de Sevilla y

de Granada (Vicente, 2008:33).

Al igual que paso con América, la variedad del espafiol que predominara en Ceuta es
el andaluz, pero, como indica Vicente (2011:62), podemos encontrar rasgos procedentes de

variedades del norte de la Peninsula.

En cuanto a la poblacion musulmana, el resultado de la diversidad cultural que ha
habido en Ceuta a la lo largo de la historia ha sido la creacion de un nuevo dialecto
conocido como arabe ceuti; una alternancia de codigos del drabe marroqui y el espafiol
(fendémeno lingiiistico conocido como codeswitching), algo similar a lo que se da entre el

espanol y el inglés en zonas hispanofonas de EEUU (el spanglish).

Melilla presenta una situacion similar a la de Ceuta, fue conquistada por espafoles
en el afio 1497, pero su poblamiento por ellos fue escaso hasta el afio 1860. El espafiol que
se habla en Melilla es una mezcla de varios dialectos de la peninsula, aunque al igual que
en Ceuta predomina el andaluz sobre todos. Lo que sucede en Melilla, a diferencia de
Ceuta, es que se produce una interaccion entre el espafiol y el bereber rifefio, ya que es la
lengua vernacula de la zona. Pocos son los trabajos sobre el contacto lingiiistico del espaiol
de Melilla y el bereber; solo lingiiistas conocedores del rifefio, como Mohand Tilmatine!!,
han podido contrastar el resultado del contacto de las dos lenguas. Al igual que en Ceuta, en
Melilla también tenemos el fendémeno de codeswitchig, pero el contexto en Melilla es algo
diferente como indica Tilmatine (2011: 31):

Para los melillenses de lengua amazige, practicar el codeswitchinges, en
ciertas situaciones, mas bien una norma que una excepcion. La alternancia entre
una lengua y la otra estd mas presente, claro, entre los hablantes que dominan
mejor el espafiol y con un cierto nivel educativo. Las personas analfabetas suelen
también utilizar palabras espafiolas en la comunicacion, pero, en general, se trata

mas bien de préstamos antiguos y bien integrados en el rifefio, que de verdadera
alternancia entre las dos lenguas.

Teniendo en cuenta que el rifefio en particular, y el bereber en general, es una lengua
de uso exclusivamente oral y la evolucion de su léxico es casi nula a lo largo de la historia,

por tanto los hablantes acuden a otras lenguas para completar su Iéxico, y por ello el

"Vid. Mohand (2011) y Mohand- Morgenthaler (2011).

10



bereber no solo de la poblacion de Melilla sino también de las regiones limitrofes como

Bini Ensar y Nador, est4 enriquecido con préstamos en espafiol.

2.4.CLERIGOS HISPANOS EN MARRUECOS: LA ORDEN
FRANCISCANA

Los creadores de esta Orden y los primeros en llegar a Marruecos no eran
hispanohablantes, pero a partir del afio 1630 y hasta nuestros dias sus integrantes son
espanoles. Su mision en el pais era principalmente el cuidado espiritual y sanitario de los
cautivos cristianos que eran propiedad del sultan. Ferndndez y Romeral (1921:7) nos indica

que la mision de los Franciscanos en un primer momento era ante todo espiritual:

Los santos Misioneros le refirieron todo cuanto en Sevilla habian padecido
por la Fe cristiana, e hiciéronle presente, que predicar esa misma Fe, era el
propdsito que traian con su venida a Marruecos.

Los franciscanos, nada mas desembarcar en Marruecos, comenzaron su mision
evangelizadora; se movian por la medina y ahi donde veian un grupo de autdctonos
predicaban su Fe. Se sucedieron varias generaciones de clérigos de esta orden y con el paso
del tiempo se fueron expandiendo y afianzando por el territorio marroqui; se instalaron en
las ciudades de Marrakech, Fez, Tetuan y también en la capital ismaili, Mequinez. Durante
el sultanado de Mulay Ismail estos clérigos gozaron de ciertos privilegios: libre circulacion
por el pais, autorizacion para disponer de moradas e iglesias, autorizacion para introducir

en el pais productos destinados al servicio de los cautivos y la Iglesia, etc.

Gracias a sus peticiones al sultan consiguieron la construccion de un hospital y una
botica donde no solo atendian a los cautivos heridos y enfermos sino también a poblacion
marroqui. Por ello «Su identidad espafiola aproximaba hasta lo mas cotidiano de la
sociedad marroqui el conocimiento de Espafa y el modo de ser de los espafioles» (Vilar y
Lourido, 1994: 255). Tenemos constancia de que estos religiosos durante su mision con los

cautivos no mostraron mucho interés por aprender la lengua vernicula del pais'2.

Posteriormente consiguieron extenderse por todo el pais, y en varias ciudades

abrieron escuelas y centros religiosos. El papel de los franciscanos en la difusion y el paso

12Segun Lourido Diaz (citado por Vicente, 2011: 65).

11



de préstamos espafioles al drabe ha sido importante, sobre todo porque a partir del siglo

XIX comenzaron sus estudios del arabe.
2.5. PROTECTORADO ESPANOL EN MARRUECOS

El protectorado espafiol en Marruecos durd cuarenta y cuatro afios, desde 1912
hasta 1956; la zona ocupada fue solo la parte occidental del pais, Tetuan fue la capital
administrativa del protectorado. Durante este periodo hubo un gran flujo de emigracion de
espafioles a la zona; cabe sefialar que a finales del siglo XIX hubo también una gran
emigracion de espafioles a Marruecos por la crisis econdémica que sufria Espafia, siempre a
la zona de Tetan, Tanger y Larache (Amzid, 1997:54)!3. Casi todos estos inmigrantes
provenian de Andalucia lo que, como veremos mas adelante, tiene sus consecuencias

lingliisticas.

El espafiol era la lengua oficial de todas las instituciones administrativas; para
generalizar su ensefianza se implantd el sistema educativo espafol, se crearon varias
escuelas, bibliotecas, un conservatorio de musica, hemerotecas y varios museos; en la
década de los 50se fundaron varios periddicos como Diario de Africa (1944), Africa
deportiva (1947) o El dia (1947). La élite (los colonos europeos, la burguesia marroqui y
los judios) eran los Unicos que tenian acceso a estos centros, por tanto la gente de la calle

no tuvo la misma oportunidad de hablar el espafiol.
2.6. SITUACION ACTUAL

En la actualidad la influencia del espanol llega a través de las dos ciudades
autébnomas, Ceuta y Melilla, los medios de comunicacion y las instituciones de ensefianza
del espafiol que hay por todo el pais. Actualmente hay diez centros en los que se imparte el
sistema educativo espafol en Nador, Alhucemas, Larache, Tetuan, Téanger, Rabat y
Casablanca, y en todos los centros de educacion secundaria del pais se puede cursar la
lengua espafiola como segunda lengua; hay asimismo seis centros del Instituto Cervantes.
La produccion literaria marroqui expresada en espafiol se ha visto incrementada debido a la

presencia del espanol en el norte de Marruecos, como indica Vicente (2011:67).

BCitado por Vicente (2011: 66).

12



Pero la presencia del espafiol en Marruecos no se debe solo a las instituciones
educativas sino también a la abundancia de turistas procedentes de Espana y al contacto que
mantienen los inmigrantes con su pais de origen. Cabe sefialar en este punto que muchos de
los hijos de inmigrantes nacidos ya en Espafia han adoptado como lengua nativa el espanol,
y el marroqui es una lengua secundaria y de uso reducido para ellos, lo que provoca que su
vocabulario marroqui sea limitado a la hora de comunicarse con sus familiares en

Marruecos y utilicen palabras del espafol en frases marroquies.

3. ESTUDIO LINGUISTICO
3.1. SITUACION LINGUISTICA ACTUAL

Antes de adentrarnos en el andlisis lingiiistico y en el proceso de adaptacion de los
hispanismos en el arabe, analizaremos brevemente la situacion lingiiistica actual de

Marruecos.

Como es sabido, Marruecos, al igual que todos los paises arabes, presenta una
situacion de diglosia; por un lado tenemos el arabe clasico o estandar que fue traido por los
musulmanes durante la expansion del imperio arabe durante los siglos VII y VIII; su uso se
reduce al ambito de la escritura y en situaciones difasicas de nivel formal (politica,
programas formales de television y radio, religion, administracion). Luego esta el arabe
dialectal marroqui o dariza, lengua no formalizada ni unificada, se trata de un conjunto de
variedades que se hablan en el pais que presentan rasgos en comun pero también difieren en
algunos aspectos debido que el proceso de arabizacion se produjo en dos fases como
explica Aguadé (2008: 282): la fase prehilali, siglos VII y VII, y la fase hilali durante los

siglos XI y XII, con la llegada de varias tribus ndémadas desde la peninsula arébiga.

El arabe marroqui es una lengua dotada de poco prestigio y que se limita a los
niveles de comunicacion poco formales. Por tltimo tenemos el bereber que es la lengua
autéctona del norte de Africa; antes del arabe era la lengua oficial hablada por toda la
poblacion, pero hoy en dia se encuentra solo en algunas zonas rurales del pais, aunque
ultimamente esta siendo centro de atencion de las autoridades marroquies en un intento de

reafirmar la identidad marroqui y evitar su desaparicion, poco a poco se estd incluyendo

13



como lengua de enseflanza en los colegios, en canales de television dedicados

exclusivamente a contenidos en bereber, etc.
3.2. CAMBIOS Y ADAPTACIONES
3.2.1 MORFOLOGIA
- EL ARTICULO

El 4rabe marroqui emplea dos tipos de articulo, el determinado y el indeterminado.
Para indicar el articulo determinado se utiliza:

El articulo a2/ en los sustantivos que empiezan por las: (/b/, /h/, /7, /q/, /m/, /h/, Iw/,
/gl, 1&g/, 1/, /'], /k/). Tenemos varios prestamos que empiezan por estos fonemas que se
adaptan al arabe marroqui afiadiéndoles solo este articulo, como por ejemplo: balcon < al-
balcon, carro > al-carro, camion > al-camion (en este caso se desplaza de posicion el
acento prosoddico), carta >al-carta, carton > al-carton, factura > al-factura, familia > al-

familia, moda > al-moda, motor > al-motor.

Y el articulo 2 si el sustantivo determinado empieza por: (/d/, /d/, /n/, It/, It/, //, /t/,
/sl, 18/, I/, 13/,/z/). La consonante que le sigue al articulo se duplica; por ejemplo romano >
errumi, es decir, lo que se produce es una asimilacion fonética de la /1/ del articulo a cada

uno de los fonemas anteriores.

Para indicar el articulo indeterminado se utiliza el numeral uno (wahad), con sus
correspondientes formas en femenino (wahda), en masculino plural (wahdi:n) y en

femenino plural (wahda:t).

En algunos casos en palabras que comienzan por silabas similares al articulo 2/, los
hablantes del marroqui lo que hacen es eliminar esa silaba inicial porque la consideran un

articulo definido, como en el caso de armario > al-mario.
- EL GENERO Y NUMERO

Los cambios morfolégicos son minimos. En cuanto al género femenino, en las dos
lenguas en la mayoria de los casos coinciden en afiadir una —a para la realizacion del

femenino. Para formar el plural suelen seguir las normas de flexion del plural femenino

14



regular anadiendo el sufijo —a:t (falta > faltat), aunque también tenemos otras formas que
no son en femenino pero siguen esta norma como por ejemplo: automovil > tomobila:t. En
cuanto al masculino, observamos mas cambios; las reglas del arabe se basan en procesos de
apofonia, por eso en varios casos se adapta la forma plural del espafiol: servicio > serbis,

cartucho > el-kirtas, policia > lbolis.

3.2.2. FONETICA

Al compartir muchos sonidos el espafiol y el arabe la mayoria de los hispanismos se
adaptan al drabe marroqui sin sufrir ningiin cambio como por ejemplo: barato, falso, falta,

kilo, tren.
- VOCALISMO

En los procesos de adaptacion de los hispanismos las vocales son las que mas sufren
cambios debido a la diferencia de realizacion entre las dos lenguas. El drabe dispone de tres
fonemas vocalicos /a/, /i/, /u/, que pueden ser largos o breves. Al igual que en el espafiol la
/a/ es la vocal central abierta, la /i/ es la vocal anterior cerrada y la /u/ es la posterior
cerrada. Estos fonemas presentan al6fonos seglin su posicion, entorno, dialecto, etc. En el
arabe marroqui las vocales medias presentan variacion en la altura segun si la consonante a
la que preceden es enfatica o no; si la vocal es enfatica las vocales son medias, si no son
altas (Heath 1989: 47)'4,

Por esto en diversas ocasiones la vocal media anterior del espafiol /e/ es elevada a la
vocal anterior /i/, y la vocal media posterior /o/ a la posterior /u/. Este fendmeno lo
podemos observar también en los hablantes marroquies a la hora de aprender espanol, que
tienden a realizar estas sustituciones de las vocales medias por las cerradas. Veamos esto
en los siguientes ejemplos:

e>i
doble > dobil
docena > tuzzina

interés > lintis

Citado por Sayahi (2011- 93).

15



numero > nUmMiro

real > rial

recibo > resibo

semana > simana

suerte > suirte

bicicleta > el- besclita
guerra > el- guirra
metro > el- mitru

o>u

salon > salun

carroza > el- carrusa
cocina > el- cuzina
coche > el- cuchi
colera > el-culira
comisaria > el- cumisaria
consulado > el- kunsulia
lavabo > lababu

musica > el-musika
piano > el-pianu

vagon > el-fagun

También existen casos en los que se sustituyen las vocales cerradas por las medias,

pero corresponden a la zona del noroeste de Marruecos (Tanger, Tetudn, Ceuta). Debido a

16



que me he centrado mas en los hispanismos generalizados por todo el territorio marroqui,

no hay ejemplos en el inventario de las palabras escogidas.

CONSONANTISMO

Las consonantes caracteristicas del arabe marroqui son:

/b/: con sus aléfonos [b] y [B] aparece en posicion intervocalica

/t/, /d/, /d/: en la mayoria de los dialectos marroquies los reflejos de las
interdentales son /t/ (/t/), /d/, (/d/) y /d/.

/g/: este fonema en contacto con sibilantes de desafricatiza en [d] o [g], En la
mayoria de los dialectos marroquies /g/ se realiza [Z]. En los dialectos del norte y
de Jbala, el fonema /g/ se realiza /§/ cuando estd geminado o en contacto con /n/
o /1/.

/I/: en algunos dialectos del sur del pais /I/ se pronuncia [n], probablemente por
influencia del bereber.

/k/: sonido velar oclusivo.

/r/: sonido alveolar vibrante, normalmente tiene con frecuencia una realizacion
faringalizada [r], y en algunas zonas como Tetudn, Tanger y Fez se realiza como
[£]

/q/: se realiza /q/ o [?]" en los dialectos prehilalies (Tanger, Tetin, Fez), y [g]
en las zonas que tenemos los dialectos hilalies.

/¢/ este fonema aparece en la zona del norte y especialmente en préstamos del

espanol.

Veamos las consonantes que se han incluido en el 4&rabe marroqui gracias al contacto

que ha tenido con otras lenguas europeas, principalmente con el espafiol y el francés.

Algunos sonidos se adoptan tal cual mientras que otros se adaptan a la fonologia del arabe

marroqui:

- La oclusiva bilabial sorda /p/. No hay ningtn sonido similar a este en el

inventario de fonemas del alifato arabe, pero en el marroqui este sonido esta

incluido gracias al contacto con las lenguas latinas y con el bereber; cabe senalar un

17



hecho importante que ocurre con los préstamos hispanicos que contienen este
fonema: en los préstamos adaptados mas recientemente y sobre todo los de la zona
del norte (Ceuta y Melilla), la /p/ se ha conservado, pero en los préstamos mas
generalizados y lexicalizados se dio un cambio por su correspondiente sonido
oclusivo bilabial sonoro, /b/, que si que existe en el arabe. Conforme crecia el
contacto entre el espafiol los hablantes marroquies fueron aceptando este sonido /p/;
uno de los motivos podria ser su facil realizacidon en comparacion con otros sonidos

que pueden resultar dificiles. Veamos algunos ejemplos:
Espariia > esbania, sbania / espania, spania
espanol > sbanioli, spanioli
esparteria > esberdina
zapato > sabbat
hospital > lesbitar, sbitar
pala > el-bala
patata > el-batata
policia > el-bolis

- Fonema nasal palatal /n/. Este sonido tampoco existe en el alifato arabe, lo mas
comun que se da en los préstamos que contienen este sonido es una
descomposicion en un al6fono nasal /n/ mas un sonido palatal sonoro, por

ejemplo:
espanol > spanioli, shanioli
esparteria > espedina, esberdina
bario > 3l- banio.

Fonema obstruyente palatal /A/. Este sonido suele debilitarse en posicion

intervocalica o incluso desaparecer:
tortilla > tortia

18


https://es.wikipedia.org/wiki/Nasal_palatal

servilleta > servita

- Fonema fricativo interdental sordo /©/. Estd ausente en los hispanismos
adaptados por el arabe marroqui; esto puede ser debido a dos motivos: aunque
se encuentra en el alifato del arabe clasico: /t/, los hablantes marroquies apenas
lo utilizan y prefieren usar en su lugar el sonido, /t/. Otro motivo es que el
espafiol que ha estado siempre en contacto con Marruecos es el dialecto andaluz

seseante:
estacion > stasion
farmacia > farmasia
recibo > resibo
zapa (azada) > sappa
zapato > sabbat
carroza > el-carrusa

cocina > el-cuzina. En este caso se prenuncia como una /z/ francesa; esto

puede ser debido a la influencia del francés, cuisine > el-cuzina.
- ACENTO

La tendencia general del arabe marroqui es acentuar la penultima silaba; por
ello en muchos hispanismos el acento se desplaza a la penultima silaba cuando cae
en una posicion diferente en la palabra espafiola original. Por ejemplo: numero >

numiro.
- OTROS CAMBIOS FONETICOS

Tenemos una serie de fendmenos fonéticos que se repiten sistematicamente en varios

vocablos:

- Aféresis. En varios préstamos se dan casos de aféresis de la vocal inicial; esto se

debe a la tendencia del 4rabe marroqui a tener grupos consondanticos iniciales

19



complejos (Heath 1987; Watson 2002; Kiparsky 2003; Dell/Elmedlaoui 2003).
Sin embargo en el espafiol la estructura silabica mas habitual es CV.

Espariia > spania, sbania

espanol > spanioli, shanioli

estacion > stasion

- Protesis. Es otra forma de solventar las diferencias de las estructuras silabicas entre
las dos lenguas; aqui podemos incluir todas las palabras que comienzan por el
articulo definido arabe e/-.

- Apdcope. En varios casos tenemos ejemplos de apdcope de la vocal final; esto es
porque las estructuras de silabas finales cerradas CV no son habituales en el arabe
marroqui; también puede ser por influencia del francés, ya que varios casos de
apécope que tenemos se producen en palabras que también pueden tener

procedencia francesa.

céntimo > santim
doble > dobil
sandalia > sandal
sardina > sardin
tranquilo > tranquil
zapato > sabbat
banano > el-banan
banco > el-banc
comandante > el-comandar
franco > el-franc
gramo > el-gram
micho > el-mes

minuto > el-minut

16Citados por Sayahi (2011: 95)

20



3.2.3 LEXICO Y SEMANTICA

Como hemos podido comprobar hasta ahora, el arabe marroqui lo que ha tomado
del espanol ha sido el léxico; esto se debe sobre todo a su carécter oral, a la ausencia de
academias que faciliten la introduccién de nuevos conceptos en el 1éxico del arabe
marroqui, sobre todo en campos semanticos de tecnologia, electronica, medios
audiovisuales, moda, automocién, economia, etc., lo que hace que se tomen de otras
lenguas, que si estan actualizadas en cuanto a las necesidades de los hablantes. Por ejemplo,
el espafiol fue durante mucho tiempo la principal lengua de comunicacion en los puertos
marroquies, por lo que el vocabulario pesquero y nautico es casi todo en espafiol. Esto
también sucede con préstamos de la vida cotidiana; por una razdn u otra se prefiere utilizar
la palabra extranjera; en algunos casos suele ser una marca de prestigio el utilizar vocablos
de otras lenguas. Asimismo, tenemos préstamos antiguos, introducidos por los moriscos o

incluso antes, que estan muy lexicalizados en el habla marroqui.

A nivel semantico, la mayoria de los préstamos mantienen su significado original.
El hecho de que exista una distancia genética entre las dos lenguas no permite procesos
similares a los que ocurren entre lenguas mas cercanas, como la extension semantica o los

falsos amigos en el caso del contacto entre el espafiol y el inglés (Sayahi 2011: 92).

Por el contacto directo que tiene Marruecos con Andalucia el 1éxico que ha llegado
a territorio marroqui es del dialecto andaluz, pero tenemos constancia de que a lo largo de
la historia han llegado otras poblaciones a Marruecos pertenecientes a otras regiones de la
peninsula, una de ellas fue Aragon, que a partir del siglo XIII, por su interés politico y su
afan de expansion mercantil inicid su expansion por el Magreb y llegaron hasta Marrakech

(Garcia Arenal y de Bunes, 1992: 22).

4. EXTENSION Y VITALIDAD DE LOS PRESTAMOS

Con el objetivo de determinar el nivel de uso de estos préstamos entre los hablantes
marroquies y de conocer si tienen la misma vitalidad en todo el territorio marroqui, se ha
realizado una encuesta. Los informantes han sido seleccionados mediante un célculo no

aleatorio, por tanto han sido escogidos para la prueba. Cabe sefialar que la muestra

21



representativa no es proporcional, ya que los informantes no representan las proporciones
de la poblacion total objeto del analisis; la encuesta no ha sido realizada en el territorio de
estudio, Marruecos, sino que se ha realizado a hablantes del arabe marroqui que viven en

Zaragoza. Los resultados son pues, aproximativos, como primer acercamiento al tema.

Los siete informantes que se han conseguido son seis mujeres de edades
comprendidas entre 20 y 24 afios y un vardn de 21 afios, de diferentes ciudades: Casablanca
(2 informantes), Fes (2 informantes), Oujda (2 informantes) y Tanger (1 informante). La
ubicacion de estas ciudades se distribuye bien por todo el pais con lo cual tenemos una

muestra bastante general.

En un primer momento el objetivo era conseguir al menos dos informantes de cada
ciudad, uno joven y otro adulto, para poder comparar tanto el uso entre las diferentes
regiones como entre los jovenes y los mayores, pero finalmente solo hemos podido acceder

a algunos jovenes, por lo que no atendemos a la variable edad.

Se elabor6 un cuestionario de ciento cinco préstamos hispanicos en el que primero
se les pedia a los informantes que indicasen sus datos personales, nombre, edad y, muy
importante, la ciudad de origen en Marruecos; después el cuestionario en si consistia en

indicara)si conocen el préstamo, b) si lo usan, c) si utilizan otro sindbnimo arabe o francés.

Dividimos los resultados de la encuesta en dos apartados. Por un lado se analiza los
préstamos poco usados ya sea por el tipo de dialecto que se habla alli o por el uso de otros
sinénimos del arabe y el francés. Por otro, los préstamos generalizado por las cuatro

ciudades.
4.1. PRESTAMOS POCO USADOS

Hay ciertos préstamos que todos los informantes usan habitualmente y otros que no los

usan nunca o ni siquiera los conocen

Entre los nombres de los meses del afo casi todos coinciden en que usan solo mayo
> maiu 'y marzo > mdrs. Hay que hacer una puntualizacion: algunos nombres de estos
nombres en espafiol se asemejan a la forma francesa, lo mismo que sucede con otras
palabras que mds adelante mencionaremos. Por tanto no sabemos hasta qué punto proceden

del espafiol o del francés: abril/ abril > ibril, diciembre/ décembre> duzamber, febrero/

22



février > febraier, marzo/mars > mars, mayo/ mai > maiu, noviembre/ noviembre>
numanbir, octubre / octubre > octobar, septiembre / septiembre > Sutambir. Sin embargo,
en algunos nombres se ve mds clara la influencia del préstamo espafiol: agosto (en francés
aotit que como podemos ver carece del fonema /g/) en arabe marroqui ha pasado como
gust. Con los meses de enero, junio y julio, en francés janvier, juin y juillet, pasa algo
parecido, pero en este caso en los nombres franceses encontramos el fonema /Z/, pero al
marroqui pasan como iennair, zunio y zulio. Podemos atrevernos a hablar en algunos casos
de una fusion entre las dos lenguas europeas, por ejemplo en maiu, zZunio zulio, la
pronunciacion de estos dos Ultimos se acerca mas a la francesa ya que es /Z/y no el fonema
espanol /x/. Los jovenes marroquies de hoy en dia prefieren el francés o las formas del
arabe marroqui, también utilizadas por las personas mayores o poco alfabetizadas, mes uno,

mes dos, etc.

-tuzzina < docena. Casi todos los informantes han coincidido en que ni la usan ni la
conocen; esto se debe a que es un préstamo utilizado en contextos no tan juveniles; por
ejemplo se habla de docena para referirse al nimero de vasos de té que vienen en una caja u

otros objetos caseros; por tanto es una voz utilizada mas por mujeres adultas y mayores.

- esperdina < esparteiia’’. En este caso se observa que los informantes de la zona
septentrional (Oujda y Ténger) si que utilizan esta palabra mientras que los de la zona

meridional no la usan habitualmente.

- rial < real ‘'moneda’. Se utiliza més en la zona de Casablanca y Fez mientras que
en Tanger y Oujda lo conocen pero no lo usan esto se debe a que rial se utiliza para contar
dinero en la zonas del oeste, sobre todo en la zona centro, mientras que en la zona norte y

este es mas comun utilizar franc (franco) o dirhams.

- Sakur < segur "hacha’. En este préstamo tenemos un resultado del 50% de uso; no
sabemos bien a qué se puede deber, quiza porque es una herramienta poco utilizada como

en el caso de tuzzina.

17 «Especie de alpargata de cuerda de esparto» (DLE).

23



-el-bala < pala, el-batata < patata, el-bolis < policia. Todos coinciden en que usan
habitualmente estas palabras, pero la diferencia estd en que en todas las ciudades se
pronuncian con el sonido oclusivo sonoro /b/ menos en Ténger en donde se articula con el

sonido oclusivo sordo /p/.

- lintiris < interés. El tnico informante que ha indicado que la utiliza es el vardn; las
mujeres la conocen pero no lo usan mucho y, no obstante, todos han indicado que prefieren

su sindnimo en francés.

- errumi < romano ‘persona occidental’. Coinciden en que han escuchado la
palabra, pero que no la usan; desde mi experiencia personal he de decir que es un vocablo
mas habitual entre las personas mayores, que han vivido la €época colonial de Marruecos y
suelen utilizar esta palabra en contextos en los que hablan de esos colonos que conocieron

en persona. Los jovenes, sin embargo, como siempre prefieren formas en francés.

- Sritla < sarta 'manojo’. Solo una persona utiliza este préstamo y otra lo conoce.
Con el sentido de ‘'manojo” se refiere a manojo de pulseras de oro muy tipicas y a la moda
entre las mujeres marroquies de antes; teniendo en cuenta que nuestros informantes no
pasan de los 24 afios y que su lugar habitual de residencia es Espafa, aunque estén en
constante contacto con Marruecos, es de esperar que no la incluyan en su vocabulario. Otro
caso parecido es el de el-kirtas < cartucho; no es un vocablo de uso cotidiano, pero si que

lo conocen.
4.2. PRESTAMOS DE USO GENERAL

En este grupo estan la mayoria de los préstamos de los ciento seis escogidos por
suponer que podian ser los mas generalizados. Su forma cambia dependiendo de la zona,
como hemos visto: pala, policia y patata. También sucede que en algunos casos los
hablantes prefieren los equivalentes en arabe marroqui, procedentes del arabe clasico, como

por ejemplo en el caso de:

- barato > barato, en arabe marroqui rxis.
- estacion > stasion / mahatta.

- familia > el-familia / al-aaila

24



- guerra > el-guirra / lharb. En este caso hay que hacer una puntualizacion; la
palabra espafiola se utiliza en contextos diferentes a la arabe: el- guirra para hablar
de una discusion, pelea o alboroto; por ejemplo, kant fi el-fiSta o nadat Iguirra
(estuve en una fiesta y hubo una pelea). Y el término arabe se usa ya para hablar de
un conflicto bélico.

- suerte > suirte / zhar

- carta > el-carta / briya.

En otros casos se usan también sindnimos del francés, como por ejemplo:

- calcio > calsio / calsiom

- familia > el-familia / la famille

- farmacia > famasia / farmacian

- interés > lintiris / lantiris

- tranquilo >tranquil / tronquil

- barno > el-banio / toilet

Como ya he mencionado antes, en muchos casos no se sabe a ciencia cierta si el
préstamo es hispano o francés, sobre todo en palabras como kilogramo, kilometro, franco
‘'moneda’, banano, biberon, camion, carton, doble, céntimo, sandalia, salon, servicio,
tabaco, tren, balcon. En algunos casos para saberlo nos podemos guiar por la
pronunciacion, si se asemeja mas al espafiol o al francés: calcio > calsio / calsiom, tranquilo
>tranquil / tronquil, familia >el-familia / la famille .Pero en otros casos es casi imposible
determinarlo; sabemos que el francés ha influido sobre el d&rabe marroqui con mucha mas

fuerza, salvo en las zonas colindantes a Ceuta y Melilla.

S. CONCLUSIONES

En este trabajo se han estudiado algunos de los hispanismos mas extendidos en el
arabe marroqui, seleccionados a partir del Glosario de mil quinientas voces espariolas

usadas entre los marroquis en el darabe vulgar de Ibn Azzuz.

25



En una primera parte hemos atendido a las razones histdricas que justifican su
presencia por los contactos que se han dado desde tiempos remotos en ambos sentidos entre
la Peninsula y el Magreb, ya que, como dice Vicente (2011: 60), «es dificil establecer cual
de las dos orillas ha resultado mas influida que la otra», pero son evidentes las influencias
lingliisticas que han tenido una sobre la otra. La poblacion hispandfona llegd al Magreb
debido, por una parte, a las expulsiones de la peninsula a lo largo de las varias etapas y, por
otra, a la conquista de varias ciudades costeras, Sale-Rabat, Tetuan, Tanger, Larache, Ceuta
y Melilla, y finalmente, por el protectorado que mantuvo Espafia en la zona norte de
Marruecos durante cuarenta y cuatro afios. Todos estos movimientos de poblacion han
dejado huella en el léxico de la lengua vernacula marroqui, incluso tenemos campos
semanticos que en su totalidad provienen del espafiol. Como hemos visto, en las zonas de
Ceuta y Melilla es donde mas presencia del espafiol encontramos; si tenemos en cuenta que
la actividad economica de estas dos ciudades es la fuente de ingreso de muchas familias
marroquies, comprenderemos mejor que el espafol sea la lengua de prestigio y la lengua
influyente sobre el arabe marroqui. En el resto del pais tenemos menos cantidad de
préstamos, pero estdn mucho mas lexicalizados, porque la mayor parte de ellos fueron
introducidos en los primeros contactos entre las dos lenguas; se trata de lo que Vicente
(2011:73) llama «préstamos adaptados o antiguos», con ejemplos como docena > tuzzina,
romano > errumi. Por otro lado estan los «préstamos no digeridos mas recientes», mas
reconocidos como espafioles porque no han sufrido mucha variacién en el proceso de

adaptacion; son ejemplos como barato, falso o gente.

Hemos analizado los cambios —bdsicamente fonéticos— que han sufrido esos
hispanismos en el proceso de adaptacion. En el vocalismo se observa que las vocales
medias anterior y posterior /e/ y /o/ en muchos casos son sustituidas por /i/ y /u/
respectivamente: docena > tuzzina, salon > salun, suerte > suirte. Entre las consonantes,
los cambios mas significativos son la sustitucion del sonido oclusivo bilabial sordo /p/ por
su correspondiente sonido sonoro /b/: zapato > sabbat; el cambio del sonido nasal palatal
/n/ por un aldéfono nasal /n/ mas un sonido africado palatal sonoro: espariol > spanioli,
Otros cambios fonéticos que se repiten en distintos vocablos son aféresis: estacion >
stasion, protesis (todas las palabras que han afiadido el articulo el-) y apocope: zapato >

sabbat.

26


https://es.wikipedia.org/wiki/Nasal_palatal

Finalmente se ha tratado de hacer un analisis sobre la vitalidad de los hispanismos
en el drabe marroqui. Para ello hemos llevado a cabo una encuesta con informantes que
pertenecen a diferentes ciudades distribuidas por todo el pais (Casablanca, Fes, Oujda y
Tanger), jovenes en todos los casos (entre los 20 y 24 afios) y predominantemente mujeres.
El resultado muestra que hay algunos préstamos que los informantes usan habitualmente, a
pesar de la variedad del dialecto marroqui, como barato, stasion;y otros muy poco usados

e, incluso, desconocidos, como docena > tuzzina, real > rial.

En cuanto a la vitalidad de los préstamos, apoyandonos en los resultados de la
encuesta, las denominaciones de los meses del afio son los que menor uso tienen entre
nuestros encuestados, aunque todos coinciden en que las conocen pero prefieren utilizar sus
sindbnimos en francés o en arabe. De las diferencias entre zonas podemos destacar que
nuestra informante de Tanger en las voces que contienen el fonema oclusivo bilabial sordo
/p/ prefiere conservar este sonido a cambiarlo por su al6fono sonoro /b/, esto es un rasgo
distintivo del marroqui del norte de la zona de Jbala: Esparia > spania, espariol > spanioli,
hospital > spitar, policia > polis. Casi todos coinciden que no usan o incluso ni siquiera
han oido los prestamos: romano > errumi, zapa > sapa, segur > Sakur, esquero > escara,
COMO Vemos son voces que no son comunes en una situacion de comunicacién entre

jovenes.

El arabe marroqui en las ultimas décadas ha despertado mayor interés por los
lingiiistas arabistas, y podemos encontrar ya varios trabajos sobre ello, pero lo que
concierne a los hispanismos introducidos en esta lengua sigue siendo un campo todavia por

explorar y del cual se puede encontrar un legado de la lengua espafiola bastante interesante.

27



ANEXO

Meses del afio:
Enero—> iennair
Febrero—> febraier
Marzo—> mdrs
Abril-> ibril
Mayo—> maiu
Junio—> Sunio
Julio> sulio
Agosto> gust
Septiembre—> Sutambir
Octubre—> octobar
Noviembre—> numdnbir

Diciembre=> dusamber

Atin > ettin

Automovil> tomobil
Barato—> barato

Batata—> batata

Bistec—> bistec
Cacahuete=> cauca, kaukau
Calcio—> calsio

Céntimo—> santim

Cernida'®> sanida

"®De cerner «separar con el cedazo la harina del salvado, o cualquier otra materia reducida a polvo
de suerte que lo mas grueso quede sobre la tela, y lo sutil caiga al sitio destinado para recogerlo»

28



Doble—> dobil

Docena—> tuzzina

Doctor=> ductor
Ensalada-> slada, slata
Espana—> esbania, sbania
Espafiol> spanioli, sbanioli
Esparteia'*=> espedina, esherdina
Esquero *’(saco) = escara
Estacion—> stasion

Falso-> falso

Falta—> falta

Farmacia—> farmasia
Interés (economia)—> lintiris
Kilogramo—> quilo, quilogram
Kilometro—> quilometr
Lavabo—> labdbu
Litro—>litro, yotro

Luisa (planta)—> luiza
Miseria—> mizeria
Numero=> numiro, nimero
Real->rial

Recibo—>risibo
Romano—>errumi

Salon—> salun

Sandalia=> sandala/sandal

(DLE). Entendemos entonces que sanida proviene de cerner ya que en el arabe marroqui sanida se refiere al
azucar hecho polvo.

19 «Especie de alpargata de cuerda de esparto» (DLE).
20«Bolsa de cuero que solia traerse sujeta al cinto, y servia comtinmente
para llevar la yesca y el pedernal, el dinero u otras cosas» (DLE).

29



Sardina—> sardin

Sarta®! (manojo)-> Siritla
Segur *?(hacha)~> akur
Semana—> simana
Servicio—> serbis

Servilla #(zapatilla)> Serbil
Servilleta—> serbita
Suerte—> suirte

Tabaco—> taba

Tomate—> tomatis, matisa
Tortilla—> fortia
Tranquilo—> tranquil
Tren—> tren

Zapa** (azada)=> sappa
Zapato—> sabat

PALABRAS CON el-.
Armario > el-mario

Balcon—> el-balcon

Banano—> el-banan

Banco-> el-banc

Bafio> el-banio

Barril=> el-bermil

Beso—> el-busa

Biberon—> el-bebron

Bicicleta—> el-besclita

2L«Serie de cosas metidas por orden en un hilo, en una cuerda» (DLE).

22«Hacha grande para cortar» (DLE).

23 «Zapato ligero y de suela muy delgada» (DLE).

24«Especie de pala herrada de la mitad abajo, con un corte acerado, que usan loszapadores o gastadores»
(DLE).



Camion—> el-camion
Capucha—> el-kopp
Carro—> el-carro
Carroza—> el-carrusa
Carta—> el-carta

Carton—> el-carton
Cartucho—> el-kirtas
Cigarro—> el-garru
Cocina—> el-cuzina
Coche—> el-cuchi
Colera—> el-culira
Comandante—> el-comandar
Comisaria=> el-cumisaria
Consulado—> el-kunsulia
Contrata=> contrada, contra
Factura—> el-factura
Familia—> el-familia
Fiesta—> el-fista

Franco—> el-franc
Ganas—> el-gana
Gramo—> el-gram
Guerra=> el-guirra
Hospital-> lesbitar, sbitar
Jabon—> el-sabun
Merluza=> el-merlisa
Metro—> el-mitru

Micho (gato)—> el-mes

Minuto—> el-minut



Moda—> el-moda

Motor—> el-motor
Musica=> el-mosika
Pala—> el-bala

Patata—> el-batata
Piano—> el-pianu, el-biano
Policia—> el-bolis

Vagon—> el-fagun

32



BIBLIOGRAFIA

Aguadg, Jorge (2008): «Arabe marroqui (Casablanca)». En Corriente, Federico y Vicente
Angeles, Manual de dialectologia neoarabe, pp. 281-310, Zaragoza, Universidad de
Zaragoza.

Amzid, Mohamed (1972): Les traces de la langue espagnole dans le Nord du Maroc,
ancienne zone espagnole: le cas de Tanger. Lile, Atelier National de Reproduction de
Theses.

Benyahia, Laila y Aguadé, Jorge (1987): Notas acerca de algunos hispanismos en el arabe
dialectal marroqui, Madrid, Universidad Complutense.

Berdonés Lopez, Antonio (2004): El arabe marroqui y el espaniol, Granada, coleccion
Granada literaria.

Chaker, S., (1994): El bereber en el Magreb. Una migracion dos veces milenaria, Granada,
R. Raha Ahmed (ed.)

Corriente, Federico (2002): Gramatica arabe, Barcelona, Herder.

DLE = Real Academia Espafiola, Diccionario de la lengua espafiola, en linea www.rae.es
[consultado el 5/2/2017]

Epalza, Mikel (1938), Los moriscos antes y después de la expulsion, Madrid, Editorial
Mapfre.

Fernandez y Romeral, Fortunato (1921): Los Franciscanos en Marruecos, Ténger,
Tipografia de la Mision Catolica.

Garcia Arenal, Mercedes y de Bunes, Miguel Angel (1992): Los espaiioles y el norte de
Africa. Siglos XV-XVIII, Madrid, Editorial Maftre.

Haim, Zafrani (1994): Los judios de occidente musulmdan: Al- Andalus y el Magreb,
Madrid, Mafre.

Heath, Jeffrey (1989): From code-switching to borrowing: foreign and diglossic mixing in
Moroccan Arabic, London, Kegan Paul International.

Herrero Munoz-Cobo (1998): Gramadtica de darabe marroqui para hispano-hablantes,
Almeria, Universidad de Almeria.

IbnAzzuzHaquim, Mohammad (1953): Glosario de mil quinientas voces espariolas usadas
entre los marroquis en el drabe vulgar, Madrid, Instituto de estudios africanos.

33


http://www.rae.es/

Lapeyre, Henri (1986): Geografia de la Espaiia morisca, Valencia, Diputacion provincial de
Valencia.

Loépez Garcia, Bernabé (2007): Marruecos y Espainia una historia contra toda logica,
Sevilla, rd editores.

Sayahi, Lotfi, (2011): «Contacto y préstamo léxico: el elemento espafiolen el arabe actualy,
Revista internacional de lingiiistica iberoamericana, pp. 85-100, Frankfurt/Madrid,
Iberoamericana editorial Vervuert.

Tilmatine, Mohand (2011): «EI contacto espafiol-bereber: la lengua de los informativos en
Melillay, Revista internacional de lingiiistica iberoamericana, pp. 15-45,
Frankfurt/Madrid, Iberoamericana editorial Vervuet.

Tilmatine, Mohand y Morgenthaler, Garcia Laura (2011): «Introduccion: el contacto
espafiol- 4rabe y espafiol-amazige en la actualidad: un inexplorado campo de estudio»,
Revista internacional de lingiiistica iberoamericana, pp. 7-14, Frankfurt/Madrid,
Iberoamericana editorial Vervuet.

Vicente, Angeles (2008): Ceuta: una ciudad entre dos lenguas: formacion y evolucion del
arabe ceuti, Ceuta, Instituto de Estudios Ceuties.

— (2011): «la presencia de la lengua espafiola en el Norte de Africa y su interaccion con el
arabe marroqui», Revista internacional de lingiiistica iberoamericana, pp. 59-84,
Frankfurt/Madrid, Iberoamericana editorial Vervuet.

Rittwagen, Guillermo (1909): Glosario de voces arabe-marroquies de origen ibérico
(greco-latino, hispano-latino, greco-castellano y castellano modero). De filologia hispano-
arabiga, ensayo critico, Madrid, Boletin de la Real Academia de la Historia.

Villanova, José Luis (2004): El Protectorado de Espania en Marruecos : organizacion
politica y territorial ,Barcelona, Edicions Bellaterra.

34



	Los moriscos de la primera generación de inmigrantes del XVII tienen evidentemente un aspecto de extranjeros musulmanes o islamizados que actúan en actividades militares y marítimas, sea de paso, como traductor es y embajadores. Serán gente de fron...

