
Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es  

 

 
 
 
 

 
 

 
 

Trabajo Fin de Grado 
 
 
 

 HISPANISMOS EN EL ÁRABE MARROQUÍ 
 
 

Autora 

 

Karima Lahssini 
 
 

 
 

Directora 

 
Rosa María Castañer Martín 

 

 
 

 
Facultad de Filosofía y Letras 

2016/2017 

 



RESUMEN 
 
 En este trabajo de fin de grado se ha realizado un análisis de los préstamos 

hispánicos introducidos en el árabe dialectal marroquí. Comentamos para ello el 

contexto histórico para conocer en qué momentos y cómo fueron introducidos estos 

préstamos en el árabe marroquí, realizamos un estudio lingüístico para entender  cómo 

se han adaptado estas voces al habla marroquí y, para comprobar su vitalidad, 

elaboramos una encuesta a jóvenes hablantes de este dialecto partiendo de un corpus 

seleccionado  del Glosario de mil quinientas voces españolas usadas entre los 

marroquís en el árabe vulgar de Mohamed Ibn Azzuz. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
INDICE 

1. Introducción………………………………………………………………….1 

1.1. Propósito del trabajo………………………………………….…………1 

1.2.Metodología…………………………...…………………………...…….1 

1.3. Bibliografía sobre el tema…………………………..…………………...2 

2. Contexto histórico……………………………………………………………3 

2.1. La reconquista…………………………………………………………...3 

2.2. Expulsión de judíos y moriscos………………………………………….5 

2.3. Contacto con Ceuta y Melilla……………………………………………9 

2.4. Clérigos hispanos en Marruecos: la orden franciscana………………...11 

2.5. Protectorado español en Marruecos……………………………………12 

2.6. Situación actual………………………………………………………...12 

       3.   Estudio lingüístico…………………………………………...……………..13 

3.1. Situación lingüística actual……………………………..………………13 

3.2. Cambios y adaptaciones………………………………………………..14 

3.2.1. Morfología……………..……………………………………………..14 

Artículo……………………………………………………………...14 

 Género y número……………………………………………………14 

3.2.2. Fonética………..……………………………………………………..15 

 Vocalismo…………………………………………………….….….15 

 Consonantismo……………………………………………….……..17 

 Acento…………………………………………………………..…...19 

 Otros cambios………….…………………………………...…...….19 

3.2.3. Léxico y semántica……….………………………………….……….21 

4. Extensión y vitalidad de los préstamos………………...…………………...21 
 
4.1. Préstamos poco usados………………………………………………...23 

4.2.Préstamos de uso general ……………………..………………………..24 

5. Conclusiones………………………………………………………...……...25 

Anexo…………………………………………………………..……………….28 

      Bibliografía…………………………..…………………………………………33 



 

1 
 

1. INTRODUCCIÓN 

 
1.1. PROPÓSITO DEL TRABAJO 

 El objetivo del presente trabajo es hacer una aproximación al estudio de los 

hispanismos que encontramos en el árabe dialectal marroquí, y más concretamente, de los 

que se encuentran generalizados entre los hablantes de todo el territorio marroquí.  

Para ello se realiza, primero una contextualización sobre la influencia que ha tenido 

el español en el dialecto marroquí y cómo ha sido introducido mediante diferentes vías 

desde el período de la reconquista hasta la  actualidad. 

Después se realiza un análisis lingüístico del proceso de adaptación de una serie de 

hispanismos seleccionados, teniendo en cuenta las características de las lenguas en 

contacto; el análisis se divide en cambios morfológicos, con atención al artículo, al género 

y al número, y adaptaciones fonéticas referidas al vocalismo y consonantismo, con unas 

breves notas sobre cuestiones semánticas. 

El trabajo se completa con una encuesta, para contrastar y verificar la generalización 

de dichos préstamos por el territorio marroquí. 

1.2. METODOLOGÍA 

Mi intención es analizar los hispanismos que están ya muy asimilados en el árabe 

marroquí y que los hablantes de esta lengua utilizamos a diario sin percatarnos de su origen 

español; tanto es así que para poder realizar un listado de palabras, no bastaba con recordar 

o identificar estas palabras entre mi léxico del árabe marroquí, sino que era preciso recurrir 

a una lectura previa de trabajos que han abordado esta cuestión.  Ha sido clave la lectura del 

glosario de Mohammad Ibn Azzuz (1953); de   toda esta lista  de mil quinientas palabras 

que nos da Ibn Azzuz, han sido escogidas solo ciento seis,  que considero que pueden ser 

las más usadas por todos los hablantes del árabe dialectal marroquí. Por otro lado ha sido 

necesaria una lectura de la bibliografía existente tanto sobre el contexto histórico y el 

contacto entre los países, como sobre los fenómenos lingüísticos y el proceso de adaptación 

de los préstamos.  



 

2 
 

Para cotejar el nivel de uso de estos préstamos se ha realizado un trabajo de campo, 

una encuesta con todo el corpus de préstamos, seleccionados a partir del glosario de 

Mohamed Ibn Azzuz (el listado de palabras se adjunta como anexo); en primer lugar están 

los meses del año,  después el resto de palabras ordenadas alfabéticamente y en un grupo 

aparte las palabras que en su paso al dāriža1 han añadido el artículo el-.  

1.3. BIBLIOGRAFÍA SOBRE EL TEMA 

A diferencia de los arabismos en el español, el tema de los hispanismos en el árabe 

ha tenido menos atención por parte de los lingüistas;  la bibliografía sobre esta cuestión es 

escasa; nuestro punto de partida es el trabajo de Ibn Azzuz (1953), uno de los primeros 

lingüistas en tratar este tema mediante la recogida de un listado de préstamos del dialecto 

marroquí que él consideraba procedentes del español; antes de este tenemos otro trabajo 

similar de principios del siglo XX de Rittwagen (1909), que se ocupa sobre todo de 

préstamos pertenecientes al vocabulario marítimo del puerto de Salé y Rabat. Si queremos 

conocer más sobre historia del contacto del español y el marroquí, la evolución morfológica 

de estos préstamos, etc., podemos recurrir a trabajos más recientes, aunque centrados en 

determinadas zonas, sobre todo en aquellas en las que más presencia del español hay, por 

ejemplo Ceuta y Melilla.  

En el caso de Melilla es más difícil el estudio de la influencia del español, ya que en 

esa zona se habla más el bereber que el árabe marroquí y esto hace que los estudios se 

limiten solo a las personas conocedoras de la lengua rifeña, como el profesor  Mohand 

Tilmatine (2011), el cual realiza su trabajo en colaboración con la revista internacional de 

lingüística iberoamericana (RILI) en la que podemos encontrar varias contribuciones que 

han resultado de gran utilidad al elaborar el presente trabajo.  

Gran interés tienen las investigaciones de Vicente (2011), que tiene en cuenta 

cuestiones diacrónicas para acercarnos a las situaciones sincrónicas de la presencia del 

español en el árabe marroquí, o Vicente (2007) centrado en la zona de Ceuta, lo mismo que 

Sayahi (2011), que analiza los rasgos semánticos y la adaptación de los préstamos del 

español que se usan en el árabe marroquí actual; en este último estudio es interesante el 

análisis fonológico que realiza de las vocales y las estructuras silábicas, rasgos que sufren 
                                                             
1También dariya es la forma en árabe marroquí para referirse a esta misma lengua. 



 

3 
 

más modificaciones a la hora de la adaptación de los préstamos al árabe marroquí. O 

Benyahia y Aguadé (1987), que se ocupa de un número reducido de hispanismos recogidos 

todos en el territorio de Casablanca, la mayoría de estos préstamos los podemos encontrar 

prácticamente por todo el país y no solo en Casablanca. 

 

2. CONTEXTO HISTÓRICO  

El contacto entre las variedades del español y los dialectos norteafricanos se ha dado 

mediante diferentes vías y en diversas épocas. El latín llegó al continente africano gracias a 

la extensión del Imperio Romano; con el paso del tiempo el latín vulgar se convirtió en la 

lengua vernácula de algunas regiones del norte de África, sobre todo de las zonas más 

urbanas, conviviendo así con la lengua materna de los autóctonos de la zona, el bereber. De 

este contacto lingüístico se han introducido préstamos latinos en el bereber, de los que 

Vicente (2011:61) nos da algunos ejemplos: azaglu ´yugo´ < IUGULUM, urtu ´huerto´ < 

HORTUS. 

Más adelante, con la llegada del Imperio islámico al norte de África, el árabe se 

convirtió en la lengua dominante de la zona por su gran prestigio, ya que era una 

civilización más avanzada, y también por la rápida extensión  de la religión musulmana por 

toda la región. El latín desapareció paulatinamente, mientras que el bereber se conservó 

como lengua rural, sobre todo en las zonas montañosas, hasta la actualidad.  

Después de este breve resumen sobre la situación lingüística inicial del norte de 

África, veamos una breve introducción histórica sobre la conexión entre la península 

ibérica y Marruecos. 

2.1. LA RECONQUISTA 

Para entender mejor las relaciones entre los dos países, y sobre todo la influencia 

que ha tenido España sobre Marruecos, vamos a remontarnos a un suceso clave: la victoria 

de los cristianos en la  batalla de las Navas de Tolosa  en el año 12122; gracias a esto 

                                                             
2El 16 de julio de 1212, la coalición cristiana formada por unos 70.000 soldados, encabezada por Castilla, 
derrotó a los 120.000 musulmanes del imperio almohade en el norte de la provincia de Jaén, junto a 
Despeñaperros. Aquella victoria marcó el declive musulmán y el inicio de la fase final de la Reconquista. 



 

4 
 

consiguieron ganar confianza en sí mismos, no solo para reconquistar la península sino 

también para adquirir una posición privilegiada en el norte de África. Varios fueron los 

motivos de la expansión de los españoles por el norte de África: el espíritu de cruzada, la 

expansión territorial, la defensa de las costas y lucha de corso3, además de los intereses 

comerciales. Los españoles consiguieron instalarse en territorio marroquí mediante varias 

formas: la creación del Obispado de Marrakech en 1266, la conquista de Salé en 1260, 

ciudad que goza de una buena ubicación estratégica en la costa atlántica, entre otras que 

analizaremos más adelante.  

En el territorio marroquí, después de los almohades, asumieron el mando los 

meriníes, los mismos que habían perdido la batalla del río Salado4 contra Alfonso XI en el 

año 1340; esta derrota puso fin a las intervenciones activas del Magreb sobre la Península. 

Después de esta batalla se conquistó Algeciras, lo que dio a los españoles  un acceso directo 

al Estrecho. A mediados del siglo XIV se establecieron varios consulados de Aragón y 

Mallorca en el norte de África, entre ellos el de Ceuta. Otro hecho clave es el tratado de 

Tordesillas (1449), por el que Portugal y España se repartieron el territorio marroquí; 

España no podía navegar más al sur del cabo Bajador5 y por tanto estableció su actividad 

comercial en la costa marroquí.  

 Tras la derrota del  reino de Granada en el 1492, en un primer momento se le 

permitió a la población musulmana conservar su religión y su lengua materna, el árabe, 

pero más tarde y tras varias rebeliones fueron expulsados. La mayoría emigraron al norte de 

África, las clases más elevadas de la sociedad de Al-Ándalus fueron los primeros en 

emigrar y se instalaron en ciudades y principalmente en Fez; sin embargo, las clases más 

bajas: labradores, artesanos, pequeños comerciantes, etc., se asentaron en las zonas costeras 

del Mediterráneo, sobre todo en Tetuán y en Tazuta, ciudad cercana a Melilla; también se 

asentaron en la costa atlántica, aunque en menor medida, en las ciudades de Arcila y 

Larache. Estos emigrantes llevaron la tradición granadina a estas ciudades, sus técnicas de 

                                                             
3Corso: ´campaña marítima que se hace al comercio enemigo, siguiendo las leyes de la guerra´ (DLE). 
4Batalla librada el 30 de octubre de 1340 en la actual provincia de Cádiz, en ella se unieron Castilla y Portugal 
para derrotar a los meriníes, último reino magrebí que intentaría recuperar Al-Andalus.  
5Cabo bajador es un destacado cabo de la costa atlántica norafricana, situado en la costa norte del Sáhara 
occidental. 



 

5 
 

cultivo, de construcción, su estilo de vida y, cómo no, también su lengua, el romance 

andalusí.  

En el siglo XVII llegó al trono  Mulay Ismail, probablemente el sultán más polémico 

que ha tenido Marruecos; pertenecía a la familia Alawita, descendiente del profeta 

Muhammad, por tanto era de origen árabe, a diferencia de los almohades que eran 

bereberes; este se interesó más por las relaciones con Europa debido a su intento de 

modernizar Marruecos y sobre todo por intereses económicos, para financiar su gran 

ejército.   

2.2. EXPULSIÓN DE JUDÍOS Y MORISCOS 

La emigración de la población musulmana de la península ibérica hacia el norte de 

África se dio en goteo durante los siglos XVI y XVII,  pero el gran éxodo se dio entre 1609 

y 1614.  Según el arabista Epalza (1992),  dependiendo de su lugar de residencia en la 

península, emigraron a una zona u otra del norte de África; es importante saber esto, ya que 

influye sobre qué tipo de dialecto peninsular se llevaron a cada zona: los moriscos de  

Andalucía y Extremadura, que hablaban el árabe, optaron por la ciudad de Orán y la costa  

atlántica;  los moriscos de Aragón y Castilla,  que no hablaban árabe sino que eran 

hispanófonos, emigraron  a las ciudades de Tatúan y Salé; dentro de este grupo cabe señalar 

que hay una diferencia entre los primeros en emigrar, que hablaban el dialecto andalusí, y 

los últimos que ya hablaban dialecto romance.  

Los moriscos de la Corona de Aragón se concentraban sobre todo en Valencia; 

según Lapeyre (1986) había unos 135.000, mientras que en Aragón y Cataluña había 

61.000 y 5.000 respectivamente; esto se debe a que Valencia era la conquista cristiana más 

reciente; allí estaban confinados en las zonas montañosas del interior de Castellón, 

Valencia y Alicante,  para evitar su contacto con los musulmanes que llegaban a comerciar 

en las costas y sobre todo con los turcos. En Aragón estaban sobre todo en las zonas del 

valle de Ebro, en la provincia de Teruel y, en Huesca, en la zona de Barbastro, Monzón y 

Fraga. 

Los moriscos de la Corona de Castilla, según Lapeyre (1986), eran unos 200.000, 

distribuidos por Castilla, La Mancha, Extremadura y Andalucía.   



 

6 
 

En Marruecos, como hemos dicho, llegaron a los dos puertos más importantes del 

momento, Salé-Rabat y Tetuán; la estrategia de Marruecos era que estos andalusíes le 

sirvieran de protección ante la amenaza de los cristianos españoles y portugueses, por eso le 

interesaba instalarlos en las zonas de la costa. 

La primera generación de inmigrantes moriscos, junto con los judíos, eran 

considerados foráneos; en un primer momento conservaron sus tradiciones de origen 

hispano, su lengua, su cultura, etc. Y tomaron nombres según su origen en la península: 

Garnati,  de Granada, Balansi, de Valencia, Saraqusti, de Zaragoza. Poco a poco fueron 

integrándose en la sociedad marroquí y adoptando nombres  árabes o musulmanes. Los 

nacidos ya en Marruecos, la segunda generación,  no se distinguían de la población 

autóctona marroquí. Como indica Epalza (1992:143) 

   Los moriscos de la primera generación de inmigrantes del XVII tienen 
evidentemente un aspecto de extranjeros musulmanes o islamizados que actúan en 
actividades militares y marítimas, sea de paso, como traductor es y embajadores. 
Serán gente de frontera, también en Marruecos, instalados sobre todo en ciudades 
costeras (Rabat-salé, Tetuán), como lo harán en el resto de las ciudades costeras 
magrebíes6 

 

 Como hemos podido ver, los moriscos, o más bien los andalusíes, ya que adaptan 

este nombre cuando llegan al continente africano, estuvieron siempre en las zonas costeras, 

dedicándose al comercio y al servicio militar. Eran zonas de intercambios comerciales y 

culturales entre África y Europa, por lo que conservaban su lengua para comunicarse con 

los hispanohablantes, entre los que habría comerciantes y marinos, esclavos españoles, 

viajeros, etc. Entre los moriscos también se encontraba gente con un alto nivel intelectual; 

Epalza (1992: 157) nos habla del escritor y viajero Al-Háyari Bejarano, que pertenecía a 

una familia asentada en Salamanca, y que antes de su llegada a Marruecos había hecho en 

la Península trabajos de traducción de documentos escritos en árabe como romanceador7 y 

era un gran conocedor del árabe, él mismo relata cómo a su llegada a Marruecos las gentes 

de allí alababan su perfecto acento árabe; lo que según Epalza (1992: 159) no era extraño 

teniendo en cuenta que la mayoría de la población humilde en ese momento eran hablantes 

de bereber: 

                                                             
 
7Romenceador ´que romancea´, y romancear ´traducir al romance´ (DLE).  



 

7 
 

 Cuando llegamos a Bukkala [mercado rural junto a Azimmur]…los 

musulmanes vinieron a preguntar al criado del alcaide de Azimmur que me 
acompañaba si yo era musulmán, y él les dijo que sí [a pesar de la indumentaria 
hispánica]. Entonces me rodearon por todas partes gritando: 
 « ¡Haz la profesión de fe!» 
 Yo callaba, pero ellos insistieron tanto que por fin dije: 
 «Confieso que no hay más  Dios que Allah, el Solo y el Único, y confieso 
que Mahoma es Su Siervo y Su Enviado». 
 Ellos entonces dijeron: 
 « ¡Por Dios! que lo ha pronunciado mejor que nosotros». 
 Entonces fueron a buscar dátiles y otros productos que se vendían en el 
mercado y me los trajeron con algunas monedas de plata. Yo les dije que no 
quería nada de todo ello. Cuando volví  [Azimmur] el alcaide me preguntó: 
 « ¿Qué te ha parecido?» 
 Yo le conteste entonces: 
 «Doy gracias a Dios por no haber  encontrado ningún enemigo entre estas 
gentes. En países cristianos no encontrábamos en los mercados más que enemigos 
y no podíamos absolutamente hacer pública profesión de fe. Ahora en cambio los 
musulmanes me han exhortado a hacerla y, al oírmela, se han alegrado todos. Por 
eso comparo el temor que teníamos entre los cristianos y las penas del camino con 
las cosas terribles que sucederán en el Día del Juicio, y nuestra llegada entre los 
musulmanes a la entrada del Paraíso8.  

 

Podemos comprobar a través de este testimonio que los moriscos fueron bien 

acogidos a su llegada, y se  integraron muy rápido. Juan Alfonso Aragonés  fue otro autor 

de origen morisco que continuó la escritura de algunas de sus obras en castellano; a 

petición del sultán compuso unos poemas anti-cristianos (Epalza, 1992: 165).  

Cabe señalar la situación de diglosia que tenía en esos momentos Marruecos; había 

al menos tres lenguas habladas por la mayoría de la población;  por un lado tenemos el 

árabe clásico o culto, que sobre todo se utilizaba para la escritura y en la administración; 

era lengua de comunicación de la élite religiosa e intelectual. El bereber y sus variantes 

(amazigh, chalḥa, rifiya)9 era la lengua vernácula de la mayoría de la población rural y de 

la montaña; el árabe coloquial, la dāriža o árabe marroquí, era hablado por parte de la 

población urbana. 

Los andalusíes conocían o no el árabe dependiendo de su fecha de llegada; los 

primeros en llegar eran arabófonos, mientras que los últimos en hacerlo y los llamados 

                                                             
 
9Así se llaman en Marruecos las tres variantes importantes del bereber: amazighes la que se habla en la zona 
del Sus (provincia de Agadir), chalha en la zona central de Marruecos (Azro, Khenifra) y rifiya en la zona del 
Rif (Alhucemas, Nador). 



 

8 
 

«renegados», que eran cristianos exiliados en Marruecos, desconocían en su mayoría el 

árabe marroquí, que al fin y al cabo era la lengua de comunicación más habitual.  

Los andalusíes hablaban el dialecto árabe andalusí, no muy diferente del dialecto 

marroquí, pero no hablaban  bereber, y tampoco harían mucho esfuerzo en aprenderlo ya 

que la lengua de prestigio era el árabe; el castellano lo utilizarían en situaciones puntuales, 

ya que el castellano se asociaba al cristianismo y podían ser acusados de herejía. Como 

indica Epalza (1992-191):  

Por lo que se refiere a la lengua española en general, el castellano, aunque 
se haya encontrado en Juan Aragonés rasgos del dialecto andaluz en sus escritos, es 
muy probable que los moriscos de la primera generación lo conservaran y lo 
utilizaran entre ellos, especialmente los que apenas sabían el árabe, como los 
hornaceros de Salé. También lo podían utilizar como «jerga» entre ellos, para no 
ser comprendidos por otros, como conservaron los judíos su lengua en exilio y en 
sus ghettos y como lo hicieron los moriscos fabricantes de bonetes o chechías, en 
Túnez, para mantener el secreto de su fabricación. 

 

En resumen, los moriscos de la primera generación utilizaban más el castellano 

como lengua de comunicación, sobre todo en contextos familiares, y se mantuvieron en 

constante contacto con los españoles en las costas marroquíes. Según Epalza es difícil 

concretar cuál fue la cantidad de hispanismos que introdujeron exclusivamente los moriscos 

en el árabe marroquí, ya que casi no hay documentos escritos  que lo puedan documentar, 

debido en parte al carácter coloquial de esta lengua. Pero hay un campo lingüístico en el 

que los moriscos han dejado huella y es el de la antroponimia; a diferencia de lo que 

ocurrió en otros países árabes, en Marruecos se les permitió conservar el apellido que 

tenían; tener un apellido hispano era algo exótico que dotaba al portador de un cierto 

prestigio; significaba además ser de origen andalusí, los últimos musulmanes de la tierra tan 

apreciada y reivindicada. Ya hemos mencionado ejemplos de apellidos que reflejaban el 

origen peninsular (como Garnati) a los que podemos añadir apellidos de origen hispano 

(Medina, Bejarano, Benito, Bernal) o indicadores de oficio (Molinero, Fustero). Un rasgo 

morisco sería la tendencia de utilizar el fonema /š/ en vez de /s/, o /ž/ en vez de /x/ (Vicente 

2011: 72).  

El caso de los judíos fue algo diferente; su llegada a Marruecos fue anterior a la de 

los moriscos,  en el año 1492. Los judíos hablaban el dialecto ḥakitia, una mezcla de una 



 

9 
 

variedad del romance con rasgos del hebreo y del árabe (Vicente, 2011: 64). Los judíos de 

origen andalusí conservaron su dialecto durante mucho tiempo como marca de identidad 

frente al resto de judíos marroquíes. Cuando desapareció este dialecto dejó préstamos que 

solo son usados por la comunidad judía de Marruecos, por tanto han caído en total desuso 

después de la emigración de los judíos a Israel, Francia y Ceuta. 

2.3. CONTACTO CON CEUTA Y MELILLA 

Ceuta ha sido un lugar de paso de poblaciones migratorias a lo largo de toda la 

historia; el paso de diferentes gentes, lenguas y religiones ha determinado la evolución de 

las lenguas habladas en esta ciudad autónoma. Los primeros en llegar fueron sus 

fundadores, los fenicios; después, en el año 40 d. C., pasó a formar parte del imperio 

romano a los que se atribuye el nombre, en latín Septum Frateres, que hace referencia a los 

siete montes que rodean la ciudad; de aquí ha pasado al árabe como Sabta y al español 

como Ceuta. Tras los romanos, Ceuta estuvo también bajo el mandato de los bizantinos; 

después se arabizó con la llegada del imperio musulmán y, al igual que pasó con el resto del 

Magreb, el bereber fue sustituido por el árabe gracias a la rápida islamización de la zona, 

desde que formó parte del Califato de Córdoba. Cada invasión e instalación de nuevos 

habitantes tuvo alguna repercusión lingüística en Ceuta, como indica Vicente (2007); la 

lengua que podemos considerar autóctona de la región es el bereber según S. Chaker10. 

Ceuta pasó a formar parte de la Corona española en 1581 tras la victoria de Felipe II 

contra  las tropas portuguesas de Antonio prior de Crato en la  batalla de Alcántara (1580). 

Portugal en el año 1640 consiguió la independencia pero Ceuta continuó bajo mandato de 

Felipe IV. A partir de esta época es cuando se empieza a notar más la movilidad de 

población española a Ceuta, sobre todo de tropas, ya que debido al aumento de la 

mortandad por las epidemias y por los constantes ataques de los musulmanes,  la ciudad se 

había quedado sin defensa militar. Aparte de militares también llegó población civil 

procedente sobre todo de Andalucía: 

Esta población llegada de Andalucía representaba un 59,32% siendo Cádiz 

y Málaga las dos provincias que han aportado el contingente más numeroso de 

población civil (respectivamente un 28,41% y un 27,13%), mayoritariamente 
                                                             
10Citado por Vicente  (2007: 22). 

https://es.wikipedia.org/wiki/Antonio,_prior_de_Crato


 

10 
 

mujeres. En cuanto a la inmigración militar, la mayor parte procedía de Sevilla y 

de Granada (Vicente, 2008:33). 

Al igual que pasó con América, la variedad del español que predominará en Ceuta es 

el andaluz, pero, como indica Vicente (2011:62), podemos encontrar rasgos procedentes de 

variedades del norte de la Península. 

En cuanto a la población musulmana, el resultado de la diversidad cultural que ha 

habido en Ceuta a la lo largo de la historia ha sido la creación de un nuevo dialecto 

conocido como árabe ceutí; una alternancia de códigos del árabe marroquí y el español 

(fenómeno lingüístico conocido como codeswitching), algo similar a lo que se da entre el 

español y el inglés en zonas hispanófonas de EEUU (el spanglish). 

Melilla presenta una situación similar a la de Ceuta, fue conquistada por españoles 

en el año 1497, pero su poblamiento por ellos fue escaso hasta el año 1860. El español que 

se habla en Melilla es una mezcla de varios dialectos de la península, aunque al igual que 

en Ceuta predomina el andaluz sobre todos. Lo que sucede en Melilla, a diferencia de 

Ceuta, es que se produce una interacción entre el español y el bereber rifeño, ya que es la 

lengua vernácula de la zona. Pocos son los trabajos sobre el contacto lingüístico del español 

de Melilla y el bereber; solo lingüistas conocedores del rifeño, como Mohand Tilmatine11,   

han podido contrastar el resultado del contacto de las dos lenguas. Al igual que en Ceuta, en 

Melilla también tenemos el fenómeno de codeswitchig, pero el contexto en Melilla es algo 

diferente como indica Tilmatine (2011: 31): 

Para los melillenses de lengua amazige, practicar el codeswitchinges, en 
ciertas situaciones, más bien una norma que una excepción. La alternancia entre 
una lengua y la otra está más presente, claro, entre los hablantes que dominan 
mejor el español y con un cierto nivel educativo. Las personas analfabetas suelen 
también utilizar palabras españolas en la comunicación, pero, en general, se trata 
más bien de préstamos antiguos y bien integrados en el rifeño, que de verdadera 
alternancia entre las dos lenguas. 

 

Teniendo en cuenta que el rifeño en particular, y el bereber en general, es una lengua 

de uso exclusivamente oral y la evolución de su léxico es casi nula a lo largo de la historia, 

por tanto los hablantes acuden a otras lenguas para completar su léxico, y por ello el 

                                                             
11Vid. Mohand (2011) y Mohand- Morgenthaler (2011). 



 

11 
 

bereber no solo de la población de Melilla sino también de las regiones limítrofes como 

Bini Ensar y Nador, está enriquecido con préstamos en español. 

2.4. CLÉRIGOS HISPANOS EN MARRUECOS: LA ORDEN 

FRANCISCANA 

Los creadores de esta Orden y los primeros en llegar a Marruecos no eran 

hispanohablantes, pero a partir del año 1630 y hasta nuestros días sus integrantes son 

españoles. Su misión en el país era principalmente el cuidado espiritual y sanitario de los 

cautivos cristianos que eran propiedad del sultán. Fernández y Romeral (1921:7) nos indica 

que la misión de los Franciscanos en un primer momento era ante todo  espiritual: 

Los santos Misioneros le refirieron todo cuanto en Sevilla habían padecido 
por la Fe cristiana, e hiciéronle presente, que predicar esa misma Fe, era el 
propósito que traían con su venida a Marruecos. 

  

Los franciscanos, nada más desembarcar en Marruecos, comenzaron su misión 

evangelizadora; se movían por la medina y ahí donde veían un grupo de autóctonos  

predicaban su Fe. Se sucedieron varias generaciones de clérigos de esta orden y con el paso 

del tiempo se fueron expandiendo y  afianzando por el territorio marroquí; se instalaron en 

las ciudades de Marrakech, Fez, Tetuán y también en la capital ismailí, Mequínez. Durante 

el sultanado de Mulay Ismail estos clérigos gozaron de ciertos privilegios: libre circulación 

por el país, autorización para disponer de moradas e iglesias, autorización para introducir 

en el país productos destinados al servicio de los cautivos y la Iglesia, etc.  

Gracias a sus peticiones al sultán consiguieron la construcción de un hospital y una 

botica donde no solo  atendían a los cautivos heridos y enfermos sino también a población 

marroquí. Por ello «Su identidad española aproximaba hasta lo más cotidiano de la 

sociedad marroquí el conocimiento de España y el modo de ser de los españoles» (Vilar y 

Lourido, 1994: 255). Tenemos constancia de que estos religiosos durante su misión con los 

cautivos no mostraron mucho interés por aprender la lengua vernácula del país12. 

 Posteriormente consiguieron extenderse por todo el país, y en varias ciudades 

abrieron escuelas y centros religiosos. El papel de los franciscanos en la difusión y el paso 
                                                             
12Según Lourido Díaz (citado por Vicente, 2011: 65). 



 

12 
 

de préstamos españoles al árabe ha sido importante, sobre todo  porque a partir del siglo 

XIX comenzaron sus estudios del árabe.  

2.5. PROTECTORADO ESPAÑOL EN MARRUECOS 

El protectorado español en Marruecos duró cuarenta y cuatro años, desde  1912 

hasta 1956; la zona ocupada fue solo la parte occidental del país, Tetuán fue la capital 

administrativa del protectorado. Durante este periodo hubo un gran flujo de emigración de 

españoles a la zona; cabe señalar que a finales del siglo XIX hubo también una gran 

emigración de españoles a Marruecos por la crisis económica que sufría España, siempre  a 

la zona de Tetúan, Tánger y Larache (Amzid, 1997:54)13. Casi todos estos inmigrantes 

provenían de Andalucía lo que, como veremos más adelante, tiene sus consecuencias 

lingüísticas.  

El español era la lengua oficial de todas las instituciones administrativas; para 

generalizar su enseñanza se implantó el sistema educativo español, se crearon varias 

escuelas, bibliotecas, un conservatorio de música, hemerotecas y varios museos; en la 

década de los 50se fundaron varios periódicos como Diario de África (1944), África 

deportiva (1947) o El día (1947). La élite (los colonos europeos, la burguesía marroquí y 

los judíos) eran los únicos que tenían acceso a estos centros, por tanto la gente de la calle 

no tuvo la misma oportunidad de hablar el español.  

2.6. SITUACIÓN ACTUAL 

En la actualidad la influencia del español llega a través de las dos ciudades 

autónomas, Ceuta y Melilla, los medios de comunicación y las instituciones de enseñanza 

del español que hay por todo el país. Actualmente hay diez centros en los que se imparte el 

sistema educativo español en Nador, Alhucemas, Larache, Tetuán, Tánger, Rabat y 

Casablanca, y en todos los centros de educación secundaria del país se puede cursar la 

lengua española como segunda lengua; hay asimismo seis centros del Instituto Cervantes. 

La producción literaria marroquí expresada en español se ha visto incrementada debido a la 

presencia del español en el norte de Marruecos, como indica Vicente (2011:67). 

                                                             
13Citado por  Vicente (2011: 66). 



 

13 
 

Pero la presencia del español en Marruecos no se debe solo a las instituciones 

educativas sino también a la abundancia de turistas procedentes de España y al contacto que 

mantienen los inmigrantes con su país de origen. Cabe señalar en este punto que muchos de 

los hijos de inmigrantes nacidos ya en España han adoptado como lengua nativa el español, 

y el marroquí es una lengua secundaria y de uso reducido para ellos, lo que provoca que su 

vocabulario marroquí sea limitado a la hora de comunicarse con sus familiares en 

Marruecos y utilicen palabras del español en frases marroquíes. 

 

3. ESTUDIO LINGÜÍSTICO 
3.1. SITUACIÓN LINGÜÍSTICA ACTUAL 

Antes de adentrarnos en el análisis lingüístico y en el proceso de adaptación de los 

hispanismos en el árabe, analizaremos brevemente la situación lingüística actual de 

Marruecos. 

 Como es sabido, Marruecos, al igual que todos los países árabes, presenta una 

situación de diglosia; por un lado tenemos el árabe clásico o estándar que fue traído por los 

musulmanes durante la expansión del imperio árabe durante los siglos VII y VIII;  su uso se 

reduce al ámbito de la escritura y en situaciones difásicas de nivel formal (política, 

programas formales de televisión y radio, religión, administración). Luego está el árabe 

dialectal marroquí o dāriža, lengua no formalizada ni unificada, se trata de un conjunto de 

variedades que se hablan en el país que presentan rasgos en común pero también difieren en 

algunos aspectos debido que el proceso de arabización se produjo en dos fases como 

explica Aguadé (2008: 282): la fase prehilali, siglos VII y VII, y la fase hilali durante los 

siglos XI y XII, con la llegada de varias tribus nómadas desde la península arábiga. 

El árabe marroquí es una lengua dotada de poco prestigio y que se limita a los 

niveles de comunicación poco formales. Por último tenemos el bereber que es la lengua 

autóctona del norte de África; antes del árabe era la lengua oficial hablada por toda la 

población, pero hoy en día se encuentra solo en algunas zonas rurales del país, aunque 

últimamente está siendo centro de atención de las autoridades marroquíes en un intento de 

reafirmar la identidad marroquí y evitar su desaparición, poco a poco se está incluyendo 



 

14 
 

como lengua de enseñanza en los colegios, en canales de televisión dedicados 

exclusivamente a contenidos en bereber, etc. 

3.2. CAMBIOS Y ADAPTACIONES 

3.2.1 MORFOLOGÍA 

- EL ARTÍCULO 

 El árabe marroquí emplea dos tipos de artículo, el determinado y el indeterminado. 

 Para indicar el artículo determinado se utiliza: 

 El artículo əl en los sustantivos que empiezan por las: (/b/, /ḥ/, /f/, /q/, /m/, /h/, /w/, 

/g/, /ġ/, /j/, /´/, /k/). Tenemos varios prestamos que empiezan por estos fonemas que se 

adaptan al árabe marroquí añadiéndoles solo este artículo, como por ejemplo: balcón < əl- 

balcón, carro > əl-carro, camión > əl-camíon (en este caso se desplaza de posición el 

acento prosódico), carta >əl-carta, cartón > əl-carton, factura > əl-factura, familia > əl-

familia, moda > əl-moda, motor > əl-motor. 

 Y el artículo ə si el sustantivo determinado empieza por: (/d/, /ḍ/, /n/, /t/, /ṭ/, /l/, /r/, 

/s/, /š/, /ṣ/, /ŷ/,/z/). La consonante que le sigue al artículo se duplica; por ejemplo romano > 

errumi, es decir, lo que se produce es una asimilación fonética de la /l/ del artículo a cada 

uno de los fonemas anteriores. 

 Para indicar el artículo indeterminado se utiliza el numeral uno (waḥəd), con sus 

correspondientes formas en femenino (waḥda), en masculino plural (waḥdi:n) y en 

femenino plural (waḥda:t).  

En algunos casos en palabras que comienzan por sílabas similares al artículo əl, los 

hablantes del marroquí lo que hacen es eliminar esa silaba inicial porque la consideran un 

artículo definido, como en el caso de armario > əl-mario.  

- EL GÉNERO Y NÚMERO 

Los cambios morfológicos son mínimos. En cuanto al género femenino, en las dos 

lenguas en la mayoría de los casos coinciden en añadir una –a para la realización del 

femenino. Para formar el plural suelen seguir las normas de flexión del plural femenino 



 

15 
 

regular añadiendo el sufijo –a:t (falta > faltat), aunque también tenemos otras formas que 

no son en femenino pero siguen esta norma como por ejemplo: automóvil > tomobila:t. En 

cuanto al masculino, observamos más cambios; las reglas del árabe se basan en procesos de 

apofonía, por eso en varios casos se adapta la forma plural del español: servicio > serbis, 

cartucho > el-kirtas, policía > lbolis. 

 

3.2.2. FONÉTICA 

Al compartir muchos sonidos el español y el árabe la mayoría de los hispanismos se 

adaptan al árabe marroquí sin sufrir  ningún cambio como por ejemplo: barato, falso, falta, 

kilo, tren.  

- VOCALISMO 

En los procesos de adaptación de los hispanismos las vocales son las que más sufren 

cambios debido a la diferencia de realización entre las dos lenguas. El árabe dispone de tres 

fonemas vocálicos /a/, /i/, /u/, que pueden ser largos o breves. Al igual que en el español la 

/a/  es la vocal central abierta, la /i/ es la vocal anterior cerrada y la /u/ es la posterior 

cerrada. Estos fonemas presentan alófonos según su posición, entorno, dialecto, etc. En el 

árabe marroquí las vocales medias presentan variación en la altura según si la consonante a 

la que preceden es enfática o no; si la vocal es enfática las vocales son medias, si no son 

altas (Heath 1989: 47)14.  

Por esto en diversas ocasiones la vocal media anterior del español /e/ es elevada a la 

vocal anterior /i/, y la vocal media posterior /o/ a la posterior /u/. Este fenómeno lo 

podemos observar también en los hablantes marroquíes a la hora de aprender español, que 

tienden a realizar estas sustituciones de las vocales medias por las cerradas.  Veamos esto 

en los siguientes ejemplos: 

e > i  

 doble > dobil 

 docena  > tuzzina 

 interés > lintis 
                                                             
14Citado por Sayahi (2011- 93). 



 

16 
 

 número > numiro 

 real > rial 

 recibo > resibo 

 semana > simana 

 suerte > suirte 

 bicicleta  > el- bešclita 

 guerra > el- guirra 

metro > el- mitru 

o > u   

salón  > salun 

carroza  > el- carrusa 

cocina > el- cuzina 

coche  > el- cuchi 

cólera > el-culira 

comisaría > el- cumisaria 

consulado > el- kunsulia 

lavabo > lababu 

música > el-musika 

piano > el-pianu 

vagón > el-fagun 

 

También existen casos en los que se sustituyen las vocales cerradas por las medias, 

pero corresponden a la zona del noroeste de Marruecos (Tánger, Tetuán, Ceuta). Debido a 



 

17 
 

que me he centrado más en los hispanismos generalizados por todo el territorio marroquí, 

no hay ejemplos en el inventario de las palabras escogidas.   

 

-  CONSONANTISMO 

Las consonantes características del árabe marroquí  son:  

- /b/: con sus alófonos [ḅ] y  [β] aparece en posición intervocálica  

- /ṯ/, /ḏ/, /ḑ/: en la mayoría de los dialectos marroquíes los reflejos de las 

interdentales son /t/ (/ṭ/), /d/, (/ḍ/) y /ḍ/. 

- /ǧ/: este fonema en contacto con sibilantes de desafricatiza en [d] o [g], En la 

mayoría de los dialectos marroquíes /ǧ/ se realiza [ž]. En los dialectos del norte y 

de Jbala, el fonema /ǧ/ se realiza /ǧ/ cuando está geminado o en contacto con /n/ 

o /r/. 

- /l/: en algunos dialectos del sur del país /l/ se pronuncia [n], probablemente por 

influencia del bereber. 

- /k/: sonido velar oclusivo.  

- /r/: sonido alveolar vibrante, normalmente tiene con frecuencia una realización 

faringalizada [ṛ], y en algunas zonas como Tetuán, Tánger y Fez se realiza como 

[ġ] 

- /q/: se realiza /q/ o  [ʔ]15 en los dialectos prehilalies (Tanger, Tetún, Fez), y [g] 

en las zonas que tenemos los dialectos hilalíes.  

- /č/ este fonema aparece en la zona del norte y especialmente en préstamos del 

español.  

 

Veamos las consonantes que se han incluido en el árabe marroquí gracias al contacto 

que ha tenido con otras lenguas europeas, principalmente con el español y el francés. 

Algunos sonidos se adoptan tal cual mientras que otros se adaptan a la fonología del árabe 

marroquí: 

-  La oclusiva bilabial sorda /p/. No hay ningún sonido similar a este en el 

inventario de fonemas del alifato árabe, pero en el marroquí  este sonido está 

incluido gracias al contacto con las lenguas latinas y con el bereber; cabe señalar un 
                                                             
 



 

18 
 

hecho importante que ocurre con los préstamos hispánicos que contienen este 

fonema: en los préstamos adaptados más recientemente y sobre todo los de la zona 

del norte (Ceuta y Melilla), la /p/ se ha conservado, pero en los préstamos más 

generalizados y lexicalizados se dio un cambio por su correspondiente sonido 

oclusivo bilabial sonoro, /b/, que sí que existe en el árabe. Conforme crecía el 

contacto entre el español los hablantes marroquíes fueron aceptando este sonido /p/; 

uno de los motivos podría ser su fácil realización en comparación con otros sonidos 

que pueden resultar difíciles. Veamos algunos ejemplos: 

España > esbania, sbania / espania, spania 

español > sbanioli, spanioli 

esparteña > esberdina 

zapato > sabbat 

hospital > lesbitar, sbitar 

pala > el-bala 

patata > el-batata 

policía > el-bolis 

- Fonema nasal palatal /ɲ/. Este sonido tampoco existe en el alifato árabe, lo más 

común que se da en los préstamos que contienen este sonido es una 

descomposición en un alófono nasal /n/ más un sonido palatal sonoro, por 

ejemplo:  

español > spanioli, sbanioli 

esparteña > espedina, esberdina 

baño > əl- banio. 

Fonema obstruyente palatal /ʎ/. Este sonido suele debilitarse en posición 

intervocálica o incluso desaparecer: 

tortilla  > tortia 

https://es.wikipedia.org/wiki/Nasal_palatal


 

19 
 

servilleta > servita 

- Fonema fricativo interdental sordo /ϴ/. Está ausente en los hispanismos 

adaptados por el árabe marroquí; esto puede ser debido a dos motivos: aunque 

se encuentra en el alifato del árabe clásico: /ṯ/, los hablantes marroquíes apenas 

lo utilizan y prefieren usar en su lugar el sonido, /t/. Otro motivo es que el 

español que ha estado siempre en contacto con Marruecos es el dialecto andaluz 

seseante: 

estación > stasión 

farmacia > farmasia 

recibo > resibo 

zapa (azada) > sappa 

zapato > sabbat 

carroza > el-carrusa 

cocina > el-cuzina. En este caso se prenuncia como una /z/ francesa; esto 

puede ser debido a la influencia del francés, cuisine > el-cuzina. 

- ACENTO  

La tendencia general del árabe marroquí es acentuar la penúltima sílaba; por 

ello en muchos hispanismos el acento se desplaza a la penúltima sílaba cuando cae 

en una posición diferente en la palabra española original.  Por ejemplo: número > 

numíro. 

- OTROS CAMBIOS FONÉTICOS 

Tenemos una serie de fenómenos fonéticos que se repiten sistemáticamente en varios 

vocablos: 

- Aféresis. En varios préstamos se dan casos de aféresis de la vocal inicial; esto se 

debe a la tendencia del árabe marroquí a tener grupos consonánticos iniciales 



 

20 
 

complejos (Heath 1987; Watson 2002; Kiparsky 2003; Dell/Elmedlaoui 2003)16. 

Sin embargo en el español la estructura silábica más habitual es CV.  

España > spania, sbania 

español > spanioli, sbanioli 

estación > stasión 

- Prótesis. Es otra forma de solventar las diferencias de las estructuras silábicas entre 

las dos lenguas; aquí podemos incluir todas las palabras que comienzan por el 

artículo definido árabe el-. 

- Apócope. En varios casos tenemos ejemplos de apócope de la vocal final; esto es 

porque las estructuras de sílabas finales cerradas CV no son habituales en el árabe 

marroquí; también puede ser por influencia del francés, ya que varios casos de 

apócope que tenemos se producen en  palabras que también pueden tener 

procedencia francesa.  

 

céntimo > santim 

doble > dobil 

sandalia > sandal 

sardina > sardin 

tranquilo > tranquil 

zapato > sabbat 

banano > el-banan 

banco > el-banc 

comandante > el-comandar 

franco > el-franc 

gramo > el-gram 

micho > el-meš 

minuto > el-minut 

 

 

 

                                                             
16Citados por Sayahi (2011: 95) 



 

21 
 

3.2.3 LÉXICO Y SEMÁNTICA 

 Como hemos podido comprobar hasta ahora, el árabe marroquí lo que ha tomado 

del español ha sido el léxico; esto se debe sobre todo a su carácter oral, a la ausencia de 

academias que faciliten la introducción de nuevos conceptos en el léxico del árabe 

marroquí, sobre todo en campos semánticos de tecnología, electrónica, medios 

audiovisuales, moda, automoción, economía, etc., lo que hace que se tomen de otras 

lenguas, que sí están actualizadas en cuanto a las necesidades de los hablantes. Por ejemplo, 

el español fue durante mucho tiempo la principal lengua de comunicación en los puertos 

marroquíes, por lo que el vocabulario pesquero y náutico es casi todo en español. Esto 

también sucede con préstamos de la vida cotidiana; por una razón u otra se prefiere utilizar 

la palabra extranjera; en algunos casos suele ser una marca de prestigio el utilizar vocablos 

de otras lenguas. Asimismo, tenemos préstamos antiguos, introducidos por los moriscos o 

incluso antes, que están muy lexicalizados en el habla marroquí.  

 A nivel semántico, la mayoría de los préstamos mantienen su significado original. 

El hecho de que exista una distancia genética entre las dos lenguas no permite procesos 

similares a los que ocurren entre lenguas más cercanas, como la extensión semántica o los 

falsos amigos en el caso del contacto entre el español y el inglés (Sayahi 2011: 92). 

Por el contacto directo que tiene Marruecos con Andalucía el léxico que ha llegado 

a territorio marroquí es del dialecto andaluz, pero tenemos constancia de que a lo largo de 

la historia han llegado otras poblaciones a Marruecos pertenecientes a otras regiones de la 

península, una de ellas fue Aragón, que a partir del siglo XIII, por su interés político y su 

afán de expansión mercantil inició su expansión por el Magreb y llegaron hasta Marrakech 

(García Arenal y de Bunes, 1992: 22).  

 

4. EXTENSIÓN Y VITALIDAD DE LOS PRÉSTAMOS 

Con el objetivo de determinar el nivel de uso de estos préstamos entre los hablantes 

marroquíes y de conocer si  tienen la misma vitalidad en todo el territorio marroquí, se ha 

realizado una encuesta. Los informantes han sido seleccionados mediante un cálculo no 

aleatorio, por tanto han sido escogidos para la prueba. Cabe señalar que la muestra 



 

22 
 

representativa no es proporcional, ya que los informantes no representan las proporciones 

de la población total objeto del análisis; la encuesta no ha sido realizada en el territorio de 

estudio, Marruecos, sino que se ha realizado a hablantes del árabe marroquí que viven en 

Zaragoza. Los resultados son pues, aproximativos, como primer acercamiento al tema. 

Los siete informantes que se han conseguido son seis mujeres de edades 

comprendidas entre 20 y 24 años y un varón de 21 años, de diferentes ciudades: Casablanca 

(2 informantes), Fes (2 informantes), Oujda (2 informantes) y Tánger (1 informante). La 

ubicación de estas ciudades se distribuye bien por todo el país con lo cual tenemos una 

muestra bastante general.  

En un primer momento el objetivo era conseguir al menos dos informantes  de  cada 

ciudad, uno joven y otro adulto, para poder comparar tanto el uso entre las diferentes 

regiones como entre los jóvenes y los mayores, pero finalmente solo hemos podido acceder 

a algunos jóvenes, por lo que no atendemos a la variable edad. 

Se elaboró un cuestionario de ciento cinco préstamos hispánicos en el que primero 

se les pedía a los informantes que indicasen sus datos personales, nombre, edad y, muy 

importante, la ciudad de origen en Marruecos; después el cuestionario en sí consistía en 

indicara)si conocen el préstamo, b) si lo usan, c) si utilizan otro sinónimo árabe o francés.  

Dividimos los resultados de la encuesta en dos apartados. Por un lado se analiza los 

préstamos poco usados ya sea por el tipo de dialecto que se habla allí o por el uso de otros 

sinónimos del árabe y el francés. Por otro, los préstamos generalizado por las cuatro 

ciudades.  

4.1. PRÉSTAMOS POCO USADOS 

Hay ciertos préstamos que todos los informantes usan habitualmente y otros que no los 

usan nunca o ni siquiera los conocen 

Entre los nombres de los meses del año casi todos coinciden en que usan solo mayo 

> maíu y  marzo > márs. Hay que hacer una puntualización: algunos nombres de estos 

nombres en español se asemejan a la forma francesa, lo mismo que sucede con otras 

palabras que más adelante mencionaremos. Por tanto no sabemos hasta qué punto proceden 

del español o del francés: abril/ abril > ibríl, diciembre/ décembre> dužamber, febrero/ 



 

23 
 

février > febraier, marzo/mars >  márs, mayo/ mai > maíu, noviembre/ noviembre> 

numánbir, octubre / octubre > octobar, septiembre / septiembre > šutambir. Sin embargo, 

en algunos nombres se ve más clara la influencia del préstamo español: agosto (en francés 

août que como podemos ver carece del fonema /g/) en árabe marroquí ha pasado como 

gušt. Con los meses de enero, junio y julio, en francés janvier,  juin y juillet, pasa algo 

parecido, pero en este caso en los nombres franceses encontramos el fonema /ž/, pero al 

marroquí pasan como iennair, žúnio y žúlio. Podemos atrevernos a hablar en algunos casos 

de una fusión entre las dos lenguas europeas, por ejemplo en maíu, žúnio žúlio, la 

pronunciación de estos dos últimos se acerca más a la francesa ya que es /ž/y no el fonema 

español /x/. Los jóvenes marroquíes de hoy en día prefieren el francés o las formas del 

árabe marroquí, también utilizadas por las personas mayores o poco alfabetizadas, mes uno, 

mes dos, etc.  

-tuzzina  < docena. Casi todos los informantes han coincidido en que ni la usan ni la 

conocen; esto se debe a que es un préstamo utilizado en contextos no tan juveniles; por 

ejemplo se habla de docena para referirse al número de vasos de té que vienen en una caja u 

otros objetos caseros; por tanto es una voz utilizada más por mujeres adultas y mayores. 

- esperdina < esparteña17. En este caso se observa  que los informantes de la zona 

septentrional (Oujda y Tánger) sí que utilizan esta palabra mientras que los de la zona 

meridional no la usan habitualmente. 

- rial < real ´moneda´. Se utiliza más en la zona de Casablanca y Fez  mientras que 

en Tánger y Oujda lo conocen pero no lo usan esto se debe a que rial se utiliza para contar 

dinero en la zonas del oeste, sobre todo en la zona centro, mientras que en la zona norte y 

este es más común utilizar franc (franco) o dírhams.  

- šakur < segur ´hacha´. En este préstamo tenemos un resultado del 50% de uso; no 

sabemos bien a qué se puede deber,  quizá porque es una herramienta poco utilizada como 

en el  caso de tuzzina.  

                                                             
17 «Especie de alpargata de cuerda de esparto» (DLE). 
 



 

24 
 

-el-bala < pala, el-batata < patata, el-bolis < policía. Todos coinciden en que usan 

habitualmente estas palabras, pero la diferencia está en que en todas las ciudades se 

pronuncian con el sonido oclusivo sonoro /b/ menos en Tánger en donde se articula con el 

sonido oclusivo sordo /p/. 

- lintiris < interés. El único informante que ha indicado que la utiliza es el varón; las 

mujeres la conocen pero no lo usan mucho y, no obstante, todos han indicado que prefieren 

su sinónimo en francés. 

- errumi < romano ´persona occidental´. Coinciden en que  han escuchado la 

palabra,  pero que no la usan; desde mi experiencia personal he de decir que es un vocablo 

más habitual entre las personas mayores, que han vivido la época colonial de Marruecos y 

suelen utilizar esta palabra en contextos en los que hablan de esos colonos que conocieron 

en persona. Los jóvenes, sin embargo, como siempre prefieren formas en francés. 

- šritla < sarta ´manojo´. Solo una persona utiliza este préstamo y otra lo conoce. 

Con el sentido de ´manojo´ se refiere a manojo de pulseras de oro muy  típicas y a la moda 

entre las mujeres marroquíes de antes; teniendo en cuenta que nuestros informantes no 

pasan de los 24 años y que su lugar habitual de residencia es España, aunque estén en 

constante contacto con Marruecos, es de esperar que no la incluyan en su vocabulario. Otro 

caso parecido es el de el-kirtas < cartucho; no es un vocablo de uso cotidiano, pero sí que 

lo conocen. 

4.2.  PRÉSTAMOS DE USO GENERAL 

En este grupo están la mayoría de los préstamos de los ciento seis escogidos por 

suponer que podían ser los más generalizados. Su forma cambia dependiendo de la zona,  

como hemos visto: pala, policía y patata. También sucede que en algunos casos los 

hablantes prefieren los equivalentes en árabe marroquí, procedentes del árabe clásico, como 

por ejemplo en el caso de: 

- barato > barato, en árabe marroquí rxis. 

- estación > stasión / maḥatta.  

- familia > el-familia / al-aaila 



 

25 
 

- guerra > el-guirra / lḥarb. En este caso hay que hacer una puntualización; la 

palabra española se utiliza en contextos diferentes a la árabe: el- guirra para hablar 

de una discusión, pelea o alboroto; por ejemplo, kant fi el-fišta o nadat lguirra 

(estuve en una fiesta y hubo una pelea). Y el término árabe se usa ya para hablar de 

un conflicto bélico. 

- suerte > suirte / zhar 

- carta > el-carta / briya. 

En otros casos se usan también sinónimos del francés, como por ejemplo: 

- calcio > calsio / calsiom 

- familia > el-familia / la famille 

- farmacia > famasia / farmacian 

- interés > lintiris / lantiris 

- tranquilo >tranquil / tronquil 

- baño > el-banio / toilet 

 

-  Como ya he mencionado antes, en muchos casos no se sabe a ciencia cierta si el 

préstamo es hispano o francés, sobre todo en palabras como kilógramo, kilómetro, franco 

´moneda´, banano, biberón, camión, cartón, doble, céntimo, sandalia, salón, servicio, 

tabaco, tren, balcón. En algunos casos para saberlo nos podemos guiar por la 

pronunciación, si se asemeja más al español o al francés: calcio > calsio / calsiom, tranquilo 

>tranquil / tronquil, familia >el-familia / la famille .Pero en otros casos es casi imposible 

determinarlo; sabemos que el francés ha influido sobre el árabe marroquí con mucha más 

fuerza, salvo en las zonas colindantes a Ceuta y Melilla.  

 
 

5. CONCLUSIONES 

En este trabajo se han estudiado algunos de los hispanismos más extendidos en el 

árabe marroquí, seleccionados a partir del Glosario de mil quinientas voces españolas 

usadas entre los marroquís en el árabe vulgar de Ibn Azzuz. 



 

26 
 

En una primera parte hemos atendido a las razones históricas que justifican su 

presencia por los contactos que se han dado desde tiempos remotos en ambos sentidos entre 

la Península y el Magreb, ya que, como dice Vicente (2011: 60), «es difícil establecer cuál 

de las dos orillas ha resultado más influida que la otra», pero son evidentes las influencias 

lingüísticas que han tenido una sobre la otra. La población hispanófona llegó al Magreb  

debido, por una parte, a las expulsiones de la península a lo largo de las varias etapas y, por 

otra, a la conquista de varias ciudades costeras, Sale-Rabat, Tetuán, Tánger, Larache, Ceuta 

y Melilla, y finalmente, por el protectorado que mantuvo España en la zona norte de 

Marruecos durante  cuarenta y cuatro años. Todos estos movimientos de población han 

dejado huella en el léxico de la lengua vernácula marroquí, incluso tenemos campos 

semánticos que en su totalidad provienen del español. Como hemos visto, en las zonas de 

Ceuta y Melilla es donde más presencia del español encontramos; si tenemos en cuenta que 

la actividad económica de estas dos ciudades es la fuente de ingreso de muchas familias 

marroquíes, comprenderemos mejor que el español sea la lengua de prestigio y la lengua 

influyente sobre el árabe marroquí. En el resto del país tenemos menos cantidad de 

préstamos, pero están mucho más lexicalizados, porque la mayor parte de ellos fueron 

introducidos en los primeros contactos entre las dos lenguas; se trata de lo que Vicente 

(2011:73) llama «préstamos adaptados o antiguos», con ejemplos como docena > tuzzina, 

romano > errumi. Por otro lado están los «préstamos no digeridos más recientes», más 

reconocidos como españoles porque no han sufrido mucha variación en el proceso de 

adaptación; son ejemplos como barato, falso o gente.  

 Hemos analizado los cambios –básicamente fonéticos– que han sufrido esos 

hispanismos en el proceso de adaptación. En el vocalismo se observa que las vocales 

medias anterior y posterior /e/ y /o/ en muchos casos son sustituidas por /i/ y /u/ 

respectivamente: docena > tuzzina, salón > salun, suerte > suirte. Entre las consonantes, 

los cambios más significativos son la sustitución del sonido oclusivo bilabial sordo /p/ por 

su correspondiente sonido sonoro /b/: zapato > sabbat; el cambio del sonido nasal palatal  

/ɲ/ por un alófono nasal /n/ más un sonido africado palatal sonoro:  español > spanioli, 

Otros cambios fonéticos que se repiten en distintos vocablos son aféresis: estación > 

stasión, prótesis (todas las palabras que han añadido el articulo el-) y apócope: zapato > 

sabbat.  

https://es.wikipedia.org/wiki/Nasal_palatal


 

27 
 

 Finalmente se ha tratado de hacer un análisis sobre la vitalidad de los hispanismos 

en el árabe marroquí. Para ello hemos llevado a cabo una encuesta con informantes que 

pertenecen a diferentes ciudades  distribuidas por todo el país (Casablanca, Fes, Oujda y 

Tánger), jóvenes en todos los casos (entre los 20 y 24 años) y predominantemente mujeres. 

El resultado muestra que hay algunos préstamos que los informantes usan habitualmente, a 

pesar de la variedad del dialecto marroquí,  como barato,  stasión; y otros muy poco usados 

e, incluso, desconocidos, como docena > tuzzina, real > rial.  

 En cuanto a la vitalidad de los préstamos, apoyándonos en los resultados de la 

encuesta, las denominaciones de los meses del año son los que menor uso tienen entre 

nuestros encuestados, aunque todos coinciden en que las conocen pero prefieren utilizar sus 

sinónimos en francés o en árabe. De las diferencias entre zonas podemos destacar que 

nuestra informante de Tánger en las voces que contienen el fonema oclusivo bilabial sordo 

/p/ prefiere conservar este sonido a cambiarlo por su alófono sonoro /b/, esto es un rasgo 

distintivo del marroquí del norte de la zona de Jbala: España > spania, español > spanioli, 

hospital > spitar, policía > polis. Casi todos coinciden que no  usan o incluso ni siquiera 

han oído los prestamos: romano > errumi, zapa > sapa, segur > šakur, esquero > ešcara,  

como vemos son voces que no son comunes en una situación de comunicación entre 

jóvenes. 

 El árabe marroquí en las últimas décadas ha despertado mayor interés por los 

lingüistas arabistas, y podemos encontrar ya varios trabajos sobre ello, pero lo que 

concierne a los hispanismos introducidos en esta lengua sigue siendo un campo todavía por 

explorar y del cual se puede encontrar un legado de la lengua española bastante interesante. 

 

 

 

 

 

 



 

28 
 

ANEXO 

 
Meses del año: 

Enero iennair 

Febrero febraier 

Marzo márs 

Abril ibríl 

 Mayo maíu 

Junio  ŝúnio 

Julio  ŝúlio 

Agosto gušt 

Septiembre šutambir 

Octubre octobar 

Noviembre numánbir 

Diciembre duŝamber 

 

 

Atún  ettún 

Automóvil tomobil 

Barato barato 

Batata batata 

Bistec bistec 

Cacahuete cauca, kaukau 

Calcio calsio 

Céntimo santím 

Cernida18
 sanida 

                                                             
18De cerner «separar con el cedazo la harina del salvado, o cualquier otra materia reducida a polvo 
de suerte que lo más grueso quede sobre la tela, y lo sutil caiga al sitio destinado para recogerlo» 



 

29 
 

Doble dobil 

Docena tuzzina 

Doctor ductor 

Ensalada šlada, slata 

España esbania, sbania 

Español spanioli, sbanioli 

Esparteña19
 espedina, esberdina 

Esquero 20(saco)  ešcara 

Estación stasión 

Falso falso 

Falta falta 

Farmacia farmasia 

Interés (economía)lintiris 

Kilogramo quilo, quilogram 

Kilómetro quilómetr 

Lavabo labábu 

Litrolitro, yotro 

Luisa (planta) luiza 

Miseria mizeria 

Número numiro, nimero 

Realrial 

Reciborisibo 

Romanoerrumi 

Salón salun 

Sandalia sandala/sandal 
                                                                                                                                                                                          
(DLE). Entendemos entonces que sanida proviene de cerner ya que en el árabe marroquí sanida se refiere al 
azúcar hecho polvo.  
19 «Especie de alpargata de cuerda de esparto» (DLE). 
20«Bolsa de cuero que solía traerse sujeta al cinto, y servía comúnmente 
para llevar la yesca y el pedernal, el dinero u otras cosas» (DLE). 



 

30 
 

Sardina sardin 

Sarta21 (manojo) širitla 

Segur 22(hacha) akur 

Semana  simana 

Servicio serbis 

Servilla 23(zapatilla)  šerbil 

Servilleta serbita 

Suerte suirte 

Tabaco taba 

Tomate tomatiš, matiša 

Tortilla tortia 

Tranquilo tranquil 

Tren tren 

Zapa24 (azada) sappa 

Zapato sabat 

PALABRAS CON el-. 
Armario  el-mario 

Balcón el-balcón 

Banano el-banan 

Banco el-banc 

Baño el-banio 

Barril el-bermil 

Beso el-busa 

Biberón el-bebrón 

Bicicleta el-bešclita 

                                                             
21«Serie de cosas metidas por orden en un hilo, en una cuerda» (DLE). 
22«Hacha grande para cortar» (DLE). 
23 «Zapato ligero y de suela muy delgada» (DLE). 
24«Especie de pala herrada de la mitad abajo, con un corte acerado, que usan loszapadores o gastadores» 
(DLE). 



 

31 
 

Camión el-camión 

Capucha el-kopp 

Carro el-carro 

Carroza el-carrusa 

Carta el-carta 

Cartón el-cartón 

Cartucho el-kirtas 

Cigarro el-garru 

Cocina el-cuzina 

Coche el-cuchi 

Cólera el-culira 

Comandante el-comandar 

Comisaría el-cumisaria 

Consulado  el-kunsulia 

Contrata contrada, contra 

Factura el-factura 

Familia el-familia 

Fiesta el-fišta 

Franco el-franc 

Ganas el-gana 

Gramo el-gram 

Guerra el-guirra 

Hospital lesbítar, sbitar 

Jabón el-sabun 

Merluza el-merlúsa 

Metro el-mitru 

Micho (gato) el-meš 

Minuto el-minut 



 

32 
 

Moda el-moda 

Motor el-motor 

Música el-mosika 

Pala el-bala 

Patata el-batata 

Piano el-pianu, el-biano 

Policía el-bolis 

Vagón el-fagun 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

33 
 

BIBLIOGRAFÍA  

 

Aguadé, Jorge (2008): «Árabe marroquí (Casablanca)». En Corriente, Federico y Vicente 
Ángeles, Manual de dialectología neoárabe,  pp. 281-310, Zaragoza, Universidad de 
Zaragoza.  
 

Amzid, Mohamed (1972): Les traces de la langue espagnole dans le Nord du Maroc, 
ancienne zone espagnole: le cas de Tanger. Lile, Atelier National de Reproduction de 
Thèses. 

Benyahia, Laila y Aguadé, Jorge (1987): Notas acerca de algunos hispanismos en el árabe 
dialectal marroquí, Madrid, Universidad Complutense. 

Berdonés  López, Antonio (2004): El árabe marroquí y el español, Granada, colección 
Granada literaria. 

Chaker, S., (1994): El bereber en el Magreb. Una migración dos veces milenaria, Granada, 
R. Raha Ahmed (ed.)  

Corriente, Federico (2002): Gramática árabe, Barcelona, Herder. 

DLE = Real Academia Española, Diccionario de la lengua española, en línea www.rae.es 
[consultado el 5/2/2017]    

Epalza, Mikel (1938),  Los moriscos antes y después de la expulsión, Madrid, Editorial 
Mapfre. 

Fernández y Romeral, Fortunato (1921): Los Franciscanos en Marruecos, Tánger, 
Tipografía de la Misión Católica. 
 
García Arenal, Mercedes y de Bunes, Miguel Ángel (1992): Los españoles y el norte de 
África. Siglos XV-XVIII, Madrid, Editorial Mafre.  
 
Haim, Zafrani (1994): Los judíos de occidente musulmán: Al- Ándalus y el Magreb, 
Madrid, Mafre. 

Heath, Jeffrey (1989): From code-switching to borrowing: foreign and diglossic mixing in 
Moroccan Arabic, London, Kegan Paul International.  

 
Herrero Muñoz-Cobo (1998): Gramática de árabe marroquí para hispano-hablantes,  
Almería, Universidad de Almería. 
 

IbnAzzuzHaquím, Mohammad (1953): Glosario de mil quinientas voces españolas usadas 
entre los marroquís en el árabe vulgar, Madrid,  Instituto de estudios africanos. 

http://www.rae.es/


 

34 
 

 
Lapeyre, Henri (1986): Geografía de la España morisca, Valencia, Diputación provincial de 
Valencia. 

López García, Bernabé (2007): Marruecos y España una historia contra toda lógica, 
Sevilla, rd editores. 

 
Sayahi, Lotfi, (2011): «Contacto y préstamo léxico: el elemento españolen el árabe actual», 
Revista internacional de lingüística iberoamericana, pp. 85-100, Frankfurt/Madrid, 
Iberoamericana editorial Vervuert. 

Tilmatine, Mohand (2011): «El contacto español-bereber: la lengua de los informativos en 
Melilla», Revista internacional de lingüística iberoamericana, pp. 15-45, 
Frankfurt/Madrid, Iberoamericana editorial Vervuet. 
 

Tilmatine, Mohand y Morgenthaler, García Laura (2011): «Introducción: el contacto 
español- árabe y español-amazige en la actualidad: un inexplorado campo de estudio», 
Revista internacional de lingüística iberoamericana, pp. 7-14, Frankfurt/Madrid, 
Iberoamericana editorial Vervuet. 

 

Vicente, Ángeles (2008): Ceuta: una ciudad entre dos lenguas: formación y evolución del 
árabe ceutí, Ceuta, Instituto de Estudios Ceutíes. 

̶̶  (2011): «la presencia de la lengua española en el Norte de África y su interacción con el 
árabe marroquí», Revista internacional de lingüística iberoamericana, pp. 59-84, 
Frankfurt/Madrid, Iberoamericana editorial Vervuet. 

Rittwagen, Guillermo (1909): Glosario de voces árabe-marroquíes de origen ibérico 
(greco-latino, hispano-latino, greco-castellano y castellano modero). De filología hispano-
arábiga, ensayo crítico, Madrid, Boletín de la Real Academia de la Historia. 

Villanova, José Luis (2004): El Protectorado de España en Marruecos : organización 
política y territorial ,Barcelona, Edicions Bellaterra. 

 

 

 


	Los moriscos de la primera generación de inmigrantes del XVII tienen evidentemente un aspecto de extranjeros musulmanes o islamizados que actúan en actividades militares y marítimas, sea de paso, como traductor es y embajadores. Serán gente de fron...

