s Universidad
1801  Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

El concepto de lo trascendental en Critica de la
razon pura
The concept of transcendental in Critique of pure
reason

Autor

Daniel Sanroman Alias

Director

Luis Arenas Llopis

Grado de Filosofia. Curso 2016-2017.
Facultad de Filosofia y Letras.
Universidad de Zaragoza.




Resumen

El proyecto filosofico que articula Critica de la razon pura es un proyecto filoséfico
trascendental. Por consiguiente, entender el significado del concepto «trascendental» es
la mejor via de acceso para la comprension general de la obra. En este estudio nos
propondremos sacar a la luz el elemento fundamental de lo trascendental: su dimensién
normativa, asi como su relacién con el a priori, el innatismo y la hipotesis general de la
KrV.

Palabras clave: Kant, Critica de la razon pura, trascendental, a priori, innatismo,
hipétesis general.

Abstract

The philosophical project that articulates Critigue of Pure Reason is a
transcendental philosophical project. Therefore, understanding the meaning of the
concept “transcendental” is the best way of access for the general understanding of the
work. In this study we propose to bring to light the fundamental element of the
transcendental: its normative dimension, as well as its relation to the a priori, the
innnatism and the general hypothesis of the KrV.

Keywords: Kant, Critique of pure reason, transcendental, a priori, innatism, general
hypothesis.



Indice

Introduccion: 1

1. La filosofia trascendental:1-7
1.1. El concepto en Kant (A12/B25-A14/B28): 1-4
1.2. Aportaciones al concepto de filosofia trascendental: 4-7
2. La distincion entre trascendental y a priori: 8-19
2.1. La hipotesis general de la KrV (BXV-BXXII): 8-10
2.2. A priori/ Trascendental: 10-19
2.2.1. Elinnatismo como problema: 12-17
2.2.2. Topica general de la relacion a priori/trascendental: 18-
19

Conclusién; 20-21

Bibliografia: 22-23



Introduccién

En el presente trabajo abordaremos el concepto de lo trascendental en la filosofia de
Kant dada la centralidad del mismo para la correcta comprension de la filosofia kantiana
en su totalidad. Preguntarnos por el concepto de lo trascendental en la Critica de la razén
pura serd atender a su preciso significado, pero también a los variados usos que da de este
término; serd, en ultimo término, proyectar luz sobre los puntos centrales de su

pensamiento en busca de una mejor comprension de su filosofia.

Este caracter central del concepto ya ha sido puesto muchas veces de relieve y los
tratamientos del concepto son muchos, sus definiciones, a qué se aplica, qué de novedoso
tiene y a qué conclusiones permite arribar llegan a ser ni mas ni menos que el resumen de
la Critica de la razon pura. Por consiguiente, este estudio tiene el riesgo de convertirse en
un compendio, breve por necesidad, de la topica comun del concepto, topica general de la
KrV. Aln mas si cabe porque la polémica que pueda suscitar o no este concepto es la
polémica que suscita la Critica misma. La centralidad del concepto hace que su puesta en
cuestion sea mas 0 menos una puesta en cuestion de todo el proyecto kantiano entendido
como proyecto trascendental. Por lo tanto, nuestro propdsito serd lograr una
caracterizacion exhaustiva del concepto de lo trascendental que muestre su vinculo con el

proposito general de la Critica

Asi pues, ¢qué es lo trascendental? Si acudimos a Critica de la razon pura veremos
que la determinacién del concepto aparece en su uso como adjetivo: la filosofia
trascendental es el proyecto filos6fico que Kant se propone emprender. Por lo tanto,
nuestro esquema de trabajo consistird en acercarse primero a las propias palabras del
autor, es decir, comentaremos la definicion que ofrece, obteniendo asi varias de las claves
de su concepto; inmediatamente después atenderemos a las definiciones que otros autores
han dado de su filosofia, con el fin de obtener un concepto lo méas claro y definido
posible; por Gltimo, nos adentraremos en su despliegue concreto: tomaremos como tema
de estudio su relacion y diferencia con el concepto de a priori, lo que nos permitira
enlazar con dos temas derivados del mismo: la hipétesis general de la KrV y el asunto del

innatismo.



1. Lafilosofia trascendental
1.1. El concepto en Kant (KrV A12/B25-A14/B28)
“[L]lamo trascendental a todo conocimiento que se ocupa, no tanto de los objetos, cuanto de

nuestro modo de conocerlos, en cuanto que tal modo ha de ser posible a priori. Un sistema de
tales conceptos se llamaria filosofia trascendental.” (KrV, A11-A12)

En estas lineas se recoge el nucleo del uso adjetivo de trascendental en los términos
primero de conocimiento y luego, como derivado del mismo, de filosofia. Como tal,
hemos de entender primero un conocimiento, pero esto no es del todo preciso, pues mas
bien es una inspeccion de “nuestro modo de conocer” que luego puede o no consolidarse
como conocimiento. No obstante, debemos quedarnos con la idea de una “ciencia

especial” que investiga “la razon pura” (KrV, B24).

La clave de la definicion estd en que el objeto del conocimiento: no es “la naturaleza
de las cosas, que es inagotable” (KrV, A12/B26), sino nuestro modo de conocerlas, en
cuanto que “tal modo ha de ser posible a priori”. La Critica de la razén pura, como
proyecto de corte trascendental, es una investigacion de nuestro modo de conocer los
objetos a priori en cuanto que tal modo de conocimiento ha de ser posible. El centro de la

filosofia trascendental es, entonces, un giro hacia la subjetividad.*

Ahora bien, con todo lo anterior solamente hemos dado un primer paso. Falta el
grueso de la problematica. Cabe preguntarse, a la luz del fragmento mismo, qué se quiere
decir con “posible” en “en cuanto que tal modo ha de ser posible a priori”. ¢De qué tipo

de posibilidad estamos aqui hablando?

La pregunta por la posibilidad del conocimiento a priori lanza nuestro pensamiento
hacia la que es la pregunta fundamental de la razon pura: “;Como son posibles los juicios
sintéticos a priori?” (KrV, B19). No obstante, esto no ha aclarado todavia nada ya que no

hacemos mas que posponer la pregunta por la posibilidad.

Para responder a esta cuestion debemos retroceder a la “Introduccion”. Alli se
propone demostrar la pertinencia de su pregunta por la posibilidad de los juicios

sintéticos a priori en virtud de su presencia en las matematicas, la ciencia naturaly, he

1 El giro (copernicano) que representa la filosofia kantiana, en cuanto que filosofia trascendental (esta es
la conexi6n importante), tiene el propdsito de solucionar los problemas epistemoldgicos heredados
mediante dicho giro que por Copérnico ejemplifica. Su solucion es doble: solucionar unos problemas,
desterrar otros para siempre.



aqui el problema, en la metafisica (KrV, B14-B19)?. Se puede inferir de esto que la
pregunta por la posibilidad de los juicios sintéticos a priori no se refiere a si hay o no
tales juicios, pues las matemaéticas, por ejemplo, lo ejemplifican. Pero si no es esta
posibilidad, ¢cual es?:

“la critica trascendental (...) no se propone ampliar el conocimiento mismo, sino simplemente
enderezarlo y mostrar el valor o falta de valor de todo conocimiento a priori” (KrV, B36)3

Hemos topado con el quid de la cuestion, con el nlcleo de no ya solamente la
filosofia trascendental, sino también de todo uso del adjetivo trascendental. El propésito
de toda la Critica de la razén pura, contenido en el proyecto trascendental, es demostrar
la validez objetiva de los conocimientos a priori ya existentes. La critica, es decir, el
método trascendental, se propone demostrar el posible fundamento del valor objetivo de
dichos conocimientos a priori que ya estan dados, que ya estan asumidos como
verdaderos.? Y ello ocasiona que en la argumentacion de la obra nos encontremos con dos
elementos: primero, debido a que los conocimientos a priori estan mezclados y aparecen
unos que reconocemos como verdaderos junto a otros de los que todavia no sabemos si
podremos alcanzar verdad (i.e., la metafisica), deberemos separarlos unos de otros y
hallar el fundamento de la verdad de los asi reconocidos para comprender por qué los
otros no sélo no lo son, sino que no podian serlo (hipdtesis general de la KrV y parte de
su método experimental); segundo: debido a que aceptamos como verdaderos unos
determinados juicios sintéticos a priori, los argumentos (trascendentales) que se aduzcan

para demostrar el fundamento de su verdad habran de adoptar la forma de un modus

2 Que de verdad la matematica esté constituida de tales juicios es una afirmacion no poco discutible. Sin
embargo, para nuestro propésito nos es indiferente y ya no solamente por la brevedad, sino porque la
filosofia trascendental en cuanto tal no pone eso en duda: para que el proyecto trascendental pueda operar
necesita presuponer que es asi. Lo Gnico que podemos decir desde el estudio de tal proyecto es que éste
asume que es asi. Cualquier discusion de su verdad nos sacaria fuera del marco del proyecto.

3 Kant distingue dos tipos de posibilidades: por un lado, la posibilidad l6gica, es decir, el pensar, tal y
como lo entiende Kant, “siempre que no me contradiga” (KrV, BXXVII, nota 23); por el otro, la
posibilidad real (o validez objetiva). Este Gltimo término es el quid de la cuestion: posibilidad real o
validez objetiva solamente la logran aquellos pensamientos que o bien tienen experiencia que testimonie
su realidad (verdad empirica) o bien, he aqui la clave para los juicios sintéticos a priori, “sea a priori,
mediante la razon” (ibid.), o sea, la verdad trascendental, una vez hemos demostrado que tales
pensamientos son condiciones necesarias a priori para toda experiencia posible. Sélo asi logran ser
conocimiento, ya que tienen un referente que les dota de realidad. Para comprender completamente la
diferencia entre posibilidad Idgica y real hay que acudir a KrV, A95/96, para observar qué referentes
pueden dotar de realidad a los contenidos a priori, y a KrV, A290/B346 y sigs., donde se observa la
diferencia entre ens rationis/nihil negativum (concepto l6gico-pensable, carente de contenido/ concepto
contradictorio-no pensable, que jaméas podré dotarse de contenido).

4 La filosofia kantiana no es una filosofia de la certeza, sino una filosofia de la objetividad que da por
verdaderas a determinadas ciencias y se propone hallar el fundamento de dicha verdad (KrV, B21)



tollens, el cual mostrara como determinadas condiciones son tanto necesarias como

suficientes para la verdad de dichos juicios® (postulado y método de experimentacion).

Por consiguiente, recapitulando, tenemos que el proyecto trascendental es una
investigacion de nuestro modo de conocer a priori en cuanto que tal modo de conocer ha
de ser posible, posible en el sentido de con validez objetiva. Dicha validez objetiva ha de
ser fundamentada en cuanto que ya poseemos juicios sintéticos a priori, i.e., un modo de
conocer el mundo a priori, que aceptamos como verdaderos, pero que estan en
mezcolanza con otros juicios del mismo tipo de los cuales no estamos tan seguros de su
verdad. Debemos, entonces, encontrar un criterio y un fundamento para separarlos. El
proyecto trascendental, por tanto, tiene como objeto y propdsito la validez objetiva de los
juicios sintéticos a priori. Como se ira viendo a lo largo de este estudio, nos enfrentamos
con la filosofia trascendental a una cuestion no de hecho sino de derecho (KrV, B116-
117): ¢cual es el derecho que fundamenta el uso de unos determinados juicios sintéticos a
priori — aritmética y geometria— y rechaza el uso de otros — metafisica? La respuesta:
la legitimidad de su uso vendra determinada por ser condiciones necesarias para toda

experiencia universal y objetiva del universo.®

Una vez recogidos estos dos momentos fundamentales del concepto a partir de la
propia letra kantiana vamos a pasar a las conceptualizaciones mas generales que se hacen

del mismo, vinculandolos con una perspectiva mas general de su pensamiento.
1.2. Aportaciones al concepto de filosofia trascendental

Hemos de reconocer que el concepto hasta ahora recogido no puede ser nada mas
que parcial. A lo largo de toda la obra se iran haciendo aportaciones al mismo que acaben

enriqueciéndolo. Para lograr acotar correctamente en toda su dimension el concepto de lo

5 Para observar cdmo opera el modus tollens como argumento trascendental: KrV, A32/ B48-49. Es la
exposicion trascendental del 85 de la Estética trascendental un perfecto ejemplo del modus tollens que
Kant utiliza cuando se sitGa en una dimension trascendental y no metafisica, segin lo define.

& La nocion de fundamento es central, y no hay que confundirla con la nocion de causa. Para el caso de
los juicios sintéticos a priori confundir los términos seria desorientador, pues buscar su causa nos llevaria
a perder de vista el proposito del método mismo que lanza la pregunta por su posibilidad. Preguntar por la
causa de los juicios sintéticos a priori nos llevaria a lo que Kant denomina una “generatio aequivoca”
(KrV, B166-B167), i.e., caeriamos con Hume en leyes psicoldgicas incapaces de fundamentar necesidad y
universalidad alguna para el conocimiento. A este respecto es importante el Prélogo a la primera edicién.
Alli se sostiene que la pregunta que guiard su “deduccion de los conceptos puros del entendimiento” no es
“;como es posible la facultad de pensar por si misma, dado que esto ultimo es (...) buscar la causa de un
efecto posible”, sino mas bien es “;qué y cudnto puede conocer [objetivamente] el entendimiento y la
razén con independencia de toda experiencia?” (KrV, AXVIII).



trascendental puede ser Gtil acudir a otros intérpretes que se hayan acercado al mismo

problema que tratamos de aclarar

Navarro Cordon, por ejemplo, se aproxima al concepto de conocimiento
trascendental resaltando, igual que hemos hecho anteriormente, su propdsito final: la
justificacion del conocimiento a priori en virtud de su uso objetivo’. Y ademas afade dos
elementos nuevos a la definicion: la referencia y el originarse®. Estos dos nuevos
elementos son de gran importancia, si bien se vinculan en el todo mayor que es el

proyecto de justificacion de los contenidos a priori.

Determinar la validez objetiva de los conocimientos a priori solamente se podra
hacer en virtud de referirlos a algo exterior a si mismos. Cualquier concepto empirico
recibe su significado en base al objeto concreto al que se refiere, pero ¢y el concepto de
causa? ¢Podemos referir un objeto sensible al concepto causa? Kant sostendra que para
dotar de significado objetivo a cualquier contenido, y el problema son los contenidos a
priori que a nada aparentemente refieren, solamente se podra hacer o bien refiriéndolos a
un ente sensible, cosa que no podemos hacer (;qué ente del mundo es una causa?), o bien
mostrando su necesidad como condicion de la misma experiencia (KrV, A95-A96). Sélo
a partir de estas dos instancias como referencia cabe obtener un uso objetivo para los

conceptos.®

Por otro lado, la necesaria relacion de los contenidos a priori con su originarse desde
la razon pura, con sus “fuentes” (KrV, B25), cobra relevancia debido a que la distinta

adscripcion de los contenidos a una u otra facultad marcara sus limites.

" Navarro Cordén, 1970, 23.

8 Ibid.

® Si tuviésemos que esbozar una teoria del significado de la KrV podriamos decir, a modo de
introduccién, que el significado 1) no viene determinado solamente por los entes sensibles como
referencias, pues si fuese asi todos los conceptos a priori trascendentales carecerian de significado, ya que
no se refieren a la experiencia sino a sus condiciones de posibilidad; 2) ni tampoco por un principio de
verificacion, aun extendiéndolo para abarcar observaciones empiricas mas condiciones de posibilidad,
pues Kant reconoce un &mbito mayor del conocer, que es el del pensar, en el cual los contenidos a priori
pueden obtener una significacion distinta (vid. por ejemplo KrV, A147/B186-187). Aparte hay que decir
que todo el proyecto de la Critica de la razon pura aparece como sirviendo a un fin ulterior: la razén
préctica (KrV, BXXV y sigs.) Por ello, proponer una teoria del significado a partir de Kant organizada en
torno a un empirismo radical es, como poco, cercenar el espiritu de su autor: la moral es el destino Gltimo
de todas estas reflexiones y defenderla de una razon cientifica que va mas alla de sus limites (lo que Kant
logra evitar al “cortar las raices del materialismo”, KrV, BXXXIV) es la primera de sus tareas.



Kant desgaja la razon pura, en sentido lato®, operativamente en varias facultades. Su
division vendra determinada por los limites mismos que concibe para cada una de ellas.
La sensibilidad tendrd un conocimiento inmediato de los entes sensibles; el
entendimiento, distinguido de la razén como facultad de las ideas, razon en sentido
estricto, a partir de la hipotesis general de la KrV, poseerd un conocimiento mediato de
los entes sensibles (si bien la palabra conocimiento es aqui tramposa, pues no hay
conocimiento sino en la yuxtaposicién de sus funciones: una y otra facultad se necesitan
(KrV, B25)); la imaginacion permitira la aplicacion de los conceptos a la sensibilidad; por
altimo, la razén en sentido estricto serd la facultad de los contenidos a priori no referidos
a los entes sensibles, es decir: las ideas. Queda por comprobar si es 0 no conocimiento
verdadero. Por lo tanto, la relacién de los contenidos a priori con sus fuentes es
importante en relacion a los limites del conocimiento a priori, pues su adscripcion a una u
otra facultad, a lo mediato o inmediato que esté la facultad en relacion a la experiencia de

los entes sensibles, determinara el campo de operacion de sus contenidos a priori.*

En conclusion, esta definicion nos ha permitido dar nuevos perfiles a la primera
definicion de lo trascendental: si ya habiamos visto que el proyecto trascendental se
proponia fundamentar la validez objetiva del conocimiento a priori, ahora hemos visto
coémo para lograrlo tendra que mostrar su origen en la razon pura, es decir, en el sujeto,

asi como su referencia, para obtener de ella su significado objetivo.

10 Por razon en sentido lato (0 Razon) entendemos “el conjunto de facultades o dinamismos del
conocimiento, tanto intelectuales como racionales, del conocer como del pensar, entendiendo tales
dinamismos o facultades como fuentes del conocimiento a priori.” (Rabade, 2009, 164) Es el concepto de
razon pura que aparece en Prdlogos e Introduccion, un concepto que es anterior al analisis operacional de
las facultades. Una vez analizada la razon pura aparece la razén en sentido estricto (o la razén). Como es
el caso de la sensibilidad, del entendimiento y de la imaginacién, la razén como facultad solamente cabe
definirla segin como y con qué opera. Diremos de ella que es “la facultad suprema del hombre, a la que
corresponde no la adquisicion de conocimiento, sino su cierre perfectivo en todo un edificio de
conocimiento, unitario.” (Rabade, 2009, 164; razon en sentido estricto en 164-170)

HEs relevante sefialar que Kant no demuestra que los conceptos no se refieren inmediatamente a los entes
sensibles, 1o que viene a ser que no existe una intuicion intelectual. Kant parte de esta constatacion y
muestra su necesidad en virtud de la coherencia interna del sistema que de ahi funda y a la inconsistencia
del sistema que se podria fundar negando la misma. Por esto mismo dice en la Estética que “esta tltima
observacién a nuestra teoria estética [i.e., la distincion entre intuicion originaria y derivada] debe ser
considerada no como una demostracion, sino como una simple aclaracion” (KrV, B72). Claro que no,
debido a que, primero, su demostracion vendria dada por una fisiologia de la raz6n humana que caeria
fuera del proyecto trascendental (una “generatio aequivoca” dira posteriormente), ademas Su misma
demostracion es todo el sistema kantiano, i.e., la suma de Estética, Analitica y Dialéctica trascendental.
Sostengo que Kant no podria fundar con necesidad y universalidad su sistema partiendo de la negacién de
la intuicion intelectual, pues seria la negacion de un juicio empirico, lo que implica ausencia de
necesidad. Para lograr necesidad y universalidad debe demostrar que los conceptos trascendentales de
todo conocimiento, i.e. las categorias, tienen como su condicion de posibilidad su aplicacién a la intuicion
sensible. Ello permitiria que, habiendo o no una intuicidn intelectual, esta fuese incapaz de lograr un
conocimiento objetivo, pues para ello necesitaria de las categorias y las categorias necesitarian de su
referencia a la intuicion sensible para significar algo.



La segunda caracterizacion del concepto de lo trascendental que queremos traer a
colacion la propone el profesor Rabade. Esta caracterizacion es més exhaustiva y recoge
méas momentos clave del concepto. Asi, por trascendentalismo hemos de entender:

“[una] filosofia de planteamiento gnoseologico; (...) [que] lleva su pregunta fundamental sobre
el problema de la objetividad; (...) [que] ha de buscar y encontrar su principio o principios de
solucion en el sujeto; estos principios han de ser aprioricos; lo importante sera comprender si
estos principios han de tener una aplicacion objetiva a la experiencia y como pueden tenerla. (...)
[Sera] una nueva ciencia metodologica o una nueva metodologia cientifica, al que habra de

asignarle la funcion de descubrir si hay tales elementos a priori y cuales son.” (Rabade, 2009,
384)

Esta caracterizacion, a falta del originarse y de la referencia que hemos obtenido de
la anterior, expone sucintamente todo lo que llevamos tratado hasta el momento. Mientras
que al principio hemos dicho que los contenidos a priori eran el objeto a fundamentar y
que para lograrlo acababa fundamentando todo el conocimiento, en esta definicion se
toma el fundamento de todo el conocimiento como el propdésito Gltimo y a los contenidos

a priori como una parte. Es igual: la conclusion es la misma.

A su vez, nosotros entendiamos que tales elementos a priori ya estaban dados,
mientras que el profesor Rabade da a la filosofia trascendental la tarea de descubrirlos.
No obstante, la diferencia no es de gran calado si y solamente si se entiende por descubrir
su presencia en las ciencias y no su producirse fisiologico (“generatio aequivoca”, KrV,
B167).

Esta definicion concluye nuestra aproximacion al concepto general de lo
trascendental. A partir de este momento debemos estudiar como se desempefia en los
momentos clave en los que aparece a lo largo de la obra. Es lo que podemos llamar la

topica general de lo trascendental, la cual limitaremos a la Analitica trascendental.

De nuevo, como en la definicidn del concepto, dicha topica es recurrente en aquellos
autores que tratan el asunto. En ultimo término, si recogemos todos los temas que ellos
proponen como mas importantes acabamos teniendo toda la Analitica expuesta. Como tal
exposicion desborda los limites de este trabajo, nos centraremos en lo que consideramos
no el momento clave del concepto, pero si el que mas ayuda en su comprension. Este es

la distincion entre a priori y trascendental.



2. Ladistincion entre trascendental y a priori

Si hemos escogido el tépico de la oposicion trascendental / a priori es porque nos
permite observar a partir de su diferencia la peculiaridad tanto del concepto como del

método filosofico kantiano. El decurso de este apartado sera, pues, el siguiente:

() Primero trataremos la hip6tesis general de la KrV contenida en el Prélogo a la
segunda edicion con el fin de comprender el marco general en el cual encuadrar tanto lo
trascendental como su diferencia con lo a priori.

@ Abordaremos, después, las concretas diferencias entre ambos conceptos, tanto a
partir del propio texto (KrV, B80-88) como a partir de otros autores.

2.1. La hipotesis general de la KrV (BXV-BXXII)
¢Cudl es la hipotesis general de la KrV? El famoso giro copernicano:

“se ha supuesto hasta ahora que todo nuestro conocer debe regirse por los objetos (...)
Intentemos, pues, por una vez, si no adelantaremos mas en las tareas de la metafisica suponiendo
que los objetos deben conformarse a nuestro conocimiento.” (KrV, BXVI)

El propdsito es demostrar “la deseada posibilidad de un conocimiento a priori de
dichos objetos, un conocimiento que pretende establecer algo sobre éstos antes de que
nos sean dados” (ibid.). El giro copernicano, como hipdtesis general, pone de relieve el
problema de la validez objetiva de los conocimientos a priori, en cuanto que son producto
mismo de ese giro, en virtud de que dejamos atras el empirismo como doctrina posible y
nos encontramos con determinados contenidos que no proceden de la experiencia y que,

por tanto, no pueden fundamentar su verdad en ella.

Sin embargo, la hipotesis se complica. Pues si bien admitimos ex hipothesi que hay
conocimientos a priori, no todos los conocimientos a priori son iguales. Hay que
distinguir, entonces, entre dos tipos de conocimiento a priori. Si antes nos
desmarcadbamos del empirismo, aqui y ahora es donde y cuando Kant se separa del
racionalismo. Este consideraba todos los conocimientos a priori sin hacer distinciones.
Veamos qué ocurre si las hacemos. El paso de la primera hipétesis a la segunda es el
desmarque que la teoria kantiana va haciendo de cada una de las doctrinas que la
anteceden y dan pie. Esta segunda hipotesis dice asi:

“¢Qué pasaria si introdujéramos en la Metafisica una distincion entre objetos desde un punto de
vista del sujeto que conoce [primera hipétesis] y propusiéramos [segunda hip6tesis], por un



lado, una realidad sensible dada al sujeto (al hombre), y, por otra, una realidad inteligible, que no
es intuida por ese mismo sujeto?'?” (Villacafias, 1987, 34)

Es decir, si introdujéramos en los contenidos a priori una distincion entre aquellos
referidos a (y necesarios para) la realidad sensible y aquellos que se refieren a objetos
inteligibles, es decir, no referidos a (ni necesarios para) la realidad sensible, ;qué
ocurriria? A partir de esta distincion, que se llevara a término de la Gnica forma posible, a
saber, aplicando el “concepto superior, que es el de un objeto en general” (KrV,
A290/B346 y sigs.) a los distintos contenidos a priori para discriminar en base a: 1) su
posibilidad Idgica (ens rationis/ nihil negativum); 2) su posibilidad real (dentro del ens
rationis, si es un concepto referido a un ente sensible posible o a un ente inteligible), se
operara la distincion entre facultades. Y asi adscribiremos a la facultad de la sensibilidad
y a la del entendimiento los conceptos a priori referidos a la realidad sensible y al

entendimiento los conceptos a priori referidos a la realidad inteligible2,

La formulacién de esta segunda hipdtesis aparece en una densisima nota en BXIX.

En ella expone no solo la segunda hipoétesis, sino también lo que justamente nos falta
ahora: su método de verificacion. Dice asi:

“Si descubrimos que, adoptando este doble punto de vista, se produce el acuerdo con el principio

de razon pura y que, en cambio, surge un inevitable conflicto de la razén consigo misma cuando

adoptamos un solo punto de vista, entonces es el experimento el que decide si es correcta tal
distincion” (KrV, BXIX)

La KrV es, entonces, un enorme experimento para verificar estas dos hipotesis.
Aceptado el giro copernicano para solucionar los problemas del empirismo —primera
hipdtesis—, nos vemos obligados a salvar las indeseables inconsecuencias que se siguen
del racionalismo. Y solamente lo lograremos si demostramos que adoptando la distincion
entre contenidos a priori referidos a la realidad sensible y contenidos a priori referidos a
la realidad inteligible —segunda hipotesis—, distincién que el racionalismo no hacia,
logramos poner a la razon de acuerdo consigo misma. Pero de tal forma solamente
obtenemos la condicion necesaria, no la suficiente. Para lograr mostrar la necesidad y

suficiencia del sistema kantiano debemos demostrar que adoptando un punto de  vista

12 Claramente “que no es intuida por ese mismo sujeto” es un juicio que no estd demostrado, sino que
asumimos sin demostracion (por ahora).

13 Kant debera demostrar que espacio y tiempo son intuiciones, lo que realiza en la Estética trascendental,
y no conceptos, que caeran del lado del entendimiento (KrV, A22/B37-A25/B40 para el espacio; KrV,
A30/B46-A32/B4A7 para el tiempo). Si bien podemos abrir un interrogante: ¢son estas las dos Unicas
alternativas posibles? Kant parece asumirlo, pero si recogemos la definicion que de espacio y tiempo da
como ens imaginarium, ¢acaso no podriamos pensar espacio y tiempo como algo distinto a una
excepcional intuicién sin objeto?



unilateral, es decir, negando la distincion entre realidad sensible e inteligible, mezclando
los conocimientos a priori, Uinicamente obtenemos contradiccion, “un inevitable conflicto
de la razén consigo misma”. Hemos dispuesto, de este modo, el sistema kantiano de
Analitica y Dialéctica trascendental a partir de las hipétesis que les dan origen. Si la
Analitica ofrece la coherencia interna del sistema partiendo de los supuestos que aparecen
en las dos hipoétesis, es la Dialéctica la que cierra el sistema mostrando “la prueba
indirecta de la verdad del resultado de aquella” (KrV, BXX), es decir, la prueba de que
negando solamente uno de los supuestos de los que parte el sistema se produce
contradiccion. Por lo tanto, porque cae en contradiccion, el sistema es no solo coherente,

sino verdadero.

Este es el movimiento general de la Critica de la razon pura. La correcta
comprension de lo trascendental en cuanto que filosofia y método va ligada a la correcta
comprension de la hipotesis general y de su método de verificacion, ya que la
metodologia trascendental es la consecuencia inevitable de la primera de las hipotesis, el
giro copernicano, asi como de la segunda, la separacion de los conocimientos a priori.
Una vez separados, se podra observar como los a priori sensibles lograran una validez
objetiva en virtud de que se demuestre su necesidad como condicion de posibilidad de
toda experiencia, validez que no podrian lograr los a priori inteligibles, ya que ni se

refieren a entes sensibles (por definicion) ni son condiciones para unaexperiencia.

Una vez vista la importancia de la hipotesis pasamos a estudiar la oposicion entre

conocimiento trascendental/conocimiento a priori.t*
2.2. A priori/ Trascendental

“[Alunque todo nuestro conocimiento empiece con la experiencia, no por eso procede todo él de
la experiencia” (KrV, B1).

La caracterizacion de lo a priori en la Critica de la razon pura aparece al comienzo
de la misma, en su Introduccién (KrV, B1-B10), si bien debemos recordar que ya antes se

habia establecido en el Prologo a la segunda edicidn cudl era la hipétesis que la enmarca.

14 Aqui adjudicamos a la KrV una “hipétesis” segun dice el propio texto kantiano: “Por mi parte, presento
igualmente en este prélogo la transformacion de este pensamiento — (...) — expuesta en la critica como
mera hipotesis (...) dicha hipotesis queda demostrada en el tratado mismo, no segiin su caracter de
hipotesis, sino apodicticamente, partiendo de la naturaleza de nuestras representaciones de espacio y
tiempo y de los conceptos elementales de nuestro entendimiento” (KrV, BXXI, nota 21). Es resefiable
sefialar que el concepto de hip6tesis es problematico para el mismo Kant, pues niega que sea tal en el
Prologo a la primera edicion (KrV, AXVII)

10



Es decir, la archiconocida cita que aqui aparece como encabezamiento solamente
adquiere sentido en virtud de que es la formulacién de la misma hipétesis anteriormente

estudiada.

El conocimiento a priori es, como se dice arriba, todo aquel conocimiento
“absolutamente independiente de toda experiencia” (KrV, B3), independiente en el
sentido de procedencia, en oposicion a su concepto correlativo de conocimiento a
posteriori, que si procede de la experiencia. El “criterio seguro” para decidir qué
conocimiento es 0 no es a priori es su universalidad y necesidad (KrV, B3-B4). Sin
embargo, tenemos que hacer una primera distincion en virtud de su misma necesidad, que
ademas nos permitira introducirnos en la oposicion que es nuestro tema. Se debe
distinguir entre a priori absoluto y a priori relativo (Villacafias, 1987, 82-83): el a priori
absoluto es aquel conocimiento a priori cuya validez no se deriva de otra proposicion a
priori; correlativamente, el a priori relativo es aquella proposicion a priori cuya validez si
se deriva de otra proposicion a priori. En este sentido Unicamente aludimos a la relacion
derivado/fundamento. No obstante, cabe otra dimension en la cual el par relativo/absoluto
se pone en juego. Y es que por a priori relativos podemos entender los a priori

trascendentales. ;Como?

En su calidad de condiciones de posibilidad. Como se ha venido adelantando, la
referencia objetiva de los conocimientos sintéticos a priori no puede radicar en el ente
sensible al que se refieran, porque no lo hay. Esta tendra que venir de su necesidad como
condiciones de posibilidad para todo conocimiento posible. Por lo tanto, seran
conocimientos a priori relativos: relativos para o bien otros conocimientos a priori o bien
para el conocimiento objetivo. Por consiguiente, ya tenemos expuesta la primera
distinciéon entre conocimiento a priori y conocimiento trascendental: mientras que los
conocimientos a priori pueden ser o bien relativos o bien absolutos en razon de su
posicion en la deduccidn, el conocimiento trascendental siempre serd un conocimiento a
priori relativo, en cuanto que su validez objetiva vendra derivada de ser condicion de

posibilidad para otro conocimiento.

Volviendo a la definicion de conocimiento a priori, hasta ahora llevamos dicho que
es un conocimiento que antecede a la experiencia y que es independiente de la misma,

pero cuya antecedencia nunca estemporal sino en virtud de su naturaleza (KrV — Al,;

11



Réabade, 2009, 508). Aun no siendo todas las caracteristicas del a priori nos bastan para

sequir.

El problema del a priori, segin lo hemos caracterizado, entendido como
consecuencia inmediata de adoptar el giro copernicano como hipoétesis de trabajo, es algo
que ya hemos adelantado. El giro copernicano es solamente giro si nos situamos en la
perspectiva del empirismo, pero no asi en la perspectiva del racionalismo. La cuestion
clave es: ;qué separa, en cuanto que elemento clave de su naturaleza, al a priori kantiano
de las ideas innatas cartesianas? ¢Sera acaso su fundamento innatista lo que los distancia?
¢Es el innatismo una opcién viable para Kant? EI movimiento que a partir de aqui vamos
a trazar se basa en dos pasos: primero, volveremos a la hip6tesis general y veremos como
traza una distincion entre contenidos a priori; segundo: mostraremos por qué el
innatismo, como explicacion de la presencia de contenidos a priori en el sujeto, no es una

via para los propositos de la filosofia entendida como trascendental.
2.2.1. El innatismo como problema

En este estudio habiamos expuesto como el metodo de verificacion de la KrV
consistia en que, adoptando una distincion dentro de los contenidos a priori entre aquellos
referidos a la realidad sensible y aquellos referidos a objetos inteligibles, podiamos
demostrar como la razén pura no entraba en contradiccién consigo misma si se aplicaba a
la realidad sensible y cdmo si lo hacia si se aplicaba a la realidad inteligible. Faltaba
simplemente mostrar las contradicciones surgidas de negar esta distincion para mostrar la

coherencia del sistema.

Una vez establecido todo lo anterior, s6lo queda relacionar aquellos contenidos a
priori que ya estan dados —Ila matematica, la ciencia natural y la metafisica— con cada
uno de los campos de la realidad. Kant vinculara los conceptos puros y las formas a priori
a la realidad sensible, mientras que vinculara las ideas trascendentales: Dios, libertad e
inmortalidad (KrV, B7), a la realidad inteligible. Sin embargo, seguimos sin haber
solucionado la pregunta de si el innatismo es una opcion viable para el proyecto
trascendental, pues ¢acaso no cabria la posibilidad de que todos los contenidos a priori
relativos a la realidad sensible tuvieran su asiento en la razén pura como ideas innatas? Y,

de nuevo, repetimos: ¢qué importancia tiene esto para la definicién de lo trascendental?

12



Para responder a esta cuestion debemos trasladarnos hasta el epigrafe 27 que
concluye la “Analitica de los conceptos”, segun la segunda de las ediciones, seccion que
expone la posicion tedrica de Kant en relacion al asiento de los conocimientos a priori en
la raz6n. Tal pasaje, muy breve, refleja en pocas palabras un giro en el pensamiento
kantiano en relacién a los conocimientos a priori. Segun Julian Pacho (1995, 102-104),
en este epigrafe resuenan los ecos de la Dissertatio kantiana en la cual se obra el cambio
a partir del cual se empezara a considerar a las verdades validas a priori mas alla de ser
innatas, en virtud de que tomamos en consideracion su estatuto tedrico de validez
objetiva y no su asiento en la razon humana®®. En este epigrafe, entonces, expone las
alternativas que se le presentan en relacion al asiento de los contenidos a priori. Estas son

tres: el empirismo, la filosofia trascendental y el innatismo.

El empirismo no constituye, en verdad, ninguna opcion viable, ya que por la
hipotesis general, a partir del giro copernicano, la hemos descartado. Tal postura seria,
entonces, negar la hipdtesis misma de trabajo. Sin embargo, si bien su hipdtesis no puede
aceptar dicha alternativa, si debe demostrar que tal alternativa no es viable, pues el
proyecto kantiano pretende demostrar la necesidad de su sistema y tal necesidad no se
daria si no demostrase que es la Unica opcion posible. ;Como demuestra, entonces, la

inconsistencia del empirismo?

El ndcleo de la argumentacion contra el empirismo no descansa en la incoherencia
interna de su sistema, sino en sus limites autoimpuestos. Capaz de librar de toda realidad
objetiva a las ideas trascendentales (metafisica), por su misma logica es incapaz de
determinar un referente objetivo de los contenidos a priori, tanto espacio y tiempo como

conceptos puros, porque solamente reconoce como referentes los entes sensibles!®.  Pero

15 ;Como es que se obra tal giro si justamente hemos determinado que una de las dimensiones de la
filosofia trascendental radica en determinar el origen de los conocimientos a priori en larazon pura?
¢Acaso no es lo mismo? El innatismo pretendia fundamentar la objetividad de los conocimientos innatos
en virtud de ser innatos; la filosofia trascendental no fundamenta la validez objetiva de los conocimientos
sintéticos a priori en virtud de su presencia en la razon pura, sino en su necesidad para toda experiencia
posible. Es un nivel de discurso distinto que descubre la filosofia trascendental.

16 Es mas: podriamos decir que el mismo empirismo necesita de un discurso trascendental, en cuanto que
determina que la verdad solamente podré ser hallada en la referencia a los entes sensibles. Y esto quede
requiere de una argumentacion, pues ¢;por qué no puede haber verdad o falsedad més alld de la
experiencia sensible? La experiencia sensible, por si misma, es incapaz de ofrecer una respuesta. Le
obligaria a trascender sus propios marcos. Por ello, todo empirismo necesita de una metafisica que le
sustente y que le diga donde esta la posibilidad de (su) verdad. Kant descubre que el discurso metafisico,
entendido como lo entiende él, es anterior a y fundante del discurso cientifico/empirico (KrV,
A145/B185). Entonces, ¢Kant hace metafisica? Si, si la entendemos como filosofia trascendental, es
decir, como una investigacion de las condiciones de posibilidad de toda experiencia posible, Gnico tipo de
discurso no empirico pero con validez objetiva (KrV, A95-96; para la reformulacion del concepto  de

13



no solo: necesitado de fundamentar de algun modo dichos contenidos a priori, como el
concepto de causa, se ven obligados a determinarlos como leyes psicoldgicas, reduciendo
toda metafisica, tal y como se entiende en la KrV, a un psicologismo!’. Pero tal
fundamento es incapaz de lograr fundar una normatividad del conocer, pues jamas podra
trascender el plano de los hechos: la falacia naturalista impide derivar reglas universales y
necesarias a partir de hechos. Aunque, como ya dijimos, esta postura queda descartada
desde la hipdtesis misma. Es mas: la hipdtesis misma se formula para solucionar estos

problemas®.

El innatismo, al contrario que el empirismo, si que es una postura mas cercana a la
filosofia trascendental, ya que se introduce dentro del giro copernicano. El racionalismo
reconoce que hay contenidos a priori en el sujeto, no derivados de la experiencia, de cuya
necesidad no se puede dudar. Sin embargo, funda ésta en su presencia ab origine en el
sujeto. Para separarse de este dogmatismo Kant recurre a la segunda de las hipoétesis, a la
distincion entre realidad inteligible y realidad sensible. No obstante, esto no es suficiente,
pues ¢acaso no podria ser el caso que tanto el concepto puro de causa como la idea
trascendental de alma inmortal no tuvieran su asiento ab origine? ¢Acaso Kant niega tal
posibilidad? Si no es asi, ;coOmo se desmarca del innatismo? Kant dice asi:

“la objecion decisiva a esta via media (...) consistiria en que las categorias carecerian entonces
de necesidad, propiedad que forma parte esencial de su concepto. El concepto de causa, por
ejemplo, que expresa la necesidad de que algo se produzca, una vez supuesta una condicion,
seria falso si se basara simplemente en una arbitraria y subjetiva necesidad — implantada en
nosotros— de enlazar determinadas representaciones empiricas segln tal norma de relacion. No
podria afirmar entonces que el efecto se halla ligado a la causa en el objeto (es decir,

necesariamente) sino que mi disposicion es tal, que no puedo pensar esa representacién son
como enlazada de este modo.” (KrV, B168; cursiva mia)

Como se observa en el fragmento, la diferencia entre innatismo y discurso
trascendental es, en cierta medida, la misma que entre psicologismo y la filosofia

trascendental. Tanto innatismo como empirismo pretenderian fundamentar un

metafisica en Kant (KrV AXX: “[es el] inventario de todos los conocimientos que poseemos,
sisteméaticamente ordenados en la razdn pura.”’; también KrV, A843/B876: “[es] la ciencia de los
primeros principios del conocimiento humano™) vid. Grondin, 2006, 218-230).

17 “E] concepto mismo de causa encierra con tal evidencia el concepto de necesidad (...) y el de estricta
universalidad de la regla, que dicho concepto desapareceria totalmente si quisiéramos derivarlo, como
hizo Hume, de una repetida asociacion entre lo que ocurre y lo que precede y de la costumbre (es decir,
de una necesidad meramente subjetiva)” (KrV, B5)

18 Dejamos de lado la cuestion de que para Kant la geometria y la aritmética son la verdadera exposicion
de la estructura de lo real, mientras que para el empirismo solamente cabria decir que a la luz de los
hechos conocidos la geometria euclidea, por ejemplo, describe su estructura — pero no podemos inferir
nada mas. Por lo tanto, como partimos de la base de que son verdaderas por necesidad y universales,
como el empirismo es incapaz de dar razén de esta verdad, el empirismo es falso. Un modus tollens de
nuevo.

14



conocimiento universal y necesario del universo, pero son incapaces porque sus premisas
tedricas los inhabilitan. EI empirismo, ex hipothesi, porque partimos de la base de que
hay determinados conocimientos que son independientes de la experiencia y atribuirselos
a la misma seria una forma de “generatio aequivoca” (KrV, B167); el innatismo, al igual
que el psicologismo asociado al empirismo, porque esta a un nivel de discurso distinto:
mientras este permanece en un nivel descriptivo de las leyes del pensar, el discurso
trascendental estd en un nivel normativo del discurso, en el cual la presencia de
determinadas categorias en la mente no hace de ellas algo necesario y universal por
simplemente estar presentes. Hace falta algo mas. Como dice el mismo Kant:

“Lo cierto es que no podriamos discutir con nadie sobre algo basado simplemente en la forma de
estar organizado el sujeto.” (KrV, B168)

“No podriamos discutir” puesto que hablamos en niveles distintos de discurso,
niveles que no son contradictorios entre si: descubrir que la categoria de causa esta
“puesta en nosotros desde el comienzo de nuestra existencia” (KrV, B167) no es
contradictorio con decir que la misma adquiere necesidad en virtud de que posibilite la
experiencia en general (ibid.), pues lo segundo es un discurso normativo que no toma sus
bases del primero (no ha de tomar sus bases de), cosa que si lo hiciera lo inhabilitaria,
porque de hechos no se siguen reglas. Asi, en ultimo término, a partir de la pregunta por
el asiento de los contenidos a priori en la razon pura hemos llegado a una de las
caracteristicas clave de la filosofia de corte trascendental: ser un discurso normativo que
busca fundamentar universal y necesariamente la objetividad del conocer. Kant
denominara a su discurso una “epigénesis de la razoén pura” (KrV, B167). ;Qué debemos
entender por ello? El ejercicio normativo que la razon ejerce sobre si misma en aras de

fundamentar un conocimiento universal y necesario®®.

No obstante, una vez expuestas las alternativas que Kant descarta en este epigrafe, la
sombra del innatismo no deja de perturbar su discurso trascendental. Si hemos descartado
el innatismo porque Unicamente lograria una “arbitraria y subjetiva necesidad” (KrV,
B168), ¢qué podemos decir de la caracterizacion del espacio y del tiempo como formas a
priori de nuestra sensibilidad, segun la caracterizacion que de ellas hace el mismo Kant a

lo largo de toda su obra?

19 Pacho, 1995, 46; 102-4.

15



El problema surge a partir de la caracterizacién de las formas a priori si las
vinculamos con el proyecto trascendental, pues su caracterizacion va en un sentido
contrario a su proyecto general. Tal y como estas aparecen caracterizadas, se disponen
como formas de nuestra sensibilidad facticamente dispuestas, es decir, si intuimos en el
espacio y en el tiempo es porque nuestra sensibilidad es asi. Pero, si esto es asi, no
podemos derivar de ello ninguna universalidad ni necesidad alguna, pues no seria de
recibo argumentar en contra del innatismo segin unos argumentos que luego no se
aplican a tu mismo sistema. Con las formas a priori de la sensibilidad tenemos un
problema. Pero Kant también nos da la solucion. Y la solucion es basicamente leer las
formas a priori de la sensibilidad a la luz del proyecto trascendental (y no como seria el
caso cuando llegamos a este problema, leer el proyecto trascendental a la luz de las
formas a priori, es decir, una especie de iniciar el proyecto trascendental una vez finaliza

la Estética).

¢Qué seria, en términos generales, leer las formas a priori a la luz del proyecto
trascendental? Si algo hemos querido resaltar a lo largo del estudio es la centralidad de la
fundamentacion de una normatividad como el proyecto propiamente trascendental.
¢Como es esto posible? La fundamentacion de una normatividad es siempre a partir de
reglas. Es mas: asentar una normatividad es asentar reglas. Y las reglas pueden ser de dos
tipos: o necesarias por si mismas o necesarias para a algo ulterior a ellas.?° En el caso que
nos ocupa, la posibilidad de un conocimiento universal y necesario serd el propdsito
altimo de todas las reglas que justamente llamamos del conocer. Los juicios sintéticos a
priori unicamente lograran un fundamento objetivo en virtud de ser reglas universales y
necesarias para el conocer. Su objetividad vendra dada, entonces, en virtud de ser reglas
para algo ulterior. No obstante, visto que la normatividad se organiza a partir de reglas

hipotéticas, queda todavia algo mas por resefiar: y es que toda normatividad se impone

20Kant, Fundamentacion para una metafisica de las costumbres, Ak. Iv, 414 A 39 y sigs.

La exposicion de los imperativos hipotéticos y categ6ricos en la Fundamentacion comparte con la KrV un
aspecto: su argumentacion establece una comparacion entre la perfeccidn de la divinidad y los limites del
ser humano, ya sea la “voluntad divina”, o “santa”, y los limites de la “voluntad humana”, ya sea la
“intuitius originarius” y la “intuitius derivativus”. La perfeccion de la intuicion originaria y de la
voluntad divina se da en la no separacion (entre el deber y el querer, entre el concepto y su referente),
mientras que la imperfeccion de la intuicion derivada y de la voluntad humana se da precisamente en la si
separacion entre mi querer y mi deber, entre mi representacion y el objeto representado. En esta
separacion, la voluntad humana, ya sea voluntad préctica o voluntad de conocimiento, para poder saltar
esta separacién se ve obligada a darse reglas racionales. Y en el caso de la voluntad de conocimiento,
estas reglas seran hipotéticas: su propdsito sera un conocimiento universal ynecesario.

16



siempre ante tanto la posibilidad de su cumplimiento como ante otras alternativas

posibles a la misma.

Kant sefiala que el tiempo es necesario para todo conocimiento —exposicion
trascendental del tiempo — y ello es asi solamente partiendo de que existe un tiempo
anterior a su caracterizacion — en la exposicion metafisica del tiempo— asi como
otras posibilidades de organizarlo —Ila imaginacion. Debe existir un tiempo anterior a la
caracterizaciébn normativa ya que dicha caracterizacion, para ser normativa, debe
presuponer un tiempo del sujeto al que aplicar las reglas. Y deben darse otras
posibilidades de organizar este tiempo anterior del sujeto en virtud de los distintos fines
para los que dispongamos las reglas, que en nuestro caso son los fines de un
conocimiento objetivo. ¢En qué facultad reside la temporalidad que atribuimos como
facticamente dada al sujeto? En la sensibilidad. ¢(Qué facultad se encarga de producir
reglas para el conocimiento objetivo? El entendimiento como facultad de las reglas (KrV,
B198-199). En conclusiéon, leyendo las formas a priori como coherentes con el proyecto
general de la filosofia trascendental descubrimos tanto una temporalidad factica del
sujeto?? como la posibilidad de otras caracterizaciones, en virtud de los fines que nos

demos.

2L “La infinitud del tiempo quiere decir simplemente que cada magnitud temporal determinada solo es
posible introduciendo limitaciones en un tiempo Unico que le sirve de base. La originaria representacion
tiempo debe estar, pues, dada como ilimitada.” (KrV, A32/B48-49) A partir de esta necesaria limitacion
de la representacion tiempo o, lo que es lo mismo, a partir de la capacidad que siempre tenemos de ir mas
alla del concepto de tiempo delimitado, Kant concluye que el tiempo es una intuicién, una intuicion sin
objeto (ens imaginarium). De ella sélo podemos tener representacién a través de la analogia con una linea
(KrV, A33/B50), o sea, una representacion espacial, la cual cumple la misma propiedad que el tiempo: su
caracter ilimitado, infinito (KrV, A24/B39).

22 para descubrir esta temporalidad factica del sujeto tenemos que irnos a las Analogias de la experiencia.
El argumento, tanto metafisico —exposicion de las propiedades del concepto— como trascendental —
demostracion de su necesidad para toda experiencia posible—, parte de dos premisas. La primera es que
el tiempo no puede ser percibido por si mismo (KrV, B225; es un ens imaginarium, KrV, A291/B348). La
segunda es que ‘“nuestra aprehensiéon de lo diverso en el fendmeno es siempre sucesiva VY,
consiguientemente, cambiante” (KrV, A182/B225). Esta segunda premisa es la formulacion del tiempo de
la conciencia en cuanto juicio sintético a posteriori. Y descubierto que el orden de aprehensidon es siempre
sucesivo ya tenemos el segundo elemento necesario para poder comprender la construccion del tiempo
como un ejercicio normativo. Pues, en cuanto que mi orden de aprehensién siempre sera sucesivo, al
orden objetivo de los fenomenos, el cual habré de construir “de acuerdo con una regla” (KrV,
A193/B238), siempre se le presentard como alternativa posible el orden sucesivo de la conciencia. A
partir de aqui podemos desplegar todo el argumento de las Analogias (para una formulacién explicita de
la construccidn por el entendimiento del tiempo: KrV, A199/B244- A200/B245).

17



2.2.2. Topica general de la relacion a priori/trascendental

“[L]a analitica trascendental (...) constituye, a la vez, una logica de la verdad. Pues ningun
conocimiento puede estar en contradiccion con ella sin perder, al mismo tiempo, todo contenido,
esto es, toda relacion con algin objeto y, consiguientemente, toda verdad.”(KrV, A62/B87-
A63/B88)

“Todos nuestros conocimientos residen en la experiencia posible tomada en su conjunto, y la
verdad trascendental, que precede a toda verdad empirica y la hace posible, consiste en la
relacion general con esa experiencia.” (KrV, A145/B185)

Si de lo que llevamos visto de la relacion entre lo a priori y lo trascendental
tuviéramos que sacar una conclusion diriamos que todo conocimiento trascendental es a
priori pero no todo conocimiento a priori es trascendental, en cuanto que el conocimiento
trascendental se propone mostrar el origen, la extension y limites? asi como la validez
objetiva de los conocimientos a priori. Asi pues, a priori y trascendental guardan una
doble relacion: de género (a priori) y especie (trascendental), pero también, de

fundamento (trascendental) y fundamentado (a priori)?.

Una vez comprendida esta relacion, la mas fundamental entre ambos conceptos,
tenemos que preguntarnos por la relacion entre fundamento/fundamentado, nucleo del

proyecto trascendental como hemos visto.

Si la filosofia trascendental como proyecto se proponia buscar las condiciones de
posibilidad de los juicios sintéticos a priori, entendidas dichas condiciones como
condiciones de posibilidad de un uso objetivo, tal proyecto habra de propiciar un discurso
de carécter reflexivo, es decir: retroceder desde los juicios sintéticos a priori hasta sus
mismas condiciones de posibilidad hasta llegar al a priori absoluto, i.e., aquel
conocimiento a priori que no se fundamente en nada mas anterior a si mismo. Kant
denominara al fundamento Gltimo bajo el término Prinzipium, a diferencia de los a priori

trascendentales como espacio, tiempo, categorias, etc. que denominara Prinzipen y que,

23 En relacion al concepto de limite este aparece bajo dos términos con dos sentidos diferentes. Limite
puede expresarse con el término Grenze, “una frontera divisoria entre dos campos, pero una frontera que
sefiala unos contornos fijos e inamovibles.” (Rabade, 2009, 350; cursiva mia). Pero también puede
aparecer bajo el término Schranke, refiriendose a la limitacion de un ambito determinado en un
determinado momento, una limitacion contingente y superable. Limites contingentes encontramos en el
estado de la investigacion cientifica actual, de la cual se espera progreso, y de los limites de todo tiempo y
espacio. Todo limite tanto espacial como temporal — en virtud este Gltimo de que su Unica representacion
posible es una linea que se puede extender hasta el infinito, segundo postulado de Euclides (KrV,
A33/B50)— es siempre superable, lo que hace de ellos intuiciones, no conceptos, pero sin objetos,
debido a su infinitud (ens imaginarium).

24 Navarro Cordoén, 1970, 15

18



como tales, seran relativos mientras se deriven del principio Gltimo?. En el caso que aqui
nos ocupa no nos viene al caso el determinar qué principios son estos ni cdémo los
obtiene, sino solamente que el conocimiento a priori no es reflexivo a menos que sea
trascendental y que el proyecto trascendental tiene como objetivo no solamente
determinar qué principios, en ambos sentidos, encontramos, sino la prueba misma de su

verdad?®.Y en esto Gltimo encontramos otra diferencia.

Como se refleja en los pasajes que dan inicio a este apartado, la verdad trascendental
es la posibilidad de la verdad empirica, no la prueba de su verdad o falsedad, que como
verdad empirica encuentra en el ente sensible. Es su posibilidad en cuanto establece que
la posibilidad de su verdad o falsedad habré de hallarla en el ente sensible (y solamente
en el ente sensible). Por lo tanto, la verdad trascendental fija la prueba de la verdad
empirica, pero ¢(qué determina la verdad de la verdad trascendental? Lo mismo, por
cierto, ocurrira con los conocimientos a priori, pues en cuanto que analiticos fijan su
criterio negativo de verdad en el principio de no contradiccion (KrV, A150/B190-
A153/B193). EI criterio positivo de verdad vendra dado por su correspondencia con un
ente sensible, pero, como ya hemos visto, esto lo fija la verdad trascendental. Entonces,
de nuevo, ¢(qué es lo que determina la verdad trascendental como verdad? Ya lo hemos
visto: el experimento que aparece acompariando a la hipotesis general como su prueba, su

coherencia interna y la contradiccion fruto de la negacion de sus premisas.

Por consiguiente, ya a modo de conclusion, hemos visto la oposicién que mantenian
a priori y trascendental en cuanto, primero y mas fundamental, género y especie, y en
tanto fundamento y fundamentado. Es a partir de esta segunda diferencia de la cual
obtenemos la diferencia en el caracter reflexivo del discurso trascendental, remontandose
a las condiciones y fundamentos Ultimos de su posibilidad, asi como en la prueba, en
cuanto que la verdad trascendental determina como ha de ser la verdad empirica y como
la verdad trascendental no puede sino probarse a través de la coherencia del sistema y de
la incoherencia de las alternativas. Son, en conclusion, tres las diferencias que

constituyen nuestra topica general de la diferencia a priori/trascendental.

25 De nuevo nos encontramos con el doble sentido del par relativo/absoluto. Los Prinzipen seran relativos
en relacion al Prinzipium absoluto en virtud de su posicion en un sistema deductivo, pero el Prinzipium
absoluto, si es trascendental, habra de ser relativo, pues tendré que ser condicion de posibilidad para algo.
26 Navarro Cordén, 1970, 15-17

19



Conclusién

“[E]ntonces los investigadores de la naturaleza comprendieron stbitamente algo. Entendieron
que la razon soélo reconoce lo que ella misma produce segin su bosquejo (...) que tiene que
obligar a la naturaleza a responder sus preguntas.” (KrV, BXIII)

“[L]a naturaleza es demasiado compleja para explorarla al azar (...) Algo debe decirle al
cientifico hacia dénde mirar y qué buscar, y ese algo (...) es el paradigma” (Kuhn, 1980, 95).

El proyecto trascendental como proyecto filoséfico de la Critica de la razon pura
parte de la separacion entre sujeto y objeto?’. Su proposito es superar esta separacion
para lograr la objetividad en el conocimiento. Y no pudiendo recurrir, ex hipothesi, a
una instancia divina como garante de esta aproximacién, ni tampoco pudiendo pasar por
alto esta brecha y asumir que la realidad es tal y como la percibo?, el tinico lugar al que
cabia recurrir era a una “epigénesis de la razon pura” (KrV, B167), es decir, que larazon
pura se diese a si misma los contenidos a priori necesarios para toda experiencia

posible.

El proyecto trascendental kantiano, entonces, es el ejercicio de la razon pura sobre
si misma con el objetivo de asentar una normatividad. La normatividad es, por
consiguiente, el elemento fundamental en la comprension de lo trascendental. Desde la
perspectiva que ofrece su reconocimiento, el desarrollo de Critica de la razon pura
ofrece nuevas perspectivas e interpretaciones. A lo largo de este trabajo hemos
intentado mostrar algunas de ellas siempre a partir de este elemento fundamental: el
nuevo estatuto teorico del espacio y del tiempo, las diferencias entre a priori y a priori
trascendental y la vision de los conceptos puros del entendimiento como reglas para
todo conocimiento objetivo, debido a que solamente como reglas pueden lograr un
estatuto de validez objetiva— ya que ente de referencia no poseen (KrV, A95/96), son

algunas de ellas.

2T KrV, BXXIN-BXXIV para la explicitacion de las tres premisas: el sujeto esta separado del objeto, la
razén es arquitectonica, la metafisica es sistematica.

28 Es importante sefialar que Kant no es un fenomenista (Villacaias, 1987, 62-70). Lo Gnico que pone el
sujeto es el orden de las representaciones, su forma, y, por ello, es ahi donde se ejercitara la labor del
entendimiento como facultad de reglas, en la ordenacion objetiva de las representaciones (KrV, B243 para
la ordenacién en el tiempo).

Para una referencia explicita: “El postulado segtin el cual conocemos la realidad de las cosas no exige la
percepcion (...) inmediata del objeto mismo cuya existencia se trata de conocer [i.e., la negacion del
fenomenismo], pero si exige la conexién de tal objeto con alguna percepcion efectiva de acuerdo con las
analogias de la experiencia [i.e., su ordenacion de acuerdo a reglas necesarias], las cuales establecen todo
enlace real en una experiencia general. (KrV, A225/B272; cursiva mia)

20



La filosofia trascendental va ligada en su nacleo a la aspiracion de una
universalidad y de una necesidad que obligue a todo sujeto con razon. Los dos
momentos constitutivos de su hipdtesis originaria —Ila negacion de toda referencia a
una instancia suprasensible como lugar de conocimiento posible y la determinacion de
unos contenidos a priori como universales y necesarios para todo conocimiento
objetivo—, ambos momentos constitutivos del discurso trascendental, no han
envejecido de la misma forma. La aspiracion a contenidos universales y necesarios para
todo conocimiento posible ha sido olvidada y, mas bien, se ha sustituido por la nocién
de paradigmas historica y tacitamente aceptados. La naturalizacion de la epistemologia,
ya sea como sociologia del conocimiento cientifico, ya sea apelando a nuestra
constitucion natural, ha supuesto un revés quiza insuperable para las teorias de corte

trascendental. No obstante, sigue quedando algo.

Sigue quedando la necesidad de la referencia a la realidad sensible como unica
instancia de criterio para el conocimiento objetivo, necesidad cuya articulacion
solamente puede lograrse en la medida en que se articule un discurso trascendental®®. Y
sigue quedando el origen de toda la reflexion que quiera y sea trascendental, como aquel
lugar del que no podemos renunciar —pues la teoria cientifica no podra jamas decidir
sobre él y los criterios practicos seran su ultima instancia decisoria. Hablamos de la
libertad de un sujeto racional, de un sujeto que se quiere racional, y que solamente
podra ser tal, en el ambito del conocimiento, en la medida en que se dote de reglas
racionales que determinen su proceder. La libertad, en conclusion, es el lugar de partida

y de llegada de todo el proyecto trascendental.

29 Pues el discurso empirico es incapaz de determinar el lugar de la verdad/falsedad v, a su vez, de la no
verdad — del “vacio” que puede ser rellenado por cualquier contenido (KrV, A255-B310)— si no es
trascendiendo sus propios limites. En KrV, A58/B82-A60/B84 se muestra la insuficiencia de la
definiciéon nominal de verdad para indicar criterio alguno; en KrV, A145/B185 se afirma explicitamente la
necesidad de la verdad trascendental como fundamento de laempirica.

21



Bibliografia
Fuentes primarias:
KANT, Immanuel, Critica de la razon pura. Madrid: Gredos, 2014

KANT, Immanuel, Fundamentacion para una metafisica de las costumbres. Madrid:
Gredos, 2014

Fuentes secundarias:

BECK, W.L. (ed.), Proceeding of the Third International Kant Congress. Dodtrecht-
Holland: D. Reidel Publishing Company, 1972

BENNETT, Jonathan, La critica de la razén pura de Kant. Vol.1, La analitica. Madrid :
Alianza, D.L. 1979

CAYGILL, Howard, A Kant Dictionary. Oxford: Blackwell Publishers Ltd, 2000

GARCIA SUAREZ, Alfonso, Modos de significar: una introduccion tematica a la filosofia

del lenguaje. Madrid: Tecnos, 2011
GRONDIN, Jean, Introduccién a la metafisica. Barcelona: Herder, 2006.

MoYA, Eugenio, ¢Naturalizar a Kant? : criticismo y modularidad de la mente. Madrid:
Biblioteca Nueva, D.L. 2003

—, “/Naturalizar a Kant? Una relectura del criticismo kantiano a la luz de la hipdtesis
modularista de la mente”. Agora. Papeles de Filosofia de la universidad de Santiago,
22/1 (2003).

HEIDEGGER, Martin, Kant y el problema de la metafisica. México: Fondo de Cultura

Econdmica, 1981

KUHN, Thomas, “Paradigmas cientificos” en VVAA, Estudios sobre sociologia de la
ciencia. Madrid: Alianza Editorial, 1980

MALPAs, Jeff, From Kant to Davidson. Philosophy of the idea of transcendental.
Londres/Nueva York: Routledge, 2003

22



MuRoz, Jacobo y VELARDE, Julian (eds.), Compendio de epistemologia. Madrid: Trotta,
2000

NAVARRO CORDON, Juan Manuel, “El concepto de «trascendental» en Kant”. Logos,
Anales del Seminario de Metafisica, Vol. 5 (1970), 7-26

PACHO, Julian, ¢ Naturalizar la razén?: alcance y limites del naturalismo evolucionista.
Madrid: Siglo Veintiuno de Esparia, 1995

RABADE ROMEO, Sergio, Teoria y critica de la razén. Kant y Ortega y Gasset. Madrid:
Trotta, 2009

RABADE ROMEO, Sergio, LOPEZ MOLINA, Antonio M., PESQUERO FRANCO, Encarnacidn,
Kant, conocimiento y racionalidad. Vol. 1, El uso tedrico de la razén. Madrid: Cincel, D.
L. 1987

RORTY, Richard, “Verificationism and transcendental arguments”. Nods (1971), 5 (1), 3-
14

SKLAR, Lawrence, Filosofia de la fisica, Madrid: Alianza, D.L, 1994

STRAWSON, Peter Frederick, Los limites del sentido: ensayo sobre la Critica de la Razon
Pura de Kant. Madrid : Revista de Occidente, 1975

STROUD, Barry, Understanding Human Knowledge. Nueva York: Oxford University
Press, 2000

VILLACANAS, José Luis, Racionalidad critica. Introduccion a la filosofia de Kant.
Madrid: Tecnos, 1987

23



	Resumen
	El proyecto filosófico que articula Crítica de la razón pura es un proyecto filosófico trascendental. Por consiguiente, entender el significado del concepto «trascendental» es la mejor vía de acceso para la comprensión general de la obra. En este estu...
	Palabras clave: Kant, Crítica de la razón pura, trascendental, a priori, innatismo, hipótesis general.
	Abstract
	The philosophical project that articulates Critique of Pure Reason is a transcendental philosophical project. Therefore, understanding the meaning of the concept "transcendental" is the best way of access for the general understanding of the work. In ...
	Keywords: Kant, Critique of pure reason, transcendental, a priori, innatism, general hypothesis.
	Introducción
	1. La filosofía trascendental
	1.1. El concepto en Kant (KrV A12/B25-A14/B28)
	1.2. Aportaciones al concepto de filosofía trascendental

	2. La distinción entre trascendental y a priori
	2.1. La hipótesis general de la KrV (BXV-BXXII)
	2.2. A priori/ Trascendental
	2.2.1. El innatismo como problema
	2.2.2. Tópica general de la relación a priori/trascendental

	Conclusión
	Bibliografía

