«2s  Universidad
18 Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

La necesidad de la filosofia como preguntar
metafisico

The necessity of philosophy as a metaphysical
wondering

Autor

Alberto Alegre Villanueva

Director

Juan Velazquez Gonzalez

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS
2017




INDICE

R 1] (oo [F ool o] RO PR P PP 3
2. ¢Qué significa 1a fIloSOFIa?........ccccoeiieiice e 5
2.1. Lanecesidad en si de [a filosofia........ccccuriiiiiiiniiiiiie e 6
2.2.  Lanecesidad de 1a pregunta.........ccccceiieiieiiiiie i e 8
2.3. Lanecesidad de la metafisica, de una nueva metafisica. ..........ccccoocervreriennnnn 11
3. ¢ QUE SIGNITICA PENSAI? .....veieeie ettt sreens 14
3.1.  ¢Qué no piensa la ciencia? ;Qué piensa la filosofia? .........cccccecevieiiiiieiininannns 15

3.2.  ;Cbémo se piensa al filosofar? El sentido hermenéutico de la fenomenologia. 19

3.3, SQUIEI PIBNSA? ...ttt bttt ettt b et be e 21
4. [ QUE SIZNITICA QUE “SOY 7 .iiiiiiiiiiieii it 24
4.1, (Y0 SOY €l DASEINT ..ot 24
4.2, (SOY UN MOUO T8 SEI? ..ottt bbb 26
4.3, (SOY HEIMPO? ..ottt bttt e bbb 27
5. CONCIUSION. ...ttt ettt bbbt b 31
BIDIIOGIATTa. ... o 33



Que no es una ciencia productiva resulta evidente ya desde los primeros que
filosofaron: en efecto, los hombres —ahora y desde el principio— comenzaron a
filosofar al quedarse maravillados ante algo, maravillandose en un primer
momento ante lo que comldnmente extrafia y después, al progresar poco a poco,
sintiéndose perplejos también ante cosas de mayor importancia, por ejemplo, ante
las peculiaridades de la luna, y las del sol y los astros, y ante el origen de Todo*

1. Introduccion

Que la pregunta por “;Qué es la filosofia?” sea una pregunta totalmente vigente para la
propia disciplina filosofica es cuanto menos curioso. En muchas otras ciencias no se
pregunta acerca de la naturaleza bésica de sus propios quehaceres, sin embargo la
filosofia no solo contiene enigmas, sino que por si misma es materia de reflexion. Tras
cuatro afios de carrera me parecia muy conveniente e incluso poético (la relacion entre
la filosoffa y la poesia fue estrecha en su origen?), volver a revisar esta pregunta, y la
razén principal que me invitd a ello fue la de no olvidar los principios por los que estoy
donde estoy, y en definitiva por los que soy lo que soy —pero ;qué significa “ser”?— por
lo que decidi que filosofar era algo que me comprometia de forma especial conmigo
mismo, Yy si lo llevaba haciendo siempre, como luego deduje, ahora era mas consciente

de ello.

Preguntarse “;qué es la filosofia?”” nos recuerda que debemos estar unidos a la filosofia
mediante una experiencia vital, y que el asombro —como decia Platén en el Teeteto® o
Aristoteles en la cita con la que abrimos este trabajo— es lo que nos impulsa a conocer o
comprender la esencia de las cosas, percatarse que hay algo que supera la simplicidad
de la mirada y que tiene otra mision, la de ser pensado. Ahora me hallo asombrado por
la completud circular que forman los pensamientos que componen esta idea, ya que
descubro que quizés los principios que decidi no olvidar preguntandome: “;Qué es la
filosofia?”, se hallan precisamente en el mismo momento en que me pregunto por mis

principios de nuevo, en el mismo instante en el que pienso, a la misma vez que vuelvo a

! ARISTOTELES, 982b, Metafisica (1), Gredos, Madrid, 1994, pp. 76-77.

2 Para mas profundidad en el tema: SOLANA DUESO, José, De Logos a Physis: estudio sobre el Poema
de Parménides, Mira, Zaragoza, 2006 (ver: c. Il. Lenguaje y filosofia).

¥ Platén, 155a. En Dialogos V, Gredos, Madrid, 1988, p. 202.



4 como dirfa Heidegger. Y es que este filésofo despertd

“poner en marcha el filosofar
en mi todas estas conexiones que descubri como si fueran propias, algo que cuando
sucede no puedes dejarlo pasar. Se me sugirié un mapa interconectado por tres grandes
conceptos que rondan la filosofia heideggeriana constantemente, y que ya se pueden

adivinar a lo largo de estas primeras lineas: la filosofia, el pensamiento y el ser.

Mi trabajo tratara de pensar una vez mas alrededor de estos conceptos arcanos, con el
asombro de quien desempolva un viejo libro, bajo la aproximacién de las teorias
heideggerianas y con la humilde aportacién de mostrar esas interconexiones de una
forma mas explicita. Para ello comenzaremos preguntandonos por la naturaleza de lo
filoséfico, para luego ver qué significa pensar de este modo especial y por ultimo
entroncar todo esto con el cuestionamiento de la pregunta que lo recorre todo y nos
devuelve a lo més puramente filosofico, la reflexion sobre la pregunta fundamental, la
pregunta por el ser. Lo que quiero mostrar en lineas generales a lo largo del trabajo es
que existe una necesidad de la filosofia, que conduce irremediablemente a pensar —en un
sentido concreto— sobre la materia de la metafisica, sobre el ser. Esto no es una
sentencia conclusiva, sino una suposicion sobre la que parti; algo que me parecio en
primera instancia curioso, y luego me asombrd. Como conclusion, encontré respuestas,
pero estas me llevaban a otras preguntas... cuando me di cuenta, estaba haciendo

filosofia.

* HEIDEGGER, Martin, Introduccion a la filosofia, Ediciones Catedra, Madrid, 1999, p. 20.



2. ¢Qué significa la filosofia?

Desde el principio de Introduccion a la filosofia> Heidegger recalca que esta disciplina,
siendo lo que sea la filosofia, e independientemente de las apreciaciones posteriores, es
fundamental para el ser humano de forma esencial;, es decir, la filosofia es una
necesidad. En las introducciones de varios libros de Heidegger® hay una clara intencién
de justificar las razones fundamentales que sustentan la propia existencia de ese libro,
de clarificar el sentido novedoso que le va a dar a cada concepto, haciendo hincapié en
que esta tarea preparatoria es del todo fundamental. Hay que adecuar nuestras
preconcepciones culturales para poder entender algo que es revolucionario, que nunca
se ha pensado. Esta idea esta en relacion con algunas de las interpretaciones de la
filosofia heideggeriana, en La idea de la filosofia y el problema de la concepcion del
mundo’ se destaca® lo importante que resulta el hecho de que las concepciones del
mundo no filoséficas, culturales, religiosas... guarden una relacion inseparable con la
filosofia y su tarea, su necesidad. Finalmente se argumenta que toda concepcion del
mundo es originada por la filosofia, pero que justamente por estar inmersos en una
concepcién del mundo con sus logicas de pensamiento concretas y su propio relato de
génesis, no pensamos acerca del verdadero origen de nuestro pensar. Estas
circunvalaciones alrededor de los conceptos son constantes, el “por donde acercarse”
importa por igual en Heidegger que el “a qué acercarse”. No se pueden dar el uno sin el
otro. La pregunta por el ser —que es la pregunta filoséfica por antonomasia— entroncara
el filosofar con lo humano finalmente, y esta pregunta se habia encorsetado bajo unas
miras prejuiciosas, opacadas por una precomprension cientifica, algo que mas adelante
veremos. Como consecuencia la filosofia se habia centrado méas en definir al ente y no
en el sentido de este, no se planteaba como entendemos lo que debemos entender, vy el
pensamiento metafisico quedaba anquilosado en las viejas conceptualizaciones que
desde Aristoteles apenas habian variado, no permitiendo un pensamiento, un

movimiento del espiritu humano verdaderamente original y auténtico.

> Titulo original: Einleitung in die Philosophie. Curso de Heidegger del semestre de invierno de 1928-
1929.

® Ser y Tiempo, El concepto de tiempo, Introduccion a la filosofia, ¢Qué es la filosofia?...

" Titulo original: Zur Bestimmung der Philosophie. 1919.

® HEIDEGGER, M., La idea de la filosofia y el problema de la concepcién del mundo, Herder, Barcelona,
2005, 8 1. Filosofia y concepcion del mundo: a) La concepcion del mundo como tarea inmanente de la
filosofia.



Las concepciones del mundo o precomprensiones son importantisimas, son las bases
I6gicas previas donde se estructuraran los contenidos de nuestros pensamientos; tener
entonces una precomprension, ahora en concreto, en la materia de la filosofia y su tarea,
es pues esencial para el resto de la investigacion; por eso partiremos con la conciencia
de que la filosofia no se halla fuera de nosotros, sino que en el mismo existir encuentra
u esencia: introducirla es solo poner en marcha su potencialidad. Para tener una vision
global de la importancia de la filosofia veremos primeramente la necesidad en si de la
filosofia, para luego detenernos en el cambio fundamental que supone pensar a través
del sentido —lugar de manifestacion de la diferencia ontoloégica— y no en el ente cerrado
en si mismo, y por ultimo veremos, metidos mas de lleno ya en la pregunta por el ser, su
olvido histérico y las causas que lo justifican. La filosofia tiene unas necesidades
previas a su comprension de las que debemos ser conscientes antes de lanzarnos hacia la
pregunta sobre qué pudiera ser la filosofia. La pregunta correspondiente no seria
entonces “;qué es la filosofia?”” sino mas bien “;Qué hay de necesidad en la filosofia

para que sea asi?”
2.1. La necesidad en si de la filosofia

Para buscar algo hace falta saber qué se busca. Esto es paradojico en el caso de la
filosofia; buscar lo filoséfico precisaria de una comprension previa de lo que es para
posteriormente ir hacia ello. La paradoja estd en que este “planteamiento parte del
supuesto de que nosotros, que tenemos que ser introducidos en la filosofia, por de
pronto estamos situados fuera de ella™. La primera necesidad consiste en dar cuenta de
que la filosofia no se halla fuera de nosotros, “filosofamos constantemente y
necesariamente en cuanto que existimos como hombres™™°. Hay dos errores més o
menos comunes al afrontar esta premisa: 1) Seria imposible buscar lo filosofico fuera
del ambito de lo existente; estariamos buscando algo que no podemos encontrar de
ningun modo, ya que no existe. Sin embargo no conviene aventurarse a decir que la
filosofia es algo asi como “un viaje a lo desconocido”, porque no sabemos qué es la
filosofia, sino que estamos rodeando su definicion, realizando una tarea preparatoria.
Por el contrario, ese tipo de definiciones vagas ahuyentan del objetivo puesto que
aumentan su incertidumbre colocando a la filosofia como un ente extrafio a cualquier

otra cosa. 2) Coloca la filosofia como “una especie de autocontemplacién psicolégica,

® HEIDEGGER, Martin, Introduccién a la filosofia, op. cit., p. 18.
9 1pid., p. 19.



como si el filosofar acabase convirtiéndose en una especie de ocupacion egoista consigo
mismo, una especie de diseccion de la propia vida animica de uno mismo”. En este
caso somos nosotros los que colocamos al sujeto como en el centro de la existencia,
enfocamos nuestra mirada teorica hacia nosotros mismos y se produce una paradoja ya
que nos contemplamos a nosotros mismos contemplandonos a nosotros mismos. El
agente de esa mirada —que soy yo— queda tedricamente en un bucle infinito fuera de si,
contemplandose desde fuera e impidiendo la mirada hacia un acceso filosofico propio.

En cualquier caso parece que la filosofia sucede en el ser humano, parece que le es algo
propio, pero no equivale a aquella actividad de autocontemplacion psicoldgica, por la
que el ser humano se vuelve ensimismado. Si nuestra existencia vital esta atravesada por
la filosofia, entonces ¢ddénde se junta la filosofia con la existencia como modo de ser
propio del ser humano? En “nuestro elegir, nuestro querer, hacer y omitir™. La
filosofia entronca con la existencia precisamente en el ahora, en el mismo momento en
el que existimos y sobre las condiciones que acabamos de citar; parece pues que la
filosofia pudiera estar relacionada con otras capacidades humanas de caracter tedrico de
las que si conocemos algo. Los puntos de anclaje seran pues estas capacidades que
podamos reconocer para virar sobre ellas en torno a lo filosofico, y en dos de sus
concreciones: la ciencia y la cosmovision. La idea de ciencia es la de la capacidad que
tenemos de conocer y utilizar conocimientos. La idea de cosmovision, que aporta
Heidegger con més originalidad, es la de la “reflexion constantemente renovada acerca
de las posiciones basicas [...] actitudes basicas de la existencia respecto al conjunto de
un ente, pero en una reflexion y consideracion que se determine directamente a partir de
la posicidn historica en que a la existencia le acontece estar y que acabe refluyendo
sobre, y operando en, el interior de esa situacion™*?; es decir, un conjunto de ideas que
sostienen la justificacion de la existencia de un ente, dandose estas ideas en un contexto

histrico que las comprende al mismo tiempo; eso seria una cosmovision.

Si operamos con légica, entenderemos que si analizamos la relacion de nuestra
existencia con el significado de las capacidades que la determinan teoréticamente, la
ciencia y la cosmovision, estaremos analizando la relacion de la filosofia con la

naturaleza de nuestra existencia vuelta sobre si misma, ya que nuestra existencia esta

2 Ibid., p. 25.
2 1bid., p. 21.
3 Ibid., p. 23.



dirigida por estas capacidades teorico-reflexivas. Esta es una precomprension de la
filosofia, precisamente definida por sus limites ya que la filosofia ni es ciencia ni
cosmovision, sin embargo al mismo tiempo relacionada a través de la modulacion que
suponen la ciencia y la cosmovision para la existencia. Pero, una vez aclarados los
errores, si aceptamos que “filosofamos constantemente y necesariamente en cuanto que

existimos como hombres”'*

, esto quiere decir que la filosofia es I6gicamente algo
anterior a la ciencia y a la cosmovision y que las hace posibles. En esa
unidireccionalidad de posibilitacion que va de la filosofia, hacia la ciencia y
cosmovision, podremos vislumbrar las necesidades de la filosofia haciendo el camino
inverso, observando lo esencial de la ciencia y la cosmovision; esas capacidades
esenciales son reducciones de la necesidad fundamental de la filosofia para la

existencia.
2.2. La necesidad de la pregunta

La pregunta es el nucleo del pensamiento filosofico, el cuestionamiento de lo dado es lo
que pone en marcha el filosofar. Heidegger avistd la confusion a la que nos pueden
conducir las preguntas metafisicas, ya que siempre nos hallamos en una cosmovision
que puede impedir la pregunta por el ser: “No sabemos lo que significa «ser». Pero ya
cuando preguntamos «;Qué es el ser?», nos movemos en una comprension del «es», sin
que podamos fijar conceptualmente lo que significa el «es»”*>. De esto se puede sacar
una conclusion: vivir comprendiendo el significado de “ser” sin cuestionarselo ain de
un modo académicamente filosofico, quiere decir, nuevamente, que tenemos una
precomprension filosofica por el hecho de ser humanos, y que explicitar la problematica
del sentido del ser supone la puesta en marcha del filosofar, pero ya estamos
filosofando, ya comprendemos el “ser”; no podria ser de otro modo. La cuestion del
sentido del ser emerge con urgencia e inmediatamente une la filosofia con la metafisica.
Para filosofar deberemos hacer metafisica, en el nuevo sentido que estd aportando
Heidegger. El filésofo aleman encontr6 una diferencia importantisima a la hora de

enfocar las preguntas del filosofar en torno al ser: “el «ser» no es un ente, sino la

14 1\

Ibid., p. 19
% HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo, traduccion, prélogo y notas de J.E. Rivera, Trotta, Madrid, 2014,
p. 16.



916

condicion de posibilidad de todo ente”™, y también que “el ser del ente no «es», €l

9917

mismo, un ente”"’. Veamos esto con méas calma.

“El ser, por tanto, no es un ente, una cosa de la que podamos predicar sus
propiedades™®, dice Heidegger. El ser “hay que entenderlo més bien como principio de
inteligibilidad, como un horizonte significativo desde el que toda la realidad es ya
siempre comprendida”’®. La pregunta por el ente no pertenece a la filosoffa sino a la
ciencia en cuestion que abarque los limites de ese ente: esa es la diferencia entre las
ciencias 6nticas y la ontologia®® 0®* metafisica. A lo que habra que interrogar pues, si
queremos hacer filosofia, no es al ente en relacion a su entidad (sus propiedades), sino
al sentido de ser del ente. El sentido es lo que proporciona inteligibilidad a lo que
comprendemos sin que concretemos nuestra mirada en ningun objeto, y este es el
horizonte donde se mueve el ser, ya que este no es ningun objeto a comprender, sino
que es la herramienta que comprende y otorga comprensibilidad al mismo tiempo a todo
ente. Esta aportacion heideggeriana que consiste en el cambio de enfoque del preguntar
por el sentido del ente, en vez de por el ente mismo (como estaba obstinada la filosofia
de su época, enterrando todo lo que creian entender por metafisica entonces) es

denominada diferencia ontoldgica.

La filosofia de Heidegger no trata de confrontar a un sujeto para que este pueda conocer
lo que hay mas alld de los entes. Heidegger afirma que el verdadero pensamiento
filoséfico se efectda al comprender la diferencia ontoldgica, y vislumbrar que el ser no
es una cualidad de los entes; que es necesario que simplemente sea, que es simplemente
necesario. Es mas, “el no-aparecer sera el Unico fenbmeno que realmente merezca la

designacion de «ser»”??. En el dilema “;Por qué hay entes y no més bien nada?"?,

6 ADRIAN ESCUDERO, Jests, Guia de lectura de Ser y Tiempo de Martin Heidegger, Herder,
Barcelona, 2016, p. 61.

Y HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo, op. cit., p. 27.

8 ADRIAN ESCUDERO, JesUs, op. cit., p. 63.

9 1bid., p. 63.

% Esta importante diferencia, entre, ciencias 6nticas y ontologia se explica con detenimiento mas adelante
en el trabajo, mas concretamente en el apartado 3.1.

21 «porque esté en blsqueda de un punto de partida mucho mas radical, Heidegger relanza la cuestion del
ser, pero sin reivindicar, en 1927, el término «metafisica», prefiriendo «ontologia», quizd mas neutro”
[...] “Poco tiempo después de haber publicado Sein und Zeit, Heidegger se puso a reivindicar de manera
mas positiva el término «metafisica», que parecia asociar todavia a una moda en su obra capital. Lo hizo
sobre todo en sus cursos, pero también en el titulo de dos ensayos importantes de 1929, ;Qué es
metafisica?, y Kant y el problema de la metafisica. Heidegger habla entonces de su propio proyecto como
de una «metafisica del Dasein », alli donde en 1927 preferia hablar de una analitica o de una ontologia del
Dasein.” GRONDIN, Jean, Introduccion a la metafisica, Herder, Barcelona, 2006, p. 320 y pp. 325-326.
2 ADRIAN ESCUDERO, JesUs, op. cit., p. 64.



Heidegger defendera la necesaria conjuncion entre ser y hombre, en la que deja clara su
postura: El ser es, ya que, de hecho, hay quién (se) pregunta por el ser. Ese “quién” seréa
el Dasein®; el Dasein es quien se pregunta por el ser del que él mismo participa, de ahi
la evidencia de que el ser es. Tanto es asi que el Dasein se da, al reformular como seria

la pregunta adecuada por el sentido del ser:

“Elaborar la pregunta por el ser significa hacer que un ente —el que pregunta— se vuelva
transparente en su ser. El planteamiento de esta pregunta, como modo de ser de un ente, esta, él
mismo, determinado esencialmente por aquello por lo que en él se pregunta —por el ser. A este

ente que somos en cada caso nosotros mismos, y que, entre otras cosas, tiene esa posibilidad de

ser que es el preguntar, lo designamos con el término Dasein”?

Centrémonos pues en saber qué es el Dasein y porgue este concepto es elegido para esta
funcion. Nos interesa especialmente saber qué relacion mantiene con el concepto que
tradicionalmente conocemos por “sujeto”, “hombre”... y con el cual habitualmente nos
identificamos. De esta manera podremos comprobar el alcance del Dasein con relacion
a nosotros mismos. Por ahora, Dasein es el que hace la pregunta ontoldgica por el ser,

por su ser.

Pensar sobre un concepto nuevo es siempre complicado porque hay que trasladar
conceptos que sabemos y que pertenecen a otro sentido del lenguaje —o directamente no
existen en nuestra concepcion del mundo— pero quizas sea ese el proceso en el que esta
el Dasein constantemente. “Heidegger recurre a veces a la grafia Da-sein. [...] El valor
del guion, més alla de sefalar la marca fisica de la separacion que mantiene unidos los
dos margenes, resalta la idea de un trénsito continuo, de un permanente «entre». Ese
«entre», ese «espacio abierto», ese «transito» es lo que Heidegger realmente intenta
pensar.”26 El Dasein es precisamente el ente que esta haciendo el recorrido que nosotros
estamos haciendo, yendo desde un aqui (da) hacia el ser (Sein): estar abierto, ser capaz

de preguntarse a si mismo, por la propia participacion en el ser, en el caso de cada uno.

Pero si tantas virtudes tienen la diferencia ontologica y el Dasein como conceptos
revolucionarios para la comprension metafisica ¢como es que tuvo que ser Heidegger el

que ya en el siglo XX lo recordara? Heidegger explicara las razones del olvido (en un

** HEIDEGGER, Martin, Qué es metafisica, traduccién de Xavier Zubiri, Editorial Renacimiento, Sevilla,
2003, p. 87.

% Dasein significa literalmente el lugar (Da) del ser (Sein). ADRIAN ESCUDERO, JesUs, op. cit., p. 67.
% HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo, op. cit., p. 28.

% ESCUDERO, J.A., op. cit., p. 67.

10



capitulo de Ser y tiempo homonimo) en el que se explica esto: por qué se ha olvidado
aquello que nos permite recordar y comprender metafisicamente, para luego explicar
por qué es la metafisica el final del viaje del hombre, que empez6 precomprendiendo la
filosofia y después, reconociéndose como Dasein, como decimos, comprender segln

este modo propio de ser el valor necesario de la metafisica.
2.3. La necesidad de la metafisica, de una nueva metafisica.

El porqué de la existencia de Ser y tiempo es un indicio del olvido al que ha sido
sometida la metafisica desde Grecia, y el hecho de que Heidegger quiera recuperar su
espiritu se debe a que considera de auténtica necesidad la materia. Para él supone el
pensamiento originario, la filosofia en si. Por ello Heidegger analizara los prejuicios
que han llevado la metafisica a su olvido, y trazard una destruccion de la ontologia
prejuiciosa (sobre los que a continuacion trataremos), donde la importancia del lenguaje
propio es vital para armar el pensamiento en una nueva estructura metafisica, superando

la antigua.

Lo que ha hecho aporética la metafisica desde Aristoteles hasta Hegel han sido una serie
de prejuicios sobre el “ser” que hacian que las conclusiones que la Grecia Antigua habia
legado impidiesen®’ hacer unas preguntas metafisicas que despertasen en los seres
humanos de su época —dada una conjuncion entre las condiciones histéricas y de
concepcion del mundo (sobre las que luego nos detendremos)— un pensamiento que les
pareciera de un valor especial; por el contrario, solo encontraban afirmaciones vacias o
sobreentendidas. Segun indica Heidegger en la introduccién de Ser y tiempo, el primer
prejuicio consiste en que “el «ser» es el concepto mas universal”?, el sequndo dice que

“cl concepto de «ser» es indefinible”?

evidente por si mismo™.

, y el tercero que ‘“el «ser» es un concepto

Los dos primeros vienen a tener parecidas consecuencias con distintos matices: el

concepto de ser, al ser universal, trasciende toda comprensidn concreta, y todo ente se

27 «pero segun Heidegger, la metafisica, en su voluntad de explicacion integral, regida por el principio de
razén, se habria quedado en el mero plano del ente, que puede perfectamente ser captado o comprendido,
pero siempre a partir del eidos o de la mirada dominadora dirigida sobre él; la metafisica no habria
conseguido nunca pensar el ser como el fondo abisal de todo lo que es. Se habria vuelto asi impermeable
al misterio del ser o del «hay». Y de ahi la paradoja: no se puede pensar el ser mas que destruyendo la
metafisica”. GRONDIN, J., op. cit., pp. 325-316.

8 HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo, op. cit., p. 24.

2 Ibid., p. 24.

% Ibid., p. 25.

11



ve abarcado en un ambito de comprension que les impropio, pues la comprension
adecuada del ente no es universal, sino particular a ese mismo ente. Aunque Heidegger
destaca el logro que supone el descubrimiento —que hizo Aristoteles— de la
universalidad del ser por encima de cualquier otro concepto multiple, afirma finalmente
que “cuando se dice: el «ser» es el concepto mas universal, ello no puede significar que
sea el mas claro [...] es, mas bien, el mas oscuro™". Sin embargo la filosofia pareci6 dar
por zanjada la discusion sobre el ser a partir de ese punto, ya que, como sefiala el
segundo prejuicio, al ser universal y trascender todo ente, ,como vamos a definir algo
que carece de limites? Precisamente esta es una conclusion que compartiria Heidegger;
lo que no compartiria sin embargo es que a pesar de que el ser no es un ente y no puede
ser definido, si que puede ser preguntado por su sentido, como vimos en el anterior
apartado®. “Esa forma de determinacion de los entes, justificada dentro de ciertos
limites, que es la «definicion» [...] [no es] aplicable al ser [...] la indefinibilidad del ser

2933

no dispensa de la pregunta por su sentido, sino que precisamente invita a ella”>* afirma

Heidegger.

Por ultimo, el tercer prejuicio es realmente la deriva de los otros dos hacia el fracaso de
la metafisica: la universalidad del ser y de su indefinibilidad promueven que el concepto
se aisle de toda problematica, se banalice su pensamiento, y por tanto se vuelva un
concepto evidente de por si. Esto sucede para que la comprension del ser en la que
vivimos no se desestabilice y podamos formular proposiciones en el &mbito de sentido
que tenemos, sin tampoco saber con certeza qué es el “ser”, sino albergando una nocién
vaga de su sentido. Pero como fil6sofos no podemos obviar el hecho de que estamos
instalados en una comprensién del ser que podemos cuestionar. La conclusion es que la
metafisica a principios del siglo XX estaba dormida, pensando otras cuestiones,
presuponiendo el sentido del ser que manejaban. ¢(Por que es la metafisica tan
fundamental para la filosofia y por extension para el quehacer humano? “Ser siempre es

el ser de un ente”

explica Heidegger. De cada ente se puede hacer una delimitacion y
analisis en cuanto ente, y asi surgen las ciencias. En el limite de cada investigacion
cientifica se hayan entonces los objetivos a los que la ciencia sirve mas alla de la propia

ciencia, pero que los cientificos tienen que seguir delimitando, pues aunque no sea un

31 H
Ibid., p. 24.
%2 Me refiero a la explicacion del concepto de diferencia ontolégica, que se encontraba en el apartado 2.2.
% Ibid., p. 25.
* Ibid., p. 30.

12



trabajo interno, ellos mismos en tanto que conocedores de la naturaleza de su ciencia,

deben establecer su posicion dentro de la cosmovision del mundo que interpreten.

“El preguntar ontologico es ciertamente mas originario que el preguntar ontico de las
ciencias positivas™®. Si las ciencias 6nticas se preguntan por el ser del ente, la ontologia
0 metafisica se preguntara por el ser en cuanto ser, 0 como venimos diciendo, por el
sentido del ser en general. Parece pues, aunque mas oscuro y complejo, mas prioritario
preguntarse acerca del sentido del ser en general que del ser del ente. (Es necesaria la
metafisica entonces para el hombre? Pues segun nuestro discurso, si; en tanto en cuanto
es la ciencia més originaria.®® No se debe confundir con el oficio del filésofo, que estara
ocupado expresamente en el preguntarse, sino que como deciamos al comienzo: somos
filésofos en el mismo momento en el que existimos como seres que se pueden preguntar
por su sentido, y esa es la Unica condicion necesaria que nos capacita como seres
metafisicos. La filosofia-metafisica requiere de una consideracion del ser humano como
Dasein para ser la filosofia que Heidegger entiende como tal, y el Dasein necesita®’ esta
forma nueva y propia de pensamiento para su existencia como tal (una forma que
desvele su verdadero ser): esa es la mutua necesidad entre la filosofia y su pensador, el
Dasein. Pero el Dasein no es el ser humano, sino un modo de ser de este, mas bien, el
modo propio de ser de este, es decir, el Unico por el que es lo que es. La duda que cabe
es que, si tenemos la posibilidad de pensar ;tenemos la posibilidad de no hacerlo? ¢(No

existimos entonces? Pero: ;Que significa pensar?

% Ibid., p. 32.

% Tanto la idea de metafisica como ciencia originaria como la que hay justamente antes, que asume como
prioritaria la pregunta por el ser antes que la pregunta por el ente, se explican con mas detenimiento en un
apartado futuro del trabajo, concretamente en el 3.1.

% Recordamos que hasta ahora sabemos del Dasein que es el ser que hace la pregunta por su ser.

13



3. ¢Qué significa pensar?

En una primera impresion parece que el ser humano cuenta con la capacidad de pensar,
aunque eso no asegura que lo hagamos ya que es posible que no tengamos una certeza
lo suficientemente clara acerca de lo que significa “pensar”. Heidegger dice que “para
ser capaces de pensamiento hemos de aprenderlo. ;Qué es aprender? El hombre aprende
en cuanto pone su hacer y omitir en correspondencia con lo que de esencial se le

% 0 dicho de otro modo, aprender es dar cuenta de lo que para

adjudica en cada caso
cada uno es el fundamento en la relacion de esencia de las cosas y nuestros propios
quehaceres, integrados en nuestra cosmovision. Aprender a pensar seria entonces saber
“realizar un pensamiento” correctamente, dado previamente el significado de “pensar”
para nosotros. Visto asi realmente parece poco atractiva la idea de pensar que se ofrece
aqui, alejada de esa impresion romantica en la que pensar es el motor que revoluciona al
hombre, pudiéndole hacer cambiar de perspectivas, duefio de toda su voluntad. ¢Es
imposible pensar lo que no se puede pensar? Es I6gicamente imposible, lo que ocurre es
que habria que definir que es impensable para cada uno de nosotros; quizés lo

impensable es lo que no forma parte de nuestra cosmovision, de nuestros quehaceres.

El acto de pensar resulta ya a simple vista un acto problematico puesto que con él
mentamos tanto un contenido (el pensamiento), como un agente (el pensante), como
inteligencia que no sélo realiza sino que interpreta los pensamientos que produce.
Nuestra propia forma de comprender el mundo (como agente pensante), interpreta cual
es la forma imposible de comprender el mundo (como contenido). ¢Existe entonces una
comprensién del mundo que atine todas las formas de pensar el mundo? Si, Dios.* La
filosofia o el pensamiento son capacidades propias del hombre, dado que este es finito.
Aceptando esto, debemos preguntarnos si nuestra comprension del mundo es la mas
adecuada como criterio al pensar. Es paraddjico puesto que no podemos preguntarnos
por si el criterio de nuestro pensamiento es adecuado para si, despegado de nuestro
mismo criterio, que légicamente lo aceptaria. “Nos adentramos en lo que es pensar

2540

cuando pensamos nosotros mismos™", afirma Heidegger.

% HEIDEGGER, Martin, ¢Qué significa pensar?, Trotta, Madrid, 2005, p. 16.

% Dios seria es el ser que puede ponerse simultaneamente en todas las perspectivas de comprension del
mundo posibles, y “Dios no necesita filosofar. Un Dios que filosofase no seria Dios porque la esencia de
la filosofia consiste en ser la posibilidad finita de un ente finito” HEIDEGGER, Martin, Introduccion a la
filosofia, op. cit., p. 19.

“ HEIDEGGER, Martin, ¢Qué significa pensar?, op. cit., p. 15.

14



Es por eso que la filosofia se puede adentrar por esas oscuridades y no preguntarse por
la entidad de los entes, sino por el sentido de su ser, que en este caso seria el sentido de
ser del pensamiento. La filosofia si que abstrae nuestro criterio, o al menos lo intenta, en
medida de la lucidez del momento, para elevarse ante el enigma del ser. No se puede
responder a la pregunta “;Qué significa pensar?” con objetividad, pero se puede pensar
y para ello tenemos herramientas. Veremos en primer lugar como el desarrollo de las
ciencias modernas, su gran influencia y su crisis, interfiere en el pensamiento tanto a
nivel histérico como individual, y su esencial relacion con la filosofia; después
profundizaremos en el hito que supone la interpretacion hermenéutica de la
fenomenologia para definir el cambio en la concepcion de lo que significa pensar que
propone Heidegger; y por ultimo, en relacion con la metafisica, reflexionaremos
alrededor de como es el acercamiento del Dasein a la pregunta por el ser, observando el
caracter existencialista* de este acercamiento. “Partiendo de los poderes para nosotros
determinantes que representan la ciencia y la cosmovision, nos preguntamos [...] por
qué se pone la filosofia precisamente en relacion con ellos™*. Puesto que ellos son los
representantes de un conocimiento aparentemente menos oscuro que el que se avista en
lo filoséfico, quiza debamos partir de lo que no piensa la filosofia y si haga la ciencia,
para ir descartando los caminos que nos puedan confundir, y que Heidegger argumenta
que llevaron a Europa a un olvido de la filosofia. ¢Qué es lo esencialmente cientifico?
¢Puede la ciencia dejar obsoleta a la filosofia? ¢Piensa también la ciencia? Si es asi,

entonces, ¢,qué piensa en exclusiva la filosofia?
3.1. ¢ Qué no piensa la ciencia? ¢ Qué piensa la filosofia?

La ciencia no debe parecernos algo ajeno a nosotros, aqui no la tratamos como una
disciplina técnica-tedrica en la que cientificos experimentan y recaban resultados, sino
como la capacidad que se halla en todos nosotros para obtener conocimientos a partir de
lo real; y parece que la filosofia podria tener también parte de esto. Ciencia y filosofia
se asemejan en el hecho de ser dos modos de saber, dos formas de manifestarse la
cultura humana, aunque por ahora esta es una definicién vaga. Para ayudarnos a
descubrir cual es la esencia de la filosofia quizds debamos entonces empezar por

desentrafar la esencia de lo cientifico y ver las diferencias con la filosofia. Heidegger

* Existencialista en el sentido de que es solo el Dasein, en su existencialidad, el nico que se pregunta
por el sentido del ser, incluyendo en este caso el sentido de ser del pensamiento.
* HEIDEGGER, Martin, Introduccién a la filosoffa, op. cit., p. 24.

15



no tarda en anunciar que “la filosofia no es una ciencia™*®; la filosofia no puede

definirse como dentro de otra disciplina, por lo que podemos decir hasta ahora que “la
filosofia es filosofar [...] con ello quiere decirse que la filosofia ha de determinarse o
definirse desde si misma™**. Ahora bien, seguir por estos derroteros no nos conduciria a
diferenciar claramente la filosofia y la ciencia, sino a justificar la filosofia como una
disciplina que acapara todo saber de una forma bruta, lo cual no le hace ninguna
justicia. Heidegger dice que “la filosofia no deja de ser ciencia por incapacidad sino por
sobrecapacidad”®, es decir, que la ciencia participa de algo que le proporciona la
filosofia, que la filosofia es mas original; el propio Heidegger pone un ejemplo

definitorio que me parece el mas adecuado:

“Al circulo ni podemos ni debemos Ilamarlo «redondox», es decir, no podemos ni debemos decir
de él que tenga forma redonda, porque es lo absolutamente redondo [...] «redondo» solo seria

una deficiente aproximacion a ese «redondo en absoluto» [...] correspondientemente, ciencia es

. . ., . , . . . 46
una deficiente igualacion a filosofia, siendo ésta, pues, la ciencia pura y primera””.

Tenemos entonces que la filosofia y la ciencia estan relacionadas, pero que de ninguna
manera la filosofia es una ciencia, ni la ciencia una filosofia, y si acaso, podriamos decir
que “lo que en la ciencia s6lo tiene un sentido derivado a la filosofia le conviene en un
sentido original™*’. La ciencia estudia los entes en tanto su entidad, y la filosofia se
cuestiona el sentido del ente. La ciencia esta subordinada a una comprensién del ser que
no se cuestiona, sino que trata de comprender al ente en cuestion (los seres vivos en la
biologia, los astros en la astronomia...) al maximo, como decimos, pero dentro de una

comprension del ser incuestionada.

El vicio, que Heidegger destaca de la incorrecta subordinacién de la filosofia como una
ciencia, se debe a la pérdida por completo de la esencia de lo filoséfico, ocupando su
lugar la esencia de lo cientifico y creando una cosmovision monotematica en la
sociedad. “El problema surge cuando los métodos de objetivacion de la ciencia y su

modelo de conocimiento se extrapolan a todos los &mbitos de estudio, incluidos la vida

* Ibid., p. 30. “Y he aqui lugar de fatales errores, a los que también pudiera dar pabulo la mencionada
comparacion. Pues la filosofia no es ciencia y, por tanto, tampoco es la ciencia mas pura y mas estricta y
primera”. Ibid. P. 33.

* Ibid., p. 31.

** |bid., p. 32.

*® Ibid., p. 33.

" Ibid., p. 33.

16



y el ser humano”*® dice Heidegger. Esto se revela en la crisis de las ciencias. Y a través
de la crisis, es decir, del limite de lo cientifico, nos acercamos més a la esencia de la
ciencia y, como es la ciencia una capacidad que determina nuestra existencia*’, damos
con que la crisis de las ciencias desvela nuestra esencia existencial. “El que la posicion
de existencia individual [...] respecto a la ciencia pueda entrar en crisis, tiene al cabo su
razén de ser en que esté sin determinar y sin aclarar cuél es la relacion en la que estan
algo asi como la ciencia y la existencia humana. Y este es el problema de lo que
podemos llamar la esencia existencial®. La inconsciencia de esta esencia existencial
crea el clima perfecto para cualquier crisis: la indiferencia. La crisis de las ciencias no
se solucionaria mediante la consciencia de esta idea, puesto que Heidegger afirma que la
crisis de las ciencias es interna a su funcionamiento esencial, pero se haria visible de un
modo propiamente existencial y auténtico, en el sentido que seria vivido propiamente
como crisis. Nos haria preguntarnos entonces por nuestra posicion en el mundo, por el

sentido de las ciencias y, por ende, preguntarnos por el sentido de la filosofia.

“Entre finales del siglo XIX y principios del XX, las ciencias parecieron entrar en una
profunda crisis de fundamentos [...] necesidad de revision de los fundamentos
cientificos, agravada por un clima social de desorientacion y desasosiego tras el final de
la Primera Guerra Mundial por conocer el sentido de la realidad.”" Es cierto que los
periodos post-bélicos suelen ser periodos de reflexion, y seguramente afectd
psicolégicamente a que la pregunta por el ser tuviera méas acogida filoséfica, pero
Heidegger asegura que la crisis de la ciencia “no es ni mucho menos un casual
fendmeno de posguerra, como la mayoria piensa, sino que latentemente radica ya en la
propia ciencia™. Es decir, es la propia ciencia la que en su desarrollo lleva implicito el
llegar a un periodo de crisis.>® ;La ciencia es capaz de revolucionarse a si misma, con
sus propias herramientas? Los conceptos fundamentales son ontologicos, y los cambios

de paradigma que se sucedan se deberan en todo caso a replantearse si tiene sentido lo

*8 ADRIAN ESCUDERQO, Jesus, op. cit., p. 70.

*9 Esto lo vimos en un apartado anterior, concretamente desde el 2.1 en adelante.

 HEIDEGGER, Martin, Introduccién a la filosofia, op. cit., p. 44.

°1 ADRIAN ESCUDERO, JesUs, op. cit., p. 70.

°2 HEIDEGGER, Martin, Introduccién a la filosofia, op. cit., p. 42.

> De una forma semejante, lo explica Kuhn: “El surgimiento de teorias nuevas se ve usualmente
precedido por un periodo de profunda inseguridad profesional debido a que exige una destruccion a gran
escala del paradigma, asi como grandes cambios en los problemas y técnicas de la ciencia normal. Como
seria de esperar, dicha inseguridad esta provocada por el persistente fracaso a la hora de resolver como se
deberia los rompecabezas de la ciencia normal. El fracaso de las reglas existentes es el preludio de la
blusqueda de otras nuevas”. KUHN, Th. S., La estructura de las revoluciones cientificas, FCE, México,
2006, p. 87.

17



que estaban haciendo las ciencias que entren en crisis. Es decir, de si es posible tras la
revolucion hablar de la misma ciencia, con el mismo nombre. Si una ciencia cambia sus
fundamentos ¢sigue siendo esa ciencia? No, nunca serd la misma ciencia tal y como la
conociamos, ni siquiera “ciencia” tal y como la conociamos. El problema de la esencia
existencial requiere gque acabemos en la esencia de lo cientifico a través del
conocimiento de la relacion filosofia-ciencia en su crisis, para ello nos preguntaremos:

¢cuales son, empiricamente, las causas de una crisis de la ciencia?

La pregunta por la ciencia “es una de esas preguntas que no se detiene, es decir, que no
se deja aquietar porque se tenga dispuesta una definicion manejable”54. La crisis que
vivio Heidegger a principios del siglo se caracterizé por que “pese a todos los progresos
de las ciencias particulares, estaba rota la conexion entre las ciencias y su contenido, por
un lado, y un ideal de formacion capaz de tener eficacia practica, por otro”. La
comprension del ser del ente concreto que estudiaban estas ciencias no era
comprendido, dado que el contenido que se daba originaba “una impotencia por la
incapacidad de transmitir el «contenido de ser» siempre primario y original de la ciencia
de un modo que hablase simple y directamente a la existencia™®. La ciencia se hallaba
incapaz de transmitir algo que se supusiese fundamental para las personas; y es que
precisamente esa es la crisis en la que los cientificos se hallaban perdidos, la crisis en la
que actuaban como cientificos y no salian de su disciplina para observar la esencia

existencial. Este es el retrato de las ciencias y su crisis, por parte de Heidegger:

“;Qué puede aportar una definicion de la fisica a los progresos de esta, si ademas tal definicion
de la fisica resulta incomprensible para los cientificos, como sucede con todas las teorias

filosoficas? [...] El matematico no necesita saber en absoluto en que consiste la esencia de la

fat ;L. 7
matematica, le basta con encontrar resultados correctos y Gitiles™".

El desarrollo bruto de las ciencias va a favor de su crisis, la labor pues de la
comprension es externa y anterior a lo cientifico. Los cientificos estan centrados en el
objeto de su estudio y habréa en ellos una natural inclinacion a continuar con los métodos
que tenian pese a que, dada la crisis, su metodologia interna es incapaz de repensar sus
fundamentos previos. “Toda ciencia se mueve en una ontologia regional latente, es

decir, dispone de antemano de cierta comprension preontologica del ser del ente

* HEIDEGGER, Martin, Introduccién a la filosofia, op. cit., p. 41.
% Ibid., p. 43.
% Ibid., p. 43.
" Ibid., p. 51.

18



investigado en cada caso.”®® Todo ser humano, por el mero hecho de existir, tiene una
precomprension del ser, y como sugerimos anteriormente®, sucede igual con la ciencia
y los cientificos. La diferencia esta en que estos, de hecho, no se cuestionan el sentido
de su comprension del ser, y ese es su gran error, no conocer realmente la profundidad

de su misma existencia a causa de una incorrecta relacion de lo cientifico y lo filosofico.

Heidegger no le tenia fobia a lo cientifico. El hecho de que las ciencias entren en crisis
es algo positivo que destaca el avance de las mismas, pero el hecho de que no se sepa
ver la crisis que se sufre denota una comunidad cientifica pobre en lo filosofico, y por
tanto pobre en lo cientifico al retrasar su avance por esa razon. Heidegger concluye: “la
crisis no es algo que haya que superarse [...] sino [que sirve] para que las ciencias
puedan convertirse en tan existentes como ellas por su propia esencia quieran”®. Lo
cientifico debe ser capaz de transmitir su importancia vital, en relacion a las capacidades
propiamente humanas y existenciales que tenemos puestas en la ciencia. Las ciencias
deben de ser capaces de pensar su sentido en una cosmologia renovada, ocupar un lugar
donde sean conscientes del poder que ostentan para la formacién de una sociedad que
no olvida pensar y ejercitar la critica, precisamente desde lo méas profundo para pensar y

criticar: su propio sentido de ser.
3.2. ¢Como se piensa al filosofar? El sentido hermenéutico de la fenomenologia

Que el pensamiento se halle anquilosado en métodos que conducen a los mismos
resultados es un gran problema; quizds que seamos “animales de costumbres” sea un
gran problema a la hora de reaccionar ante la crisis. Por ello es fundamental que
reflexionemos acerca de nuestro método para filosofar, ya que debemos recordar que
nuestra propia forma de comprender el mundo (como agente pensante), interpreta la
forma de comprender el mundo (como contenido), y por lo tanto el “cémo se piensa” es
del todo fundamentar para el resultado final. Pero tengamos en cuenta que “hablar de
cuestiones metodoldgicas en la obra de Heidegger resulta un tanto artificioso [...] la
concepcion heideggeriana de metodo fenomenoldgico de investigacion es mas bien la
negacion de lo que la filosofia moderna entenderia por metodologia”61. Veremos que

fenomenologia es el método utilizado por Heidegger para preguntarse por el sentido del

%8 ADRIAN ESCUDERO, JesUs, op. cit., p. 71.

% Ibid., p. 13.

% HEIDEGGER, Martin, Introduccién a la filosofia, op. cit., p. 41

61 RODRIGUEZ GARCIA, Ramén, Heidegger y la crisis de la época moderna, Sintesis, Madrid, 20086,
p. 63.

19



ser; luego comprobaremos como Heidegger responde ante la critica del circulo en la
comprension; y finalizaremos por ahondar en el concepto de fenomenologia

hermenéutica aportado por Heidegger.

“La tarea especifica de la fenomenologia es sacar a la luz y hacer patente el ser que
inicialmente permanece oculto.”® La fenomenologia tratara de mostrar la experiencia
de ser; tratard de mostrar la existencia, al ser existente, tal y como es. La palabra
“fendmeno” tiene varias maneras de entenderse, lo cual lo hace algo confuso. Nosotros
nos quedaremos con que “fenémeno” significa “aquello que se aparece”. Recordemos
que la fenomenologia estudia el modo de acercarse al fenémeno, y no la comprensién
misma de su entidad; pero el acercamiento es tan importante en la nueva ontologia que
va a proponer Heidegger que determina totalmente al fendmeno en cuestion. Para ello
“hay que liberarse de la definicion clasica de verdad como adecuacion, concordancia,
correspondencia. Esta definicién es fenomenoldgicamente inadecuada, al igual que la

determinacion de la falsedad como error”®®

. Ahora el fenémeno se oculta/muestra bajo
su apariencia y manifestacion. La fenomenologia trata de interrogarse acerca de nuestra

relacion con el fendmeno, sobre si esta oculto o mostrado.

Cuando el fendmeno es el ser, surge el siguiente problema: “Buscar en el ser de la
existencia humana el horizonte de comprension de ser en general supone justamente el

5,64

sentido de lo que se quiere demostrar, a saber, el ser””" este es el problema del circulo

en la comprensién ¢como responde a esto Heidegger?

Esta circularidad parte ya desde el principio, desde que aceptamos que somos humanos
en tanto en cuanto podemos pensar y dar cuenta de nuestra propia existencia. Pero la
tarea de la fenomenologia, tal y como la entiende Heidegger, es despertar el interés por
pensar y describir la propia existencia a modo de precomprensién del ser, y asi
explicitarla como comprension del ser. Asi pues no se trata de una circularidad en la que
lo que se quiere demostrar se pide como presupuesto para demostrarse a si mismo, sino
que “hay mas bien una mostracion, un sacar a la luz lo que en la precomprension se

encontraba ya dado y que solo ahora manifiesta enteramente su sentido.”® La

%2 ADRIAN ESCUDERO, JesUs, op. cit., p. 94.

% Ibid., p. 95.

% RODRIGUEZ GARCIA, Ramén, op. cit., p. 63.
% Ibid., p. 64.

20



fenomenologia heideggeriana no revela, desvela, pero ;qué debe desvelar? ;Cual es el

fenémeno a desvelar?

El fendmeno en cuestion no es el ente, porque la filosofia no se ocupa de los entes; la
filosofia se ocupa del sentido del ser del ente. El sentido del ser estd oculto a primera
vista, pero la fenomenologia se sirve de que “disponemos de una comprension
preontologica del ser y nuestra tarea como filésofos es hacer explicita esta comprension
incrustada en nuestras practicas diarias y en nuestros modos de comportamiento
prerreflexivos.”® Existimos y comprendemos al mismo tiempo, por eso hay que apelar
al Dasein dado que es el ser en especial que es consciente de que en él se halla el ser. El
método fenomenoldgico debe posibilitar que el Dasein se muestre a si mismo desde si
mismo; y es en la comprension del ser del Dasein donde se da tal mostracion. Este es el
matiz hermenéutico que le aportard Heidegger a la fenomenologia, y que permite
descubrir lo que hemos sido siempre en tanto que entes que se comprenden antes

incluso de saber, con certeza®’, que somos algo.
3.3. ¢ Quién piensa?

Para cerrar la seccién respondiendo al enigma que nos invitaba a abrirla —; podemos no
pensar? Y entonces ;no existimos?”— debemos detenernos por ultimo lugar en la
relacion del Dasein consigo mismo. Si logramos caracterizar al Dasein y diferenciarlo
del resto de entes, veremos con distincion cudl el caréacter propio de su ser y el sentido

de ser.

Tendremos en cuenta que “la definicion heideggeriana del término «existencia» no
puede encasillarse en la clasica oposicidn entre essentia y existentia, pues esa oposicion
solo es valida para los entes que no tienen la misma forma de ser del Dasein [...]"%.
Con esto eliminamos un viejo prejuicio que se tiene a la hora de afrontar la

caracterizacion del existencial del Dasein, quizas motivada por la fama adyacente del

% ADRIAN ESCUDERO, Jes(s, op. cit., p. 98.

%7 «Sin embargo, ;como se manifiesta el ser en el Dasein? ;Cul es el punto de partida de la pregunta
misma? La pregunta no flota en el vacio; antes bien, ya siempre se mueve en cierta comprensién del ser.
Y esta comprension, como sefiala Heidegger, es un factum. Después de todo, la pregunta por el sentido
del ser solo puede plantearse si ya disponemos de cierto nivel de comprension, por muy vago e
indeterminado que este sea. Uno podria pensar que eso es una desventaja. Todo lo contrario. Se trata de
un fendbmeno eminentemente positivo. El hecho de que de alguna manera ya sepamos qué significa ser

hace posible que nos planteemos de una forma explicita la cuestion de su sentido”. Ibid., p. 101.
% fbid., p. 111.

21



existencialismo sartriano y su méaxima “la existencia precede a la esencia”®®. Pero
entonces: ¢ Qué es lo que diferencia el concepto clésico de existencia del heideggeriano?
“Existentia quiere decir, segin la tradicion, ontolégicamente lo mismo que estar-ahi,
una forma de ser esencialmente incompatible con el ente que tiene el caracter del
Dasein. [...] le atribuiremos la existencia como determinacion de ser solamente al
Dasein”’. El modo de ser de la existentia pertenece a los entes que no pueden ser desde
si mismos, que no pueden preguntarse a si mismos sobre el sentido de su existencia;
estos son, por ejemplo, los objetos inertes. En cambio la existencia es el modo de ser
propio del Dasein dado que este si que tiene esa posibilidad, y no solo eso, sino que
“existir consiste en tener-que-ser, en la obligacion forzosa de tener que realizar la

existencia de alguna manera”'".

En la cotidianidad, el ser del Dasein esta oculto, nuestra verdadera existencia se nos
halla oculta a nosotros mismos, pero sigue siendo existencia, no ha desaparecido ni es
falsa. EI hecho de que no nos preocupemos por nuestra existencia no quiere decir que no
existamos, que seamos segun el modo de ser de las cosas, ni tampoco que no pensemaos.
Porgue ¢en qué consiste esencialmente pensar para Heidegger? Pensar para Heidegger
es comprender. Y el ser humano es Dasein precisamente porque alberga la posibilidad
de pensar o comprender su propio ser. ¢Podemos no pensar? No, el pensamiento es algo
intrinseco a la existencia como Dasein y “la «esencia» del Dasein consiste en
existencia”’®. El Dasein es justamente el ser que alberga su ser y lo comprende a la vez
que a si mismo, en tanto que esencia existencial. Al comprender el mundo (como agente
pensante) pero también interpretarse en €l (segun su contenido) puede ocurrir sin
embargo que el Dasein se oculte a si mismo, circularmente; velando la propia existencia
y su destino. Es notable el caso Eichmann como el modelo de un ser humano “incapaz

de pensar” en este sentido, segun explicé H. Arendt”.

% SARTRE, Jean Paul, El existencialismo es un humanismo, Edhasa, 1999, Barcelona, p. 27.

" HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo, op. cit., 2014, p. 63.

"t ADRIAN ESCUDERO, JesUs, op. cit., p. 111.

2 HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo, op. cit., 2014, p. 63.

73 “Cuanto més se le escuchaba, mas evidente era que su incapacidad para hablar iba estrechamente unida
a su incapacidad para pensar, particularmente, para pensar desde el punto de vista de otra persona”. Por
otro lado, la colaboracién de estas personas normales fue posible por la creciente incapacidad de pensar y
juzgar por si mismos, que permitia que cada uno llevase a cabo crimenes terribles “en circunstancias que
casi le impiden saber o intuir que realiza actos de maldad”. ARENDT, Hannah, Eichmann en Jerusalén,
Lumen, Barcelona, 2003, p. 34y p. 165.

22



Hemos mostrado recurrentemente como el pensamiento, la existencia y la pregunta por
el ser estan unidos por completo, y esa era la trayectoria del trabajo. Podriamos acabarlo
aqui, sin embargo ¢ Por qué ese ente especial se identifica con nosotros? ¢Por qué soy yo
el Dasein? De nada nos sirve conocer todo esto, en el sentido de acumulacion de
conocimientos. La experiencia del Dasein solo se puede vivir desde dentro, o como
diria Heidegger, el Dasein es-en-cada-caso-mio. Entonces, aqui, ¢Qué significa que

GGSOy97?

23



4. ;Qué significa que “soy”?

Hay un cambio fundamental a la hora de preguntar “;qué es el ser?” y “;qué significa
ser”? En la primera pregunta introducimos el verbo “ser” para cuestionar esa propia
concepcién que se halla ya en el verbo, lo que hace que lo que buscamos se vea
inconscientemente involucrado por el acto de preguntar. Sin embargo, al preguntarse
por el significado estamos cuestionandonos el sentido de “ser” desde la conviccion de
que ya nos hallamos en una concepcién suya. La diferencia fundamental es que en la
segunda pregunta nos implicamos nosotros mismos como decisivos para el
cuestionamiento; el Dasein sale a realizarlo, dado que la relacion en la que se encuentra
el Dasein y su ser es de comprension del sentido ontoldgico que comparten. El Dasein
es el que se pregunta por el sentido de ser que lo determina a si mismo, y no el que usa
el “ser” para preguntar por el ser, pues estaria objetivando el problema y distancidndose
de él, instrumentalizandolo, y “solo podemos saber algo de nuestra propia existencia, a
la que tenemos un acceso privilegiado en primera persona. A diferencia de una cosa que
simplemente es, el Dasein puede decir: «Yo soy». [...] Cada uno de nosotros (yo, ta, €I,
ella, nosotros) se preocupa de alguna manera por su ser, aungue sea incluso en el modo

Lo 574
de la despreocupacion.”

En esta seccion pensaremos el ser, ahora ya desde la perspectiva propia del Dasein.
Primero nos preguntaremos por la relacion entre “yo0” y Dasein; después, y unido
intrinsecamente con lo anterior, en qué consiste aquello del “modo de ser” propio del
Dasein; y las implicaciones de esto, finalmente, nos llevaran a una consideracion del
tiempo como el concepto fundamental que determina la existencia. Ya hemos hecho el
camino necesario para descubrir que la pregunta por el ser necesita de un preguntador
por el ser, y el Dasein es el Gnico ente que tiene el acceso a la pregunta sobre su propia
esencia y sobre su ser. Justamente en la expresion “Yo-soy” se encuentran esos dos

conceptos. Veamos como es posible tal cosa preguntandonos: ¢ Yo-soy el Dasein?
4.1. ;Yo soy el Dasein?

El ser humano es el Gnico que puede reconocerse en su modo de ser, como Dasein,
porqué es el unico capaz de comprender el sentido de su ser desde si mismo. Decir que

el Dasein puede hacer esto es vago si lo hacemos sin argumentos, de ahi que nos

* ADRIAN ESCUDERO, JesUs, op. cit., p. 111.
24



preguntemos por las implicaciones de esta posibilidad, por sus condiciones. Tras estos

matices la pregunta podria ser: ¢;Cémo sucede el Dasein en mi?

“El ser que estd en cuestion para este ente en su ser es cada vez el mio””. El Dasein
siempre se comprende a si mismo, la diferencia fundamental se halla en que “tiene dos
posibilidades fundamentales de realizar su existencia: bien puede «escogerse a si
mismo» bien puede «perderse», «no ganarse jamas o solo ganarse aparentemente».’
Cuando esta en el modo de ser que le es propio se “escoge a si mismo”, cuando el ser
humano es consciente de su existencia, de su Dasein. Por el contrario, cuando el Dasein
“se pierde” no significa que el Dasein deje de ser, es solo que el ser humano que debe
acompariar esa existencia no lo hace. Podemos decir que para el Dasein él siempre es €l
mismo; podemos verlo desde dos perspectivas: la del ser humano y la del Dasein. Desde
la perspectiva del ser humano, el Dasein se le podra mostrar o no, haciéndole creer
ilusoriamente la desaparicion del sentido de su ser, dandose asi los modos de ser de
propiedad o impropiedad’’ y afectando a la comprensién del mundo circundante que se
tiene. Pero desde la perspectiva del Dasein, este siempre es el ente en el que le va su ser;
es el ser humano que le acompafa el que pudiera estar en el modo de propiedad o

impropiedad con é€l, sin que ello afecte esencialmente a su existencia.

El problema de Heidegger para ser entendido es que tiene que lidiar con toda una
tradicion filosofica, que determina el mismo pensamiento. En la relacion del “yo” con el
Dasein hay un escollo que hay que superar previamente: “la interpretacion del estar-en-
el-mundo en términos de una relacion de conocimiento entre un sujeto y objeto falsea
nuestro verdadero modo de acceso a la realidad primaria del mundo”’®. La
fenomenologia hermenéutica es el método que, como vimos, condiciona al Dasein
haciéndole ver que él mismo esta ya, de facto, en una significacion propia, que él no es
objeto, ni sujeto (ni es objeto de si mismo) porque el mundo y él no son entes separados,
ni tampoco son entes como el resto de entes. La universalidad del ser es genérica, todo
ente es, también el Dasein. Cuando nos preguntamos: “;Como sucede el Dasein en
mi?”, con el “como” apelamos al modo. Y lo que diferencia al Dasein del resto de entes

es precisamente su modo de ser.

" HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo, op. cit., p. 64.
’® ADRIAN ESCUDERO, Jests, op. cit., p. 113.
7 “Escogerse a si mismo” o “perderse” respectivamente.

8 Ibid., p. 125.
25



4.2. ¢Soy un modo de ser?

Entenderemos por actos performativos aquellos en los que enunciando lo que se hace
precisamente se hace la accién que se enuncia’, o desarrollandolo de otro modo: el
hecho de decir “algo” es precisamente el requisito necesario para que el contenido de
ese “algo” se cumpla, aunque la comprension de tal realizacion se dé de forma tacita al
hablar. Hacemos algo parecido cuando nos “introducimos” en la filosofia (como lo
entiende Heidegger). Estamos desarrollando en nosotros unas preguntas que nos afectan
de forma fundamental a nuestra existencia al mismo tiempo que las planteamos. En este
rasgo se ve claramente el caracter de modo de ser que tiene el Dasein. Segiin mi propia
interpretacion, que diferiria en este sentido de la de Heidegger, el modo de ser del
Dasein podria asemejarse al momento clave de la performatividad, en el que el Dasein
es porque dice®® que “es”, y cuando dice que “«comprende que es», y de hecho,
comprende que es”, comprende finalmente todo este proceso a posteriori. Lo que quiero
exponer definitivamente es que: aquello que significaria el Dasein, entendido como
modo de ser, es que en el fondo es pura predisposicion, ya que si operamos con ldgica,
la performatividad sucede como una cadena en la que cada eslabon necesita del
siguiente para existir: de cada hecho se ha tenido que dar una enunciacion, por lo tanto
es necesaria una primera enunciacion y por lo tanto es necesaria una predisposicion o
inclinacion hacia esa primera enunciacion. EI Dasein como modo de ser seria pues
aquel que posee la inclinacion natural a ser. EI Dasein como modo de ser se entiende

como una posibilidad de ser, que justamente al mismo tiempo, es.

“[Hay] dos formas de comportarse respecto a los entes: una en la modalidad del estar-
ahi-delante de los entes analizados en actitud teorética y otra en la modalidad del estar-
a-la-mano de los entes en actitud pragmatica.”®! Desde la perspectiva del Dasein, nos
encontramos con estos dos tipos de entes: “Estar-a-la-mano remite al comportamiento
eminentemente practico y poiético del Dasein que utiliza, maneja y fabrica las cosas que

5582

tiene al alcance en su inmediato radio de accion”", es decir, que comprendemos el ente

¥ “Expresar la oracioén (por supuesto que en las circunstancias apropiadas) no es describir ni hacer
aquello que se diria que hago al expresarme asi o enunciar que lo estoy haciendo: es hacerlo”. AUSTIN,
Como hacer cosas con palabras, John Langshaw, Paidés, Barcelona, 1982, p. 46.

80 «Dice” en el sentido de que se da a si mismo ese valor. Porque no valdria con decirlo sin mas, sino que
habria que tener una seria conviccion en la creencia que fuera en concreto. No hay problemas de
veracidad en este sentido, puesto que estariamos apelando a una primera persona, desde la perspectiva de
una primera persona.

82 ADRIAN ESCUDERO, JesUs, op. cit., p. 132.

% Ibid., p. 131.

26



que tenemos delante en tanto en cuanto nos sirve, la utilidad de ese ente va por encima
de su propia presencia. Por otro lado “estar-ahi-delante, [es] una forma de ser
esencialmente incompatible con el ente que tiene el caracter del Dasein [... es] algo
estatico, colocado delante de nosotros como un objeto de observacion y listo para ser
diseccionado con el bisturf analitico.”® Estos Gltimos son los entes que no tienen un uso
y que simplemente existen independientes del Dasein y se sitlan ante él con unas
cualidades existenciales abruptamente diferenciadas pues son objetos que no pueden
cuestionarse su existencia, ni tampoco les son reconocidos al Dasein como parte de su
produccién, de su accion. Estos derroteros realmente no nos importan tanto, lo
realmente interesante seria preguntarse si en estos entes también acontece un modo de
ser, es decir, si son lo que son por un modo de ser. La respuesta es positiva en tanto en
cuanto es la perspectiva del Dasein, que si que lo caracteriza propiamente su modo de
ser, desde la cual se configura la existentia de estos entes. Pero si tuviéramos que
analizarlos como desde fuera de esa perspectiva: ¢Qué resultaria? Porque ya no solo es
la primera diferencia entre el ente que esta-ahi-delante o es a-la-mano y el ente del
Dasein, sino: ;Cual es la diferencia entre “algo que simplemente es” y “algo que tiene,

muestra, manifiesta... un modo de ser”?

La temporalidad. EI modo de ser del Dasein le es conferido a éste por su esencia
temporal, que indica en primer término que el Dasein es el Unico ente que puede-ser,
que alberga posibilidades de ser: una aperturidad constitutiva de su ser. “Desde si
mismo, el Dasein trae consigo su Ahi; si careciera de €él, no s6lo facticamente no seria,
sino que no podria ser en absoluto el ente dotado de esta esencia [su existencia]. El
Dasein es su aperturidad”®*. EI tiempo es un concepto clave para entender quién es el
Dasein. El siguiente capitulo vendra a pensar sobre la relacion final del Dasein con su
determinacion dltima, su modo de ser regido por el tiempo. “Solo en su haber-llegado-
al-fin el Dasein estd completamente ahi. Pero precisamente en su estar-concluido ya no

5585

es mas™™>, explica Heidegger.

4.3. ¢ Soy tiempo?

% Ibid., p. 111.

% HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo, op. cit., p. 152

% HEIDEGGER, Martin, El concepto de tiempo, traduccion de J.E. Escudero, Herder, Barcelona, 2008, p.
80.

27



Al principio de la seccién anuncidbamos que la pregunta por “;Quién es el Dasein?”
seria la pregunta latente de la misma, y es por ello que llegamos al final para
reflexionar, tras el camino hecho, sobre la relacion fundamental del Dasein, sobre cuél
es el Sein del Dasein. El hecho de aclarar lo maximo posible esta pregunta, es decir, el
sentido que tiene una preparacion para la pregunta por el ser, no significa una bdsqueda
de uno mismo persiguiendo su posible (en tanto modo de ser) identidad con el Dasein,
sino que “la comprension del ser, en cuanto momento esencial del ser del Dasein, s6lo
podra ser aclarada en forma radical una vez que el ente a cuyo ser ella pertenece haya
sido originariamente interpretado en si mismo por lo que respecta a su ser.”®® EI modo
de ser de Dasein esta ya presente en el ente al que pertenece la comprension del ser. La
filosofia que hacemos es el desvelamiento del ente factico que es y al que le va su ser en
tanto en cuanto se pregunta por el sentido de su condicion. Esta facticidad es
precisamente la que hemos comentado anteriormente®’ a través del caracter de modo de
ser del Dasein: el caracter de estar abierto a la comprension de su propia existencia, lo
que se denomina aperturidad. Y también hemos visto®® cémo el Dasein apelaba al ser
humano como un ente especial. Veremos en este apartado la relacion del caracter
abierto del Dasein con el tiempo, para, en la conclusion final y cerrando el circulo, ver
que el concepto a través del cual tiene sentido para el Dasein la apertura a la pregunta
por el ser es el del tiempo, porque para Heidegger el sentido del Dasein es el tiempo, y

asimismo el tiempo sefala el sentido del ser en general.

El proceso de comprension del ser se posibilita por dos circunstancias, una anterior a
otra, sin que la una sea posible sin la otra y viceversa. En primer lugar: la existencia es
imposible sin el tiempo; el ser del Dasein es temporal. Pero en segundo lugar, también
se da el hecho de que el ser, el decir el ser de los entes, necesita de un Dasein que los
comprenda como tal. Cuando este da cuenta de la confluencia de su ser con el caracter
temporal que lo condiciona es cuando el Dasein es mas tacito para si mismo®. “El
Dasein tiene como constitucion ontica un ser pre-ontologico. EI Dasein es de tal manera

que, siendo, comprende algo asi como el ser [...] debera mostrarse que aquello desde

8% HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo, op. cit., p. 248.

87 Justo en el apartado anterior de este trabajo, en el 4.2.

% En el apartado 4.1.

8 Con el reconocimiento del caracter temporal de su ser por parte del Dasein tiene que ver también la
distincion entre propio e impropio que emplea Heidegger. Al “ser propio” del Dasein nos referimos con la
idea de ser “tacito” para si.

28



donde el Dasein comprende e interpreta implicitamente eso que llamamos el ser, es el

tiempo”® dice Heidegger. ; Pero como entiende Heidegger “tiempo™?

El concepto de tiempo en Heidegger es diferente de lo que el mismo denominaré

91 que es c6mo se entendia el tiempo desde

“comprension cotidiana y vulgar del tiempo
la antigliedad; tiempo como progresion de instantes en los que una linea temporal
avanza. Por lo que debemos primero entender este nuevo concepto que consiste en “una
temporizacion alin més originaria de la temporeidad [comprension vulgar del tiempo].
En ella se funda la comprension del ser que es constitutiva del ser del Dasein. La
proyeccion de un sentido del ser en general se puede llevar a cabo [solo] en el horizonte
del tiempo.”%? Debemos alejarnos de la concepcién del tiempo en la que nosotros somos
entes que la recorremos o que él nos recorre a nosotros, debemos entender el tiempo
como algo constitutivo a nosotros. Para exponer el concepto he creido conveniente
seleccionar directamente este fragmento de El concepto de tiempo®™ para luego

comentarlo:

“El adelantarse significa: ser en el “pre” de la posibilidad mas propia y extrema. Este pre=ser se
revela como el ser=futuro. En su adelantarse el Dasein es futuro. [...] En el adelantarse no se
espera algo que tenga lugar en el futuro, ni “el” “futuro” es algo abstracto que flota en el aire;
“es” el futuro del ser que ¢l mismo es. Ser=futuro significa, empero, ser “temporal”. Temporal
no significa aqui “en el tiempo”, sino el tiempo mismo. Sin embargo, en el ser=temporal esta
implicito “al mismo tiempo” el ser pasado y el ser presente. Lo que es “en” el futuro, en cambio,
todavia no es “en” el presente y todavia menos “en” el pasado. El Dasein, que en su ser es su
posibilidad mas extrema, es decir, es “futuro”, es —en cuanto es este ser— el propio ser=pasado y

. . P . . 4
el propio ser=presente. Solo asi este ser es el tiempo mismo.”

Destaca la importancia de la particula “en”: el Dasein es “el” tiempo, no “en” el tiempo.
El caracter de posibilidad del Dasein concuerda con la descripcion del futuro que da
Heidegger aqui: el futuro es lo todo lo que alberga posibilidades de ser; también es el
requisito necesario para que se dé el tiempo, aungue el tiempo se compone ademas de
pasado y presente. Segun el concepto antiguo de tiempo, “lo que es «en» el futuro, en

5995

cambio, todavia no es «en» el presente y todavia menos «en» el pasado™, pero sin

% Ibid., p. 38.

L Ibid., p. 251.

% Ibid., p. 251.

% Titulo original: Der Begriff der Zeit, 1924.

% HEIDEGGER, Martin, El concepto de tiempo, op. cit., pp. 76-77.
% Ibid. p. 77.

29



embargo el Dasein en cuanto ser futuro®, es también ser pasado y ser presente, por lo
que el Dasein no puede ser “en” el tiempo, sino que es él mismo el tiempo. En este
sentido, el Dasein es un ser temporal, dado que el tiempo es vivido por él y solamente

5597

por él. Si “existencia quiere decir poder-ser”’, y al mismo tiempo “existir consiste en

tener-que-ser, en la obligacion forzosa de tener que realizar la existencia de alguna
manera”*, obtenemos como resultado que este doble sentido de tener que realizar la
existencia en tanto en cuanto esta existencia es mi poder-ser cuadra perfectamente con
el caracter de aperturidad que anteriormente®® destacdbamos en el Dasein. Asi,
Heidegger coloca al tiempo como el sentido fundamental desde el cual el Dasein debe

preguntarse por el sentido del ser que, a la misma vez, dara con la temporalidad.

EEINNT3

% “Futuro” no quiere decir aqui un ahora que todavia no se ha hecho “efectivo”, “actual”, y que recién
mas tarde llegara a ser, sino que mienta la venida en la que el Dasein viene hacia si mismo en su mas
propio poder-ser.”*®. HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo, op. cit., p. 341.

7 Thid., p. 249.

% ADRIAN ESCUDERO, JesUs, op. cit., p. 111.

% En el apartado 4.2.

30



5. Conclusién

Comenzabamos en el Gltimo apartado preguntdndonos ¢quién es el Dasein?, y es
pertinente, porque si no encontraramos relaciones entre nosotros —en tanto que ser

»100 o] asombro filoséfico

humanos— con este ente que “en su ser le va este mismo ser
con el que partia todo este trabajo, no se hubiera efectuado; el Dasein debe sentirse
como nuestro modo de ser mas propio. Pero de hecho si que se ha dado, y sin embargo
esta pregunta nos ha conducido a reflexionarnos por su relacion con el tiempo.
¢Debemos deducir que somos nosotros, implicitamente en este mismo pensar y
preguntar, el Dasein? Tras caracterizar la aperturidad del Dasein como clave para su
esencia temporal, ahora debemos reconocernos definitivamente como este Dasein

temporal; debemos reconocer al ser humano que somos nosotros mismos en cada caso.

Para Heidegger, el fendmeno de la muerte es lo que nos acerca con mas proximidad a
nosotros mismos, la muerte nos descubre a nosotros mismos como seres temporales.
Sentimos la muerte como algo propio, “en la muerte, el Dasein mismo, en su poder-ser
mas propio, es inminente para si. [...] Su muerte es la posibilidad del no-poder-existir
maés. Cuando el Dasein es inminente para si como esta posibilidad de si mismo, queda
enteramente remitido a su poder-ser mas propio. [...] Esta posibilidad mas propia e
irrespectiva es, al mismo tiempo, la posibilidad extrema.” % El ser-futuro (Dasein) se
contempla a si mismo hacia la muerte, no como si la muerte fuera el fin de un trayecto
“en” el que nosotros vamos insertos, sino muerte como nuestro destino propio en el que,

en su desvelamiento es donde el Dasein comprende justamente que él es el tiempo.

El ser humano muere; el reconocimiento de esto como un fenémeno propio se hace
gracias al modo de ser de Dasein, que le es unico al ser humano como ente temporal.
Esa es su unién con el Dasein, su destino temporal. Esta temporalidad que nos atraviesa
no es una posibilidad, sino una necesidad ontolégica; lo posible es recorrer o no el
pensar que nos conduce hasta dicha conclusion. Seria un error fatal olvidar el preguntar
metafisico pues es la Unica oportunidad que tenemos de enfrentarnos a la pregunta que
nos devuelve a nosotros mismos en tanto que entes que existen, que son. El tiempo —una

vez enfrentado cada cual a su propia muerte— es ahora la perspectiva mas adecuada para

190 HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo, op. cit., p. 251.
191 1hid. p. 267.

31



hacerse de nuevo la pregunta por el ser: el preguntar metafisico de la filosofia necesaria

que piensa el ser temporal del Dasein.

32



Bibliografia

Fuentes primarias:

HEIDEGGER, Martin, El concepto de tiempo, traduccion de Jesus Adridn Escudero,
Herder, Barcelona, 2008.

HEIDEGGER, Martin, Introduccién a la filosofia, Ediciones Céatedra, Madrid, 1999.

HEIDEGGER, Martin, La idea de la filosofia y el problema de la concepcion del

mundo, Herder, Barcelona, 2005.

HEIDEGGER, Martin, Qué es metafisica, traduccion de Xavier Zubiri, Editorial

Renacimiento, Sevilla, 2003.
HEIDEGGER, Martin, ¢Qué significa pensar?, Trotta, Madrid, 2005.

HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo, traduccién, prélogo y notas de J.E. Rivera, Trotta,
Madrid, 2014.

Fuentes secundarias:

ADRIAN ESCUDERO, Jesus, Guia de lectura de Ser y Tiempo de Martin Heidegger,
Herder, Barcelona, 2016.

GRONDIN, Jean, Introduccion a la metafisica, Herder, Barcelona, 2006.

RODRIGUEZ, Ramén, Heidegger y la crisis de la época moderna, Sintesis, Madrid,
2006.

Fuentes complementarias:

ARENDT, Hannah, Eichmann en Jerusalén, Lumen, Barcelona, 2003.
ARISTOTELES, Metafisica, Gredos, Madrid, 1994.
AUSTIN, Como hacer cosas con palabras, John Langshaw, Paidos, Barcelona, 1982.

KUHN, Thomas Samuel, La estructura de las revoluciones cientificas, FCE, México,
2006.

SARTRE, Jean Paul, El existencialismo es un humanismo, Edhasa, Barcelona, 1999.

33



