LA MUJER CELTICA

LA MUJER CELTICA

RESUMEN

El trabajo aborda una serie de consideraciones esenciales sobre la mujer en el
mundo celta. Los tres &mbitos utilizados paras el anélisis del status femeninos son
la guerra, pilar fundamental dentro de la consideracion agonistica de la vida en la
cultura celta, el posible liderazgo femenino y el &mbito social. En este Gltimo
campo se trata no solo la cuestién matrimonial y el acceso a la propiedad, sino la
existencia o no de las druidesas.

PALABRAS CLAVE

Mujer, celta, guerra, liderazgo, propiedad



EVA ROCHE SEVIL

INDICE

INTRODUCCION.......uiiuuniertnertneeenneernneersneersseeessseessneessnsesssesesnns 3
LA MUJER CELTICA Y LA GUERRA......ccvvevreievtneeerieeennneennnnenens 10
MUJERES, LIDERAZGO E INFLUENCIA.........ceevvueeenneernnneennnrennne 19
Boudica, reina de 10S iCen0S...ccoveiiiiieieiineeteiienreennneecennneiiinnes 21
AMBITO SOCIAL, LA MUJER COMO SUJETO DE DERECHO........ 25
CONCLUSION . .t ittt tetueeetueeeeuneeeneeeteeeseneeesneseenessenssssnssesnnsesnnses 37
BIBLIOGRAFIA. ... ittt eeeee et eeeeetee et e eeneeeeeesraeeanneennnnnn. 39



LA MUJER CELTICA

INTRODUCCION

El objetivo de este trabajo no es otro que poner en un primer plano el papel de la
mujer céltica y su figura como sujeto histérico. Analizarla no s6lo como parte de
una sociedad o de manera conjunta a esa sociedad, sino como un actor principal
dentro de la trama que aqui nos ocupa. En este escrito trato de hacer un breve
repaso a los hallazgos y conclusiones que los doctos autores aqui citados han

compartido en sus trabajos.

Se pretende por lo tanto una aproximacion general al tépico que nos ocupa,
sintetizando en estas paginas algunos de los distintos aspectos que caracterizaron la
existencia de las mujeres célticas, desde que tenemos constancia escrita de esta
civilizacion, milenaria y muy heterogénea geografica y culturalmente, como se
explicard de inmediato. La estructura elegida ha buscado establecer tres campos de
trabajo claros. En primer lugar, la guerra. Esta es la primera faceta que he querido
abordar, puesto que, en el estado actual de las investigaciones, se considera parte
esencial de la autopercepcion céltica en todo tiempo y, por supuesto, el estereotipo
clave formulado sobre esta cultura por las fuentes clésicas: la feritas celtica
(MARCO Y SOPENA, 2017). El siguiente punto en esta estructura tripartita de la
mujer céltica es la que compete al posible liderazgo y el gobierno femenino. Este
capitulo tiene como objetivo una minima aproximacion a la capacidad de influencia
mujeril, pues conocemos notables reinas, heroinas y lideres que consiguieron
hacerse un hueco en una historia marcadamente masculina. Y, finalmente el
capitulo final de este escrito pretende mostrar un sintético retrato de la mujer céltica

dentro del a&mbito social, como sujeto de derecho. Me propongo repasar aspectos



EVA ROCHE SEVIL

tan esenciales como la propiedad y la herencia, asi como cuestiones mas complejas

como ocupacion mas alla del espacio doméstico.

Al hablar de la mujer céltica nos encontramos frente a dos cuestiones esenciales
gue habremos de tener muy presentes. Estas son, por una parte, la dificultad que
entrafia el extenso marco cronoldgico y geografico que abarca el término “céltico”
—una construccion cultural complejisima, que suscita duros debates desde el campo
arqueologico, literario, antropoldgico y linglistico-, asi como, en segundo término,
la dificultad intrinseca que atafie a los estudios en femenino, recientes en la historia
de las investigaciones. Intentar establecer una categoria general para todo el mundo

celta seria una tarea sencillamente imposible (SOPENA, 2011).

Considero necesario hacer una breve aproximacion a los estudios sobre el status de la
mujer céltica, para lo cual citaré en lo sustancial a Manuel Alberro. La alta
consideracién que poseian las féminas en el mundo celta ha dado lugar a teorias
matriarcales o matrilineales, en las que eran las damas quienes controlaban los recursos,
riquezas y acceso a la tierra. Sin embargo, un numeroso grupo de historiadores y
antropologos —también historiadores de las religiones- rechazan esta teoria, sefialando
que nunca la mujer en el mundo antiguo alcanzé una posicién tan ventajosa. Por su
parte, otro nutrido grupo de estudiosos tiene reticencias a la hora de negar de pleno estas
consideraciones beneficiosas. Esta corriente sostiene que la mujer gozé de gran
consideracion y reconocimiento en sociedades primitivas, perdiendo paulatinamente
poder en beneficio de los varones. Una de las autoras mas destacadas que defiende esta
linea de pensamiento en sus prolificas obras es Marija Gimbutas. Basandose tanto en
fuentes arqueoldgicas como documentales estipula que la mujer céltica obtuvo una gran
consideracion y status tanto en las sociedades insulares como continentales. Otra gran

defensora de esta corriente que no podemos dejar de citar es Muireann Ni Bhrolchain.

4



LA MUJER CELTICA

La autora realiz6 un minucioso estudio en el que establece que las féminas irlandesas
tuvieron una notable posicién sobre la base de la comparacion de las numerosas diosas
evemerizadas como reinas con caracteristicas guerreras y regeneradoras que aseguraban
en la mitologia céltico-irlandesa la prosperidad del reino (ALBERRO, 2005, p. 423-
424).

La historia de las mujeres, pese a haber dado pasos agigantados en los Gltimos
afios, debe adn recorrer un extenso viaje. Todo aquel que busque la pista del
elemento femenino en la historia descubrirda como estas personas han sido
silenciadas en la construccion tradicional histérica. Ello, obviamente, distorsiona la
realidad, pues al sustraer a la mujer del devenir histérico no hallamos méas que a una
realidad falseada. Parafraseando a Almudena Dominguez, nos encontramos ante el
fendmeno de la doble ocultacion: por un lado son sus contemporaneos quienes
omiten del discurso oficial las voces femeninas y por otro no se presta atencion

desde el presente a estas voces acalladas (DOMINGUEZ, 2011, p. 10).

En este sentido, desde los estudios pioneros —a principios del siglo XX, a cargo
de D"Arbois de Jubaiville-, hay que esperar casi un siglo entero para hallar trabajos
como los de Brunaux en la Galia, Green en las Islas Britanicas o Marco y Sopefia
en Hispania para reconocer un interés riguroso sobre la mujer como protagonista de
la historia céltica. Hay que sefialar, tal y como apunta Almudena Dominguez, que
en estos Ultimos afios en han proliferado en Espafia los estudios de género; vy
muestra de ello es el nimero de publicaciones que intentan suplir ese vacio
histérico (DOMINGUEZ, 2011, p. 11). Nuestro conocimiento sobre estas mujeres
crece exponencialmente gracias al trabajo de autores que han querido escuchar a

esas voces en femenino.



EVA ROCHE SEVIL

Debemos tener muy presente, en especial al hablar de la mujer céltica, que las
noticias con las que contamos, las fuentes contemporaneas a ellas, son voces
masculinas que someten a su criterio, a su tamiz lo que de ellas se dice. No es una
voz femenina la que narra su propia historia, no contamos con su testimonio,
afiadiéndole dificultad a la tarea de visibilizar a esta parte de la sociedad (SOPENA,

2015).

Los estudios de género no sélo tienen un objetivo distinto, sino que también
necesitan de otra metodologia que permita escuchar esas voces ocultas. Una fuente
arqueologica puede parecer a priori de una mayor neutralidad, sin embargo, al igual
que cualquier texto de los grandes autores clasicos, todo depende de la Gptica con
que se analice. Si aplicamos categorias presentistas al analisis del pasado, las
huellas femeninas pasaran desapercibidas. Aplicar sistematicamente la etiqueta de
excepcionalidad a un logro mujeril entrafia el peligro de minimizar el aporte de esas
mujeres, sus acciones y sus logros tratdndolo como algo concreto y no como la
norma. Por su parte, las fuentes literarias entrafian de por si una dificultad afiadida.
No solo es el autor quien decide qué se escribe, sino que en todo texto hay una
intencionalidad y la figura femenina céltica no escapa a este velo. Los autores
grecolatinos —pero también, posteriormente, los eruditos irlandeses o galeses, asi
como la lIglesia- personificaron en ellas el estereotipo de la valentia celta, pero
también las hicieron representantes de la barbarie, al igual que a sus

contemporaneos varones, encarnando la antitesis de toda civilizacion.

Por otro lado, al inicio de esta breve introduccion indicaba otra dificultad —quiza
la mas grave- a la que deben enfrentarse los estudiosos que quieran tratar cualquier
aspecto relacionado con la celticidad. Este no es otro que la variedad de sociedades

incluidas bajo la etiqueta “celta”. Como ya apuntaba al inicio de esta sumaria

6



LA MUJER CELTICA

introduccion nos movemos en unos pardmetros cronoldgicos y geograficos
amplisimos, por lo que aplicar una categoria de manera uniforme a todo el conjunto
tratado nos llevaria al equivoco. Tal y como sefiala, entre otros , John Collins hay
una cierta tendencia a la homogenizacion de estos mundos culturales plurales lo que
lleva a la asuncion tacita de un modelo celta prototipico (COLLIS, 1993, p. 67).
Hasta nosotros ha llegado como paradigma de lo celta los contemporaneos a las
fuentes grecolatinas. Sin embargo, no hay razones para suponer que un celta de La
Téne tuviera menos caracteristicas celticas que un helvecio durante la conquista
romana de las Galias. Y, del mismo modo, la lengua y la poderosa herencia de
tradiciones puestas por escrito en la Edad Media en Irlanda y Gales, muestran una
“ventana a la Edad de Hierro” que, en demasiadas ocasiones, ha sido sobrevalorada
y torturada hasta crear un arquetipo falso de “lo celta” como elemento inmutable

(SOPENA, 2011).

Citando al profesor Marco, entre unos celtas y otros encontramos numerosas
diferencias fruto de esta amplitud espacial y temporal, pero también dentro de los
contemporaneos, ya que no es posible suponer que no habia distincion entre un
celtibérico y un trinovante. Pese a todo, hallamos caracteristicas comunes
suficientes para hablar de cierta unidad, admitida en lo basico por todas las
autoridades (véase, por ejemplo, GREEN, 2003, para las Islas; BRUNAUX, 2004,
para las Galias; MARCO y SOPENA 2017, para Hispania). Con pocas excepciones
—como la celtibérica-, son sociedades de tipo arcaico en las que predominan las
sociedades de jefatura, su estructura social basica remite a un fondo indoeuropeo
cuya division es la tribu que cuenta con una asamblea y un jefe o rey. Son

sociedades estratificadas, que responden a la férmula tripartita ya recogida por



EVA ROCHE SEVIL

César: pueblo, caballeros y druidas. Todas ellas poseen un marcado carécter

aristocratico (MARCO, 1990, p.119-124; 2006).

Respecto a las fuentes, y siguiendo de nuevo al profesor Marco (MARCO, 1990,
p.119), hay que tener en cuenta una serie de consideraciones. La visidn que aportan
las fuentes grecolatinas, no deja de ser una percepcion externa de la sociedad. Estas
fuentes aplican sus categorias culturales creando una imagen deformada creando
estereotipos de barbarie que son puestos en comparacion al mundo civilizado
grecolatino. No solo es el caso de la mujer, sino que esta estilizacion afecta a todos
los estratos sociales por igual conformando un discurso en el que lo céltico y lo
concerniente al mundo mediterrdneo son dos puntos opuestos en una vision
polarizada. Pese a ello, estas fuentes son notablemente (tiles a la hora de
aproximarnos a estas culturas y a la mujer, sujeto histérico principal de este escrito.
Contamos ademas con el registro material, notablemente méas objetivable asi como
las fuentes insulares nativas que aunque, escasas en general y tardias, pueden

resultar —con toda la prudencia- un recurso valioso.

Para concluir esta breve aproximacion al tema, y a modo de sumario, indicar de
nuevo una serie de consideraciones que vertebran todo el cuerpo de texto. Los
estudios de género siguen siendo profundamente necesarios para visibilizar a esa
parte de la poblacion oculta en la Historia. Esta clase de estudios se enfrenta al
problema de la doble ocultacion, por lo que metodologia debe ser diferente. A su
vez, el estudio de la mujer céltica entrafia otras dificultades, equiparables a otros
ambitos en los que los testimonios tienen un tamiz netamente varonil (Roma,
Grecia, entre otros), ya que no contamos con testimonios femeninos y debemos
llegar hasta ellas recurriendo a la vision exclusivamente masculina. Por su parte,

debido a la amplitud espacio-temporal, no se pretende en ningdn momento

8



LA MUJER CELTICA

establecer categorias validas para todos los &mbitos trabajados sino tratar aquellas

de las que se tiene constancia para poder realizar una breve aproximacion al tema.



EVA ROCHE SEVIL
LA MUJER CELTICA Y LA GUERRA

Desde un punto de vista comparativo, y tal como recoge Gabriel Sopefia , las fuentes
latinas y griegas resaltan la independencia de las mujeres desde la dptica de las fuentes
citadas. Destacan la participacion de la mujer celta en la vida comunitaria que choca
notablemente con el encorsetado papel reservado a las féminas en la cultura grecolatina.
Sin perder de vista la constricta realidad en la que se desenvuelve la mujer celta —en
plena consonancia con la tonica de toda la Antigliedad-, es necesario sefialar su mayor
libertad en esta dinamica comparativa. Encontramos numerosos testimonios recogidos
por esas fuentes, que lo han sido precisamente por el choque que surge de la interaccion
de diferentes realidades culturales. Multitud de referencias a mujeres que ejercen
oficios, participan en la guerra, gobiernan o ejercen presion en la sociedad. No se trata
de un mundo cultural, es importante recordarlo, en el que la mujer goce de libertad o
igualdad en términos actuales sino, como insiste Sopefia, la mayor division del espacio
y los roles adoptados por hombre y mujer en la sociedad celta (SOPENA, 1995, p. 50-

69; 2015). .

Tal como sefiala Manuel Alberro (ALBERRO, 2005, p.426), los grandes autores
clasicos se asombraban de las altas posiciones en la jerarquia social que llegaban a estar
ocupadas por mujeres. Las féminas ceélticas son citadas frecuentemente como damas
socialmente influyentes que incluso llegaron a combatir y dirigir las tropas en la batalla.
La guerra es un elemento definitorio de la cultura céltica, tanto en época antigua como
en la vision ofrecida por las fuentes medievales: se trata de un elemento intrinseco a la
sociedad y recomendable para la aristocracia como base para consolidar su poder. El
ethos agonisitico estd presente en los diferentes niveles de esta civilizacion, desde las
creencias religiosas a la épica irlandesa. De ello se hacen eco, sin excepcion, todas

nuestras fuentes, en las que la referencia al ejercicio de la virtud y al alto concepto del

10



LA MUJER CELTICA

honor de estos pueblos, en todo tiempo, es una constante. La cultura material asi lo
refleja, especialmente en algunas necrépolis muy antiguas del continente, en las que es
comun hallar armas y carros de guerra. Un caso por todos conocido es la tumba
principesca de Vix, del siglo VI a.C., perteneciente a una dama de potente posicion
econdmica, muerta circa 500 a.E. en torno a los cuarenta afios, aquejada de reima, que
fue enterrada con un suntuoso ajuar: un carro de batalla con ruedas de 75 cm. de
diametro, joyas de prestigio —entre ellas un torques- y la célebre cratera de bronce, de
208 kilos de peso y 1,64 metros de alto, objeto relacionado con la comensalidad y la
ceremonia del symposion. Otros ejemplos son el de Homichele Barrow o el hallado en

Yorkshire (ROLLEY, 2003).

Considero necesario sefialar que la guerra tiene varias dimensiones, no sélo una, algo
que a veces no resulta del todo aparente. Esto es: la guerra no es sélo la instruccién
militar. Recibirla implica irremediablemente la obligacion o el deber de participar en la
contienda. Sin embargo, retomando lo dicho, la guerra es también la batalla, la defensa
y como indica Candida Martinez (MARINEZ, 1985, p.389) también forman parte de
ella las represalias. Los testimonios atestiguados por las fuentes clasicas, que han sido
trabajados por los autores que han tratado ampliamente el tema que nos ocupa, se
clasifican en tres actitudes claras. En primer lugar, la participacion activa de la mujer en
la guerra: son numerosos esta clase de testimonios, lo que puede deberse a la
fascinacion que en los autores despertaba esta clase de comportamiento femenino. El
estereotipo de fuerza, valentia y decisidn sobrevuela los relatos de autores como Tacito,
Dion Casio o Amiano, en ocasiones aplicando una vision interesada en sus discursos;
pero siempre dejando claro que el comportamiento de las mujeres célticas distaba

mucho de lo que consideraban deseable para sus conciudadanas. En segundo término, la

11



EVA ROCHE SEVIL

participacion en la defensa y la estrategia. Y, por ultimo, acciones colectivas que buscan

animar a los hombres o exigir la participacion de estos en la batalla.

Muchas deidades ceélticas y héroes miticos muestran elementos vinculados a la
funcién bélica: la guerra tuvo su reflejo evidente en la sociedad y sus actividades y en el
arte. Como he sefialado, son numerosas las fuentes antiguas que recogen esta
particularidad. La participaciéon de la mujer celta en la guerra, tal como ha recogido el
profesor Sopefia reiteradamente, aparece citada por numerosos autores como Amiano
(XV, 12, 1) quien sostiene que participaban en la batalla junto a su esposo. Contamos
con numerosos ejemplos particulares, algunos de los cuales recibirdn mayor atencion en
las paginas siguientes. Este es el caso de Budica, reina de los icenos que protagonizd
una revuelta contra Roma, Empone, asesinada por orden de Vespasiano o Quiomara,
quien restaur6 la honra de su marido matando a su violador (SOPENA, 1995, p. 50-53;

2015).

Los autores grecolatinos suelen resaltar el valor de las mujeres célticas, ya que en esa
dindmica comparativa es diferente al encasillamiento —juridico y vital- al que estaban
sometidas las mujeres romanas o griegas. Dentro de esa tonica agonistica que marca la
sociedad céltica (destacada por todos los autores de relieve: SOPENA, 1995, 2004,
2006; BRUNAUX, 2004; CUNLIFFE, 2005; GREEN, 2001; MARCO SIMON, 2006),
el espiritu de valentia que impregna la figura femenina en las fuentes es buena muestra
de su papel activo en dicha sociedad. Por no salir de Hispania, las habitantes de
Salmantis combatieron con la misma energia que los varones. En la misma linea,
Apiano, recoge el episodio protagonizado por las lusitanas, que combatian junto a sus
maridos en la represion orquestada por Junio Bruto en 138 a.E. La idea esencial es que,
pese a que no formaron parte del ejército reglado, si participaron en la batalla en

numerosas ocasiones (MARTINEZ, 1985, p.389). Sobre esta cuestion también ha

12



LA MUJER CELTICA

escrito M? del Henar Gallego que afirma, al igual que los autores ya nombrados, la
participacion de las mujeres en la guerra, de manera directa -en la batalla- o indirecta,
como soporte a los combatientes. Bien es cierto que para la autora esa participacion se
dio s6lo en momentos de crisis -en los que la supervivencia del grupo se vio amenazada,
obligando a todos los elementos de la sociedad a participar- y no como algo usual

(GALLEGO, 1992, p.347)

Otro ejemplo de valor lo encarna la ya citada Empone, quien rogé por la vida de su
marido, Sabino, al emperador Vespasiano hallando ella también la muerte. Su historia
es narrada en Sobre el amor (Mor., 770c-771d) de Plutarco como muestra de amor y
fidelidad a su desafortunado consorte. Sabino, tal y como narra Plutarco, fue el cabecilla
de la rebelion gala contra Roma en el 69 a.E. Obligado a huir y esconderse, finge su
propia muerte mientras permanece oculto. Pronto su esposa Empone lo descubre y le
ayuda a mantener el engafio para asegurar su supervivencia, ya que seguia estando
perseguido por Roma. Plutarco sin embargo, dejando a un lado la muerte de Sabino
centra la atencién en la figura de la fémina. Su temeraria accion al suplicar perdon para

su marido hace que sea asesinada por Vespasiano (MARTINS DE JESUS, 2011, p.76).

Retomando la cuestion de la division de roles y de nuevo siguiendo al profesor
Sopefia (SOPENA, 1995, p.51), durante las Guerras sertorianas, en una ciudad citada
como MEO, pero actualmente desconocida, ante una situacion desfavorable, segun un
fragmento de Salustio (2, 92), los ancianos recomendaron el camino de la prudencia
frente al enemigo romano, siendo las mujeres como colectivo quienes recordaron a los
hombres su deber, incendiando el animo de los jovenes e instandoles a que acudieran al
combate. Es necesario destacar esa actuacion colectiva en la que las mujeres toman el
control de la situacion dejando claro cual es el deber de cada miembro del grupo:

recordando a los hombres su obligacion, se hacen responsables de la supervivencia del

13



EVA ROCHE SEVIL

grupo frente al enemigo. Este mismo suceso es comentado por Candida Martinez , quien
ademas sefiala que este tipo de comportamiento no estd motivado por el contexto de
guerra, 0 no Unicamente por el mismo, sino que hunde sus raices en la tradicion y en la
dindmica de separacion de roles a la que antes aludia. En este caso no encontramos una
participacion directa en la guerra, sino la asuncion de la responsabilidad de dirigir en
funcion a las costumbres del mismo. La diversificacion de funciones tiene en ultima
instancia el objetivo de la supervivencia del grupo por lo que cada individuo debe
cumplir con su papel asignado (MARTINEZ, 1985, p. 389-390). En varias ocasiones
vemos repetido este comportamiento, cuando el varén no quiere ir a la batalla es el

colectivo femenino quien le recuerda su deber.

Plutarco narra otro ilustrativo suceso en relacién con lo que aqui nos ocupa. En la
batalla que libré6 Mario contra los ambrones —aliados de los cimbrios- en el afio 102.
a.E., muy cerca de la actual Aix-en-Provence (Mario, XIX, 9), las damas plantaron
batalla y, siguiendo esta linea de actuacién colectiva, son descritas como luchadoras de
gran coraje y sin miedo. Fueron también las damas numantinas, segun el retérico y
exagerado relato de Floro (I, 34, 11), quienes ante el temor de los varones que
planteaban la posibilidad de huir debido al incansable acoso de Escipion, en el afio 133
a.C., cortaron las ataduras de los caballos frustrando cualquier intento de abandono.

(SOPENA, 1995, p.50)

Esta clase de comportamientos colectivos tiene como base la tradicion. No se trata de
una ruptura del orden establecido, sino que el protagonismo femenino en estos casos
viene dado por la propia costumbre. Las mujeres, haciendo uso de sus prerrogativas,
utilizan su poder bien en condicion madres y esposas 0 bien valiéndose de su influencia
social para protagonizar la direccion del grupo en momentos de crisis, como ya hemos

visto. Remitiendo de nuevo al profesor Gabriel Sopefia en el afio 52 a.E. las arvernas de

14



LA MUJER CELTICA

Gergovia, ante el ataque de los soldados de César, se desgarraban la ropa para restar
heroicidad a todo acto que se pudiera acometer contra su persona y su honor Se trata de
una muestra del respeto al guerrero y la desnudez ritual. Por una parte, en el
pensamiento céltico —tal y como se describe también en numerosas fuentes insulares-,
atacar a una mujer desnuda viola toda etiqueta heroica, de modo que las mujeres
gergovinas recurrieron a esta solucion desesperada, confiando en su eficacia ante sus
atacantes. (SOPENA, 1995, p. 52; 2015, p. 123-124) En (ltima instancia, se trata del
recurso de la Ostentatio mammarum, de rango universal y dilatadisimo en el tiempo,

para exigir el respeto a la maternidad (GARCIA HERRERO, 2010).

Si participaron en la batalla, resulta evidente que también lo hicieron en la defensa y
sufrieron la represion tras la derrota. En el 206, los soldados comandados por Escipién
tomaron la ciudad de llurgis (Ap. Ib. 1,2) asesinando por igual a hombres mujeres y
nifios (MARTINEZ, 1985, p. 389-390). Y puesto que la guerra es también represion, es
necesario recoger aqui algunos ejemplos que trasmiten las fuentes. Las mujeres llegan a
cometer suicidio para preservar el honor ante la derrota y las posibles acciones que el
enemigo pueda llevar a cabo. En la batalla ya mencionada de Mario contra los ambrones
y ante la inminente derrota, fueron las mujeres quienes mataron a sus esposos € hijos
para evitar las represalias. Es un hecho ampliamente repetido, no sélo son ellas mismas
las que se suicidan, sino en ocasiones son los propios varones quienes les quitan la vida.
De esta manera se busca evitar la caida en la esclavitud y los horrores de la represion.
Sostiene Sopefia, ademas, que no es sélo un mecanismo para preservar el honor, sino
que subyace la idea patriarcal de que tras la muerte del varon la familia no tiene medio
de supervivencia (SOPENA, 1995, p.51-52; 2015). Para M? del Henar Gallego, este acto

se debe a que son vistas como el elemento débil del grupo y por este motivo, son en

15



EVA ROCHE SEVIL

ocasiones sus propios maridos quienes les quitan la vida, librdndolas de violaciones y

esclavitud (GALLEGO, 1992, p.347).

Llegados a este punto, resulta inevitable hacerse una pregunta que subyace en todo el
cuerpo del texto. Tal como recogen las fuentes y tratan los estudiosos del tema, la mujer
participd de manera efectiva en la guerra; pero, ¢se trata de algo excepcional o fue una
practica habitual? Sobre ello reflexiona Candida Martinez. ElI grueso de lo aqui
expuesto induce a pensar que, puesto que contamos con numerosos ejemplos, no habria
dicha excepcionalidad. Sin embargo, la autora, con esa excepcionalidad no se refiere a
la participacion en la guerra, sino al contexto, ya que las fuentes grecolatinas se
inscriben —casi unanimemente- en el marco de la guerra de conguista romana. Esto lleva
a la autora a preguntarse si fue esa guerra la que propicio la participacién o era algo
habitual dentro de la guerra en general. Si bien es cierto que por supuesto la mayoria de
nuestras fuentes se inscriben en la guerra de conquista romana, no son las Gnicas, ya que
contamos con la vasta literatura insular asi como con el registro arqueolégico. Para la
autora prima la supervivencia del grupo por encima de la division de papeles de género,
por lo que no es de extrafiar que en momentos de crisis en las que la supervivencia del
grupo se ve amenazada la mujer entre en batalla. El principal motivo, ya apuntado, es,
pero encuentra en la ideologia y la concepcién de la vida otro pilar fundamental a este

comportamiento (MARTINEZ, 1985, p. 391). .

La cultura es el conjunto de tradiciones, costumbres y conocimientos que
caracterizan a un grupo social, lo define y le da forma. La perpetuacion de un grupo
cultural radica en la transmision de estos elementos definitorios. En relacion con la
sabemos, a traves de Salustio (Hist., 1I, 92), que eran las madres celtiberas quienes
cantaban las hazafias de los héroes a sus hijos y antes de la batalla: Antonio Garcia

Bellido —quiza con demasiado entusiasmo- llegé a hablar de “canciones de gesta”, al

16



LA MUJER CELTICA

comentar el pasaje del autor latino (apud SOPENA, 1995, p. 60 nota 48; 2015, p.125).
No se trata de una cuestion menor, ya que esta tradicion oral denota conciencia del
pasado. En esa concepcion agonistica es innegable que la mujer desempefié un papel
fundamental, también en la construccién de ese estereotipo de valentia celta. Las
noticias de esta trasmision de la tradicion por via materna se han puesto alguna vez en
relacion con la cuestion de las “druidesas”, que se tratara mas extensamente en las
paginas que siguen. Estas videntes o profetisas, que tienen la funcion fundamental de
narrar las historias de los héroes, aparecen en las fuentes grecolatinas, asi como en las
insulares medievales. Generalmente, el ataque a estas mujeres cantoras o adivinas tiene
consecuencias catastroficas (BITEL, 1996). T4cito, por ejemplo, como veremos, narra
la toma del Santuario de Mona por parte de Suetonio Paulino en el 61 d. E.: las mujeres
y los druidas se hallaban en medio de la batalla portando antorchas y profiriendo
conjuros. Este episodio desencadend, finalmente, la revuelta de Boudica, reina de los

icenos, con consecuencias fatales para Roma.

Con la guerra como telon de fondo y repasando los estudios de los eruditos que han
trabajado ampliamente el tema, las lineas precedentes han tratado de mostrar el papel
femenino en la contienda. Es evidente que en el contexto de una guerra todos los
elementos del grupo son necesarios para procurar el éxito. Desde la cultura de Hallstatt,
pasando por La Tene, hasta los celtas, descritos en las fuentes insulares encontramos
indicios de participacion femenina en la guerra, y asi lo atestiguan nuestras fuentes.
Desde lideres como Boudica o simplemente como mujeres que buscaban la
supervivencia de los suyos inmersas en una concepcion vital basada en el decorum, han
pasado a ser parte del elemento definitorio de una civilizacion agonistica como
estereotipo de valentia, a 0jos de nuestros cronistas varones, frente a la inaccién

impuesta en los ambitos griego y romano (ELLIS, 1996; FREEMAN, 2002).

17



18

EVA ROCHE SEVIL



LA MUJER CELTICA

MUJERES, LIDERAZGO E INFLUENCIA

Nuestra vision de la historia marcadamente patriarcal tiene como consecuencia la
invisibilidad de las acciones femeninas, trasladando el modelo grecolatino a otros
ambitos culturales en el caso del mundo antiguo (GREEN, 1996. pp. 13-24). Puesto que
hemos observado que, en una dindmica comparativa, el encasillamiento femenino es
mas acusado en unas sociedades que en otras, toca ahora analizar la sociedad céltica

atendiendo a lo concerniente a mujeres, liderazgo e influencia.

En concreto la mujer céltica, tal como recogen algunos autores clasicos, tenia una
dimension mayor que la que se limita s6lo al hogar, ya que influia en las decisiones del
grupo. Tal como sefialan la mayoria de los autores se trata no tanto de poder politico
sino de influencia social y prestigio (MARTINEZ, 1990; GREEN, 1996; ELLIS, 1996;
FREEMAN, 2002; SOPENA, 2015), A tal efecto, Candida Martinez subraya la
necesidad de abandonar los angostos parametros usados tradicionalmente, que ubican a
la mujer Unicamente en el ambito doméstico. Si bien ella centra su estudio en las
mujeres de la Hispania meridional dentro del Imperio, el concepto es relevante a la hora
de una mayor comprension sobre el sujeto historico que aqui nos ocupa (MARTINEZ,

1990).

Las sociedades célticas son sin duda sociedades patriarcales mas flexibles que las
incluidas dentro del férreo patriarcado mediterraneo y posteriormente, momento en el
que se ponen por escrito, ya con influjo de la Iglesia, nuestras fuentes irlandesas y
galesas medievales. Pese a que en la Hispania prerromana eran los varones los que
ostentaban siempre el poder politico y la direccion del grupo, la mujer poseia, como ya

se ha sefialado, influencia tanto dentro como fuera del ndcleo familiar. Compartian la

19



EVA ROCHE SEVIL

riqueza con su consorte o los miembros varones de su familia y por tanto la misma
consideracion social. Sin embargo, no llegaron a poseer consideracion a titulo personal,

sino insertas en el rango socioecondmico propio del grupo familiar (GALLEGO, 1992).

Si nos remontamos a la prehistdrica cultura hallstattica, el espectacular desarrollo de
la extraccion de la sal —asi como el comercio de materias estratégicas, como el ambar-
dio como resultado el desarrollo comercial de la zona con la creacién de una serie de
monopolios y con ellos, una floreciente sociedad de jefatura, cuyos jefes han dejado en
el registro material las tumbas principescas (MARCO, 1990, p. 46-51). Es muy
frecuente que la propiedad de estas tumbas perteneciera a una mujer, como es el caso de
la suntuosa tumba de Vix, ya citada, y de otras bien estudiadas por los arquedlogos

(KNUSEL, 2002).

Hay buenos ejemplos de liderazgo femenino en época historica, bien estudiados por
autores como Crawford (2002). Es el caso de Cartimunda —o Cartimandua- cuya figura
conocemos gracias a Tacito (Ann., XII, 36-40; XIV, 31 ss.), quien aporta noticias sobre
esta reina de los brigantes. De real y larga estirpe, Cartimunda colabor6 con el Imperio
durante la conquista romana de la Isla, ayudando a derrotar a Carataco, lider de la
resistencia bretona. Tal ayuda inicié una relacion clientelar entre la reina y Roma que le
proporciond grandes riquezas, tal y como cita el autor latino. Casada con Venucio
cometid adulterio, uniéndose al noble Velocato por ambicion politica, hecho que acabo
con la paz de sus dominios. Esta situacion de inestabilidad llevo a la reina a solicitar la
ayuda romana. Su injuriado esposo le planté batalla pero Roma acudié en auxilio de la
reina (Tacito, Hist. 111, 45). En la historia narrada por Tacito, es translucida la intencion
del autor, mostrando un Imperio que acude presto a socorrer a sus aliados. Mas alla de
las intenciones politicas del escritor romano, debemos centrar la atencion en la figura de

la reina. El fragmento no solo hace referencia a su condicién regia, sino también a su

20



LA MUJER CELTICA

linaje. No se trata de una cuestion baladi, ya que la transmisién del este es un elemento

de poder que trataremos en las paginas siguientes.

Otro caso resefiable es el de Macha Mong Ruadh. Esta reina de las provincias
nortefias de Irlanda, gran ejemplo de protagonismo femenino en la sociedad céltica, fue
aclamada como tal —segun quiere la tradicion- en el 377 a.C., y asi lo recoge la Lista de

los Reyes de Irlanda (ALBERRO, 2005, p. 224).

Resulta innegable que al menos en la sociedad céltica gala e islefia las mujeres
tuvieron la capacidad de reinar y gozaron de notable influencia social al igual que los
varones de alto rango. Llegados a este punto, y para tratar el liderazgo femenino, es
necesario traer a escena la figura de la ya mencionada Boudica, adalid de los pueblos

bretones y paradigma autoridad mujeril.

Boudica , reina de los icenos

La conquista romana de las Islas britanicas era considerada por Jean Markale —quiza
con excesiva vehemencia- como un fracaso, debido a la accion de los druidas: como
parte de su conquista efectiva, Roma emitio edictos contra el druidismo, un factor de
resistencia frente al emperador (MARKALE, 1992, p.224-228). Lo cierto es que T4cito
(Anales, XIV, 29-30) agigantando el hecho evidentemente, resefia que los druidas
residentes en la Isla de Mona —actual Anglesey, un santuario druidico de reconocido
prestigio-, orquestaron una rebelion. El lugar no so6lo era percibido como un lugar
sagrado, sino que era un enclave estratégico hacia Irlanda. Tras la destruccion del
complejo sacro a cargo de Suetonio Paulino, en el 61 d.E. nuestras fuentes hacen

hincapié en la figura de Budica, que encabezé una rebelion.

21



EVA ROCHE SEVIL

La constatacion del peligro que suponian los druidas en la isla de Mona —no tanto por
su potencial militar, perfectamente insignificante o nulo, sino por su caracter
aglutinador de la identidad y, por consiguiente, como foco de conflictos posibles- llevo
a la destruccion de los mismos como Unica solucion viable si Roma queria afianzar la

conquista (Aldhouse-Green, 2012).

Prasutago, rey de los icenos —en el actual condado de Norfolk-, se habia rendido a
Claudio tras la conquista, pasando su reino a ser cliente de Roma. En vida del princeps,
las relaciones con el Imperio fueron buenas, siendo nombrado el Emperador coheredero
del reino, junto a las dos hijas del rey y de Boudica. Sin embargo, tras su muerte los

acuerdos no fueron respetados. (WEBSTER, 1978, p. 87)

La historia de la emblematica reina Boudica ha sido estudiada por numerosos autores
(WEBSTER, 1978; CRAWFORD, 2002; recientemente, con bibliografia actualizada,
FERNANDEZ PALACIOS y FERNANDEZ URIEL, 2014), siendo su vida incluso
Ilevada al cine. Muerto su esposo Prasutago, negandose por supuesto Roma a conceder
el poder a dos féminas, Boudica reclamé lo que por derecho le pertenecia y ocupo el
papel de reina, suscitando una poderosa rebelion. Roma actu6 sin contemplaciones,
segun las detalladas narraciones de Tacito (Ann., XIV, 29-39; Agric., XIV-XVII) y
Casio Dion (LXII, 1-12): ambos muy criticos con el gobierno de Nerdn y enfatizando el

hecho de la maniobra insélita de una mujer contra Roma (SOPENA, 2015, p. 123-124).

Uniendo las fuerzas de las tribus de la zona, icenos y trinovantes, la reina lider6 una
sublevacion violenta que tuvo como primer objetivo Camulodumun (actualmente
Colchester). Sabemos por Té&cito que la colonia romana se hallaba sin apenas defensa,
por lo que fue rdpidamente devastada sin poder oponer resistencia. La IX Legio

Hispana, llegé a la colonia para defenderla tras la noticia del levantamiento y fue

22



LA MUJER CELTICA

derrotada. De igual manera sucedié con Londinum y Verulamium, teniendo que ser
evacuadas por orden del Gobernador Suetonio Pauilino, ante la imposibilidad de
hacerse cargo de varios frentes a la vez. La represion que le siguié fue sangrienta, tal y
como lo describe Dion Casio relatando la carniceria sufrida por hombres y mujeres.
Fueron estas Ultimas quienes sufrieron la peor parte tal y como sefiala el autor de Nicea,
quien apunta que no era la primera vez que los bretones acudian a la batalla
comandados por una mujer, por lo que no debemos tomar el liderazgo de la reina icena

como algo excepcional (CRAWFORD, 2002).

Las fuerzas bretonas fueron finalmente derrotadas en la batalla de Watling Street (61
d.E). El lugar de la batalla vagamente descrito por Tacito (WEBSTER, 1978, p. 97) es
incierto, aungue se ha situado en las proximidades de Atherstone. La infanteria romana
no tard6 en dar alcance a los sublevados que combatian con sus carros, haciéndolos
notablemente mas lentos. En este punto, difieren los datos aportados por las fuentes. Las
noticias que aporta Téacito en relacion con el nimero de ambos combatientes resultan
dificiles de creer, superando los bretones notablemente en nimero a las fuerzas
romanas. Con respecto a la excepcionalidad de la accion que antes mencionaba, lo
singular fue su alcance, no que la revuelta encontrara su lider en una mujer. Asi mismo,
mientras Tacito indica que la célebre reina se suicidé envenenandose, Dion Casio indica
que muri6 a causa de una enfermedad (WEBSTER, 1987, p. 100-101; FERNANDEZ
PLACIOS y FERNANDEZ URIEL, 2014, pp. 150-152). La sublevacion, pese a
fracasar, consiguio frenar la conquista romana en la Isla conservando en manos romanas

tan sélo el sudeste.

Las hijas de Boudica, legitimas herederas, fueron violadas y la propia reina fue
castigada publicamente. Siguiendo de nuevo a los autres citados, varias fueron las

causas de la rebelion del 61-62 d. E. La memoria de la conquista y la humillacién

23



EVA ROCHE SEVIL

persistia en el colectivo céltico de la Isla. La apropiacion indebida de tierras y la brutal
conducta de los conquistadores romanos no hacia sino acrecentar el descontento de la
poblacion local. De igual modo el narrado ataque contra la monarquia icena y sus
posesiones contribuian a crear el caldo de cultivo para la rebelion. No solo se trataba del
dafio infligido a la reina y sus hijas, sino que los desposeidos nobles indigenas clamaban
venganza. Y a todo esto hay que sumarle el ataque contra los druidas y la construccion
de un templo en honor al divino Claudio (WEBSTER, 1978, p. 89; CRAWFORD, 2002,

p. 24).

Por ultimo un breve comentario acerca del nombre de nuestra protagonista. Pese a que
la existencia de la reina no deja lugar a dudas, no conocemos exactamente su apelativo
real, siendo Boudica quizas un sobrenombre. Boudicea o Boadicea, tal como la nhombra
Tactito, 0 Bovdoviko (también Bouvvdovika y Bodovika) segun Casio Didn, son la
forma latinizada y helenizada del nombre que deriva de la palabra céltica bouda (galés
buddug, irlandés bua) cuyo significado es “victoria”. Este apodo, “la victoriosa”, es el
que ha llegado hasta nuestros dias, dejando en el anonimato la verdadera identidad de la
lider de la revuelta que desestabiliz6 la conquista romana de las islas britanicas

(FERNANDEZ PALACIOS Y FERNANDEZ URIAL, 2014, p. 149, nota 2).

24



LA MUJER CELTICA

AMBITO SOCIAL: LA MUJER COMO SUJETO DE DERECHO

Como ya he sefialado anteriormente, resulta complicado establecer lineas generales
puesto que -mas que hablar de una cultura celta- habria que hablar de “culturas célticas”
0 —segun Sopefia (2011) de celticidades. Se trata, como es obvio por las dimensiones
espaciales y temporales en las que se mueve este discurso, de un mundo
extraordinariamente heterogéneo pese a que muestra caracteristicas comunes a todas
esas celtidades. Sucede lo mismo, como no podria ser de otra manera, a la hora de
hablar de la sociedad celta y mas concretamente de la mujer en esa sociedad. Mi
objetivo no es otro que dibujar someramente el papel y las caracteristicas que definieron
a esas mujeres, teniendo siempre muy presente las dificultades ya mencionadas. No se
trata por tanto de categorias fijas e inmutables, sino un pequefio esbozo basandome en
lo que los estudiosos del asunto han expuesto en sus escritos. ¢Cual fue el papel social
desempefiado por la mujer céltica? Remitiéndome a lo ya sefialado hasta el momento, es
necesario recordar que el encasillamiento femenino era mucho mas laxo que en la
sociedad grecolatina, por este motivo encontramos mayor diversidad de actividades a

cargo de las damas.

La opinion que manifiestan la mayoria de los autores es que el mundo celta el orden
social situd a la mujer en una posicion bastante benévola, en comparacion a la situacion
que vivieron sus contemporaneas —en la Antigiiedad o en el Medievo-, segin nuestra
documentacién. La distribucion de papeles otorgaba a la mujer un mayor abanico de
ocupaciones, creando en el seno de la sociedad una relacion mas armoénica entre
hombres y mujeres, sin llegar a ser, en absoluto, una situacion de igualdad. Las fuentes

literarias hablan de reinas, legisladoras e incluso “druidesas”. Encontramos a mujeres

25



EVA ROCHE SEVIL

con un papel relevante dentro de la vida politica de la sociedad, desempefiando
actividades artisticas o ejerciendo como jueces (FREEMAN, 2002; ALBERRO, 2005,

p. 421-422; SOPENA, 2015).

Es importante tener presente que la maternidad y el cuidado del hogar —l6gicamente-
eran los papeles universales encomendados a la mujer; y pese a ello, o0 mejor dicho,
ademas de ello, la mujer céltica realizdé una mayor diversidad de tareas. De este modo,
tenemos contrastada constancia de la existencia de cantoras, guerreras doctoras o jueces
(SOPENA, 2015, p. 128). Este Gltimo es el caso de Ailbe, mujer juez, pese a que no hay
constancia de su pertenencia al cuerpo de los druidas; o Emilia Dryada y lulia Dryada,
tia y hermana, respectivamente, de Ausonio de Burdeos, consul en el 379 d.E., cuyos

nombres parecen indicar filiacion druidica (SOPENA, 1995, p. 63).

Segun la tradicion irlandesa, es la mujer quien trasmite el linaje. Se ha sefialado
reiteradamente, en este sentido, que la filiacion uterina queda patente no so6lo en la
institucion del fosterage —mediante la cual el padre podia ceder sus derechos sobre el
hijo en favor de un fosterer, normalmente un tio materno-, de larga tradicion en las Islas
(y documentada, en Escocia y Man, al menos hasta el siglo XVIII d.E.), sino porque los
varones son nombrados como “hijo de Mengana”, esto es: haciendo referencia a la
madre. Sobre esta institucion caracteristicamente céltica, el profesor Marco anotaba que
su aplicacion se da sobre todo dentro de familias nobles (MARCO, 1990, p.124). Tal y
como menciona Cesar (BG., V, 14; VI, 18, 3) los galos no permitian que sus hijos se les
presentaran en publico hasta llegar a la edad adulta. Tal afirmacion podria quizés estar
en consonancia con el concepto del fosterage, segun la cual es el hermano materno
quien se hace cargo de los hijos y tiene casi pleno derecho sobre ellos en detrimento del

padre (SOPENA, 2015, p. 126-127).

26



LA MUJER CELTICA

Atendiendo a la cultura material, los adornos son muy significativos a la hora de
identificar el status de una persona, tal como sefiala Miranda Green (GREEN, 2007,
p.66). En esta misma linea resulta de gran utilidad el ajuar funerario. Se han hallado
numerosas tumbas femeninas suntuosas, que indican, innegablemente que la fémina alli
enterrada gozaba de gran prestigio social y un alto nivel econémico. Tal es el caso de la
célebre tumba de Vix, ya citada, que data del siglo V a. E. Esta sepultura principesca
perteneciente a la cultura hallstattica es una muestra inequivoca del alto rango que
llegaron a ocupar algunas damas. Debido a la adopcion del symposion en la cultura de
La Téne, encontramos enteramientos femeninos en los que aparecen jarras de vino. Este
hecho podria estar alertando de que, pese a ser una actividad masculina, estas mujeres
participaron o tuvieron alguna clase de protagonismo en este tipo de ceremonias. Para
Powell estos casos de opulencia femenina vienen condicionados por periodos de
prosperidad que propician una mayor libertad en cuanto a los derechos de la mujer se
refiere. Por el contrario en momentos de crisis la legislacion o el aperturismo social en

relacion a la feminidad pasa por una mayor rigidez. (POWELL, 2005)

Hay objetos en si mismos que son sefia inequivoca de poder y riqueza. Miranda
Green (2007, p.55-79) sefiala entre ellos los espejos de bronce. En una tumba femenina
en Birdlip que data del siglo | a.E. constaba entre el ajuar no sélo un espejo de bronce,
sino también una fibula de plata. Es interesante sefialar que en lo que concierne a la
cuestion de género y categoria social, basandonos en la cultura material, es dificil
establecer hasta qué punto se trata de una fuente fiable. La joyeria celta en la que nos
basamos para designar una categoria social suele aparecer en contextos funerarios, por
lo que plantea la siguiente problemaética: ¢hasta qué punto ese ajuar representa el nivel
de vida de esa persona? O por el contrario, ¢fue creado simplemente con propdsito

funerario? A esta reflexién llega Miranda Green, que sin embargo, en lo que concierne a

27



EVA ROCHE SEVIL

los torques, no alberga duda. El torques es indicativo de riqueza como prueba el hecho
de que se adornen con ellos representaciones iconogréaficas celtorromanas de multiples
deidades. De igual manera Di6n Casio habla del torques que portaba Boudica, la célebre
reina guerrera de los iceos ya mencionada en este discurso. Para el profesor Marco, se
trata de un elemento definitorio como pocos de la cultura céltica. En si mismo,
representa la autoridad sobre la tuath —el grupo social, la tribu- y, si nos remitimos a las

fuentes clésicas, eran trasmitidos como parte de la herencia (MARCO 2002).

M@ del Henar Gallego Franco realiza un estudio de las mentalidades valiéndose para ello
de las diferentes fuentes que abordan los distintos aspectos de la mujer en la Hispania
prerromana. La autora hace uso de fuentes tanto escritas como arqueoldgicas o
epigraficas y resalta algo ya apuntado: la division del trabajo como mecanismo de
supervivencia del grupo. Moviéndonos en el ambito peninsular, sefiala que eran las
mujeres quienes realizaban las labores agricolas reservandose para los hombres el
ejercicio de la guerra y el pillaje (GALLEGO, 1992, p. 346-347). Esto mismo es
recogido por Martin Almagro (ALMAGRO-GORBEA, 1993, p. 141-156) quien trae a
colacion el célebre pasaje de Estrabon sobre los pueblos cantabros (I1, 4, 17) Entre
estos, son las mujeres las que trabajan la tierra y la heredan, tal como indica el autor
griego, siendo consideradas estas costumbres como béarbaras en contraposiciéon a los
celtas de la Meseta, méas civilizados en una dinamica comparativa. Esta division del
trabajo en las que las mujeres son quienes trabajan la tierra también aparece
posteriormente en Justino (XLIV, 3, 7). Para Almagro se trata de una estructura social
guerrera pregentilicia en la que la casa y el campo competen a las féminas y la guerra es
patrimonio y deber del vardn. El sistema gentilicio sustituye a ese sustrato protocelta
atestiguado por los autores grecolatinos en la cornisa cantabrica, donde esa tradicion a la

que podemos denominar como matriarcal es barrida por la progresiva celtizacion. Este

28



LA MUJER CELTICA

proceso se Vvio interrumpido por la conquista romana, llegando los autores latinos a un
mundo en el que aln coexistian esas estructuras matriarcales con las propias de la
sociedad celta patriarcal. Sin embargo, la cuestion de un “matriarcado cantabro” es
completamente rechazada por la investigacion actual (HERNANDO GONZALO,
2005); y las consideraciones de Estrabdn —quien jamas puso pie en Hispania y dispuso
de un conocimiento libresco de las cosas- deben interpretarse con la maxima prudencia,
puesto que parte de una concepcién etnocéntrica griega y su objetivo fue
fundamentalmente la exaltacion de los beneficios de la romanizacion (PERALTA

LABRADOR, 2003, pp. 89-102).

Retomando la cuestién de la tierra y siguiendo de nuevo a M2 del Henar Gallego, es
indiscutible que estas mujeres gozaban de gran consideracion social, ya que la actividad
agricola es indispensable para la supervivencia del grupo. Para la autora, tal grado de
responsabilidad es indicativo también de mayor aperturismo social y capacidad de
presion en lo concerniente a la vida politica del grupo (GALLEGO, 1992, p. 347; 1999).
En torno a esta cuestion, es necesario traer a colaciéon lo apuntado por César (BG.,
VI,19) y recogido a su vez por Gabriel Sopefia. ElI general romano sefiala que el
matrimonio era copropietario de los bienes, pese a tener el pater familias derecho de
vida o muerte. Al casarse, ambos consortes aportaban una dote que junto a los bienes
gananciales eran administrados por ambos. A la muerte de uno de los dos pasaban a ser
propiedad del que sobrevivia. Estamos ante la tedrica igualdad juridica, situando a la
mujer como sujeto de derecho pleno. No es una cuestion menor que pudiera heredar a la
muerte del marido, aunque si que es cierto que las mayores herencias eran sometidas a
un minucioso escrutinio en busca de cualquier indicio de crimen cometido contra el
fallecido consorte. En caso de culpabilidad, el crimen se saldaba con la muerte de la

reciente viuda, algo que no ocurria a la inversa o por lo menos no aparece mencionado.

29



EVA ROCHE SEVIL

No obstante, no sdlo a la muerte del marido, sino en vida de este, era tedricamente
capaz de administrar dichos bienes a libre voluntad. Esta tedrica igualdad juridica viene
corroborada por los documentos altomedivales. Cabe sefialar que en la practica, el poder

del marido fue contundente (SOPENA, 2015, p.125-126). .

T.G.E. Powell, al hablar de las instituciones sociales tanto galas como irlandesas,
sefiala sus principales diferencias, en las que me detendré brevemente. Para Irlanda
habla de propiedad de la tierra colectiva dentro del ndcleo familiar, asi mismo menciona
la tuath como nucleo poblacional y territorial organizativo, de menor tamafio que los
reinos galos. Para la mujer, en relacion con esa propiedad colectiva de la tierra, indica
que aportaba una dote. Como ya ha sido sefialado, esa propiedad comunal es el
resultado de lo que ambos consortes aportan a la unidad marital. En lo relativo al status
de la mujer céltica el autor se detiene en una cuestion elemental. Pese a todo lo
sefialado, y la capacidad de heredar y gestionar el patrimonio, las sociedades celtas
distaban de ser una rara avis, caracterizadas por ser espacios de libertad femenina. Por
el contrario, Powell recuerda que el poder de vida o muerte del pater familias,
mencionado en lineas superiores, pone a la sociedad céltica en relacion con todas
sociedades indoeuropeas contemporaneas. Recuerda el autor que la capacidad de
heredar no esta presente sélo en la civilizacién que nos ocupa, sino que es un elemento

comun en la mayoria de estas comunidades (POWEL, 2005, p. 91).

Retomando la cuestion matrimonial, mas alla de lo que a la propiedad se refiere, es
necesario hacer una pequefia aclaracion. El prejuicio de la promiscuidad es nombrado
por varios autores. Como recoge el profesor Sopefia, César menciona que tanto los
pueblos galos como los britanicos tienen la misma costumbre. Esta es que cada grupo
tiene diez o doce hombres en comdn y que los hijos que nacen pertenecen al que

accedio primero a cada doncella (BG., V, 14). En las fuentes clésicas aparece tanto la

30



LA MUJER CELTICA

poligamia como la poliandria: tal es el caso de Ariovisto, casado con dos mujeres. Sin
embargo, lo mas comun fue siempre la monogamia. El autor recoge también el
testimonio de Técito (Germ., X1X), el cual, en relacion a los germanos, afirma que no
s6lo la monogamia es la norma, sino que el adulterio esta penado y la mujer llegaba
virgen a la unién matrimonial. La poligamia se dio s6lo entre los aristdcratas con fines
diplométicos, pero la norma, como ya se ha apuntado fue la monogamia (SOPENA,

1995, p. 53).

La cuestion matrimonial viene condicionada por la posicién social de los
contrayentes, teniendo la mujer un papel fundamental. Esto nos remite a los
matrimonios diplomaticos atestiguados en las clases superiores o0 a la propia institucion
de fosterage mencionada antes. Resulta evidente, que la mujer es por tanto transmisora
del linaje (SOPENA, 1995, p. 53. GALLEGO, 1992, p. 347; 1999). Tenemos constancia
en las islas de hasta diez tipos de matrimonios, como ya se ha hecho patente, todos con
base en la monogamia; y un divorcio perefctamente reglado. Tal como indica Alberro,
McMahon, gran estudioso sobre el matrimonio celta, afirma la existencia de
matrimonios provisionales con validez anual como prueba para la pareja (ALBERRO,
2005, p. 225) Sin duda la existencia de del divorcio como hecho normalizado merece
cierto detenimiento. Las damas podian pedir el divorcio en determinadas ocasiones que
se citan a continuacién: bajo malos tratos, adulterio, calumnias, homosexualidad del

esposo o abandono de este a la obesidad (SOPENA, 2015, p. 126).

Profundizando algo més, Manuel Alberro ha trabajado ampliamente este tema
comparando las leyes matrimoniales celtas con las de poblaciones indoeuropeas e
indoarias. ldentifica para la antigua Irlanda ceéltica hasta nueve tipos diferentes de
matrimonios, todo apoyados en la base de la monogamia. El primer tipo se basa en la

igualdad econdmica: en este caso se da la entrada en igualdad financiera por parte de

31



EVA ROCHE SEVIL

ambos consortes, aportando una dote. El segundo caso recogido, se da sobre la base de
la desigualdad, pues la dama pasa a la unidad matrimonial sin aportar apenas capital o
no aportando nada. En la siguiente tipologia matrimonial, es el varon quien no aporta
nada econémicamente sustancial al enlace. El cuarto tipo que trata Manuel Alberro se
da cuando la pareja vive en la misma casa. Las dos casuisticas siguientes guardan una
estrecha relacion entre si y con la tipologia anterior. Si en el cuarto caso el mero hecho
de cohabitar hacia efectivo el matrimonio, el quinto y el sexto se basan en la fuga. Si la
mujer huye con el que pasa a ser su marido aun sin el consentimiento familiar vy, el
siguiente, si consiente en ser raptada sin o con el conocimiento de la familia. El caso de
que una joven se vea en secreto con su pretendiente sin el consentimiento familiar
constituye el séptimo tipo. Como octava tipologia se contempla el matrimonio fruto de
una violacion y como novena, en fin, el matrimonio entre personas enfermas

(ALBERRO, 2004, p. 250)

Hay indicios de que las jovenes podian elegir a su consorte, como ha sefialado el
profesor Sopefia (SOPENA, 1995, 59 y ss.). Asi lo atestigua Salustio (II, 91), quien
indica que elegian a su futuro consorte en virtud de su bravura en el combate. Otro
testimonio de Sexto Aurelio Victor (Sobre los varones ilustres, LI1X) habla de una
muchacha numantina en edad casadera a la que pretendian varios jovenes. Estipulé que
su marido seria aquel que primero le trajera la diestra de un enemigo. Hay que tener en
cuenta que el hecho sucede durante el ataque de Mancino a Numancia en el 137 a.E. No
resulta extrafio dicho criterio dentro de una sociedad con una concepcién de la vida

marcadamente agonistica.

Recapitulando acerca del matrimonio, la norma general es la monogamia, siendo lo
méas comun un enlace endogamo. Sin embargo, hay que afiadir excepciones, como

sucede con las clases altas para las que las fuentes grecolatinas hablan tanto de

32



LA MUJER CELTICA

poligamia como de poliandria. Pese a que estas fuentes resaltan el estereotipo de
promiscuidad ligado a la barbarie que representaban estos pueblos, este tipo de enlace
responde a cuestiones diplomaticas. Tal como indica el profesor Sopefia, las féminas de
alta alcurnia pudieron llegar a tener la libertad de ofrecer favores sexuales a cambio de
apoyo politico, como parece que fue el caso de la reina Medb, si bien dentro del ambito

heroico (SOPENA, 1995, pp. 53-54).

En lo relativo a la cuestion de las druidesas, Markale sefialaba en su dia que pese a
no existir pruebas firmes de la existencia de las mismas, estas existieron en su opinién.
Un texto de Numeriano recoge noticias sobre una druidesa, aunque, admite el autor, esta
podria ser una vidente (MARKALE, 1992, p. 154-155). EI mundo femenino como
poder vital y elemento regenerador para estas sociedades es subrayado por M2 del Henar
Gallego (GALLEGO, 1992, p. 349), quien ademas afirma la posible existencia de un
cuerpo sacerdotal femenino, siguiendo esta esta linea de investigacion que aqui se

plantea, asi como la participacion actos religiosos o funciones de profetizacion.

Este tema ha sido también ampliamente trabajado por el profesor Sopefia (2005,
capitulo 1.3; 2015). Volviendo con lo ya sefialado por Salustio, el recuerdo de los
ancestros es esencial para los celtas. No sélo fueron vistos por sus contemporaneos
como unos pueblos belicosos, sino también como gentes de gran elocuencia e
inteligencia. Sin embargo, usaron poco la escritura, esencialmente con fines magicos de
fijacion del mensaje. Las noticias de estas mujeres videntes o profetisas son bastante

frecuentes, ahora bien, plantea la problematica de si eran 0 no druidesas.

Acudiendo de nuevo a la cultura material, en Wetwang Slack, se ha encontrado la
tumba de una dama de alto rango que data del siglo Il a.E. En ella se hallé una cajita de

broces de pequefias dimensiones. Este objeto, no s6lo es significativo de su

33



EVA ROCHE SEVIL

consideracién social y econémica, sino que nos aporta informacion sobre su ocupacion.
Las especulaciones acerca de la cajita apuntan fue utilizada para contener aceites o agua
sagrada. De ser cierto, podriamos estar ante la tumba de una sacerdotisa (GREEN,

2007).

Remitiéndonos a las fuentes insulares, aparecen mencionadas como adivinas y
cantoras, poniéndolas en relacion con los vates continentales o los filid insulares que se
encargaban de recitar y trasmitir la historia y la genealogia. Siguiendo el trabajo de
Gabriel Sopefa, la linglistica también plantea problemas, especialmente en Irlanda,
debido a su cristianizacién reciente y el intento de recoger por escrito una extensisima
tradicion oral que derivd en la imprecision de los términos usandose indistintamente
banfile, cantora o poetisa, badrui, mujer druida, o banfaith, mujer vidente (SOPENA,

2015, p.62-63).

Al consultar a los autores grecolatinos también encontramos referencias a estas
adivinas o “druidesas”. Siguiendo de nuevo a Gabriel Sopefia (SOPENA, 1995, p.63-
67), Vopisco remite a una druidesa que vaticind el gobierno de Diocleciano. Este mismo
autor resalta que el propio Diocleciano consultd en una ocasion a una dryadas belga.
Son mujeres las que cantan en los momentos previos al combate, tal y como aparecen en
las fuentes insulares, siendo el caso mas resefiable el de Macha. César sefiala que las
madres germanas eran las que mediante adivinaciones decidian cuando habia que entrar
en batalla. No hay duda de que en efecto las mujeres llevaron a cabo actividades de
adivinacion y recitacion pero de nuevo nos hallamos ante la problematica que plantea la
lingUistica a la hora de afirmar si en efecto existieron mujeres druidas o druidesas. No
tenemos constancia de ninguna dama que realizara sacrificios o fuera consultora de un
rey: son las actividades especificamente propias de las categorias druidicas. EI profesor

Sopefia indica en primer lugar lo ya comentado: no hay duda de que pudieron

34



LA MUJER CELTICA

inscribirse en los margenes de las actividades religiosas, realizando estas tareas de
profetizacion sin que llegara a existir un colegio de druidesas reglado. Estas damas
participaron en algunas funciones propias de los druidas, sin llegar a tener ese

protagonismo pleno que quedd reservado para los hombres.

El plomo de Larzac puede ofrecer algo de luz en torno a esta cuestion. Hallado en
1983 en la necrdpolis de La Vayssiere, ha sido objeto de numerosos estudios
linguisticos. El estudio de la placa opistografica, el segundo texto mas largo escrito en
galo que se ha encontrado hasta la fecha, marc6 un punto de inflexién en el
conocimiento del mismo (DE HOZ, 2005, p. 213). Uno de los términos que aparecen en
la inscripcion hace referencia a una mujer. En este caso el término fue trascrito por
Lejeune como “vidente”. En ese caso estariamos de nuevo ante un testimonio que revela
el papel relevante de la mujer en la sociedad gala. Dentro de la caracteristica
especializacién druidica, y tal como indica el profesor Sopefia, encontramos mujeres
insertas en el campo del canto y la adivinacion, siendo mas comun la poetisa que el
poeta. Dentro de la especializacion ya mencionada, las mujeres ocuparon el espacio de
la profetizacion y el vaticinio, sin duda con una consideracion honorable, dejando el

sacrificio ritual para los druidas varones. (SOPENA, 1995, pp. 65-67).

Citando al profesor Marco para concluir este espacio, la situacion femenina en el
mundo celta fue significativamente mejor que en otros ambitos del mundo antiguo
circunmediterraneo (MARCO, 1990, p. 126). Esto se debe a la posibilidad de acceder a
la propiedad y la herencia, como muestran las suntuosas tumbas principescas
numerosamente mencionadas en este escrito, brindando a las damas una relativa
posicion de libertad e independencia que da como resultado una serie de mujeres

influyentes que diversificaron sus actividades mas alla del seno del hogar.

35



36

EVA ROCHE SEVIL



LA MUJER CELTICA

CONCLUSION.

Una aparente contradiccidon parece sobrevolar por todo el texto de este trabajo: la
contraposicion entre una relativa libertad femenina y la evidencia incontestable de la
existencia de una sociedad patriarcal, con el poder del pater familias ejercido sobre
todos los miembros de la familia. Haciendo una breve sintesis de lo aqui expuesto, y
como conclusion fundamental, no existe tal paradoja: en el estado actual de nuestros
conocimientos, podemos afirmar que la mujer en la sociedad céltica gozé de un mayor y
mejor mejor status y libertades que en otras sociedades antiguas, lo que le permitié

extender su rango de accion mas alla de la maternidad y el hogar.

La diversificacion de papeles permitio, en el mundo céltico, desde que tenemos
constancia escrita hasta bien cerrada la Edad media, reinar, ser jueces o ejercer la magia
y aspectos relacionados con la religion (un colegio de “druidesas”, sin embargo, parece
tan solo una ensofiacion del nacionalismo romantico del siglo XIX d.C.). El pleno
acceso a la propiedad y la herencia son avances que sociedades contemporaneas a la
celta en la Antigiiedad no conocerian. Desde la cultura de Hallstatt hasta el momento de
aniquilacion de las altimas revueltas en la Galia, ya con Augusto, hallamos mujeres
insignes que han dejado su huella en el registro arqueoldgico y las fuentes
documentales; y la literatura insular, aunque generosamente tintada por el cristianismo,

perpetua esta idea.

No obstante ello, no debe hablarse en modo alguno de “libertad femenina”, en
términos presentistas. En efecto, como sefialan todas las autoridades, si la mujer céltica
participd en la batalla siempre que fue necesario, lo hizo en las ya mencionadas
situaciones de crisis, aunque tenemos evidencias —algunas extraordinariamente antiguas,

como son las tumbas halltaticas con carro y ajuares suntuosos; y otras muy recientes,

37



EVA ROCHE SEVIL

como los textos irlandeses y galeses, donde el matiz cristiano exagera o distorsiona
muchas caracteristicas femeninas- de que la guerra pudo formar parte de la vida de las
féminas asi como formaba parte de la de los varones. En segundo término, si tuvieron la
capacidad de gobernar, opinar, ser reinas, ostentar posiciones influyentes dentro de la
sociedad e incluso ser lideres proclamadas por su pueblo, cabe detenerse a pensar en la
naturaleza de nuestra fuente: en muchas ocasiones, los escritores griegos y latinos —cuya
mentalidad relegaba a la mujer al papel perpetuo de esposa y madre- tratan de
“barbarizar” al gran enemigo celta, cargando las tintas precisamente en la relevancia de

la mujer, abominable para el proceder social del imperio romano.

En definitiva, aunque de ningiin modo podemos hablar de que disfrutaran de un nivel
de libertad sin matices —mucho menos de una sociedad “matriarcal”, concepto
absolutamente rechazable-, puestas en valor y comparadas nuestras fuentes, las
autoridades convienen en que la céltica fue una sociedad patriarcal atenuada, en la que

las restricciones sociales no fueron dafiinas para las féminas.

38



LA MUJER CELTICA

BIBLIOGRAFIA

ALBERRO, M., “El status de la mujer en las antiguas sociedades celtas y otros pueblos
indo-europeos contemporaneos”, lus fugit. Revista de Estudios Historico-Juridicos de la
Corona de Aragon, 12, 2005, p 421-444

ALBERRO, M., “Formas de matrimonio entre los antiguos celtas y otros pueblos indo-
europeos”, Zephyrvs, 57, 2004, 249-261

ALDHOUSE-GREEN, M., “Doom, Druids and the Destruction of Mona. Roman
Revenge or Divine Disapproval?”, en CARBO, J. R. (ed.), E! final de los tiempos.

Perspectivas religiosas de la catdstrofe en la Antigiiedad, Arys, 10 (2012), pp. 233-258.

ALMAGRO-GORBEA, M., “Los celtas en la Peninsula Ibérica: origen y personalidad
cultural”, en ALMAGRO-GORBEA, M y RUIZ ZAPATERO, G. (eds.), Los celtas:
Hispania y Europa, Actas, Madrid, 1993

BITEL, L. M., Land of Women: Tales of Sex and Gender from Early Ireland, Nueva

York, Cornell, 1996.

BRUNAUX, J.-L-., Guerre et religion en Gaule. Essai d"anthropologie celtique, Paris,

2004.

COLLIS, J., “Los celtas en Europa”, en ALMAGRO-GORBEA, My RUIZ
CRAWFORD, J., “Cartimandua, Boudicca, and Rebellion: British Queens and Roman
Colonial Views”, en HUNT, T. y LESSARD, M. (eds.), Women and the colonial gaze,

Nueva York, 2002, NYUP, pp. 17-28.

CUNLIFFE, B., Iron Age Communities in Britain: An Account of England, Scotland

and Wales from the Seventh Century BC until the Roman Conquest, Londres, 2005.

39



EVA ROCHE SEVIL

DE HOZ, J., “La epigrafia gala tras la publicacion de RIG 11.2.1”, Revista de la
Universidad Complutense de Madrid, 2005, p.211-224
https://revistas.ucm.es/index.php/CFCG/article/viewFile/CFCG0505110211A/31098
DOMINGUEZ ARRANZ, A. (ed), Politica y Género en la propaganda en la
Antigtedad. Antecedentes y legado, Ediciones Trea, Gijén, 2013

ELLIS, P. B., Celtic Women: Women in Celtic Society and Literature. Londres,

Eerdmans, 1996.

FERNANDEZ PALACIOS, F. y FERNANDEZ URIEL, P., “Un caso de animus belli
gerendi en la conquista de Britannia: Neron contra Boudica, reina de los icenos”, en
BRAVO, G. y GONZALEZ SALINERO, R. (eds.), Conquistadores y conquistados:

relaciones de dominio en el mundo romano, Madrid, Signifer, 2014, pp. 149-170.

FREEMAN, Ph., War, Women and Druids: Eyewitness reports and early accounts of

the ancient Celts, Austin, UTP, 2002.

GALLEGO FRANCO, M2 H., "La consideracion en torno a la mujer y su proyeccion
en la sociedad de la Hispania antigua”, Hispania Antiqua, XVI, 1992, p 345-362
GALLEGO FRANCO M? H., “La imagen de la mujer barbara: a proposito de Estrabon,

Tacito y Germania”, Faventia. Revista de Filologia Cléasica, 1999, 21, pp. 55-63.

GARCIA HERRERO, M® C., “Ostentatio mammarum: potencia y pervivencia de un
gesto de autoridad materna”, en CID LOPEZ, R. M* (ed.), Maternidades.
representaciones y realidad social. Edades Antigua y media, Madrid, Asociacion

Cultural Al-Mudayna, 2010, pp. 285-298.

GREEN, M., Arte celta, Akal, Madrid, 2007
GREEN, M. J., Celtic Goddesses: Warriors, Virgins and Mothers, Londres, British

Museum, 1996.

40



LA MUJER CELTICA

GREEN, M. J., “Alternative iconographies. Metaphors of resistance in Romano-British
cult-imagery”, en NOELKE, P. (ed.), Romanisation und Resistenze in Plastik,
Architektur und Inschriften der provinzen des Imperium Romanum. Neue Funde und

Forschungen, Maguncia, 2003, pp. 39-48.
GREEN, M. J., Dying for the Gods, Gloucestershire, 2001

HERNANDO GONZALO, A., “Mujeres y prehistoria: en torno a la cuestion del origen
del patriarcado”, en Sanchez Romero M (coord..), Arqueologia y género, Granada,

Universidad, 2005,pp. 73-108.

MANGAS, J. y MONTERO, S. (eds.), Ciudadanos y extranjeros en el mundo antiguo:
segregacion e integracién, Ediciones, Madrid, 2007 MARCO, F. “El torques como
simbolo”, en BARRIL, M. y RODERO, A. (coords.), Torques. Belleza y poder,

Madrid, 2002, pp. 69-79.

MARCO SIMON, F., “Celtic Ritualism from the (Graeco)-Roman Point of View”, en
SCHEID, J. (ed.), Rites et croyances dans les religions du monde romain, Vandoeuvres-

Ginebra, 2006, pp. 149-188.
MARCO SIMON, F., Los celtas, Historia 16, Madrid, 1990

MARCO, F. “Religién celta y celtibérica”, en JIMENO MARTINEZ, A. (ed.),

Celtiberos. Tras la estela de Numancia, Soria, 2005, 213-222.

MARCO SIMON, F. y SOPENA GENZOR, G., “Sobre la religion en la Celtiberia: de
las divinidades a la ideologia funeraria”, en JIMENO, A. (ed.), Numancia eterna. 2150

aniversario: la memoria de un simbolo, Soria, 2017, pp. 127-154.

MARKALE, J., Los celtas y la civilizacion celta, Taurus, Madrid, 1992.
MARTINEZ, C., “Influencia social de las mujeres en las ciudades de la Hispania

meridional”, en LOPEZ, A., MARTINEZ LOPEZ, C., POCINA, A., (eds.), La mujer en

41



EVA ROCHE SEVIL

el mundo mediterraneo antiguo, Publicaciones de la Universidad de Granada, Granada,
1990

MARTINEZ, C., “Las mujeres de la peninsula Ibérica durante la conquista cartaginesa
y romana” en GARRIDO, E. (ed.), La mujer en el mundo antiguo. Actas de las Quintas
Jornadas de Investigacion Interdisciplinaria organizada por el Seminario de Estudios
de la Mujer, Ediciones de la Universidad Autdnoma de Madrid, Madrid, 1985
MARTINS DE JESUS, C., “Semiramis y Empone. Dos historias de Amor y desamor en
el Amatorius de Plutarco” en CANDAU, J.M., GONZALEZ, F.J. y CHAVEZ (dirs.), A.
L., Plutarco transmisor. Actas del X simposio internacional de la sociedad espafiola de

plutarquistas, Publicaciones de la Universidad de Sevilla, 2011

PERALTA LABRADOR E., Los cantabros antes de Roma, Madrid, Real Academia de

la Historia, 2003.

POWEL. T.G.E., Los celtas, Oberon, Madrid, 2005
RENERO, V., Diccionario del mundo celta, Alderaban, Madrid, 1999

ROLLEY, C. (ed.): La tombe princiére de Vix, Paris 2003

SOPENA GENZOR, G., “Ecos sobre voces. Acerca de las mujeres en el mundo celta”
en DOMINGUEZ ARRANZ, A. Y MARINA SAEZ, R., Género y ensefianza de la
Historia. Silencios y ausencias en la construccién del pasado, Silex, Madrid, 2015.
SOPENA, G., Etica y ritual, aproximacion al estudio de la religiosidad de los pueblos
celtibéricos, Institucion Fernando el Catolico, Zaragoza, 1995

SOPENA GENZOR, G., “La triplicidad en el pensamiento céltico”, en MONTERO, S.

(ed.), Los rostros de Dios. Las triadas divinas, Madrid, 2011, pp. 199-236.

ZAPATERO, G. (eds.), Los celtas: Hispania y Europa, Actas, Madrid, 1993

42



LA MUJER CELTICA

WEBSTER, G., Boudica. The British Revolt against Rome AD 60, B. T. Batsford Ltd,

Londres, 1978

43



