





Thanks to Antonio Plumero and Pietari
Heikurainen, for inspiring me to fly high.
Gracias a Antonio Plumero y Pietari
Heikurainen, por inspirarme a volar alto.



CONTENTS

4

w

13

17

19

25

25

26

30

34

37

40

42

43

43

47

52

Motivations

Previous clarifications

INTRODUCTION

Definition of Pueblo

FIRST PART: PREHISTORIC PUEBLOS

The origins of Pueblo urban elements. Prehistoric settlements until A.D. 1300
The Anasazi culture and the Chaco Canyon area

Pueblo Bonito and the ideal Pueblo urban structure

Kivas and Great Kivas

SECOND PART: MODERN PUEBLOS
General features
Constructive system

Spiritual conception of architecture

THIRD PART: WALPI and ACOMA

Topography as a determining factor in the position and form of the urban elements
The gradual growth of the clusters

Topography and kivas

Patios and units Pueblo: basic urban elements in the structure of Pueblos

The place as an influent factor on the aspect of Pueblos

CONCLUSIONS

Bibliography



Motivations

Under a personal perspective about architecture
being nowadays fairly more complicated than it
should be, I have been feeling very interested in
vernacular, constructively simple architecture.
Simple in terms of materials and constructional
techniques, for native American architecture
like Pueblos is indeed very elaborated from the
religious, mystic and ceremonial perspective.
This is a type of architecture without prestigious
architects or big and famous design firms
behind it, and still offers an incontestable
example of sustainability, contextualism,
respect for the place, beauty and every other
feature that architects are desperately looking
for in the present days.

Supporting my research on the course titled
‘Native American Architecture’, directed by the
teacher Anne Marshall during my period as a
student in the University of Idaho (United
States), this paper and the entire course have
been invaluable sources to reassert this personal
view.

Probably the most useful lesson that not only
Pueblos but also other native American
architecture typologies have taught me is that
the most beautiful architecture emerges
naturally from basic human necessity. Including
the place in the design as part of the decisions
during the design process is an optional step that
an architect nowadays can take. Indians had no
option with this regard, as being one with the
lands was both a necessity (conditioned by the
availability of local materials) and a cultural,
religious imperative. In present days,
architectural design is an absolutely different
discipline under other ‘necessities’ imposed by
capitalism, such as budgets, phases, deadlines,
salaries, publicity, contracts, competition,
speculation, bureaucracy or prestige.

Another reason for this paper is to bring to
Europe a topic that even in United States is not
very well known. In my opinion, and having had
my university studies entirely focused on
European architecture, I consider very useful
and didactic to give a European public a fresh
and original perspective about other kinds of
American Indian architecture beyond the
worldwide known tipis.

Motivaciones

Bajo una vision personal acerca de la arquitectura
convertida actualmente en algo mucho mas
complicado de lo que debiera ser, me he venido
interesando en la arquitectura vernacular 'y
constructivamente simple. Simple en términos de
materiales y técnicas, pues la arquitectura nativa
americana como los Pueblos es en verdad muy
compleja desde la perspectiva de lo religioso, mistico
y ceremonial. Este es un tipo de arquitectura sin
prestigiosos arquitectos o grandes estudios detrds, y
que aun asi no deja de ofrecer un incontestable
ejemplo de sostenibilidad, contextualismo, respeto
por el lugar, belleza y cualquier otra cualidad que los
actuales  arquitectos andan  hoy  buscando
desesperadamente.

Apoyando my investigacion en la asignatura titulada
‘Arquitectura Nativa Americana’, dirigida por la
profesora Anne Marshall durante my estancia como
estudiante en la Universidad de Idaho (Estados
Unidos), dicha asignatura y este trabajo han sido
inestimables recursos para reafirmarme en esta
perspectiva.

Probablemente la mas util leccion que no solo los
Pueblos sino también otras tipologias arquitectonicas
nativas me han ensehado es que la mas bella
arquitectura emerge naturalmente a partir de las
necesidades basicas humanas. Considerar el lugar en
el proyecto como parte de las decisiones durante un
proceso de disefio es una posicion opcional que los
arquitectos pueden tomar hoy en dia. Los indios no
tenian opcidn respecto a esto, ya que la simbiosis con
el lugar era tanto una necesidad (determinada por la
disponibilidad de materiales locales) como un
imperativo religioso y cultural. Actualmente, el diseno
arquitectonico es otra disciplina totalmente diferente
bajo otras ‘necesidades’ dictadas por el capitalismo,
como presupuestos, fases de proyecto, plazos,
salarios,  publicidad, contratos,  competicion,
especulacion, burocracia o prestigio.

Otra razén detras de este trabajo es la pertinencia de
traer a Europa un tema que incluso en Estados Unidos
no es tan conocido. En mi opinion, y habiendo
cursado mis estudios universitarios exclusivamente
focalizados en la arquitectura europea, considero muy
util y didactico ¢l dar a un publico curopeo una
original y renovadora vision acerca de otros tipos de
arquitectura nativa americana mas alla de los
mundialmente conocidos tipis.

Motivations 4



Previous clarifications

1. Most of the information used for this paper is
from the early 20th century or even from the late
19th century. When it comes to illustrate a
trustworthy view of the Pueblos as they used to
be, the best sources are from that period. The
shape, materials, social organization and
traditions that we can find today in Pueblos
could be highly modified and influenced by
American  culture, social and political
circumstances or simply the pass of time. Even
though by the time the information comes from
the Pueblos were already influenced by Spanish
colonization and later factors such as American
efforts to educate Indian people in the western
values, these stone and adobe settlements still
preserved its main architectural essence. That is
something that still occurs today, but one
hundred years ago it was easier to appreciate.

2. The term ‘Pueblo’ goes with capital letter for
a specific reason. ‘Pueblo’ is the name that
Spanish people gave to these towns when they
found them similar to what Spanish towns look
like. Therefore, the word ‘Pueblo’, a name
given not by local people but outsiders, not only
refers to a group of houses but also identifies a
very specific architectural typology of
settlement. If we were talking about Indian
pueblos, other native typologies could be
included.

3. In order to explain the origins of the Pueblos,
this paper is going to talk about previous
indigenous settlements in the American
Southwest built between AD 950 and 1300,
calling them ‘prehistoric towns’ or ‘prehistoric
settlements’. Although in a western, European
conception History starts around BC 3300,
when the writing system arises, American
Indians did not have developed an own writing
system, then historic times in those regions are
any moment after the arrival of Christopher
Columbus, in AD 1492,

Aclaraciones previas

1. La mayor parte de la informacion utilizada para este
trabajo es de principios del siglo XX o incluso de
finales del siglo XIX. A la hora de representar de
manera fiel los Pueblos como solian ser, las mejores
fuentes son de esa época. La forma, los materiales, la
organizacion social y las tradiciones que hoy en dia
podemos encontrar en los Pueblos podrian estar
bastante transformadas ¢ influenciadas por la cultura
americana, por circunstancias sociales y politicas o
simplemente por ¢l paso del tiempo. Incluso aunque
para el momento al que pertenece la informacion los
Pueblos estaban ya influenciados por la colonizacion
espafiola y otros factores posteriores como los
esfuerzos por educar a los indios en los valores
occidentales, estos asentamientos de piedra y adobe
todavia conservan su mas Dbasica esencia
arquitectonica. Esto es algo que todavia ocurre hoy,
pero cien afios atras era mas facil de apreciar.

2. El término ‘Pueblo’ se escribe con mayuscula por
una razén concreta. ‘Pueblo’ es el nombre que los
espanoles dieron a estas aldeas al percibirlas similares
en aspecto a los pueblos espanoles. Asi pues, la
palabra ‘Pueblo’ un nombre dado no por gentes
locales sino por extrafios, no solo se refiere a una
agrupacion de casas, sino que también identifica una
tipologia arquitectonica de asentamiento muy
especifica. Si estuvieramos hablando de pueblos
indios, otras tipologias podrian tener cabida en el
término.

3. Con objeto de explicar los origenes de los Pueblos,
este trabajo hablard sobre previos asentamientos
indigenas en el suroeste americano construidos entre
950 y 1300 d.C., refiriéndose a ellos como ‘pueblos
prehistoricos” o  ‘asentamientos  prehistoricos’.
Aunque en una concepcion Europea occidental la
Historia comienza tras la aparicion de la escritura en
torno al 3300 a.C., los indios americanos no habian
desarrollado un propio sistema de escritura todavia, y
por ello el periodo histérico en esas regiones
comienza a partir de la llegada de Cristobal Coldon en
1492 d.C.

Previous clarifications 5



INTRODUCTION

The topic of this work is the Pueblos, the typical
settlements of the Native people in the
southwestern area of United States, more
specifically the Indian tribes from the northern
areas of the current states of New Mexico and
Arizona. The condition of this research is
mostly urbanistic, as it is going to be focusing
on the different types of urban spaces within the
Pueblos rather than on other possible aspects
such as materials, construction techniques or
logistic Indian facilities. The main final
objective, as the title states, is to analyze and
compare spatially and in urban terms two
specific  examples of the Pueblo-type
settlement: Acoma, in the northwestern area of
New Mexico; and Walpi, on top of the named
First Mesa, northeastern part of Arizona.

Both examples share a common type of general
geography and landscape, as well as the same
ancestors: the Anasazi tribe. The first issue of
this paper will be to understand the architecture
of this group, particularly on the area of Chaco
Canyon, for it is there where the architectural
basis for what we know today as pueblos can be
found. After describing the ancient settlements
and culture where the architecture of pueblos
like Walpi or Acoma emerge, this work will
focus on the following starting question:

In which ways has the urban structure of
Acoma and Walpi been determined,
restricted and strengthened by the
topography they are demarcated in?

INTRODUCCION

El objeto de este trabajo son los Pueblos, el tipico
asentamiento nativo de la region suroeste de los
Estados Unidos, mas concretamente de las tribus
indias del area norte de los actuales estados de Nuevo
Mg¢jico y Arizona. El caracter de esta investigacion es
principalmente urbanistico, pues va a estar centrado
en los diferentes tipos de espacios en los Pueblos mas
que en otros posibles aspectos como materiales,
técnicas de construccion o instalaciones logisticas
nativas. El principal objetivo final, como anuncia el
titulo, es analizar y comparar espacial 'y
urbanisticamente dos ejemplos especificos de
asentamientos tipo Pueblo: Acoma, en el noroeste de
Nuevo Méjico; y Walpi, situado en la llamada ‘First
Mesa’, region noreste de Arizona.

Ambos ejemplos comparten un mismo tipo de
geografia y paisaje, asi como los mismos antepasados:
la tribu Anasazi. El primer tema de este texto sera
entender la  arquitectura de este  grupo,
particularmente en el area de Chaco Canyon, pues es
ahi donde puede observarse la base arquitectonica de
lo que hoy conocemos como Pueblos. Tras describir
los antiguos asentamientos y la cultura de donde surge
la arquitectura de pueblos como Walpi o Acoma, este
trabajo se centrara en la siguiente cuestion:

(De qué maneras ha sido determinada, limitada y
potenciada la estructura urbana de Acoma y Walpi por
la topografia en la que se enmarcan?

Introduction 6



Definition of Pueblo

A Pueblo is a type of native American
settlement  architecturally developed by
indigenous people between AD 750 and 1300 in
the regions belonging to the current states of
Utah, Arizona, Colorado and New Mexico, and
preserved and inhabited until present days
despite some social, cultural, architectonic and
constructive modifications or outer influences.

Depending on their geographic location (Fig. 1),
Pueblos can be roughly sorted into two big
groups: those located along the Rio Grande, in
New Mexico, with easy access to water and
harvests; and those built on top of mesas, like
Acoma in New Mexico or the Hopi towns in
Arizona, a group of Pueblos that strategically
use the topography for defensive reasons,
refusing to have other advantages such as those
described for the previous group.

Any Pueblo, as all of them share common
general aspects, 1s interesting from an
architectural perspective, but those towns
located on top of a mesa perhaps offer even
more fascinating research possibilities, as the
extreme topography works as an additional,
determining factor in all aspects of the Pueblos.
That is the reason why Acoma and Walpi, both
towns built in this type of landscape, have been
chosen as the specific towns to be analyzed and
compared. However, neither of them will be
deeply understood if the origins of this
architecture are not previously introduced.

Definicion de Pueblo

Un Pueblo es un tipo de asentamiento nativo
americano arquitectonicamente desarrollado por las
gentes indigenas entre 750 y 1300 d.C. en las regiones
pertenecientes a los actuales estados de Utah, Arizona,
Colorado y Nuevo Méjico, generalmente preservado y
habitado hasta la actualidad a pesar de influencias
exteriores y modificaciones de caracter social,
cultural, arquitectéonico o constructivo.

Dependiendo de su localizacion geografica (Fig. 1),
los Pueblos pueden ser en general clasificados en dos
grandes grupos: aquellos situados a lo largo del Rio
Grande, en Nuevo Méjico, con facil acceso al agua y
los cultivos; y aquellos construidos sobre mesas,
como Acoma en Nuevo Méjico o las aldeas Hopi en
Arizona, un grupo de Pueblos que estratégicamente
utilizan la topografia por razones defensivas,
renunciando a otras ventajas como las descritas para el
primer grupo.

Cualquier Pueblo, en la medida en que todos ellos
comparten aspectos generales comunes, es interesante
desde una perspectiva arquitectonica, pero aquellos
asentamientos situados sobre la cima de una mesa
despiertan si cabe mayor atraccion y posibilidades
para el trabajo, pues la extrema topografia actia como
un factor determinante adicional en el aspecto de los
Pueblos. Esa es la razén por la cual Acoma y Walpi,
ambos construidos en este tipo de paisaje, han sido
especificamente escogidos para ser analizados y
comparados. Sin embargo, ninguno de ellos sera
entendido en profundidad si los origenes de esta
arquitectura no son previamente introducidos.

Introduction 7



@ Pueblo
@ Other city or town

" Elevation above 8000 feet
1o 50 0

o R |

Miles Kilometers

R Rl

{constructed in

1950s and 1960s)
® pueblo villages
on Hopi mesas
- ° <
[ ‘,

Flagstaff C

;ﬁ\ "

Fig. 1: Map of the Southwest region. Location of all modern Pueblos Mapa de la region Suroeste. Situacion de
todos los Pueblos

Source Fuente:
Internet > http://www.pinsdaddy.com/pueblo-map ydgNBQWI1Kf*a7V9VgRziDm2XXoloJhNuojeRXKgld4/



FIRST PART: PREHISTORIC PUEBLOS

The origins of Pueblo urban elements. The
‘unit Pueblo’

The three main Indian cultures in the southwest
(Anasazi, Mogollon and Hohokam) are the
predecessors of the Indian settlements that are
preserved nowadays in this area of United
States. The Anasazi culture, however, in the
northwest area of the current state of New
Mexico, and in particularly area of Chaco
Canyon represents like no others the origins of
what nowadays we identify as Pueblos. The
period of History from A.D. 500 to 750 is called
the Basketmaker I1I era, when Pueblo people, in
a similar way to their neighbors in the Plateau
area, still lived in pit houses (Figs. 4 and 5), a
5000-year-old typology' consisting of partially
or totally excavated dwellings, with a log frame
to support the side walls and a roof which was
covered with grass and mud. However, while
Plateau Indian people architecturally evolved
into mat houses (Fig 3.), southwest people did
so into a different type of dwelling, developed
around A.D. 850: the unit pueblo (Fig. 2)

Rz
Unit pueblo o =3

PRIMERA PARTE: PUEBLOS PREHISTORICOS

El origen de los elementos urbanos en los Pueblos.
Asentamientos prehistéricos hasta 1300 d.C.

Las tres principales culturas indias en el sudoeste
(Anasazi, Mogollon y Hohokam) son los predecesores
de los asentamientos que hoy se conservan en esta
area de Estados Unidos. Sin embargo, la cultura
Anasazi en el noroeste del actual estado de Nuevo
Méjico, y en particular en el area de Chaco Canyon,
representa como ninguna otra los origenes de lo que
hoy identificamos como Pueblos. El periodo de la
Historia desde 500 d.C a 750 d.C es llamado la
‘Basketmaker Era’, en el que la gente de los Pueblos,
de una manera similar a sus vecinos en el area del
Plateau, todavia habitaban bajo las ‘pit houses’ (Figs.
4 y 5), un tipo de construcciones de hasta 5000 afios
de antigiiedad', parcialmente o totalmente excavadas,
con una estructura de madera soportando las paredes
laterales y una cubierta bajo una capa de hierba y
barro. Sin embargo, mientras que los indios del
Plateau evolucionaron arquitectonicamente en las
‘mat houses’ (Fig. 3), la gente del suroeste lo hizo con
otro tipo de construccion, desarrollada en torno al 850
d.C: la “unidad Pueblo’ (Fig. 2).

Fig. 2: Unit Pueblo conceptual diagram. Diagrama conceptual de unidad Pueblo
Source Fuente: Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 352

1. Malnar, Joy Monice and Frank Vodvarka. 2013. New Architecture in Indigenous Lands.

A Northwest ‘Cook’s Tour’

Prehistoric Pueblos 9



Fig. 3: Pit house

Source Fuente: Internet > http://www.earthhomesnow.com/pit-houses.htm
Fig. 4: Wanapum tule-mat lodge

Source Fuente: University of Idaho webpages http://www.webpages.uidaho.edu/~rfrey/422lodges.htm



As it can be appreciated in the diagram, the unit
pueblo is a cluster of rooms, adjacent to each
other and forming a court-like ground plan
enclosing an underground ceremonial chamber
called ‘kiva’. We can see an excellent example
of this urban space in an ancient settlement like
the Spruce Tree House (Fig. 6) This elemental
urban unit will be also present in a certain grade
within the studio cases of this paper.

These constructions above ground were
rectangular rooms made out of stone and adobe,
roofed with timbers, branches, grass and adobe
mud, mostly conceived in the beginning to store
food and other goods, and sometimes were
included inside the very pit houses, like in the
case of Mogollon tribes.

It is true that unit Pueblos seem to be the basic
precedent for the final Pueblo layouts, but some
architectural forms existing exclusively within
the Hohokam culture are remarkable, such as
adobe castles (Fig 7.) like Casa Grande’.

Fig. 5: Drawing of a long mat house from the Plateau region.
Source Fuente: Internet > University of Idaho

Como se puede apreciar en ¢l diagrama, la unidad
Pueblo es un conjunto de habitaciones adyacentes
formando una especie de patio en planta que abraza
una camara ceremonial subterranca denominada
‘kiva’. Podemos observar un excelente ejemplo de
este espacio urbano en un asentamiento ancestral
como la Spruce Tree House (Fig. 6). Esta elemental
unidad urbana estard presente en un cierto grado en
nuestros casos de estudio de este trabajo.

Estas construcciones al aire libre eran habitaciones
rectangulares de piedra y adobe, cubiertas con una
estructura de vigas de madera, ramas, hierba y barro,
principalmente concebidas en un principio para
almacenar comida y otros recursos, y en ocasiones se
incluian dentro de las mismas ‘pit houses’, como en el
caso de las tribus Mogollon.

Es cierto que las unidades Pueblo parecen ser el
precedente base para las estructuras finales de los
Pueblos, pero algunas formas arquitectonicas dentro
de la cultura Hohokam son dignas de mencion, como
tortalezas de adobe (Fig. 7) como Casa Grande.?

webpages http://www.webpages.uidaho.edu/~rfrey/422lodges.htm

2. Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 355

Prehistoric Pueblos 11



VA Y

Casa Grande plan

Fig. 6: Spruce Tree House

Source Fuente: Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 359
Fig. 7: Casa Grande. Perspective and floor plan. Perspectiva y planta.
Source Fuente: Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 354



The Anasazi culture and Chaco Canyon area.

Although the region of the Southwest that was
once occupied by the Anasazi extends through
the four present-day states of Utah, Colorado,
Arizona and New Mexico (as Fig. 8 shows), it is
in the region of Mesa Verde in Colorado and the
Chaco Canyon in northwestern New Mexico
where the main centers of Anasazi activities
were located. While settlements like Palace
Cliff (Fig. 10) in Mesa Verde had an habitational
main purpose, Chaco Canyon was conceived
more as a defensive and ceremonial place’,
where not many people were living round the
year, but with enough rooms built to hold large
tribes in certain moments of the year, when
important religious or political events were
taking place.

The most overwhelming structures built by
Anasazi people (in Nabokov’s words, the
builders of ‘the most elaborate native
architecture in North America’) are the nine
Great Houses, erected between A.D. 900 and
1115, and located along a seven-mile stretch of
the Chaco Canyon, being Pefasco Blanco the
first one encountered coming from the west and
Bonito (Fig. 12), located in the middle of the
canyon, seemed to be the capital and the biggest
of all Great Houses".

Notwithstanding that the different Great Houses
differ in aspects like shape, location, orientation
or height, Pueblo Bonito reflects a certain
common norm within most of these stone-wall
and adobe towns.

La cultura Anasazi y la regiéon de Chaco Canyon.

Aunque el area del suroeste que fue una vez ocupada
por los Anasazi se extiende por los cuatro actuales
estados de Utah, Colorazo, Arizona y Nuevo Méjico
(como muestra la Fig. 8), es en la region de Mesa
Verde en Colorado y Chaco Canyon en el noroeste de
Nuevo M¢jico donde estaban los principales centros
de actividad Anasazi. Mientras que complejos como
Cliff Palace (Fig. 10) en Mesa Verde tenia una funcion
mayoritariamente residencial, Chaco Canyon era mas
concebido como un lugar defensivo y ceremonial’,
donde no mucha gente residia durante todo el afio,
pero donde habia suficientes habitaciones construidas
para alojar grandes tribus en ciertos momentos del
ano, cuando tenian lugar grandes eventos politicos o
religiosos.

Las mas impresionantes estructuras erigidas por los
Anasazi (en palabras de Nabokov, los constructores de
‘la mas elaborada arquitectura nativa en América del
Norte’*) son las nueve ‘Great Houses’, levantadas
entre el 900 y el 1115 d.C., y situadas a lo largo de una
porcion de siete millas dentro del cafion, siendo
Pefasco Blanco la primera que se encuentra viniendo
Pueblo Bonito (Fig. 12), situado en el medio del
cafion, parecia ser la capital y la mas grande de todas
las ‘Great Houses’.’

A pesar de que las diferentes ‘Great Houses’ difieren
en aspectos como la forma, la situacion, la orientacion
o la altura, Pueblo Bonito refleja una cierta norma
comun entre la mayoria de estos pueblos de adobe y
muros de mamposteria.

3. Lekson, Stephen. 1988. The Chaco Canyon Community, p. 108

4. Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 356

5. Lekson, Stephen. 1988. The Chaco Canyon Community, p. 107

Prehistoric Pueblos 13



] ] 1
| z |
! UTAH : COLORADO ‘.|
[] L)
NEVADA | : '.
H . T s —— % |ll
i R SAN JUAN' ‘.
i / R R e e
e S _l:._M_?l_J.EI’_AI.PiS..-::_';:---- ------ ¢
i SAN JUAN :' ----
| gBASIN H
) L]
| CHACO i ;
} CANYON [ '
i \
1 1
I I
] / {
ik =" NEW '.
MOGOLLON MEXICO :
MOUNTAINS \
| \
] ]
i 1
I |
L] 1
: ________________
P - %
~~~~~~~~~ 43 i C‘&
%, TEXAS
MEXICO &
. N 500
KILOMETERS
9.
'\ AHSHISLEPAH NORTH Fa =
ROAD ROAD £
i P
o M -33‘ £ ;'..'-'ﬁ e
.’j"{-: ‘|| 9 J‘:",/‘- ) > yor
PERASCO, % G F 5 \
BLANCO ¢/ 157 PUEBLO | | :
A\ A "’.‘:kgm ALTO ,"I; f{ it )
J) ‘ 4o ! "'f . b
N
56
“COYOTE CANYON
; _ ROAD -
0 TIe 7 AL
KILOMETERS

Fig. 8: Area of Anasazi influence. Arca de influencia Anasazi.

Fig. 9: Chaco Canyon floor plan diagram. Location of all Great Houses and road itineraries. Diagrama de la
planta de Chaco Canyon. Situacion de todas las ‘Great Houses’ y el sistema de caminos.

Source Fuente: Lekson, Stephen. 1988. The Chaco Canyon Comnunity, p. 102



Fig. 10: Cliff Palace, in the Mesa Verde region.

Source Fuente: Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 358

Fig. 11: Masonry terraces in Oraibi, a Tusayan village. Terrazas de piedra en Oraibi, un pueblo Tusayan.
Source Fuente: Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, PL XXXIX



3
1._
£
5
-
"
LS
a
.
1
"3
)

-
.

Fig. 12: Aerial view of the ruins of Pueblo Bonito, in Chaco Canyon. Vista a¢rea de las ruinas de Pueblo Bonito,
en Chaco Canyon

Source Fuente: Lekson, Stephen. 1988. The Chaco Canyon Community, p. 101




Pueblo Bonito and the ideal Pueblo urban
structure

Whenever an Anasazi family overgrew by
marriage or any other reason, and it was not
possible or suitable to build an additional room
next to those already placed, the Anasazi added
upper stories to their unit pueblos, being this
one of the reasons for Great Houses like Pueblo
Bonito to have up to five stories and a terraced
south facade.

Rooms are then piled up in a D-shape facade,
defining a semicircle facing the sunlight
direction, in a way that while the north side of
the town is a straight vertical wall up to four or
five stories, rooms face the inner plaza in an
escalating shape, creating continuous, walkable
corridors above the roofs where one can wander
from one side of the town to the opposite
without stepping over the plaza. The towns are
walked and the houses are entered in different
ways than in western settlements, as can be seen
in Figs. 11 and 13. There are no doors in the
ground level but ladder to access the roofs of the
different levels.

The interaction of people and the town is
deeper, to the point that roofs are in many cases
places for cooking outside, terraces for sitting
and look at the plaza or playgrounds for
children®.

“Within the pueblo, outdoor and indoor spaces
flowed freely and were hardly distinguishable.
One moved on bare feet from interior dirt floors
enclosed by mud walls to the well-packed dirt of
the pueblo plaza. In this movement, all senses
were utilized. Each of the various dirt surfaces
(interior walls, plaza floor) was touched,
smelled, and tasted.”’

Pueblo Bonito y la estructura urbana ideal de
Pueblo

Siempre que una familia Anasazi crecia en numero
debido a un casamiento u otros motivos, y no era
posible o deseable construir una habitacion adyacente
a las ya existentes, los Anasazi construian niveles
adicionales sobre sus unidades Pueblo, siendo esta la
razon por la que ‘Great Houses’ como Pueblo Bonito
presentan hasta cinco plantas, asi como un frente
hacia sur en terrazas.

Las habitaciones se apilan formando una fachada en
‘D’, definiendo un semicirculo orientado al sur, de
manera que mientras la cara norte del pueblo se
presenta como un muro vertical de hasta cuatro o
cinco plantas, las habitaciones que dan al sur miran
hacia la plaza interior de manera escalonada, creando
terrazas continuas transitables por encima de las
cubiertas, por donde uno puede recorrer por completo
el pueblo sin bajar a la plaza. Los pueblos son
transitados y las habitaciones alcanzadas de maneras
diferentes a las occidentales, como se puede ver en las
Figs. 11 y 13. No hay puertas en la planta baja, sino
escaleras de mano para acceder a los diferentes
niveles.

La interaccion entre el pueblo y la gente es mas
profunda, hasta el punto de que en muchos casos las
cubiertas son lugares para cocinar en el exterior,
sentarse mirando a la plaza, o espacio de recreo para
los nifios®.

“En el pueblo, espacios exteriores e interiores fluian
libremente y eran apenas distinguibles. Uno andaba
descalzo desde el terroso suelo interior encerrado
entre muros de adobe hasta el patio de tierra de la
plaza. En este movimiento, todos los sentidos eran
utilizados. Cada una de las superficies de tierra
(muros interiores, el suelo de la plaza) era tocada,
olfateada, y saboreada.””

6. Swentzell, Rina. 2006. Conflicting Landscape Values. The Santa Clara Pueblo and Day School, p. 130
7. Swentzell, Rina. 2006. Conflicting Landscape Values. The Santa Clara Pueblo and Day School, p. 126

Prehistoric Pueblos 17



In this spatial deployment, lower stories are
wider and contain larger rooms. There is also a
mix of functions, as the rooms destined for
habitational purpose are the ones exposed to the
sunlight, while the rooms in the north side and
lower levels are used for storing food and other
goods®. Fig. 13 clearly shows how these
functions are deployed through a typical cross
section of a Pueblo.

Numerous features of Pueblo architecture are
due to defensive necessities, as nomadic wild
tribes like the Ute or the Comanche used to be
very active and aggressive. The reconstruction
drawing of Pueblo Bonito, in Fig. 14, illustrates
what is extremely close to the ideal of the urban
structure of a Pueblo, the basis from which
pueblos like Acoma or Walpi might differ in a
lower or higher sense.

En esta distribucion espacial, los niveles mas bajos
son mas anchos y contienen habitaciones mayores.
Existe también una mezcla de usos, ya que las
habitaciones destinadas a un uso residencial son las
orientadas a sur, mientras que las habitaciones del
lado norte son usadas como almacenes®. La Fig. 13
muestra con claridad como los usos son distribuidos
espacialmente en una tipica seccion transversal de
Pueblo.

Numerosas caracteristicas de la arquitectura Pueblo
son producto de necesidades defensivas, ya que tribus
ndémadas salvajes como los Ute o los Comanche solian
ser muy activas y agresivas. El dibujo de la
reconstruccion de Pueblo Bonito, en la Fig. 14, ilustra
lo que esta extremadamente cerca de la estructura
urbana ideal de un Pueblo, la base desde la que
pueblos como Acoma o Walpi diferiran en mayor o
menor medida.

chimney
) pot
canales > .
2 s
s W \ sleeping/ VR air vent
Rising heat wave naturally 4 ; 7
: ] | cooking
heats the south facing -
; g room / ;
roof terrace/winter : niche
3 o
work areas. Cooking N e /'// door
15 done outside in . &
the summer. B s 1% ;
5 & — -
A 0 17 S | g i A P
3¢ /
. i ’ fiieoa A
small sleeping store =
/ ] window room room
' J / angled banco  fireplace i
3 : & : window f. - -
SOUTH J NORTH
= \
53
5
: ‘]\
; :
i 9 Walls are
: . sloped from
Jr 15" at base
sleeping store store to 10" at top
Plaza room room room
7

Fig. 13: Idealized cross section. Seccion transversal conceptual.
Source Fuente: Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 371

8. Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 375

Prehistoric Pueblos 18



Fig. 14 also shows how the overall ground plan
is planned to trap the enemies in the plaza, as all
other sides of the Pueblo are surrounded by an
up-to-five stories wall. No doors were built in
the ground level, and lower rooms were only
accessible through roof holes in the first terrace,
which was reached with ladders. Only in upper
stories stone stairs used to be built, as Fig. 15
shows. Whenever an attack was taking place,
the immediate defensive strategy was to climb
up to the upper terraces around the plaza and
remove all ladders on the ground floor, keeping
in that way the enemy in the court, being the
assailants all surrounded by people on the
terraces, an ideal place for many people to
throw projectiles at the same time from different
angles.

Kivas and Great Kivas

All circular rooms that can be found in the floor
plan of Pueblo Bonito (Fig. 16) are ceremonial,
sacred chambers called kivas. Not only did the
Indians develop the ‘unit Pueblo’ out of their
primitive, excavated houses; they also turned
their pit houses into these ceremonial chambers.
Pit houses gradually transformed its function
from habitational to ceremonial purposes. In
Fig. 17 we can also see some constructive
changes that they experimented. The adobe
bench inside pit houses turned into another
made out of masonry and more elaborated,
including paintings and pilasters sometimes.
According to Nabokov, pit houses continued to
be used until AD 950 in those colder reaches of
Anasazi land.’

With no doubt, kivas are the most sacred and
important buildings for Indians, and ‘kiva’ is
one of the few Indian words that has not been
substituted by other western words in study
papers. Kivas represent an indispensable urban
element within a Pueblo, since usually bear a
strong connection to the closest rooms. In the
case of Pueblo Bonito, some of them are located
in the plaza, but most of them are of a type
called ‘enclosed kiva’.

9. Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 356

La Fig. 14 muestra también como la planta en su
conjunto esta planeada para atrapar a los enemigos en
la plaza, con todos los otros frentes rodeados por un
muro vertical de hasta cinco plantas. No habia
ninguna puerta en la planta baja, y las habitaciones en
ese nivel eran alcanzadas por aberturas cenitales, a las
que se llegaba con escaleras de mano. Solo en niveles
superiores escaleras de piedra podian verse
construidas, como muestra la Fig. 15. En cuanto un
ataque se producia, la inmediata estrategia defensiva
era subir a las terrazas y retirar toda escalera de mano
de la planta baja, dejando de esa manera al enemigo en
el patio totalmente rodeado de defensores en las
cubiertas aterrazadas, una disposicion que permitia
tener muchos individuos al mismo tiempo arrojando
proyectiles desde diferentes angulos.

Kivas y ‘Great Kivas’

Todas las habitaciones circulares que pueden
identificar en la planta de Pueblo Bonito (Fig. 16) son
camaras ceremoniales y sagradas llamadas kivas. No
solo desarrollaron los indios la unidad Pueblo a partir
de sus primitivas viviendas enterradas; también
convirtieron sus ‘pit houses’ en estas ceremoniosas
habitaciones. Las “pit houses’ transformaron su uso
gradualmente desde lo residencial a lo sagrado y
espiritual. En la Fig. 17 podemos ver algunos cambios
constructivos que experimentaron. El banco de adobe
en el interior de las “pit houses’ se transformo en otro
mas elaborado y fabricado de
incluyendo en ocasiones pinturas y pilastras. De
acuerdo con Nabokov, ‘pit houses’ continuaron siendo
utilizadas hasta 950 d.C. en aquellas tierras Anasazi
mas frias.’

Se

mamposteria,

Sin duda alguna, las kivas son las mas sagradas e
importantes edificaciones para los indios, y ‘kiva’ es
una de las pocas palabras indias que no ha sido
sustituida por ningun otro término occidental en
trabajos de investigacion. Las kivas representan un
indispensable elemento urbano dentro del Pueblo, ya
que suelen albergar una fuerte conexidon con las
habitaciones mas cercanas. En el caso de Pueblo
Bonito, algunas estan situadas en la plaza, pero la
mayoria son del tipo denominado ‘kiva contenida’.

Prehistoric Pueblos 19



This kind of kiva consists on a circular chamber
amongst the square shapes of the rooms. Some
of the later Pueblos will preserve the circular
typology of kiva, but many others such as Hopi
Pueblos will develop a rectangular kiva, which
is easier to build adjacent or even hidden in a
cluster of rooms. In the latter, thus, a circular
kiva will be an indicator of ancient times.'°

The kiva is usually spoken of as being the home
of the organization that maintains it. Every man
has a membership in some particular one and he
frequents that one only, although sometimes a
man can have two memberships, and thus
frequent more than one kiva. Therefore, each
kiva is generally in strong relation with a
specific clan or group of people."

Two of the kivas in Pueblo Bonito are
substantially bigger than the rest, and are called
‘Great Kivas’. Once more looking at the
organization of Pueblo Bonito (Fig. 16) can be
seen two circular chambers that are not only
larger but also different in their content. As
Lekson describes in his article:

‘These masonry-walled structures are twice as
large as other kivas [...] they average from 15 to
more than 20 meters in diameter and are as
much as four meters deep. At the bottom of each
there are masonry lined holes that once held
massive roof supports.’'?

At least in the southeastern Alaska, and
according to Hoaglands’ text'’, some tribes
worked divided into two cooperative moieties.
Perhaps each one of the two Great Kivas
belongs to an hypothetical two-moiety Anasazi
tribe, and then Scully’s words would become
true: smaller kivas would belong to clans or
small groups of people, and Great Kivas would
be probably owned by one of the moieties and
would meant to serve the town as a whole.!*

Este tipo de kiva consiste en una camara circular entre
las geometrias cuadradas de las habitaciones. Algunos
de los posteriores Pueblos mantendran la tipologia
circular de kiva, pero muchos otros como los Pueblos
Hopi desarrollaran una kiva rectangular, mas sencilla
de construir adyacente o incluso camuflada en un
conjunto de habitaciones. En éstos ultimos, una kiva
circular sera indicativo de periodos anteriores. "

Se suele hablar de la kiva como el hogar de la
organizacion que la mantiene. Cada hombre pertenece
a una en particular y es la iinica que frecuenta, aunque
en ocasiones un hombre puede ser miembro
simultaneo de dos kivas, y por tanto frecuentar mas de
una kiva. Asi pues, cada kiva esta generalmente en
estrecha relacion con un especifico clan o grupo de
gente. "

Dos de las kivas en Pueblo Bonito son notablemente
mas grandes que el resto, y son denominadas ‘Great
Kivas’. De nuevo consultando la organizacion de
Pueblo Bonito (Fig. 16) se pueden observar dos
estancias circulares que no so6lo son mayores en
tamafio, sino también diferentes en contenido. Como
Lekson describe en su articulo:

‘Estas structuras de muros de piedra son el doble de
grandes que otras kivas [...] miden una media de entre
15 y mas de 20 metros de diametro y tienen hasta
metros de profundidad. Al fondo de cada una hay
orificios alineados con mamposteria que alguna vez
alojaron inmensos soportes de madera.’'?

Al menos en el sureste de Alaska, y de acuerdo con el
texto de Hoagland'®, algunas tribus trabajaban
divididas en dos mitades cooperativas. Quizas cada
una de las dos ‘Great Kivas’ pertenece a una
hipotética sociedad Anasazi bipartita, y entonces las
palabras de Scully se tornarian ciertas: las kivas
menores pertenecerian a clanes o a pequefios grupos
de gente, y las ‘Great Kivas’ serian probablemente
controladas por una de las dos mitades de la sociedad,
y serian concebidas para servir a la aldea entera.!t

10. Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, Kivas in Tusayan.

11. Mindeleff, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, Kiva ownership.

12. Lekson, Stephen. 1988. The Chaco Canyon Community, p. 108

13. Hoagland, Alison K. 1997. Totem Poles and Plank Houses. Reconstructing Native Culture in Southeast Alaska
14. Scully, Vincent. 1989. Pueblo. Mountain, Village, Dance. p. 19

Prehistoric Pueblos 20



Fig. 14: Reconstruction drawing of Pueblo Bonito in its prime by the photographer William H. Jackson, 1877.
Reconstruccion grafica de Pueblo Bonito en su estado original, por el fotdégrafo William H. Jackson, 1877.

Source Fuente: Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 360

Fig. 15: Stone steps at Oraibi, with platform at the corner. Escalones de piedra en Oraibi, con plataforma en la esquina.
Source Fuente: Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, Fig. 48.



16.

£
b

|

v X T\ )
e

Pit house plan

Kiva plan

Fig. 16: Schematic floor plan of Pueblo Bonito. Planta esquematica de Pueblo Bonito.
Source Fuente: Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 360

Fig. 17: Evolution from pit house to kiva. Evolucion de ‘pit house” a kiva.

Source Fuente: Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 357



18.

. Ay
YRR B

o) Tl owmredn. 5, W, Uede = 9,

ST

Fig. 18: Taos, 2012

Source Fuente: Internet > Google Images
Fig. 19: Taos, 1925.

Source Fuente:

Internet > http://www.newyorksocialdiary.com/across-the-nationacross-the-world/2013/spellbound-in-new-mexico-part-ii



X"

Fig. 20: Aerial view of San Felipe Pueblo, a plaza-type Pueblo.

Vista aérea de San Felipe Pueblo, un Pueblo tipo plaza.

Source Fuente: Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 368
Fig. 21: Aerial view of Santo Domingo, a street-type Pueblo.

Vista aérea de Santo Domingo, un Pueblo de tipo calle.

Source Fuente: Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 369



SECOND PART: MODERN PUEBLOS
General features

At the end of the 13th century, something what
remains a mistery led to the end of the Anasazi
civilization and the massive migration of Mesa
Verde and Chaco Canyon people to the south
and east. Some of them migrated to the west and
south, looking in the mesa regions for places
that were easy to defend. However, most of
them set course for the proximities of the Rio
Grande Region (northern New Mexico), where
the greatest sample of the Pueblo culture
remains today, and some of the most famous
Pueblos like Taos (Figs. 18 and 19), Santa Clara,
Santo Domingo or San Felipe are still inhabited
and very socially and culturally active. One of
their main activities is the fabrication of
ceramics and other artworks."

Pueblos started to change their floor plan shapes
from semicircular plazas (like the one in Pueblo
Bonito) to square public spaces. Some of them
grew as plaza-type Pueblos, like San Felipe
(Fig. 20); others, like Santo Domingo (Fig. 21)
did so as street-type Pueblos. In these latter
pictures we can also see how Rio Grande
Pueblos preserved the rounded kiva, and
sometimes even the old Great Kiva
reappeared.'¢

Except for Taos and those Pueblos in the mesa
regions, where the available surface to build
was limited and there were stronger defensive
necessities, the old construction method of
adding upper stories to the previous rooms or
not having doors in the basal level will
gradually disappear, as well as the excavated
kivas, now built above the ground.

In general, old constructive methods and
traditional deployments of the Pueblo urban
space will be preserved in a higher sense in
those Pueblos located in mesa regions, like
Acoma, Zuii or the Hopi Pueblos.

SEGUNDA PARTE: PUEBLOS MODERNOS
Caracteristicas generales

Hacia el final del siglo XIII, algo que permanece
siendo un misterio condujo al fin de la civilizacién
Anasazi y la masiva migracion de la gente de Mesa
Verde y Chaco Canyon hacia el sur y el este. Algunos
de ellos emigraron al oeste y al sur, hacia las regiones
de mesas en busca de lugares faciles de defender. Sin
embargo, la myoria de ellos pusieron rumbo a las
proximidades de la region del Rio Grande (Nuevo
Mgéjico septentrional), donde la mas grande muestra
de la cultura Pueblo permanece hoy, y algunos de los
Pueblos mas famosos como Taos (Figs. 18 y 19),
Santa Clara, Santo Domingo o San Felipe estan
todavia habitados y activos social y culturalmente.
Una de sus principales actividades es la fabricacion de
ceramica artesanal y otros productos artisticos.

Los Pueblos comenzaron a cambiar las formas
semicirculares de sus plantas (como la de Pueblo
Bonito) hacia espacios publicos ortogonales. Algunos
de ellos crecieron como Pueblos de tipo plaza, como
San Felipe (Fig. 20); otros, como Santo Domingo
(Fig. 21), lo hicieron como Pueblos de tipo calle. En
éstas ultimas imagenes también podemos observar
como los Pueblos de la region del Rio Grnade
conservaron la tipologia circular de kiva, y en
ocasiones incluso la ‘Great Kiva’ reaparecio.'’

Con excepcion de Taos y aquellos pueblos levantados
en las regiones de mesa, donde la superficie
disponible para construir estaba limitada y donde
existian mayores necesidades defensivas, el viejo
método de construccion a base de anadir plantas a las
habitaciones previas, o donde no habia puertas en
planta baja, empezara a desaparecer, asi como la kiva
enterrada, que ahora se erige sobre el terreno.

En general, las viejas maneras de construir y la
tradicional distribucion del espacio urbano del Pueblo
sera conservado en un mayor grado en aquellos
Pueblos situados en las regiones de mesa, como
Acoma, Zuiii o los Pueblos Hopi.

15. Stubbs, Stanley A. 1950. Bird’s Eye View of the Pueblos, p. 59
16. Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 365

Modern Pueblos 25



Constructive system

First and foremost, a unit Pueblo would be built
spontaneously room by room as the population
of the clan outgrew the house, since there was
not a defined plan for the whole cluster. This
must be due to the transformation of the unit
Pueblo concept. While in Chaco Canyon the
unit Pueblo, comprising several rooms, was
conceived as a single house, now each room is
going to be so.

After choosing a suitable place for the house,
and having made the corresponding
measurements depending on the estimated
dimensions of the future house, the materials are
gathered (wood timbers for the roof, stones for
the walls). Then a long ritual to bless the house
starts, and feathers provided by the chief of the
tribe are placed in each one of the four corners.
This ritual was made for additional rooms to the
sides of the original, but not for higher stories
built on it. Although not being a universal
practice, masonry was placed by men and
plasterer and roof beams by women, the house
belonging to the woman when finished. The
mud on the walls comes after the roof is
finished. Fig 22. shows the complete sequence
of the roof construction. After the main rafters
are placed, stout poles are perpendicularly
disposed, and willows are perpendicularly place
again after the poles. Then a layer of grass goes
covering the wooden structure, then mud and

finally dry earth, which is compacted
afterwards.
22.

Sistema constructivo

Primero y mas importante, una unidad Pueblo seria
construida  espontaneamente,  habitacion ~ por
habitaciéon segin la poblacion del clan fuese
colapsando la capacidad de la casa, ya que no habia
ningtn plan definido para el conjunto. Esto debe ser
debido a la transformacion del concepto de unidad
Pueblo. Si en Chaco Canyon la unidad Pueblo,
constando de varias estancias, era concebida como
una unica vivienda, ahora lo va a ser cada estancia.

Tras, elegir un lugar adecuado para la casa y habiendo
tomado las correspondientes medidas en funciéon de
las dimensiones estimadas de la futura casa, los
materiales eran recolectados (troncos de madera para
la cubierta, sillares para los muros). Comienza
entonces un largo ritual para bendecir la casa, y unas
plumas cedidas por el jefe de la tribu son dispuestas en
cada una de las cuatro esquinas. Este ritual se
realizaba también para estancias adicionales
adyacentes a la original, pero no para plantas
superiores construidas por encima de ella. Aunque no
era una practica universal, la piedra era colocada por
los hombres, las vigas de madera y el recubrimiento
de barro por las mujeres, y cuando la casa era
terminada pertenecia a la mujer. El barro se aplicaba
sobre los muros tras finalizar la construccion de la
cubierta. La Fig. 22 muestra la secuencia completa de
su construccion. Tras colocar las vigas principales,
ramas gruesas son perpendicularmente dispuestas, y
tras ellas palos menores son dispuestos de nuevo
perpendicularmente. Después una capa de hierba
cubre la estructura de madera. Le siguen una capa de
barro y, por ultimo, tierra seca, mas tarde compactada.

i Roof framing, Zuni

Fig. 22: Roof constructive sytem in Zufi. Sistema constructivo de una cubierta en Zufii.
Source Fuente: Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, Fig 37.

Modern Pueblos 26



Since most of the rooms were entered through
hatchways made in the roofs, and in some
Pueblos there were upper levels built on top of
the basal rooms, roofs were used as floors in
many cases, then this constructive sequence was
basically the same for both roofs and floors. A
foot-by-foot square hole is left in a corner of the
roof, and under this the women built a fire place
and a chimney (Fig. 23). There was at least one
fireplace inside upper stories, but the cooking
was made on the terraces. The house, when
finished, is the nucleus of a larger future
structure.'’

¥/ f[/MM
' ll’fﬂ//ﬂ

A TUSAYAN INTERIOR,

Once the cavity for a rectangular kiva was
excavated and the masonry walls erected, the
roof constructive system was quite similar, with
exception of a seven by five feet hole left
between the main beams (the hatchway for
kivas is bigger to allow dancers with big
costumes to descend through them). Fig. 24
shows a constructive plan for a rectangular
Tusayan kiva roof. In the case of circular kivas,
the materials were the same, but the wooden
structure was built as showed in Fig. 25.

Como la mayor parte de las estancias eran alcanzadas
a través de orificios realizados en la cubierta, y en
algunos Pueblos existian niveles superiores sobre la
planta baja, las cubiertas eran en muchos casos
transitadas, por lo que el sistema constructivo era
basicamente el mismo para suclos y cubiertas. Un
orificio cuadrado de un pie de ancho era reservado en
una de las esquinas de la cubierta, y bajo ¢l las
mujeres construian una chimenea y un caja para el
fuego (Fig. 23) Habia al menos una caja dentro de
plantas superiores, pero se cocinaba en las terrazas. La
casa, una vez terminada, es el nicleo de una futara y
mayor estructura.'’

Una vez era excavada la cavidad para una kiva
rectangular 'y se levantaban los muros de
mamposteria, el sistema constructivo de la cubierta
era bastante similar, con la excepcion de un orificio de
cinco por siete pies realizado entre las vigas
principales (el lucernario para las kivas es mayor para
permitir descender a través de ellos a danzantes con
voluminosas vestimentas) La Fig. 24 muestra una
planta constructiva para una kiva rectangular
Tusayan. En el caso de Kivas circulares, los materiales
eran los mismos, y la estructura se ve en la Fig. 25.

Fig. 23: Tusayan interior, chimney at the left corner. Interior Tusayan, chimenea en la esquina izquierda.
Source Fuente: Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, PL. LXXXV

17. Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, House building.

Modern Pueblos 27



24.

Fi1G. 26. Ceiling plan of a Shupaulovi kiva.

25.

Kiva roof framing plan

Fig. 24: Ceiling plan of a Tusayan kiva. Plano de cubierta de una kiva Tusayan.

Source Fuente: Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, Fig. 26, p.125
Fig. 25: Ceiling plan for a circular kiva. Plano de cubierta para una kiva circular.

Source Fuente: Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 359



W \\\\

F16. 27, Ground plan of the chief kiva of Mashéngnuvi.

27.

-
"

F16. 24. Interior view of a Tusayan kiva.

Fig. 26: Floor plan oof a Tusayan kiva. Planta de una kiva Tusayan.

Source Fuente: Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, Fig. 27, p.126
Fig. 27: Interior view of a Tusayan kiva. Vista interior de una kiva Tusayan.

Source Fuente: Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, Fig. 24, p.124



Spiritual conception of architecture

Rina Swentzell'® provides us with an excellent
description of the Southwestern Indian’s
conception of the world. This conception, based
on a spherical world divided in two parts and
ruled by six main directions, plays with opposite
concepts like sky and earth, cold and warm,
male and female... and it is through
constructive elements like beams, walls, fire
pits, windows or stairs how these concepts,
along with a cyclic conception of time and
energy flow, are represented.

The upper part of the world is a basket (Fig 28.),
and it is connected to the idea of coldness and to
the figure of the man. The basket is the cold part
of the world, is Father Sky.

28.

On the other hand, the lower half of the world is
a terraced or serrated ceramic bowl (Fig. 29). It
represents Mother Ground, as well as the
woman, the warm part of the world.

29.

Concepciodn espiritual de la arquitectura

Rina Swentzell’® nos provee de una excelente
descripcion de la concepcidn india del mundo en el
suroeste. Esta concepcion, basada en en un mundo
esférico dividido en dos hemisferios y guiado por
seis direcciones principales, juega con conceptos
opuestos como cielo y tierra, frio y calido,
masculino y femenino... y es a través de elementos
constructivos como vigas, muros, hogares,
ventanas o escaleras como estos conceptos, junto
con una visién ciclica del tiempo y el flujo de
energia, como esta perspectiva es representada.

La parte superior del mundo es un cesto (Fig. 28) y
esta conectado con el concepto de frialdad y la
figura del hombre. El cesto es la mitad fria del
mundo, es Padre Cielo.

Por otra parte, la mitad inferior del mundo es un
cuenco ceramico a franjas (Fig. 29). Representa a
Madre Tierra, asi como a la mujer, la parte calida
del mundo.

Fig. 28: In Pueblo people’s conception, upper part of the world. En la concepcidn de la gente de los Pueblos, parte superior del

mundo.

Fig. 29: In Pueblo people’s conception, lower part of the world. En la concepcion de la gente de los Pueblos, parte inferior del

mundo.

Source Fuente: Swentzell, Rina. 1990. Pueblo Space, Form, and Mythology, in Pueblo Style and Regional Architecture, p. 23

18. Swentzell, Rina. 1990. Pueblo Space, Form, and Mythology, in Pueblo Style and Regional Architecture, p. 23

Modern Pueblos 30



It is also an Indian belief that men emerge to the
world after passing through four levels in the
‘underworld’, which is also represented in this
lower terraced bowl (Fig. 30).

30.

The two-sided world conception is completed
with the belief that there are six directions
(north, west, south, east, above and below)
which define the perimeter of the world and a

cyclical movement of energy and men
emergence (Fig. 31).

31.

All these concepts, far from being mere
religious beliefs disconnected from other Native
activities, determine even the most isolated
corner of the Indian architecture.

También es una creencia india que ¢l hombre emerge
al mundo tras atravesar cuatro niveles en el
inframundo, que también estd representado en el
cuenco ceramico inferior (Fig. 30)

La concepcion de un mundo con dos caras se
completa con la creencia de que existen seis
direcciones (norte, oeste, sur, este, arriba y abajo) que
definen el perimetro del mundo y un movimiento
ciclico de la energia y el continuo emerger de los
hombres (Fig. 31).

Todos estos conceptos, lejos de ser meras creencias
religiosas desconexas de otras actividades nativas,
determinan hasta la mds remoto rincon de la
arquitectura india.

Fig. 30: In Pueblo people’s conception, the six main directions in the world. En la concepcion de la gente de los Pueblos, las

seis principales direcciones en el mundo.

Fig. 31: In Pueblo people’s conception, the cyclical flow of energy and men emergence. En la concepcion de la gente de los

Pueblos, el flujo ciclico de energia y el surgir de los hombres.

Source Fuente: Swentzell, Rina. 1990. Pueblo Space, Form, and Mythology, in Pueblo Style and Regional Architecture, p. 23

18. Swentzell, Rina. 1990. Pueblo Space, Form, and Mythology, in Pueblo Style and Regional Architecture, p. 23

Modern Pueblos 31



While the center of the kiva is the place where
the time and the space meet (Fig. 32), the four
main rafters in circular kivas (or the four walls
in rectangular ones) represent the four cardinal
points, and the fire pit and the smoke hole,
through which the ladder pass, are the exit and
the entrance to the place of emergence, after
going through the four underworld levels.

32.

Many tribes had in their kivas a fist-size hole
called ‘sipapuh’, believed to be the point of
emergence of all men and women. The
conception of the four underworld levels (or the
four worlds of emergence) was thoroughly
represented in the architecture of Tusayan kivas
(Figs. 26 and 27). The ‘sipapuh’ was the first
world, the beginning, the lowest house under
the earth, the Creator; the second world was the
main stage; the elevated floor was the third
world, where animal were created; and the outer
air was the fourth and final emergence world.

The plaza of the Pueblo, in a similar way to the
kiva, 1s believed to be the center of the cosmos
Some tribes like the Hopi people had special
words to define architectural elements or urban
spaces. The word ‘yé.mokvi’, used to identify a
Pueblo room, is really interesting, since means
cavern. That is the way Indian people conceived
their rooms. In accordance with Scully’s book,
these words help us to understand the main
purpose of the Hopi architecture: framing with
the buildings a plaza where dances can be
performed.”

Mientras el centro de la kiva es el lugar donde tiempo
y espacio confluyen (Fig. 32), las cuatro vigas
principales en las kivas circulares (o las cuatro
paredes en las rectangulares) representan los cuatro
puntos cardinales, y el cajon del fuego y el orificio
para el humo, a través del cual desciende la escalera,
son la salida y entrada al lugar donde el ser humano
emerge tras cruzar los cuatro niveles del inframundo.

Muchas tribus tenian en sus kivas un orificio del
tamafo de un pufio llamado ‘sipapuh’, concebido
como el punto donde todo hombre o mujer emerge. La
idea de los cuatro niveles del inframundo (o los cuatro
mundos de emergencia) estaba cuidadosamente
representada en la arquitectura de las kivas Tusayan
(Figs. 26 y 27). El ‘sipapuh’ era el primer mundo, el
principio, la mas profunda casa bajo la tierra, el
Creador; el segundo mundo era el suelo principal; la
losa elevada era el tercer mundo, donde los animales
fueron creados; y ¢l aire exterior era el cuarto y ultimo
nivel de emergencia.

La plaza del Pueblo, de una manera similar a la kiva,
es vista como el centro del cosmos. Algunas tribus
como los Hopi tenian palabras especiales para definir
elementos arquitectonicos o espacios urbanos. La
palabra ‘ye.mokvi’, utilizada para referirse a una
habitacion de un Pueblo, es realmente interesante, ya
que significa caverna. Esa es la manera en que los
indios concevian sus dormitorios. De acuerdo con el
libro de Scully, estas palabras nos ayudan a entender
el principal propdsito de la arquitectura Hopi:
enmarcar mediante los edificios una plaza donde las
danzas pudieran ser celebradas.'’

Fig. 32: In Pueblo people’s conception, the place where space and time meet. En la concepcion de la gente de los Pueblos, el

lugar donde espacio y tiempo confluyen.

Source Fuente: Swentzell, Rina. 1990. Pueblo Space, Form, and Mythology, in Pueblo Style and Regional Architecture, p. 23

19. Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, p. 145

Modern Pueblos 32



Fig. 33: Acoma’s mesa

Source Fuente: Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 391

Fig. 34: Stairs to Walpi Escaleras a Walpi

Source Fuente: Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, PL. XXI

19. Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, p. 145



THIRD PART: WALPI and ACOMA

Both examples in this research are pueblos
which have been built under very specific
circumstances, that go from climatic and water
access issues to defensive necessities, being the
latter the reason why these tribes (Hopi tribe in
the case of Walpi; Keres in Acoma) were forced

to build their towns on top of the mesas (Fig. 1).

A mesa is a topographical elevated element in
the desert (Fig. 33), with steep cliffs, sometimes
hundreds of feet tall, a place easy to defend, and
with a good overlook above all surrounding
lands. Natives would carve exhausting, hidden
stairways in the rocky cliffs (Fig. 34), that being
in most of the cases the only way to reach the
mesa summit.

In early stages of Pueblos’ times, people did not
live on top of mesas, but more in valleys like
Chaco Canyon, next to crops, rivers and fields,
where harvesting was possible, and one could
believe that Spaniards’ colonization process was
the reason for Pueblos to move on safer places
like mesas. Nevertheless, the truth is that ‘few
of the villages at the time of Spanish conquest
were located on mesa sites, but numbers of them
were in the foothills of mesas and sometimes
commanded by higher grounds’®. More
nomadic tribes such as Ute or Comanche used to
foray other sedentary tribes, and as the forays
were increasingly harsh, people looked for
places with a stronger defense. Before moving
on mesas, Indian people also adopted other
defensive schemes like building compacted
terraced clusters of rooms, originating the type
of section in Fig.13.

20. Cosmos, Mindeleft. 1900. Localization of Tusayan Clans.

TERCERA PARTE : WALPI y ACOMA

Ambos ejemplos de este trabajo son Pueblos que se
han construido bajo circunstancias muy especificas,
que van desde el clima y el acceso al agua hasta
necesidades defensivas, siendo estas ultimas la razén
por la que estas tribus (la tribu Hopi en el caso de
Walpi; Keres en Acoma) se vieron obligadas a
construir sus pueblos encima de mesas (Fig. 1).

Una mesa es un elemento topografico elevado en el
desierto (Fig. 33), con escarpados riscos, a veces de
cientos de pies de alto, un lugar facil de defender y
con una buena posicion de vigilancia sobre el
territorio  circundante. Los nativos  esculpian
escalinatas escondidas en las paredes rocosas
(Fig.34), siendo esa en muchos casos la inica via para
alcanzar la cima de la mesa.

En periodos tempranos de los Pueblos, la gente no
vivia en las mesas, sino en valles como Chaco
Canyon, cerca de campos, rios y cultivos, donde la
agricultura era posible, y se podria creer que el
proceso de colonizacion espaniol fue la razon por la
cual los Pueblos se trasladaron a dreas mas seguras
como las mesas. Sin embargo, la verdad es que ‘pocos
pueblos en el momento de la conquista espafiola
estaban situados en mesas, pero muchos de ellos
estaban a los pies de mesas y a veces amparados por
tierras mas elevadas®. Tribus mas nomadas como los
Ute o los Comanche solian hostigar otras tribus
sedentarias, y cuando el hostigamiento se intensifico,
la gente buscod lugares con una defensa mas solida.
Antes de trasladarse a las mesas, los Indios adoptaron
otras medidas defensivas como grandes conjuntos
compactos y escalonados de habitaciones, originando
el tipo de seccion de la Fig. 13.

Walpi and Acoma 34



35.

Fig. 35: View of Walpi’s northwest facade, 1918. Vista del frente noroeste de Walpi, 1918.
Source Fuente: Internet > http://academic.enmu.edu/rollinsh/pics/rel402/hopi-walpi.jpg
Fig. 36: View of Walpi’s southeast facade, 1895. Vista del frente sudeste de Walpi, 1895.
Source Fuente: Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 402



37.

BLA c
4,
4\6‘
T el
&
-~
Q
5
_— g
~,
to Moenkopi A
and Flagstaff ‘\\ ‘-\V\ire\ <
\ ,\q,“ oF l:?
\\
! 5 ~
&F &
\ N 2
~
\ .§ & D
g Paan 8 o\f‘:}f"'\
& =,
O"\“r OQ_T-\ ., cﬁ;’" * \\r.zx‘p‘r"
O\? < \ H-'\ Y& - e
& \ gty P e L
“ \-Q- A0 ,‘ ™ 1 1o Keams Canyon
\ ° \:&{9' & 'I (_-o ".I’ (government agency)
e Y i and Holbrook
THE HOPI VILLAGES \ *“‘,,/ @ ;
$ - o ]
e village ,i.;:j‘\,gri1L e |
=== road 6@‘9 Al
‘7‘\ te Winslow

Fig. 37: Map of the Hopi Mesas.

Fig. 38: Aerial view of First Mesa, Hano being the closest one, Walpi in the distance. Vista a¢rea de ‘First Mesa’, Hano
siendo el mas cercano, y Walpi en la distancia.

Source Fuente: Internet > http://faculty.humanities.uci.edu/tcthorne/map/hano.html



Topography as a determining factor in the
position and form of the urban elements.

Walpi (Fig. 35) is located on top of the named
First Mesa area (Figs. 37 and 38), northeastern
Arizona, along with the other Hopi Pueblos of
Hano and Sichomovi. Before that spot, the last
site occupied was ‘on a lower bench of the first

221

mesa promontory at its southern extremity’*'.

After the Pueblo Revolt in 1680*, when Hopi
people moved onto the summit fearing a
Spanish stroke, the former site turned out to be a
‘convenient stone quarry’ for the new town. The
stones were recycled to build the narrowest of
the three Hopi towns in the southwestern
extremity of the mesa, probably the most
extreme topography for a Pueblo (Fig. 36), 150
feet at the widest point.”

This topography was decisive and influenced
the final form of the town in many ways. For a
start, almost all houses being at least two stories
tall make Walpi a very dense and compact
Pueblo (Fig. 39), that in no other way could
have grown horizontally in such a narrow site. It
i1s very interesting how the trail to reach the
mesa in Walpi is different from the trails to
reach Hano and Sichomovi (Fig. 40), as in the
latter two the trails drive parallel next to the
mesa edge, while in Walpi the trail has a
perpendicular direction to it, which would
probably make it harder for the enemies to
ascend.

La topografia como un factor determinante en la
posicion y forma de elementos urbanos.

Walpi (Fig. 35) esta situado encima de la llamada First
Mesa (Figs. 37 y 38), un area al noreste de Arizona,

junto con los otros Pueblos Hopi de Hano y
Sichomovi. Antes de este sitio, el ultimo punto
ocupado fue “un bancal mas bajo del promontorio de
la mesa en su extremo sur’.”'

Tras la revuelta de los Pueblos en 1680*, cuando la
tribu Hopi se trasladd a la mesa temiendo un
contraataque espainol, el anterior emplazamiento se
convirtié en una ‘conveniente cantera de piedra’ para
el nuevo pueblo. Las piedras fueron recicladas para
construir el mas estrecho de los pueblos Hopi en el
extremo suroeste de la mesa, quizas la mas extrema
topografia en un Pueblo (Fig. 36), con 150 pies en su
punto mas ancho.”

Esta topografia fue decisiva e influencio la forma final
del Pueblo de muchas maneras. En primer lugar,
Walpi, siendo casi todas las casas de al menos dos
plantas, es un Pueblo muy denso y compacto (Fig.
39), que de ninguna otra manera pudiera haberse
crecido horizontalmente en un area tan estrecha. Es
muy interesante como el sendero para alcanzar la
mesa de Walpi es diferente de los caminos hacia Hano
y Sichomovi (Fig. 40), pues en los ultimos los
senderos discurren paralelos junto al borde de la mesa,
mientras que en Walpi lo hace en una direccion
perpendicular a la pared, lo que probablemente haria
mas dificil para los enemigos escalarla.

21. Mindeleff, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, Plans and descriptions of ruins.

22. Note: The Pueblo Revolt in 1680 was an organized and successful rebellion against Spaniards, started in the Pueblos of
Tesuque and San Juan, and rapidly spread across the surrounding lands and the rest of the Pueblos in the Rio Grande region.
Walpi and Acoma were not involved in the revolt, as neither of them were close enough to cooperate. The major cause of the
revolt was the opposition of the missionaires to the Indian religious leaders and their native ceremonies.

Nota: La Revuelta Pueblo en 1680 fue una rebelion organizada y exitosa contra los espafioles, comenzada en los
Pueblos de Tesuque y San Juan, y ripidamente extendida a las tierras circundantes y al resto de los Pueblos en la
region del Rio Grande. Walpi y Acoma no se vieron envueltas en la revuelta, pues ninguno de ellos se encontraba los
suficientemente cerca para colaborar. La principal causa de la revuelta fue la oposicion de los misioneros a los lideres

religiosos indios y sus ceremonias nativas.

23. Nabokov, Peter. 1989. Native American Architecture, p. 403

Walpi and Acoma 37



No shred of a typical Tusayan enclosed plaza No se encuentra ni rastro de la tipica plaza Tusayan,

can be found, as we can do in Walpi’s neighbors como si podemos encontrar en los vecinos Hano y
Hano and Sichomovi. The clear and planned Sichomovi. La clara disposicion de habitaciones en
housing arrangement in defined, continuous continuas y definidas lineas que podemos observas en
rows that we can observe in the floor plan of la planta de Acoma (Fig. 41) no se distingue tan bien
Acoma (Fig. 41) is not that distinguishable here, aqui, donde apenas encontramos un angulo recto,
where barely can we find a right angle, probably probablemente como resultado tanto de una intrincada
the result both of an intricate topography and the topografia como del crecimiento gradual y espontaneo
gradual and spontaneous growth of Walpi. de Walpi.

39.

Al
My
\M@ﬁ!

LEGEND

[ ] 1 sTORY
?///i/ﬁ 2 "
4 3 .

WALL, OUTLINE ONLY

K Kiva

A ABANDONED ROOM

g@ o 50° | T~ 25C

Fig. 39: Walpi floor plan, 1950. Planta de Walpi, 1950.
Source Fuente: Stubbs, Stanley A. 1950. Bird’s Eye View of the Pueblos.

Walpi and Acoma 38



40,

Fig. 40: Growth diagrams of First Mesa Pueblos: Walpi, Sichomovi and Hano. Diagramas de crecimientos de los Pueblos en

‘First Mesa’: Walpi, Sichomovi y Hano
Source Fuente: Fewkes, I. Walter. 1906. The Sun'’s Influence on the Form of Hopi Pueblos. American Anthropologist, V.8.

Diagram of Walpi

Diagram of Sichomovi

Diagram of Hano



The gradual growth of the clusters

If we compare the diagrams in Fewkes’ text
(Fig. 40) , we can see how Walpi’s floor plan
differs from the norm. As the most evident
differences, Walpi has not an enclosed plaza as
the others do, and the topography is
constraining the town in a stronger way than in
Hano and Sichomovi. In the latter, adjacent
houses are usually about the same size, and the
walls are even with each other. Nothing of the
sort can be found in the plan of Walpi, were
rooms constantly vary in shape, size and
geometry. All the same, Walpi is the Hopi
Pueblo that presents nowadays the closest
layout to its original shape.

Despite the unique character of Walpi, there are
some features which the three towns have in
common, like the way the kivas are separated
from the rooms. This is probably due to the
Hopi practice of building kivas were a former
natural cavity was already made in the rock, in
contrast with the adjacent position that all kivas
have in Acoma.

But the clearest aspect showed in the floorplans
of 1906 is the gradual growth that these towns
experimented. Starting from isolated room
clusters, each one of them belonging to a
different clan, independent house rows were
built adjacent to these three nucleus until the
different rows ended up joining at some point.

Right after the Pueblo Revolt, Walpi was
constructed under emergency circumstances,
with no plan at all and trying to allocate the
successive clans as they were arriving at the
mesa. According to Fewkes” article, the
increment to the population from other Pueblos
was located at the northern extremity. This talks
in the same direction that Mindeleff does when
he explains how the Pueblo of Hano (the first
town that eventual enemies would encounter in
case of coming through the easiest way, the
northeast) was intrusive in style** and played a

role, among Sichomovi, as the defense of Walpi.

El crecimiento gradual de los ntcleos

Si comparamos los diagramas del texto de Fewkes
(Fig. 10), podemos ver como la planta de Walpi se
aleja de la norma. Como diferencias mas evidentes,
Walpi no tiene una plaza delimitada como tienen los
otros, y la topografia esta constrifiendo el pueblo mas
intensamente que en Hano y Sichomovi. En los
ultimos, las casas adyacentes son normalmente del
mismo tamafno, y los muros se¢ alinean entre ellos.
Nada parecido puede encontrarse en la planta de
Walpi, donde las habitaciones constantemente varian
en forma, tamafio y geometria. De todas formas,
Walpi is el Pueblo Hopi que presenta hoy en dia la
mas cercana estructura a su forma original.

A pesar del caracter Unico de Walpi, hay algunas
caracteristicas que los tres Pueblos tienen en comun,
como la manera en que las kivas estan separadas de
las habitaciones. Esto es probablemente debido a la
practica Hopi de construir kivas donde ya habia una
cavidad natural, en contraste con la posicion
adyacente que presentan las kivas en Acoma.

Pero el aspecto mas claro que senalas las plantas de
1906 es el crecimiento gradual que esperimentaron
estos Pueblos. A partir de ntcleos aislados, cada uno
perteneciente a un clan diferente, filas independientes
de casas eran construidas adyacentes a estos nucleos
hasta que las diferentes hileras terminaron uniéndose
en ciertos puntos.

Justo tras la Revuelta de los Pueblos, Walpi fue
construido bajo circunstancias de emergencia, sin plan
alguno y tratando de alojar a los sucesivos clanes a
medida que iban llegando a la mesa. De acuerdo con
el articulo de Fewkes, el incremento de la poblacion
proveniente de otros Pueblos era asignada al extremo
norte. Esto apunta en la misma direcccion que
Mindeleff cuando explica cémo el Pueblo de Hano (el
primero que eventuales asaltantes encontrarian en
caso de venir por el camino mas facil, por el noreste)
era estilisticamente intrusivo? y jugaba el papel, junto
a Sichomovi, de defensa de primera linea para Walpi.

24. Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, p. 61

Walpi and Acoma 40



41.

A
%
I -"‘

LEGEND
CJisToRY
3
TTTT WALL, OUTLINE ONLY
| K Kiva
- A ABANDONED ROOM
| T  CHURCH

L S—T— s I
o 50 250

Fig. 41: Acoma floor plan, 1950. Planta de Acoma, 1950.
Source Fuente: Stubbs, Stanley A. 1950. Bird’s Eye View of the Pueblos.



Topography and kivas

Regarding the kivas, the topography was
determining again for both their location and
orientation. As we can see in the Acoma floor
plan, Indian people would rather build their
kivas adjacent to the room clusters, in many
cases the walls of the rooms delimiting the
shape and size of the kiva.

This would make sense with all likelihood, as
kivas were not of public use for the whole town,
and each chamber usually would be sort of
owned by a certain clan, being this very clan the
only one with the right to use it. This being true,
there would not be any reason to have a kiva
isolated, and the most logical position to it
would be in close relation to the cluster of the
clan. Obviously, this would not be possible in
Walpi at all. Given the form and width of the
First Mesa, as well as the emergency
circumstances under which Walpi was built,
kivas are located on those places where fastest
and easiest to build. Indian people chose natural
holes or cavities already present on the mesa,
generally in its edges, so that all the work for
builders was basically limited to trim out those
cavities into a rectangular room and line the
walls with masonry. Although not in the outside,
Natives fully covered in mud the inner side of
the kiva walls, making it impossible to
distinguish which parts of the excavation were
made and which were natural.

When it comes to orientation, the kiva would
follow that of the clusters, as it does in Acoma,
where all the kivas are adjacent to the rooms.
The rows of houses in Pueblos are generally
arranged in a slightly counter clockwise tilted
west-east axis, which means that the longer
dimension of each room is in a north-south axis.
Therefore, the typical orientation for an
adjacent kiva would be south or south-east.

In the case of Walpi, where the kivas are
separated from the houses, that orientation norm
is not conveyed, as the topography is forcing
them to follow the south-west direction of the
mesa geometry. On the part of houses, they
arranged in a south-west to north-east axis, as
no other deployment would make the town fit in
the Mesa.

Topografia y kivas

Respecto a las kivas, la topografia fue determinante de
nuevo tanto para su situacion como para Su
orientacion. Como podemos ver en la planta de
Acoma, los indios preferian construir sus kivas
colindantes a los nucleos habitacionales, en muchos
casos con los muros de las habitaciones delimitando la
forma y el tamaifio de la kiva.

Esto seria asi con total probabilidad, pues las kivas no
eran de uso publico para todo el Pueblo, sino que cada
una solia pertenecer de alguna manera a un clan
especifico, siendo este clan el unico con derecho a
utilizarla. Siendo esto cierto, no habria razon para
tener la kiva separada de las habitaciones, y la
posicion mas logica seria en estrecha relacion con las
habitaciones del clan. Por supuesto esto no seria en
absoluto posible en Walpi. Dadas la forma y anchura
de la First Mesa, asi como las circunstancias de
emergencia en las que Walpi fue construido, las kivas
estan situadas en aquellos puntos donde eran mas
rapidas y faciles de construir. Los indios elegian
cavidades naturales ya presentes en la mesa,
generalmente en sus bordes, de tal manera que todo el
trabajo de los constructores se limitaba basicamente a
excavar esa cavidad en una forma rectangular y
delimitar los lados con mamposteria. Aunque no en el
exterior, los nativos cubrian completamente en barro
las paredes interiores de la kiva, haciendo imposible
distinguir qué partes de la excavacidn eran naturales y
qué partes de la misma habia sido efectuadas de
manera artificial.

A la hora de orientarla, la kiva seguia la orientacion de
los nucleos, tal y como lo hace en Acoma, donde todas
las kivas son adyacentes a las habitaciones. Las
hileras de casas en los Pueblos estan basicamente
dispuestas en un eje este-oeste rotado ligeramente en
el sentido antihorario, lo que hace que la dimension
mayor de cada habitacion esté en un eje norte-sur. Por
lo tanto, la tipica orientacion para un kiva seria sur o
sureste.

En el caso de Walpi, donde las kivas estan separadas
de las viviendas, la norma de orientacion no se
cumple, ya que la topografia esta forzandoles a seguir
la direccion suroeste de le geometria de la mesa. En
cuanto a las viviendas, estan dispuestas en un eje
suroeste-noreste, pues ninguna otra disposicion haria
que el Pueblo se adaptase a la mesa.

Walpi and Acoma 42



Only two reasons could stand for the decision of
building a new kiva: dissensions between the
people who shared a kiva (which was not very
common); or, in a similar but more restricted
way than with additional houses in the
clusters®, an overgrowth of the clan that owned
the kiva, which would make it too small to serve
that amount of people.

Patios and wunits Pueblo: basic wurban
elements in the structure of Pueblos

Even though Walpi, as we have seen, hardly
conveys any Pueblo architectural norms, is
maybe the Hopi town where most clearly can be
found some attempts to preserve the unit Pueblo
as the basic urban element.

The Snake house, one of the first three clusters,
was intentionally placed next to the worshipped,
sacred Snake Rock, and a kiva built also next to
it. Another two rooms belonging the Snake clan
nearby in the north suggest the position of a
pueblo unit there. It is clearer in the case of the
last kiva to the south, the only one adjacent in
Walpi, its walls delimited by Snake and Cloud
rooms. Although Fig. 2 shows a circular kiva
separated from the rooms in the arrangement of
an idealized unit Pueblo, Tusayan kivas were of
rectangular shape, and that was made it easier
for them to adjoin the rooms.

In the case of Acoma, where the growth was
planned by rows (first the one in the north, then
the on in the middle, then the southern one) it is
absolutely evident where the unit Pueblos are,
with most of the kivas placed in a north-south
axis.

The place as an influent factor on the aspect
of Pueblos

Mesas are usually a good source of materials
like stone or earth, but with no easy access to
water, unlike those Pueblos located in the rims
of Rio Grande. Some of the water was collected
from rain in basins on top of the mesa, both in
Acoma and Walpi, but most of the water was
carried, generally by woman, through sheer
paths carved in the mesa cliffs.

Solo dos podrian estar detras de la
construccion de una nueva kiva: o bien disputas entre
la gente que compartia la kiva (lo que no era muy
comun); o, de manera similar a lo que ocurria con la
adicion de nuevas viviendas a los conjuntos ya
existentes™, un sobrecrecimiento del clan duenio de la
kiva, lo que la haria demasiado pequefia como para
servir a tal nimero de gente.

razones

Patios y unidades Pueblo: elementos urbanos
basicos en la estructura de Pueblos

Incluso aunque Walpi, como hemos visto, apenas
cumple alguna de las reglas arquitectonicas de un
Pueblo, es quizas la aldea Hopi donde mas claramente
se pueden encontrar algunos intentos de mantener la
‘unidad Pueblo’ como el elemento urbano basico.

La Casa Snake, uno de los tres bloques originales, fue
intencionadamente colocado junto a la sagrada y
venerada Snake Rock, y una kiva fue también
construida junto a ella. Otras dos habitaciones
cercanas hacia el norte y pertenecientes al clan Snake
sugieren la posicion de una unidad Pueblo. Es mas
claro en el caso de la ultima kiva hacia el sur, la unica
adyacente en Walpi, cuyos lados estan delimitados por
las casa Snake y Cloud. Aunque la Fig. 2 muestra una
idealizada unidad Pueblo con una kiva circular
separada de las habitaciones, las kivas Tusayan eran
rectangulares, y por tanto mas faciles de construir

junto a las viviendas.

En el caso de Acoma, donde el crecimiento fue
planeado por hileras (la hilera norte primero, mas
tarde la central y finalmente la del sur), es
absolutamente evidente donde se encuentran las
unidades Pueblo, con la mayoria de las kivas
dispuestas en un eje norte-sur.

El lugar como un factor influyente en el aspecto de
los pueblos

Las mesas son normalmente una buena fuente de
materiales como piedra y tierra, pero sin un facil
acceso al agua, a diferencia de otros Pueblos situados
en las orillas del Rio Grande. Parte del agua era
recogida en grandes cavidades en la cima de la mesa,
tanto en Walpi como en Acoma, pero la mayor parte la
traian generalmente las mujeres a través de
escarpados senderos tallados en la roca.

25. Fewkes, J. Walter. 1906. The Sun’s Influence on the Form of Hopi Pueblos. American Anthropologist, V.8.

Walpi and Acoma 43



This difficulty to obtain water forced Walpi
people to not use plasterer on the masonry walls
that frequently. Sometimes, in the driest seasons
of the year, walls were kept without any sort of
coating until the rain came, then the mud was
made by woman and scarcely applied in the
space between the stone slabs. In the case of
Acoma, due to the great surface of the mesa in
which the town is built, there was enough water
stored in big basins (Fig. 42) to not make the
scarcity of plasterer a serious problem.

When it comes to analyze the facades of some
mesa Pueblos like Walpi, the scarcity of
plasterer makes easier to identify constructional
adjustments that Pueblo people have been doing
in the past. This is the case of small windows
that have been sealed with stones or
passageways that have been shrunk into a
door-size opening. Fig. 43 shows how the
entrance of the south passageway of Walpi was
made narrower than the rest of the passage by
building buttresses on the sides, which were
also meant to act as supports to the upper room,
with one of the walls resting on a crossed wood
beam. Fig. 44 also shows how a passageway
entrance has been converted into a door.

This kind of operations are not that easy to
appreciate in other pueblos like Zufii or Taos
(Fig. 45), where the water was fairly more
accessible and thus the plasterer was carelessly
used, covering the whole surface of the walls.

Esta dificultad para obtener agua y madera obligaba a
la gente de los Pueblos a no aplicar tan
frecuentemente recubrimiento en los muros de piedra.
En ocasiones, en las estaciones mas secas del afo, los
muros se mantenian sin recubrimiento esperando las
lluvias, tras las cuales las mujeres hacian y aplicaban
el barro en el espacio entre las losas de piedra. En el
caso de Acoma, debido a la extensa superficie de la
mesa en que esta construido, habia suficiente agua
almacenada en grandes cuencas (Fig. 42) como para
no hacer de la escasez de barro un problema.

Cuando se trata de analizar las fachadas de los
Pueblos de mesa, la escasez de recubrimiento hace
mas facil identificar modificaciones constructivas que
la gente de los Pueblos han venido realizando en el
pasado. Es el caso de pequenas ventanas que han sido
selladas con piedras, o pasajes cuya entrada ha sido
reducida al tamano de una puerta. La Fig. 43 muestra
como la entrada del pasaje sur de Walpi fue hecha mas
estrecha que el resto del mismo mediante
contrafuertes en los laterales, que tenian también la
funcion de soportes para la estancia superior, uno de
cuyos muros descansaba sobre un dintel de madera.
La Fig. 44 también ilustra cémo la entrada de otro
pasaje ha sido reconvertida y disminuida al tamafio de
una puerta.

Este tipo de operaciones no son tan faciles de apreciar
en otros pueblos como Zuni o Taos (Fig. 45), donde el
agua era bastante mas accesible y por tanto el barro
utilizado con mas libertad, cubriendo la entera
superficie de los muros.

Walpi and Acoma 44



42.

Fig. 42: One of the water basins at Acoma. Una de las cuencas de agua en Acoma.

Source Fuente: Internet > http://www.succulentsandmore.com/2012/08/southwest-trip-day-10-acoma-pueblo-nm.html
Fig. 43: Drawing of the south passageway at Walpi. Dibujo del pasaje sur en Walpi.

Source Fuente: Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, PL. XXII




44,

Fig. 44: Partial filling of a large opening in Oraibi. Scllado parcial de una amplia abertura en Oraibi.
Source Fuente: Mindeleft, Victor. 1891. A Study of Pueblo Architecture in Tusayan and Cibola, PL. CVII
Fig. 45: Taos Pueblo

Source Fuente: Internet > http://www.dangerous-business.com/2016/02/living-heritage-at-taos-pueblo/



CONCLUSIONS

It has been a very useful decision to compare
these specific two mesa Pueblos. On one hand,
we have an urban planned old Pueblo like
Acoma, which has many of the main features
from the ideal of a Pueblo. On the other hand, a
more recent example as Walpi, spontaneously
grown and totally limited by its narrow site.

Looking at the same time at Acoma and Walpi
allows us to understand which urban concepts
were the most important for Indian people to
preserve. Having Acoma as an example close to
the main Pueblo urban norm, and having
identified which features are still present under
difficult conditions in Walpi, is a process by
which we can sort architectural characteristics
by their importance for Indian people.

For example, we can say that the geometry of
kivas was more important for them than that of
the rooms, since under intricate topography
limitations, kivas are the constructions where
we can invariably see right angles in Walpi,
while the rooms present strange angles and
geometries.

Trying to preserve the unit pueblo layout as
much as possible was also important for most
traditional Pueblo people, since we can still find
clear examples of that urban feature even in
those cases when the topography was not
entirely suitable for that. Even though having a
unit pueblo in Walpi meant to build the kiva
separated from the cluster, they are still linked
to a certain group of rooms, belonging a specific
clan.

Victor Mindeleff points forward one of the
reasons that had led indigenous people in the
late 19th century to be more flexible regarding
architecture:

‘Even after the long practice of the system has
rendered it somewhat fixed, comparative
security from attack has caused many of the
Pueblo Indians to recognize the inconvenience
of dwellings grouped in large clusters on sites
difficult to access. [...] Now there is less care in
conveying to the traditional architecture
system.’

Conclusiones

Ha sido una decision muy util comparar estos dos
especificos Pueblos de mesa. Por una parte, tenemos
un Pueblo urbanisticamente planeado como Acoma,
que cumple con muchas de las caracteristicas del ideal
de Pueblo. Por la otra, un ejemplo mas reciente como
Walpi, con un crecimiento espontaneo y totalmente
limitado por la estrechez de la mesa

Observar al mismo tiempo Acoma y Walpt nos
permite entender qué conceptos urbanos era mas
importante preservar para los indios. Tener Acoma
como un ejemplo cercano a la norma urbana de un
Pueblo, e identificar qué caracteristicas, aun bajo
muchas dificultades, estan todavia presentes en Walpi,
es un proceso por el cual podemos ordenar practicas
segun  su

arquitectonicas importancia entre los

nativos.

Por ejemplo, podemos decir que la geometria de las
kivas era para ellos mas importante que la de las
viviendas, pues bajo limitaciones topograficas las
kivas son construcciones donde invariablemente
podemos ver angulos rectos en Walpi, mientras que
las habitaciones presentan angulos y geometrias

irregulares.

[ntentar mantener lo maximo posible la estructura de
unidad Pueblo era también importante para los
nativos, ya que todavia podemos encontrar claros
ejemplos de esta estructura urbana incluso en los
casos donde la topografia no era todo lo adecuada para
ello. Incluso aunque mantener la unidad Pueblo en
Walpi significaba construir la kiva separada de las
habitaciones, siguen estando conectadas a un cierto
grupo de pertenecientes a un clan
especifico.

viviendas

Victor Mindeleff plantea una de las razones que llevo
a las gentes indigenas a finales del siglo XIX a ser mas
flexibles en lo que respecta a su arquitectura:

‘Incluso después de que la larga practica del sistema
de alguna manera lo ha convertido en estable, la falta
de necesidad de prever un ataque ha hecho que
muchos de los indios de los Pueblos reconozcan la
inconveniencia de habitaculos agrupados en grandes
conjuntos en lugares de dificil acceso. [...] Ahora no
hay tanto cuidado por cumplir con el systema
arquitectonico tradicional.’

Conclusions 47



And due to this fact, he continues by making a
prediction:

“There is no doubt that, as time shall go on, the
system of building many-storied clusters of
rectangular rooms will gradually be abandoned
by these people. [...] In the absence of the
defensive motive a more convenient system,
employing scattered small houses, located near
springs and fields, will gradually take its place.’

Has this prediction been met?

The truth is that not entirely. Even though
Pueblos have adopted in many cases new
materials and outer elements (metal chimneys
and ladders, doors in the basal level, glass
windows, curtains, advertisements, metallic
roofs...) they do not leave the old tradition of
building big clusters of rooms. The aerial view
of Acoma today (Fig. 46) shows, in comparison
to the one from 1950 (Fig. 41.), how the town
has grown almost twice as big as before, and
most of the times it still has done it in the shape
of grouped rooms, sometimes even with a
second story, like the oldest architectural
tradition. We find a similar situation in some of
the biggest Pueblos in the Rio Grande region,
such as Santo Domingo (Fig. 47) and San Felipe
(Fig. 48). Other smaller Pueblos like Tesuque or
Cochiti (Figs. 49 and 50) satisfy Mindeleff’s
prediction, and they are now surrounded by
single houses, both Pueblo and American style.

As Vincent Scully writes almost one hundred
years later:

‘The Pueblos have been as flooded as
everybody else with the effects and products of
industrialism. [...] They are a modern people
with long history and strong traditions. [...] It is
true that some of them are spreading out across
their reservations in single-family houses in the
time-honored American way, but they are also
systematically restoring their plazas and
preserving their ceremonial life.’

Y en base a este hecho, continua haciendo una
prediccion:

‘No hay duda de que, a medida que el tiempo avance,
el sistema de construir conjuntos de numerosas
plantas de estancias rectangulares sera gradualmente
abandonado por esta gente. [...] En ausencia de la
razon defensiva, un sistema mas conveniente, en
forma de pequenas viviendas dispersas, situadas junto
a manantiales y campos, ira abriéndose paso.”

Se ha cumplido esta prediccion?

La verdad es que no completamente. Incluso aunque
los Pueblos han adoptado en muchos casos nuevos
materiales y elementos foraneos (chimeneas vy
escaleras metalicas, puertas en planta baja, ventanas
de vidrio, cortinas, anuncios, cubiertas de chapa...) no
abandonan la vieja tradicion de construir grandes
paquetes de habitaciones. La vista aérea actual de
Acoma (Fig. 46) prueba, en comparacion con la planta
de 1950 (Fig. 41) como ha crecido hasta ser dos veces
su tamaio original, y en la mayoria de los casos lo ha
hecho en la forma de estancias agrupadas, en
ocasiones incluso con segundas plantas, de acuerdo
con la mas vieja tradicion arquitectonica.
Encontramos una situacion similar en algunos de los
mayores Pueblos de la region del Rio Grande, como
Santo Domingo (Fig. 47) y San Felipe (Fig. 48). Otros
Pueblos mas pequeiios como Tesuque o Cochiti (Figs.
49 y 50) satisfacen la prediccion de Mindeleff, y estan
ahora rodeados de viviendas individuales tanto al
estilo Pueblo como al estilo norteamericano.

Tal y como Vincent Scully escribe casi cien anos
después:

‘Los Pueblos se han visto tan imbuidos como
cualquiera con los efectos y productos del
industrialismo. [...] Son gente moderna con una larga
historia y firmes tradiciones. [...] Es cierto que
algunos de ellos se estan expandiendo por sus reservas
en viviendas unifamiliares a la honrada por el tiempo
manera  americana, pero  estdn  asimismo
sistematicamente  restaurando sus plazas vy
conservando su vida ceremonial.’

Conclusions 48



46.

et i i
. N" u.li“t

Fig. 46: Acoma, 2017
Source Fuente: Internet > Google Maps



47.

Fig. 47: Santo Domingo, 2013

Source Fuente: Internet > http://www.smartcitymemphis.com/2013/01/powerful-placemaking-through-the-arts/
Fig. 48: San Felipe Pueblo, 2017

Source Fuente: Internet > Google Maps



Fig. 49: Tesuque Pueblo, 2017
Source Fuente: Internet > Bing Maps
Fig. 50: Cochiti Pueblo, 2017
Source Fuente: Internet > Bing Maps



Bibliography
Fewkes, J. Walter. 1906. The Sun’s Influence on the Form of Hopi Pueblos. American Anthropologist, V.8.

Hoaglund, Alison K. 1997. Totem Poles and Plank Houses: Reconstructing Native Culture in Southeast
Alaska. Perspectives in Vernacular Architecture 6 (Shaping Communities): 174-185.

Lekson, Stephen H., Thomas Windes, John Stein, and James Judge. 1988. The Chaco Canyon Community.
Scientific American 259 (1): 100-109.

Malnar, Joy Monice and Frank Vodvarka. 2013. A Northwest “Cook’s Tour.” In New Architecture on
Indigenous Lands. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Mindeleff, Cosmos. 1900. Localization of Tusayan Clans. Smithsonian Institution. Bureau of American
Ethnology.

Minge, Ward Alan. Acoma: Pueblo in the Sky. Albuquerque; University of New Mexico Press. 1976.

Nabokov, Peter, and Robert Easton. 1989. Pueblo: Southwest II. In Native American Architecture. New
York: Oxford University Press

Nabokov, Peter. Architecture of Acoma Pueblo: The 1934 Historic American Buildings Survey Project.
Santa Fe: Ancient City Press. 1986.

Scully, Vincent. Pueblo: Mountain, Village, Dance. Chicago: University of Chicago Press, 1989.
Stubbs, Stanley A. 1950. Bird’s Eye View of the Pueblos. Norman: University of Oklahoma Press.

Swentzell, Rina. 1990. Pueblo Space, Form, and Mythology. In Pueblo Style and Regional Architecture,
edited by N. C. Markovich, et al. New York: Van Nostand Reinhold.

Swentzell, Rina. 2006. Conflicting Landscape Values: The Santa Clara Pueblo and Day School. In Canyon
Gardens: The Ancient Pueblo Landscapes of the American Southwest. Albuquerque:

Victor and Cosmos Mindeleff. 1891. A study of Pueblo Architecture: Tusayan and Cibola. Smithsonian
Institution, Bureau of American Ethnology, 8th Annual Report.

Bibliography 52



