
 

 

 

 

 

 



2 
 

TABLE DES MATIÈRES 

Introduction …………………………………………………………………………3-4 

1. Approche historique des arabismes ……………………………………………5-11 

1.1. Présence d’arabophones en France ………………………………………5-6 

1.2. Voies de contact entre les deux langues …………………………………6-9 

1.3. Histoire de l’immigration du XXème siècle ……………………………...9-11 

 

2. Approche sémantique des arabismes…………………………………………11-19 

2.1. Classification sémantique des arabismes ……………………………...11-17 

2.1.1. L’alimentation…………………………………………………..12-13 

2.1.2. Bien-être……………………………………………………………13 

2.1.3. Le monde savant………………………………………………...13-14 

2.1.4. L’habillement et commerce……………………………………..14-15 

2.1.5. Équipement de la maison ………………………………………15-16 

2.1.6. Religion et guerre ………………………………………………16-17 

2.2. L’argot………………………………………………………………….17-19 

 

3. Approche sociolinguistique des arabismes ………………………………………19 

3.1. Affirmation identitaire …………………………………………………20-23 

3.2. Représentations…………………………………………………...……23-25 

3.3. L’usage de mots arabes dans le rap français………………………...…25-26 

3.4. La variable d’âge dans l’usage des arabismes : les données du travail de 

terrain………………………………………………………………...…26-28 

 

4. Mots globe-trotteurs : l’exemple de « wesh » ……………………………...…28-29 

Conclusion……………………………………………………………………………..30 

Références bibliographiques ……………………………………………………..31-34 

Annexes ……………………………………………………………………………35-40 

 

 



3 
 

Introduction  

Les emprunts aux langues étrangères font partis du renouvellement des langues et 

la langue française n’est pas une exception. Or, nous retrouvons ces emprunts depuis sa 

formation jusqu’à nos jours. La langue arabe1 en est une, grâce en partie aux immigrés 

issus de la décolonisation du Maghreb, mais aussi grâce au rayonnement intellectuel et 

économique de la culture arabe dans la culture française.  

Le présent mémoire a pour objectif celui de montrer l’importance de la langue 

arabe dans l’évolution de la langue française puis du phénomène de code-switching2 

dans les parlers urbains, dérivé de l’immigration du dernier siècle.  

Pour comprendre la mixité de langues entre le français et l’arabe dialectal3, nous 

devons tout d’abord connaître l’origine de ce phénomène linguistique, le contexte où il 

se produit et par qui. Nous ferons premièrement une approche historique pour retracer le 

trajet des mots et des locuteurs ; ensuite nous nous pencherons sur le domaine 

sémantique –dû à la richesse qu’on y retrouve– où nous étudierons les mots français 

d’origine arabe puis les mots argotiques. Enfin nous analyserons comment ce métissage 

est devenu un élément clé dans l’affirmation identitaire des jeunes issus de 

l’immigration du XXème siècle.  

Ce mémoire se compose alors d’une partie théorico-historique où nous établissons 

les bases du phénomène, puis d’une partie pratique où nous l’analysons à travers le 

domaine socio-culturelle de la France et d’un travail d’investigation personnel. Ce 

travail à caractère pluridisciplinaire se base sur diverses disciplines tels comme 

l’histoire, la linguistique, la sociologie et l’anthropologie dû au sujet abordé. 

Il me semblait pertinent de choisir ce thème pour montrer comment les langues 

s’influencent et s’enrichissent les unes aux autres et laisser d’un côté le purisme qui 

                                                           
1 La langue arabe est une langue d’origine chamito-sémitique ou afro-asiatique qui a eu une 

grande expansion grâce à la propagation de la religion islamique et surtout de la puissance 

militaire des Arabes à partir du VIIème siècle. On compte plus de 290 millions d’arabophones 

dans le monde.  
 
2 Le code-switching correspond au mélange de deux langues dans un même discours.  

 
3 Nous entendons par arabe dialectal les variétés vernaculaires parlées dans le monde arabe. Par 

rapport au Maghreb, il s’agit de la variété de l’arabe parlée au Maroc appelée darija al-

maghribiya, la variété parlée en Algérie appelée darija al-jazayriya et la variété parlée en 

Tunisie appelée darija al-tunisiya. Ces sont majoritairement parlées en France métropolitaine.  

 



4 
 

défendent certains linguistes en relation avec la langue française. Le fait d’avoir un lien 

familial direct avec le Maghreb et l’arabophonie et un lien académique avec le français 

tout uni à la curiosité sont la cause du choix de ce sujet.  

État des lieux 

Quant au sujet choisit, nous avons affaire à une grande variété d’études : tout 

d’abord nous avons la rédaction de dictionnaires qui regroupent les mots ayant une 

origine arabe comme ceux de Salah Guemriche (2007) ou de dictionnaires argotiques 

tels comme ceux de François Caradec (1977), Roland Bacri (1983), Dontcho Dontchev 

(2007), Vincent Mongaillard (2013) et Abdelkarim Tengour (2013) car le langage 

argotique ne cesse de changer. Les recensements étymologiques sont très variés ; nous 

avons ensuite le SÉLÉFA : Société d’études lexicographiques & étymologiques 

françaises & arabes qui a comme objectif celui de regrouper et de trouver l’origine de 

tous ces mots. En ce qui concerne des études plutôt sociolinguistiques nous avons ceux 

de Dominique Caubet (2008) et d’Alexandrine Barontini (2008-2010) doctoresses de 

l’INALCO – Institut national des langues et des civilisations orientales – sur la 

transmission et la présence de l’arabe maghrébin en France. Puis Farida Abu-Haidar 

(1994) et Fabienne Melliani (1999-2000) sur des études des Beurs et de la langue du 

quartier. 

Nous avons ensuite les thèses d’Anna Zelenková sur les emprunts arabes en 

français (2007) et sur les arabismes dans les chansons de rap français (2013) ; le rap a 

une grosse influence, or, nous avons aussi l’étude de Cyril Trimaille (1999). Notre 

travail aura comme sources les études présentées précédemment mais surtout le livre de 

Jean Pruvost Nos ancêtres les arabes (2017).  

Plusieurs études ont eu lieu à partir de la deuxième partie du XXème siècle et 

continuent de nos jours. La langue est dans un renouvellement continué c’est pour cela 

que les études ne laissent de proliférer.  

 

 

 

 



5 
 

1. Approche historique des arabismes  

Les langues en contact s’influencent réciproquement c’est ainsi que nous avons 

des traces dans les langues. Une façon de voir ce contact est à travers le vocabulaire qui 

est souvent enrichit à travers les emprunts. Mais pourquoi emprunte-t-on des mots à 

d’autres langues ? Normalement c’est parce qu’elle a besoin de désigner une nouvelle 

réalité dont elle n’a pas moyen dans sa propre langue ; elle a besoin de montrer une 

nouvelle activité, objet ou phénomène et elle emprunte le mot directement de la langue 

dont elle reçoit ces nouvelles réalités. Du point de vue sociale, ces emprunts peuvent 

être le résultat d’une envie de différenciation de la part des locuteurs, pour former partie 

d’un groupe concret ou par exotisme. Dans le cas de la langue arabe, étant donné que les 

Arabes ont établi un rayonnement culturelle dans le domaine des sciences au Moyen 

Âge, la langue française a emprunté directement ces mots avec des changements 

phonétiques dû à la complexité de certains phonèmes en arabe.4 La phonétique est donc 

influencée par la langue d’accueil qui doit effectuer les changements nécessaires pour 

pouvoir adapter les nouveaux mots. 

1.1.Présence d’arabophones en France 

Suite à la signature de la charte européenne des langues régionales et minoritaires 

le 7 mai 1999, l’arabe maghrébin a été reconnu langue de France.5 Cependant comme la 

charte n’a pas été ratifiée, la reconnaissance institutionnelle n’est pas encore arrivée.6 

Nous ne pouvons pas avoir un nombre exact de locuteurs surtout parce que nous 

n’avons pas d’études statistiques sur ces pratiques linguistiques7 mais on estime autour 

                                                           
4 Nous avons par exemple le cas du phonème /ʕ/ fricative pharyngale sonore, correspondant à la 

lettre ع en arabe n’ayant de correspondance dans l’alphabet latin. Nous avons le système de 

transcription en Annexe, liste nº1.  
 
5 Parmi les langues régionales métropolitaines et d’outre-mer, le berbère, l’arménien occidental, 

le yiddish, le judéo-espagnol et le romani.  
 
6 L’article 2 de la Constitution française stipule que « la langue de la République est le 

français » ce qui rend plus difficile l’avance de la valorisation institutionnelle.  
 
7 D’après la « loi informatique et libertés » du 6 janvier 1978 qui interdit tout recensement 

statistique se basant sur des critères religieux ou ethniques.  
 



6 
 

de 3 millions8. Cette présence démographique importante participe à transformer la 

réalité sociolinguistique de la France : le plurilinguisme en est le résultat.  

Les locuteurs sont variés, nous avons non seulement les immigrés d’Afrique du 

Nord et leurs descendants, auxquels l’apprentissage se fait par transmission familiale 

mais aussi beaucoup d’autres par la sphère publique à travers les médias, les arts ou 

l’environnement social. Le monde de la culture a eu, et continue à avoir de nos jours, 

une grande influence non seulement dans la diffusion de la culture arabe mais aussi dans 

la diffusion de la langue. À travers la musique (Carte de séjour, Zebda, Khaled), la 

comédie (Jamel Debbouze, Gad Elmaleh), le cinéma (La vérité si je mens! en 1997, Les 

Divines en 2016) ou la littérature9 (Azouz Begag, Assia Djebar) la langue arabe prend 

du terrain sur la scène française. Nous voyons une progressive valorisation de l’arabe 

maghrébin.  

1.2.Voies de contacts entre les langues  

Jean Pruvost10 dans son ouvrage Nos ancêtres les arabes (2017)11 établit six voies 

d’accès différentes aux mots arabes empruntés par la langue française. Nous allons faire 

un parcours chronologique.  

Les deux premières voies sont fondées sur des justification religieuses et militaires : les 

croisades et les conquêtes arabes.  

La première voie est celle des croisades du XIème au XIIIème siècle. Cependant les 

échanges linguistiques durant cette période furent minimes. Nous avons par exemple le 

                                                           
8 Selon l’étude d’Alexandrine Barontini de 2010 Radiographie sommaire des pratiques de 

l’arabe maghrébin en France.  
 
9 Cependant les œuvres de ces écrivains ne sont pas considérées comme des œuvres françaises 

mais comme des œuvres francophones, ce qui rend difficile l’intégration et le sentiment 

d’appartenance au pays. 

 
10 Dans une interview de Ouafia Kheniche pour France Inter au lexicologue Jean Pruvost le 18 

décembre 2017 lors la journée mondiale de la langue arabe par l’UNESCO, il insiste sur le fait 

qu’elle est une langue « extrêmement » présente dans la langue française enrichie depuis le 

IXème siècle. Il parle aussi de la méconnaissance de l’origine arabe des mots (par exemple toubib 

« médecin ») ainsi du fait que les français parlent plus l’arabe que le gaulois. Nous la retrouvons 

sur le lien suivant : https://www.franceinter.fr/culture/plus-d-arabe-que-de-gaulois-dan-la-

langue-francais (consulté le 2 Mars 2018). 

 
11 Associer le mot « ancêtre » et « arabe » dans le même titre a provoqué des réactions dans le 

public français ; les avis exprimés parlaient du manque de respect pour le latin et le grec ou du 

fait que l’anglais en a plus de présence dans la langue française.  

https://www.franceinter.fr/culture/plus-d-arabe-que-de-gaulois-dan-la-langue-francais
https://www.franceinter.fr/culture/plus-d-arabe-que-de-gaulois-dan-la-langue-francais


7 
 

mot « krak » de l’arabe karak (Pruvost, 2017 : 59) qui désigne une forteresse en Syrie et 

en Palestine. Les croisades marqueront désormais le début des premières voies 

commerciales avec le monde arabe.  

La deuxième voie commence en 632 lors des conquêtes arabes après la mort de 

Mahomet12 –dix ans après son émigration à Médine depuis La Mecque en 622. Les 

conquêtes de Palestine, Syrie, Arménie l’Égypte et l’Afrique du Nord furent rapides. Le 

succès et la rapidité de cette expansion aboutirent à un immense empire administré par 

des califes –issu du terme arabe xalīfa13– où les émirs formaient un gouvernement de 

vizirs –des termes arabes amīr et wazīr respectivement. Nous voyons déjà l’intégration 

des mots de la religion et de l’administration musulmane dans la langue française.14  

Les deux autres voies sont basées sur les capitales intellectuelles et sur le réseau 

commercial.  

La voie savante –bibliothèques et institutions académiques– est la troisième voie 

de diffusion, inhérente à la conquête de la Péninsule Ibérique. La ville de Cordoue15 sera 

une des capitales intellectuelles et culturelles plus prestigieuses au Moyen Âge –la ville 

de Bagdad sera une autre– ainsi que sa célèbre bibliothèque qui a servi comme moyen 

de transmission entre l’Orient et l’Occident. Les hommes de sciences et lettres auront 

cette ville comme lieu de réunion. Tout ceci participera à la diffusion du savoir dans 

d’autres territoires.  

La voie commerciale, le rapprochement des différentes régions du monde 

musulman et du bassin méditerranéen sera un facteur clé dans l’emprunt des mots 

arabes or, notre quatrième voie.  

                                                           
12 Le nom « Mahomet » est une francisation du nom « Mohammed » ou « Muhammad ». Cette 

francisation suscite parfois des controverses étant donné qu’il désigne le nom du prophète de 

l’Islam et peut être considéré irrespectueuse. Ce mot a été intégré à partir du Moyen Âge dans la 

langue latine et se sera à partir du XVIIIème siècle que le mot ayant cette graphie fut fixée.  

 
13 Le mot xalīfa désigne en arabe le successeur or le successeur de Mahomet.  

 
14 Cependant ce sera quelques siècles plus tard, entre le XIIème et le XVIème siècle où ils 

s’intégreront définitivement.  

 
15 Conquise en 711, elle était vers l’an mille une des villes les plus peuplés de ce qu’on connait 

de nos jours comme Europe avec environ 500 000 habitants (Pruvost, 2017 : 62). 
 



8 
 

L’activité commerciale entre Orient et Occident était intense : passant par le golfe 

Persique, la mer Rouge et arrivant jusqu’à Alexandrie et Bagdad avec les produits tel 

comme les épices ou les pierres précieuses ou traversant le Sahara et le Soudan avec de 

la poudre d’or ou de l’ivoire. Les flottes arabes avaient une présence énorme dans tout 

l’océan Indien ainsi qu’en Méditerranée. En outre, des nouvelles techniques agricoles 

apparues permirent le développement de certains produits, ainsi que le renouveau de 

l’architecture –principalement basée sur les figures géométriques– 

La cinquième voie est reliée à des événements historiques plus tardifs : la colonisation 

et la décolonisation.  

La conquête coloniale du XIXème siècle permettra une reprise de contact avec le 

monde arabe. Elle sera une voie de développement de nouveaux termes –comme ceux 

du champ sémantique de la guerre– mais aussi de la relance d’anciens comme « cheik » 

issu de l’arabe šayx. La scolarisation en langue française en Algérie fut intense ayant 

recours même à des « écoles-gourbis »16. Cette pratique permettrait un échange 

linguistique plus intense et qui donnerait au vocabulaire un teint plus exotique17 : des 

mots tels comme « bled » < blād, « djellaba » < žillāba « flouze/ flousse » < flūs seront 

introduits dans la langue française à travers l’intermédiaire du nord de l’Afrique.  

L’indépendance de l’Algérie en 1962 n’a pas réduit les échanges linguistiques 

entre les deux langues : les émigrés et leurs enfants ont revenus en France 

métropolitaine –désignés comme « Beurs »18 dans le langage courant– or les liens ont 

été conservés. Les pratiques des familles des pieds noirs19 en France ont joué un rôle 

important dans la diffusion de la langue : le vocabulaire de la nourriture tel comme 

« couscous » < kuskus, « tagine/tajine » < ṭāžin ou « harissa » < harīsa sont certes déjà 

intégrés, mais ils prennent un nouveau et apprécié statut. N’oublions tout de même que 

                                                           
16 Ces écoles furent créées pour enseigner la langue arabe aux enfants des zones les plus 

lointaines en Algérie et qui avaient lieu dans des tentes. Or nous aurons le mot « gourbi » 

provenant de la variété algérienne gurbi.  

 
17 Les romantiques du XIXème siècle comme Victor Hugo ou Chateaubriand montreront dans 

leurs œuvres cet exotisme grâce aux voyages qu’ils réaliseront.  
 
18 Ce terme utilisé pour désigner les enfants des immigrants maghrébins en France apparaît au 

début des années 80 dans la banlieue parisienne.  
 
19 Il s’agit des Français habitant en Algérie pendant l’époque de la colonisation. En revanche les 

Algériens qui combattaient du côté de la France sont désignés par le terme harkis.  

  



9 
 

non seulement le vocabulaire fut enrichi, mais aussi la prosodie française a été 

influencée par l’arabe dans les discours des locuteurs français d’origine arabe.  

La dernière voie est celle du rap qui passe tout d’abord par les cités. Les grandes 

métropoles, tel comme Paris, pour faire face à l’immigration croissante, ont dû établir 

des lieux pour les accueillir : les cités dortoirs, voire d’urgence, fleurissent dans les 

années 1970. Le fait de vivre dans cette situation d’isolement, sera le facteur de la 

création d’une langue propre : la langue des cités. Cette langue composée dans sa 

majorité par le verlan20, sera un véhicule pour la diffusion et l’usage de mots arabes qui 

progressivement finiront par entrer dans les dictionnaires français comme sera le cas de 

« kiffer» < kayf, « niquer » < nik ou « wesh » < wāš. Pour dénoncer la situation et pour 

montrer la réalité qui leur est propre, le rap sera une des voies les plus pertinente pour le 

faire.  

1.3. Histoire de l’immigration du XXème siècle  

La décolonisation fut un des grands évènements historico-politiques du récent 

XXème siècle. La Tunisie et le Maroc finiront avec leurs statuts de protectorats, mais un 

conflit armé aura lieu dans leur pays voisin. La guerre d’Algérie (1954-1962) opposa les 

nationalistes algériens à l’État français. À la fin de la guerre nous aurons une immense 

immigration algérienne entre eux les pieds-noirs, qui s’installera dans la métropole.  

C’est à partir de la marche pour la paix La Marche pour l’égalité et contre le 

racisme, connue aussi comme La Marche des Beurs, qu’en 1983 la communauté du 

Maghreb en France a marqué sa présence physique à Paris ainsi comme sa présence au 

niveau de la langue. Le Nouveau Petit Robert de la langue Française le définie ainsi 

dans son édition de 2010 : « Beur : n. et adj. –v. 1980, verlan, avec apocope, de l’Arabe 

/FAM. Jeune né en France de parents maghrébins immigrés. Aussi Rebeu. FEM. Beur 

ou Beurre ; Beurette. (p. 246) »21. 

Même si ce terme est encore utilisé de nos jours, les jeunes des cités préfèrent les 

expressions ‘Les jeunes issus de l’immigration maghrébine’ ou bien ‘La deuxième 

                                                           
20 Le verlan, « à l’envers », est une pratique largement utilisée dans le langage argotique qui 

consiste à inverser les syllabes à l’intérieur du mot même, ainsi nous trouvons le mot « cimer » 

qui équivaut à « merci ». 

 
21 Faisant un jeu de mots, nous avons le groupe de musique Zebda, étant donné que zebda veut 

dire beurre en arabe.  
 



10 
 

génération de l’immigration maghrébine’ –évitant ainsi le sentiment de marginalisation 

que le mot « beur » impose.  

Aux années 50, c’étaient surtout les hommes qui émigraient vers la France depuis 

l’Algérie, mais progressivement ils étaient accompagnés par leurs femmes et dans 

certains cas par leurs enfants pour ensuite s’installer dans les banlieues des villes 

françaises –ce qui aura une grande importance pour le code-switching arabo-français 

dont nous en parlerons plus tard. 

La première génération de femmes immigrantes était monolingue, elles parlaient 

juste une variété vernaculaire de la langue arabe ou de la langue berbère. Ces dernières 

sont celles qui essayent d’instaurer les valeurs de la culture maghrébine aux enfants. 

Elles leur parleront en arabe, même s’ils ne sont pas capables de communiquer dans 

cette langue. À travers ceci, les enfants seront capables de comprendre l’arabe sans 

nécessité de le parler. C’est ainsi que le mélange de langues commencera : ce mélange 

est généralisé dans tout le groupe et est considéré comme la forme la plus fréquente de 

communication de celui-ci.  

Comme nous le montre Farida Abu-Haidar dans son étude Beur arabic : 

continuity in the speech of second generation algerian immigrants in France de 1994, la 

langue arabe parlée par ces jeunes est complétement différente à celle conçut par les 

autorités françaises22 : 

« In their attempts to provide institutions to teach children of immigrants the languages of 

their parents, the French authorities, however, well-intentioned, seem to have been misguided in 

thinking that Beurs would look on classical Arabic as their mother tongue, and would be ready 

to expend a great deal of effort in learning it » (Abu-Haidar, 1994: 8). 

Ceci montre la méconnaissance des langues de la part du Gouvernement, étant 

donné que l’arabe dit classique et la langue parlée par ces jeunes n’est pas la même.  

                                                           
22 L’arabe était l’épreuve optionnelle la plus choisie au Bac : en 1995 il y avait tellement de 

candidats que l’épreuve oral a été supprimé. Comme l’épreuve écrite était la seule légitime, le 

numéro de candidats a diminué, la preuve écrite était en graphie arabe alors que l’arabe 

maghrébin et l’arabe classique ne sont pas pareil et le premier est souvent écrit en graphie latine 

(en plus d’être normalement une langue de connaissance orale de la part des locuteurs français). 

Alexandrine Barontini, données de la présentation orale à l’Université de Saragosse faite en 

décembre 2017.  

 



11 
 

Nous aurons des groupes de théâtre, de musique, des écrivains qui essayerons de 

maintenir cet arabe vernaculaire vivant, des sites web23 et même une station de radio : 

Radio-Beur. Le monde de la culture aura son influence au niveau linguistique, nous 

verrons plus tard le cas du rap dans ce métissage langagier qui se développe surtout 

dans la langue des jeunes.  

Cependant « Sociologist predict a decline in the number of Beurs who would 

continue to speak Arabic or even understand it among future generations » (Abu-

Haidar, 1994: 13). Dans les familles, c’est normalement la fille aînée qui conserve la 

langue maternelle et les traditions tandis que les enfants cadets ont juste une faible, 

voire passive, connaissance de la langue.  

2. Approche sémantique des arabismes  

Dans cette deuxième partie nous allons voir, à travers un voyage thématique, 

l’influence de la langue arabe dans le vocabulaire français –la langue arabe est toutefois 

présente dans le registre courant que dans le registre argotique. 

« Il n’est pas douteux que le voisinage de la civilisation musulmane ait contribué à 

augmenter l’influence que la science et les arts arabes exerçaient depuis longtemps sur nous. Et 

on sait tout ce que doivent à cette influence la philosophie, les mathématiques, l’astronomie, 

l’art maritime, la pyrotechnie, la médecine, la chimie, et jusqu’à la cuisine. Nous avons pris aux 

Sarrazins les choses les plus variées, depuis un système de chiffres et des commentaires 

d’Aristote jusqu’à des pigeons voyageurs, des armoiries, des instruments de musique, des 

modes, des étoffes, des fleurs et des plantes potagères » (Brunot, 1966 : 380).  

Comme l’explique Brunot, l’influence des arabes a été si importante qu’elle 

touche plusieurs domaines et différents champs lexicaux.  

2.1. Classification sémantique des arabismes 

Dans cette partie du travail, nous analyserons plusieurs mots ayant une origine 

arabe qui forment partie de la langue de Molière. Pour ceci, nous avons divisé les mots 

selon divers champs sémantiques pour montrer cette ample variété.  

 

                                                           
23 Dans le cas de la culture marocaine nous avons le site web www.yabiladi.com ; dans le cas de 

la communauté juive nous avons les sites www.dafina.net pour les juifs marocains, 

www.zlabia.com pour les juifs algériens et www.harissa.com pour les juifs tunisiens (consultés 

le 20 juin 2018).  

http://www.yabiladi.com/
http://www.dafina.net/
http://www.zlabia.com/
http://www.harissa.com/


12 
 

2.1.1. L’alimentation  

La gastronomie lui doit beaucoup à la langue arabe, surtout lors de la 

décolonisation. Les nouveaux plats introduits par les peuples maghrébins ainsi comme 

les nouveaux produits comme les condiments et les épices, renouvelèrent la cuisine 

française. Cependant nous retrouvons des mots encrés dans la langue française depuis 

longtemps qui forment parti du domaine de l’alimentation ayant une origine arabe. Nous 

avons par exemple abricot, artichaut, cumin, épinard, orange, ou sucre entre autres. 

Alcool : ce mot est issu de l’arabe al-kuḥūl , كُحولال  et dans les deux langues est un nom 

masculin. 

Il est toutefois étonnant que le mot alcool ait une origine arabe, étant donné que dans les 

pays musulmans la consommation d’alcool est interdite.24 Cependant, au débout de son 

origine ce mot servait pour désigner une poudre fine qui était employé comme fard pour 

les yeux – usage médical proche du collyre. Ce mot passa ensuite par le latin des 

alchimistes et changera de sens pour désigner le résultat d’une distillation. Il aura 

comme intermédiaire la langue espagnole par le mot alcohol. Dans le Dictionnaire des 

termes des arts et des sciences (1694), Thomas Corneille marque ce mot comme 

« d’esprit de vin »25 et la situe dans le domaine des pharmaciens et ne sera jusqu’au 

XIXème siècle que le mot « alcool » aura le même sens que de nos jours.  

Pastèque : ce nom féminin est rentré dans la langue française à travers le 

portugais «  pateca », emprunté au latin médiéval grâce aux botanistes au XVème siècle 

sous la forme de « batheca inda » ayant comme origine le mot arabe baṭṭīxa26, بطَّيخة . 

Nous retrouvons la forme « pateque » avec la syncope de « s » en 1512, puis François 

Pyrard en 1619 l’écrira sous l’orthographe actuelle dans ses récits de voyage pour 

finalement attendre jusqu’à 1762 son admission dans le Dictionnaire de l’Académie. 

                                                           
24 Il faudrait faire la différence entre arabe et musulman : une personne arabe est celle qui 

appartient à la culture arabe ou aux peuples arabes étant donné qu’une personne musulmane est 

celle qui pratique l’Islam. Nous pouvons être arabes sans être musulmans comme les chrétiens 

du Liban, et musulmans sans être arabes comme les berbères d’Afrique du Nord.  
 
25 Pruvost, 2017 : 81. 
 
26 Dans la variété maghrébine nous retrouvons le mot baṭṭīx pour faire référence au melon et la 

pastèque, et en arabe classique ils sont distingués par la couleur, jaune ou bien rouge.  
 

http://www.um.es/alqatra/#/lexema/4351


13 
 

Café : ce nom masculin issu de l’arabe qahwa قَهوة est un substantif féminin dans la 

langue arabe. Il passa dans la langue française en 1665 à travers la langue italienne, 

cependant sont origine se remonte bien loin. Ce mot a été souvent rapproché au mot 

« kahoueh », marquant ce qui ouvre l’appétit ; ensuite rapproché à la province 

éthiopienne de Kaffa que plus tard les turcs adopteront comme « qahwe » pour enfin 

aboutir à « caffé » en italien. L’hypothèse la plus valide serait cependant celle d’un 

synonyme d’une liqueur apéritive. Dans la langue argotique nous retrouvons plusieurs 

variantes tel comme « cafiot », « cafemar », « cafemon » ou « cafetiau » et même 

l’usage direct du mot « caoua » adaptant le mot arabe à la phonétique française. 

(PRUVOST, 2017 :34,98-100) 

2.1.2. Bien-être 

En ce qui concerne le soin du corps, nous avons aussi des mots d’origine arabe 

comme hammam, nuque ou toubib.  

Élixir : Nom masculin provenant de l’arabe al-iksīr,   الإكسِير. Il faisait référence à la 

pierre philosophale des alchimistes puis en 1685 il désignera une solution à base de 

sirops et d’alcools qui peut donner un philtre magique, comme un élixir d’amour. 

Connu dès le XIIIème siècle et introduit dans Le Dictionnaire de l’Académie en 1694, est 

avec le mot « algèbre » que nous verrons plus tard, celui qui en a moins subi de 

déformation lors de son passage au français.  

Massage : Il provient du verbe massa –  qui veut dire toucher, palper – qui donnera  مس  

le verbe « masser » en 1779 – a été attesté en français en 1808 dans L’Encyclopédie 

méthodique de Panckoucke dans les volumes consacrés à la médecine. L’art du massage 

est donc d’origine orientale.  

2.1.3. Le monde savant  

La civilisation arabe s’est distinguée au Moyen Âge dans le domaine des sciences 

tels comme les mathématiques, l’astronomie, la médecine ou la chimie. C’est pour cela 

que nous retrouvons une trace directe dans la langue française dans des mots importants 

de ce domaine comme alchimie, arrobase, benzine ou zénith.  

Algèbre : Branche essentielle des mathématiques, ce mot est entré en langue française 

en 1554 et était employé pour définir le système de numérotation décimale emprunté en 



14 
 

fait aux Arabes.27 Issu du mot arabe al-žabr – الجبر désignant la réduction d’une fracture, 

provient du latin « algebra » déjà attesté au XIIème siècle. Il fut introduit par le 

mathématicien et astrologue Al-Khuwārizmi28 à travers son œuvre Traité de la 

réduction et de la comparaison29 mais il est également à l’origine du mot algorithme, 

construit à partir de son nom latinisé Algoritmi. Celui-ci arriva à travers l’ancien 

espagnol « alguarismo » au XIIIème siècle puis pris la forme « algoritme » en 1554 pour 

finalement prendre la forme actuelle en 1845.  

Zéro : Nom masculin et adjectif numéral cardinal, provient de l’italien « zefiro » par 

contraction « zero », issu du latin « zephirum » tous ayant comme précèdent l’arabe şifr 

 Ce mot fut admis dans Le Dictionnaire de l’Académie en 1694 sous la forme de .صفر –

« zero » et avec l’accent à partir de 1740. L’importance de ce mot dans la langue est 

vraiment à souligner, du domaine des mathématiques de l’informatique passant par la 

presse ou la linguistique. De la même racine nous trouvons le mot chiffre provenant du 

latin médiéval « cifra » tous les deux désignant le concept de vide ayant une grosse 

importance dans l’arithmétique.  

2.1.4. L’habillement et commerce  

La langue française s’est largement enrichie de la langue arabe dans le domaine de 

l’habillement : tissus, vêtements, coiffures proviennent désormais de l’arabe grâce au 

commerce entre Orient et Occident. Nous avons par exemple les mots babouche, gilet, 

mousseline ou satin ainsi comme des termes du domaine du commerce comme aval, 

douane, tarif ou gabelle.  

Jupe : Ce mot faisait référence à un vêtement long en laine porté non par les femmes, 

mais par les hommes. Ce mot fut adopté en Sicile sous la forme de « jupa » (vers 1053) 

pour arriver au latin « juppum », puis au XIIIème siècle sous la forme « giubba » en 

                                                           
27 La première définition du mot nous la trouvons dans le Dictionnaire de Richelieu en 1680 qui 

suit la définition suivante : « Algèbre. Espèce d’arithmétique qui emploie quelquefois les lettres 

pour les nombres & qui sert à faciliter les calculs & à résoudre des propositions mathématiques. 

L’algèbre est pleine de difficultés » (Pruvost, 2017 :164). 

 
28 Abu Ja’far Mohammed Ben Mussa Al-Khuwārizmi né en 780 à Khwarezm en Ouzbékistan et 

mort à Bagdad en 850 vécu à la cour du calife Al-Maamoun (Guemriche, 2007 : 90). 

 
29 Kitāb al-‘ilm al-jabr wa al-muqābala(t) - كِتاب العلِ م الجَب ر وَ المُقابلَة paru en 830 eût une grosse 

importance dans le développement du domaine scientifique où il explique les principes de la 

numération décimale. Il fut traduit par Gérard de Crémone (1114-1187) sous le titre de Dixit 

Algorismi (Guemriche, 2007 : 90).  
 



15 
 

italien tout emprunté de l’arabe ǧubba – بة  Nous voyons une véritable prolifération de .جُّ

la famille de mots issus de jupe à travers son intégration dans la langue française tels 

comme jupette, minijupe, juponner, etc. 

Coton : Nom masculin provenant de l’arabe quṭun –  ayant eu son passage dans la  قطن

langue italienne sous la forme de « cotone » et à l’espagnol « algodón ». Ce mot est 

attesté dans Le Dictionnaire de l’Académie en 1694 et dans le Dictionnaire de Richelieu 

en 1680 où il désignait la laine enfermée dans le fruit du coton ayant le même nom de 

l’arbre qui porte le fruit dont elle est enfermée. À partir de ce mot nous retrouvons 

plusieurs dérivés comme cotonnade ou cotonnier. 

Magasin : De l’arabe maxsin – مخزن ayant comme pluriel maxāzin- مخازن passa en 

langue française par l’intermédiaire du provençal « magazenum » en 1228 retrouvé dans 

une loi sur les contrats qui permettaient aux Marseillais de faire des entrepôts dans les 

ports du Maghreb ; ou par l’italien « magazzino » en 1308. D’abord écrit « maguesin » 

en 1389 il prend la forme actuelle en 1409 pour rentrer officiellement en 1694 dans le 

Dictionnaire de l’Académie désignait la réserve de munitions, des armes et des vivres. 

Nous retrouvons ce mot chez Ronsard (Discours des misères de ce Temps de 1562) ou 

Montaigne (Essais en 1580). À partir de ce mot nous en aurons d’autre comme 

magasinage, magasinier-magasière ou magasiner.  

2.1.5. Équipement de la maison 

La société arabe est liée à la valeur de famille et la maison. Alors, les objets de 

tous les jours ainsi comme les meubles ont aussi une origine arabe : carafe, divan, 

tabouret et matelas proviennent de l’arabe.  

Sofa : Provenant du turc « sofa » emprunté à l’arabe şuffa –  صُفة  du verbe şaffa qui veut 

dire ranger – par contamination du mot ṣūf – صُوف sera l’endroit où les grands vizirs 

donnaient ses audiences. Il fut déformé en « sapha » au milieu du XVIème siècle puis il 

entra dans le dictionnaire pour la première fois dans le Dictionnaire du Furetière en 

1690 avec sa graphie définitive et désignant un lit de repos à trois dossiers.  

Tasse : Emprunté au persan tašt et arrivé à la langue française par l’intermédiaire de 

l’italien « tazza » ce mot féminin provient de l’arabe tāss – طاس. Il est admis en 1694 

dans le Dictionnaire de l’Académie et fut introduit dans la langue grâce à l’implantation 

de poteries orientales.  



16 
 

Bougie : Ce nom féminin provenant de l’arabe biǧāya – ةبجاي  a comme origine la ville 

algérienne de Béjaïa où la cire était importée ; elle sera la nommé « Petite Kabylie » de 

la part de la France coloniale. Attesté en 1300 elle était le symbole du luxe par rapport à 

la chandelle. Ayant comme intermédiaire l’espagnol « bujía » il ne sera attesté que 

depuis 1611.  

2.1.6. Religion et guerre 

Nous avons uni c’est deux champs lexicaux, non pas parce que les guerres soient 

toujours unies à des questions religieuses mais parce que l’expansion du territoire arabe 

est liée à l’expansion de l’Islam : ayatollah, coran, djihad, talisman, arsenal ou matraque 

sont des mots d’origine arabe. 

Assassin : nom masculin entré dans la langue française à travers l’italien « assassino » 

dérivé à son tour de l’arabe hašāšūn – حَشاشُون pluriel de hašhāši- حَشاش désignant au 

fumeur de haschisch.30 Ces derniers commettaient les crimes à cause de l’ivresse 

provoquée par la drogue. Il s’installera vers 1560 dans la langue française. Une 

hypothèse proche à celle-ci aurait une origine plus lointaine : le mot désignerait les 

membres d’une secte ismaélienne de Syrie (shi’ite) en latin médiéval « assacis ».  

Djinn : Nom masculin provenant de l’arabe ǧinn – جن qui fait référence au génie, 

bienfaisant ou démoniaque lequel peut prendre plusieurs formes animales, végétales et 

humaines. Ce mot issu de la mythologie musulmane fut répondu grâce à la littérature, 

en particulier grâce au poème « Les Djinns » de Victor Hugo publié en 1829 dans son 

recueil Les Orientales.  

Hasard : Nom masculin ayant plusieurs hypothèses étymologiques : provenant de 

l’espagnol « azar » dérivé de l’arabe zahr an-nard – زهرآلنرد qui faisait référence au dé à 

jouer – en arabe maghrébin az-zahr – الزهر dont nous avons l’assimilation de l’article 

arabe al- est traduit par « coup de chance ». Proche de cette hypothèse nous avons une 

possible provenance du verbe yasara qui veut dire jouer aux dés. Puis il peut faire 

référence au bourgeon de la fleur car nous pouvons trouver un dessin d’une fleur sur 

l’une des faces : elle peut donc venir du mot zahr dont nous pouvons trouver une 

assimilation au mot « azahar » en espagnol. Il entra dans la langue française au milieu 

                                                           
30 Nous entendons comme haschisch –   حَشِيش la résine de cannabis dont le Maroc est le premier 

producteur mondial.  



17 
 

du XIIème siècle, où elle reçut le h initial car au Moyen Âge on ajoutait presque toujours 

un h aux mots perçus comme étranger et commençant par une voyelle.  

Chateaubriand dans son ouvrage Itinéraire de Paris à Jérusalem de 1861 dit 

ainsi :  

« Ce qui distingue surtout les Arabes des peuples du Nouveau-Monde c’est qu’à travers la 

rudesse des premiers on sent pourtant quelque chose de délicat dans leurs mœurs : on sent qu’ils 

sont nés dans cet Orient d’où sont sortis tous les arts, toutes les sciences, toutes les religions ».  

Comme nous avons pu voir ceci est reflété dans la langue. Cette influence ne se 

réduit pas à ces champs sémantiques mais en touche beaucoup d’autres tel comme la 

flore et la faune – baobab, gazelle – ; la musique – luth – ; la géographie– mousson, 

récif, sirocco – ou l’architecture – minaret. 

2.2. L’argot 

C’est dans le langage argotique où nous voyons la naissance proliférée de 

nouveaux mots chaque jour ainsi comme l’oubli de tant d’autres. C’est à travers des 

procédés formels comme la troncation ou l’usage du verlan et par des procèdes 

sémantiques comme c’est le cas des emprunts aux langues. Nous allons voir comment 

une grande quantité de mots d’origine arabe sont encré dans l’argot français.  

Tout d’abord nous avons le terme « Fissa », adverbe qui veut dire se hâter ou 

remplacer le mot « vite » : Faire fissa. Il provient de l’arabe fi s-saʕa qui veut dire 

« dans l’heure ».  

Le terme « Chouf » – de l’arabe šūf « regarder » – peut avoir plusieurs acceptions 

: il peut être un nom masculin qui renvoie à la surveillance policière ; il peut désigner un 

guetteur (à l’armée) ou un cancer. De ce mot nous avons le verbe « chouf(f)er » qui 

veut dire regarder dans le sens d’épier pour s’informer et le nom masculin « choufeur » 

pour désigner un guetteur des vendeurs de drogue.  

« Chouïa / chouille » provient de l’arabe šwiyya « un peu », ce nom masculin est 

utilisé pour désigner une petite quantité. Nous avons par exemple : Donne-m’en juste un 

chouille ou Y en a pas chouïa.  

Le mot Belek / Balèk – de l’arabe maghrébin bālǝk « fais attention » – est 

employé comme un impératif à la deuxième personne du singulier ayant le sens 



18 
 

d’attention ou de prends garde. Nous prenons l’exemple de la chanson de 1995 et Zoxea 

« À chaque ligne » : « Mec si tu vends la drogue, belek à tes côtés ».  

En tant qu’expressions religieuses nous avons « Inch Allah/challah que » qui 

veut dire « si Dieu le veut » utilisée lorsqu’on veut que quelque chose ait lieu et 

« Akarbi j’te jure » qui a pour traduction « par la vérité de Dieu » formée par les mots 

arabes ḥaqq et rabbi qui veulent dire vérité et Dieu respectivement.  

 « Kif » –Provenant de l’arabe maghrébin kīf faisant référence au chanvre indien 

et de l’arabe kaÿf signifiant « plaisir » – est un nom masculin qui peut faire référence à 

la drogue, plus particulièrement au chanvre indien mélangé au tabac ainsi que pour faire 

référence à quelque chose qui est super. À partir de ce mot nous avons la locution être 

kif de quelqu’un pour dire l’aimer ou le mot kif-kif pour dire que c’est la même chose.  

Le mot « niquer » – de l’arabe nakaha « s’accoupler » – est un verbe qui fait 

référence à l’acte de faire l’amour, le fait d’endommager quelqu’un ou de duper. Par 

exemple : Je me suis fait niquer en sens de je me suis fait avoir. « Nique ta mère ! »31 

est une insulte issue de ce mot qui est largement utilisée dans les banlieues normalement 

adressée à un garçon – probablement issu de l’expression nīkmmuk. Pour les filles nous 

aurons « kaahba/karba », un nom féminin qui veut dire prostitué. Il provient de l’arabe 

maghrébin qaḥba.  

Le mot « oualou /ouallou/walou » est une interjection provenant de l’arabe 

maghrébin wālu qui veut dire « rien, pas question ou rien à faire » mais il peut être 

utilisé comme un adverbe comme dans le cas de Je n’ai walou.  

« Cléps/clebs » est un nom masculin désignant le chien qui peut être utilisé de 

manière injurieuse à travers les variantes clébard ou clébsos. Provenant de l’arabe 

maghrébin klāb « chiens », il a été introduit par les soldats d’Afrique lors de la période 

coloniale.  

Nous avons plusieurs expressions tels comme « Avoir le seum »32 est employé 

pour dire être énervé, frustré – provenant de l’arabe maghrébin sèmm signifiant 

                                                           
31 « Nique ta race » ou « nique-toi » sont des variantes ainsi comme l’usage de mot « kène » en 

verlan.  
 
32 Ce mot a été repris pour une publicité de sécurité routière qui disait « Si t’as pas de Sam, t’as 

le seum », « Si t’as un Sam, t’as le swag » ; ce qui veut dire « Tu as la rage ou tu as du style ». 



19 
 

« venin » – ainsi comme c’est la « hass » – de l’arabe maghrébin k’heuss – désignant le 

bruit – est employé pour remplacer l’expression c’est la galère mais qui peut aussi être 

employé pour désigner la honte ou la prison. 

Quelques termes tombent dans l’oubli comme par exemple « djadj » qui veut dire 

« poule » en arabe était employé pour faire référence à la police, désignée sous ce terme.  

Comme nous pouvons le voir il y a des graphies différentes selon les dictionnaires 

et les livres ce qui difficulté les retrouver. Cependant ce sont des mots argotiques, or ils 

sont plus utilisés dans le langage oral que l’écrit. Ça serait le cas du mot « flouze, 

flouse, flous ou flousse » provenant de l’arabe maghrébin flūs,33 ce mot fut introduit en 

argot marseillais au début du XIXème siècle devenant « felous ». L’emprunt date de la 

colonisation et désignait une ancienne pièce de monnaie arabe.  

« The reduction of some gutturals, loss of gemination and constant interference 

from French at all linguistic levels are signs of a shift in the direction of the majority 

language. » (Abu-Haidar, 1994 : 13) Le français serait donc la langue véhiculaire qui 

emprunte les mots et qui les a faits leurs. Nous avons par exemple le mot « bled » qui 

vent dire « petit village » en arabe auquel nous ajoutons le suffixe -ard qui lui rend plus 

français devenant ainsi un nouveau mot.34 

 

3. Approche sociolinguistique des arabismes  

L’arabe maghrébin a une grande influence sur le français des jeunes au niveau du 

lexique, de la syntaxe, même au niveau de la phonétique. Cependant, la plus grande 

influence qu’on observe c’est au niveau identitaire.  

 

                                                                                                                                                                          
Cette campagne de prévention contre l’alcool au volant destinée aux jeunes est de 2012, nous la 

pouvons trouver sur le lien suivant : 

https://www.lemonde.fr/vous/article/2012/12/20/securite-routiere-si-t-as-pas-de-sam-t-as-le-

seum_1808849_3238.html (consulté le 13 juin 2018).  
 
33 Ce mot signifiant « argent » ayant quatre orthographes différentes est très employé dans le 

langage familier.  
 
34 Le mot Blédard faisait référence au soldat des campagnes lors de la guerre d’Algérie. De nos 

jours il peut aussi être utilisé pour désigner à un maghrébin qui s’installe dans la région 

parisienne – or il est originaire du bled. 

 

https://www.lemonde.fr/vous/article/2012/12/20/securite-routiere-si-t-as-pas-de-sam-t-as-le-seum_1808849_3238.html
https://www.lemonde.fr/vous/article/2012/12/20/securite-routiere-si-t-as-pas-de-sam-t-as-le-seum_1808849_3238.html


20 
 

3.1.Affirmation identitaire  

La langue est un marqueur d’identité, mais que se passe-t-il lorsque nous en avons 

deux ? C’est le cas des jeunes issus de l’immigration maghrébine.  

Nous voyons dans les banlieues un dynamisme langagier et culturel produit 

malheureusement par une stigmatisation due au rejet en dehors de la ville. C’est ici, où 

se situe la réalité socio langagière des jeunes issus de l’immigration du Maghreb qui ne 

cesse de muter.  

Le procédé identitaire se produit dans et par le langage ; les jeunes ont le français 

et une variété vernaculaire de l’arabe35 pour s’exprimer.  

« Entre ces deux modèles, est en train de se créer, chez ces jeunes, une variété 

interstitielle, repérée sous le terme de « discours métissé ». Cet hybride linguistique est pensé et 

vécu par ces jeunes comme une norme langagière nouvelle, comme un langage qui leur est 

propre, et se trouve corrélé, avec force, à une nouvelle identification » (Melliani, 1999 : 60).  

Leur discours se caractérise par le mélange de ces deux langues : l’usage d’un mot 

ou bien une expression en arabe c’est à dire la langue d’origine des parents, puis revenir 

au français, leur langue maternelle.  

Ce discours combine divers procèdes de formation lexicale : des procèdes formels 

par troncation ou à travers le verlan, ou sémantiques par des changements de sens, la 

métaphore ou la métonymie. C’est autour des thèmes comme la police, l’économie36 ou 

le rapport entre sexes que les alternances se produisent.  

Ayant vécu et partagé les mêmes choses –comme le sentiment de rejet social en 

banlieue– ils parlent de la même façon, cette solidarité est représentée donc par le choix 

du métissage langagier.  

« La particularité de la « deuxième génération maghrébine » (…) tient à ce qu’elle a 

émergé dans des conditions culturelles et historiques particulières, une convergence entre 

l’expression d’une contestation de l’ordre social et de l’ordre des banlieues et la constitution 

d’un processus d’identification culturelle » (Melliani, 1999 : 67).  

                                                           
35 Variété algérienne, marocaine ou tunisienne. 

 
36 Les conditions de vie en banlieue comme absence de travail, l’ennui, la précarité seront 

quelques sujets autours desquels se mélange entre langues aura lieu ainsi comme l’expression de 

la haine, la discrimination et l’injustice.  
 



21 
 

Ils sont attachés au quartier et ils souhaitent se rattacher. Le métissage langagier 

est donc une sorte d’identification propre au groupe qui s’est créé. Ils considèrent cette 

langue comme une nouvelle langue que beaucoup méconnaissent. C’est une pratique de 

quartier qui leur est propre. L’alternance de langue permet aux locuteur de masquer en 

quelque sorte des évènements ou des réalités durs ou embarrassantes : la prison, la 

police, etc. 

Elle est considérée comme un signum identitaire37 : elle permet aux jeunes de 

manifester cette appartenance d’une manière plus explicite. Cependant ce discours est 

désormais un reflet d’un brouillage identitaire. Sont-ils Français ? Sont-ils 

Maghrébins ? Les locuteurs ne se sentent ni Français ni Magrébins, leur identité n’est 

donc pas définie : elle est dans une permanente déconstruction. Ils sont des immigrés 

d’un côté et de l’autre de la Méditerranée : immigrés en France38 mais des Français au 

Maghreb. Ce brouillage identitaire ne se produit pas exclusivement en France, mais 

aussi aux pays d’origines des parents. Ils sont juste stigmatisés à cause de la langue, ils 

ne sont pas capables de s’exprimer parfaitement dans la langue originaire des parents et 

sont souvent objet de blague par leur insécurité linguistique. La langue française leur 

sert dans ces pays comme un bouclier, elle représente une sorte de protection tandis 

qu’en France c’est tout à fait le contraire.  

Parler cette langue propre à eux, leur permet de prouver une appartenance – et 

différenciation – à un groupe souvent en inventant des mots qui ne puissent être compris 

que par eux. La langue est, non seulement, un instrument de communication mais aussi 

un instrument d’appartenance à un groupe.  

Cette langue a une fonction grégaire c’est-à-dire le fait d’être une langue qui 

limite la communication a certains volontairement. Cette langue est une langue d’un 

petit groupe dont le discours a une valeur revendicative et d’appartenance sociale. 

« Comportements et attitudes langagiers, éclatés et protéiformes, ont pour 

dénominateur commun de se dérouler dans des espaces géographiquement restreints, 

d’être nourris, sinon exacerbés, par la relégation sociale » (Melliani, 2000 : 145). La 

                                                           
37 En entend comme signum identitaire la revendication d’appartenance à un groupe à travers un 

comportement langagier concret.  

 
38 Même si ces jeunes sont nés en France et ils ont donc la citoyenneté française, ils ne se 

sentent pas des réels citoyens français.  
 



22 
 

banlieue serait donc un lieu qui aura d’une part le rôle d’unificateur linguistique ainsi 

que d’être l’endroit où les langues rentreront en conflit : la coexistence et le métissage 

linguistique seront toutes les deux présentes.  

Ce discours métissé est défendu par ses locuteurs qui le revendiquent comme 

innovation, mais ayant cette valeur distinctive et identitaire, il est souvent mal perçu 

lorsque les personnes qui n’appartiennent pas à ce groupe l’utilisent.39  

Toutefois, ils risquent d’une exclusion sociale et de s’enfermer dans la nouvelle 

identification qu’ils ont créée. Ils vont s’attacher au quartier, seul endroit où ils ne se 

sentent pas rejetés. Ce rejet s’explique souvent par une méconnaissance des conditions 

de vie et des idées préalablement formées – stéréotypes, focalisation de la presse dans 

certains aspects40, xénophobie…– étant donné que les rapports interethniques ne sont 

pas nécessairement source de conflits.  

La notion de « marché franc » 41 du sociologue Pierre Bourdieu nous permet de 

comprendre la situation sociolinguistique de ces jeunes : à travers le cryptage de la 

langue de la part des jeunes, l’incompréhension de la part de la classe dit dominante leur 

fait dans leur côté, les dominants. Ce sont les autres qui doivent s’intégrer maintenant.  

Le métissage langagier comprend à la fois la variation diastratique, diatopique et 

diachronique : la première du fait que ce soit dans une classe sociale et un rang d’âge 

particulier ; la deuxième puisqu’il est présent dans une zone concrète, voire la banlieue ; 

et la troisième car les changements se manifestent à travers une variation chronologique.   

La famille, l’école, le groupe de pairs et le pays d’origine des parents jouent des 

rôles décisifs en ce qui concerne la formation d’une conscience linguistique.  

« L’acceptation par l’enfant dans les échanges familiaux du parler de ses parents a 

été repérée […] sous le terme d’adhesion homodialectale » (Melliani, 2000 : 59). Si la 

langue des origines est utilisée avec les parents, l’adhésion est dite totale, si les enfants 

                                                           
39 Comme nous verrons dans l’analyse du travail de terrain, cette pratique langagière est 

employée par des locuteurs hors-groupe.  

 
40 Aspects tels comme la violence ou l’extrémisme religieux qui sont en vogue 

malheureusement dans ces dernières décennies.  
 
41 « Espaces propres aux classes dominées, repaires ou refuges des exclus dont les dominants 

sont de fait exclus, au moins symboliquement » (Bourdieu, 1983 : 103, citée par Melliani, 

2000 : 50). 

 



23 
 

alternent les langues elle sera partielle, puis nulle si les parents utilisent la langue des 

origines mais les enfants répondent en français. Même en parlant la même langue, 

parents et enfants n’attribuent pas les mêmes valeurs aux langues ils forment donc partie 

de communautés linguistiques diverses.  

Rappelons tout de même que le français a une place dominante – étant la langue 

parlée dans le pays d’accueil. Certains considèrerait donc comme langue maternelle, 

celle ou celles avec lesquels ils ont eu contact depuis l’enfance. Or, après quelques 

enquêtes réalisées par Fabienne Melliani dans la banlieue rouennaise (1999), elle a 

constaté que pour certains, leur langue maternelle était, non la langue française, mais la 

langue arabe –variété maghrébine, berbère, libanais, etc.– pour affirmer son 

appartenance à la communauté.  

La langue française académique est considérée une langue étrangère, qui 

confronte avec leur culture et qui évoque l’autorité et le monde du travail dont il leur est 

barré. Le parler des jeunes dont nous voulons ici décrire n’est ni un sabir42 ni un 

pseudosabir 43 : ce parler est considéré comme un sociolecte de la langue française.  

3.2. Représentations  

Dans L’indigné du Canapé44 nous pouvons lire cette réflexion : « « L’argot de la 

banlieue fait-il respirer une langue française poussiéreuse que les élites littéraires 

peinent à laisser changer ou représente-t-il un appauvrissement du français ? ».  

L’argot et les parlers arabes sont présentés dans les couches de la société 

française, non seulement dans les banlieues. Cependant le souci arrive quand ces parlers 

sont utilisés pour s’exclure et deviennent le seul moyen de communication entre les 

jeunes. La langue des banlieues forme partie de la langue française et il est temps de 

l’accepter.  

                                                           
42 « Système linguistique réduit, stabilisé, couvrant des usages limités, né d’un besoin 

d’intercompréhension entre les communautés linguistiques différentes » (Melliani, 2000 : 13).  

 
43 « Mixage instable, évolutif, par lequel un locuteur allophone s’efforce d’accéder à la langue 

dominante » (Melliani, 2000 :13). 

 
44 L’indigné du canapé, http://www.indigne-du-canape.com/le-parle-de-banlieue-poumon-de-la-

langue-francaise/ (consulté le 3 mars 2018).  

 

http://www.indigne-du-canape.com/le-parle-de-banlieue-poumon-de-la-langue-francaise/
http://www.indigne-du-canape.com/le-parle-de-banlieue-poumon-de-la-langue-francaise/


24 
 

Nous avons affaire à une vidéo45 du programme Instant détox de la chaîne Télé 

France Info, que Le Huffpost Tunisie a repéré. Le présentateur se trouve à Paris plus 

précisément à Odéon pour montrer que l’arabe est la troisième langue d’emprunt de la 

langue française : il teste les gens dans la rue avec une liste de mots d’origine arabe46. Il 

leur demande lesquels croient-ils qu’ils viennent de l’arabe. Tout d’abord il interroge un 

couple âgé qui associe le fait que les fruits ayant un nom arabe sont reliés au fait qu’ils 

proviennent du sud. L’homme du couple est surpris de l’origine du mot coton et de la 

différence entre emprunt et origine de la langue – il dit que c’est le latin la langue 

d’emprunt du français. Plus tard il interroge une jeune fille italienne qui ne connait pas 

beaucoup de mots de la liste, mais elle reconnaît rapidement les mot « bled » et 

« kiffer » comme des mots d’origine arabe. L’homme suivant interrogé connait la 

grosse influence de l’arabe dans la langue : il cite les mots hasard, toubib, bled, klebs et 

les mots ayant comme préfixe al-. Il les associe à la France coloniale et aux traditions 

ainsi qu’à la langue espagnole comme une pleine de mots arabes. Ensuite nous avons 

affaire à un homme âgé qui parlait arabe pendant sa jeunesse, un arabe « simplifié » 

celui du Tchad mais dont il a oublié. Le mot artichaut lui choc car en anglais c’est 

artichoke et pense que c’est l’origine. Après ceci il dit qu’on imagine un peu moins 

l’influence que la langue arabe a eu dans la langue française. Le dernier enquêté est 

choqué par le fait que des mots comme abricot, artichaut ou jupe soient d’origine arabe 

mais connaît bien le mot kif-kif.  

Le programme finit par une interview au lexicologue Jean Pruvost qui nous fait un 

petit aperçu de son livre et nous explique que le titre choisit est fait pour faire réagir le 

public car souvent on ignore cette présence – comme nous avons vu précédemment. Il 

est à faveur d’une bonne grammaire française mais pas d’un rejet des mots étrangers et 

il insiste sur le fait que « le temps fait le tri ». Véronique, une spectatrice lors du 

moment des questions au lexicologue lui dit : « le français est une langue romane de 

racine grecque et latine vous êtes vraiment nul », où Pruvost rigole et lui répond qu’elle 

a raison mais on parle des emprunts : arabes, italiens, anglais. La langue française est 

une langue d’origine latine mais nous parlons des emprunts quelle a pris après.  

                                                           
45 Nous avons la vidéo complète sur le lien suivant : 

https://www.youtube.com/watch?v=M74rrGVwaCA  (consulté le 4 mars 2018).  

  
46 Il teste les gens sur les mots suivants : magasin, potiron, bled, tasse, seum, artichaut, café, 

jupe, estragon, kifer, coton, chiffre.  

https://www.youtube.com/watch?v=M74rrGVwaCA


25 
 

Même si les réactions des vidéos ont été positives, certains commentaires dont 

nous avons lus lors de la réalisation de ce travail montrent malheureusement le racisme 

encré encore de nos jours dans la société française. 

La langue française s’enrichit, car c’est une langue vivante, sinon elle en serait 

une morte.  

3.3. L’usage de mots arabes dans le rap français 

La chanson est un moteur très important dans la transmission de l’arabe 

maghrébin47 et dans le cas des plus jeunes c’est à travers le rap. Cyril Trimaille dans son 

article « Le rap français ou la différence mise en langues » issu dans la revue 

linguistique Les Parlers Urbains en 1999, nous présente ce genre musical comme « un 

art de la parole urbaine » (Trimaille, 1999 : 79).  

Plus le répertoire langagier est varié, plus sa visibilité est garantie, en plus si celle-

ci est polémique. Le vocabulaire, le ton et même l’intonation employés sont souvent 

jugés.  

« Si le parler ancré dans l’espace de la ville et nourri de sa diversité (socioprofessionnelle, 

ethnique, générationnelle…) est incontestablement un vecteur de communication ainsi qu’un 

facteur d’identification pour les personnes qui se reconnaissent dans ce langage, c’est aussi un 

moyen d’attirer l’attention de ceux qui le qualifient de « vulgaire » (Trimaille, 1999 : 83).  

Le langage du rap est souvent conçu comme un langage vulgaire cependant (au 

contraire qu’on puisse le croire), ceci est justifié par le fait de vouloir se différencier. 

Trimaille défend le rap comme canal de transmission des réalités des vies de jeunes car 

il chante l’exil, la misère mais aussi le soleil et la joie48. 

Le rap permet d’unir les jeunes issus de l’immigration envers leur problème 

identitaire ; il revalorise et légitime les langues et culture d’origine. C’est pour ceci que 

nous nous sommes penchés sur le travail de Anna Zelenková intitulé « Arabismes dans 

les chansons de rap français : traitement lexicographique, adaptation phonique et rôle de 

                                                           
47 Nous avons le cas de Vigon dans les années 60-70 ; Rachid Taha dans les années 80 ou Cheb 

Khaled dans les années 90.  

 
48 De même, dans le terrain littéraire, Albert Camus, un des plus grands écrivains du XXème 

siècle, fut un grand défenseur de son pays d’origine, l’Algérie.  
 



26 
 

l’origine des rappeurs » (2013) pour voir si l’origine des rappeurs49 influence l’usage 

des arabismes dans leurs chansons. Elle a comparé la fréquence de l’emploi des 

arabismes entres ceux d’origine arabe et ceux d’origine non arabe. En analysant 178 

arabismes, elle a constaté qu’un 66% ont été utilisés par des rappeurs d’origine arabe et 

le 34% restant par des rappeurs d’origine non arabe. Ceci nous montre que l’usage des 

arabismes n’est pas une pratique exclusivement réservée aux rappeurs ayant eu un 

contact direct avec la langue arabe, mais une pratique qui se répand dans le genre 

musical quel que soit l’origine – même si cet usage est plus signifiant dans le cas des 

premiers.  

La culture de banlieue s’exprime dans le rap : la musique est une expression 

culturelle importante dans le cadre des jeunes issus de l’immigration. Il marque 

l’affirmation de soi et la revendication de la propre existence.  

3.4. La variable d’âge dans l’usage des arabismes : les données du travail de 

terrain50.  

Comme nous l’avons pu constater, l’arabe a eu une grosse influence dans la 

langue française ; à partir des conquêtes, le commerce pour arriver finalement au rap.  

« L’arabe maghrébin apparaît pour la France comme un patrimoine, une langue 

ressource, qui n’est pas limité à ses héritiers légitimes, mais qui se donne en partage à 

tous » (Barontini & Caubet, 2008 : 44). L’arabe maghrébin est donc utilisé par les 

locuteurs français souvent méconnaissant cette origine.  

L’objectif recherché à travers cette enquête est premièrement celui de démontrer 

que le métissage langagier n’est pas juste une pratique réservée aux jeunes maghrébins 

des banlieues mais une pratique qu’au cours des années s’est répandue auprès les 

couches de la société française. Et deuxièmement démontrer la méconnaissance de 

l’origine du lexique de la langue française – même si nous ne devons pas connaître 

nécessairement l’origine d’un mot pour l’utiliser – pour légitimer l’origine plurielle de 

la langue française.  

                                                           
49 Elle analyse les rappeurs d’origine arabe Booba, Ali et Rohff ; les rappeurs d’origine non 

arabe Diam’s, Akhenaton et Disiz la Peste et les groupes de rap ayant des membres origines 

diverses Beni Snassen, Fonky Family et La Rumeur.  
 
50 Nous pouvons trouver l’enquête réalisée du 5 mars au 31 mai 2018 sur le lien suivant : 

https://goo.gl/forms/xceEqL58GdeWHK2p1  

  

https://goo.gl/forms/xceEqL58GdeWHK2p1


27 
 

Les interrogations ont porté sur un échantillon de 174 personnes, divisé en 4 

groupes d’âges : moins de 12, entre 13-18, entre 18-30 et plus de 30 ans, francophones 

ou étudiants de langue française. Des 174 interrogés51 un 87,4% soit disant 152 

personnes formaient parti du rang d’âge 18-30, un 8% donc 14 personnes du groupe 13-

18, un 4% donc 7 personnes du groupe de plus de 30 ans et finalement un 0’6% donc 1 

personne ayant moins de 12 ans.  

Des 13 mots dont nous avons demandé l’origine dans notre enquête52, seulement 7 

d’entre eux ont était désignés comme ceux d’origine arabe pour la majorité. Ce sont les 

mots alcool, café, algèbre, zéro, assassin, sofa et hasard. Le mot algèbre est celui qui a 

était largement trouvé – 125 personnes sur 175 donc un 71,8%.  

Les autres 7 mots ont été signalés comme ayant une origine grecque comme c’est 

le cas de pastèque, et élixir et ayant une origine latine comme massage, jupe, coton et 

tasse.  

La deuxième partie de l’enquête était consacrée à l’usage des mots argotiques 

provenant de la variété maghrébine. Des 15 mots demandés53 – ahchouma, kahba, 

doura, haram, hralouf, kif, mesquin, shitan, toubab, flus, walou, inch Allah, hagra, 

smala et Hamdullah – seulement 3 voire kif, mesquin et inch Allah sont ceux utilisés en 

majorité par les enquêtés54.  

Dans la tranche d’âge 18-30, nous observons qu’un 42% utilise le mot « kif », un 

76% le mot « mesquin » et un 83% le mot « Inch Allah ». 

La langue est dans un constant mouvement et renouvellement, c’est pour cela que 

la situation actuelle des arabismes n’est pas la même qu’il a 10 ans. Nous avons 

découvert d’autres arabismes55 dont nous n’avons pas de connaissance précédente dans 

aucune bibliographie utilisée. C’est le cas du mot « wola », « derch », « leh », 

« muhim » ou « m3lum ». 

                                                           
51 Annexe, graphique nº1.  

 
52 Annexe, graphique nº2. 

 
53 Annexe, tableau nº1.  

 
54 Annexe, graphique nº 3.  

 
55 Annexe, tableau nº2. 

 



28 
 

Ce travail d’investigation nous laisse avec les résultats suivants : les mots 

argotiques provenant de la langue arabe ne sont pas si utilisés qu’il le semble mais il y 

en a certains qui sont si encrés dans la langue que probablement passeront dans la 

langue familière.  

Les locuteurs ne savent pas que les mots sont d’origine arabe mais ils ont été 

surpris du fait, ce qui nous incite à penser que l’origine et les emprunts d’une langue 

sont confondus de la part des locuteurs.  

4. Mots globe-trotteurs : exemple de « Wesh »  

Hazies Mousli nous explique l’histoire du mot « wesh », mot représentatif du 

langage des cités mais répandu dans le vocabulaire familier français dans un article 

publié le 22 Octobre 2015 dans le site web Mediapart56.  

Il nous explique que ce mot a passé d’être une interjection à désigner une langue, 

celle des cités, comme nous le voyons dans sa définition dans le dictionnaire Le 

nouveau Petit Robert de la langue Française, dans son édition de 201057 : Wech/ 

wesh/ouech est désigné comme un adverbe interrogatif provenant de l’Algérie et de 

l’arabe dialectal qui a été inclut dans le dictionnaire en 1983. Du français populaire, ce 

mot est synonyme de Comment ? et Quoi ? mais il est aussi utilisé pour faire référence 

au parler des jeunes des banlieues.  

C’est pendant les années 90 que le mot s’installe dans le vocabulaire de la 

jeunesse française –grâce en partie par la transmission faite par le rap– et à partir de 

2001 elle se popularise après la sortie du film de Rabah Ameur-Zaimèche Wesh, wesh, 

qu’est-ce qui se passe ?58 

Ce mot retraverse la Méditerranée pour arriver au Maroc, depuis la France, où il 

prend le sens de « est-ce que »59 tandis qu’en Algérie ce serait « qu’est-ce que ». Cette 

                                                           
56 Médiapart , https://blogs.mediapart.fr/hazies-mousli/blog/221015/la-veritable-histoire-du-

mot-wesh  (consulté le 17 Mai 2018).  

 
57 P. 2751. 

 
58 Nous retrouvons un extrait du film dans le lien suivant: 

https://www.youtube.com/watch?v=zIwTg6c12Sw (consulté le 15 Mai 18).  

 
59 Au Maroc, le mot wāš peut aussi être utilisé pour montrer l’admiration. 

https://blogs.mediapart.fr/hazies-mousli/blog/221015/la-veritable-histoire-du-mot-wesh
https://blogs.mediapart.fr/hazies-mousli/blog/221015/la-veritable-histoire-du-mot-wesh
https://www.youtube.com/watch?v=zIwTg6c12Sw


29 
 

petite variante fait que la phrase wāš klīti ? signifie d’un côté « est-ce que tu as 

mangé ? » et « qu’est-ce que tu as mangé ? » de l’autre.  

« Wesh » peut prendre donc plusieurs acceptions selon l’endroit où il est prononcé 

mais aussi selon ce que nous voulions exprimer. Il peut être utilisé pour montrer 

l’agacement comme dans la phrase Wesh c’est quoi ce bordel ? ; prendre le sens de 

« Allez va » comme dans Wesh fais pas le crevard ou le plus connu pour désigner le 

récepteur comme dans Tranquille wesh !  

« Wesh » désigne la langue des cités ainsi que les locuteurs de celle-ci ayant tout 

de même une connotation négative. Ce mot peut prendre plusieurs traits syntaxiques : il 

peut être un nom, un adjectif, un adverbe interrogatif etc. Ce mot a une connotation plus 

ample que celle donnée par les dictionnaires : c’est un mot à caractère social et 

informel. 

Grâce à l’argot, la langue française n’arrête pas de s’enrichir. À travers des mots 

et des expressions, la langue se renouvelle constamment.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 
 

Conclusion 

La langue arabe est à la 3ème position juste après la langue anglaise et italienne en 

ce qui concerne l’emprunt des mots par la langue française. Elle a été véhiculée par les 

croisades, les conquêtes, le commerce de sa civilisation ainsi que par l’exil et la 

musique.  

Par l’intermédiaire d’autres langues ou par passage directe, la langue française 

s’est indiscutablement enrichie par la langue arabe. Sa présence est donc importante 

dans la terminologie et n’arrête pas d’augmenter grâce en partie par l’argot.  

Le métissage est conçu comme une revendication socio langagière de la part des 

jeunes des banlieues : en combinant divers procédés formels, ils créent une langue qui 

leur est propre. Affectés par un brouillage identitaire, ce discours leur permet de prouver 

une sorte de résistance et l’appartenance à un groupe déterminé, même si ce mélange est 

aussi employé par des locuteurs hors-groupe.  

Nous n’avons pas eu de problèmes lors de la réalisation de ce travail juste dans la 

recherche des mots argotiques dû aux différentes graphies des mots en question.  

Il faudrait continuer à travailler sur ce domaine sociolinguistique pour voir 

comment les changements politiques récents dont les nouvelles vagues d’immigrations 

concernant cette fois-ci les réfugiés des pays en guerre du Moyen Orient ont des effets 

dans les changements linguistiques. Utiliserons-nous des mots syriens dans les 

prochaines décennies ?  

  

 

 

 

 

 

 

 



31 
 

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES 

ABU-HAIDAR, Farida : « Beur Arabic : continuity in the speech of second generation 

algerian immigrants in France » dans Actas del congreso internacional sobre 

interferencias lingüisticas arabo-romances y paralelos extra-iberos, 1994, 

Zaragoza, p. 7-14 

Al Huffington Post : Quand les mots arabes conquièrent la langue française 

http://www.huffpostmaghreb.com/2018/01/20/mots-arabes-

francais_n_19036160.html (consulté le 2 mars 2018).   

AL-QATRA: Diccionario para estudiantes de árabe http://www.um.es/alqatra/  

ALI-BENCHERIF, Mohammed Zakaria : « Choix et alternance de langues dans une 

conversation bilingue / exolingue entre deux locutrices algériennes 

immigrée/non-immigrée », Synergies Algérie nº5, Université de Tlemcen, 2009 

p. 119-137. 

ATLANTICO.FR : Belek, dahak, hagra: comment le langage des banlieues se construit 

http://www.atlantico.fr/decryptage/belek-dahak-hagra-comment-langage-

banlieues-se-construit-vincent-mongaillard-802916.html (consulté le 5 avril 

2018). 

BARONTINI, Alexandrine :  Locuteurs de l’arabe maghrébin - langue de France : une 

analyse sociolinguistique des représentations, des pratiques langagières et du 

processus de transmission . Thèse de Doctorat. Paris : INALCO, 2013.  

—« Radiographie sommaire des pratiques de l’arabe maghrébin en France » Hommes & 

migrations. Revue française de référence sur les dynamiques migratoires 

nº1288, 2010, p.104-109. 

—; CAUBET, Dominique : « La transmission de l’arabe maghrébin en France : état des 

lieux » dans Cahier de l’Observatoire des pratiques linguistiques, « Migrations 

et plurilinguisme en France » nº2, Délégation générale à la langue française et 

aux langues de France, Édition Didier, 2008, p.43-48.  

BACRI, Roland : Trésors des racines pataouètes, Paris, Berlin, 1983.  

BEN AZIZA, Hmaid ; MESSILI, Zouhour : « Langage et exclusion. La langue des cités 

en France », Cahiers de la Méditerranée nº 69, 2004, p. 23-32.  

http://www.huffpostmaghreb.com/2018/01/20/mots-arabes-francais_n_19036160.html
http://www.huffpostmaghreb.com/2018/01/20/mots-arabes-francais_n_19036160.html
http://www.um.es/alqatra/
http://www.atlantico.fr/decryptage/belek-dahak-hagra-comment-langage-banlieues-se-construit-vincent-mongaillard-802916.html
http://www.atlantico.fr/decryptage/belek-dahak-hagra-comment-langage-banlieues-se-construit-vincent-mongaillard-802916.html


32 
 

BRUNOT, Ferdinand : Histoire de la langue française des origines à nos jours (tome I, 

de l’époque latine à la Renaissance, Paris, Armand Colin, 1966.  

Bulletin de la SÉLÉFA (Société d’études lexicographiques & étymologiques françaises 

& arabes) : http://www.selefa.asso.fr/ (consulté le 4 mai 2018)  

CARADEC, François : Dictionnaire du français argotique et populaire. Paris, 

Larousse, 1977.  

DONTCHEV, Dontcho : Dictionnaire du Français en liberté (français argotique, 

populaire et familier), Montpellier, Éditions Singulières, 2007.  

France Culture, FAUQUEMBERGUE, Anne : Plus de 500 mots couramment utilisés en 

français portent la marque de l’arabe, https://www.franceculture.fr/sciences-du-

langage/plus-de-500-mots-couramment-utilises-en-francais-portent-la-marque-

de-l-arabe (consulté le 19 avril 2018).  

France Inter : Il y plus de mots arabes que gaulois dans la langue 

française https://www.franceinter.fr/culture/plus-d-arabe-que-de-gaulois-dan-la-

langue-francais (consulté le 2 mars 2018).  

GUEMRICHE, Salah : Dictionnaire des mots français d'origine arabe (Accompagné 

d'une anthologie de 400 textes littéraires, de Rabelais à Houellebecq). Paris, 

Seuil, 2007.  

Indigné du canapé : Le parler de banlieue, poumon de la langue française ? 

http://www.indigne-du-canape.com/le-parle-de-banlieue-poumon-de-la-langue-

francaise/ (consulté le 3 Mars 2018 ).  

LECLERC, Jacques : « L’arabe », Université Laval, Québec, 

http://www.axl.cefan.ulaval.ca/Langues/2vital_inter_arabe.htm, (consulté le 2 

mars 2018).  

Le Figaro : La fabuleuse histoire des mots français d’origine arabe 

http://www.lefigaro.fr/langue-francaise/actu-des-mots/2017/04/08/37002-

20170408ARTFIG00002-la-fabuleuse-histoire-des-mots-francais-d-origine-

arabe.php (consulté le 2 mars 2018).  

http://www.selefa.asso.fr/
https://www.franceculture.fr/sciences-du-langage/plus-de-500-mots-couramment-utilises-en-francais-portent-la-marque-de-l-arabe
https://www.franceculture.fr/sciences-du-langage/plus-de-500-mots-couramment-utilises-en-francais-portent-la-marque-de-l-arabe
https://www.franceculture.fr/sciences-du-langage/plus-de-500-mots-couramment-utilises-en-francais-portent-la-marque-de-l-arabe
https://www.franceinter.fr/culture/plus-d-arabe-que-de-gaulois-dan-la-langue-francais
https://www.franceinter.fr/culture/plus-d-arabe-que-de-gaulois-dan-la-langue-francais
http://www.indigne-du-canape.com/le-parle-de-banlieue-poumon-de-la-langue-francaise/
http://www.indigne-du-canape.com/le-parle-de-banlieue-poumon-de-la-langue-francaise/
http://www.axl.cefan.ulaval.ca/Langues/2vital_inter_arabe.htm
http://www.lefigaro.fr/langue-francaise/actu-des-mots/2017/04/08/37002-20170408ARTFIG00002-la-fabuleuse-histoire-des-mots-francais-d-origine-arabe.php
http://www.lefigaro.fr/langue-francaise/actu-des-mots/2017/04/08/37002-20170408ARTFIG00002-la-fabuleuse-histoire-des-mots-francais-d-origine-arabe.php
http://www.lefigaro.fr/langue-francaise/actu-des-mots/2017/04/08/37002-20170408ARTFIG00002-la-fabuleuse-histoire-des-mots-francais-d-origine-arabe.php


33 
 

Le Monde :  Sécurité routière : "Si t'as pas de Sam, t'as le seum" 

https://www.lemonde.fr/vous/article/2012/12/20/securite-routiere-si-t-as-pas-de-

sam-t-as-le-seum_1808849_3238.html, (consulté le 13 Juin 18).  

                              Quatre questions sur les statistiques ethniques 

https://www.lemonde.fr/les-decodeurs/article/2015/05/06/quatre-questions-sur-

les-statistiques-ethniques_4628874_4355770.html , (consulté le 20 Juin 18). 

Le Nouveau Petit Robert de la Langue Française, Paris, Le Robert, 2010.  

L’Obs : Ces écrivains dont le français n’est pas la langue maternelle 

https://www.nouvelobs.com/rue89/rue89-rue89-

culture/20110109.RUE0251/ces-ecrivains-dont-le-francais-n-est-pas-la-langue-

maternelle.html, (consulté le 21 mai 2018).  

Magistro.fr, LAURENT, Annie : Mahomet ou Mohamed ? 

http://www.magistro.fr/index.php/template/lorem-ipsum/devant-l-

histoire/item/2958-mahomet-ou-mohamed, (consulté le 7 jun 2018).  

Médiapart .fr, MOUSLI, Hazies : La véritable histoire du mot « wesh » 

https://blogs.mediapart.fr/hazies-mousli/blog/221015/la-veritable-histoire-du-

mot-wesh, (consulté le 17 Mai 2018).   

Melliani, Fabienne : « Le métissage langagier lieu d’affirmation identitaire », dans Les 

parlers urbains, nº19, Lidil Revue de Linguistique et de didactique des langues, 

Université Stendhal de Grenoble, 1999, p. 59-77 

—: La langue du quartier, appropriation de l’espace et identités urbaines chez les 

jeunes issus de l’immigration maghrébine en banlieue rouennaise. Paris, 

L’Harmattan, 2000.  

Mongaillard, Vincent : Le petit livre de la tchatche. Paris : First Editions, 2013.  

Pruvost, Jean : Nos ancêtres les arabes. Millau, J.-C. Lattès, 2017.  

Trimaille, Cyril : « Le rap français ou la différence mise en langues » dans Les parlers 

urbains, nº19, Lidil Revue de Linguistique et de didactique des langues, 

Université Stendhal de Grenoble, 1999, p.79-98.  

https://www.lemonde.fr/vous/article/2012/12/20/securite-routiere-si-t-as-pas-de-sam-t-as-le-seum_1808849_3238.html
https://www.lemonde.fr/vous/article/2012/12/20/securite-routiere-si-t-as-pas-de-sam-t-as-le-seum_1808849_3238.html
https://www.lemonde.fr/les-decodeurs/article/2015/05/06/quatre-questions-sur-les-statistiques-ethniques_4628874_4355770.html
https://www.lemonde.fr/les-decodeurs/article/2015/05/06/quatre-questions-sur-les-statistiques-ethniques_4628874_4355770.html
https://www.nouvelobs.com/rue89/rue89-rue89-culture/20110109.RUE0251/ces-ecrivains-dont-le-francais-n-est-pas-la-langue-maternelle.html
https://www.nouvelobs.com/rue89/rue89-rue89-culture/20110109.RUE0251/ces-ecrivains-dont-le-francais-n-est-pas-la-langue-maternelle.html
https://www.nouvelobs.com/rue89/rue89-rue89-culture/20110109.RUE0251/ces-ecrivains-dont-le-francais-n-est-pas-la-langue-maternelle.html
http://www.magistro.fr/index.php/template/lorem-ipsum/devant-l-histoire/item/2958-mahomet-ou-mohamed
http://www.magistro.fr/index.php/template/lorem-ipsum/devant-l-histoire/item/2958-mahomet-ou-mohamed
https://blogs.mediapart.fr/hazies-mousli/blog/221015/la-veritable-histoire-du-mot-wesh
https://blogs.mediapart.fr/hazies-mousli/blog/221015/la-veritable-histoire-du-mot-wesh


34 
 

Tengour, Abdelkarim : Dictionnaire de la zone, 2013, 

https://www.dictionnairedelazone.fr/  

Zelenková, Anna : Emprunts arabes en Français. Brno, 2007.  

—Arabismes dans les chansons de rap français : traitement lexicographique, 

adaptation phonique et rôle de l’origine des rappeurs. Brno, 2013. 

YOUTUBE : https://www.youtube.com/watch?v=M74rrGVwaCA, (consulté le 4 mars 

2018).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.dictionnairedelazone.fr/
https://www.youtube.com/watch?v=M74rrGVwaCA


35 
 

ANNEXES 

Liste nº 1 : Système de transcription 

 

 
Symbole Description IPA   

 
p occlusive  

bilabiale sourde 
[p]  

b 
 
ḅ 
 
ḇ 

occlusive  
bilabiale sonore 

occlusive 
bilabiale sonore 
emphatique 

occlusive 
bilabiale 

sonore spirantisé 

[b] 
 
[bˁ] 
 
[β] 

 

m 
 
ṃ 

occlusive 
bilabiale  
sonore nasale 

occlusive 
bilabiale 

sonore nasale 

emphatique 

[m] 
 
[mˁ] 

 

f fricative 
labiodentale 
sourde 

[f]  

t 
 
ṯ 

occlusive  
dentale sourde 

fricative, 
interdentale, 
sourde 

[t] 
 
[θ] 

 

ţ occlusive 
dentale  
sourde affriquée 

[͡ts]  

ṭ occlusive  
dentale sourde  
emphatique 

[tˁ]  

d 
 
ḏ 
 
ḏ ̣

occlusive  
dentale sonore 

fricative 
interdentale 
sonore 

fricative 
interdentale 
sonore 

[d] 
 
[ð] 
 
[ðˁ] 

 



36 
 

emphatique 

ḍ occlusive 
dentale  
sonore 
emphatique  

[dˁ]  

n 
 
ṇ 

occlusive 
dentale  
sonore nasale 

occlusive 
dentale 

sonore nasale 

emphatique 

[n] 
 
[nˁ]  

 

s sifflante sourde [s]  

ṣ sifflante sourde  
emphatique 

[sˁ]  

z sifflante sonore [z]  

ẓ sifflante sonore 
emphatique 

[zˁ]  

l dentale latérale 
sonore 

[l]  

ḷ dentale latérale  
sonore 
emphatique 

[lˁ]  

r dentale  
vibrante sonore 

[r]  

ṛ dentale 
vibrante sonore  
emphatique 

[rˁ]  

š fricative 
prépalatale 
sourde 

[ʃ]  

č affriqué 
prépalatale  

sourde 

[ʧ͡]  

ǧ affriqué 
prépalatale 
sonore 

[ʤ]  

ž fricative  
prépalatale  
sonore 

[ʒ]  

k 
 
ḵ 

occlusive  
postpalatale 
sourde 

occlusive 
postpalatale 
sourde spirantisé 

[k] 
 
[ç] 

 



37 
 

g occlusive 
postpalatale  
sonore 

[g]  

ḡ  
 
 
 
x 

occlusive 
postpalatale 
sonore 
spirantisé 
fricative  
vélaire sourde 

[ʝ] 
 
 
 
[x] 

 

ġ fricative 
vélaire sonore 

[ɣ]  

q occlusive 
uvulaire sourde 

[q]  

ḥ fricative  
pharyngale 
sourde 

[ħ]  

h fricative  
laryngale sourde 

[h]  

ʕ fricative  
pharyngale 
sonore 

[ʕ]  

ʔ 
 
ʔ ̣

occlusive 
laryngale sourde 

occlusive 
laryngale sourde 
emphatique 

[ʔ] 
 
[ʔˁ] 

 

w semi-consonne 
bilabiale sonore 

[w]  

y semi-consonne  
prépalatale 
sonore 

[j]  

ā centrale  
ouverte longue 

[aː]  

ī antérieure  
fermée longue 

[iː]  

ū 
 
ē 
ō 

postérieure 
fermée longue 

antérieure  

mi-ouverte 
longue 

postérieure  

mi-ouverte 
longue 

[uː] 
 
[eː] 
[oː] 

 

ə centrale  
moyenne brève 

[ə]  

a centrale  [a]  



38 
 

ouverte brève 

i antérieure  
fermée brève 

[i]  

u postérieure 
fermée brève 

[u]  

 

Graphique nº 1 : Rang d’âge des enquêtés 

 

Graphique nº 2: Origine des mots  

 

Graphique nº 3 : Usage des mots argotiques 

 



39 
 

Tableau nº 1 : Mots argotiques (enquête)  

MOTS SENSE UTILISATION 

(oui/non) 

Ahchouma (hahchouma) Honte  

Kahba Prostitué  

Doura Tour  

Haram Interdit  

Hralouf Cochon  

Kif Drogue  

Mesquin Pauvre  

Shitan Diable  

Toubab Médecin  

Flus Argent  

walou Rien  

Inch Allah Si dieu le veut  

Hagra mépriser  

smala Famille  

Hamdullah Grâce à dieu  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 
 

Tableau nº 2 : Mots retrouvés lors des recherches  

 

 

MOT CONTEXTE/SENSE  SEXE ÂGE ORIGINE 

ARABE  

Fissa Rapidement-vite  M 21 NON 

Wola Mot d’appuis F 19 NON 

Smah Pardon F 21 NON 

Sheitan Diable F 21 NON 

Miskin Pauvre-faible F 21 NON 

Derch  M 22 NON 

“leh” No, vas-t’en  F 21 NON 

dar On rentre à la dar/ maison/chez 

qq 

M 20 OUI 

bled Ville / village / où se trouve ta 

maison  

M 22 NON 

Khahb Prostitué  M 19 NON 

Khahwa Café  M 22 NON  

joia Frère  M 19 NON 

(audio) Porro  M 21 NON 

Muhim  Bon, bref  M 20 OUI 

BELEK Attention  F 19 NON 

M3lum Bien sûr, clairement  M 20 OUI 

bézef Beaucoup  F 21 NON 

chouf Regarde F 19 NON 

krel Noir  M 20 OUI 

Niquer  Insulte  M 19 NON 


