a2s  Universidad
0l Zaragoza

1542

Trabajo fin de grado

La conquista musulmana de la Peninsula Ibérica: diferentes
formas de adaptacion de la poblacion local al nuevo sistema

The Muslim conquest of the Iberian Peninsula: different ways of
adapting the local population to the new system

Autor:
Esteban Velasco Garcia
Directora:

Maria Angeles Vicente Sanchez

Facultad de Filosofia y Letras / Grado en Historia

Junio 2018



Resumen:

La Peninsula Ibérica siempre ha sido un territorio muy codiciado por la riqueza de recursos y
por su posicion estratégica, a lo largo de la historia ha estado en el punto de mira de grandes
imperios y civilizaciones. Tras la caida del Imperio romano de Occidente, esta fue conquistada
por visigodos y mas tarde por los musulmanes. En este trabajo se realiza un analisis de los
repercusiones sociales de estos cambios de poder para la poblacién y mas concretamente
centrdndome en la conquista musulmana y las consecuencias de esta.

Palabras clave: visigodos, judios, musulmanes, Peninsula Ibérica, Al- Andalus, Musa, Julian,
Tudmir, conquista, Tarig, Witiza, pacto.

Summary:

The Iberian Peninsula has always been a highly coveted territory due to the wealth of
resources and its strategic position, throughout history has been in the spotlight of great
empires and civilizations. After the fall of the Western Roman Empire, it was conquered by the
Visigoths and later by the Muslims. In this work an analysis of the social repercussions for the
population of these power changes is made and more specifically focusing on the Muslim
conquest and its consequences.

Keywords: Visigoth, Jews, Muslims, Iberian Peninsula, Al- Andalus, Musa, Julian, Tudmir,
conquest, Tariq, Witiza, covenant.



Contenido

I T 4o To [V /ol o] o AU PSP PP TUPRPRTPPRTRNt 4
1.2, Justificacion del TEMA ....ccouiiiiiiiie e e 4
R 1= oo o] [ -4 - PP 4
R T O] o] 1] A1V o T o 1T Y= ={ U1 o [o L PRI 4
1.4. EStado de 13 CUBSTION....cciiiiiii ettt ettt e e s e sne e e e s ans 5

2. Llegada de los musulmanes a la Peninsula Ibérica. ..........cooooeeiiiiiiiiireeeeeee e, 6
2.1 Situacion de 1a poblacidn 10Cal. ...t 6

0t S B W TV Y= Yo o1 UUUURU Ot 6
2.1.2. La poblacion hispanorromana. .........cooooeeeiiiiiiireeee e e e e e e e e e e e e e e ennraees 7
B 0 T o N [ o [ (o LU 8
2 I 1 oo T LU T3 - [PPSR 10
2.3. Los conquistadores: |as tropas MUSUIMANASs ......ccvvveeeeeeeieiie i e e 11
2.4. Primeras relaciones y conflictos entre culturas.......ccccceoeeieiiee e, 12

3. Primeros asentamientos de las tropas musulmanas: formas de control y gestién ................ 13
3.1. Alianzas entre familias: reparticion del territorio........ccccceeeeeeciieeee e 13
3.2. Laislamizacidon de 1a poblacion 10Cal .........coociiiiiiei i 14
3.3. La poblacién autéctona ante esta NUEVA SItUACION ........eeeeeieiiiiiieee e 15
3.4. Laimportancia de la MOoNEda ........cooooi e e e 16

4. Los pactos de sumision : Julian , ciudades, muladies.........cccceeeeciieiieeeecciieee e, 17
4.1 Primer pacto con los musulmanes: el pacto de Julidn .........cccoeeciiiieiiiccciieee e, 17
4.2 Otros PactoS A€ SUMISION ....ceiiiiiciiiiieeecccieeee e e et e e e e et e e e e e s e earraeeeesesasaaeeeeeeaansraneeaeans 19

LBy N L I o - Tt o o [T WU o [ o 11 o USSP 20
4.3. Los pactos con familias MUIadies .........ccuuvveieiiiiciiiiee e 23
4.3.1 Los descendientes de Witiza ........cccoeeveeeeiiiieeiiiieenee e 23
4.3.2. LOS BANU Q@S .uvvviiiiiiiiiiiiieeiiiiititee ettt 24

A, CONCIUSTONES. ..eeieieiieeeite ettt ettt ettt et e sat e sbe e b e e s bt e e s bt e e bt e e sbe e e bt e e bt e e sbeeeseeennbeesbeeeneeennnean 24

I 11 o1 Lo ={ = L - [PPSR 25

R 1= (o TP PP PP PTTPRPON 26



1. Introduccion.

1.1. Justificacion del tema

He elegido este tema porque considero que la época de la conquista musulmana es una
periodo casi desconocido hoy en dia, restandole la importancia que a mi parecer tiene. He
querido hacer un analisis de lo que supuso este momento histérico para la poblacién y las
estructuras de poder; he hecho alusidon asimismo a la sociedad visigoda para hacer una
comparativa y exponer las semejanzas y diferencias entre ambas situaciones ante un sistema
de gobierno extranjero y con unas formas de vida diferentes. Creo que la obligaciéon de un
historiador es reflejar la historia lo mas fiel y objetivamente posible, sin renegar de ninguna
parte de nuestro pasado, pues conocer el pasado supone una ventaja para actuar
correctamente en el futuro.

1.2. Metodologia

La metodologia ha sido la habitual para este tipo de trabajos, recurriendo a fuentes
secundarias sobre distintas tematicas de las culturas visigodas y drabes, tanto monografias, y
libros colectivos, como revistas especializadas, sirva de ejemplo la revista Desperta Ferro, la
cual he consultado para sacar contenido sobre alglin punto concreto o algin material para los
anexos. También ha sido muy importante el uso de Dialnet para poder consultar articulos
concretos que de otra manera me hubiese resultado imposible encontrar, de gran ayuda ha
sido también la plataforma Roble de la Universidad de Zaragoza que me ha ayudado a
encontrar libros imprescindibles para mi trabajo. Por otra parte, agradecer la labor de mi
tutora, Angeles Vicente, quien me ha prestado algunos libros que han sido el pilar sobre el que
se ha sustentado mi trabajo.

1.3. Objetivos perseguidos

Como ya se ha comentado, mi objetivo es arrojar luz sobre una época que apenas se estudia
en profundidad haciendo énfasis tanto en lo que supuso para la poblacién la transformacion
radical con la llegada de una sociedad con unas formas de vida y religion totalmente diferentes
como en lo que realmente hubo detras de la conquista. Si esta fue a sangre y fuego o si
realmente la poblacidn les recibié bien y se produjeron pactos. He querido hacer un breve
analisis también de la sociedad visigoda para conocer cémo reacciond la sociedad ante una
anterior conquista y ver cémo ejercieron el poder los visigodos para entender el clima social
gue habia a la llegada de los musulmanes a la Peninsula Ibérica, pues creo que es importante
conocer las condiciones de vida a la llegada de estos. Otro de mis objetivos es reflejar



fielmente las transformaciones que supuso este hecho histdrico, si se produjo un sincretismo
de las formas de vida autéctonas y fordneas o si hubo un dominio de la una sobre la otra.
Desde siempre ha habido gente que ha negado el periodo de dominio musulman de la
Peninsula Ibérica o le ha restado importancia, una tendencia que aumenta hoy en dia debido al
auge de los nacionalismos y la xenofobia, buscando la continuidad de una identidad nacional
que a mi parecer es inexistente. Por todo ello, quiero demostrar el gran influjo que supuso la
cultura isldmica sobre la nuestra y los avances que supuso.

1.4. Estado de la cuestion

Para el apartado sobre los visigodos he recurrido principalmente al libro Historia de Espafia
Visigoda de Luis Garcia Moreno, este libro hace un extenso analisis de lo que fue la cultura
visigoda desde las conquistas hasta la conquista musulmana. Para llevar a cabo este libro el
autor hace un anidlisis tanto de las fuentes legales y religiosas que son las que aportan un
relato directo como de la arqueologia.

Para hablar sobre las tropas musulmanas y los primeros contactos el libro mas importante ha
sido Conquistadores, emires y Califas de Eduardo Manzano, un libro que no se centra tanto en
la conquista como a las relaciones entre culturas, el origen y la cultura de los musulmanes.

Respecto a la conquista el libro mas empleado ha sido Al-Andalus, de la invasidn al Califato de
Cordoba de Vicente Salvatierra y Alberto Cano. Libro que recorre la historia casi completa de
Al-Andalus y que refleja bien la conquista al recoger las diferentes hipétesis. Este libro también
lo he usado a la hora de hablar sobre la poblacién y la islamizacidn.

Sobre el asentamiento de la poblacién vy la cultura de los musulmanes, a parte de los
mencionados anteriormente ha sido muy importante Al-Andalus, estructura antropoldgica de
una sociedad isldmica en occidente de Pierre Guichard. Sobre todo gracias al estupendo
analisis de la toponimia para relacionarla con las diferentes tribus que hace el autor.

En el tema final de los pactos he usado sobre todo dos libros, la Dawla de los Banu Qasi de
Jesus Lorenzo Jiménez e Invasion e islamizacion de Pedro Chalmeta. El primero es la Unica obra
que hace un andlisis tan extenso sobre los Banu Qasi, analizando desde el epdnimo del
nombre hasta el final de esta gran familia. Por su parte el libro de Chalmeta hace una
fantastica investigacién de Julidn como personaje histdrico y recurre a las fuentes para hacer
un recorrido sobre los pactos, incluyo en los anexos varios mapas de su trabajo ya que creo
gue son imprescindibles para ayudar a explicar el tema.



2. Llegada de los musulmanes a la Peninsula Ibérica.

2.1 Situacion de la poblacidn local.

2.1.1. Los visigodos

Tras el establecimiento de los visigodos en la Peninsula Ibérica se produjo la instauracion de un
nuevo sistema politico, una monarquia. Los visigodos desde un primer momento decidieron no
mezclarse con la poblacién local lo que provocd un poblamiento centrado en grandes nucleos
urbanos y limitado a zonas estratégicas, dandose una falta de poder en grandes areas de la
Peninsula. Estas zonas se situaban alrededor del eje que unia Barcelona, Zaragoza, Toledo,
Mérida y Sevilla. El hecho de ejercer el poder desde este eje tuvo como consecuencia el mayor
poblamiento de zonas centrales en torno a la meseta central. Las ciudades de este ambito
pervivirian e incluso crecerian, pero en el resto del territorio se perdié parte del poblamiento
urbano y se volvié en parte a un poblamiento rural.

La poblacién visigoda que llegd a la Peninsula Ibérica se estima en 100.000 personas (Garcia
Moreno, 1989), en contraste con la poblacién hispanorromana que seria de unos seis millones.
Por tanto los visigodos supondrian solamente en torno al 3% de la poblacidn. Al no integrarse
con la poblacidn local, se daban constantemente conatos de rebeldia pues los autéctonos no
se sentian identificados con este nuevo pueblo que les gobernaba.

Se mantendran leyes diferentes para los hispanorromanos y los visigodos hasta la
promulgacion del Liber ludicum en el afio 654 por Recesvinto. Basado en el Derecho romano,
establecia la igualdad juridica entre visigodos e hispanorromanos, buscando asi una unificacién
nacional y una mayor conexién con la poblacién local. Para lograr este objetivo, se llevd a cabo
también la conversidn del arrianismo al catolicismo por Recaredo en el Ill Concilio de Toledo,
calificando como herejia el arrianismo y aceptando los postulados de los Concilios de Nicea y
Caledonia:

"Presente esta aqui -decia el rey ante los obispos- la inclita nacién de los Godos, estimada por
doquier por su genuina virilidad, la cual separada antes por la maldad de sus doctores de la fe
y la unidad de la Iglesia Catdlica, ahora, unida a mi de todo corazén, participa plenamente en la
comunion de aquella Iglesia. La incontable muchedumbre del pueblo de los Suevos, que con la
ayuda del Cielo sometimos a nuestro reino y que, si por culpa ajena fue sumergida en la
herejia, ahora ha sido reconducida por nuestra diligencia al origen de la verdad como un santo
y expiatorio sacrificio, estos nobilisimos pueblos que por nuestra diligencia han sido ganados
para el Sefior"™.

Un ultimo paso hacia esta unidad politica y religiosa fue la conquista por Suntila del litoral
levantino, expulsando a los bizantinos. Desde este momento, pasaran de llamarse reges

! Fragmento Ill, Concilio de Toledo (afio 589).



gottorum a reges Hispaniae. Dejando de ser solamente reyes de los godos y pasando a ser
reyes de todos los habitantes de la Peninsula Ibérica.

Esta mezcla se puede apreciar en las necrépolis, donde se observa una aculturaciéon de los
pueblos visigodos con la cultura hispanorromana, encontrado enterramientos y objetos
hispanorromanos dentro de enterramientos visigodos (Lopez Quiroga, 2010).

El sistema de impuestos si que cambid con la llegada de los visigodos, pues la recaudacion
paso directamente a estar bajo el control de la Corona. El impuesto militar desaparecio y el
mantenimiento militar corria a cargo de los nobles que estaban a cargo de las tropas. Los
impuestos aduaneros si que se mantuvieron y los impuestos sobre el comercio también. El
encargado de llevar a cabo y controlar los impuestos era el comes patrimonii, quien se
encargaba de controlar también a los encargados de menor rango del sistema tributario.

El exactor era el funcionario por debajo del comes patrimonii, supervisaba los impuestos
locales y regionales y era elegido por los curiales. Como dato importante, queda reflejada la
importancia que le dan a la corrupcidn los visigodos con la existencia de una multa contra los
gobernadores ocasionada al no revisar las quejas contra los exactores. La multa era de 2160
sueldos de oro y fue creada por Alarico en su Breviario (Manzano Moreno, 2006, pags. 33-34).
Y ya por ultimo tenemos al recaudador de impuestos como tal, el tabularius, siempre bajo la
vigilancia de compulsores y discussores mandados por la Corona.

2.1.2. La poblacidn hispanorromana.

Como hemos sefialado, habia dos mundos diferentes dentro del reino visigodo: el campo y las
ciudades. En relacidn con las zonas rurales, en la cluspide de la sociedad hayamos a una vieja
élite terrateniente que poseia la mayoria de las tierras, una élite que habia sobrevivido a la
caida del Imperio y supo adaptarse al nuevo gobierno de los visigodos, manteniendo asi sus
tierras y riquezas. Se hacian llamar en muchos casos senadores, un rango venido de tiempos
romanos pero que no conllevaria ningln cargo politico en época visigoda, solo la condiciéon de
pertenecer a la élite econdmica.

En sus dominios podemos encontrar los coloni®, estructura aparecida en los Gltimos afios del
imperio romano, quienes estaban ligados de forma permanente a la tierra, la cual trabajabany
por la cual estaban obligados a pagar unas elevadas tasas. Un importante cambio que
observamos aqui es que estos impuestos ya no los cobra el terrateniente, sino que son
recaudados por funcionarios reales. Se observa un rasgo importante de la sociedad visigoda y
algo novedoso en la Peninsula: un sistema centralista y mondrquico.

Por debajo tenemos a los esclavos o servi, cuyas condiciones de vida se intenté cambiar con
algunas medidas como la abolicién del derecho a encadenarlos si se tenia sospecha de que
iban a huir. En caso de huir y ser acogidos por otro sefior, este debia pagar el impuesto
generado por el servi mientras estaba bajo su acogida.

2 . .2 . .y . .

El colonato es un sistema de explotacion que supone la transicion entre el sistema esclavista romano y
el feudalismo. El colono no era libre ni esclavo, trabajaba la tierra de un sefior y estaba ligado a ella sin
poder abandonarla. Pagaba un impuesto por trabajar esta tierra, Wickham, 1998.



Entre los hombres libres tenemos también a los possessores, pequenos propietarios de la
tierra que trabajan, muchos de los cuales eran visigodos que habian recibido las tierras
durante la conquista. Estaban sometidos a impuestos y sus ganancias dependian mucho de lo
gue establecieran los mds poderosos.

En contraposicidon con esta situaciéon en el campo, que vemos que mantuvo una situaciéon
similar a la que tenia en época romana, estd el escenario de las ciudades. Los visigodos se
dieron cuenta de que necesitaban mantener en funcionamiento las ciudades ya que podian
llegar a ser su principal fuente de ingresos. En la cuspide de las sociedades urbanas, hallamos a
la vieja aristocracia, las grandes fortunas. Justo por debajo un conglomerado diverso de
hombres libres formados por dos grupos: en primer lugar, los privates, que eran comerciantes
y artesanos asociados segun su actividad y con una gran capacidad econdmica que suponian
los principales ingresos; En segundo lugar, los curiales, grupo hereditario y cerrado que venia
del antiguo sistema de administracién romano y al cual se le obligd en parte a seguir
ejerciendo sus cargos para lograr un perfecto sistema administrativo y econémico de las
ciudades. Asi, no podian vender sus propiedades ni acceder a cargos eclesiasticos y, en caso de
deuda econdmica, se veian obligados a vender sus propiedades a la Corona. Un sistema mas
para mantener la riqueza en unas pocas manos, como observdbamos con la recaudacién de
impuestos en el campo.

Asi pues la administracion visigoda fue una continuacién de la romana, los gobernadores
seguian existiendo pero eran pagados por la Corona y en caso de mala praxis, como la
aceptacion de sobornos o malversacién, sus propiedades eran confiscadas y podian ser
condenados a muerte. En este Ultimo caso su familia se haria cargo de sus cargas fiscales.

El gobernador era el encargado de la justicia de los hombres libres y siervos aunque, como
ocurriese en tiempos romanos, los nobles eran juzgados directamente por la justicia real. Por
debajo del gobernador estaba la figura del defensor, encargado de los delitos menos
importantes. Estos defensores con ayuda del cancellarius y el numerariius y la curia eclesiastica
eran elegidos de forma publica por los ciudadanos, al contrario que en época romana que eran
elegidos directamente por la élite gobernante de la ciudad.

2.1.3. Los judios

Desde tiempos romanos encontramos una serie de leyes antijudias que con la llegada de los
visigodos y el arrianismo se mantuvieron. Las mds destacadas son la prohibiciéon a los judios de
poseer esclavos cristianos, a excepcién de los heredados, ejercer cargos publicos y entrar en el
ejército. Tampoco podian darse matrimonios mixtos ni mantener relaciones con mujeres
cristianas, bajo pena de muerte. La circuncisién, importante simbolo de identidad para los
judios, fue prohibida para los que no fueran judios de nacimiento. En caso de llevarse a cabo,
el medico seria condenado a muerte. Los cristianos que se convirtiesen al judaismo perderian
su derecho a declarar en un juicio y perderian a su vez todos los bienes, y si se convertian por
la influencia de un judio, este seria condenado a muerte y sus bienes serian confiscados. Por
otra parte, se prohibié también la construccion de nuevas sinagogas, y si se construian
pasarian a ser automaticamente iglesias. Estas leyes fueron recogidas en el cddigo de
Teodorico Il (Cordero Navarro, 2000).



Tras la conversidn al catolicismo en el Ill Concilio de Toledo (589), y para conseguir la unidad
nacional bajo una misma religién y fe comun, se endurecen las medidas antijudias. Se autorizé
la conversion forzosa de los judios al catolicismo, algo que antes no estaba permitido, el resto
de medidas que estaban instauradas hasta ese momento fueron ratificadas y aplicadas con
especial esmero. Con el rey Sisebuto (612-621) empezara la verdadera persecucion contra los
judios por parte de los visigodos. Promulgd dos nuevas leyes, les prohibié la posesién de
esclavos cristianos, ya fueran heredados o no, ya que consideraba que podian contaminar sus
mentes. De esta manera se obliga a los judios a vender sus esclavos por un precio prefijado por
el Estado o liberarlos antes de una fecha indicada.

La segunda medida fue prohibir de manera absoluta el matrimonio mixto y, en el caso de los
ya existentes, se obligaba a la conversidn del judio bajo pena de destierro y confiscacién de
bienes, tras firmar esta ley de matrimonio incluiria una advertencia para sus sucesores de que
debian cumplir estrictamente las leyes antijudias o les caeria una maldicidn. Otro apartado de
la ley aumentaba el castigo para los que intentaran convertir a los demas al judaismo, se les
azotaba publicamente, se les afeitaba la cabeza y pasaban a formar parte de los esclavos del
Tesoro Real. En caso de conseguir la conversién, seria ejecutado y sus posesiones familiares
confiscadas. Estas medidas llevaron al exilio a numerosas familias judias pero este fue el
menor problema, pues se crearon falsos conversos. Estos falsos conversos seguiran
manteniendo su fe en secreto y supondran un nudcleo de rebeldia y crispacion que con el
tiempo se volvera en contra del Estado.

Las medidas antijudias seguiran con todos los reyes en mayor o menor medida, pero con
Recesvinto (653-672) alcanzaran mayor importancia y brutalidad. En el VIl Concilio de Toledo,
Rcesvinto dijo que la uUnica herejia que quedaba tras la eliminacidon del arrianismo era el
judaismo y que muchos conversos eran en realidad falsos conversos: “Denuncio la vida y
costumbres de los judios, cuya contagiosa pestilencia mancha las tierras de mis dominios, pues
habiendo el Dios omnipotente exterminado de raiz todas las herejias de este reino, se sabe
gue sélo ha quedado esta verglienza sacrilega, la cual se vera corregida por los esfuerzos de
vuestra devocién, o aniquilada por la venganza de nuestro castigo...”. (Alvarez Chillida &
Izquierdo Benito, 2007, pag. 73)

A raiz de esto aprobd un decalogo recogido en el Cédigo de Recesvinto donde prohibia la
celebracion de todas las fiestas judias, incluida la Pascua, asi como el descanso del Sabat y
todas las celebraciones judias junto a las practicas religiosas, como la circuncision y el rito
matrimonial judio. La pena ante el incumplimiento de estas leyes era la muerte en la hoguera o
ser lapidados por la propia comunidad judia.

Tras Recesvinto se viviran unos afios sin nuevas medidas hasta la llegada de Ervigio (680-687),
quien ordend que los conversos tenian que presentarse ante una persona cristiana designada
los sabados y dias de fiesta cristiana y judia o si no serian afeitadas sus cabezas y recibirian 100
latigazos, por su parte las mujeres debian ser acompafadas por mujeres cristianas. En el afio
681, se celebré el Xl Concilio de Toledo y en él se crearon 28 leyes antijudias, siendo la mas
importante la conversiéon forzosa de todos los judios en el plazo de un afio bajo pena de 100
latigazos, afeitado de cabeza, destierro y confiscacidn de sus posesiones. Aplicandose el mismo
castigo a los que celebrasen fiestas judias. Se cambid la pena para la circuncision, al



circuncidado y al que llevaba a cabo la circuncisidn se les debian cortar los genitales y en caso
de ser mujer la nariz, asi como la pérdida de sus posesiones.

Todas estas medidas crearon un clima de inestabilidad y de odio de los judios hacia los
visigodos, siendo el germen de que en un futuro colaborasen con los musulmanes durante la
conquista.

2.2. La conquista

Una de las hipdtesis que se ha estudiado largo y tendido es la de la intervencién del comes
lulianus. Tras contrastar las diferentes fuentes, lo que parece probado es que lulianus fue el
ultimo gobernador bizantino de Ceuta o un comes visigodo. En el aflo 709, coincidiendo con la
muerte de Witiza se alia con los musulmanes y decide ayudarles a cruzar el Estrecho.
Establecio con Musa ibn Nusayr un tratado que servird de precedente a los posteriores
llevados a cabo con los visigodos, como el de Tudmir o el de Mérida. Los asaltos contra Tarifa
de 710 serian la muestra de lealtad que le exigié Musa y el campo de practicas para el asalto
definitivo de 711 (Gozalves Cavrioto, 2011, pags. 3-35).

Sea como fuere, en el afno 711 Tariq ibn Ziyad, lugarteniente de Musa al mando de un
contingente de entre 8000 y 12000 bereberes (Salvatierra & Canto, 2008, pag. 27) llega a la
Peninsula, a la zona de Gibraltar. Ya se habrian producido incursiones anteriormente, pero
estas se limitaron a pequefios asaltos en los que se obtenia botin y se retiraban rdapidamente.
Esta vez, cuando llegé a Gibraltar, Tarig se dio cuenta de que el conde de la Bética y sus tropas
no se encontraban alli, estaban apoyando al rey Rodrigo en una campanfa en el norte, por lo
gue vio la oportunidad de aumentar la dimensién del ataque y no limitarse a pequefias razzias.

El rey Rodrigo al ver que no se retiraban como en ocasiones anteriores decidié acudir
rapidamente desde el norte, abandonando el asedio de Pamplona. Como se ha comentado
antes, el ejército visigodo a estas alturas era muy débil debido a que se basaba en el vasallaje
de los condes y sus tropas y, en los ultimos afos, estos buscaban la manera de no acudir para
no perder los hombres que trabajaban sus tierras. Esto sumado al cisma politico hizo que
Rodrigo llegara con un ejército muy limitado y dividido, se cree que durante la lucha Tariq
recibié el apoyo de nobles leales a Witiza, en concreto sus tios Sisberto y Oppa (Chalmeta,
1994, pag. 146). Las consecuencias fueron la derrota de Rodrigo en el rio Guadalete y su
consiguiente muerte. Pero la derrota visigoda realmente no se dio aqui, durante el combate en
el que tenemos unos 30.000 soldados visigodos las alas dirigidas por Sisberto y Oppa se
retiraron, dejando luchar al centro dirigido por Rodrigo. Con lo que seguirian quedando un
ejército de unos 10000-12000, ascendiendo el total de tropas visigodas a unos 20000 hombres.

Tariq ibn Ziyad perdié una cuarta parte sus tropas en la batalla, asi que se retiré a Algeciras
para reponerse y recibié el refuerzo de unos 20000 voluntarios para emprender la campafa de
Ecija. La lucha tuvo como resultado la desbandada y retirada de las tropas visigodas a la
ciudad, quedando estas bajo sitio que duré un mes hasta que el sefior de Ecija fue capturado y
obligado a rendir la ciudad bajo los principios de Tariq ibn Ziyad. (Chalmeta, 1994, pag. 146)

Tras esta victoria, Tarig ibn Ziyad aprovechando el desconcierto y el desorden visigodo decidid
atacar rapidamente sin esperar a Musa, que llegaria en el 712 con nuevas tropas y contando

10



con el apoyo de la flota de Ifrigiya (Guichard, 2002). Tariq envié parte de sus tropas hacia
Cérdoba, Malaga, Granada, Albacete y Alicante. Mientras él mismo marchaba hacia Toledo,
capital y centro neuralgico del reino y donde se encontraba el Tesoro Real. Decapitando asi el
fragil reino visigodo. Musa emprendid una tactica totalmente diferente a la de Tariq, ataca
Carmona, Sevilla y emprende el cerco de Mérida. Aprovechando este asalto, la ciudad de
Sevilla se sublevd y Musa envié a su propio hijo “Abd al-Aziz para derrotarlos. En junio de 713,
Mérida se rinde con condiciones favorables para ambos. Musa sigue su camino hacia Toledo y
se enfrenta con Tariqg quitdndole las posesiones conseguidas durante su conquista, al
considerar que este carecia de la autoridad. Tras el invierno marchan a Zaragoza que caera en
el 714 y a partir de aqui es cuando surge el problema de hacia donde se dirigieron. Chalmeta
dice que tras encontrarse con un enviado del califa en Zaragoza, quien le dice que debe ir a
Damasco a rendir cuentas y a quien convence para seguir en sus conquistas, Musa manda a
Tarig a conquistar Huesca, Lérida y Tarragona, mientras él mismo iba en direccién contraria,
logrando la capitulacion de Pamplona y siguiendo la conquista hacia Yilligiya. Esta ultima
provincia se rindid sin lucha y se ocupd Lugo (Chalmeta, 1994, pdgs. 181-193), aqui en Lugo
volvera a recibir a un embajador del califa y esta vez si que abandonard Hispania para marchar
hacia Damasco.

2.3. Los conquistadores: las tropas musulmanas

Las tropas conquistadoras pertenecian al Califato Omeya de Damasco, el cual se basaba en las
ensefianzas de Mahoma y se vio en la dificil tarea de convertir una sociedad tribal en un estado
con la capacidad de controlar un gran imperio en expansion. Se establecid la capital en
Damasco pues se trataba de un punto central dentro del imperio. Con esta medida
centralizadora los grupos tribales de La Meca y Medina perdieron su poder.

Las medidas mas radicales fueron llevadas a cabo por Abd al Malik (685-705), quien llevd a
cabo un proceso de arabizacién e islamizacién, instaurd el arabe como lengua oficial del
Estado, cred la moneda propia del imperio y llevé a cabo la construccion de diversos edificios
para dotar de grandeza a su gobierno. Tras un periodo de conflictos internos en los que se
produjo una ralentizacion de las conquistas, se nombrd a Musa lbn Nusayr gobernador de
Ifrigiya y de los territorios de Occidente, ganando gran notoriedad al extender los dominios
hasta el Atlantico, la Peninsula Ibérica y el sur de la Galia.

La conquista del norte de Africa no fue tan facil como la llevada a cabo sobre los persas o los
bizantinos, quienes suponian una Unica entidad politica. En cambio, el norte de Africa estaba
poblado por multitud de tribus bereberes por lo que habia que someter a todas y cada una de
ellas. Podemos dividir la conquista norteafricana en cuatro fases: la primera en el valle del Nilo
el cual estaba bien poblado y poseia gran riqueza; la segunda, el golfo de Sidra, donde el poder
bizantino era escaso; la tercera, el Exarcado de Cartago, siendo Ceuta la ciudad mas
importante y ultima en caer; y una ultima fase en la fachada atldntica, donde ya no habia
presencia bizantina y su mayor nucleo era Tanger. Un hecho que supuso un cambio importante
en la conquista fue la autorizacidn para pactar con los bereberes por parte del califa Abd al
Malik, ddndose una conversién mayoritaria al islam de estos tras la conquista de Cartago en el
695. Este hecho se comprueba al observar las tropas que acompafiaron a Musa para llegar

11



hasta el Atlantico, su ejército estaba conformado no solo por drabes sino también por
bereberes procedentes de las tribus Hawwara, Zanata y Kutama (Chalmeta, 1994, pags. 97-
102).

Sin embargo, al terminar la conquista de Al- Andalus se produce de nuevo la segregacién entre
arabes y bereberes, las tropas bereberes pasaran a estar acuarteladas aparte y bajo el mando
de Tariq Ibn Zyad, esto afectara a la reparticién de tierras en el futuro. Los bereberes recibiran
muy pocas tierras y, sin embargo, debian aportar altos impuestos y esclavos, con el tiempo la
soluciéon desencadenara las revueltas bereberes de mediados del siglo VIIl. Los bereberes
pasaron a formar parte de los mawali, tropas musulmanas que con el contrato conocido como
‘wala pasaban a adquirir el mismo estatus que un arabe, sin embargo no podian ejercer cargos
importantes3.

2.4. Primeras relaciones y conflictos entre culturas

En la sociedad visigoda estaba teniendo lugar una incipiente feudalizacion o protofeudalizacion
que llevaba inevitablemente a una pérdida total del poder por parte de la Corona. La
aristocracia, aprovechandose de la dependencia personal cada vez mayor, habia adquirido mas
poder compitiendo con el propio poder real. Ante esta situacion los reyes tomaban medidas
con las que intentaban sacralizar su autoridad y afianzar la lealtad de la aristocracia. Estas crisis
las apreciamos en sucesos como la deposicion de Wamba en 680, Egica en 693 o las luchas
entre los hijos de Witiza y el usurpador Rodrigo que darian como resultado la invasién arabo-
musulmana.

En la época final del Reino de Toledo, los reyes se dieron cuenta de este problema y de la
necesidad de contar con el sélido apoyo del ejército, por eso crearon leyes para regular la
convocatoria del ejército. Esto se cred debido a que cuando lo convocaban, muy pocos eran los
que acudian con sus tropas pues los grandes caudillos preferian que sus subditos se quedasen
llevando a cabo tareas agricolas antes que mandarlos a la guerra de donde podian no volver.
Ante esta situacién, el rey Wamba decretd penas para todo caudillo que en un radio de 100
millas no acudiese con todas sus tropas en caso de llamada del rey. Los castigos iban desde la
confiscacién de bienes hasta la muerte, pasando por el destierro o la degradacion de
convertirse en servii. Su sucesor, Ervigio, creydé que esa ley habia supuesto la pérdida de honra
de casi la mitad de la poblacion. Sin embargo, al final tuvo que legislar sobre esto con una ley
en la que establecia que si tras la llamada del rey todos los caudillos no se presentaban con al
menos el 10% de sus hombres incurririan en delito y podian ser condenados a la pérdida de su
patrimonio o al exilio (Manzano Moreno, 1991, pag. 33).

Estas medidas resultaron infructuosas y crearon un clima de crispacion, algo que quedé claro
tras la victoria en Guadalete de los musulmanes con tan solo 8000 hombres (Manzano
Moreno, 2006, pag. 33), aqui se cree que murio el rey Rodrigo y tras su muerte no hubo mas
intentos de defensa conjunta.

? La situacion de los mawali cambiaré radicalmente en el 750 con llegada de los Abbasies, pudiendo
incluso acceder al poder. (Guichard, 2002).

12



La situacion a la llegada de los musulmanes era insostenible, de un clima de guerra civil, pues
desde tiempos de Wamba dos clanes nobiliarios luchaban por el poder: por un lado, los
seguidores de Witiza y, por otro, Rodrigo y los suyos. La elecciéon de Rodrigo como rey llevé a la
perdida de las zonas de Septimania y la Tarraconense que pasaron a estar bajo el control del
rey Agila Il, perteneciente a los seguidores de Witiza, y se recrudecieron las luchas intestinas
entre clanes en la zona del Ebro a su paso por Navarra. Asi pues la situacidon no podia ser mas
propicia para la conquista.

3. Primeros asentamientos de las tropas musulmanas: formas
de control y gestion

3.1. Alianzas entre familias: reparticion del territorio

Es muy importante analizar el modelo con el que se asentaron los musulmanes en la Peninsula
Ibérica, pues supone el origen de la sociedad andalusi y en el futuro provocard tensiones
étnicas y politicas que estaran siempre latentes durante la historia de Al-Andalus. Musa habia
aprobado una concesidn para hacer mas facil el control del espacio recién conquistado, ya que
las tropas arabo-bereberes, cuando estaban en guerra, consideraban que tanto el botin como
las tierras conquistadas eran de su propiedad, por tanto, no debian de pagar el jums®.

Sin embargo, desde el Califato de Damasco se entendia la conquista de distinta manera,
mediante el sistema llamado dnwatan’ o el llamado sulhan®. En el primer caso, si que se debia
pagar el jums a la comunidad, pero no era asi en el segundo, pues se llegaba a un acuerdo
llamado futiha sulhan, mediante el cual los territorios quedaban bajo el control de sus antiguos
duefios a cambio de pagar un impuesto. Esta segunda situacion se dio de manera mayoritaria,
aungue también se dieron concesiones por parte de Musa de ‘anwatan.

Por esta diferencia de criterios en los inicios, la posesion de la tierra fue motivo de disputa
entre el Califato y las tropas conquistadoras de Al-Andalus, asi una de las tareas mas
importantes asignadas a los primeros gobernadores de la Peninsula fue recuperar las tierras
gue habian sido asignadas y volver a repartirlas siguiendo los criterios califales.

El sistema clanico-tribal siguid siendo el sistema organizativo de los arabo-bereberes y jugd un
papel importante en el reparto de tierras, esto es algo muy importante para entender cémo
evolucioné la conquista hasta la formacién de un espacio politico y social.

Los bereberes se instalaron siguiendo su modelo tradicional de habitat rural disperso, sin
importarles las condiciones climdticas y el terreno. Se organizaron de manera autarquica, en
torno a la estructura tribal, con marcada estructura autondmica desvinculdndose tanto del

4 . . . . . .
El jums es un impuesto que supone un quinto de las posesiones personales y va destinado a la comunidad
isldmica.
5.
Tierras tomadas por las armas.
6. . .
Tierras obtenidas mediante pactos.

13



Estado como de otros grupos bereberes, limitandose al propio clan. Se da una mayor
sedentarizacién que antes no estaba tan presente y, al estar en territorio nuevo, ganan mas
importancia los lazos familiares para lograr cohesién. Los primeros grupos bereberes que
llegaron a la Peninsula Ibérica lo hicieron buscando tierras donde asentarse, implantando su
organizacion, sus tradiciones y reproduciendo su toponimia originaria.

El segundo contingente, formado por arabes, al contrario de los bereberes venian en busca de
botin y tributos, con un ultimo fin de volver a sus territorios. El asentamiento de los drabes se
produjo con posterioridad. Buscaban fincas privadas que fuesen faciles de trasmitir mediante
pactos con sus duefios y asi evitar el pago de jums. Pero este método para establecerse
muchas veces era ilegal a ojos del Estado, pues resultaba dificil justificar la propiedad sobre
estas.

Dejando de lado cudl fue el método por el que se distribuyeron, lo importante seria el cémo se
distribuyeron. La hipdtesis mas aceptada hoy en dia es que se iban distribuyendo conforme
avanzaba la conquista, de esta manera los bereberes que formaban parte del ejercito de Tariq
se habrian distribuido en el eje Gibraltar-Cérdoba-Toledo, siguiendo la ruta llevada a cabo por
este. Expandiéndose también por la Meseta y por las zonas del norte recorridas por Tarig.
Estas teorias estdn abaladas por importantes historiadores como P. Chalmeta o P. Guichard,
este Ultimo hizo un andlisis sobre la toponimia bereber (Guichard, 1998, pags. 390-442),
llegando a la conclusidn de que habia una fuerte implantacidn de tribus bereberes en las zonas
montafiosas del oeste de Andalucia, Toledo, concentraciones en los valles del Guadiana y del
Guadalquivir y en la zona de Talavera. También en la zona de Guadalajara y Medinaceli. En la
zona norte, la presencia de bereberes es menor, unos pocos asentamientos en torno a
Zaragoza y Huesca y en el valle inferior del Ebro. Los arabes por su parte se asentarian en la
zona del bajo Guadalquivir, Andalucia oriental, Albacete, Murcia y Alicante. Dandose
convivencias de ambos en torno a Toledo, lugar donde se juntaron los dos ejércitos (Chalmeta,
1994, pags. 230-234).

3.2. La islamizacion de la poblacién local

La vision tradicional de la sociedad de al-Andalus nos mostraba una Espafia musulmana’,
donde se habia producido un proceso continuista de la sociedad anterior a la llegada del Islam
pero incorporando elementos de esta religion. La poblacién hispano goda, muy superior
numéricamente a la poblacidn musulmana, habria integrado rapidamente a los musulmanes,
creando una cultura Unica combinando aportes orientales con el genio superior occidental. Sin
duda una visidn que buscaba exaltar la grandeza patria y rechazar en cierta manera las fuertes
influencias orientales en nuestra cultura (Sanchez-Albornoz, 1973).

A las cifras tradicionales de musulmanes llegados en comparacion con la poblacion local, la
cual era muy superior, las ultimas visiones muestran que estos datos no eran tan dispares. La
poblacidn local estaba muy mermada tras unos afios de hambrunas y enfermedades y los

7 Término obsoleto y desestimado por obras posteriores que abogaba por una continuidad de la
sociedad anterior integrando a los musulmanes dentro de la sociedad visigoda.

14



musulmanes, tanto arabes como bereberes, formaban parte de una sociedad tribal, esto
quiere decir que tras la conquista de la Peninsula trajeron a sus tribus y su sistema de vida.
Estas tribus estaban formadas tanto por familiares directos como por clientes, por lo que
hablamos de unas cifras muy altas. Esta estructura tribal serda muy importante pues se
instaurara en la Peninsula, creando un sistema patriarcal agnaticio, donde todos dependian del
Pater familias. Estos grupos se definian a si mismos como descendientes de un antepasado
comun, practicaban la endogamia y el honor era un elemento muy importante. Este honor se
media por la capacidad de mantener a sus mujeres dentro del clan mediante matrimonios
endogamicos y la de captar mujeres de otros clanes. Estos grupos tribales, segtin expertos®,
fueron los artifices de la islamizacién de al-Andalus. Eliminaron la debilitada y desorganizada
sociedad protofeudal visigoda y asimilaron a la poblacién local, mediante la integracién de las
mujeres hispano godas en sus clanes con la celebraciéon de matrimonios mixtos. Al absorber a
las mujeres hispano godas en sus clanes, estas perdian toda su herencia cultural, como fue el
caso de Sara, nieta del rey Witiza, la cual se casé con un sirio y sus descendientes en ningun
momento se consideraron visigodos. Asi pues, se observa que fue un proceso de ruptura y una
islamizacién de la poblacidn adoptando la identidad de los conquistadores y no se dio una
continuidad de la sociedad hispano-goda credndose una Espafia musulmana como los
continuistas defendian (Guichard, 1998, pags. 141-152).

3.3. La poblacion autdctona ante esta nueva situacion

La poblacion autdctona se dividia en aristocracia y campesinado, la aristocracia tenia dos
opciones: luchar y morir o someterse. Se cree que muchos se sometieron, estos estaban
obligados al pago de unos impuestos a cambio de mantener sus propiedades, muchos se
convirtieron al islam rdpidamente para pagar menos impuestos y en busca de un rapido
ascenso social. Algunas familias buscaban casar a sus hijas con miembros musulmanes, por lo
gue pasaban a formar parte de la tribu y asi estas familias finalmente desaparecian. Tenemos
también el caso de las familias que se convertian pero mantenian su identidad y rechazaban
esa absorcion, es el caso de los Banu Qasi, los cuales crearon lazos de parentesco con vasco-
timo, tenemos

navarros en vez de con musulmanes y alcanzaron grandes cotas de poder. Por U
la aristocracia religiosa, los cuales se mantuvieron al lado del poder sin muchos cambios
respecto a la época visigoda.

Algo importante para conocer el grado de aculturacién es la islamizacién de la sociedad, un
proceso que en la Peninsula Ibérica abarca los dos primeros siglos después de la conquista. Asi,
transformaron la sociedad protofeudal visigoda en una sociedad islamica. Esto se debe a
factores como la fuerte urbanizacion, que centrd la actividad econdmica en las ciudades y
supuso un auge del comercio. Las fuerzas no productivas disponian de monedas para
intercambiar a cambio de productos, por lo que se cred un circulo econédmico que derivaria en
el pago de impuestos no solo en especie, sino también en moneda, esto sumado a factores
judiciales e ideoldgicos hizo que se conformase una forma de vida comun a la poblaciéon
general (Acién Almansa, 1997, pags. 117-125).

8 Chalmeta, 1994, Manzano Moreno, 2006

15



En el aspecto religioso la conversion fue algo muy secundario al principio, es cierto que se dio
una conversion mayoritaria tras la conquista, pero se debid a los beneficios econédmicos que
suponia: integracion en la sociedad y menos impuestos. Esto se debe a la escasa presencia de
ulemas en la Peninsula Ibérica hasta el siglo X y a una formacidn teolégica de las tropas
llegadas muy limitada; de hecho las tropas bereberes estaban recién islamizadas antes de
llegar a terreno peninsular.

Otra via que tenemos para detectar la islamizacion de la sociedad seria el uso de la lengua
arabe. Abd al Malik habia convertido el drabe como ya se ha dicho en la lengua oficial del
califato, sin embargo, se considera que hubo una situacién de bilingliismo drabe-romance
durante varios siglos , con islotes de poblacidn bereberéfona. No ddndose un uso monolingie
del drabe andalusi entre la poblacion hasta el siglo XI. (Corriente, 1992, pags. 30-35).

El mundo funerario también nos sirve para comprobar este proceso al igual que nos servia
para conocerlo en la transicion al mundo visigodo anteriormente. Hay grandes necrépolis
halladas en Jaén que muestran esta evolucion, los primeros enterramientos son justo tras la
conquista y corresponden a cristianos, las fosas eran rectangulares antropomorfas y el cuerpo
se colocaba en decubito supino, con las manos cruzadas sobre el pecho. Las musulmanas mas
antiguas se mantienen igual salvo cambiando la posiciéon a de costado y siendo la forma
completamente rectangular. Finalmente las fosas se irdn estrechando y los cuerpos se
dispondran en direccion suroeste-nordeste, es decir, hacia La Meca (Serrano Pefia & Castillo
Armenteros, 2000, pags. 95-115).

3.4. La importancia de la moneda

La moneda es un método muy importante para obtener datos sobre las consecuencias de la
conquista. El mundo arabe tradicionalmente no acufiaba moneda, usaban unas u otras
dependiendo la cultura con la que negociasen. En su expansiéon con el islam copiaran las
monedas sasdnidas en Oriente y en Occidente las bizantinas. Se reproducian las monedas
quitando las cruces a las bizantinas y afiadiendo leyendas arabes a las sasanidas, convirtieron
el sélido bizantino en el dinar y el drahma sasanida en el dirham. En el siglo VII con la
desaparicién del Imperio Sasanida y la incorporaciéon de cada vez mas elementos religiosos a
los sdlidos bizantinos se decide crear una moneda totalmente propia. Monedas con una
profesion de fe en el anverso y una sura en el reverso, también aparece la leyenda con la fecha
y la ceca por lo que nos serd muy importante a la hora de la datacidn (Salvatierra & Canto,
2008, pags. 189-192).

La aparicién y acufiaciéon de la moneda isldmica en Al-Andalus presenta problemas de datacién
y diferentes fases. Tenemos las monedas transicionales, al estar alejado de Damasco, las
primeras acufiaciones en al-Andalus son monedas de oro siguiendo el sélido bizantino de
Cartago. Las primeras son emitidas por Musa ibn Nusayr y acufiadas durante los tres primeros
afios de la conquista. En ellas aparece la profesion de fe en latin y la indicacidén de la ceca SPN,
indica la Peninsula Ibérica y el afio de la Hégira. Seguidas a estas, en el afio 716, se emitieron
otras, en este caso bilinglies y con la aparicién por primera vez del termino al-Andalus,
dédndonos a conocer de esta manera que el dominio musulman sobre la Peninsula Ibérica
estaba mds que establecido y la poblacidn empezaba a hablar drabe. Un rasgo caracteristico y
Unico de las monedas de al-Andalus es la incorporacién de una estrella de ocho puntas, que

16



podia indicar que se hallaban en el territorio mas occidental conocido (Manzano Moreno,
2006, pp 55-64).

Luego aparecen las monedas reformadas, son epigraficas por completo e incorporan un
mensaje religioso que buscaba ensefiar a la poblacién los aspectos mas importantes de la fe
islamica. Encontramos mensajes como “Dios es Unico, Dios es eterno e indiviso. No es

engendrante ni engendrado: nadie existe semejante a EI*°

. Tiene gran importancia el uso de
esta sura porque quiere ensefar que la trinidad cristiana no existe y que Dios tiene una

concepcidon no humana, que no estd hecho a semejanza humana.

Respecto a los lugares donde se acufiaron hay diversas ideas, las monedas transicionales
parece que se hicieron en Sevilla ya que fue la primera capital, también en talleres portatiles
pues se aprecian muchas diferencias entre unas y otras. Las monedas reformadas coinciden
con la instauracién de Cérdoba como capital administrativa de al-Andalus y estas presentan
una uniformidad y calidad exquisitas, por lo que se elaboraron en un sitio fijo y destinado a la
produccidon de monedas. Al darse la acufiacion de moneda desde principios de la conquista
también nos muestra que las intenciones que tenian eran de establecerse y no de hacer
sagueos meramente.

4. Los pactos de sumisidn: Julian, ciudades, muladies

4.1 Primer pacto con los musulmanes: el pacto de Julian

El primer pacto de sumisién, cronolégicamente hablando, seria el de Ceuta con el conde Julian
en el 709, a través del cual Julidn mantenia el poder sobre la ciudad y sus tierras a cambio de
colaboracién con los musulmanes y de permitir su entrada en la ciudad.

Segun las fuentes drabes, Yulyan'® era quien mandaba en la zona de africana del Estrecho,
primeramente con sede en Tanger y luego en Ceuta. Sobre su nacionalidad nunca hubo
acuerdo, hubo quienes le decian bizantino, bereber miembro de la tribu Ghomara o visigodo.
Su origen bizantino queda practicamente descartado ante las afirmaciones que se encuentran
en diferentes fuentes, cuando Yulyan es preguntado por los drabes a las puertas de Ceuta
sobre los bizantinos y los bereberes, y dice que a los bizantinos los dejaron atrds hace tiempo.
Chalmeta a través de una fuente drabe a la que llama Abbar nos dice que era emir de Tanger
designado por el rey Rodrigo y que era uno de sus cortesanos. Ibn khaldun dice que “los godos
—cuyo rey en el momento de la conquista era Rodrigo— tenian una cabeza de puente en la orilla
frontera a sus dominios ibéricos, que era Tanger... y los bereberes les estaban sometidos. Era
entonces rey de los bereberes de aquella region un hombre llamado Yulyan, que acataba la
soberania y religiéon goda” (Chalmeta, 1994, pag. 114).

Asimismo, segun fuentes ya citadas, podemos deducir que era visigodo; Musa le exige antes de
aliarse que demuestre su valia atacando a visigodos para mostrar su desvinculacidn hacia los

9 .
Sura 112 al-Jilas
10, .. . , . . -
lulianus, Yulian y Julian hacen referencia a la misma persona, he decidido usar los tres nombres para
hacer notar que es un personaje que esta presente en testimonios de diferentes culturas.

17



mismos. Al acompafiar Yulyan a las tropas drabes en el asalto a Carmona, como experto guia,
gueda también claro que si hubiera sido bizantino o bereber no habria tenido un conocimiento
del terreno. Los descendientes de Yulyan por su parte también dan un testimonio importante,
pues se referian a él como godo, dando a entender que él se consideraba asi (Chalmeta, 1994,
pag. 115).

La historia de Yulyan es muy importante, pues luché primero contra los musulmanes y luego
junto a ellos sirviéndoles de guia en los primeros pasos de la conquista. Nombrado por primera
vez en 682, “tras vencer Ugba ibn Nafi a bizantinos y bereberes de todo el Magrib le salid al
paso en Tanger un seior llamado Yulyan que le ofreci6 numerosos regalos y le reconocio su
soberania. Ugba ibn Nafi le tratdé bien y le concedié el amdn y lo confirmdé como lider de su
territorio. A continuacion le pregunté sobre la posibilidad de conquistar al-Andalus , a lo que
Yulyan respondié que era dificil y que se hallaba bien protegida, sobre bereberes y bizantinos
también fue preguntado y respondié sobre su localizacidn y los tildé de ateos y salvajes,
comedores de carrofia y adoradores de idolos, diciendo también que eran muchos y que eran
expertos jinetes” (Chalmeta, 1994, pags. 116-117).

De estas primeras referencias escritas sobre Yulyan, sacamos en claro que Tanger no fue
sometida hasta época de Musa y que pactd, ante el consejo de Yulyan, de no conquistar la
Peninsula Ibérica por ser una campafa dificil. De todo ello, caben tres interpretaciones: la
primera que estuviera defendiendo sus intereses comerciales pues la conquista limitaria sus
ingresos, la segunda, que lo hiciera para desviar la atencion de los dominios de su sefior y, la
tercera, que desviase a las tropas musulmanas hacia poblaciones no cristianas para mantener
la autonomia de poblaciones cristianas. No se sabe cual de las 3 fue la razén de su actuacion o
si fue una mezcla de varias de ellas (Chalmeta, 1994, pags. 116-117).

Hasta el 687 no volvemos a saber de Julian y serad durante la campafia de conquista de todo el
Magreb por Musa ibn Nusayr. En el afio 687, cuando Musa conquista Tanger ya no aparece
Julidn como su poseedor, Julian reaparece en el momento en que Musa ibn Nusayr ataca las
ciudades costeras controladas por gobernadores visigodos, ciudades entre las que se
encuentra Ceuta, cuyo gobernador es el mismo Julidn. La politica de Musa sera diferente a la
de Ugba ibn Nafi y emprendera la via armada para someter todas las ciudades incluyendo
Ceuta, pero Ceuta resistird y Musa encontrard una resistencia como no habia encontrado
antes, lo que le hard retirarse a Tanger. Aqui en Tanger cred un acuartelamiento que servira de
base para las tropas de su general Tariq ibn Ziyad, al cual encargd el someter Ceuta. Se
produce entonces un estancamiento de la lucha que dara un cambio drastico con la muerte de
Witiza en el 709, no se sabe si por rencillas de Julian con Rodrigo, si porque al haber cambio de
rey y luchas internas el suministro de hombres y viveres se viese comprometido o por un
incremento de la presidon por parte de Tariq, pero entonces Julidan cambia completamente su
estrategia. Pasa a una actitud colaboradora con Musa y los musulmanes y de lucha contra los
visigodos.

No esta claro quien dio el primer paso hacia un pacto, pero este se realiz6 y mediante el
mismo se acordaron distintos términos: entrega de rehenes por parte de Julian, sumisién de
sus ciudades y entrada de musulmanes, pago de tributos, obligacion de suministrar
informacién y apoyo logistico para las razzias en la Peninsula Ibérica... Estos términos se

18



cumplieron a cambio de reconocer la posicién local y propiedades de Julian y sus compafieros.
Este pacto se considera que pudo servir de base para el posterior pacto de Teodomiro en la
regién de Murcia (Chalmeta, 1994, pags. 117-122). Es a raiz de él cuando las fuentes arabes
recogen que Julian se ofrecié para guiar a las tropas musulmanas a la conquista de la Peninsula
Ibérica y no al revés. Asi pues parece probada la existencia de Julidn, aunque sus
magquinaciones contra los visigodos empezaron nada mas finalizar el reinado de Witiza y antes
de ser coronado Rodrigo. Parece confirmarse entonces que la afrenta a su hija por parte de
Rodrigo forma parte mas bien de la imaginacién de algin autor medieval que buscaba culpar a
alguien de la pérdida del Reino Visigodo. Esto también lo sustenta el hecho de que Julian diese
como rehenes a Musa a dos de sus hijas y que sus tataranietos hablen de él en un futuro, ya
gue segun la leyenda que implicaba directamente a Rodrigo en la deshonra de su hija, ésta era
su Unica descendiente.

A la muerte de Julidn este pacto volveria a llevarse a cabo con los habitantes de la ciudad
(Gozalves Cavrioto, 2011, pags. 3-35).

4.2 Otros pactos de sumision

El siguiente pacto del que tenemos constancia es el de Ecija, anteriormente nombrado, en el
afio 711. Posterior a este tenemos el de Sevilla en el 712 y el Alicante de los que no se han
conservado las condiciones y solo sabemos que se rindieron ante Musa.

Posterior en el 713 tenemos el de Mérida que si se ha conservado:

“Et pleitearon que diesen todo el aver de los muertos, et de los huidos, et de las igkesias,et de
lo que en ellas estaba,anssi como piedras preciosas et otras nobles cosas;et todo el aver de los
clérigos. Et después que esto fue firmado por buenas cartas, abrieronse las puertas, et
acogieronle dentro, et entregaronlo de ella. Et aquellos christianos que hi moravan non les
facian mal, et los que irse querian ibanse, et no les facian mal”.

Sobre el Valle del Cinca y zona de Lérida tenemos el siguiente testimonio, “las gentes que
moraban en estos castillos fizieron pleytesia con los moros et fincaron en sus castillos sin
contienda” (Chalmeta, 1994, pags. 213-220)

Mas al norte tenemos Pamplona, que capitulé durante la campafia de Musa por el norte pero
se desconocen los términos en los que lo hizo. En su campafia del norte, también se rindio la
antigua provincia visigoda de Gallaecia en el afio 714, los términos de este acuerdo podrian
aplicarse a toda la zona norte:

“Musa les reconocio la propiedad de sus bienes y el uso de su religion a cambio de satisfacer el
tributo. Estos son los que retuvieron la posesion de sus bienes inmuebles en los territorios del
Norte, pues pactaron que conservarian parte de sus cosechas, habiendo de satisfacer el tributo
por las tierras y frutales y los campos de cereales- tal como hiciera el Profeta con los judios de
Haybar. Las zonas que pactaron fueron las del Norte, tocante a campos y arbolado, pero sin
gue ello incluya al resto de bienes de aquellas gentes” (Chalmeta, 1994, pags. 213-220).

19



Tenemos otro testimonio recogido en la época en el que se intentaba dilucidar el tipo de
propiedad, cdmo se habia obtenido, si por conquista o por pacto. Este documento fue
elaborado por Al-Samh**:

“empezd por distinguir entre zonas pactadas y conquistadas...los territorios del Norte son los
sometidos mediante pacto ya que sus gentes se habian obligado ya entregar el tributo asi
como parte del producto de sus tierras. Este Ultimo iba del tercio al cuarto de la cosecha segln
la calidad y productividad de las tierras”.

Ya en el 719 tenemos el pacto de Huesca, del que nos hablan tres fuentes diferentes:

“cuando los moradores se vieron tan estrechados , bajaron hasta los arabes pidiéndoles
seguridad para sus personas, hijos y bienes. Aquel que entré a formar parte de la comunidad
musulmana, continud siendo duefio de su persona, bienes y familia, mientras el que siguié en
el cristianismo hubo de satisfacer el tributo”.*

Tenemos otra del siglo X en la que Abu I-Hazam Farag b. Turina afirma que su padre habia
leido las condiciones por las cuales capitularon las gentes de Huesca, en las cuales se
garantizaba que era territorio sometido por pacto y no por las armas.

En la Crdnica Albeldense también figura la rendicion de Huesca, “cumplidos los siete afios de
guerras entre Godos y Sarracenos y mediando entre ambas huestes oficiosos negociadores,
depusieron las armas y, por virtud de pacto firme y de palabra inmutable, se convino en
desmantelar todas las ciudades de los godos y habitar en los castillos , castros y vicos,
habiendo de tener cada cual de estas gentes derecho de elegir condes de su raza que les
gobernase y fuesen los encargados de cobrar los pechos o tributos reales debidos, en virtud
del convenio , a los sarracenos, por todos los habitantes del respectivo condado. Los vecinos
de las ciudades que habian hecho suyas a viva fuerza los invasores, quedaban en servidumbre
como prisioneros de guerra” (Chalmeta, 1994, pags. 213-220).

4.2.1 El pacto de Tudmir

El pacto de Tudmir se llevé a cabo en abril del afio 713, firmado por el propio
Teodomiro y Abd al-Aziz, hijo de Musa. Musa mandé a su hijo a sofocar la revuelta de
Sevilla y tras sofocarla, en vez de seguir a su padre al Algarve, emprendié una campafia
por Malaga, Granada y Murcia. Es aqui cuando llega a la zona bajo control de
Teodomiro y se firma el pacto. Este se ha reproducido en varias fuentes, aunque hay
pocas variaciones entre las diferentes versiones ya que beberian de una misma fuente,
la original, la cual se perdid. Las diferentes versiones que tenemos son:

Version de al-‘Udri (siglo Xl):

1 Encargado de quintear al-Andalus por orden de Umar ibn al-Aziz.
2 Al-"Udri, p. 57 traducido por Chalmeta.

20



“En el nombre de Allah, el misericordioso, el compasivo: éste es el escrito de ‘Abd al-Aziz ben
Musa para Tudmir ben Gandaris; ya que se a la ha sometido paz, que tenga el pacto de Allah y
su confirmacidn, y no se le retrasen sus noticias y sus enviados, y que tiene la proteccién de
Allah y de su profeta, de que no se le impondra a nadie sobre él, ni se rebajard a nadie de sus
compaieros para mal, que no seran cautivados, y que no se separara entre ellos y sus mujeres
y sus hijos; que no se quemaran sus iglesias, y que no se les forzard en su religién, y que su paz
es sobre siete ciudades: Uriula (Orihuela), Mula, Lurga (Lorca), Bintla, Lgnt, (Alicante) lyih y Ils
(Elche), y que no deje de cumplir lo pactado, y que no deshaga lo acordado, y que cumpla lo
qgue le hemos impuesto y le hemos obligado a cumplir; que no nos oculte noticia que sepa, y
gue él y sus compaiieros tienen el impuesto de las parias, que son: para el hombre libre un
dinar, cuatro almudes de trigo, cuatro de cebada, cuatro medidas de vinagre, una medida de
miel y una de aceite; y para todos los esclavos, la mitad de esto. Atestiguaron esto: ‘Utman ben
‘Ubayda al-Qurasi, Habib ben Abi Ubayda al-Qurasi, Sadun ben ‘Abd Allah al-Rabi, Sulayman
ben Qais al-Tuyibi, Yahya ben Yamar al-Sahmi, Bisr ben Qays al-Lajmi, Yiguis ben ‘Abd Allah al-
Azdi y Abu Asim al-Hadli, se escribié en rayab del afio 94” (Huici Miranda, 1969, pags. 86-87).

Version de al-Dabbi (siglo 1X):

“En el Nombre de Allah, el Clemente, el Misericordioso. Edicto de ““Abd al-“"Aziz ibn Musa ibn
Nusair a Tudmir ibn Abdush [Teodomiro, hijo de los godos]. Este ultimo obtiene la paz y recibe
la promesa, bajo la garanti-a de Allah y su Profeta, de que su situacion y la de su pueblo no se
alterard; de que sus subditos no serdn muertos, ni hechos prisioneros, ni separados de sus
esposas e hijos; de que no se les impedira la practica de su religion, y de que sus iglesias no
serdn quemadas ni desposei-das de los objetos de culto que hay en ellas; todo ello mientras
satisfaga las obligaciones que le imponemos. Se le concede la paz con la entrega de las
siguientes ciudades: Uryula [Orihuela], Baltana, Lakant [Alicante], Mula, Villena, Lawraka
[Lorca] y Ello. Ademads, no debe dar asilo a nadie que huya de nosotros o sea nuestro enemigo;
ni producir dafio a nadie que huya de nosotros o sea nuestro enemigo; ni producir dano a
nadie que goce de nuestra amnisti-a; ni ocultar ninguna informacién sobre nuestros enemigos
gue puede llegar a su conocimiento. El y sus subditos pagaran un tributo anual, cada persona,
de un dinar en metalico, cuatro medidas de trigo, cebada, zumo de uva y vinagre, dos de miel y
dos de aceite de oliva; para los sirvientes, sélo una medida. Dado en el mes de Rayab, afio 94
de la Hégira [713]. Como testigos, ““Uzmadn ibn Abi “~Abda, Habib ibn Abi “~“Ubaida, Idri-s ibn

Maisara y Abul Qasim al-Mazali”*>.

Version Crénica 1344:

“E Abelancin lidio con la gente de Orihuela e de Lorca e de Valencia e de Alicante, e quisso Dios
assi que los vencio. E dieronle las villas por pleitessia, e ficieronle cartas de seruidumbre en
que Abelancin los defendiesse e amparasse, e non partiesse los fijos de los padres, nin los
padres de los fijos sinon por su placer dellos; e que obiessen su auer como lo auian assi en el
campo como en las villas, e que cada vno de los que en ellas morassen le diese la mitad de la
dezima parte que al afio su facienda valiese, e mas quatro almudes de trigo e quatro de ordio,
e miel e azeyte como lo cogiessen vna parte sefialada; e jurase Abelancin que non denostaria a

B3 Versién de al-Dabbi recogida en Historia de los Mozarabes del 798

21



ellos ni a su fee, nin les quemasse sus iglesias, e que los dejasse guardar su ley. E todo se lo
prometio e se lo otorgo e fizo sus juramentos de non se lo quebrantar. E quando estas cartas

fueron assi fechas andaba la era de los moros en nobenta e quatro afios.”**

Version de al-Garnati (s. XIV):

“Escritura que otorga "Abd al-"Aziz b. M{sa ibn Nusayr a (li) Tudmir (Teodomiro) b. "Abd{s [en
gue le reconoce] que éste se ha rendido mediante capitulacién (nazala “ala s-sulh) y se acoge al
Pacto instituido por Dios (la-hu “ahd Allah) y a la proteccién de Su Profeta, que El bendiga y
salve, que le garantizan que no cambiara su status o posicién ni el de ninguno de los suyos (as
habi-hi) ni se le privarad de su dominio, y que no serdn matados, ni reducidos a esclavitud, ni
separados de sus hijos o sus mujeres, ni forzados a abandonar su religion, ni se les quemaran
sus iglesias”. [No serd despojado de su dominio mientras] sea leal y respete las condiciones
que le hemos impuesto. El capitula en nombre de (wa-annahu sélaha “ala) siete ciudades, que
son Ury(ta (Orihuela), B.n.t i-la, [Lagant], M{la, Bn ira o B.nayra, [ly Ah] y Llrga (Lorca). No
debera dar cobijo a nadie que huya de nosotros, ni a ningln adversario nuestro; no atacara a
nadie que tenga nuestro amén o salvaguardia; no nos ocultard ninguna noticia acerca del
enemigo que llegare a su conocimiento. Quedan obligados, él y los suyos, a entregar cada afio
un dinar, cuatro almudes de trigo, cuatro de cebada, cuatro medidas de mosto, cuatro de
vinagre, dos medidas de miel y dos de aceite; los siervos deberan pagar la mitad de las
cantidades antedichas, »Fueron testigos del documento: ‘Utman b. AbT "Abda al-Qurasi, Habb
b. AbT "Abda al-Qurasi, Ab( I-Qasim al-Hudali y "Abdallah b. Maysara at-Tamimi. Fue redactado

en el mes de rayab del afio 94 de la Hégira”. ™

Tras analizar las diferentes versiones se pueden sacar varias conclusiones:

1. Teodomiro se sometié por pacto y no por las armas, adquiriendo la proteccién de Dios y de
Mahoma su profeta.

2. Teodomiro conservara su posicidon, y no se verd alterada su situacién ni la de sus
compafiieros.

3. Los habitantes no serdan sometidos al cautiverio ni se les dard muerte, tampoco se les
separara de sus mujeres e hijos.

4. No se les obligara a renunciar a su religion, ni a sus iglesias ni a sus objetos de culto.

5. Teodomiro estara obligado a vigilar que se cumpla lo pactado. No dara refugio a siervos
fugitivos ni enemigos de lo musulmanes ni dafiar a quien haya recibido el aman .

6. No se deberd ocultar noticia sobre el enemigo que llegue a su conocimiento.

7. A él y a sus compafieros les corresponde el pago de la gizya . Todo hombre libre pagara cada
ano: un dinar de oro, cuatro almudes de trigo, cuatro de cebada, cuatro gist de vinagre, uno de
miel y uno de aceite.

 Versién de la cronica de 1344 gue se inspira en la Historia de al-Rasis
> Version de al-Garnati (s. XIV).

22



8. Todo colono deberd pagar la mitad de esto.

9. La entrega a los musulmanes de Aurariola (Orihuela), Leucante/Lucentum (Alicante),
Balantala (Villena o Valencia), Mula, Eliocroca (Lorca), Begastri (Cehegin) y Eio (Hellin o Elche).

4.3. Los pactos con familias muladies

4.3.1 Los descendientes de Witiza

“En visperas de combate los hijos de Witiza acuerdan desertar. Envian un emisario a Tariq
diciendo que Rodrigo les ha usurpado el poder y proponiendo pasarse con sus seguidores al
bando musulman durante el encuentro a cambio del aman y que se les entregue cuantas
fincas posefa su padre en al-Andalus. Eran 3000 y se llamaron posteriormente la cuota de los
reyes. Tariq accedid y en estas condiciones pacté con ellos. Cuando los hijos de Witiza se
pasaron a los musulmanes, preguntaron a Tarig si dependia de alguien o era auténomo. Ante
su respuesta, acuden a Musa para que confime el tratado y después al Califa al-Walid, con el
fin de que lo ratifique” (Manzano Moreno, 2006, pags. 42-48). Este documento esta escrito por
Ibn al-Qutiya, descendiente directo de Witiza.

De estos tres hijos nos seguiran llegando historias, Alamund se establecié en Sevilla y a su
muerte parece que su hermano Artobas le arrebatd sus tierras a sus herederos, sumando asi
las posesiones de Alamund en Sevilla a las suyas propias en Cérdoba. Ante esta situacion Sara 'y
el resto de hijos de Alamund deciden viajar a Damasco a reunirse con el califa Hisham. Fue un
viaje provechoso, consiguieron que fueran quitadas las tierras a su tio y distribuidas como en el
acuerdo original. Por otra parte, Sara consiguié un marido por mediacién del propio califa, Isa
b. Muzahin con el cual tendria dos hijos y uno de los cuales seria ancestro de lbn al-Qutiya
(Manzano Moreno, 2006, pags. 42-48).

Todo este relato resulta dificil de comprobar y hay distintos elementos que nos hacen creer
que puede ser falso, parece mas bien un intento de Ibn al-Qutiya de engrandecer la historia de
su familia, pues que era descendiente de Sara estd comprobado. Otro punto interesante es
que si tan importante fue el aporte de estos tres menores de edad a la victoria musulmana por
gué en ocasiones se les confunde en las crdnicas con sus tios Oppa y Sisebuto, y a su vez no se
ve su figura ensalzada a la par de la del conde Julidn, el cual si que se dice que fue importante.
En torno a la cuestidon de la visita al califa también supone un problema, es muy dificil de
imaginar que Musa permitiese que nadie visitase al califa antes de que el mismo le presentase
la conquista, por lo que si visitaron al califa lo harian en el cortejo triunfal de Musa. Respecto a
la cantidad de fincas recibidas y el motivo por el que las recibieron se puede decir que las
fincas serian en torno a 300 y que no eran tan importantes como nos querian hacer creer, asi
mismo no las recibieron por haber ayudado en la batalla, algo muy improbable, sino que fue
por someterse como tantos otros hicieron. A cambio de esta sumisién, se les permitié poseer
ciertas haciendas, parece ser pues que los hijos de Witiza no destacaron sobre otros nobles y
gue no tenian un trato especial por ser hijos del antiguo rey, su status seria similar a otros
pactistas como Teodomiro.

23



4.3.2. Los Banu Qasi

Los Banu Qasi son una familia de origen hispano-godo que tenia un gran patrimonio y ejercia el
poder en la zona norte de la Peninsula Ibérica, en la actual zona de frontera entre Aragén y
Navarra, principalmente en torno a la ciudad de Tudela. Al paso de Musa en direccién hacia
Pamplona durante su campafia en el norte, parece ser que el lider de esta faccién, Fortun o
Casio, le salié al paso y sin haber habido lucha de por medio decidié ofrecerle su ayuda a
cambio de mantener sus posesiones y su poder en la region. Seria una familia importante de la
zona norte pero no formaban parte de la aristocracia visigoda ni desempefaran cargos
importantes durante los siguientes afios. L los textos drabes no nos hablan de esta familia
hasta el siglo IX, con la lucha de los Banu Qasi y otras familias contra la familia imperante en la
zona, los Banu Amrus (Lorenzo Jiménez, 2010, pags. 113-114).

Los Banu Qasi muchas veces han sido nombrados comparandolos con los witizanos y con
Teodomiro, pero observamos una serie de notables diferencias que hacen que sean casos
totalmente diferentes. Las distintas fuentes nos hablan mucho de Teodomiro y los witizanos,
dandoles un papel importante en la conquista, mientras que la documentacién que tenemos
sobre los Banu Qasi es muy posterior, no quedan apenas documentos que atestiglien este
pacto. La otra diferencia y la mds importante reside en la relacién con el poder, mientras los
witizanos y Teodomiro se someten a los musulmanes mediante pactos tras luchar y ser
derrotados, los Banu Qasi lo hacen mediante un vinculo especial Ilamado wala™®; esta
diferencia de relaciones tendra una gran importancia si analizamos la pervivencia de las
dinastias, pues mientras los witizanos y los descendientes de Teodomiro solo duraron una o

dos generaciones, los Banu Qasi pervivieron durante tres siglos.

El caso de los Banu Qasi no supone un caso excepcional, ya que se presupone que hubo mas
casos en la conquista de al-Andalus, ademas, las fuentes arabes dieron mds importancia a los
pactos bajo sumision tras lucha armada y restaban importancia a los wala’. Para confirmar
esta relacion el lider del clan debia desplazarse a Damasco para rendir pleitesia al califa al-
Walid y asi integrarse en el Estado Islamico.

4. Conclusiones.

Tras consultar numerosas fuentes, podemos llegar a la conclusién de que la conquista visigoda
se produjo con un afan de dominacion de la poblacién local, ddndose una situacion de
separacion entre culturas aunque momentdneamente se produjera algun sincretismo como
podemos observar en las tumbas o en las medidas llevadas a cabo en los concilios para buscar
la unidad a través de la religidn y el territorio. Parece que la poblacién siguié manteniendo su
forma de vida igual que hasta entonces, los poderosos mantuvieron su poder junto a los
nuevos gobernadores, aunque la gente del campo probablemente sufrié un empeoramiento
de sus condiciones de vida debido a una protofeudalizacion del Estado. El estado visigodo vivid
una fragmentacidon y una gran crisis debido a esta protofeudalizacion causando una gran

16 .. . . . .

Contrato por el cual el pater familias se rendia sin lucha y juraba fidelidad al califa, pasando a formar
parte de su clientela, llamandoseles mawlas. En caso de ser llamado debia acudir a la llamada de su
sefior para honrar este pacto.

24



divisién interna y luchas intestinas por el poder, para maquillar estas condiciones muchas
veces se recurrié al antisemitismo, lo que hizo que se ganasen todavia mas enemigos.

A la llegada de los musulmanes, estos se encontraron con una sociedad en guerra civil tras la
muerte de Witiza y el enfrentamiento de los descendientes de estos con el rey Rodrigo.
Aprovechando este clima y con la ayuda de un antiguo aliado visigodo, Julian, a cargo del
control del Estrecho de Gibraltar, procedieron a la conquista peninsular. Se dio la batalla de
Waddi Lakka que supuso la derrota visigoda y el desmembramiento del Estado visigodo. Tras
esta derrota se produjeron pequeiias batallas y la mayoria de los sefiores se rindieron ante las
ventajas de los pactos que ofrecian los conquistadores.

Al contrario de lo que habia pasado con los visigodos, la poblacion local vio en los
conquistadores una especie de salvadores por lo que desde un primero momento se dio una
fuerte integracion de la poblacién local en las formas de vida tanto de bereberes como arabes,
dependiendo la zona donde se estableciesen. Se produjo una islamizacidn rdopida y constante
a pesar de que el cristianismo era respetado, pues a cambio de la conversion obtenian una
serie de beneficios que muchos vieron como solucién para mejorar sus condiciones de vida y
ascender en el estrato social.

5. Bibliografia
Acién Almansa , M. (1997). Entre el feudalismo y el Islam : Umar lbn Hafsun en los
historiadores, en las fuentes y en la historia. Jaén: Universidad de Jaén D.L.

Chalmeta, P. (1994). Invasion e Islamizacion. La sumision de Hispania y la formacion de al-
Andalus. Madrid: Mapfre.

Cordero Navarro, C. (2000). "El problema judio como visién del otro en el reino visigodo de
Toledo. Revisiones historiograficas". En la Espafia medieval 23, 9-40.

Corriente, F. (1992). Arabe andalusi y lenguas romances. Madrid: Mapfre.
Garcia Moreno, L. (1989). Historia de Espafia Visigoda. Madrid: Ediciones Catedra S.A.

Gozalves Cavrioto, E. (2011). "El Comes lulianus (Conde Julian de Ceuta), entre la historia y la
literatura". Al Qantir: Monografias y documentos sobre la historia de Tarifa, 3-35.

Guichard, P. (1998). Al-Andalus, estructura antropoldgica de una sociedad islamica en
Occidente. Granada: servicio de publicaciones de la Universidad de Granada.

Guichard, P. (2002). De la expansion drabe a la reconquista: esplendor y fragilidad de Al-
Andalus. Granada: Fundacidn el Legado Andalusi.

Huici Miranda, A. (1969). Historia Musulmana de Valencia. Novedades y rectificaciones.
Valencia: Anubar

Lépez Quiroga, J. (2010). Arqueologia del mundo funerario en la Peninsula Ibérica (siglos V-X).
Madrid: La Ergastula.

25



Lorenzo lJiménez, J. (2010). La dawla de los Banu Qasi. Madrid: Consejo superior de
investigaciones cientificas.

Manzano Moreno, E. (1991). Las fuentes drabes sobre la conquista de al-Andalus: una nueva
interpretacion. Madrid: Consejo superior de investigaciones superiores.

Manzano Moreno, E. (2006). Conquistadores, Emires y Califas. Barcelona: Criitica SI.

Salvatierra, V., & Canto, A. (2008). AL Andalus. De la invasién al Califato de Cordoba. Madrid :
Sintesis S.A.

Sanchez-Albornoz, C. (1973). La Espafia musulmana : segun los autores islamitas y cristianos
medievales . Madrid: Espasa-Calpe.

Serrano Pefia, J., & Castillo Armenteros, J. (2000). Las necrdpolis medievales de Marroquies
Bajos. Avance de las investigaciones arqueoldgicas. Jaen

6. Anexos

26



ocEANO

UQLVZIUDIS 3 uOISVAU]

Imagen 1: sacada del libro Invasion e islamizacion de Pedro Chalmeta, corresponde a las
diferentes rutas llevadas por los musulmanes para la conquista de Al- Andalus.

27



ocEAaNO

ugLwZIUYIST 2 uISPAU]

MEDITERRANEO

|||| i Iﬂl r" i
i mgmmnn' mm e
An.a‘ﬂnco IIII = "

[ITTIT] Asentomientos de bereveres
[E==] asentamientos de drabes.
[EEHH asentamientos mixtos.
R\ Retugios de cristianos.

Imagen 2: sacada del libro Invasion e islamizacion de Pedro Chalmeta, correspondiente a las

zonas de asentamiento de bereberes y drabes.

28



™"
e )

ugpwZIM]S) 3 UpisvaL]

(I Z0nos sometides mediante pactos documena -
E Probable capitulocidn época de 'Abd al-'Aziz

Zonas que pactaron

Imagen 3: sacada del libro Invasion e islamizacion de Pedro Chalmeta, refleja las zonas
peninsulares en las que se realizé un pacto entre los conquistadores y la poblacién local.

29



