
 

 

 

 

 

                                  Trabajo fin de grado 

   

 

La conquista musulmana de la Península Ibérica: diferentes 

formas de adaptación de la población local al nuevo sistema 

The Muslim conquest of the Iberian Peninsula: different ways of 

adapting the local population to the new system 

 

Autor: 

Esteban Velasco García 

Directora: 

María Ángeles Vicente Sánchez 

 

 

Facultad de Filosofía y Letras / Grado en Historia 

Junio 2018 

 

 

 



 
 
 

 2 

 

 

Resumen: 

La Península Ibérica siempre ha sido un territorio muy codiciado por la riqueza de recursos y 

por su posición estratégica, a lo largo de la historia ha estado en el punto de mira de grandes 

imperios y civilizaciones. Tras la caída del Imperio romano de Occidente, esta fue conquistada 

por visigodos y más tarde por los musulmanes. En este trabajo se realiza un análisis de los 

repercusiones sociales de estos cambios de poder para la población y más concretamente 

centrándome en la conquista musulmana y las consecuencias de esta. 

Palabras clave: visigodos, judíos, musulmanes, Península Ibérica, Al- Andalus, Musa, Julian, 

Tudmir, conquista, Tariq, Witiza, pacto. 

 

Summary: 

The Iberian Peninsula has always been a highly coveted territory due to the wealth of 

resources and its strategic position, throughout history has been in the spotlight of great 

empires and civilizations. After the fall of the Western Roman Empire, it was conquered by the 

Visigoths and later by the Muslims. In this work an analysis of the social repercussions for the 

population of these power changes is made and more specifically focusing on the Muslim 

conquest and its consequences.  

Keywords: Visigoth, Jews, Muslims, Iberian Peninsula, Al- Andalus, Musa, Julian, Tudmir, 

conquest, Tariq, Witiza, covenant. 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 



 
 
 

 3 

 

 

Contenido 
1. Introducción. ............................................................................................................................4 

1.1. Justificación del tema ........................................................................................................4 

1.2. Metodología ......................................................................................................................4 

1.3. Objetivos perseguidos .......................................................................................................4 

1.4. Estado de la cuestión .........................................................................................................5 

2. Llegada de los musulmanes a la Península Ibérica. ..................................................................6 

2.1 Situación de la población local. ..........................................................................................6 

2.1.1. Los visigodos ...............................................................................................................6 

2.1.2. La población hispanorromana. ...................................................................................7 

2.1.3. Los judíos ....................................................................................................................8 

2.2. La conquista ....................................................................................................................10 

2.3. Los conquistadores: las tropas musulmanas ...................................................................11 

2.4. Primeras relaciones y conflictos entre culturas ...............................................................12 

3. Primeros asentamientos de las tropas musulmanas: formas de control y gestión ................13 

3.1. Alianzas entre familias: repartición del territorio ............................................................13 

3.2. La islamización de la población local ...............................................................................14 

3.3. La población autóctona ante esta nueva situación .........................................................15 

3.4. La importancia de la moneda ..........................................................................................16 

4. Los pactos de sumisión : Julián , ciudades, muladíes..............................................................17 

4.1 Primer pacto con los musulmanes: el pacto de Julián ......................................................17 

4.2 Otros pactos de sumisión .................................................................................................19 

4.2.1 El pacto de Tudmir.....................................................................................................20 

4.3. Los pactos con familias muladíes ....................................................................................23 

4.3.1 Los descendientes de Witiza .....................................................................................23 

4.3.2. Los Banu Qasi ...........................................................................................................24 

4. Conclusiones. .........................................................................................................................24 

5. Bibliografía .............................................................................................................................25 

6. Anexos ....................................................................................................................................26 

 



 
 
 

 4 

 

 

 

1. Introducción. 

1.1. Justificación del tema 
He elegido este tema porque considero que la época de la conquista musulmana es una 

periodo casi desconocido hoy en día, restándole la importancia que a mi parecer tiene. He 

querido hacer un análisis de lo que supuso este momento histórico para la población y las 

estructuras de poder; he hecho alusión asimismo a la sociedad visigoda para hacer una 

comparativa y exponer las semejanzas y diferencias entre ambas situaciones ante un sistema 

de gobierno extranjero y con unas formas de vida diferentes. Creo que la obligación de un 

historiador es reflejar la historia lo más fiel y objetivamente posible, sin renegar de ninguna 

parte de nuestro pasado, pues conocer el pasado supone una ventaja para actuar 

correctamente en el futuro.  

1.2. Metodología 
La metodología ha sido la habitual para este tipo de trabajos, recurriendo a fuentes 

secundarias sobre distintas temáticas de las culturas visigodas y árabes, tanto monografías, y 

libros colectivos, como revistas especializadas, sirva de ejemplo la revista Desperta Ferro, la 

cual he consultado para sacar contenido sobre algún punto concreto o algún material para los 

anexos. También ha sido muy importante el uso de Dialnet para poder consultar artículos 

concretos que de otra manera me hubiese resultado imposible encontrar, de gran ayuda ha 

sido también la plataforma Roble de la Universidad de Zaragoza que me ha ayudado a 

encontrar libros imprescindibles para mi trabajo. Por otra parte, agradecer la labor de mi 

tutora, Ángeles Vicente, quien me ha prestado algunos libros que han sido el pilar sobre el que 

se ha sustentado mi trabajo. 

1.3. Objetivos perseguidos 
Como ya se ha comentado, mi objetivo es arrojar luz sobre una época que apenas se estudia 

en profundidad haciendo énfasis tanto en lo que supuso para la población la transformación 

radical con la llegada de una sociedad con unas formas de vida y religión totalmente diferentes 

como en lo que realmente hubo detrás de la conquista. Si esta fue a sangre y fuego o si 

realmente la población les recibió bien y se produjeron pactos. He querido hacer un breve 

análisis también de la sociedad visigoda para conocer cómo reaccionó la sociedad ante una 

anterior conquista y ver cómo ejercieron el poder los visigodos para entender el clima social 

que había a la llegada de los musulmanes a la Península Ibérica, pues creo que es importante 

conocer las condiciones de vida a la llegada de estos. Otro de mis objetivos es reflejar 



 
 
 

 5 

fielmente las transformaciones que supuso este hecho histórico, si se produjo un sincretismo 

de las formas de vida autóctonas y foráneas o si hubo un dominio de la una sobre la otra. 

Desde siempre ha habido gente que ha negado el periodo de dominio musulmán de la 

Península Ibérica o le ha restado importancia, una tendencia que aumenta hoy en día debido al 

auge de los nacionalismos y la xenofobia, buscando la continuidad de una identidad nacional 

que a mi parecer es inexistente. Por todo ello, quiero demostrar el gran influjo que supuso la 

cultura islámica sobre la nuestra y los avances que supuso. 

1.4. Estado de la cuestión 
Para el apartado sobre los visigodos he recurrido  principalmente al libro Historia de España 

Visigoda de Luis García Moreno, este libro hace un extenso análisis de lo que fue la cultura 

visigoda desde las conquistas hasta la conquista musulmana. Para llevar a cabo este libro el 

autor hace un análisis tanto de las fuentes legales y religiosas que son las que aportan un 

relato directo como de la arqueología. 

Para hablar sobre las tropas musulmanas y los primeros contactos el libro más importante ha 

sido Conquistadores, emires y Califas  de  Eduardo Manzano, un libro que no se centra tanto en 

la conquista como a las relaciones entre culturas, el origen y la cultura de los musulmanes. 

Respecto a la conquista el libro más empleado ha sido Al-Ándalus, de la invasión al Califato de 

Córdoba de Vicente Salvatierra y Alberto Cano. Libro que recorre la historia casi completa de 

Al-Ándalus y que refleja bien la conquista al recoger las diferentes hipótesis. Este libro también 

lo he usado a la hora de hablar sobre la población y la islamización. 

Sobre el asentamiento de la población  y la cultura de los musulmanes, a parte de los 

mencionados anteriormente ha sido muy importante Al-Ándalus,  estructura antropológica de 

una sociedad islámica en occidente de Pierre Guichard. Sobre todo gracias al estupendo 

análisis de la toponimia para relacionarla con las diferentes tribus que hace el autor. 

En el tema final de los pactos he usado sobre todo dos libros, la Dawla de los Banu Qasi de 

Jesús Lorenzo Jiménez e Invasión e islamización de Pedro Chalmeta. El primero es la única obra 

que hace un análisis tan extenso sobre los Banu Qasi, analizando desde  el epónimo del 

nombre hasta el final de esta gran familia. Por su parte el libro de Chalmeta hace una 

fantástica investigación de Julián como personaje histórico y recurre a las fuentes para hacer 

un recorrido sobre los pactos, incluyo en los anexos varios mapas de su trabajo ya que creo 

que son imprescindibles para ayudar a explicar el tema. 



 
 
 

 6 

 

2. Llegada de los musulmanes a la Península Ibérica.  

2.1 Situación de la población local.  

2.1.1. Los visigodos 

Tras el establecimiento de los visigodos en la Península Ibérica se produjo la instauración de un 

nuevo sistema político, una monarquía. Los visigodos desde un primer momento decidieron no 

mezclarse con la población local lo que provocó un poblamiento centrado en grandes núcleos 

urbanos y limitado a zonas estratégicas, dándose una falta de poder en grandes áreas de la 

Península. Estas zonas se situaban alrededor del eje que unía Barcelona, Zaragoza, Toledo, 

Mérida y Sevilla. El hecho de ejercer el poder desde este eje tuvo como consecuencia el mayor 

poblamiento de zonas centrales en torno a la meseta central. Las ciudades de este ámbito 

pervivirían e incluso crecerían, pero en el resto del territorio se perdió parte del poblamiento 

urbano y se volvió en parte a un poblamiento rural. 

La población visigoda que llegó a la Península Ibérica se estima en 100.000 personas (García 

Moreno, 1989), en contraste con la población hispanorromana que sería de unos seis millones. 

Por tanto los visigodos supondrían solamente en torno al 3% de la población. Al no integrarse 

con la población local, se daban constantemente conatos de rebeldía pues los autóctonos no 

se sentían identificados con este nuevo pueblo que les gobernaba.  

Se mantendrán leyes diferentes para los hispanorromanos y los visigodos hasta la 

promulgación del Líber Iudicum en el año 654 por Recesvinto. Basado en el Derecho romano, 

establecía la igualdad jurídica entre visigodos e hispanorromanos, buscando así una unificación 

nacional y una mayor conexión con la población local. Para lograr este objetivo, se llevó a cabo 

también la conversión del arrianismo al catolicismo por Recaredo en el III Concilio de Toledo, 

calificando como herejía el arrianismo y aceptando los postulados de los Concilios de Nicea y 

Caledonia: 

"Presente está aquí -decía el rey ante los obispos- la ínclita nación de los Godos, estimada por 

doquier por su genuina virilidad, la cual separada antes por la maldad de sus doctores de la fe 

y la unidad de la Iglesia Católica, ahora, unida a mí de todo corazón, participa plenamente en la 

comunión de aquella Iglesia. La incontable muchedumbre del pueblo de los Suevos, que con la 

ayuda del Cielo sometimos a nuestro reino y que, si por culpa ajena fue sumergida en la 

herejía, ahora ha sido reconducida por nuestra diligencia al origen de la verdad como un santo 

y expiatorio sacrificio, estos nobilísimos pueblos que por nuestra diligencia han sido ganados 

para el Señor"1. 

Un último paso hacia esta unidad política y religiosa fue la conquista por Suntila del litoral 

levantino, expulsando a los bizantinos. Desde este momento, pasarán de llamarse reges 

                                                             
1
 Fragmento III, Concilio de Toledo (año 589).  

 



 
 
 

 7 

gottorum a reges Hispaniae. Dejando de ser solamente reyes de los godos y pasando a ser 

reyes de todos los habitantes de la Península Ibérica. 

Esta mezcla se puede apreciar en las necrópolis, donde se observa una aculturación de los 

pueblos visigodos con la cultura hispanorromana, encontrado enterramientos y objetos 

hispanorromanos dentro de enterramientos visigodos (López Quiroga, 2010).  

El sistema de impuestos sí que cambió con la llegada de los visigodos, pues la recaudación 

pasó directamente a estar bajo el control de la Corona. El impuesto militar desapareció y el 

mantenimiento militar corría a cargo de los nobles que estaban a cargo de las tropas. Los 

impuestos aduaneros sí que se mantuvieron y los impuestos sobre el comercio también. El 

encargado de llevar a cabo y controlar los impuestos era el comes patrimonii, quien se 

encargaba de controlar también a los encargados de menor rango del sistema tributario. 

El exactor era el funcionario por debajo del comes patrimonii, supervisaba los impuestos 

locales y regionales y era elegido por los curiales. Como dato importante, queda reflejada la 

importancia que le dan a la corrupción los visigodos con la existencia de una multa contra los 

gobernadores ocasionada al no revisar las quejas contra los exactores. La multa era de 2160 

sueldos de oro y fue creada por Alarico en su Breviario (Manzano Moreno, 2006, págs. 33-34). 

Y ya por ultimo tenemos al recaudador de impuestos como tal, el tabularius, siempre bajo la 

vigilancia de compulsores y discussores mandados por la Corona. 

2.1.2. La población hispanorromana. 

Como hemos señalado, había dos mundos diferentes dentro del reino visigodo: el campo y las 

ciudades. En relación con las zonas rurales, en la cúspide de la sociedad hayamos a una vieja 

élite terrateniente que poseía la mayoría de las tierras, una élite que había sobrevivido a la 

caída del Imperio y supo adaptarse al nuevo gobierno de los visigodos, manteniendo así sus 

tierras y riquezas. Se hacían llamar en muchos casos senadores, un rango venido de tiempos 

romanos pero que no conllevaría ningún cargo político en época visigoda, solo la condición de 

pertenecer a la élite económica. 

En sus dominios podemos encontrar los coloni2, estructura aparecida en los últimos años del 

imperio romano, quienes estaban ligados de forma permanente a la tierra, la cual trabajaban y 

por la cual estaban obligados a pagar unas elevadas tasas. Un importante cambio que 

observamos aquí es que estos impuestos ya no los cobra el terrateniente, sino que son 

recaudados por funcionarios reales. Se observa un rasgo importante de la sociedad visigoda y 

algo novedoso en la Península: un sistema centralista y monárquico. 

Por debajo tenemos a los esclavos o servi, cuyas condiciones de vida se intentó cambiar con 

algunas medidas como la abolición del derecho a encadenarlos si se tenía sospecha de que 

iban a huir. En caso de huir y ser acogidos por otro señor, este debía pagar el impuesto 

generado por el servi mientras estaba bajo su acogida.  

                                                             
2 El colonato es un sistema de explotación que supone la transición entre el sistema esclavista romano y 
el feudalismo. El colono no era libre ni esclavo, trabajaba la tierra de un señor y estaba ligado a ella sin 
poder abandonarla. Pagaba un impuesto por trabajar esta tierra, Wickham, 1998.  



 
 
 

 8 

Entre los hombres libres tenemos también a los possessores, pequeños propietarios de la 

tierra que trabajan, muchos de los cuales eran visigodos que habían recibido las tierras 

durante la conquista. Estaban sometidos a impuestos y sus ganancias dependían mucho de lo 

que establecieran los más poderosos.  

En contraposición con esta situación en el campo, que vemos que mantuvo una situación 

similar a la que tenía en época romana, está el escenario de las ciudades. Los visigodos se 

dieron cuenta de que necesitaban mantener en funcionamiento las ciudades ya que podían 

llegar a ser su principal fuente de ingresos. En la cúspide de las sociedades urbanas, hallamos a 

la vieja aristocracia, las grandes fortunas. Justo por debajo un conglomerado diverso de 

hombres libres formados por dos grupos: en primer lugar, los privates, que eran comerciantes 

y artesanos asociados según su actividad y con una gran capacidad económica que suponían 

los principales ingresos; En segundo lugar, los curiales, grupo hereditario y cerrado que venía 

del antiguo sistema de administración romano y al cual se le obligó en parte a seguir 

ejerciendo sus cargos para lograr un perfecto sistema administrativo y económico de las 

ciudades. Así, no podían vender sus propiedades ni acceder a cargos eclesiásticos y, en caso de 

deuda económica, se veían obligados a vender sus propiedades a la Corona. Un sistema más 

para mantener la riqueza en unas pocas manos, como observábamos con la recaudación de 

impuestos en el campo.  

Así pues la administración visigoda fue una continuación de la romana, los gobernadores 

seguían existiendo pero eran pagados por la Corona y en caso de mala praxis, como la 

aceptación de sobornos o malversación, sus propiedades eran confiscadas y podían ser 

condenados a muerte. En este último caso su familia se haría cargo de sus cargas fiscales.  

El gobernador era el encargado de la justicia de los hombres libres y siervos aunque, como 

ocurriese en tiempos romanos, los nobles eran juzgados directamente por la justicia real. Por 

debajo del gobernador estaba la figura del defensor, encargado de los delitos menos 

importantes. Estos defensores con ayuda del cancellarius y el numerariius y la curia eclesiástica 

eran elegidos de forma pública por los ciudadanos, al contrario que en época romana que eran 

elegidos directamente por la élite gobernante de la ciudad. 

2.1.3. Los judíos 

Desde tiempos romanos encontramos una serie de leyes antijudías que con la llegada de los 

visigodos y el arrianismo se mantuvieron. Las más destacadas son la prohibición a los judíos de 

poseer esclavos cristianos, a excepción de los heredados, ejercer cargos públicos y entrar en el 

ejército. Tampoco podían darse matrimonios mixtos ni mantener relaciones con mujeres 

cristianas, bajo pena de muerte. La circuncisión, importante símbolo de identidad para los 

judíos, fue prohibida para los que no fueran judíos de nacimiento. En caso de llevarse a cabo, 

el medico sería condenado a muerte. Los cristianos que se convirtiesen al judaísmo perderían 

su derecho a declarar en un juicio y perderían a su vez todos los bienes, y si se convertían por 

la influencia de un judío, este sería condenado a muerte y sus bienes serían confiscados. Por 

otra parte, se prohibió también la construcción de nuevas sinagogas, y si se construían 

pasarían a ser automáticamente iglesias. Estas leyes fueron recogidas en el código de 

Teodorico II (Cordero Navarro, 2000).  



 
 
 

 9 

Tras la conversión al catolicismo en el III Concilio de Toledo (589), y para conseguir la unidad 

nacional bajo una misma religión y fe común, se endurecen las medidas antijudías. Se autorizó 

la conversión forzosa de los judíos al catolicismo, algo que antes no estaba permitido, el resto 

de medidas que estaban instauradas hasta ese momento fueron ratificadas y aplicadas con 

especial esmero. Con el rey Sisebuto (612-621) empezará la verdadera persecución contra los 

judíos por parte de los visigodos. Promulgó dos nuevas leyes, les prohibió la posesión de 

esclavos cristianos, ya fueran heredados o no, ya que consideraba que podían contaminar sus 

mentes. De esta manera se obliga a los judíos a vender sus esclavos por un precio prefijado por 

el Estado o liberarlos antes de una fecha indicada. 

La segunda medida fue prohibir de manera absoluta el matrimonio mixto y, en el caso de los 

ya existentes, se obligaba a la conversión del judío bajo pena de destierro y confiscación de 

bienes, tras firmar esta ley de matrimonio incluiría una advertencia para sus sucesores de que 

debían cumplir estrictamente las leyes antijudías o les caería una maldición. Otro apartado de 

la ley aumentaba el castigo para los que intentaran convertir a los demás al judaísmo, se les 

azotaba públicamente, se les afeitaba la cabeza y pasaban a formar parte de los esclavos del 

Tesoro Real. En caso de conseguir la conversión, sería ejecutado y sus posesiones familiares 

confiscadas. Estas medidas llevaron al exilio a numerosas familias judías pero este fue el 

menor problema, pues se crearon falsos conversos. Estos falsos conversos seguirán 

manteniendo su fe en secreto y supondrán un núcleo de rebeldía y crispación que con el 

tiempo se volverá en contra del Estado.  

Las medidas antijudías seguirán con todos los reyes en mayor o menor medida, pero con 

Recesvinto (653-672) alcanzarán mayor importancia y brutalidad. En el VIII Concilio de Toledo, 

Rcesvinto dijo que la única herejía que quedaba tras la eliminación del arrianismo era el 

judaísmo y que muchos conversos eran en realidad falsos conversos: “Denuncio la vida y 

costumbres de los judíos, cuya contagiosa pestilencia mancha las tierras de mis dominios, pues 

habiendo el Dios omnipotente exterminado de raíz todas las herejías de este reino, se sabe 

que sólo ha quedado esta vergüenza sacrílega, la cual se verá corregida por los esfuerzos de 

vuestra devoción, o aniquilada por la venganza de nuestro castigo…”. (Álvarez Chillida & 

Izquierdo Benito, 2007, pág. 73) 

A raíz de esto aprobó un decálogo recogido en el Código de Recesvinto donde prohibía la 

celebración de todas las fiestas judías, incluida la Pascua, así como el descanso del Sabat y 

todas las celebraciones judías junto a las prácticas religiosas, como la circuncisión y el rito 

matrimonial judío. La pena ante el incumplimiento de estas leyes era la muerte en la hoguera o 

ser lapidados por la propia comunidad judía. 

Tras Recesvinto se vivirán unos años sin nuevas medidas hasta la llegada de Ervigio (680-687), 

quien ordenó que los conversos tenían que presentarse ante una persona cristiana designada 

los sábados y días de fiesta cristiana y judía o si no serían afeitadas sus cabezas y recibirían 100 

latigazos, por su parte las mujeres debían ser acompañadas por mujeres cristianas. En el año 

681, se celebró el XII Concilio de Toledo y en él se crearon 28 leyes antijudías, siendo la más 

importante la conversión forzosa de todos los judíos en el plazo de un año bajo pena de 100 

latigazos, afeitado de cabeza, destierro y confiscación de sus posesiones. Aplicándose el mismo 

castigo a los que celebrasen fiestas judías. Se cambió la pena para la circuncisión, al 



 
 
 

 10 

circuncidado y al que llevaba a cabo la circuncisión se les debían cortar los genitales y en caso 

de ser mujer la nariz, así como la pérdida de sus posesiones. 

Todas estas medidas crearon un clima de inestabilidad y de odio de los judíos hacia los 

visigodos, siendo el germen de que en un futuro colaborasen con los musulmanes durante la 

conquista. 

2.2. La conquista 
Una de las hipótesis que se ha estudiado largo y tendido es la de la intervención del comes 

Iulianus. Tras contrastar las diferentes fuentes, lo que parece probado es que Iulianus fue el 

último gobernador bizantino de Ceuta o un comes visigodo. En el año 709, coincidiendo con la 

muerte de Witiza se alía con los musulmanes y decide ayudarles a cruzar el Estrecho. 

Estableció con Musa ibn Nusayr un tratado que servirá de precedente a los posteriores 

llevados a cabo con los visigodos, como el de Tudmir o el de Mérida. Los asaltos contra Tarifa 

de 710 serían la muestra de lealtad que le exigió Musa y el campo de prácticas para el asalto 

definitivo de 711 (Gozalves Cavrioto, 2011, págs. 3-35). 

Sea como fuere, en el año 711 Tariq ibn Ziyad, lugarteniente de Musa al mando de un 

contingente de entre 8000 y 12000 bereberes (Salvatierra & Canto, 2008, pág. 27) llega a la 

Península, a la zona de Gibraltar. Ya se habrían producido incursiones anteriormente, pero 

estas se limitaron a pequeños asaltos en los que se obtenía botín y se retiraban rápidamente. 

Esta vez, cuando llegó a Gibraltar, Tariq se dio cuenta de que el conde de la Bética y sus tropas 

no se encontraban allí, estaban apoyando al rey Rodrigo en una campaña en el norte, por lo 

que vio la oportunidad de aumentar la dimensión del ataque y no limitarse a pequeñas razzias. 

El rey Rodrigo al ver que no se retiraban como en ocasiones anteriores decidió acudir 

rápidamente desde el norte, abandonando el asedio de Pamplona. Como se ha comentado 

antes, el ejército visigodo a estas alturas era muy débil debido a que se basaba en el vasallaje 

de los condes y sus tropas y, en los últimos años, estos buscaban la manera de no acudir para 

no perder los hombres que trabajaban sus tierras. Esto sumado al cisma político hizo que 

Rodrigo llegara con un ejército muy limitado y dividido, se cree que durante la lucha Tariq 

recibió el apoyo de nobles leales a Witiza, en concreto sus tíos Sisberto y Oppa (Chalmeta, 

1994, pág. 146). Las consecuencias fueron la derrota de Rodrigo en el río Guadalete y su 

consiguiente muerte. Pero la derrota visigoda realmente no se dio aquí, durante el combate en 

el que tenemos unos 30.000 soldados visigodos las alas dirigidas por Sisberto y Oppa se 

retiraron, dejando luchar al centro dirigido por Rodrigo. Con lo que seguirían quedando un 

ejército de unos 10000-12000, ascendiendo el total de tropas visigodas a unos 20000 hombres.  

Tariq ibn Ziyad perdió una cuarta parte sus tropas en la batalla, así que se retiró a Algeciras 

para reponerse y recibió el refuerzo de unos 20000 voluntarios para emprender la campaña de 

Écija. La lucha tuvo como resultado la desbandada y retirada de las tropas visigodas a la 

ciudad, quedando estas bajo sitio que duró un mes hasta que el señor de Écija fue capturado y 

obligado a rendir la ciudad bajo los principios de Tariq ibn Ziyad. (Chalmeta, 1994, pág. 146) 

Tras esta victoria, Tariq ibn Ziyad aprovechando el desconcierto y el desorden visigodo decidió 

atacar rápidamente sin esperar a Musa, que llegaría en el 712 con nuevas tropas y contando 



 
 
 

 11 

con el apoyo de la flota de Ifriqiya (Guichard, 2002). Tariq envió parte de sus tropas hacia 

Córdoba, Málaga, Granada, Albacete y Alicante. Mientras él mismo marchaba hacia Toledo, 

capital y centro neurálgico del reino y donde se encontraba el Tesoro Real. Decapitando así el 

frágil reino visigodo. Musa emprendió una táctica totalmente diferente a la de Tariq, ataca 

Carmona, Sevilla y emprende el cerco de Mérida. Aprovechando este asalto, la ciudad de 

Sevilla se sublevó y Musa envió a su propio hijo ´Abd al-Aziz para derrotarlos. En junio de 713, 

Mérida se rinde con condiciones favorables para ambos. Musa sigue su camino hacia Toledo y 

se enfrenta con Tariq quitándole las posesiones conseguidas durante su conquista, al 

considerar que este carecía de la autoridad. Tras el invierno marchan a Zaragoza que caerá en 

el 714 y a partir de aquí es cuando surge el problema de hacia donde se dirigieron. Chalmeta 

dice que tras encontrarse con un enviado del califa en Zaragoza, quien le dice que debe ir a 

Damasco a rendir cuentas y a quien convence para seguir en sus conquistas, Musa manda a 

Tariq a conquistar Huesca, Lérida y Tarragona, mientras él mismo iba en dirección contraria, 

logrando la capitulación de Pamplona y siguiendo la conquista hacia Yilliqiya. Esta última 

provincia se rindió sin lucha y se ocupó Lugo (Chalmeta, 1994, págs. 181-193), aquí en Lugo 

volverá a recibir a un embajador del califa y esta vez sí que abandonará Hispania para marchar 

hacia Damasco. 

 

2.3. Los conquistadores: las tropas musulmanas 
Las tropas conquistadoras pertenecían al Califato Omeya de Damasco, el cual se basaba en las 

enseñanzas de Mahoma y se vio en la difícil tarea de convertir una sociedad tribal en un estado 

con la capacidad de controlar un gran imperio en expansión. Se estableció la capital en 

Damasco pues se trataba de un punto central dentro del imperio. Con esta medida 

centralizadora los grupos tribales de La Meca y Medina perdieron su poder. 

Las medidas más radicales fueron llevadas a cabo por Abd al Malik (685-705), quien llevó a 

cabo un proceso de arabización e islamización, instauró el árabe como lengua oficial del 

Estado, creó la moneda propia del imperio y llevó a cabo la construcción de diversos edificios 

para dotar de grandeza a su gobierno. Tras un periodo de conflictos internos en los que se 

produjo una ralentización de las conquistas, se nombró a Musa Ibn Nusayr gobernador de 

Ifriqiya y de los territorios de Occidente, ganando gran notoriedad al extender los dominios 

hasta el Atlántico, la Península Ibérica y el sur de la Galia. 

La conquista del norte de África no fue tan fácil como la llevada a cabo sobre los persas o los 

bizantinos, quienes suponían una única entidad política. En cambio, el norte de África estaba 

poblado por multitud de tribus bereberes por lo que había que someter a todas y cada una de 

ellas. Podemos dividir la conquista norteafricana en cuatro fases: la primera en el valle del Nilo 

el cual estaba bien poblado y poseía gran riqueza; la segunda, el golfo de Sidra, donde el poder 

bizantino era escaso; la tercera, el Exarcado de Cartago, siendo Ceuta la ciudad más 

importante y última en caer; y una última fase en la fachada atlántica, donde ya no había 

presencia bizantina y su mayor núcleo era Tánger. Un hecho que supuso un cambio importante 

en la conquista fue la autorización para pactar con los bereberes por parte del califa Abd al 

Malik, dándose una conversión mayoritaria al islam de estos tras la conquista de Cartago en el 

695. Este hecho se comprueba al observar las tropas que acompañaron a Musa para llegar 



 
 
 

 12 

hasta el Atlántico, su ejército estaba conformado no solo por árabes sino también por 

bereberes procedentes de las tribus Hawwara, Zanata y Kutama (Chalmeta, 1994, págs. 97-

102).  

Sin embargo, al terminar la conquista  de Al- Ándalus se produce de nuevo la segregación entre 

árabes y bereberes, las tropas bereberes pasarán a estar acuarteladas aparte y bajo el mando 

de Tariq Ibn Zyad, esto afectará a la repartición de tierras en el futuro. Los bereberes recibirán 

muy pocas tierras y, sin embargo, debían aportar altos impuestos y esclavos, con el tiempo la 

solución desencadenará las revueltas bereberes de mediados del siglo VIII. Los bereberes 

pasaron a formar parte de los mawali, tropas musulmanas que con el contrato conocido como 

´wala pasaban a adquirir el mismo estatus que un árabe, sin embargo no podían ejercer cargos 

importantes3. 

2.4. Primeras relaciones y conflictos entre culturas 
En la sociedad visigoda estaba teniendo lugar una incipiente feudalización o protofeudalización 

que llevaba inevitablemente a una pérdida total del poder por parte de la Corona. La 

aristocracia, aprovechándose de la dependencia personal cada vez mayor, había adquirido más 

poder compitiendo con el propio poder real. Ante esta situación los reyes tomaban medidas 

con las que intentaban sacralizar su autoridad y afianzar la lealtad de la aristocracia. Estas crisis 

las apreciamos en sucesos como la deposición de Wamba en 680, Egica en 693 o las luchas 

entre los hijos de Witiza y el usurpador Rodrigo que darían como resultado la invasión árabo-

musulmana. 

En la época final del Reino de Toledo, los reyes se dieron cuenta de este problema y de la 

necesidad de contar con el sólido apoyo del ejército, por eso crearon leyes para regular la 

convocatoria del ejército. Esto se creó debido a que cuando lo convocaban, muy pocos eran los 

que acudían con sus tropas pues los grandes caudillos preferían que sus súbditos se quedasen 

llevando a cabo tareas agrícolas antes que mandarlos a la guerra de donde podían no volver. 

Ante esta situación, el rey Wamba decretó penas para todo caudillo que en un radio de 100 

millas no acudiese con todas sus tropas en caso de llamada del rey. Los castigos iban desde la 

confiscación de bienes hasta la muerte, pasando por el destierro o la degradación de 

convertirse en servii. Su sucesor, Ervigio, creyó que esa ley había supuesto la pérdida de honra 

de casi la mitad de la población. Sin embargo, al final tuvo que legislar sobre esto con una ley 

en la que establecía que si tras la llamada del rey todos los caudillos no se presentaban con al 

menos el 10% de sus hombres incurrirían en delito y podían ser condenados a la pérdida de su 

patrimonio o al exilio (Manzano Moreno, 1991, pág. 33). 

Estas medidas resultaron infructuosas y crearon un clima de crispación, algo que quedó claro 

tras la victoria en Guadalete de los musulmanes con tan solo 8000 hombres (Manzano 

Moreno, 2006, pág. 33), aquí se cree que murió el rey Rodrigo y tras su muerte no hubo más 

intentos de defensa conjunta. 

                                                             
3 La situación de los mawali cambiará radicalmente en el 750 con llegada de los Abbasíes, pudiendo 
incluso acceder al poder. (Guichard, 2002). 

 



 
 
 

 13 

La situación a la llegada de los musulmanes era insostenible, de un clima de guerra civil, pues 

desde tiempos de Wamba dos clanes nobiliarios luchaban por el poder: por un lado, los 

seguidores de Witiza y, por otro, Rodrigo y los suyos. La elección de Rodrigo como rey llevó a la 

perdida de las zonas de Septimania y la Tarraconense que pasaron a estar bajo el control del 

rey Agila II, perteneciente a los seguidores de Witiza, y se recrudecieron las luchas intestinas 

entre clanes en la zona del Ebro a su paso por Navarra. Así pues la situación no podía ser más 

propicia para la conquista.  

 

3. Primeros asentamientos de las tropas musulmanas: formas 

de control y gestión 

3.1. Alianzas entre familias: repartición del territorio 
Es muy importante analizar el modelo con el que se asentaron los musulmanes en la Península 

Ibérica, pues supone el origen de la sociedad andalusí y en el futuro provocará tensiones 

étnicas y políticas que estarán siempre latentes durante la historia de Al-Ándalus. Musa había 

aprobado una concesión para hacer más fácil el control del espacio recién conquistado, ya que 

las tropas arabo-bereberes, cuando estaban en guerra, consideraban que tanto el botín como 

las tierras conquistadas eran de su propiedad, por tanto, no debían de pagar el jums4.  

Sin embargo, desde el Califato de Damasco se entendía la conquista de distinta manera, 

mediante el sistema llamado ánwatan5 o el llamado sulhan6. En el primer caso, sí que se debía 

pagar el jums a la comunidad, pero no era así en el segundo, pues se llegaba a un acuerdo 

llamado futiha sulhan, mediante el cual los territorios quedaban bajo el control de sus antiguos 

dueños a cambio de pagar un impuesto. Esta segunda situación se dio de manera mayoritaria, 

aunque también se dieron concesiones por parte de Musa de ´anwatan. 

 Por esta diferencia de criterios en los inicios, la posesión de la tierra fue motivo de disputa 

entre el Califato y las tropas conquistadoras de Al-Ándalus, así una de las tareas más 

importantes asignadas a los primeros gobernadores de la Península fue recuperar las tierras 

que habían sido asignadas y volver a repartirlas siguiendo los criterios califales.  

El sistema clánico-tribal siguió siendo el sistema organizativo de los arabo-bereberes y jugó un 

papel importante en el reparto de tierras, esto es algo muy importante para entender cómo 

evolucionó la conquista hasta la formación de un espacio político y social. 

Los bereberes se instalaron siguiendo su modelo tradicional de hábitat rural disperso, sin 

importarles las condiciones climáticas y el terreno. Se organizaron de manera autárquica, en 

torno a la estructura tribal, con marcada estructura autonómica desvinculándose tanto del 

                                                             
4
 El jums es un impuesto que supone un quinto de las posesiones personales y va destinado a la comunidad 

islámica. 
5
 Tierras tomadas por las armas. 

6
 Tierras obtenidas mediante pactos. 



 
 
 

 14 

Estado como de otros grupos bereberes, limitándose al propio clan. Se da una mayor 

sedentarización que antes no estaba tan presente y, al estar en territorio nuevo, ganan más 

importancia los lazos familiares para lograr cohesión. Los primeros grupos bereberes que 

llegaron a la Península Ibérica lo hicieron buscando tierras donde asentarse, implantando su 

organización, sus tradiciones y reproduciendo su toponimia originaria. 

El segundo contingente, formado por árabes, al contrario de los bereberes venían en busca de 

botín y tributos, con un último fin de volver a sus territorios. El asentamiento de los árabes se 

produjo con posterioridad. Buscaban fincas privadas que fuesen fáciles de trasmitir mediante 

pactos con sus dueños y así evitar el pago de jums. Pero este método para establecerse 

muchas veces era ilegal a ojos del Estado, pues resultaba difícil justificar la propiedad sobre 

estas. 

Dejando de lado cuál fue el método por el que se distribuyeron, lo importante sería el cómo se 

distribuyeron. La hipótesis más aceptada hoy en día es que se iban distribuyendo conforme 

avanzaba la conquista, de esta manera los bereberes que formaban parte del ejercito de Tariq 

se habrían distribuido en el eje Gibraltar-Córdoba-Toledo, siguiendo la ruta llevada a cabo por 

este. Expandiéndose también por la Meseta y por las zonas del norte recorridas por Tariq. 

Estas teorías están abaladas por importantes historiadores como P. Chalmeta o P. Guichard, 

este último hizo un análisis sobre la toponimia bereber (Guichard, 1998, págs. 390-442), 

llegando a la conclusión de que había una fuerte implantación de tribus bereberes en las zonas 

montañosas del oeste de Andalucía, Toledo, concentraciones en los valles del Guadiana y del 

Guadalquivir y en la zona de Talavera. También en la zona de Guadalajara y Medinaceli. En la 

zona norte, la presencia de bereberes es menor, unos pocos asentamientos en torno a 

Zaragoza y Huesca y en el valle inferior del Ebro. Los árabes por su parte se asentarían en la 

zona del bajo Guadalquivir, Andalucía oriental, Albacete, Murcia y Alicante. Dándose 

convivencias de ambos en torno a Toledo, lugar donde se juntaron los dos ejércitos (Chalmeta, 

1994, págs. 230-234). 

 

3.2. La islamización de la población local 
La visión tradicional de la sociedad de al-Ándalus nos mostraba una España musulmana7, 

donde se había producido un proceso continuista de la sociedad anterior a la llegada del Islam 

pero incorporando elementos de esta religión. La población hispano goda, muy superior 

numéricamente a la población musulmana, habría integrado rápidamente a los musulmanes, 

creando una cultura única combinando aportes orientales con el genio superior occidental. Sin 

duda una visión que buscaba exaltar la grandeza patria y rechazar en cierta manera las fuertes 

influencias orientales en nuestra cultura (Sánchez-Albornoz, 1973). 

A las cifras tradicionales de musulmanes llegados en comparación con la población local, la 

cual era muy superior, las últimas visiones muestran que estos datos no eran tan dispares. La 

población local estaba muy mermada tras unos años de hambrunas y enfermedades y los 

                                                             
7
 Término obsoleto y desestimado por obras posteriores que abogaba por una continuidad de la 

sociedad anterior integrando a los musulmanes dentro de la sociedad visigoda. 



 
 
 

 15 

musulmanes, tanto árabes como bereberes, formaban parte de una sociedad tribal, esto 

quiere decir que tras la conquista de la Península trajeron a sus tribus y su sistema de vida. 

Estas tribus estaban formadas tanto por familiares directos como por clientes, por lo que 

hablamos de unas cifras muy altas. Esta estructura tribal será muy importante pues se 

instaurará en la Península, creando un sistema patriarcal agnaticio, donde todos dependían del 

Pater familias. Estos grupos se definían a sí mismos como descendientes de un antepasado 

común, practicaban la endogamia y el honor era un elemento muy importante. Este honor se 

medía por la capacidad de mantener a sus mujeres dentro del clan mediante matrimonios 

endogámicos y la de captar mujeres de otros clanes. Estos grupos tribales, según expertos8, 

fueron los artífices de la islamización de al-Ándalus. Eliminaron la debilitada y desorganizada 

sociedad protofeudal visigoda y asimilaron a la población local, mediante la integración de las 

mujeres hispano godas en sus clanes con la celebración de matrimonios mixtos. Al absorber a 

las mujeres hispano godas en sus clanes, estas perdían toda su herencia cultural, como fue el 

caso de Sara, nieta del rey Witiza, la cual se casó con un sirio y sus descendientes en ningún 

momento se consideraron visigodos. Así pues, se observa que fue un proceso de ruptura y una 

islamización de la población adoptando la identidad de los conquistadores y no se dio una 

continuidad de la sociedad hispano-goda creándose una España musulmana como los 

continuistas defendían (Guichard, 1998, págs. 141-152). 

3.3. La población autóctona ante esta nueva situación 
La población autóctona se dividía en aristocracia y campesinado, la aristocracia tenía dos 

opciones: luchar y morir o someterse. Se cree que muchos se sometieron, estos estaban 

obligados al pago de unos impuestos a cambio de mantener sus propiedades, muchos se 

convirtieron al islam rápidamente para pagar menos impuestos y en busca de un rápido 

ascenso social. Algunas familias buscaban casar a sus hijas con miembros musulmanes, por lo 

que pasaban a formar parte de la tribu y así estas familias finalmente desaparecían. Tenemos 

también el caso de las familias que se convertían pero mantenían su identidad y rechazaban 

esa absorción, es el caso de los Banu Qasi, los cuales crearon lazos de parentesco con vasco-

navarros en vez de con musulmanes y alcanzaron grandes cotas de poder. Por último, tenemos 

la aristocracia religiosa, los cuales se mantuvieron al lado del poder sin muchos cambios 

respecto a la época visigoda. 

Algo importante para conocer el grado de aculturación es la islamización de la sociedad, un 

proceso que en la Península Ibérica abarca los dos primeros siglos después de la conquista. Así, 

transformaron la sociedad protofeudal visigoda en una sociedad islámica. Esto se debe a 

factores como la fuerte urbanización, que centró la actividad económica en las ciudades y 

supuso un auge del comercio. Las fuerzas no productivas disponían de monedas para 

intercambiar a cambio de productos, por lo que se creó un círculo económico que derivaría en 

el pago de impuestos no solo en especie, sino también en moneda, esto sumado a factores 

judiciales e ideológicos hizo que se conformase una forma de vida común a la población 

general (Acién Almansa , 1997, págs. 117-125). 

                                                             
8 Chalmeta, 1994, Manzano Moreno, 2006  



 
 
 

 16 

En el aspecto religioso la conversión fue algo muy secundario al principio, es cierto que se dio 

una conversión mayoritaria tras la conquista, pero se debió a los beneficios económicos que 

suponía: integración en la sociedad y menos impuestos. Esto se debe a la escasa presencia de 

ulemas en la Península Ibérica hasta el siglo X y a una formación teológica de las tropas 

llegadas muy limitada; de hecho las tropas bereberes estaban recién islamizadas antes de 

llegar a terreno peninsular.  

Otra vía que tenemos para detectar la islamización de la sociedad sería el uso de la lengua 

árabe. Abd al Malik había convertido el árabe como ya se ha dicho en la lengua oficial del 

califato, sin embargo, se considera que hubo una situación de bilingüismo árabe-romance 

durante varios siglos , con islotes de población bereberófona. No dándose un uso monolingüe 

del árabe andalusí entre la población hasta el siglo XI. (Corriente, 1992, págs. 30-35). 

El mundo funerario también nos sirve para comprobar este proceso al igual que nos servía 

para conocerlo en la transición al mundo visigodo anteriormente. Hay grandes necrópolis 

halladas en Jaén que muestran esta evolución, los primeros enterramientos son justo tras la 

conquista y corresponden a cristianos, las fosas eran rectangulares antropomorfas y el cuerpo 

se colocaba en decúbito supino, con las manos cruzadas sobre el pecho. Las musulmanas más 

antiguas se mantienen igual salvo cambiando la posición a de costado y siendo la forma 

completamente rectangular. Finalmente las fosas se irán estrechando y los cuerpos se 

dispondrán en dirección suroeste-nordeste, es decir, hacia La Meca (Serrano Peña & Castillo 

Armenteros, 2000, págs. 95-115). 

3.4. La importancia de la moneda 
La moneda es un método muy importante para obtener datos sobre las consecuencias de la 

conquista. El mundo árabe tradicionalmente no acuñaba moneda, usaban unas u otras 

dependiendo la cultura con la que negociasen. En su expansión con el islam copiarán las 

monedas sasánidas en Oriente y en Occidente las bizantinas. Se reproducían las monedas 

quitando las cruces a las bizantinas y añadiendo leyendas árabes a las sasánidas, convirtieron 

el sólido bizantino en el dínar y el drahma sasánida en el dírham. En el siglo VII con la 

desaparición del Imperio Sasánida y la incorporación de cada vez más elementos religiosos a 

los sólidos bizantinos se decide crear una moneda totalmente propia. Monedas con una 

profesión de fe en el anverso y una sura en el reverso, también aparece la leyenda con la fecha 

y la ceca por lo que nos será muy importante a la hora de la datación (Salvatierra & Canto, 

2008, págs. 189-192). 

La aparición y acuñación de la moneda islámica en Al-Ándalus presenta problemas de datación 

y diferentes fases. Tenemos las monedas transicionales, al estar alejado de Damasco, las 

primeras acuñaciones en al-Ándalus son monedas de oro siguiendo el sólido bizantino de 

Cartago. Las primeras son emitidas por Musa ibn Nusayr y acuñadas durante los tres primeros 

años de la conquista. En ellas aparece la profesión de fe en latín y la indicación de la ceca SPN, 

indica la Península Ibérica y el año de la Hégira. Seguidas a estas, en el año 716, se emitieron 

otras, en este caso bilingües y con la aparición por primera vez del termino al-Ándalus, 

dándonos a conocer de esta manera que el dominio musulmán sobre la Península Ibérica 

estaba más que establecido y la población empezaba a hablar árabe. Un rasgo característico y 

único de las monedas de al-Ándalus es la incorporación de una estrella de ocho puntas, que 



 
 
 

 17 

podía indicar que se hallaban en el territorio más occidental conocido (Manzano Moreno, 

2006, pp 55-64). 

Luego aparecen las monedas reformadas, son epigráficas por completo e incorporan un 

mensaje religioso que buscaba enseñar a la población los aspectos más importantes de la fe 

islámica. Encontramos mensajes como “Dios es único, Dios es eterno e indiviso. No es 

engendrante ni engendrado: nadie existe semejante a Él“9. Tiene gran importancia el uso de 

esta sura porque quiere enseñar que la trinidad cristiana no existe y que Dios tiene una 

concepción no humana, que no está hecho a semejanza humana. 

Respecto a los lugares donde se acuñaron hay diversas ideas, las monedas transicionales 

parece que se hicieron en Sevilla ya que fue la primera capital, también en talleres portátiles 

pues se aprecian muchas diferencias entre unas y otras. Las monedas reformadas coinciden 

con la instauración de Córdoba como capital administrativa de al-Ándalus y estas presentan 

una uniformidad y calidad exquisitas, por lo que se elaboraron en un sitio fijo y destinado a la 

producción de monedas. Al darse la acuñación de moneda desde principios de la conquista 

también nos muestra que las intenciones que tenían eran de establecerse y no de hacer 

saqueos meramente. 

4. Los pactos de sumisión: Julián, ciudades, muladíes 

4.1 Primer pacto con los musulmanes: el pacto de Julián 
El primer pacto de sumisión, cronológicamente hablando, sería el de Ceuta con el conde Julián 

en el 709, a través del cual Julián mantenía el poder sobre la ciudad y sus tierras a cambio de 

colaboración con los musulmanes y de permitir su entrada en la ciudad.  

Según las fuentes árabes, Yulyan10 era quien mandaba en la zona de africana del Estrecho, 

primeramente con sede en Tánger y luego en Ceuta. Sobre su nacionalidad nunca hubo 

acuerdo, hubo quienes le decían bizantino, bereber miembro de la tribu Ghomara o visigodo. 

Su origen bizantino queda prácticamente descartado ante las afirmaciones que se encuentran 

en diferentes fuentes, cuando Yulyan es preguntado por los árabes a las puertas de Ceuta 

sobre los bizantinos y los bereberes, y dice que a los bizantinos los dejaron atrás hace tiempo. 

Chalmeta a través de una fuente árabe a la que llama  Abbar nos dice que era emir de Tánger 

designado por el rey Rodrigo y que era uno de sus cortesanos. Ibn khaldun dice que “los godos 

–cuyo rey en el momento de la conquista era Rodrigo– tenían una cabeza de puente en la orilla 

frontera a sus dominios ibéricos, que era Tánger… y los bereberes les estaban sometidos. Era 

entonces rey de los bereberes de aquella región un hombre llamado Yulyan, que acataba la 

soberanía y religión goda” (Chalmeta, 1994, pág. 114). 

Asimismo, según fuentes ya citadas, podemos deducir que era visigodo; Musa le exige antes de 

aliarse que demuestre su valía atacando a visigodos para mostrar su desvinculación hacia los 

                                                             
9 Sura 112 al-Jilas 
10 Iulianus, Yulian y Julian hacen referencia a la misma persona, he decidido usar los tres nombres para 

hacer notar que es un personaje que está presente en testimonios de diferentes culturas. 



 
 
 

 18 

mismos. Al acompañar Yulyan a las tropas árabes en el asalto a Carmona, como experto guía, 

queda también claro que si hubiera sido bizantino o bereber no habría tenido un conocimiento 

del terreno. Los descendientes de Yulyan por su parte también dan un testimonio importante, 

pues se referían a él como godo, dando a entender que él se consideraba así (Chalmeta, 1994, 

pág. 115). 

La historia de Yulyan es muy importante, pues luchó primero contra los musulmanes y luego 

junto a ellos sirviéndoles de guía en los primeros pasos de la conquista. Nombrado por primera 

vez en 682, “tras vencer Uqba ibn Nafi a bizantinos y bereberes de todo el Magrib le salió al 

paso en Tánger un señor llamado Yulyan que le ofreció numerosos regalos y le reconoció su 

soberanía. Uqba ibn Nafi le trató bien y le concedió el amán y lo confirmó como líder de su 

territorio. A continuación le preguntó sobre la posibilidad de conquistar al-Andalus , a lo que 

Yulyan respondió que era difícil y que se hallaba bien protegida, sobre bereberes y bizantinos 

también fue preguntado y respondió sobre su localización y los tildó de ateos y salvajes, 

comedores de carroña y adoradores de ídolos, diciendo también que eran muchos y que eran 

expertos jinetes” (Chalmeta, 1994, págs. 116-117). 

De estas primeras referencias escritas sobre Yulyan, sacamos en claro que Tánger no fue 

sometida hasta época de Musa y que pactó, ante el consejo de Yulyan, de no conquistar la 

Península Ibérica por ser una campaña difícil. De todo ello, caben tres interpretaciones: la 

primera que estuviera defendiendo sus intereses comerciales pues la conquista limitaría sus 

ingresos, la segunda, que lo hiciera para desviar la atención de los dominios de su señor y, la 

tercera, que desviase a las tropas musulmanas hacia poblaciones no cristianas para mantener 

la autonomía de poblaciones cristianas. No se sabe cuál de las 3 fue la razón de su actuación  o 

si fue una mezcla de varias de ellas (Chalmeta, 1994, págs. 116-117). 

Hasta el 687 no volvemos a saber de Julián y será durante la campaña de conquista de todo el 

Magreb por Musa ibn Nusayr. En el año 687, cuando Musa conquista Tánger ya no aparece 

Julián como su poseedor, Julián reaparece en el momento en que Musa ibn Nusayr ataca las 

ciudades costeras controladas por gobernadores visigodos, ciudades entre las que se 

encuentra Ceuta, cuyo gobernador es el mismo Julián. La política de Musa será diferente a la 

de Uqba ibn Nafi y emprenderá la vía armada para someter todas las ciudades incluyendo 

Ceuta, pero Ceuta resistirá y Musa encontrará una resistencia como no había encontrado 

antes, lo que le hará retirarse a Tánger. Aquí en Tánger creó un acuartelamiento que servirá de 

base para las tropas de su general Tariq ibn Ziyad, al cual encargó el someter Ceuta. Se 

produce entonces un estancamiento de la lucha que dará un cambio drástico con la muerte de 

Witiza en el 709, no se sabe si por rencillas de Julián con Rodrigo, si porque al haber cambio de 

rey y luchas internas el suministro de hombres y víveres se viese comprometido o por un 

incremento de la presión por parte de Tariq, pero entonces Julián cambia completamente su 

estrategia. Pasa a una actitud colaboradora con Musa y los musulmanes y de lucha contra los 

visigodos.  

No está claro quien dio el primer paso hacia un pacto, pero este se realizó y mediante el 

mismo se acordaron distintos términos: entrega de rehenes por parte de Julián, sumisión de 

sus ciudades y entrada de musulmanes, pago de tributos, obligación de suministrar 

información y apoyo logístico para las razzias en la Península Ibérica... Estos términos se 



 
 
 

 19 

cumplieron a cambio de reconocer la posición local y propiedades de Julián y sus compañeros. 

Este pacto se considera que pudo servir de base para el posterior pacto de Teodomiro en la 

región de Murcia (Chalmeta, 1994, págs. 117-122). Es a raíz de él cuando las fuentes árabes 

recogen que Julián se ofreció para guiar a las tropas musulmanas a la conquista de la Península 

Ibérica y no al revés. Así pues parece probada la existencia de Julián, aunque sus 

maquinaciones contra los visigodos empezaron nada más finalizar el reinado de Witiza y antes 

de ser coronado Rodrigo. Parece confirmarse entonces que la afrenta a su hija por parte de 

Rodrigo forma parte más bien de la imaginación de algún autor medieval que buscaba culpar a 

alguien de la pérdida del Reino Visigodo. Esto también lo sustenta el hecho de que Julián diese 

como rehenes a Musa a dos de sus hijas y que sus tataranietos hablen de él en un futuro, ya 

que según la leyenda que implicaba directamente a Rodrigo en la deshonra de su hija, ésta era 

su única descendiente. 

A la muerte de Julián este pacto volvería a llevarse a cabo con los habitantes de la ciudad 

(Gozalves Cavrioto, 2011, págs. 3-35). 

4.2 Otros pactos de sumisión 
El siguiente pacto del que tenemos constancia es el de Écija, anteriormente nombrado, en el 

año 711. Posterior a este tenemos el de Sevilla en el 712 y el Alicante de los que no se han 

conservado las condiciones y solo sabemos que se rindieron ante Musa. 

 Posterior en el 713 tenemos el de Mérida que sí se ha conservado: 

“Et pleitearon que diesen todo el aver de los muertos, et de los huidos, et de las igkesias,et de 

lo que en ellas estaba,anssi como piedras preciosas et otras nobles cosas;et todo el aver de los 

clérigos. Et después que esto fue firmado por buenas cartas, abrieronse las puertas, et 

acogieronle dentro, et entregaronlo de ella. Et aquellos christianos que hi moravan non les 

façian mal, et los que irse querían ibanse, et no les facian mal”. 

Sobre el Valle del Cinca y zona de Lérida tenemos el siguiente testimonio, “las gentes que 

moraban en estos castillos fizieron pleytesia con los moros et fincaron en sus castillos sin 

contienda” (Chalmeta, 1994, págs. 213-220) 

Más al norte tenemos Pamplona, que capituló durante la campaña de Musa por el norte pero 

se desconocen los términos en los que lo hizo. En su campaña del norte, también se rindió la 

antigua provincia visigoda de Gallaecia en el año 714, los términos de este acuerdo podrían 

aplicarse a toda la zona norte: 

“Musa les reconoció la propiedad de sus bienes y el uso de su religión a cambio de satisfacer el 

tributo. Éstos son los que retuvieron la posesión de sus bienes inmuebles en los territorios del 

Norte, pues pactaron que conservarían parte de sus cosechas, habiendo de satisfacer el tributo 

por las tierras y frutales y los campos de cereales- tal como hiciera el Profeta con los judíos de 

Haybar. Las zonas que pactaron fueron las del Norte, tocante a campos y arbolado, pero sin 

que ello incluya al resto de bienes de aquellas gentes” (Chalmeta, 1994, págs. 213-220). 



 
 
 

 20 

Tenemos otro testimonio recogido en la época en el que se intentaba dilucidar el tipo de 

propiedad, cómo se había obtenido, si por conquista o por pacto. Este documento fue 

elaborado por Al-Samh11: 

“empezó por distinguir entre zonas pactadas y conquistadas…los territorios del Norte son los 

sometidos mediante pacto ya que sus gentes se habían obligado ya entregar el tributo así 

como parte del producto de sus tierras. Este último iba del tercio al cuarto de la cosecha según 

la calidad y productividad de las tierras”. 

Ya en el 719 tenemos el pacto de Huesca, del que nos hablan tres fuentes diferentes: 

“cuando los moradores se vieron tan estrechados , bajaron hasta los árabes pidiéndoles 

seguridad para sus personas, hijos y bienes. Aquel que entró a formar parte de la comunidad 

musulmana, continuó siendo dueño de su persona, bienes y familia, mientras el que siguió en 

el cristianismo hubo de satisfacer el tributo”.12 

Tenemos otra del siglo X en la que Abu l-Hazam Farag b. Turina afirma que su padre había 

leído las condiciones por las cuales capitularon las gentes de Huesca, en las cuales se 

garantizaba que era territorio sometido por pacto y no por las armas. 

En la Crónica Albeldense también figura la rendición de Huesca, “cumplidos los siete años de 

guerras entre Godos y Sarracenos y mediando entre ambas huestes oficiosos negociadores, 

depusieron las armas y, por virtud de pacto firme y de palabra inmutable, se convino en 

desmantelar todas las ciudades de los godos y habitar en los castillos , castros y vicos, 

habiendo de tener cada cual de estas gentes derecho de elegir condes de su raza que les 

gobernase y fuesen los encargados de cobrar los pechos o tributos reales debidos, en virtud 

del convenio , a los sarracenos, por todos los habitantes del respectivo condado. Los vecinos 

de las ciudades que habían hecho suyas a viva fuerza los invasores, quedaban en servidumbre 

como prisioneros de guerra” (Chalmeta, 1994, págs. 213-220). 

 

4.2.1 El pacto de Tudmir 

El pacto de Tudmir se llevó a cabo en abril del año 713, firmado por el propio 

Teodomiro y Abd al-Aziz, hijo de Musa. Musa mandó a su hijo a sofocar la revuelta de 

Sevilla y tras sofocarla, en vez de seguir a su padre al Algarve, emprendió una campaña 

por Málaga, Granada y Murcia. Es aquí cuando llega a la zona bajo control de 

Teodomiro y se firma el pacto. Este se ha reproducido en varias fuentes, aunque hay 

pocas variaciones entre las diferentes versiones ya que beberían de una misma fuente, 

la original, la cual se perdió. Las diferentes versiones que tenemos son: 

 

Versión de al-‘Udri (siglo XI): 
                                                             
11

 Encargado de quintear al-Andalus por orden de Umar ibn al-Aziz. 
12 Al-´Udri, p. 57 traducido por Chalmeta. 



 
 
 

 21 

“En el nombre de Allah, el misericordioso, el compasivo: éste es el escrito de ‘Abd al-Aziz ben 

Musà para Tudmir ben Gandaris; ya que se a la ha sometido paz, que tenga el pacto de Allah y 

su confirmación, y no se le retrasen sus noticias y sus enviados, y que tiene la protección de 

Allah y de su profeta, de que no se le impondrá a nadie sobre él, ni se rebajará a nadie de sus 

compañeros para mal, que no serán cautivados, y que no se separará entre ellos y sus mujeres 

y sus hijos; que no se quemarán sus iglesias, y que no se les forzará en su religión, y que su paz 

es sobre siete ciudades: Uriula (Orihuela), Mula, Lurqa (Lorca), Blntla, Lqnt, (Alicante) Iyih y Ils 

(Elche), y que no deje de cumplir lo pactado, y que no deshaga lo acordado, y que cumpla lo 

que le hemos impuesto y le hemos obligado a cumplir; que no nos oculte noticia que sepa, y 

que él y sus compañeros tienen el impuesto de las parias, que son: para el hombre libre un 

dinar, cuatro almudes de trigo, cuatro de cebada, cuatro medidas de vinagre, una medida de 

miel y una de aceite; y para todos los esclavos, la mitad de esto. Atestiguaron esto: ‘Utman ben 

‘Ubayda al-Qurasi, Habib ben Abi Ubayda al-Qurasi, Sadun ben ‘Abd Allah al-Rabi, Sulayman 

ben Qais al-Tuyibi, Yahya ben Yamar al-Sahmi, Bisr ben Qays al-Lajmi, Yiguis ben ‘Abd Allah al-

Azdi y Abu Asim al-Hadli, se escribió en rayab del año 94” (Huici Miranda, 1969, págs. 86-87).  

Versión de al-Dabbi (siglo  IX): 

“En el Nombre de Allah, el Clemente, el Misericordioso. Edicto de “˜Abd al-“˜Aziz ibn Musa ibn 

Nusair a Tudmir ibn Abdush [Teodomiro, hijo de los godos]. Este último obtiene la paz y recibe 

la promesa, bajo la garantí­a de Allah y su Profeta, de que su situación y la de su pueblo no se 

alterará; de que sus súbditos no serán muertos, ni hechos prisioneros, ni separados de sus 

esposas e hijos; de que no se les impedirá la práctica de su religión, y de que sus iglesias no 

serán quemadas ni desposeí­das de los objetos de culto que hay en ellas; todo ello mientras 

satisfaga las obligaciones que le imponemos. Se le concede la paz con la entrega de las 

siguientes ciudades: Uryula [Orihuela], Baltana, Lakant [Alicante], Mula, Villena, Lawraka 

[Lorca] y Ello. Además, no debe dar asilo a nadie que huya de nosotros o sea nuestro enemigo; 

ni producir daño a nadie que huya de nosotros o sea nuestro enemigo; ni producir daño a 

nadie que goce de nuestra amnistí­a; ni ocultar ninguna información sobre nuestros enemigos 

que puede llegar a su conocimiento. El y sus súbditos pagarán un tributo anual, cada persona, 

de un dinar en metálico, cuatro medidas de trigo, cebada, zumo de uva y vinagre, dos de miel y 

dos de aceite de oliva; para los sirvientes, sólo una medida. Dado en el mes de Rayab, año 94 

de la Hégira [713]. Como testigos, “˜Uzmán ibn Abi “˜Abda, Habib ibn Abi “˜Ubaida, Idrí­s ibn 

Maisara y Abul Qasim al-Mazáli”13. 

Versión Crónica 1344: 

“E Abelancin lidio con la gente de Orihuela e de Lorca e de Valencia e de Alicante, e quisso Dios 

assi que los vencio. E dieronle las villas por pleitessia, e ficieronle cartas de seruidumbre en 

que Abelancin los defendiesse e amparasse, e non partiesse los fijos de los padres, nin los 

padres de los fijos sinon por su placer dellos; e que obiessen su auer como lo auian assi en el 

campo como en las villas, e que cada vno de los que en ellas morassen le diese la mitad de la 

dezima parte que al año su facienda valiese, e mas quatro almudes de trigo e quatro de ordio, 

e miel e azeyte como lo cogiessen vna parte señalada; e jurase Abelancin que non denostaria a 

                                                             
13 Versión de al-Dabbi recogida en Historia de los Mozárabes del 798 



 
 
 

 22 

ellos ni a su fee, nin les quemasse sus iglesias, e que los dejasse guardar su ley. E todo se lo 

prometio e se lo otorgo e fizo sus juramentos de non se lo quebrantar. E quando estas cartas 

fueron assi fechas andaba la era de los moros en nobenta e quatro años.”14 

Versión de al-Garnati (s. XIV): 

“Escritura que otorga ´Abd al-´Azîz b. Mûsà ibn Nusayr a (li) Tudmîr (Teodomiro) b. ´Abdûs [en 

que le reconoce] que éste se ha rendido mediante capitulación (nazala ´alà s-sulh) y se acoge al 

Pacto instituido por Dios (la-hu ´ahd Allâh) y a la protección de Su Profeta, que Él bendiga y 

salve, que le garantizan que no cambiará su status o posición ni el de ninguno de los suyos (as 

hâbi-hi) ni se le privará de su dominio, y que no serán matados, ni reducidos a esclavitud, ni 

separados de sus hijos o sus mujeres, ni forzados a abandonar su religión, ni se les quemarán 

sus iglesias”. [No será despojado de su dominio mientras] sea leal y respete las condiciones 

que le hemos impuesto. Él capitula en nombre de (wa-annahu sâlaha ´alà) siete ciudades, que 

son Uryûta (Orihuela), B.n.t î-la, [Laqant], Mûla, Bn îra o B.nayra, [ly Ah] y Lûrqa (Lorca). No 

deberá dar cobijo a nadie que huya de nosotros, ni a ningún adversario nuestro; no atacará a 

nadie que tenga nuestro amén o salvaguardia; no nos ocultará ninguna noticia acerca del 

enemigo que llegare a su conocimiento. Quedan obligados, él y los suyos, a entregar cada año 

un dinar, cuatro almudes de trigo, cuatro de cebada, cuatro medidas de mosto, cuatro de 

vinagre, dos medidas de miel y dos de aceite; los siervos deberán pagar la mitad de las 

cantidades antedichas, »Fueron testigos del documento: ´Utmân b. Abî ´Abda al-Qurašî, Habb 

b. Abî ´Abda al-Qurašî, Abû l-Qâsim al-Hudalî y ´Abdallâh b. Maysara at-Tamîmî. Fue redactado 

en el mes de rayab del año 94 de la Hégira”.15 

Tras analizar las diferentes versiones se pueden sacar varias conclusiones: 

1. Teodomiro se sometió por pacto y no por las armas, adquiriendo la protección de Dios y de 

Mahoma su profeta. 

2. Teodomiro conservará su posición, y no se verá alterada su situación ni la de sus 

compañeros. 

3. Los habitantes no serán sometidos al cautiverio ni se les dará muerte, tampoco se les 

separará de sus mujeres e hijos. 

4. No se les obligará a renunciar a su religión, ni a sus iglesias ni a sus objetos de culto. 

5. Teodomiro estará obligado a vigilar que se cumpla lo pactado. No dará refugio a siervos 

fugitivos ni enemigos de lo musulmanes ni dañar a quien haya recibido el aman .  

6. No se deberá ocultar noticia sobre el enemigo que llegue a su conocimiento. 

7. A él y a sus compañeros les corresponde el pago de la gizya . Todo hombre libre pagará cada 

año: un dinar de oro, cuatro almudes de trigo, cuatro de cebada, cuatro qist de vinagre, uno de 

miel y uno de aceite. 

                                                             
14

 Versión de la crónica de 1344 que se inspira en la Historia de al-Rasis  
15 Versión de al-Garnati (s. XIV).  



 
 
 

 23 

8. Todo colono deberá pagar la mitad de esto.  

9. La entrega a los musulmanes de Aurariola (Orihuela), Leucante/Lucentum (Alicante), 

Balantala (Villena o Valencia), Mula, Eliocroca (Lorca), Begastri (Cehegín) y Eio (Hellín o Elche). 

4.3. Los pactos con familias muladíes  

4.3.1 Los descendientes de Witiza 

“En vísperas de combate los hijos de Witiza acuerdan desertar. Envían un emisario a Tariq 

diciendo que Rodrigo les ha usurpado el poder y proponiendo pasarse con sus seguidores al 

bando musulmán durante el encuentro a cambio del aman y que se les entregue cuantas 

fincas poseía su padre en al-Ándalus. Eran 3000 y se llamaron posteriormente la cuota de los 

reyes. Tariq accedió y en estas condiciones pactó con ellos. Cuando los hijos de Witiza se 

pasaron a los musulmanes, preguntaron a Tariq si dependía de alguien o era autónomo. Ante 

su respuesta, acuden a Musa para que confime el tratado y después al Califa al-Walid, con el 

fin de que lo ratifique” (Manzano Moreno, 2006, págs. 42-48). Este documento está escrito por 

Ibn al-Qutiya, descendiente directo de Witiza. 

De estos tres hijos nos seguirán llegando historias, Alamund se estableció en Sevilla y a su 

muerte parece que su hermano Artobás le arrebató sus tierras a sus herederos, sumando así 

las posesiones de Alamund en Sevilla a las suyas propias en Córdoba. Ante esta situación Sara y 

el resto de hijos de Alamund deciden viajar a Damasco a reunirse con el califa Hisham. Fue un 

viaje provechoso, consiguieron que fueran quitadas las tierras a su tío y distribuidas como en el 

acuerdo original. Por otra parte, Sara consiguió un marido por mediación del propio califa, Isa 

b. Muzahin con el cual tendría dos hijos y uno de los cuales sería ancestro de Ibn al-Qutiya 

(Manzano Moreno, 2006, págs. 42-48). 

Todo este relato resulta difícil de comprobar y hay distintos elementos que nos hacen creer 

que puede ser falso, parece más bien un intento de Ibn al-Qutiya de engrandecer la historia de 

su familia, pues que era descendiente de Sara está comprobado. Otro punto interesante es 

que si tan importante fue el aporte de estos tres menores de edad a la victoria musulmana por 

qué en ocasiones se les confunde en las crónicas con sus tíos Oppa y Sisebuto, y a su vez no se 

ve su figura ensalzada a la par de la del conde Julián, el cual sí que se dice que fue importante. 

En torno a la cuestión de la visita al califa también supone un problema, es muy difícil de 

imaginar que Musa permitiese que nadie visitase al califa antes de que el mismo le presentase 

la conquista, por lo que si visitaron al califa lo harían en el cortejo triunfal de Musa. Respecto a 

la cantidad de fincas recibidas y el motivo por el que las recibieron se puede decir que las 

fincas serían en torno a 300 y que no eran tan importantes como nos querían hacer creer, así 

mismo no las recibieron por haber ayudado en la batalla, algo muy improbable, sino que fue 

por someterse como tantos otros hicieron. A cambio de esta sumisión, se les permitió poseer 

ciertas haciendas, parece ser pues que los hijos de Witiza no destacaron sobre otros nobles y 

que no tenían un trato especial por ser hijos del antiguo rey, su status sería similar a otros 

pactistas como Teodomiro. 



 
 
 

 24 

4.3.2. Los Banu Qasi 

Los Banu Qasi son una familia de origen hispano-godo que tenía un gran patrimonio y ejercía el 

poder en la zona norte de la Península Ibérica, en la actual zona de frontera entre Aragón y 

Navarra, principalmente en torno a la ciudad de Tudela. Al paso de Musa en dirección hacia 

Pamplona durante su campaña en el norte, parece ser que el líder de esta facción, Fortún o 

Casio, le salió al paso y sin haber habido lucha de por medio decidió ofrecerle su ayuda a 

cambio de mantener sus posesiones y su poder en la región. Sería una familia importante de la 

zona norte pero no formaban parte de la aristocracia visigoda ni desempeñarán cargos 

importantes durante los siguientes años. L los textos árabes no nos hablan de esta familia 

hasta el siglo IX, con la lucha de los Banu Qasi y otras familias contra la familia imperante en la 

zona, los Banu Amrús (Lorenzo Jiménez, 2010, págs. 113-114).  

Los Banu Qasi muchas veces han sido nombrados comparándolos con los witizanos y con 

Teodomiro, pero observamos una serie de notables diferencias que hacen que sean casos 

totalmente diferentes. Las distintas fuentes nos hablan mucho de Teodomiro y los witizanos, 

dándoles un papel importante en la conquista, mientras que la documentación que tenemos 

sobre los Banu Qasi es muy posterior, no quedan apenas documentos que atestigüen este 

pacto. La otra diferencia y la más importante reside en la relación con el poder, mientras los 

witizanos y Teodomiro se someten a los musulmanes mediante pactos tras luchar y ser 

derrotados, los Banu Qasi lo hacen mediante un vínculo especial llamado wala’16; esta 

diferencia de relaciones tendrá una gran importancia si analizamos la pervivencia de las 

dinastías, pues mientras los witizanos y los descendientes de Teodomiro solo duraron una o 

dos generaciones, los Banu Qasi pervivieron durante tres siglos.  

El caso de los Banu Qasi no supone un caso excepcional, ya que se presupone que hubo más 

casos en la conquista de al-Ándalus, además, las fuentes árabes dieron más importancia a los 

pactos bajo sumisión tras lucha armada y restaban importancia a los wala´. Para confirmar 

esta relación el líder del clan debía desplazarse a Damasco para rendir pleitesía al califa al- 

Walid y así integrarse en el Estado Islámico.  

4. Conclusiones.  
Tras consultar numerosas fuentes, podemos llegar a la conclusión de que la conquista visigoda 

se produjo con un afán de dominación de la población local, dándose una situación de 

separación entre culturas aunque momentáneamente se produjera algún sincretismo como 

podemos observar en las tumbas o en las medidas llevadas a cabo en los concilios para buscar 

la unidad a través de la religión y el territorio. Parece que la población siguió manteniendo su 

forma de vida igual que hasta entonces, los poderosos mantuvieron su poder junto a los 

nuevos gobernadores, aunque la gente del campo probablemente sufrió un empeoramiento 

de sus condiciones de vida debido a una protofeudalizacion del Estado. El estado visigodo vivió 

una fragmentación y una gran crisis debido a esta protofeudalizacion causando una gran 

                                                             
16 Contrato por el cual el pater familias se rendía sin lucha y juraba fidelidad al califa, pasando a formar 

parte de su clientela, llamándoseles mawlas. En caso de ser llamado debía acudir a la llamada de su 
señor para honrar este pacto.  



 
 
 

 25 

división interna y luchas intestinas por el poder, para maquillar estas condiciones muchas 

veces se recurrió al antisemitismo, lo que hizo que se ganasen todavía más enemigos.  

A la  llegada de los musulmanes, estos se encontraron con una sociedad en guerra civil tras la 

muerte de Witiza y el enfrentamiento de los descendientes de estos con el rey Rodrigo. 

Aprovechando este clima y con la ayuda de un antiguo aliado visigodo, Julián, a cargo del 

control del Estrecho de Gibraltar, procedieron a la conquista peninsular.  Se dio la batalla de 

Waddi Lakka  que supuso la derrota visigoda y el desmembramiento del Estado visigodo. Tras 

esta derrota se produjeron pequeñas batallas y la mayoría de los señores se rindieron ante las 

ventajas de los pactos que ofrecían los conquistadores.   

Al contrario de lo que había pasado con los visigodos, la población local vio en los 

conquistadores una especie de salvadores por lo que desde un primero momento se dio una 

fuerte integración de la población local en las formas de vida tanto de bereberes como árabes, 

dependiendo la zona donde se estableciesen. Se produjo una islamización ráopida y constante 

a pesar de que el cristianismo era respetado, pues a cambio de la conversión obtenían una 

serie de beneficios que muchos vieron como solución para mejorar sus condiciones de vida y 

ascender en el estrato social. 

5. Bibliografía  
Acién Almansa , M. (1997). Entre el feudalismo y el Islam : Umar Ibn Hafsun en los 

historiadores, en las fuentes y en la historia. Jaén: Universidad de Jaén D.L. 

Chalmeta, P. (1994). Invasión e Islamización. La sumisión de Hispania y la formación de al-

Andalus. Madrid: Mapfre. 

Cordero Navarro, C. (2000). "El problema judío como visión del otro en el reino visigodo de 

Toledo. Revisiones historiográficas". En la España medieval 23, 9-40. 

Corriente, F. (1992). Arabe andalusí y lenguas romances. Madrid: Mapfre. 

García Moreno, L. (1989). Historia de España Visigoda. Madrid: Ediciones Cátedra S.A. 

Gozalves Cavrioto, E. (2011). "El Comes Iulianus (Conde Julián de Ceuta), entre la historia y la 

literatura". Al Qantir: Monografías y documentos sobre la historia de Tarifa, 3-35. 

Guichard, P. (1998). Al-Andalus, estructura antropológica de una sociedad islámica en 

Occidente. Granada: servicio de publicaciones de la Universidad de Granada. 

Guichard, P. (2002). De la expansion árabe a la reconquista: esplendor y fragilidad de Al-

Andalus. Granada: Fundación el Legado Andalusí. 

Huici Miranda, A. (1969). Historia Musulmana de Valencia. Novedades y rectificaciones. 

Valencia: Anubar 

López Quiroga, J. (2010). Arqueología del mundo funerario en la Península Ibérica (siglos V-X). 

Madrid: La Ergástula. 



 
 
 

 26 

Lorenzo Jiménez, J. (2010). La dawla de los Banu Qasi. Madrid: Consejo superior de 

investigaciones cientificas. 

Manzano Moreno, E. (1991). Las fuentes árabes sobre la conquista de al-Andalus: una nueva 

interpretación. Madrid: Consejo superior de investigaciones superiores. 

Manzano Moreno, E. (2006). Conquistadores, Emires y Califas. Barcelona: Críitica Sl. 

Salvatierra, V., & Canto, A. (2008). AL Andalus. De la invasión al Califato de Córdoba. Madrid : 

Sintesis S.A. 

Sánchez-Albornoz, C. (1973). La España musulmana : según los autores islamitas y cristianos 

medievales . Madrid: Espasa-Calpe. 

Serrano Peña, J., & Castillo Armenteros, J. (2000). Las necrópolis medievales de Marroquíes 

Bajos. Avance de las investigaciones arqueológicas. Jaen 

 

 

6. Anexos 

 



 
 
 

 27 

 

Imagen 1: sacada del libro Invasión e islamización de Pedro Chalmeta, corresponde a las 

diferentes rutas llevadas por los musulmanes para la conquista de Al- Ándalus. 



 
 
 

 28 

 

Imagen 2: sacada del libro Invasión e islamización de Pedro Chalmeta, correspondiente a las 

zonas de asentamiento de bereberes y árabes. 

 

 



 
 
 

 29 

 

 

Imagen 3: sacada del libro Invasión e islamización de Pedro Chalmeta, refleja las zonas 

peninsulares en las que se realizó un pacto entre los conquistadores y la población local. 


