i2s  Universidad
18 Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

La dhimma o el estatuto legal de los protegidos en la
expansion islamica. Su evolucion.

The dhimma or the legal status of The Protected
during the Islamic Expansion. Its evolution.

Autora

Dina Al maydki El ouassidi

Directora

Maria José Cervera Fras

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS
2018







RESUMEN

La dhimma fue un instrumento determinante en la expansion islamica, tratindose de un
acuerdo de proteccion de base coranica para con la “gente del Libro”, que permitio una
coexistencia con las comunidades monoteistas autoctonas. Estas gozaron de ciertos
privilegios, aunque con unas exigencias y limitaciones vinculadas inherentemente al
contexto politico en el que se desarrollaron. La situacion legal de los protegidos fue,
pues, muy dispar en cada una de las etapas y de las regiones de la conquista, deviniendo

la dhimma una institucion que cal6 en el comportamiento de la totalidad de la sociedad.

Palabras clave: dhimma, expansién islamica, “gente del Libro”, institucion islamica.

ABSTRACT

The dhimma was a key instrument in the Islamic Expansion. It is a Quran-based
protection agreement for the “People of The Book”, which provided a tolerant
coexistence with native monotheistic communities. These communities had many
benefits, although there were also certain requirements and restrictions related to the
political context which they had to abide by. The legal situation of The Protected
differed depending on the region and the stage of the conquest, which is why the
dhimma became an institution that had such a big effect on the society.

Key words: dhimma, Islamic expansion, “people of the Book”, Islamic institution.



INDICE

I T L o To [ [ole1 o] o RO TTTPRPRRRRRRR 1
2. IMIATCO NESEOTICO ..ot e e et e e e e e e e e e eeeeens 5
B IMATCO TEOTICO oot e et e et et e e e e e e e e et e e e e e e e e e e enaeens 8
3.1 BaASES COTANICAS ...ttt et e e e e e e et e e e e e e e e e e et eeeeeeeee e e e eeeeeeeeeaannnnees 8
3.2. Tradiciones 0 hadiCces de MaNOMA ........ooeeeeeeeeeee e 11
3.3. Lanaturaleza del QCUBIAO ..........eeeeeeeeeee e 15
3.4. Aproximacion a la situacion de 10s dhimmies ... 21
4. La conquista: incidencia en las comunidades religiosas ............ccccoeeivveiviviesinenne. 26
4.1. JUAIOS Y SAMANTTANOS ......veveiieieieiieeeie ettt sttt sae e 28
.2, CrISHIANOS ..o 30
4.3. ZOroastristas 0 MAZABOS ........coee e, 34
4.4, SADEOS Y MANUEOS .....cueeieenietite ettt b bbb 37
D CONCIUSIONES ..., 39
B. BIDHOGIAfia....c.ccveieeeiee e 42
B AN 415 o LT 48



1. INTRODUCCION

El presente trabajo tiene como objetivo mostrar un acercamiento, tanto al marco
tedrico, como a la puesta en practica, del acuerdo de hospitalidad y proteccion
denominado como dhimma. Asi pues, se trata de un contrato de proteccion a través del
cual la comunidad musulmana ofrecia hospitalidad y proteccion a aquellos conocidos
como “la gente del libro”, es decir, los que profesan una religion monoteista y cuentan
con escrituras sagradas que contienen la revelacion divina. A cambio, ellos asumen la
condicion del reconocimiento del dominio islamico y el pago de la gizya, un tipo de

impuesto de capitacion de los no musulmanes.

Los motivos de la eleccién de este tema residen en el relevante papel de la
dhimma como elemento constitutivo del islam en tanto que imperio; un papel que, si
bien ha propiciado el estudio de este estatuto como condicién juridico-fiscal, no ha
suscitado demasiado interés en los ambitos sociol6gico y religioso. Su importancia
radica, por tanto, en que dicha institucion fue el modo en el que el islam, como cultura y
entidad politica, se extendido por amplias zonas del mundo, aunque no de forma
uniforme —ni en los distintos territorios ni a lo largo de la centuria que se suele tomar
como referencia para la duracién del proceso de conquista (ss. VII-VIII)-. Pero su
trascendencia no queda Unicamente en la Edad Media, sino que el uso de este recuso
continué de forma recurrente durante siglos, manteniéndose bajo la denominacién de
sistema millet en el seno del Imperio Otomano (ss. XV-XVII)1. Podemos extender el
legado de la dhimma hasta el siglo pasado, siendo un factor determinante en el
genocidio armenio (1915-1923) durante el contexto de la Primera Guerra Mundial?. Y
no solo eso, sino que incluso en la actualidad siguen existiendo condiciones de dhimma
para con los no musulmanes que viven bajo el yugo de Daesh, al considerar que este
estatuto es imprescindible para el restablecimiento de un orden islamico ortodoxo,

exigiéndoles, por ende, el pago de la gizya®.

No obstante, este trabajo se centrara en determinar, tanto la construccion y

evolucion de la naturaleza de este pacto, como sus repercusiones sociales y culturales en

! KHADER, Bichara (2010): EI mundo arabe explicado a Europa: Historia, imaginario, cultura,
politica, economia, geopolitica. Barcelona: Icaria, pp. 64-66.

2 ANTARAMIAN, Carlos (2016): “Esbozo histoérico del genocidio armenio”. Revista Mexicana
de Ciencias Politicas y Sociales, 61. UNAM, pp. 337-363.

¥ GARRIDO GUIJARDO, O. (2016). “Islam y ciudadania: El estatuto de los dhimmis”, Analisis,
121, pp. 13-17.



los miembros de otras religiones reveladas bajo soberania musulmana durante la Edad
Media. Concretamente, trataré de indagar en la evolucion del estatus social de las
poblaciones de cristianos, a saber, mozarabes en Espafia, coptos en Egipto; judios,
residentes en sus propios barrios o juderias en distintas regiones; samaritanos en

Palestina; sabeos en Yemen, mandeos en Irak y zoroastristas en Persia.

Esta practica no existia como tal previamente, pues el islam no tenia certeza de
como actuar con la poblacion no conversa desde el origen de su expansion, sino que el
marco teorico de la dhimma y, por ende, del trato al que los musulmanes sometieron al
resto de religiones se desarrollé de forma paralela a las relaciones que se establecieron
con la poblacién conquistada. Por consiguiente, las consideraciones del islam respecto a
los dhimmies (protegidos) y su estatus legal y politico evolucionaron a lo largo de la

historia.

Este acuerdo se vincula a la existencia de una fiscalidad estatal central en la
sociedad islamica, basada en la exaccion sobre la mayoria de poblacién campesina, asi
como sobre la colectividad urbana. Se trata, pues, de una fiscalidad necesaria en un
contexto en el que mantener un ejército y una administracion es prioritario. Los ingresos
generados por estos impuestos, normalmente justificados en la aplicacion de la ley
coranica (sharia), garantizaban el mantenimiento de los aparatos de poder estatal y, por
tanto, de la aristocracia civil, es decir, guerreros y jefes militares inscritos en el diwan*y

que recibian estipendios de distinto valor en funcidn de la jerarquia en el cuerpo militar.

La fiscalidad y el gihad (guerra santa) son, pues, dos hechos indispensables para
controlar tanto a la poblacién como al ejército, algo que se evidencia con la emision de
las primeras monedas de oro o dinares a finales del siglo VII. Los impuestos de
capitacion y territorial eran pagados por los dhimmies o protegidos por el Islam, en
dinero y en especie, mientras que los arabo-bereberes pagaban Unicamente la limosna

legal 0 azaque, viéndose ademas privilegiados por la concesion de tierras.

Por consiguiente, este trabajo tratara de analizar el modo en que los
musulmanes, en plena expansion, lograban combinar el respeto por las gentes del Libro
a la vez que la imposicion de su autoridad politica, acompariada por la extension de su

cultura y una fiscalidad concreta sobre los no musulmanes. De este modo, se indagara

4 El diwan se define como una institucion gubernamental de alto rango existente en diversos
estados islamicos, atendiendo a diferentes funciones, tales como las finanzas —en el mundo persa-, el
Ministerio de Guerra o incluso el propio Consejo de Ministros.



en el germen de la dhimma y su aplicacion en las distintas zonas y épocas del
crecimiento del Islam, valorando, asimismo, las consecuencias culturales y religiosas
que este acuerdo tuvo en la poblacidén sometida. Se trata, en definitiva, de estudiar desde
la Optica del historiador la doctrina tedrica de la dhimma, en tanto que fundida
inherentemente a la coyuntura politico-social del momento y como una herramienta méas

del Estado, utilizada en pos de lograr unos objetivos concretos.

Las investigaciones no han volcado sus esfuerzos en el ambito politico-social de
la dhimma, sometida a diversas modificaciones dependientes de la evolucion del
contexto histérico. Si bien encontramos publicaciones que tratan la naturaleza legal del
acuerdo -y la consiguiente repercusion sobre las distintas comunidades de dhimmies-,
existe una carencia generalizada de estudios desde un enfoque sociolégico de los

diversos grupos religiosos.

La metodologia utilizada para la indagacion radica en el uso tanto de fuentes
primarias como de secundarias. En cuanto al primer ambito, se aborda principalmente el
contenido coranico, asi como la tradicion escrita de los hadices, a lo cual debemos
sumar el analisis de ciertos pactos estratégicos con diversas comunidades de dhimmies.
Por otro lado, entre las fuentes secundarias utilizadas, cabe destacar obras de caracter
mas general -debido a la escasez de monografias centradas en dicho estatuto-, como es
el caso de la obra clasica de Mez, EI Renacimiento del Islam (editado en 1936, aunque
la reedicion utilizada es la de 2002), cuyo hilo argumental permite una aproximacion
bastante certera al concepto de dhimma. No obstante, otros textos, como articulos de
revistas especializadas o determinadas entradas en enciclopedias con un tratamiento
general de la historia del islam —véase Shorter Encyclopaedia of Islam de Gibb (1974)-
han sido de gran utilidad, sobre todo para el &mbito teérico y legal abordado en la

primera parte del trabajo.

Encontramos estudios relativamente recientes sobre los cristianos orientales, en
particular sobre la construccion de identidades entre los grupos cristianos de Préximo
Oriente medieval; sin embargo, la mayoria de obras no se han apartado de este enfoque,
centrandose en gran parte en doctrina, teologia y filosofia. Los analisis se concentran,

por norma general, en el periodo clasico, mientras que sobre los primeros dos siglos



podemos encontrar, en el mejor de los casos, un tratamiento global muy superficial®.
Obras como Los arabes en la historia de Bernard Lewis® evidencian esta realidad, con
estudios de caracter general que engloban varias centurias bajo afirmaciones bastante
categoricas y con un fundamento meramente legal. Sin duda, escasean los analisis de los
modos en los que se conforman estas comunidades y de sus complejos modelos de
existencia. De ahi que Papaconstantinou (2008) afirme:

En lo que podriamos llamar el micro-nivel, los grupos generalmente son
tratados como homogéneos y holisticos. Su diferenciacion interna en términos
de estado econdmico, social y politico apenas ha sido estudiada, aunque (...)
fueron por definicién grupos donde la tension y el conflicto deben haber
existido. Esto se debe en parte a que los textos que produjeron son
abrumadoramente religiosos y, por lo tanto, estudiados desde esa perspectiva
por académicos interesados en ese tema. En parte también se debe a que la
atencion de los académicos ha sido cautivada por el conflicto con otros grupos,
especialmente en Siria y Mesopotamia (...). Sin embargo, los textos utilizados en
esas reconstrucciones fueron producidos por una pequefia fraccion de la
poblacién con intereses y agendas especificos, de modo que la imagen que

emerge tiene un cardcter de trompe l'eil que necesita algiin ajuste. ’

> PAPACONSTANTINOU, Arietta (2008): “Between umma and dhimma. The Christians of the
Middle East under the Umayyads”, Annales islamologiques 42, pp. 127-156.

5 LEWIS, Bernard (1996). Los arabes en la historia. Barcelona: Edhasa.

"Op. cit., p. 130.



2. MARCO HISTORICO

El islam se expandid —y contintia expandiéndose- con tanta facilidad® debido, en
parte, a su gran capacidad de acomodacién, no tanto a circunstancias politicas, sino
fundamentalmente a las condiciones personales de los individuos. Es, ademas, una
religion muy sencilla de seguir, pues carece de Iglesia, y por tanto, estd exenta de la
estructura tan jerarquica patente en practicas religiosas como la catdlica. Basta con
pronunciar la profesion de fe y el compromiso personal para la conversion, aunque a
ello hay que sumar, l6gicamente, el cumplimiento de los preceptos para ser considerado
buen musulman. Del mismo modo, a diferencia de otras religiones, el islam carece de
confesion de los pecados, algo que da un enorme poder a quien los perdone, en tanto
que capacidad para juzgar las condiciones del mas alla del individuo.

Asimismo, resulta resefiable que, dado que la teoria coranica repudia la
existencia de clases sociales, ha sido capaz de tocar fibras sensibles en momentos
oportunos. ElI Cordn anuncia, pues, que todos los hombres son iguales ante Dios,
conformando un solo pueblo cohesionado en la comunidad de creyentes (umma). El
caldo de cultivo para la expansion del islam queda garantizado, por tanto, en zonas que

sufren represion y conflictividad social en un momento acertado.

De este modo, en cien afios, los musulmanes practicamente conformaron todo un
Imperio que llegaba desde la India hasta Poitiers, y desde Kazajistan hasta Arabia, con
una extension mas amplia en kilémetros que el Imperio Romano o incluso el de
Alejandro Magno®. Por consiguiente, muchos historiadores se han preguntado cémo fue
posible que esta cultura aparentemente poco desarrollada llegara a adquirir tal extension

en ese lapso de tiempo, atribuyéndose diversas causas al éxito de esta expansion.

Aunqgue al principio las grandes conquistas constituyeron una expansién, no
tanto del islam, sino de la nacion arabe, muchos historiadores de la primera época de la
conquista, tanto cristianos como musulmanes, hablaban de la pujanza de la nueva
religion. En este punto, cabe destacar la visién de Leone Caetani en sus Annali
dell’Islam™®, que incide en el elemento religioso, en el sentido de que una nueva

creencia siempre provoca esperanza, energia frente al pasado decadente. Su relevancia

8Ver la distribucion actual de musulmanes en el mundo en Anexo |.

9 Ver la expansion del islam hasta el 750 en Anexo I1.

10 Review: Annali dell' Islam by Leone Caetani". The Athenaeum (4196): 379-380. 28 de marzo
de 1908.



radica, pues, en el cambio psicoldgico temporal que aporta a los pueblos que no estan
acostumbrados a la disciplina ni a la obediencia de una autoridad superior.

Por otra parte, se podria atribuir este exito al sentido de la unidad de la
comunidad &rabe que dio Mahoma, otorgandole una concepcién de pueblo fuerte,
ambicioso y con gran capacidad para desempefiar acciones novedosas, como la
conquista de otras regiones. Asi pues, el concepto de nacion arabe no existia antes de la
llegada del profeta, lanzando Mahoma un mensaje universal, que necesitaba un
elemento que diera sentido de cohesion a quien se encargara de extender su mensaje.
Nacionalizd su discurso y comenzé a crear una mentalidad uniéon fundamental, lo que
provocé que los arabes se identificaran muy rapidamente con Mahoma, de modo que, a
su muerte, la mayor parte de los habitantes de la Peninsula Arabiga ya habian adoptado

el islam como religion. !t

Esta poblacion no tenia un centro religioso de referencia, ni un lugar con el que
se identificara, excepto la Kaaba, que era el templo panarabe. El objeto sagrado se roded
de una legislacion concreta, como la prohibicién de entrar con armas y el caracter
obligatorio de perpetuar la paz en dicho recinto. Mas adelante, este lugar fue convertido
en un nucleo de peregrinacion, de culto y de referencia para el islam. De este modo, uno
de los manantiales del santuario devino, progresivamente, en el mito de origen del
pueblo &rabe, dando una cierta unidad a la idiosincrasia de esta disparidad de
comunidades tribales. Estos pueblos arabes crearon, pues, su propia mitologia, lo cual
se corresponde con un comportamiento comdn en las comunidades necesitadas de un

nexo de unidn, procediéndose asi a la conformacion del denominado mito del fundador.

En este caso, se estableci6 como padre fundador a Abraham (el padre del
monoteismo), pero a través de la rama de su hijo Ismael. Por consiguiente, continuaron
el mito de la expulsion de Agar e Ismael al desierto, con la excepcionalidad de que Dios
hizo surgir una fuente de agua con la finalidad de salvarlos de la deshidratacion. Es asi
como la fuente del Zem-Zem, que se encuentra dentro del recinto sagrado de la Kaaba,
fue tomada como aquella que salvo a Ismael y Agar. Asi, se establecié que una vez al
afio, los arabes tenian que ir a la Kaaba, haciendo un sacrificio, tradicién que conservo
Mahoma, hasta el punto de convertirse en uno de los cinco pilares del Islam, a saber, el

hagg o peregrinacion. Mahoma fue consiguiendo que algunas de las creencias comunes

11 MARIN GUZMAN, Roberto. (1984) “Las causas de la expansion islamica y los fundamentos
del Imperio musulmén”. Revista Estudios (5), pp. 34-63.



del todo el mundo arabe pagano se mantuvieran en el Islam, reconvirtiéndolas en un rito

musulman, y, por consiguiente, atrayendo facilmente a més poblacion.

Asi pues, podemos extraer un rasgo fundamental sobre la diversidad de la
sociedad isldmica: el gran poder asimilativo de la cultura arabo-musulmana, que inicia
su expansion en un momento en el que todavia se encontraba en conformacién. De este
modo, gran parte de sus rasgos definitorios se desarrollaron a medida que el islam
entraba en contacto con las diversas culturas establecidas en los territorios de expansion.
Por ello, fue capaz de unir en una sola sociedad dos culturas que se hallaban en
conflicto desde siglos atrds: por un lado, la tradicion mediterranea milenaria
(diversificada en Grecia, Roma, la franja sirio-palestina y el antiguo Oriente Préximo);
y, por otro, la rica civilizacion irania, cuyo desarrollo se dio manteniendo el contacto

con las grandes culturas de Extremo Oriente!?,

121 EWIS, Bernard (1996). Los arabes en la historia. Barcelona: Edhasa, pp.70-75.



3. MARCO TEORICO

3.1. BASES CORANICAS

Es fundamental, antes de nada, introducir la distincién que hace el islam entre
Dar al-islam, entendida como la casa del islam, siendo la tierra controlada por los
musulmanes; y Dar al-harb, contraria a la anterior y, por tanto, la casa de la guerra. De
este modo, el pacto de la dhimma afectd Unicamente a los no musulmanes que
permanecieron como tales —es decir, que rechazaron la conversion al islam— pero

viviendo en Dar al-islam.

Originalmente, en los inicios de la expansion, durante el siglo VII, el impuesto
del jarag era el principal pulmon financiero del Estado musulman. Se trata del tributo
territorial que gravaba a estas primeras provincias ocupadas, siendo recaudado por los
propios funcionarios de los antiguos imperios bizantino y sasanida. No obstante, tenia
otra acepcién en un sentido mas general, haciendo referencia a cualquier clase de tributo
que los musulmanes imponian a sus subditos no musulmanes. Por consiguiente, en este
estadio inicial, jaragy gizya eran términos sindbnimos. No obstante, décadas después, en
el 719, el califa Umar Il establecié un compromiso determinando el caracter de la tierra
vinculada al tributo del jarag. De este modo, se prohibié la transmision de estas
haciendas a los musulmanes, aunque el arrendamiento se mantuvo en la licitud. A partir
de entonces, el jarag fue también utilizado como un término genérico, por lo que en la
primera época de califato, seguia designando cualquier tipo de impuesto de forma
amplia, empleandose dicha voz libremente para hacer mencién a un tributo colectivo

recaudado por los arabes?®,

No obstante, de forma paulatina, estos tributos fueron distanciandose,
deviniendo la gizya un impuesto de capitacién tripartito que tenian que pagar los
dhimmies fraccionados en tres grados tributarios dependientes de la fortuna. Asi pues,
esta evolucion fiscal desembocd en una situacion en la que estos protegidos debian
abonar anualmente un doble impuesto: uno de caracter personal llamado gizya y otro
por la tierra que poseian, denominado jarag. Del mismo modo, aunque los no
musulmanes podian vender una gran diversidad de productos de forma legal, la compra

de tales bienes les estaba prohibida a los que si lo eran, si el precio pagado iba destinado

BIbid., pp. 57-75.



a la reparacion de un lugar de culto que no fuera musulman; pero no, en absoluto, si la
finalidad de la transaccion era satisfacer la gizya a la que estaban obligados estos no
conversos. La obligacion de los dhimmies de satisfacer dicho tributo era superior a
cualquier otra y ademas conditio sine qua non para poder seguir contando con la

dhimma o proteccion.

El origen de la gizya hay que buscarlo en el codigo ético arabe preexistente a la
llegada del islam, ligado a los conflictos entre grupos tribales. Sin embargo, el islam
heredd este concepto de tributo a los vencidos, integrandolo dentro de una concepcion
teoldgica de conquista. Aun con todo, las bases coranicas de la dhimma no son muy
extensas y su principal precedente cordnico lo encontramos en Q 9:29 (El
Arrepentimiento/ Surat al-tawba), base de la imposicion del tributo a los no

musulmanes:

“;Combatid contra quienes, habiendo recibido la Escritura, no creen en Dios ni
en el ultimo Dia, ni prohiben lo que Dios y Su Enviado han prohibido, ni
practican la religién verdadera, hasta que, humillados, paguen el tributo

directamente!” (9: 29).14

De este modo, el acuerdo de rendicion con la gente del Libro pas6 a ser
designado dhimma o «acuerdo de responsabilidad». Igualmente, cabe destacar el origen
etimoldgico de este término, que deriva del verbo arabe dhamma «culpar, hacer
responsable a alguien, censurar». Asi pues, el acuerdo de dhimma establecia el estatus
legal, social y econdmico de estas comunidades, que son especificadas en el propio
Corén, en el que encontramos una mencion explicita a judios, cristianos y sabeos
(monoteistas gnosticos) en Q 2:62 (La Vaca/ Surat al-bagara) y en Q 5:69 (La mesa
servida/ Surat al-ma?ida):

“Los creyentes (musulmanes), los judios, los cristianos, los sabeos, -quienes
creen en Dios y en el ultimo Dia y obran bien- esos tienen su recompensa junto

a su Serior. No tienen que temer y no estaran tristes.” (2:62).

14E| Coréan, edicion del texto arabe y traduccion espafiola por Julio Cortés, Barcelona: Herder,
1999.



“Los creyentes (musulmanes), los judios, los sabeos y los cristianos -quienes
creen en Dios y en el Gltimo Dia y obran bien- no tienen que temer y no estaran
tristes.” (5:69).

Més adelante, en Q 22:17 (La peregrinacion/ Surat al-zagg), se afiade a los tres

grupos anteriores a los zoroastristas (magiis):

“El dia de Resurreccion, Dios fallard acerca de los creyentes (musulmanes), los
judios, los sabeos, los cristianos, los zoroastras y los asociadores. Dios es
testigo de todo.” (22:17).

En los inicios del islam, una mixtura de simbiosis y de colaboracion se
establecia entre los conquistadores musulmanes, todavia minoritarios, y los cristianos o
judios. Era, pues, una retroalimentacion entre el aparato militar musulman y la
administracion judia, predominante en Palestina, Siria e Irag; cristiana, sobre todo en los
territorios del régimen sasanida, antiguas provincias independientes del Imperio griego
y los actuales Egipto y Siria; y, finalmente, zoroastrista, en la zona meridional de la

antigua Persia.

10



3.2. TRADICIONES O HADICES DE MAHOMA

Para comprender las bases doctrinales de la dhimma, es necesario atender al
cambio de actitud frente a los cristianos y judios que experimentaron los musulmanes.
Al principio, Muhammad adoptd un acercamiento o una actitud pacifica con respecto a
los miembros de otras religiones reveladas. Sin embargo, mas adelante pasé
paulatinamente a una posicion en la que devino obligatorio para los musulmanes el
hecho de ir a la guerra, no sélo en defensa propia, sino también para expandir la

autoridad y el poder del islam sobre todas las regiones.

Ese cambio de mentalidad debemos contextualizarlo tras la Hégira, momento en
el que Mahoma tratd de atraerse a los propios rabinos de Medina. No obstante, los
judios lo rechazaron por su “errénea interpretacion” de las escrituras, iniciandose la
histérica burla rabinica, que abrié una brecha de enemistad entre ambas religiones.

Desde entonces, Mahoma se tornd consciente de asumir una nueva religion.

El islam tomé pues la ofensiva y en el 624 la gibla cambi6, orientdndose ya no
hacia Jerusalén, sino, desde entonces, hacia La Meca. Del mismo modo, dej6é de
utilizarse el calendario lunisolar, mucho mas complejo, pasandose a usar uno
absolutamente lunar. Las normas a partir de esta fecha devinieron propias del islam de
Muhammad, abandonando cualquier tipo de confesion anterior’®. Desde entonces, no se
volvié a ver al islam sin armas, desarrolldandose una conquista armada de toda la
peninsula de Arabia, con un ejército de pobres unidos por el hartazgo de las exacciones
de los ricos. Por consiguiente, se establecié un mensaje universal de pobreza y sencillez

que fue continuado por los “califas perfectos”.

Se convirtio, a partir de entonces, en una religién, no solo agresiva contra los
ricos e infieles, sino también proselitista, tratando de convertir a los no musulmanes al
islam, en pos de hacerles entrar en contacto con la religion verdadera y garantizando asi

la salvacioén de sus almas:

Transmitio Sufyan b. SaSid b. Masrig Attawri, de ¢Algama b. Marzad, de
Sulayman b. Burayda, de su padre Burayda b. Alhusayb:

“Cuando el Profeta nombraba a un comandante de un ejército o una fuerza

expedicionaria, le ordenaba temer a Dios y cuidar bien de sus compafieros

15 Cabe resaltar la similitud con el cristianismo del Concilio de Nicea del 325, decretandose la
diferenciacién de la Pascua cristiana.

11



musulmanes. Luego dijo: “Marcha adelante en el nombre de Dios, en el camino
de Dios, combate a quien no cree en Dios, avanza, no engafies, no rompas tus
promesas, no mutiles, no mates nifios. Cuando te encuentres con tus enemigos
politeistas, hazles tres propuestas y acepta o rechaza su contestacion segun
cémo respondan a ellas. Invitalos a abrazar el Islam y si estén dispuestos a ello,
acéptalo y déjales serlo. Luego convicalos a mudarse de los lugares donde
viven a la morada de los Emigrantes e informales de que si lo hacen, tendran los
mismos privilegios y deberes que los Emigrantes. Si rechazan mudarse,
inférmales de que serdn como los musulmanes que viven en el desierto, a los que
se aplica la ley de Dios como a los creyentes, pero no recibirdn una parte del
botin ni de ingresos posteriores (de los territorios conguistados), excepto cuando
luchen junto a los musulmanes. Si se niegan, pideles el impuesto de la gizya. Si
estdn de acuerdo, acéptalo de ellos y déjelos estar, pero si lo rechazan, pide
socorro a Dios y entabla combate con ellos. Cuando asedies a un pueblo en una
fortaleza y quieran que les concedas la proteccion de Dios (dhimma) y de Su
Profeta, no deberias concedérsela, sino tu propia proteccion y la de tus
compaferos. Porque si tu fallas en asegurarles tu proteccion y la de tus
comparieros, es en cualquier caso menos ignominioso que si fallaras en
asegurarles la proteccién de Dios y de Su Profeta. Y si asedias a un pueblo en
una fortaleza y quieren que les impongas la ley de Dios, no se la impongas, sino
somételos a tu propio juicio porque tl no sabes si les impones o no la ley de

Dios como debe ser impuesta”.*®

Por consiguiente, durante ese contexto determinado, formaba parte de los
modelos de comportamiento del buen musulmaén el hecho de priorizar el proselitismo en
sus conquistas, con el fin de extender la moral —considerada, evidentemente, como
universal y verdadera- de Allah a la maxima extension territorial posible. No obstante,
se contempld una negativa por parte de la poblaciéon conquistada; una negativa que era
legitima y, por el momento, aceptada, en tanto en cuanto estos enemigos politeistast’se
comprometieran a pagar la gizya, convirtiéndose asi en protegidos. Asi se advierte

también en este otro hadiz:

18JUYNBOLL, G. H. A., Encyclopedia of Canonical Hadith, Leiden-Boston: Brill, 2007, p. 580.

17 Resulta interesante la mencion al politeismo para hacer referencia al cristianismo trinitario. La
oposicion a este dogma de la naturaleza divina es clara, no solo en diversos textos acerca de los enemigos
del islam en la conquista, sino también en el propio Coran (4:171), en relacién a las pautas de la practica
de adoracion, defendiendo un monoteismo extremo en la figura de Allah.

12



CAbd Allah b. Abt Bakr b. Muhammad b. {Amr b. Hazm oy6 de su padre, de su
abuelo, de su bisabuelofAmr b. Hazm a quien el Profeta ordend ir al Yemen

para informar a la gente de sus privilegios y sus deberes.

“Los judios y los cristianos convertidos al Islam tendran los mismos privilegios

y deberes que los musulmanes.

Esa gente del Libro que persista en su religion, adulto, hombre o mujer, nacido
libre o esclavo, debe pagar una tasa (gizya) de un dinar, o su equivalente en
ropa, y gozaran de la proteccion de Dios y de Su Mensajero. Aquellos que lo

rechacen son enemigos de Dios y Su Mensajero”.*®

Esta practica no se limité Gnicamente al periodo mahometano, sino que tras la
muerte del profeta, continu6 estableciéndose y conformando unas pautas en busqueda

de su propia perpetuidad, tal y como observamos en esta tradicion:

Transmitié Sufyan b. {Uyayna de (Amr b. Dinar, de Muhammad b. ¢Ali, de
Gabir b. SAbd Allah. También transmitié Sufyan b. {Uyayna por otra cadena: de
Mukammad b. Almunkadir y de Gabir b. $Abd Allah:

“El Profeta dijo una vez: “Cuando el impuesto de la gizya de Albakrayn llegue
aqui, te daré tal y tal”, e hizo un gesto con las manos como diciendo: todo.
Luego, antes de que la gizya de Albakrayn llegara, murio. Pero llego Abii Bakr
después de él y ordeno a alguno anunciar al pueblo: “El que tenga una promesa
del Profeta o una deuda pendiente, que se presente”. Yo me levanté y repeti lo
que el Profeta habia dicho: “Cuando el impuesto de la gizya de Albakrayn
llegue aqui, te daré tal y tal”. Abii Bakr cogio un puiiado (de monedas) y dijo:
“Cuéntalas”. Yo las conté y vi que eran quinientos (dirhams). Entonces Abii

Bakr dijo: “Toma el doble de extra”.*®
En otra version redactada de forma diferente, la segunda parte de la tradicion dice:

“Abii Bakr cogio tres puiiados (de monedas)... Luego fui a Abii Bakr y le pedi
(lo que creia que era mi parte) pero no me dio nada. Fui a él por segunda vez,

pero no me dio nada. Luego fui a él por tercera vez y dije: “Te pedi antes, pero

18 |bn Ishaq, Sira, IV, p. 242.
19 JUYNBOLL, op. cit., p. 608.

13



no me diste nada... O me das (mi parte) o lo deniegas por mezquindad...” Abii

Bakr dijo: “Cuéntalas”.*°

Esta aceptacion acabd desembocando, paulatinamente, en un interés cada vez
mayor por el sometimiento de la poblacion, dejando relativamente de lado la conversion
de ésta al islam. Aun con todo, es necesario recalcar que las diversas actitudes
adoptadas al respecto respondieron a las necesidades de cada momento y, por tanto, a la

situacion del islam en la coyuntura politica del periodo en cuestion.

20 JUYNBOLL, op. cit., p. 631.
14



3.3. LANATURALEZA DEL ACUERDO

Centrandonos en el momento de la conquista, es necesario destacar la existencia
de dos tipos de capitulaciones, a saber, las denominadas Sulh y las de tipo ‘Ahd.
Comenzando por las primeras, éstas aluden a todas las obligaciones del pacto, ya sean
pecuniarias 0 no. Asi pues, este tipo de capitulacion da lugar a la tierra denominada
Sulhan, tomada mediante pactos, en la que no cabia hablar ni de un botin indivisible, ni
de un quinto (jums) deducido del total que pertenece a la comunidad, ni de un supuesto
derecho de la umma. Amparadas por las condiciones del pacto, las poblaciones
conquistadas siguieron disfrutando plenamente de sus propiedades y, por tanto,

pudieron disponer de ellas sin restricciones.

Por otra parte, encontramos las capitulaciones de tipo °‘Ahd, de corte mas
restrictivo, ligadas al territorio denominado Anwatan, cuya venta por los cristianos no
era posible por ser botin de los musulmanes y en donde la dinastia alli gobernante podia
reclamar que las tierras en poder de los descendientes de los conquistadores pertenecian
a la comunidad musulmana y, por tanto, su posesion no pasaba de ser una concesion
revocable. De ahi que se llegue a afirmar que las capitulaciones fueron el motivo de la

ocupacion definitiva??.

En este punto, es necesario hacer alusion al denominado pacto de Umar 1%, en
torno al cual existe un relativo consenso al posicionarlo como primer indicio histérico
de la aplicacion del estatuto de dhimma. A pesar de las controversias, suele datarse en
torno al 638 d.C., correspondiéndose con la entrada del ejército califal en Jerusalén. No
obstante, su recopilacion ha sido desarrollada a partir de diversas fuentes, destacando
una carta de Umar en la que, a su vez, se cita un documento epistolar de unos cristianos
donde se certifica el compromiso de cumplir una serie de pautas como protegidos del
islam?3, También resulta interesante la vinculacion a una supuesta carta del propio Umar
I a Abu ‘Ubayda ibn al-Jarrah, el jefe comandante de las tropas califales en Siria. De la

correspondencia entre ambos personajes deriva, igualmente, la recopilacion resultante

21 Son la extension de estos pactos y su preponderancia en el panorama politico de la conquista
los factores que llevan al historiador Pedro Chalmeta a establecer que la Peninsula Ibérica no fue
conquistada por las armas sino por las capitulaciones. CHALMETA, Pedro (1994): Invasion e
islamizacién: la sumisién de Hispania y la formacion de al-Andalus. Madrid.

22 \/er Anexo IlI. La traduccién utilizada proviene del texto de Attabari, Tarih arrusul walmuliik,
El Cairo: Dar al-Ma€arif, 1970, vol. 3, pp. 608-9.

23 Ver Anexo IV.

15



de una conversacion supuesta entre Umar, Abu ‘Ubayda y el patriarca de

Constantinopla en ese momento, probablemente Pirro | (638-641).%

Los analisis posteriores acerca de este discutido pacto llevaron a una recurrente
critica como la pieza central de la discriminacion contra cristianos y judios, lo cual ha
engendrado obras fuertemente apologéticas, con la acufiacion de términos asaz
peyorativos, como es el caso de “dhimmitude”, asi como expresiones anacronicas de ira
anti-musulmana, basadas en afirmaciones inexactas y en un uso selectivo de las

fuentes.?

Entre los juristas musulmanes existian discrepancias acerca del ambito de
aplicacion de la ley de los dhimmies, ya desde el siglo VIII. De este modo, mientras la
doctrina de figuras de gran reconocimiento, como Abu Hanifa (699-767), era inclusiva,
las ensefianzas juridicas de Malik (711-795) y Shafi’i (767-820) abogaban por suprimir
la proteccion solo si se dejaba de pagar el tributo. Por otro lado, en las compilaciones
canonicas de Abu Dawud (817-889) e Ibn Hanbal (780-855), se recogen tradiciones que
directamente colocan a los dhimmies fuera de la ley, en el sentido de que la prohibicion
de toda religién que no sea la musulmana debia aplicarse en todas las regiones bajo
dominio islamico®®. Esta fue la doctrina adoptada por el célebre ulema e historiador,
Attabari (839-923), para quien la presencia de protegidos junto a la poblacién
musulmana en territorio isldmico era simplemente transitoria, permitida sélo si los
musulmanes necesitaban a los judios y cristianos, sobre todo por motivos econémicos y
demogréficos. Por consiguiente, en el momento en el que la convivencia dejara de ser
imprescindible (en este caso, cuando los musulmanes se hubiesen convertido en
mayoria de la poblacion), su presencia debia ser prohibida y, por ende, debian ser

expulsados del territorio islamico.

Si bien esta interpretacion tuvo su eco en la politica de los dirigentes almohades
del siglo XII, su puesta en practica no gozo6 de una mayor difusién, pues, exceptuando el
Hiyaz, es decir, la zona en la que se ubican las ciudades santas de La Meca y Medina, la
estancia de dhimmies no fue prohibida en los territorios en los que estaban establecidos

desde época preislamica.

2 TRITTON, A.S. (1970): The caliphs and their non-muslim subjects. Londres: Frank Cass and
Co. Ltd, (pp. 5-8).

% PAPACONSTANTINOU, Arietta (2008): “Between umma and dhimma. The Christians of the
Middle East under the Umayyads”, Annales islamologiques 42, pp. 127-156.

B TRITTON, A.S. (1970): The caliphs and their non-muslim subjects. Londres: Frank Cass and
Co. Ltd, (pp. 16-17).

16



De ahi el surgimiento de un debate secular en el seno de los juristas musulmanes
en torno a si se debia seguir permitiendo a los judios y los cristianos residir en territorio
musulman una vez que la mayoria de sus habitantes eran ya musulmanes. Asi pues,
algunos estudiosos, tales como el hanafi Assarajsi (m. 1091), mantuvieron el favor hacia
los protegidos, con el fin de permitir que éstos comprobaran las bondades del islam,
facilitando, de este modo, su conversion?’. Sin embargo, existia otro sector de la misma
época mas intransigente, manteniendo que esa residencia tan solo era licita en el caso de
que la comunidad no musulmana estuviera conformada por pocos miembros y su

presencia no afectase negativamente a los rituales islamicos.

Asimismo, cabe destacar otra cuestion que ha generado gran controversia, a
saber, la naturaleza misma de la dhimma. En este aspecto, la mayoria de los juristas
parecen estar de acuerdo en entender dicha condicion como un contrato permanente e
inmutable, al tratarse de una figura juridica sagrada en cuanto ordenada por Dios. No
obstante, una minoria de islamistas discrepa en esta naturaleza sagrada, defendiendo,
por el contrario, que la dhimma es un estatuto cuyo origen se encuentra en el seno de la
propia sociedad islamica, es decir, en la umma, por lo que no se trataria de un contrato

de origen divino y, por ende, perderia esa condicién de inalterable.

A esta posibilidad inicial del pacto de proteccion debemos sumar la repercusion
de los dos grandes procesos acaecidos para consolidar la conquista del Islam, a saber, la
arabizacion y la islamizacion, no necesariamente simultaneos. El primero se definiria
como una influencia, no solo linglistica, sino también cultural, que paulatinamente
convertiria a un territorio no-arabe en uno de tales caracteristicas; mientras el segundo

es de un caracter religioso, estrictamente de conversion al islam.

A principios del nacimiento del islam, arabizacién e islamizacion corrian
paralelas, pues no existia ningan otro modo de conversién que el entrar a formar parte
de una familia arabe. Sin embargo, estos procesos evolucionaron de un modo
significantemente distinto en las diversas regiones de la expansion musulmana, sobre
todo a partir del siglo VIII. La arabizacion fue anterior a la islamizacion en el centro del
Imperio, asi como en Siria, Iraq —donde a partir de los siglos IX y X varias poblaciones

de lenguas semiticas adoptaron el arabe- y Egipto, donde la lengua copta entré en

2" |GLESIA DUARTE, José Ignacio de la (2008): “Cristiandad e Islam en la Edad Media
Hispana”. Actas XVIII Semana de estudios medievales (Najera, 2007), Logrofio.

17



decadencia. No obstante, en el Magreb y, sobre todo, en Iran, la islamizacién se
antepuso y precedio a la arabizacion.?®

Para comprender mejor este proceso bipartito, nos centraremos en el caso de
AlandalUs. Durante el periodo de Abderrahman | (756-788) y Hixam | (788-796) se dara
un impulso a la arabizacion politica del nuevo Estado, a traves de su programa
consistente en favorecer la llegada de gentes procedentes de Siria, asi como la existencia

de lazos clientelares afines a este nuevo orden.

Sera Abderrahman Il (m. 852) quien ahonde en el proceso de islamizacion, con
la consolidacion de nuevas estructuras, mediante modelos de administracion abbasies,
llegando a completar el proceso islamizador de Al Andalus. Si estamos hablando de una
islamizacion practicamente completa y cada vez méas acusada, serd ahora destacable el
problema de los mozéarabes, quienes se sublevaron en Cordoba o Toledo, lanzandose a
un martirio voluntario como reaccién a las presiones y las limitaciones religiosas que
fueron desarrollandose de forma paralela a dicha islamizacion. Ese fendmeno produjo
un palpable decaimiento moral y cultural de la comunidad cristiana, a la vez que se
fueron consolidando las estructuras de la idiosincrasia arabe e isldmica. Gracias a la
hagiografia de Eulogio de Cordoba —unica fuente, junto con los escritos de Alvaro de
Cordoba, que nos ha llegado-, podemos afirmar que estos martires fueron en su mayoria
clérigos de distinto tipo, desde monjes hasta diaconos y sacerdotes, los cuales fueron
fraguando paulatinamente una absoluta oposicion a convivir con las formas de vida
islamicas, que, por su condicion de posteriores al cristianismo, consideraban paganas.
Asi pues, a través del sacrificio de sus vidas, buscaban evidenciar y hacer ver al resto de

la comunidad cristiana la “contaminacion isldmica” a la que se sentian sometidos®.

La arabizacién cultural, y la introduccién del &rabe como idioma de
comunicacion entre los hispanos, bereberes y arabes fue mas tardia. Los arabes no se
caracterizaban por la imposicion de su lengua a los deméas pueblos; no obstante, dado
que se trata de la utilizada en el Cordn —siendo necesaria, por ende, para la correcta
realizacion de la oracién (salat), a pesar de que unicamente fuera necesaria la
memorizacion de unas pocas azoras (suras)-, en la administracion y en la ciencia,

progresivamente se fue instaurando como oficial. Asi pues, desde mediados del siglo

8 KHADER, Bichara (2010): El mundo arabe explicado a Europa: Historia, imaginario,
cultura, politica, economia, geopolitica. Barcelona: Icaria, pp. 50-51.

2RINCON ALVAREZ, Manuel (2003; reimp. 2006): Mozarabes y mozarabias. Salamanca:
Ediciones Universidad de Salamanca, pp. 79-82.

18



IX, ya nos hallamos ante un Estado constituido con un dominio de la casta arabe, con

una mayoria musulmana y un proceso de arabizacién muy intenso.

Finalmente, la proclamacion del Califato tuvo gran repercusion en el interior,
con una islamizacion y arabizacion total. De hecho, fueron los mozérabes de la
Peninsula Ibérica quienes devinieron la principal fuente de arabizacion del territorio
cristiano al que emigraron, a pesar de la existencia de ciertas corrientes latinistas que
trataban de desarrollar procesos de renovacion cultural paralelos al intenso movimiento
arabizante. Ya en el siglo IX, empezaban a notarse ciertos cambios en la inclinacion
linguistica de los cristianos andalusies jovenes, de forma paralela al decreciente interés
por seguir una carrera eclesiastica en el seno de este colectivo. A la vez que menguaba
la comunidad cristiana -debido al aumento de conversiones-, la gramatica y la métrica
arabes comenzaban a resultar mas atractivas y practicas para las nuevas generaciones de
cristianos, pues garantizaban el acceso a la administracion del Estado y un acercamiento
a la corte emiral primero, y califal posteriormente. De ahi que la elite mozarabe se
decidiera a abrir catedras de arabe donde anteriormente solo se impartia latin,
prolongandose estas ensefianzas -combinadas con el latin- en las escuelas cristianas de

Toledo, incluso tras la conquista de la ciudad por Alfonso VI,

En cuanto a los pactos, en el caso de Alandalus, encontramos algunas referencias
de ejemplos documentados. Hay rastros de estos acuerdos en zonas como Ceuta,
Sevilla, Lérida o Huesca. No obstante, la muestra més extensa es, indudablemente, la de
Teodomiro de Orihuela, sobre una capitulacion —de tipo Sulh- de Abdel Aziz a Tudmir

(transliteracion del nombre visigotico).®

En este contrato de dhimma se evidencia el interés hacia, no tanto la conversion,
sino mas bien al sometimiento de la poblacion, por lo que se respetan las creencias y
estructuras, y se pide colaboracidon con estas gentes. De este modo, en el acuerdo se
afirma que Tudmir quedara cubierto por Allah y sus normas, adquiriendo su proteccién
(dhimma). Igualmente, no sera destituido de su soberania, ni serd alterada la situacion
politica de los territorios a los que afecta el pacto, anulando asi la posibilidad de

cautiverios y muertes arbitrarios.

OMITEVA, Yuliya (2016): Arabes, beréberes y autoctonos en el proceso de arabizacion
linguistica de Al-Andalus (SS. VIII-X) Il. Los autoctonos: cristianos, judios y muladies. Universidad de
Veliko Tarnovo “Stos Cirilo y Metodio”, pp. 11-13.

3L Ver Anexo V. La traduccidn utilizada es la de Felipe Maillo Salgado (1993), segln lbn Idarf,
Kitab albayan almugrib fi ajbar muluk Alandalds walmagrib.

19



Del mismo modo, las iglesias cristianas se mantendrian intactas, permitiendo la
libertad de culto, pues no estaban obligados a convertirse al islam, y, por tanto, podian
mantener su fe, sus estructuras eclesiasticas y seguir practicando sus ritos. También
tenian derecho a mantener sus propios cddigos de auto-organizacion y leyes de
matrimonio y familia, conservando igualmente el acceso a sus propios tribunales —

aungue podian acudir a uno musulman-.

Por consiguiente, se les ofrecia seguridad, defensa frente al enemigo y una cierta
libertad, tanto religiosa, como social, en tanto que mantenian sus propios codigos de
organizacion politico-administrativa. Ademas, al no prohibirseles el consumo de ciertos
alimentos y sustancias pecaminosas en el islam, como es el caso del cerdo y el vino, los

protegidos podian comerciar con estos productos entre ellos legalmente.

A cambio, debian respetar el pacto y no dar asilo a enemigos de los musulmanes,
insistiendose en la prohibicion de ocultar informacion relevante y en la obligatoriedad
de pagar todos los hombres libres y colonos la gizya, tratdndose, en este caso, de un
tributo anual. Del mismo modo, habian de adoptar una posicién de servidumbre y
gratitud con respecto a la poblacion musulmana, que adopté un rol de superioridad, no
solo politica, sino también moral, con respecto a los indigenas conquistados.?

De este modo, estas gentes pasaban a ser dhimmies, es decir, protegidos por los
musulmanes. Segin Barcel6®, estos pactos tenian una finalidad fiscal, pues se
garantizaba el afianzamiento del control de las zonas conquistadas, que, sin embargo, no
llegaban a ser dependencias econdmicas. De este modo, la ocupacién seria rapida y
sencilla, especialmente, en zonas en una coyuntura critica, como la Peninsula Ibérica
que estaba viviendo un claro declive de esa protofeudalizacion®* visigdtica, asi como

intensos problemas sociales, que generaban descontento en la poblacion peninsular.

%2DURIE, Mark (2010): The third Choice. Islam, Dhimmitude and Freedom. Estados Unidos:
Deror Books, p. 122.

BBARCELO, Miquel; MARTINEZ GAZQUEZ, José (2005): Musulmanes y cristianos en
Hispania durante las conquistas de los siglos XII y XIII; [textos,] Pedro Badenas de la Pefia... [et al.].
Publicacion Bellaterra (Barcelona): Universitat Autonoma de Barcelona, Servei de Publicacions.

3 MORENO, L. Garcia: El fin del reino visigodo de Toledo: Decadencia y catastrofe: Una
contribucion a su critica. Madrid, 1975

20



3.4. APROXIMACION A LA SITUACION DE LOS DHIMMIES

La dhimma iba mas alla del plano tedrico, alcanzando el ambito juridico de la
poblacién que se sometia a dicho acuerdo. Asi pues, los protegidos estaban sujetos al
cédigo penal isldmico en su relacién con la comunidad musulmana, dandose una
importante diferenciacion legal en esta amalgama social. Un ejemplo de ello lo
hallamos en la imposibilidad de heredar bienes entre comunidades, llegandose incluso a
plantear en el siglo X que la herencia de los dhimmies revirtiera a las arcas del Estado®.
Es sabido que, a pesar de poder optar los protegidos a un tribunal musulméan, estos no
gozaban del mismo trato, pues los testimonios de los dhimmies, al igual que en el caso
de los esclavos, no tenian validez contra un musulméan. Del mismo modo, si bien el
homicidio se pagaba en ambos casos, el asesinato de un cristiano o de un judio tenia la

mitad de pena que si la victima era un musulman.

Asimismo, en el plano cultural, si bien se respetaban las fiestas de la poblacién
no-musulmana —e incluso se llegaban a compartir, disfrutando los musulmanes de
festividades cristianas con completa naturalidad®-, en algunos momentos fue patente
una humillacién a esta comunidad, en pos de visibilizar su pertenencia a un plano ajeno
a la umma. Asi pues, devino obligatorio el uso de una vestimenta determinada,
debiéndose portar un sello que demostraba su naturaleza de dhimmi. En algunos
momentos, las prohibiciones se extendieron incluso hasta los medios de transporte que
se permitia usar a los protegidos, estando obligados a utilizar mulas y burros, en lugar

de caballos, reservados para la poblacién musulmana.®’

Pero no solo eso, sino que ademas consta la existencia de pinturas datadas del
siglo XI*® con la figura del diablo en las puertas de sus viviendas, mostrando ese
caracter reticente de la poblacion musulmana comdn, que en ocasiones parecia no haber
llegado a aceptar —ni acatar- las normas de tolerancia impuestas por los dirigentes
politicos. No obstante, esta condicion de “satanizados” era también evidente incluso en
el terreno judicial, pues en este universo de distintivos, los jueces llegaban a castigar
como injuria insultar por “judio” o “cristiano” a un musulman, lo cual denota una
actitud que podria llegar a calificarse incluso de repudio hacia las otras creencias.

Vinculado, asimismo, al ambito de la vivienda, los no musulmanes tenian prohibida la

3MEZ, A. (2002): El Renacimiento del Islam, Universidad de Granada.

%1bid, pp. 59-60.

37 GIBB, H. A. R (1974), Shorter Encyclopaedia of Islam. Leiden: E. J. Brill, pp. 75-76.
% MEZ, A. (2002): EIl Renacimiento del Islam, Universidad de Granada.

21



posesion de casas mas altas que las de los muslimes, lo cual vino a suponer un
paralelismo con el mundo occidental cristiano-medieval®®. Sin embargo, es preciso
recalcar que este rechazo debe ser estudiado atendiendo al contexto de expansion en el
gue nos encontramos, tratandose de una jovencisima y vigorosa religion, cuyo impetu
por hacerse reconocer y legitimar a Mahoma como sello de los profetas hacia necesario
un talante de cierta superioridad.

Tambieén es relevante la interdiccion de que un hombre no musulman se casara
con una musulmana. Sin embargo, en el caso de que el musulméan fuera el varon, estaria
permitido, solo si existia la certeza de que, tanto la esposa, como los hijos de ésta —en el
caso de que los tuviera de forma previa a ese matrimonio-, abrazarian el islam.
Igualmente, la conversion del islam a otras religiones reveladas estaba terminantemente
prohibida, pagdndose con la pena capital, aunque en la direccion contraria, es decir,

desde el cristianismo y judaismo, principalmente, al islam, era favorecida.

En el plano teol6gico, son patentes las influencias del cristianismo y del
judaismo en la literatura religiosa musulmana, recibiendo el influjo de material apdcrifo
y talmudico. Pero para consolidar una base firme en pos de un contacto méas formal con
otras religiones en lo teoldgico y social, un ingrediente indispensable era la posesion de
una doctrina metafisica discerniente entre lo verdadero y lo falso en su ortodoxia
tradicional. Asi, en lo que atafie al islam, la apertura hacia un encuentro en profundidad
con las creencias con las que top6 a su paso, fue proporcionada, en gran medida, por el
sufismo®. De este modo, si bien ciertos rastros arqueoldgicos, como los cementerios -
que estaban, evidentemente, separados- muestran esa ambicién por mantener una
distancia entre ambas comunidades religiosas; los sincretismos fueron tremendamente

recurrentes en el desarrollo y perfeccionamiento litdrgico del islam.

La desigualdad también afectaba a la propiedad territorial, perteneciente al
tesoro publico musulman, que era gestionado por una jerarquia militar administrativa.
Incluso en los aspectos aparentemente mas nimios de la vida cotidiana, como el trato
que recibian en los hospitales, son patentes estas desigualdades practicas, pues, a pesar

de que, en principio, recibian el mismo trato que la poblacion musulmana, a partir de

% Ibid, p. 70.

40 SEYYED HOSSEIN, Nasr (2002): El Islam y el encuentro de las religiones (22 parte).
Webislam:
https://www.webislam.com/articulos/26161-el_islam_y_el_encuentro_de_las_religiones_2_parte.html

22



una epidemia acaecida durante el siglo X, sabemos que se comenzaron a priorizar las

consultas de musulmanes.*

En definitiva, la dhimma otorgaba a la poblacién conquistada la posibilidad de
mantener su religion, aunque bajo una serie de prohibiciones y restricciones, tales como
no construir nuevos templos —aunque se permitia el mantenimiento de los lugares de
culto preexistentes a la expansidbn musulmana-. En este punto, cabe destacar la
conjuncién de dos concepciones asaz expandidas en el contexto de expansion islamica,
a saber, el derecho romano, con una idiosincrasia muy rigida en este aspecto; y la
cosmovision persa, mucho més laxa. De ahi que asistamos a una coyuntura de
florecimiento apacible de la vida monacal, en la que, de hecho, en el afio 815, el califa
Al-Ma’mun quiso incluso conceder libertad de conciencia y cultos a los protegidos,

aungue no pudo conseguirlo por la presion de los dignatarios religiosos.

Asi, resultado de esta mixtura ideolégica sobre la construccion de templos,
encontramos circunstancias contradictorias en las que, por una parte, se da la
construccion de la mayoria de iglesias del Cairo en época isldmica y por otra,
conservamos testimonios de situaciones en las que el propio pueblo musulmén
arremetia con burlas contra los dhimmies, al oponerse a la existencia de templos no
musulmanes. A este mar de contradicciones, debemos afiadir, entre otras normativas, la
prohibicion de llevar a cabo excesivas celebraciones publicas de sus ritos de forma
exacerbada y suntuosa, del mismo modo que se restringi6 el disfrute de una posicién de

poder sobre los musulmanes.

Sin embargo, la realidad distd en numerosas ocasiones de la doctrina tedrica
juridico-religiosa, pues el trato llevado a cabo con el vecino protegido no fue siempre
desigual y sometido a los conquistadores musulmanes. Hubo, pues, dhimmies que
ocuparon altos cargos en la administracion del Estado, llegando asi a ejercer su poder
sobre la poblacion musulmana. En el plano social préctico, la ley no prohibia, pues, el
gjercicio de ningun oficio ni la posesién de grandes patrimonios, destacando entre la
poblacién judia los banqueros y grandes comerciantes, mientras los cristianos tendieron

mas a desempefiar cargos como secretarios 0 médicos*. Un ejemplo significativo y

41 MEZ, A. (2002): El Renacimiento del Islam, Universidad de Granada, pp. 61-63.
42 MEZ, A. (2002): El Renacimiento del Islam, Universidad de Granada, (pp. 50-64).

23



sobradamente conocido es el caso de los visires judios granadinos Banu Nagrella, que
llegaron a obtener altas cotas de poder durante el gobierno de los Ziries en el siglo XI14,

Igualmente, las propias bases tedricas del acuerdo evolucionaron y modificaron
completamente su actitud en numerosas ocasiones y con distintas finalidades. Las
numerosas contradicciones existentes en el Coran —inherentes a los distintos momentos
en los que se desarrolld la revelacion- daban legitimidad a diversas interpretaciones
sobre la condicion de los dhimmies. Como monumento historico, el Coran es una
construccion humana y evidencia sus propias imperfecciones; por ello, presenta un
significativo caracter difuso en las Ultimas azoras, que contrastan con el estilo conciso y
poético de las primeras. No es, pues, un texto sistematico y refleja discursos, estilos y
géneros de épocas diferentes, que pueden resultar repetitivos e incluso antagonicos. Asi
pues, el Coran estd construido como un edificio de diversos pavimentos, cada uno
estudiado de distintos modos y por diversas corrientes, dentro de las cuales, se admitira

0 no alguna concepcion islamica segun la fecha y el contexto historico.

Esto explica el endurecimiento de las condiciones de la dhimma acaecido desde
la segunda mitad del siglo XI, en el seno del Imperio almohade, en el que se aprecia una
tendencia general a reformular la doctrina del acuerdo en este sentido. Este cambio de
actitud se debe principalmente a las reacciones militantes provocadas por las Cruzadas y
la creciente supremacia militar y comercial del Occidente cristiano. A esto debemos
sumarle el cambio en la relacion demografica, deviniendo los musulmanes la parte
mayoritaria de la poblacion, tras una generalizacion de las conversiones*t, siendo
ademas relevante el caracter fundamentalista del movimiento almohade. Asi pues, esta
tendencia enfatiz6 el predominio y soberania de los musulmanes frente al sometimiento

de los dhimmies.

El punto de inflexion para el desarrollo de esta actitud lo encontramos en el afio
1147, con la toma de Marrakech por el primer califa almohade, 'Abd Almu'min,
prohibiendo a cristianos y judios continuar en su infidelidad. Esta decision fue facilitada
por el contexto de cierta holgura que experimentaban los almohades, no teniendo
necesidad alguna del impuesto de capitacién que pagaba dicha poblacion en tanto que

dhimmies. El estatuto de proteccion ya no tenia razén de ser, por lo que debieron elegir

4 AMADOR DE LOS RIOS, José (2013): Los judios de Espafia: estudios historicos, politicos y
literarios; estudio preliminar de Nitai Shinan. Pamplona: Urgoiti.

“IGLESIA DUARTE, José Ignacio de la (2008): “Cristiandad e Islam en la Edad Media
Hispana”. Actas XVIII Semana de estudios medievales (Najera, 2007), Logrofio.

24



entre convertirse 0 abandonar el territorio almohade. Asi pues, mientras la mayoria de
los cristianos decidid marchar hacia la zona septentrional de la Peninsula Ibérica, los
judios tendieron a quedarse, con el objetivo de mantener sus posesiones, a costa de dejar

atras sus principios religiosos, aunque siguieron practicando sus ritos clandestinamente.

Finalmente, es preciso recalcar la influencia de determinadas doctrinas
ideologicas en este cambio de deriva con respecto al estatuto de los dhimmies. De este
modo, destaca el influjo de la nocion de fitra, a saber, la tendencia innata de todo ser
humano que lo conduce, necesaria e inherentemente, hacia las ensefianzas del islam. En
contraposicion, la pertenencia a la comunidad de judios y cristianos dependeria
unicamente de la casualidad, en tanto que el factor fundamental que marca dicha
condicion radica en la familia en la que uno nace. Y esta tendencia es certificada en las
obras Attaqrib lihadd almantiq (“Aproximacion a la definicion de la logica™) y Kitab
alfisal fi Imilal (“Historia critica de las religiones”)* del filésofo y tedlogo Ibn Hazm
(994-1064), donde se afirma que solo mediante la reconversion al islam puede alguien
volver a conectar con su fitra, pues Unicamente la revelacion es capaz de mostrar
aquellas virtudes que la razon es incapaz de conocer, por la incapacidad de esta Gltima
de aprehender lo definitivo en la religion, que es lo perteneciente a Allah.

Este pensamiento condiciond, pues, el viraje de politicas como la almohade, en
tanto que impulsoras de un movimiento revolucionario y purista. Esta obsesion por
acabar con las diferencias de opinion, tanto dentro del islam como entre las distintas
creencias religiosas, desemboco en el convencimiento de que su gobierno debia ofrecer
a los crecidos dentro del judaismo y del cristianismo la posibilidad de la verdadera fe.
Esa era la Unica via que contemplaron para poner fin al pluralismo religioso y alcanzar

esa necesaria unicidad de la VVerdad.

> RAMON GUERRERO, Rafael (2001). “La religion vista por filésofos andalusies”. En Fatima
Roldan Castro e Isabel Hervas Javega. EI saber en Al-Andalus: Textos y estudios, Ill. Sevilla:
Universidad de Sevilla. pp. 57-75.

25



4. LA CONQUISTA: INCIDENCIA EN LAS
COMUNIDADES RELIGIOSAS

El éxito de la expansion musulmana se debid a una gran cantidad de
circunstancias que se conjugaron para ello. De este modo, distinguimos entre unas
causas internas y externas de las conquistas, es decir, entre unos factores propios del
islam y unos relacionados con la situacién de los territorios que van conquistando. Hay
que conocer, por tanto, en qué situacion se encontraban los enemigos del Imperio

Islamico para entender como fueron tan facilmente derrotados.0

La zona englobada bajo el término de Oriente Proximo estaba dividida en dos
grandes imperios, a saber, Bizancio y Persia, con una cosmovision diferente que
influyo, tanto en un modus operandi distinto en el caso de los musulmanes, como en

una respuesta dispar por parte de la propia poblacion autoctona.

En el Imperio Bizantino habia dos mundos diferenciados, que, sin embargo,
compartian un predominio de la cultura y religion cristianas. Por una parte, destacaba la
zona europea Y casi toda la peninsula de Anatolia, un territorio habitado por griegos y
cristianos entre los que primaba la idea de que en Cristo habia dos naturalezas, la
humana y la divina. Se trataba, pues, del territorio ortodoxo, que se contraponia a la
zona oriental, que comprendia Siria, Palestina y el norte de Africa, donde habia una
creencia mucho mas asentada de que en Cristo habia una sola naturaleza, tratandose de

una herejia para los catolicos a la que llamaron monofisismo.

Por consiguiente, se puede observar una gran fractura en el Imperio Bizantino,
que se vincula con diferencias en la conquista en funcion de una u otra zona. En los
primeros siglos del Islam, las conquistas avanzaron muy réapido por el ambito
monofisita, llegando practicamente hasta Antioquia. En el 638 los musulmanes ya
habian llegado a Anatolia, y en casi cinco afios la habian conquistado, tras lo cual, en
apenas una década llegaron hasta las tierras de Tunez actual. Asi, en veinte afios
conquistaron la mitad sur del Imperio Bizantino. La idiosincrasia de la zona clarifica la
facilidad de la conquista, pues la herejia monofisita estaba mucho méas proxima a la
cosmovision musulmana que a la de los ortodoxos cristianos. Ademas, a esto debemos
afadir que en la zona meridional de Bizancio, tanto los arameos sirios, como los coptos
egipcios vivian ajenos a la lengua y cultura griegas, sin olvidar, igualmente, la intensa

persecucion que sufrio el monofisismo, lo cual explica dicho acercamiento al islam.

26



Por otra parte, la zona oriental de Arabia estaba ocupada por los Persas
Sasanidas, que se encontraban en una situacion de continuo conflicto interno, debido
principalmente a cuestiones sucesorias. Asimismo, el Imperio Persa de Cosroes Il
estaba compuesto por una heterogénea multitud de entidades poblacionales que no
lograron nunca una unidad, destacando una mayoria de zoroastristas en la zona de la

meseta irania.

Debido a las diferencias entre las religiones protegidas, se da una imposibilidad
de estudio de un estatus dhimmi o unas comunidades de dhimmies en tanto que una
realidad dada, clara y definida. Por ello, es muy dificil un estudio global del estatuto de
proteccion que permita contemplar la evolucion de las multiples comunidades que se
acogieron a esta institucion. Ademas, es necesario considerar que hubo un alto grado de
fluidez entre esos grupos, con diversos préstamos intelectuales y culturales, de
asimilacion o intercambios linglisticos, vinculados a la conversion o la resistencia a
ella. Sin embargo, también se debe tener en cuenta el caracter de afiliacion grupal de las
individualidades, es decir, recalcar el hecho de que los miembros de esos grupos
pasaron de uno a otro, en lugar de simplemente intercambiar unidades de cultura —algo
que, evidentemente, también sucedié-. Asi pues, aunque este factor ha sido aceptado
como cierto por la mayoria de los académicos en el campo, hasta ahora no ha sido
tratado como un elemento en el analisis de las relaciones sociales entre los grupos y en

el propio seno de la comunidad?®.

46 PAPACONSTANTINOU, Arietta (2008): “Between umma and dhimma. The Christians of the
Middle East under the Umayyads”, Annales islamologiques 42, p. 131.

27



4.1. JUDIOS Y SAMARITANOS

Los judios conservaron mayoritariamente su posicion politica, debido a una
actitud favorable por parte de los musulmanes que podemos remontar a tiempos muy
tempranos. En este punto, cobra especial relevancia la denominada Carta de Medina,
supuestamente de autoria mahometana e inmediatamente posterior a la Hégira (622)*'.
El documento contiene clausulas especificas relativas a los judios, con quienes se
preveia una unién en tanto que clientes de los musulmanes. Por lo tanto, también se
consideraron miembros de la umma, aunque no se esperaba una conversion, aclarandose
que "los judios tienen su religion y los musulmanes tienen la suya". Se podria
considerar, pues, un antecedente directo al posterior estatuto de la dhimma tratado en
este trabajo, estableciendo los cimientos de toda la base juridica que articuld la

coexistencia con las comunidades protegidas.

En el contexto inmediatamente anterior a la conquista musulmana, el conflicto
entre Bizancio y Persia habia tenido una fuerte incidencia en la comunidad judia
concentrada en el &rea de Babilonia —incluida en el Imperio Persa-, propiciando una
separacion, cada vez més fuerte, entre los judios residentes bajo el imperio cristiano y
los que se encontraban en la zona persa. Asi pues, la expansion musulmana frend en
cierto modo esa division entre judios que parecia ir in crescendo. Se aplico el estatuto
de proteccion de un modo relativamente homogéneo sobre toda la comunidad, en cuya
cabeza se encontraban los denominados directores, con una funcién y autoridad
semejantes a las de los reyes hereditarios, y a quienes pagaban los tributos sus subditos,
en pos de dirigirlos posteriormente hacia las arcas del Estado musulman. Asimismo,
estos lideres propios también ejercieron como representantes formales del conjunto de
judios ante las autoridades emirales y califales®®,

El proceso de arabizacion en esta comunidad fue precoz e intenso,
desarrollandose ya en el siglo X una traduccion de la Biblia al arabe, a manos de
Sa’adya Gaon®®, lo cual evidencia que comenzaba a tratarse de una necesidad para la
pervivencia del propio judaismo una difusién del mismo en esta lengua. Este fendmeno
tuvo como consecuencia, a su vez, un acercamiento a la cultura islamica, desembocando

asi en un intenso emparejamiento de ambas cosmovisiones, la hebrea y la arabe. De este

4"Ver Anexo VI.

48 WASSERSTEIN, David J, (2015): “;Como salvo €l islam a los judios?”. Hesperia, culturas
del Mediterraneo (19). Madrid: Ibersaf, pp. 223-229.

9 1bid., pp. 223-225.

28



modo, se desarrolld por parte de los judios —sobre todo de Alandalus, Bagdad (siglos
IX-XI1), Qayrawan (siglos IX-XII) y El Cairo algo mas tarde (siglos X-XI1)- un proceso
de elaboracion de una nueva cultura integradora, plagada de sincretismos, que mezclé lo

religioso y lo secular, incluyendo interesantes mixturas lingiiisticas®.

En cuanto a los samaritanos, en Palestina, la concepcidn tradicional afirma que
proporcionaron una ayuda tan eficaz a los invasores arabes, que estuvieron exentos de
pagar ciertos impuestos. Si a esta colaboracioén con el ejército arabo-musulman le
sumamos los numerosos paralelismos dogmaticos de ambas religiones, podemos
explicar la situacion privilegiada, con respecto a los demés dhimmies, de la que se

beneficiaron®’.

Los cronistas musulmanes transmiten una visién de los samaritanos que los
define como un grupo o secta judia diferenciada del judaismo en algunos aspectos. Asi
Albaladhuri (m.892) relatd que los samaritanos eran judios y se dividieron en dos
sectas: Dustan y Kushan. Del mismo modo, también nos ofrece datos demogréaficos
interesantes sobre esta comunidad, afirmando que cuando Mu'awiya conquistd Cesarea,

encontrd alli a treinta mil samaritanos junto con doscientos mil judios®2.

Asi pues, el samaritanismo era ya una religion minoritaria al advenimiento del
Islam, pues esta poblacion habia sido intensamente reprimida por el Imperio Bizantino,
sobre todo por su colaboracion con los persas en aquel contexto de confrontacion entre
ambos imperios. Esta situacion previa ayuda a explicar la supuesta colaboracion con el
gjército arabo-musulméan, lo cual se ha traducido en interesantes intercambios
culturales®. No obstante, nos encontramos con una carencia generalizada de fuentes que
evidencien conexiones religiosas en el contexto del surgimiento del Islam, comenzando
a vislumbrarse ciertas menciones de la comunidad samaritana a partir de la conquista

musulmana de Siria®*.

50 WASSERSTEIN, David J, (2015): “;Coémo salvé el islam a los judios?”. Hesperia, culturas
del Mediterraneo (19). Madrid: Ibersaf, pp. 226-228.

51 Ver similitudes dogmaticas entre samaritanismo e islam en Anexo VII.

52 TERKAN, Fehrullah (2004): The Samaritans (al-Samiriyyun) and Some Theological Issues
Between Samaritanism and Islam, pp. 8-9.

%3 Para un acercamiento a la situacion de la franja sirio-palestina y la reaccion de la comunidad
judia al dominio bizantino, primero, y, posteriormente, musulman, consultar la obra de Bernard Lewis
(1996): Los arabes en la historia en Edhasa, Barcelona.

5 TERKAN, Fehrullah (2004): The Samaritans (al-Samiriyyun) and Some Theological Issues
Between Samaritanism and Islam, pp. 10-11.

29



4.2. CRISTIANOS

Los cristianos provenian en su mayoria del imperio bizantino, aunque también se
encontraban en algunas regiones del imperio persa, que fue mas rigido con esta
comunidad que con los judios. El estatuto de la dhimma permitia el mantenimiento de
una administracion propia por parte de los cristianos, por lo que el katholikos nestoriano
representd la cabeza de la cristiandad, siendo elegido por su iglesia, pero debiendo ser

confirmado por el califa.

La comunidad cristiana no era homogénea, sino que albergaba en su seno una
amplia variedad de grupos. Asi, un ejemplo de esta heterogeneidad lo constituye el caso
de los nubios, quienes gozaron de una condicion especial al pagar los tributos a los
recaudadores de su propio rey. Esas colectividades cristianas, una vez formadas,
funcionaban como grupos sociales o microsociedades, es decir, tenian divisiones
internas y tensiones. No eran comunidades de fe uniformes cuyos Gnicos enemigos eran
aquellos ajenos al propio grupo (los musulmanes y los correligionarios heréticos),

siendo ésta una imagen evocada por gran parte de la literatura®.

De hecho, la disparidad de comportamientos en el interior de estas comunidades
se evidencia en la propia participacion de los cristianos en los ejércitos arabo-
musulmanes. Esto pudo haber proporcionado la base para todas las narraciones
posteriores sobre como los monofisitas de las provincias orientales ayudaron o
acogieron a los arabes®®. No obstante, la linea divisoria entre los cristianos que se
unieron a los arabes y los que se mostraron reticentes —tal y como vemos con los grupos
semicristianizados existentes entre Medina y Siria, que obstaculizaron el avance desde
el desierto ya en los albores de la expansién- no se tradujo en confrontaciones

vinculadas a lineas confesionales®”’.

En el caso de Bizancio, los siglos VII y VIII constituyen una época gris acerca
de la cual se tiene muy escasa informacién. Historiograficamente, estas centurias son
tratadas como un periodo de crisis y de grandes dificultades externas protagonizadas
principalmente por la expansién del islam. Entre los afios 633 y 645, las conquistas se
dirigieron hacia las regiones mas ricas del Imperio (los actuales Egipto, Siria y
Palestina), que ya se encontraba exhausto por la guerra contra Persia (602-628). Asi

%5 PAPACONSTANTINOU, Arietta (2008): “Between umma and dhimma. The Christians of the
Middle East under the Umayyads”, Annales islamologiques 42, pp. 127-130.

%6 Ibid., pp. 135-136.

ST LEWIS, Bernard (1996). Los arabes en la historia. Barcelona: Edhasa.

30


https://es.wikipedia.org/wiki/Siglo_VIII
https://es.wikipedia.org/wiki/Islam

pues, el imperio de Heraclio acabd perdiendo casi toda su romanidad y tomando rasgos
helenisticos en el area balcénico-anatélica. Se dio un influjo cada vez mayor de la
arabizacion en su cultura, tal y como se aprecia en la posterior cuestion de las imagenes,
desarrollada a lo largo de dos épocas iconoclastas (726-787 y 813-843). Asi pues, la

iconoclastia fue mucho mas intensa en las zonas orientales tomadas por el islam.>®

Asimismo, la llegada de los ejércitos arabo-musulmanes a las posesiones
bizantinas produjo un fendbmeno de emigracion cristiana oriental hacia monasterios
griegos, italianos (principalmente a Sicilia) y de la Peninsula Ibérica, de forma previa a
la conquista musulmana en dichas zonas. Ademas, a partir del siglo VII, llegaron a
Hispania mas cristianos del area exbizantina como parte del contingente militar arabe,
habiendo colaborado previamente en la conquista del Magreb. Este fendmeno explica la
existencia de textos cristianos orientales en la Peninsula, resultado del intenso

intercambio cultural surgido de esta convivencia®.

Del mismo modo, cabe destacar la comunidad de coptos y cristianos residentes
en Siria y Egipto. Esta Gltima region era una zona especialmente conflictiva, debido a
las intensas disparidades raciales y linguisticas alli presentes. De forma paralela a la
llegada de los musulmanes, el patriarca Ciro (705-711) desempefié una intensa labor
dirigida a devolver a la ortodoxia a los monofisitas. Estos constituian la mayor parte de
la poblacion, encontrando una gran afinidad con la simplicidad dogmatica del islam y su
particular insistencia en el caracter univoco de Allah. Estas caracteristicas ofrecieron un
camino mas sencillo para zanjar las diferencias doctrinales en torno al dogma trinitario.
Fue dificilmente comprensible para esta poblacion, que recibié en buena medida
entusiasmada el cambio de dominio, de bizantino a arabe, al considerar el yugo de este

ultimo mas ligero, iniciandose asi un rapido proceso de islamizacion®.

Un caso bien documentado acerca del cristianismo bajo poder musulman es, sin
ninguna duda, el de los mozarabes en la Peninsula Ibérica, a quienes se les permitid
(como a cualquier cristiano) mantener su religion, obispos y conventos, con un
representante de la comunidad que adopto, en este caso, la denominacion de comes. Del

mismo modo, debido a su elevado nivel cultural y su condicién de bilingies, pudieron

%8 CABRERA, Emilio (1998). Historia de Bizancio. Barcelona: Ariel.

% MOFERRER SALA, Juan P.: “;Circularon textos cristianos orientales en Al-Andalus? Nuevos
datos a partir de una muestra veterotestamentaria andalusi”’. En AILLET, Cyrille; PENELAS, Mayte; y
ROISSE, Philippe (2008): ¢Existe una identidad mozarabe? Historia, lengua y cultura de los cristianos
de Al-Andalus (siglos IX-XII). Madrid: Casa de Veldzquez, pp. 167-210.

8 CABRERA, Emilio (1998): Historia de Bizancio. Barcelona: Ariel, pp. 20-68.

31



ocupar altos cargos vinculados con el poder musulman, llegando a ejercer como
embajadores, traductores y funcionarios del gobierno. Igualmente, era comun la
celebracion de fiestas conjuntas entre musulmanes y cristianos —entre las que destaca el
afio nuevo del primer dia de enero o Nyruz, el nacimiento de Jesucristo o Milad y el
solsticio de verano o mihrayan-, escandalizando a los alfaquies malikies que temian un

posible contagio®L.

No obstante, este proceso se desarrolld siempre con una limitacion desde el
punto de vista religioso, a saber, la interdiccion de proselitismo, en tanto que el
mantenimiento de la religion era permitido Unicamente a aquel que habia nacido en el
cristianismo. De ahi la prohibicion de todo tipo de ostentaciéon religiosa, tratada
anteriormente, como es el caso de procesiones, campanas o festividades demasiado
estridentes. Asi pues, la contrapartida a esa proteccion la encontramos en la obligacion
de acatar la autoridad del islam con sumision, demostrando la condicion de inferioridad
con el pago de un impuesto. Aun con todo, es necesario matizar la diferenciacion del
estatuto de proteccion bajo dominio musulman, con respecto a la posterior situacion de
los mudéjares con los reyes cristianos. En este ultimo caso, se tratd de una concesion
real, en el sentido de gracia o prebenda otorgada por un monarca particular y a titulo
personal, debiendo revalidar sus sucesores la ordenanza. Sin embargo, la dhimma
constituyd un derecho que la comunidad islamica (umma) daba colectivamente,
careciendo pues de un caracter de concesion, por lo que no era necesario sancionarla

con el paso del tiempo, sino que se mantenia tedricamente a perpetuidad.

Esta situacion, continuada durante el califato, es definida por el obispo Juan,

acaso de Cordoba, en su visita al embajador de Oton I, el abad de Gorze en el afio 954

(...) Por nuestros pecados estamos reducidos a vivir sometidos al dominio de
los paganos. (...) Nos queda como Unico consuelo en medio de tanta desgracia
que se nos permita regirnos por nuestras leyes (...) En estas condiciones hemos
llegado al acuerdo de que, pues no sufre dafio nuestra religion, en todo lo
demas condescendemos con ellos, y los obedezcamos en todo lo que no se

oponga a nuestra fe.52

6. RINCON ALVAREZ, Manuel (2003): Mozarabes y mozarabias. Salamanca: Ediciones
Universidad de Salamanca, pp. 69-74.

8 DJAZ Y DIAZ, Manuel Cecilio: “Los mozarabes: una minoria combativa”. En AILLET,
Cyrille; PENELAS, Mayte; y ROISSE, Philippe (2008): ¢Existe una identidad mozéarabe? Historia,
lengua y cultura de los cristianos de Al-Andalus (siglos IX-XI1). Madrid: Casa de Velazquez, pp. 1-9.

32



Esta situacion de subordinacion generd, evidentemente, ciertas resistencias por
parte de la comunidad de mozéarabes, aunque no dirigida exclusivamente contra el poder
musulman, sino mas bien frente a todo aquello que se desviara de la més estricta
ortodoxia del dogma y las costumbres asociadas al Reino Visigodo. Asi pues, escritos
como el Concilio cordobés del afio 839 se caracterizaron por una retérica de combate en
pos de aniquilar a un grupo establecido en Andalucia con tradiciones diversas que no

convenian con la doctrina cristiana®.

La Iglesia, aunque fue perdiendo los resortes fundamentales del poder, continuo
agrupando a una importante comunidad de eruditos que, de forma temprana, fueron
arabizandose por haber sido llamados al circulo de las autoridades musulmanas. Asi,
devinieron transmisores de un saber cientifico y filoséfico entre la comunidad
musulmana, mientras que, paralelamente, actuaron como agentes de la arabizacién de
las poblaciones cristianas. De ahi que el clero se viera obligado a reaccionar frente al
doble proceso de arabizacion e islamizacion de la Peninsula, emprendiendo asi, desde el
siglo IX, la traduccion al arabe de las Escrituras®®. Esta actitud, sin embargo, le generd
un rechazo por parte de ciertos grupos de mozarabes, que emprendieron diversas criticas
contra los propios obispos por “asociados”. En este punto, un ejemplo de gran
relevancia lo constituye la Vita Eulogii de Alvaro de Coérdoba, a pesar de que esta

literatura mozarabe es testimonio de una minoria intransigente®®.

Asi, durante la segunda mitad del siglo XI, ya tras la conquista por Alfonso VI de
Toledo (1085), la impronta de la arabizacion continud vigente en el plano lingiistico
durante, al menos, un siglo y medio méas. De hecho, los linajes de origen mozérabe
dominaron la ciudad hasta el siglo XIV, llegando algunos incluso a integrarse en la

ulterior nobleza trastamara.

8 Ibid., pp. 2-4.

64 ROISSE, Philippe: “;Se celebraban en el Occidente musulman los oficios litargicos en arabe?
Estudio, edicidn y traduccion de un Capitulare Evangeliorum arabe”. En AILLET, Cyrille; PENELAS,
Mayte; y ROISSE, Philippe (2008): ¢Existe una identidad mozarabe? Historia, lengua y cultura de los
cristianos de Al-Andalus (siglos IX-XII). Madrid: Casa de Velazquez, pp. 211-254.

% DIAZ Y DIAZ, op. cit., pp. 1-9.

33



4.3. ZOROASTRISTAS O MAZDEQOS

Los zoroastristas devinieron dhimmies, tras centurias de controversia, ya en
torno al siglo X, debido a la multitud de similitudes teoldgicas que facilitaron la
comprension doctrinal entre ambas comunidades: un monoteismo en la figura de Ahura
Mazda como Unico creador del universo, una teoria creacionista, asi como la doctrina
dualista de dos principios, a saber, el Bien, (Spenta Mainyu, posteriormente identificado
como Ahura Mazda u Omuz), y el Mal (Angra Mainyu o Ahriman). A pesar de la
relativa facilidad de conversion, los zoroastristas, concentrados en la region irania,
mantuvieron gran parte de su cultura, si bien acabaron adoptando el alifato con

variaciones acomodadas al farsi®®.

El encuentro entre ambas religiones influyd, por ende, en algunos de los
posteriores escritos zoroastristas producidos en el primer periodo islamico, del mismo
modo que conceptos del zoroastrismo fueron integrados en ciertas perspectivas de la
idiosincrasia islamica®’. Se trata de un aspecto que todavia no ha sido explorado en
profundidad, dandose una carencia de estudios criticos acerca de estos textos datados la
gran mayoria en el siglo XI. Este es el caso del Denkart zoroastriano, escrito en dialecto
pahlavi y de contenido exegético, que evidencia influencias tanto etimolégicas como

ideoldgicas del islam®,

Esos mazdeistas representaban los restos de los enemigos independientes que no
Ilegaron nunca a ser totalmente vencidos, encontrandose en Iraq, pero sobre todo al sur
de Persia. En esta zona, los resentimientos de la poblacion sometida se manifestaron en
movimientos religiosos apoyados principalmente por la comunidad campesina. Esas
insurrecciones tenian un fuerte componente “nacional”, al oponerse a un régimen arabe,
tanto en nombre, como en forma; a lo que debemos sumar sus antecedentes religiosos

de ideologia irania premazdea.

Los seguidores ortodoxos del mazdeismo irani se correspondian con el segmento
social de la, por entonces, clase dominante, por lo que apenas participaron en dichas

revueltas. Sin embargo, la aspiracion religiosa de esos rebeldes provenia de antiguas

% ESPOSITO, John L. (ed.): The Islamic World. Past and Present, 2 (2004). Nueva York:
Oxford University Press.

5 SEYYED HOSSEIN, Nasr (2002): El Islam y el encuentro de las religiones (22 parte).
Webislam:
https://www.webislam.com/articulos/26161-el_islam_y el_encuentro_de_las_religiones_2_parte.html

8 BAILEY, H. W. (1943): Zoroastrian problems in the ninth-century books. Ratanbai Katrak
Lectures. Oxford: Clarendon Press, pp. 78-86.

34



herejias persas preislamicas, como observamos en el caso de los khurramitas —quienes
posteriormente fueron evolucionando hacia posturas que mixturaban los principios de la
Shi’a 'y del zoroastrismo®-. Se trata de insurrecciones vinculadas sobre todo a las clases
sociales mas deprimidas, como una especie de reaccion contra la monarquia sasanida de

entonces.

Por consiguiente, si bien al principio, estos movimientos insurreccionales eran
de creencias puramente iranias, posteriormente devinieron sincretistas, predicando una
mixtura de ideas, tanto mazdeas, como shi’iés extremistas. En este punto, cabe destacar
la comunidad de azeries, un pueblo de origen turco, aunque muy vinculado a Persia, que
en la época preislamica era ferviente creyente zoroastrista, aceptando el islam
unicamente en el momento en el que fue introducido por la dinastia Safavida (1501-

1722) bajo la variante shi’i.”

Asi pues, el primer movimiento documentado sera el de Bihafarid, en torno al
749, quien, afirmando poseer una naturaleza mesianica, encontré a su enemigo
principal, no tanto en el islam, sino méas bien en los mazdeos ortodoxos. No obstante, la
revuelta mas importante se dio unas décadas mas tarde, entre el 816 y el 837, en este
caso, a manos de Babak Khorramdin (m. 838), destacado por sus notables dotes
militares y politicas. Como el resto de estos movimientos, tenia un fuerte componente
de igualdad social y busqueda de redistribucién de los bienes de la aristocracia,

mezclando elementos kurdos y persas conforme se extendia territorialmente’.,

Fue, de hecho, el factor socioeconémico de dichas insurrecciones,
protagonizadas por los sectores mas empobrecidos de la region irani, el que contribuyd
a impulsar la posterior adhesion de esta poblacion a la Shi’a. Esto, a su vez, explica la
situacion religiosa del actual Estado de Irdn, dado que en el propio seno del islam, los
grupos mas desfavorecidos tendieron a apoyar a ‘Ali (inspirador de esta faccion), con la

esperanza de que cambiara el orden social establecido’.

Del mismo modo, son resefiables ciertas diferencias doctrinales del shi’ismo y el

sunnismo que explican el acercamiento de la comunidad zoroastrista al primero. Asi,

8 WHITTOW, Mark (1996): The Making of Orthodox Byzantium, 600-1025. Basingstoke:
Palgrave.

0 PRIEGO MORENO, Alberto (s.f.): Los iranies. Algo mas que persas y chifes. Culturas:
http://revistaculturas.org/los-iranies-algo-mas-que-persas-y-chiies/

L LEWIS, Bernard (1996). Los arabes en la historia. Barcelona: Edhasa.

2 ARMANIAN, Nazanin; ZEIN, Martha (2009): El Islam sin velo. Barcelona: Editorial Planeta.

35



apreciamos un fuerte paralelismo en lo que se refiere a la doble cosmovision,
compartida por zoroastristas y shi’ies, para quienes el mundo tiene dos niveles: el
cognoscible y el incognoscible. EI mundo obvio (zahir) es el que puede ser
contemplado por cualquiera, mientras que la realidad oculta (batin) solo puede ser
conocida por unos pocos”. La dialéctica entre lo manifiesto y lo oculto constituye,
pues, un credo fundamental dentro del shi’ismo, lo cual indica una influencia del
zoroastrismo, desarrollada probablemente en el momento de la expansion, pudiéndose
observar una visién proxima al mazdeismo, a saber, la historia del mundo es un

constante enfrentamiento entre el bien y el mal.

8 AMIR-MOEZZI, Muhammad Ali (2014): Chiismo, la religion del imam. Dialogales:
https://www.dialogales.org/index.php/20-secciones/tradicion/118-chiismo-la-religion-del-imam

36



4.4. SABEOS Y MANDEOS

Las comunidades sabea y mandea son muy minoritarias en el panorama religioso
actual, al igual que lo eran ya en el momento de la expansion musulmana. De ahi que
las fuentes apenas hayan aportado informacién sobre sus creencias y culturas, no solo
por su escasez demogréfica, sino también por su confusa situacion con respecto al
islam. No obstante, aparecen mencionados tres veces en el Coran —siendo identificados
los mandeos con los sabeos por los tedlogos islamicos-", junto con el resto de

religiones monoteistas, tal y como hemos visto (suras 2:62, 5:69 y 22:17)"°.

El caso de los sabeos es especialmente controvertido, pues ni siquiera los
propios musulmanes tuvieron clara la conducta que debian llevar a cabo con dicha
comunidad. El origen del sabeismo suele situarse en el reino de Saba (actual Yemen),
destacando una cierta vinculacién a los arabes preislamicos, en tanto que muchos de sus
idolos se encontraban en La Meca. Se cree que era una religion en teoria monoteista
(adoraba a un unico dios llamado Ald), pero al mismo tiempo rendia culto a los astros,
angeles y espiritus, por lo que tenia ciertas caracteristicas paganas. De este modo, en el
siglo X, se lleg6 incluso a consultar al almotacén de Bagdad para conocer su opinion al
respecto, abogando éste por asesinar a los sabeos que no se convirtieran al islam,

afirmando que no eran ni cristianos ni judios, puesto que adoraban a los astros.”

La paulatina expansion de la comunidad sabea por las regiones de Yemen e Iraq
colisioné con la comunidad mandea. Los mandeos son los seguidores de Juan el
Bautista que no aceptaron a JesUs después, aunque su religion reGne rasgos de los
movimientos gndsticos extendidos a lo largo del Mediterraneo y la zona irani a inicios
de la era cristiana. Segun la historia, cuando el cristianismo paulino se hizo la religion
oficial del imperio romano, fueron perseguidos y huyeron del margen oriental de Siria 'y
Palestina hacia Irag. En esta zona se generd una mezcolanza étnico-religiosa que ha
dejado su impronta en el mandeismo, el cual ha evolucionado sincretizandose con otras
religiones con las que ha convivido a lo largo de su historia -desde cultos romanos hasta
elementos del islam, pasando por una muy acusada influencia del zoroastrismo iranio,
con aquel dualismo que presenta un mundo de doble naturaleza, a saber, de luz y de

tinieblas-. De ahi que los ritos caldeos, sabeos y mandeos fueran confundidos, situacion

"4 Mandeos. M ’sur (s.f.): http://msur.es/religiones/mandeos/

S El Coran, edicion del texto arabe y traduccion espafiola por Julio Cortés, Barcelona: Herder,
1999.

8 MEZ, A. (2002): El Renacimiento del Islam, Universidad de Granada.

37



gue conllevd a una identificacion errénea de mandeismo y sabeismo en las fuentes,
desembocando en una complejidad ain mayor a la hora de indagar en los textos

contemporaneos a la conquista’’.

Tras la llegada del islam al antiguo Imperio Sasanida, donde residia la mayoria
de la poblacién perteneciente a estas religiones, los sabeos y mandeos mantuvieron la
orfebreria como d&mbito de maxima especializacion profesional, abrazando en gran parte
el islam, para abandonar la condicion de dhimmies por motivos principalmente

fiscales’®.

Del mismo modo, participaron de forma activa en las labores intelectuales,
encontrando entre ellos personalidades notables como Tabit b. Qurra (m. 901), médico,
matematico, filésofo y traductor; Abu Ishaq al-Sabi’ (m. 994), escritor y poeta; o
Ahmad b. Wahshiyya (s. 1X), autor de La agricultura nabatea’, trabajo considerado
como el origen de la conexion entre elementos agrondmicos y magicos existente en

algunos autores andalusies como Attignari (s. X1) e Ibn al-Awwam (m. 1158)2.

" HAARDT, Robert (s.f.): Mandeismo. Mercaba:
http://www.mercaba.org/Mundi/4/mandeismo.html

8 SALEH, Waleed (2010): “Aproximacién a los sabeos (mandeos), minoria milenaria de medio
oriente”. Revista Estudios (n° especial). Universidad Auténoma de Madrid, pp. 123-129.

7 |bid., p. 125.

8 GARCIA SANCHEZ, Expiracion (1988): “Al-Tignari y su lugar de origen”. Al-Qantara,
Revista de Estudios Arabes (v. 1X), p. 1-11.

81 TRAVAGLIA, Pinella (2009): “II Libro della Agricoltura Nabatea nella tradizione agronomia
andalusa. Al-Qantara 30. Universita degli Studi di Messina, pp. (535-555).

38



5. CONCLUSIONES

La puesta en préctica de la dhimma devino un recurso interesado del Estado a
cargo de los musulmanes, durante una extensa cronologia y extendido por un amplisimo
territorio. Por consiguiente, en la praxis, la dhimma no fue simplemente un contrato
legal, sino mas bien una institucion, tanto politica y econémica, como religiosa. Es por
ello por lo que intervino y cal6 en la cultura y, por ende, en el comportamiento de la
totalidad de la sociedad, independientemente de si la autoridad politica mantuvo la
vigencia del acuerdo o no. Por consiguiente, el marco histérico influyo en el tratamiento
concreto de cada zona conquistada, vinculandose su mayor o menor incidencia en la
sociedad. Ambas partes del acuerdo recibieron influencias culturales y religiosas a lo
largo de la conquista musulmana, desembocando en una multitud de sincretismos,

consecuencia, a su vez, del pluralismo religioso existente.

Esta convivencia relativamente forzada y basada en una cierta condescendencia
tuvo, no obstante, un progreso en gran medida pacifico, lo cual sorprende si lo situamos
en contraste con el Occidente europeo medieval. De ahi que dé la sensacidn de que en
algunos momentos, la tolerancia hacia los protegidos se desarrollara, en cierto modo,
por una mera obligacion legal y por un acatamiento de la normativa de la sharia, y no
tanto por un respeto ético-personal. Por consiguiente, esta realidad no se contradijo en
ningn momento con el hecho de que el islam aceptara una afinidad original entre las
religiones monoteistas y abrahamicas, abogandose, desde esta perspectiva, por una
coexistencia alejada de conflictos. Ahora bien, a pesar de que este entendimiento fuera,
por lo general, norma en la vida socio-econdmica, en cuanto al sendero recto, se sostuvo

persistentemente que el camino era y seria el islam.

Asi pues, una prueba fehaciente de esta situacion radica en el intenso desarrollo
que experimentd la ciencia de las religiones comparadas en la cultura islamica. Esto se
evidencia en la diversidad de trabajos existentes sobre este aspecto, como es el caso de
la monumental obra de Ashshahrastani, Kitab almilal wa nnihal ("El Libro de los credos
y las sectas")®?, quizas el primer estudio sistematico de las creencias y practicas

religiosas, en este caso, reconocidas por la sociedad musulmana.

% SHAHRASTANI, Muhammad ibn 'Abd al-Karim (1984): Kitab al-milal. Les dissidences de
I'lslam / Muhammad ben Abd al-Karim al-Shahrasténi; présentation et traduction par Jean-Claude
Vadet. Paris: Paul Geuthner.

39



La actitud adoptada por el Islam con respecto a los dhimmies tiene que ver con
ese contenido, valor y posicidon en la serie consecutiva de religiones reveladas, que
permite su caracter mas abarcador. De este modo, no s6lo no niega la realidad y
veracidad de las revelaciones anteriores, sino que las considera veridicas, aunque
incompletas. Por consiguiente, en este contexto de contrastada tolerancia, el muslim
medieval no se caracterizd por sentir una necesidad de imponer su fe por la fuerza,
destacandose asi una cierta ausencia de proselitismo en el seno de la sociedad
musulmana. El islam estaba trascendentalmente convencido de su preponderancia y
autonomia con respecto a judios y cristianos, que poseian versiones primitivas y, por
ende, imperfectas de algo que solo los musulmanes habian llegado a conocer en su
estadio de perfeccion final. Los cristianos tenian la misma percepcion de los judios,
entendiendo que Jesucristo vino a completar la ley de Moisés, prolongando el mensaje
de los profetas y completando, asi, la antigua revelacion. Sin embargo, el judaismo vy el
cristianismo no podian manifestar esa actitud para con el islam sin admitir, al mismo
tiempo, la calidad de profeta de Mahoma. EIl principio de anterioridad cronoldgica
explica, pues, la tendencia a que cristianos, no solo vieran a Muhammad como un falso
profeta, sino que ademas lo calificaran como “hereje cristiano, suscitado por las fuerzas

oscuras del Anticristo”®.

Asimismo, se puede concluir la existencia de una cierta dicotomia entre la
idiosincrasia del pueblo, en el sentido de amplias capas de la sociedad, y las decisiones
califales, pues en determinados contextos es patente el contraste entre una mayor
tolerancia a nivel gubernamental y la naturaleza de las protestas de musulmanes a pie de
calle. De este modo, si bien la desconfianza hacia la poblacion practicante de otras
religiones reveladas fue méas generalizada entre las clases sociales mas desfavorecidas,
las diversas politicas religiosas desarrolladas en diferentes contextos muestran una
actitud mas reticente en algunos monarcas -y periodos- que en otros. Un objetivo
comun en la mayoria de dirigentes radico, pues, en garantizar recurrentemente la mas

rigida separacion entre comunidades religiosas.

En definitiva, la figura de la dhimma ha constituido un pilar fundamental en la
génesis y el posterior desarrollo de los imperios Omeya y Abbasi, tal y como se ha

tratado de demostrar en este trabajo. No solo fij6 la capacidad de maniobra y los limites

8 FLORI, Jean (2002). Guerre sainte, jihad, croisade. Violence et religion dans le christianisme
et lislam. Paris: Editions du Seuil, p. 112.

40



de independencia de las comunidades protegidas, sino que constituyé una fuente de
sincretismo de relevancia capital, permitiendo la asimilacion por parte del islam de
elementos de muy diversas etnias y religiones que contribuyeron a la vasta riqueza de la

cultura islamica.

No obstante, las fuentes devienen escasas en este Ultimo &mbito, evidenciandose
un predominio de la historia politica y legal, que relega a un segundo plano el impacto
sociologico y cultural de la dhimma. A pesar de que los estudios asumen que el factor
de la convivencia entre multiples comunidades es esencial para el florecimiento de una
cultura tan Unica y abrazadora como la islamica, dificilmente encontramos una
indagacion en profundidad sobre las repercusiones doctrinales de esa coexistencia en

cada uno de los grupos religiosos.

Sabemos que el imperio musulman, por su condicién de hospedero tolerante de
la gente del Libro, es responsable de un inmenso legado artistico, cientifico y cultural,
pero ¢como contribuyo esa coexistencia a consolidar el islam —en sus diversas variantes-
a lo largo de cada una de sus areas de expansion? ¢Hasta qué punto tuvo que ceder
doctrinalmente cada una de las partes del acuerdo para garantizar su supervivencia en
las diversas coyunturas politico-econdmicas? ¢Ayuda la dhimma a explicar la adhesion
a una u otra rama del islam en cada una de las zonas conquistadas? Son preguntas que,
hasta el momento, no han encontrado una resolucion fehaciente en manos de los
estudios islamicos; por consiguiente, deviene tarea del historiador indagar en estos
aspectos, en pos de vislumbrar un halo de luz que consiga encauzar las investigaciones

hacia una perspectiva menos positivista y mas humana.

41



6. BIBLIOGRAFIA

AMADOR DE LOS RIOS, José (2013): Los judios de Espafia: estudios historicos,
politicos y literarios; estudio preliminar de Nitai Shinan. Pamplona: Urgoiti.

AILLET, Cyrille; PENELAS, Mayte; y ROISSE, Philippe (2008): ¢Existe una
identidad mozarabe? Historia, lengua y cultura de los cristianos de Al-Andalus (siglos
IX-XI1). Madrid: Casa de Velazquez.

ARMANIAN, Nazanin; ZEIN, Martha (2009): El Islam sin velo. Barcelona: Editorial

Planeta.

ATTABARI (1970): Tarih arrusul walmulitk, ed. Muhammad Abu-I-Fadl Ibrahim. El

Cairo: Dar al-Ma€arif, vol. 3.

BAILEY, H. W. (1943): Zoroastrian problems in the ninth-century books. Ratanbai

Katrak Lectures. Oxford: Clarendon Press.

BARCELO, Miquel; MARTINEZ GAZQUEZ, José (2005): Musulmanes y cristianos
en Hispania durante las conquistas de los siglos X1l y XIlI; [textos,] Pedro Badenas de
la Pefia... [et al.]. Publicacion Bellaterra (Barcelona): Universitat Autonoma de

Barcelona, Servei de Publicacions.

BURESI, Pascal (2013). “La dhimma et les dimmi a travers I’histoire: problémes et
enjeux”, HAL, 3, Editions du Cygne, pp. 7-14: https://halshs.archives-
ouvertes.fr/halshs-01440062/document.

CABRERA, Emilio (1998). Historia de Bizancio. Barcelona: Ariel.
CAETANI (1908). “Annali dell' Islam”. The Athenaeum (4196), pp. 379-380.

CARMONA, Alfonso (2014). “Doctrina sobre la gizya en el Occidente islamico pre-
moderno”. En FIERRO, Maribel, TOLAN, John, The legal estatus of dimmi-s in the
Islamic West 1(4), pp. 91-111.

CHALMETA, Pedro (1994).Invasién e islamizacion: la sumision de Hispania y la

formacion de al-Andalus. Madrid: Colecciones Mapfre.

42



COHEN, Mark R. (1999), “What was the Pact of ‘Umar? A literary-historical study”,
Jerusalem studies in arabic and islam, 23, pp. 100-157.

El Coran, edicién del texto arabe y traduccion espafiola por Julio Cortés, Barcelona:
Herder, 1999.

DIAZ ESTEBAN, Fernando (1997). “Los dhimmies a nueva luz”, Anaquel de
Estudios Arabes, 8 pp. 29-40.

DURIE, Mark (2012).The third Choice. Islam, Dhimmitude and Freedom. Estados

Unidos: Deror Books.
Encyclopédie de I'lslam, Leiden: Brill, 1998, IX, s. v. "sulh".

EPALZA, Mikel (1985). “La islamizacion de al-Andalus”, Revista del Instituto Egipcio
de Estudios Islamicos de Madrid, 23, pp. 171-179.

EPALZA, Mikel (1992). “Influences islamiques dans la théologie chrétienne
médiévale”, Islamocristiana, 18, pp. 55-72.

ESPOSITO, John L. (ed.) (2004). The Islamic World. Past and Present, 2. Nueva York:

Oxford University Press.

FIERRO, Maribel, y TOLAN, John (eds.) (2013). “The Legal Status of Dimmi-s in the
Islamic West (second/eighth-ninth/fifteenth centuries)”, Religion and Law in Medieval
Christian and Muslim Societies 1, Turnhout, Belgium: Brepols Publishers.

FLORI, Jean (2002). Guerre sainte, jihad, croisade. Violence et religion dans le

christianisme et I’islam. Paris: Editions du Seuil.

GARCIA MORENO, L. (1975). El fin del reino visigodo de Toledo: Decadencia y
catastrofe: Una contribucion a su critica. Madrid: Universidad Autdbnoma.

GARCIA SANCHEZ, Expiracién (1988): “Al-Tignari y su lugar de origen”. Al-
Qantara, 9. p. 1-11.

GARRIDO GUIJARDO, Oscar (2016): “Islam y ciudadania: El estatuto de los
dhimmis”, Andlisis, 121, pp. 13-17.

43



GIBB, H. A. R. (1974). Shorter Encyclopaedia of Islam. Leiden: E. J. Brill.

HITCHCOCK, Richard (2008): Mozarabs in Medieval and Early Modern Spain.

Identities and Influences. Aldershot: Ashgate.

IGLESIA DUARTE, José Ignacio de la (2008). Cristiandad e Islam en la Edad Media

Hispana. Actas XVI1II Semana de estudios medievales (N4jera, 2007), Logrofio.

JUYNBOLL, G. H. A. (2007), Encyclopaedia of Canonical Hadith, Leiden-Boston:
Brill, pp. 580, 608, 631 y 420.

KHADER, Bichara (2010). ElI mundo arabe explicado a Europa: Historia, imaginario,

cultura, politica, economia, geopolitica. Barcelona: Icaria.

KINDER, Hermann y HILGEMANN, Werner (1970): Atlas Historico Mundial I. De los

origenes a la Revolucién Francesa. Madrid: Istmo.
LEWIS, Bernard (1996). Los arabes en la historia. Barcelona: Edhasa.

MAILLO SALGADO, Felipe (1993). La caida del califato de Cérdoba y los reyes de
taifas, Salamanca: Universidad de Salamanca. Traduccion del acuerdo de Teodomiro,

segun Ibn Idari, Kitab albayan almugrib fi ajbar muluk Alandalts walmagrib.

MAKKI, Mahmud (1988). “El islam frente a las minorias cristianas”, Actas de las |
Jornadas de Cultura Islamica (Toledo, 1987), Madrid, pp. 43-49.

MANZANO, E. (2006): Conquistadores, emires y califas. Los omeyas y la formacion

de Al-Andalus. Barcelona: Critica.

MARIN GUZMAN, Roberto (1984). “Las causas de la expansion islamica y los

fundamentos del Imperio musulman”, Revista Estudios, 5, pp. 34-63.

MARQUEZ VILLANUEVA, Francisco (2004). “La controversia adopcionista”,

Santiago: Trayectoria de un mito, Barcelona, pp. 65-70.

MEZ, A. (2002): El Renacimiento del Islam, Universidad de Granada.

44



MITEVA, Yuliya (2016). Arabes, beréberes y autoctonos en el proceso de arabizacion
linglistica de Al-Andalus (SS. VIII-X) 11. Los autoctonos: cristianos, judios y muladies.

Universidad de Veliko Tarnovo “Stos Cirilo y Metodio”.

MOLINA, Luis (1998): “Un relato de la conquista de Al-Andalus”, Al-Qantara, 19, pp.
39-65.

MOLINA, Luis (1999): “Los itinerarios de la conquista: el relato de ‘Arib”, Al-Qantara,
20| pp- 27'45.

MORONY, Michael (1984): Iraq after the Muslim Conquest. Princeton University

Press.

PAPACONSTANTINOU, Arietta (2008). “Between umma and dhimma. The Christians
of the Middle East under the Umayyads”, Annales islamologiques 42, pp. 127-156.

Pew Research Center’s Forum on Religion & Public Life (2009). Mapping the Global
Muslim Population: Report on the Size and Distribution of the World’s Muslim
Population. Washington D.C.

POCKLINGTON, Robert (2015). “El Pacto de Teodomiro: Nuevas lineas
interpretativas. Conclusiones del analisis textual comparado de las diferentes versiones
del Pacto”. Alhadra Revista de la Cultura Andalusi, 5(1), 5-41.

RAMON GUERRERO, Rafael (2001). “La religion vista por filésofos andalusies”. En
Fatima ROLDAN CASTRO e Isabel HERVAS JAVEGA -El saber en Al-Andalus:
Textos y estudios, I11. Sevilla: Universidad de Sevilla, pp.-57-75.

RINCON ALVAREZ, Manuel (2003; reimp. 2006): Mozarabes y mozarabias.
Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca.

SALEH, Waleed (2010): “Aproximacion a los sabeos (mandeos), minoria milenaria de
medio oriente”. Revista Estudios (n° especial). Universidad Autonoma de Madrid, pp.
123-129.

SHAHRASTANI, Muhammad ibn ‘Abd al-Karim (1984). Kitédb al-milal. Les
dissidences de I'lslam / Muhammad ben Abd al-Karim al-Shahrastani; présentation et

traduction par Jean-Claude Vadet. Paris: Paul Geuthner, cop.

45



SCOTT, Rachel M. (2010). The Challenge of Political Islam. Non muslims and the
Egyptian state. Standford: Standford University Press.

TERKAN, Fehrullah (2004): The Samaritans (al-Samiriyyun) and Some Theological
Issues Between Samaritanism and Islam:
https://www.academia.edu/30163707/The_Samaritans_alS%C3%A2miriyy%C3%BBn_
and_Some_Theological _Issues_between Samaritanism_and_Islam

TRAVAGLIA, Pinella (2009): “Il Libro della Agricoltura Nabatea nella tradizione
agronomia andalusa. Al-Qantara 30. Universita degli Studi di Messina, pp. (535-555).

TRITTON, A.S (1970). The caliphs and their non-muslim subjects. Londres: Frank
Cass and Co. Ltd.

TYAN, Emile (1969). “Gouvernés et gouvernants in Islam sunnite”, Recueils de la

Société Jean Bodin pour I’Histoire Comparative des Institutions, 22, pp. 390-402.

URVOY, Dominique (1983). “La pensée religicuse des Mozarabes face a 1’Islam”,
Tradition, 39, pp. 419-432.

WASSERSTEIN, David J, (2015): “;Como salvo el islam a los judios?”, Hesperia,

culturas del Mediterraneo (19). Madrid: Ibersaf.

WHITTOW, Mark (1996): The Making of Orthodox Byzantium, 600-1025. Basingstoke:

Palgrave.

46



Referencias web:

AMIR-MOEZZI, Muhammad Ali (2014): Chiismo, la religion del imam. Dialogales:
https://www.dialogales.org/index.php/20-secciones/tradicion/118-chiismo-la-religion-

del-imam

HAARDT, Robert (s.f.): Mandeismo. Mercaba:
http://www.mercaba.org/Mundi/4/mandeismo.html

La constitucion o el Estatuto de la ciudad de Medina (s.f.). Sendero Islam:

http://www.senderoislam.net/articulo016.html

Mandeos. M ’sur (s.f.): http://msur.es/religiones/mandeos/

PRIEGO MORENO, Alberto (s.f.): Los iranies. Algo méas que persas y chiies. Culturas:

http://revistaculturas.org/los-iranies-algo-mas-que-persas-y-chiies/

SEYYED HOSSEIN, Nasr (2002): El Islam y el encuentro de las religiones (22 parte).
Webislam: https://www.webislam.com/articulos/26161-
el_islam_y el encuentro_de_las_religiones_2_parte.html

47



7. ANEXOS

I. Distribucion de los musulmanes en paises con mas de un millén de

musulmanes (2009).

Distribution of Muslim Population by Country and Territory
Only countries with more than 1 million Muslims are shoun

150 millkon
Muslims

75

10

Pew Research Center's Forum on Redigion & Public Life + Mapping the Global Mushim Population, October 2009

Pew Research Center’s Forum on Religion & Public Life (2009): Mapping the Global Muslim

Population: Report on the Size and Distribution of the World’s Muslim Population.

48



I1. Expansion del islam hasta el 750:

JEEE] conauista hasta s muerte de Mahoma (632)
L 4¢] conquista de los 4 primeros calitas (632.656)
conquista de los Omeyas  (661-750)

s
' sede do los calitss ¢
& campamentos militares drabes

Expansion del Islam ha. 750

KINDER, Hermann y HILGEMANN, Werner (1970): Atlas Histérico Mundial

1. De los origenes a la Revolucion Francesa. Madrid: Istmo.

49



I11. Pacto de SUmar:

De Halid y YUbadah, que dijeron:

¢Umar se reconcilié con los de Iliya (Jerusalén) en Algabiya y en ella les dio el pacto para todo

el distrito en un solo documento, no solo para los de Jerusalén.

“En el nombre de Dios, el Clemente, el Misericordioso. Este es el aman que dio el siervo de
Dios SUmar el emir de los creyentes al pueblo de Jerusalén. El les dio salvaguardia para sus
personas y sus bienes, para sus iglesias y sus cruces, a los enfermos y los sanos de la ciudad y a
todo lo demas de su religidn. Sus iglesias no se ocuparan ni se derruiran y no se menguaran ellas
ni su distrito, ni su cruz, ni nada de sus bienes. No seran forzados a convertirse ni ninguno de
ellos serd combatido. Ningun judio vivird con ellos en Jerusalén. Los de Jerusalén tienen que
pagar la gizyah como los de todas las ciudades. Y tienen que expulsar de la ciudad a los
bizantinos y los ladrones. Quienes de ellos salgan tendran a salvo sus personas y sus bienes
hasta que lleguen a su refugio. Y quien se quede estard a salvo y debera entregar la misma
gizyah que los naturales de Jerusalén. Aquel de los naturales de Jerusalén que quiera irse de la
ciudad él mismo y sus bienes con los bizantinos, abandonando sus iglesias y sus cruces, estaran
a salvo sus personas, sus iglesias y sus cruces, hasta que lleguen a su lugar seguro. Y los de la
comarca que estuvieran en la ciudad antes de la muerte de fulano, quien quiera puede
permanecer, debiendo pagar la gizyah como los naturales de Jerusalén; quien quiera puede irse
con los bizantinos, y quien quiera puede volver con los suyos. No se tomara nada de ellos hasta
que recojan su cosecha. Si entregan la gizyah a la que estan obligados, entonces lo establecido
en este documento estara bajo el pacto de Dios y la proteccion del Profeta, de los califas y de los

creyentes.

Dan testimonio de ello Halid bn Alwalid, SAmra bn AlSas, SAbd Arrahman bn SAwf y
MuSawiyat bn Abi Sufyan. Se escribio y se registro en el afio 15 (de la hégira)”.

ATTABARI, Tarih arrusul walmulitk, E1 Cairo: Dar al-MaSarif, 1970, vol. 3, pp. 608-9.

50




IV. Carta de los cristianos al califa SUmar:

Cuando viniste contra nosotros, te pedimos una garantia de proteccion para nosotros,
nuestras familias, nuestras haciendas y para el pueblo de nuestra comunidad religiosa, y
nosotros asumimos para contigo las siguientes obligaciones:

No construiremos en nuestras ciudades, ni en su vecindad, nuevos monasterios, iglesias,
ermitas o celdas de monjes, ni repararemos durante el dia o durante la noche, ninguna de
las que hayan caido en ruinas o de las que estén situadas en barrios de los musulmanes.
Mantendremos nuestras puertas completamente abiertas para los transelntes y para los
viajeros.

Proporcionaremos tres dias de comida y alojamiento a cualquier musulman que llegue a
nosotros.

No albergaremos en nuestras iglesias 0 en nuestras casas a los espias, ni los
esconderemos de los musulmanes.

No ensefiaremos a nuestros hijos el Coréan.

No celebraremos ceremonias religiosas publicamente.

No trataremos de hacer proselitismo.

No prohibiremos a nuestros familiares abrazar el Islam si ellos asi lo desean.
Mostraremos deferencia hacia los musulmanes y les cederemos nuestros asientos cuando
ellos asi lo quieran.

No intentaremos parecernos, de ninguna manera, a los musulmanes en la vestimenta,
como, por ejemplo, en el galansuwa (una gorra cénica), el turbante, el calzado o en la
raya del pelo.

No hablaremos como ellos, ni adoptaremos sus kunyas (prenombres honorificos que
empiezan por Abu, “padre de”, o Umm “madre de”).

No montaremos en sillas de montar.

No cefiiremos espadas, ni nos serviremos de armas de ninguna clase, ni siquiera las
Ilevaremos sobre nuestras personas.

No grabaremos inscripciones arabes en nuestros sellos.

No venderemos bebidas alcohdlicas.

Nos cortaremos los cabellos de la parte frontal de nuestras cabezas.

Vestiremos de nuestra forma tradicional, dondequiera que estemos y cefiiremos el zunnar
(cinturdn distintivo) alrededor de nuestra cintura.

No mostraremos nuestras cruces o nuestros libros en ningun sitio por donde circulen los
musulmanes, ni en sus mercados.

Solamente tocaremos campanas en las iglesias, y muy quedamente.

No levantaremos la voz en nuestras ceremonias, ni en presencia de musulmanes.

No saldremos fuera el Domingo de Ramos, ni en Pascua, ni elevaremos las voces en
nuestras procesiones funerarias.

No mostraremos luces en ningun sitio por donde circulen los musulmanes, ni en sus
mercados.

No pasaremos cerca de los musulmanes con nuestras procesiones funerarias [0: no
enterraremos nuestros muertos cerca de los de los musulmanes]

No tomaremos esclavos que hayan sido asignados a los musulmanes.

No construiremos nuestras casas mas altas que las de ellos.

COHEN, Mark R. (1999), “What was the Pact of ‘Umar? A literary-historical study”,
Jerusalem studies in arabic and islam (23), pp., 106 a 108 y 117.

51



V. Pacto de Teodomiro:

En el Nombre de Dios, el Clemente, el Misericordioso.

Edicto de ‘Abd Al‘aziz ibn Musa ibn Nusair a Tudmir ibn Abdush (Teodomiro, hijo de

los godos).

Este Gltimo obtiene la paz y recibe la promesa, bajo la garantia de Dios y su Profeta, de
que su situacion y la de su pueblo no se alterard; de que sus subditos no serdn muertos,
ni hechos prisioneros, ni separados de sus esposas € hijos; de que no se les impedira la
préactica de su religion, y de que sus iglesias no seran quemadas ni desposeidas de los
objetos de culto que hay en ellas; todo ello mientras satisfaga las obligaciones que le
imponemos. Se le concede la paz con la entrega de las siguientes ciudades: Orihuela,
Baltana, Alicante, Mula, Villena, Lorca y Ello. Ademas, no debe dar asilo a nadie que
huya de nosotros o sea nuestro enemigo; ni producir dafio a nadie que goce de nuestra
amnistia; ni ocultar ninguna informacion sobre nuestros enemigos que pueda llegar a su
conocimiento. El y sus subditos pagaran un tributo anual, cada persona, de un dinar en
metalico, cuatro medidas de trigo, cebada, zumo de uva y vinagre, dos de miel y dos de

aceite de oliva; para los sirvientes, s6lo una medida.
Dado en el mes de Rayab, afio 94 de la Hégira (713 d.C.).

Como testigos, ‘Uzman ibn Abi ‘Abda, Habib ibn Abi ‘Ubayda, Idris ibn Maysara y
Abul Qasim Almazali.

IBN IDARI, Kitab albayan almugrib fi ajbar muluk Alandalts walmagrib, traduccion
Felipe MAILLO SALGADO (1993). La caida del califato de Cordoba y los reyes de

taifas, Salamanca: Universidad de Salamanca.

52



V1. Carta de Medina (fragmentos):

En el Nombre de Allah, el Mas Misericordioso, Misericordiosisimo:

1. Este es un Mensaje de Muhammad el Profeta, Mensajero de Allah, para los creyentes y los
musulmanes, para Qurdish y la gente de lazrib [nombre antiguo de Medina] y para los que continlen
después adhiriendo a sus creencias y luchando junto a ellos.

2. [Los musulmanes] son una sola comunidad [o nacidn] aparte del resto de la gente.

3. Los emigrados de La Meca, de acuerdo a su situacion anterior a la emigracion, compartirdn su
responsabilidad en cualquier hecho de sangre y manumitiran [dejaran en libertad] a sus cautivos con
benevolencia y equidad entre los creyentes.

5. Los creyentes no abandonaran en la indigencia [abrumado de deudas] a ninguno de ellos, sino que
le ofreceran con benevolencia, sea para el rescate 0 manumision [de si mismo, por estar cautivo o ser
esclavo], sea para el pago de indemnizacién penal [talion].

6. Que no se alie [o pacte] un creyente con alguien en contra [con exclusién] de otro creyente.

7. Los creyentes virtuosos deberan unirse en contra de todo quien corrompa de entre ellos, o desee
obtener una dadiva injusta, o realizar el mal, o agredir, o infundir la corrupcién entre los creyentes.
Se uniran todos en su contra, aunque fuera [contra] el hijo de uno de ellos.

8. No matara un creyente a otro por reivindicar a un impio, ni socorrerd a un impio contra un
creyente.

9. La inmunidad [amparo] de Allah [otorgada a los impios] es solidaria, hace responsables [a los
creyentes] hasta al menor de ellos. Y los creyentes son protectores uno de otros, con exclusién del
resto de la gente.

10. Quienes de judios nos sigan obtendran auxilio y cooperacién, no seran oprimidos ni se los
subyugara [o abatird].

11. La paz [el acuerdo de no-hostilidad] de los creyentes es solidaria [indivisible]. No hara la paz un
creyente excluyendo [del tratado] a otro creyente, en la lucha por la Causa de Allah, sino que lo
haran de un modo equitativo y justo entre ellos.

13. Los creyentes son equiparables unos a otros en cuanto a los perjuicios o dafios en la lucha por la
Causa de Allah [se refiere a la deuda de sangre o talién a causa de combates].

14. Los creyentes virtuosos estan en la mejor direccion y la mas certera. No amparard ningln
idolatra [de Medina] riquezas ni personas de Quraish [no debera asegurar sus bienes ni sus

personas], ni impedira obtener [reparacion por un dafio] a un creyente.

15. Todo quien quite la vida a un creyente matandolo sin justificativo alguno, serd muerto por esa
causa, excepto que al encargado de la victima [su causahabiente] le satisfaga el precio de sangre [por
la victima]. Los creyentes estaran todos en su contra [contra el victimario] y no les estard permitido

otra cosa que amparar el derecho de la victima y oponerse [al victimario].

18. Los judios deberéan estar en concordancia con los creyentes, en tanto éstos se encuentren en lucha

[con los id6latras].

53



19. Los judios de Banu Auf son una sola comunidad con los creyentes. A los judios les incumbe su
din [modo de vida y creencias, son libres para sostenerlos], sus protegidos y su hacienda, y los
musulmanes tendran el suyo, excepto quien obre iniquidad [de ambos grupos] y delinca, el que por

cierto solamente se perjudica a si mismo y a su familia.

20. No saldra [a combatir] ninguno de ellos [creyentes y judios de Medina], excepto con el

consentimiento de Muhammad.

22. A los judios les corresponde su propia manutencion [o hacienda], y a los musulmanes su propia
manutencidn. Entre ellos se auxiliaran contra todo quien ataque a los observantes de este opusculo.
Y entre ellos prevalecera el bien y la consulta mutua [la sinceridad], y la mutua solidaridad [y

respeto] fuera de todo dafio y malevolencia.

23. No podra ser vejado ningin hombre por su alianza con [o por ser aliado de otros, en lugar de

éstos]. Y corresponde defender al oprimido.
24. Los judios solventaran a los creyentes [sus gastos] en tanto éstos se encuentren en guerra.
25. La ciudad de lazrib [o Medina] es en si misma sagrada para los de este opusculo.

26. El protegido equivale a uno mismo [0 es como uno mismo]; no sera vejado, [perjudicado], ni

dafiado.

31. Toda persona tendra la parte que le correspondia [en derecho desde antes del Islam]. Los judios
de [la tribu de] Aus, ellos y sus protegidos, tendran los mismos [derechos] que la gente de este

opusculo, con la mejor disposicién en el bien por parte de la gente de este opusculo.

La constitucién o el Estatuto de la ciudad de Medina (s.f.). Sendero Islam:

http://www.senderoislam.net/articulo016.html

54



V1. Similitudes dogméticas entre samaritanismo e islam:

DOGMAS FUNDAMENTALES

SAMARITANISMO

ISLAM

Dios, Yahve, unico y verdadero.

Moisés, sirviente de Dios, primer y Gltimo
profeta.

La Ley Sagrada, la Tora, revelada a Moises.

La Resurreccion y el Dia del Juicio Final.

El Monte Gerizin (y no Jerusalén), lugar elegido

como santuario verdadero.

. Allah como el Dios, Unico y verdadero.

Los Profetas (Rusul). Muhammad, sello de los
profetas.

Los Libros (Kutub: Tawrat, Zabur, Injil y
Qur’an).

La Resurreccion y el Dia del Juicio Final (Yawm
al-Akhir).

Fe en los Angeles (Mala ikah 0 Jinn).

TERKAN, Fehrullah (2004): The Samaritans (al-Samiriyyun) and Some Theological

Issues Between Samaritanism and Islam, p.28.

55




