
	
   1	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

Título del trabajo  

Perspectivas jurídicas sobre los derechos de los animales 

Legal perspectives on animal rights 
 

 

Autor 

Diego Espinosa Ibáñez 

 

 

Director  

Dr. D. Miguel Luis Lacruz Mantecón 
 

 

 

	
  

Facultad de Derecho  
Área de Derecho Civil 

2017-2018 

TRABAJO FIN DE GRADO 



	
   2	
  

ÍNDICE	
  

	
  

Listado de Abreviaturas utilizadas	
  ......................................................................................	
  3	
  

I.	
   INTRODUCCIÓN A LA CUESTIÓN	
  .........................................................................	
  4	
  

1.	
   Derechos de los animales orígenes filosóficos	
  .................................................................................	
  5	
  

2.	
   Los animales y el derecho: elaboraciones jurídicas	
  ......................................................................	
  10	
  

2.2 Elaboraciones doctrinales ............................................................................................. 10 

2.3 Elaboraciones legislativas y reglamentarias en Derecho Europeo ............................... 15 

II.	
   LOS ANIMALES EN EL DERECHO ESPAÑOL	
  ..............................................	
  18	
  

1. Los animales en el código: bienes y cosas	
  ...........................................................................................	
  18	
  

2. Normativa de protección animal: España y CCAA	
  ..........................................................................	
  23	
  

3. La nueva conceptuación de los animales, dos intentos de reforma: proyecto gran simio y 

modificación del código civil	
  ........................................................................................................................	
  27	
  

III. ARGUMENTACIÓN CRÍTICA DE LOS DERECHOS DE LOS ANIMALES

	
  ..................................................................................................................................................	
  32	
  

1. A favor	
  .............................................................................................................................................................	
  32	
  

2. En contra	
  .........................................................................................................................................................	
  35	
  

IV.	
  CONCLUSIONES	
  ..............................................................................................................	
  41	
  

V.	
  BIBLIOGRAFÍA	
  ................................................................................................................	
  43	
  

	
  



	
   3	
  

Listado de Abreviaturas utilizadas 
 
VID Véase 

s. Siglo 

ac. Antes de cristo 

dc. Después de cristo 

RAE Real Academia Española 

CC.  Código Civil 

ART o art. Artículo 

UE Unión Europea 

ABGB Allgemeines Bürgerliches Gesetzbuch, Código Civil Austriaco 

EO Executionsornung, Código de Procedimiento Ejecutivo Civil Austriaco 

BGB Bürgerliches Gesetzbuch, Código Civil Alemán 

GG  Grundgesetz, es la Constitución Alemana 

ZPO Zivilprozessordnung, Código Procesal Civil Alemán 

ss En referencia al término “sucesivos” 

CE Constitución Española 

PNUMA Programa de Naciones Unidas para el Medio Ambiente 

GRASP Proyecto para la Supervivencia de Grandes Simios 

PP Partido Popular 

ICV Iniciativa per Catalunya Verds 

pp páginas 

CN Constitución Nacional de Argentina 

	
  

	
  

	
  

	
  



	
   4	
  

I. INTRODUCCIÓN A LA CUESTIÓN 
¿Por qué se plantea el problema y por qué la elección de este tema? 

Hasta nuestros días, la temática animal ha sido tratada esencialmente por entendidos 

de las ciencias médicas veterinarias y biológicas desde un punto de vista científico, 

basándose en el estudio anatómico y fisiológico de los mismos con un interés 

puramente investigador, incidiéndose pocas veces en el tema de los derechos de los 

animales.  

En el terreno de la filosofía, no ha sido un tema recurrente entre los intelectuales ni 

tampoco ha sido un tema especialmente debatido entre las religiones, situándose en un 

segundo plano por detrás de lo humano. Sin embargo, aunque siempre ha existido una 

sensibilidad humana hacia los animales domésticos o más semejantes al ser humano, 

empatizando con aquél, hasta nuestros días tal susceptibilidad no se ha materializado en 

la defensa activa de los animales. 

Aunque en el sentir popular, su protección moral se ha dado siempre1, es actualmente 

que se plantea más que nunca el problema de los derechos de los animales, motivado 

por razones diversas como el incremento de una cultura ecologista, la defensa del 

medioambiente o la constatación de que cada vez son más las especies en peligro de 

extinción  por  amenazas  relacionadas  con  la  actividad  humana2  como  la 

sobreexplotación de especies.3 

Es por ello, que el debate acerca de los derechos de los animales se está convirtiendo 

en uno de los temas más importantes de los últimos años. 

¿A qué se refiere la expresión “Derechos de los animales? ¿Qué metodología se 

ha seguido? 

La expresión “derechos de los animales” hace referencia únicamente a los intereses 

inherentes a los mismos, esto es a la vida, al abandono, a la tortura, al sufrimiento o a la 

muerte.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Por ejemplo, las vacas son sagradas para la cultura hindú, símbolo de fecundidad y maternidad. Están 
protegidas por la ley y está prohibido hostigarlas, maltratarlas y mucho menos matarlas para aprovechar 
su carne. 
2 El profundo proceso de transformación al que los seres humanos están sometiendo al planeta está 
provocando una extinción masiva de especies. La biodiversidad se ha reducido un 58% en cuarenta años.	
  
3 https://www.wwf.es/nuestro_trabajo_/especies_y_habitats/conservacion_de_especies_amenazadas/.WW
F es la mayor organización internacional independiente dedicada a la defensa de la naturaleza y el medio 
ambiente.	
  



	
   5	
  

Debido a sus características biológicas, es complicado concebir en los animales otros 

derechos exclusivos de los seres humanos, como serían el derecho a la intimidad o al 

honor. Alf Ross afirma que cada especie posee sus propios medios para proteger sus 

intereses y regular su comportamiento, por lo que el Derecho se estipula como un 

método más, referido a la especie humana y a las relaciones de ésta con otras,4 en la 

medida en que el hombre crea el Derecho en tanto que se desarrolla como un ser 

racional con intereses y características propias.5 

La metodología seguida en este trabajo ha sido el estudio de las distintas perspectivas 

jurídicas sobre los derechos de los animales, desde sus orígenes filosóficos hasta 

nuestros días, analizando las elaboraciones doctrinales y legislativas tanto a nivel estatal 

y autonómico como europeo. Además, se han analizado las diferentes argumentaciones 

a favor y en contra de otorgar derechos a los animales, todo ello tomando como 

referencia diversas obras de notables autores, revistas jurídicas, y materiales 

legislativos.   

1. Derechos de los animales orígenes filosóficos 

El campo de la ética animal es relativamente reciente, aunque el porqué y el cómo 

deberíamos tener en cuenta a los animales en nuestras decisiones morales, han sido 

preguntas que se ha realizado siempre la filosofía, y cuyas respuestas han ido variando a 

lo largo de las épocas.  

En un principio, la atención depositada en los animales se configura como una forma 

de ocuparse de la conducta ética de los hombres, valorando los beneficios apreciados en 

los seres humanos a través del comportamiento ético ejercido hacia ellos, sin prestar 

especial consideración en el valor del animal como entidad propia.   

Posteriormente, la reivindicación del bienestar animal ha ido evolucionando hasta 

nuestros días, donde la cuestión es abordada desde una perspectiva distinta, haciendo 

hincapié en las características y valores propios de los animales, como veremos más 

adelante.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Tesis defendida por Alf Ross en su obra “Sobre el Derecho y la Justicia” de 1997.  
5 ÁLVAREZ GONZALEZ, N., “¿Derechos de los animales?”, Anuario de la Facultad de Derecho 
(Universidad de Alcalá), nº2003, 2002-2003, pp 8-12. 



	
   6	
  

Ya en la Antigüedad, algunos pensadores como Aristóteles, Pitágoras, Plutarco o 

Porfirio6 se refirieron a las relaciones de las personas con los animales. Aristóteles, 

excluía a los animales del mundo de lo moral argumentando que carecían de 

racionalidad. Pitágoras, por otro lado, se mostraba en desacuerdo con el trato abusivo 

hacia los animales calificando la relación como desigual, y mostrando la crueldad de la 

propia raza humana. 

Durante la Edad Media, el pensamiento y la doctrina tradicional cristiana dominaban 

la cuestión relativa al trato de los animales. Agustín de Hipona, y posteriormente Santo 

Tomás de Aquino7 de acuerdo con la doctrina aristotélica, cimentaron el pensamiento 

tradicional cristiano, en el cual los animales eran seres creados para el aprovechamiento 

del hombre, sin ninguna consistencia moral, por lo que el hombre poseía un dominio 

omnímodo fundado en el derecho natural.8 

En esta evolución, ya en la época contemporánea, uno de los primeros filósofos en 

abordar el tema de los animales fue Immanuel Kant en su obra “Lecciones de ética” 9. 

En esta obra, se defiende la necesidad de otorgar a los animales un trato benevolente, si 

bien sólo en atención a la existencia de deberes de los hombres para con los demás 

miembros de la creación. Es por eso que  Kant titula su enunciado «De los deberes para 

con los animales y los espíritus». Existen hacia ellos unos deberes indirectos que 

otorgan una relevancia moral a los seres humanos, pero no se configuran como deberes 

directos ya que los animales no poseen racionalidad, solo el hombre es un fin en sí 

mismo, hablando de una “comunidad ética de seres racionales”.  

Kant sostiene que el trato benévolo a los animales, promueve el cumplimiento de 

nuestros deberes con la humanidad, con nuestros semejantes.  

De esta forma, se da una especie de “simpatía de sentimientos” hacia los animales que 

puede trasladarse, como establece Kant, hacia los hombres, por lo que es necesario 

regular nuestro comportamiento hacia los mismos, con el objetivo de mejorar nuestra 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6 Aristóteles s. IV a.c. Pitágoras s. V a.c. Plutarco s. I d.c. Porfirio filósofo griego discípulo de Plotino s. 
III d.c 
7 Dos de sus obras más importantes fueron “Summa contra gentiles” y “Summa theologica” en el s.XIII, 
estableciendo entre los animales y los humanos la discriminación del alma, además de la racionalidad, 
afirmando que habían sido dados al hombre para su uso en la naturaleza. 	
  
8 DE LORA DELTORO, P.,  “Justicia para los animales”, Alianza Ensayo, Madrid, 2003, pp 48 y ss. 
9 KANT, I., “Lecciones de ética”, Introducción y notas de Roberto Rodríguez Aramayo, traducción de 
Roberto Rodríguez Aramayo y Concha Roldán Panadero, Editorial Crítica, Barcelona, 1988, pp 287 y ss.	
  



	
   7	
  

humanidad y ética social, entrando por primera vez los animales en el mundo moral de 

los seres humanos.  

Durante el siglo XVIII, destaca también Jeremy Bentham, de origen inglés, quien se 

erige como uno de los primeros filósofos en oponerse a la idea de que los animales 

fueran, como él mismo establece, “degradados a la clase de cosas”. Según él, la 

capacidad de sentir es la característica que otorga relevancia moral, equiparando los 

intereses de cada uno y estableciendo unos deberes hacia los animales, con la obligación 

de no infringirles sufrimientos innecesarios. Para Bentham la cuestión no es ¿pueden 

razonar?, sino ¿pueden sentir?.10 Jeremy Bentham desarrolla el pensamiento filosófico 

del utilitarismo11, que será adoptado y ampliado por Singer en el siglo XX.  

Si bien los planteamientos de esta época no defienden el maltrato hacia los animales, 

los animales son percibidos como entes inferiores a los seres humanos, los cuales 

adquieren el protagonismo central y se sitúan en una posición preferente en caso de 

intereses en conflicto.  

No es hasta 1892 cuando el humanista inglés Henry Salt publicó la primera obra 

íntegra sobre la defensa racional de los animales: Animals' Rights: Considered in 

Relation to Social Progress. En este libro, defiende la vida y la libertad tanto de los 

animales domésticos como los salvajes, haciendo una crítica a la matanza de animales, y 

a las prácticas como la experimentación.  

A partir de la segunda mitad del siglo XX, se produce un giro en el punto de vista 

ético sobre los animales, promovido por el filósofo Peter Singer en su obra “Liberación 

Animal” publicada en 1975. 

A partir de este momento se inicia la lucha por la “liberación animal” promovida por 

su obra, donde los animales comparten un protagonismo central con los seres humanos 

a la hora de resolver planteamientos éticos, situándose dentro de la moralidad al mismo 

nivel tanto animales como seres humanos . 

Peter Singer se enfrenta a la idea desarrollada por Kant anteriormente mencionada de 

“comunidad ética de seres racionales” donde lo seres humanos ocupan una posición 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 Vid. BENTHAM, J., “Introduction to the Principles of Morals and Legislation”, Oxford Clarendon 
Press, Londres, 1907.  
11 Utilitarismo: Teoría y doctrina ética que establece que la utilidad es aquello que produce ventajas, 
placer o felicidad para la mayoría, minimizando el daño, dolor y sufrimiento, persiguiendo el bienestar 
duradero.	
  	
  



	
   8	
  

preferente, cuestionando la idea clásica de segregación entre animales y seres humanos 

por falta de justificaciones éticas esenciales.12 Singer afirma que no existen argumentos 

morales esenciales para esta discriminación, asegurando que existe una conexión entre 

animales y seres humanos, llegando incluso a sostener que algunos animales 

(entendiéndose los animales más próximos al ser humano) poseen unas aptitudes de 

inteligencia y afecto superiores a las de algunos seres humanos sin sus capacidades 

plenamente desarrolladas, concepto que trataremos más adelante.   

Próximo a la tendencia del utilitarismo filosófico de Jeremy Bentham, Singer 

mantiene que la línea marcada para discriminar a los protagonistas morales y los 

secundarios, será la capacidad de sufrir y no el intelecto de los sujetos. Esta capacidad 

de sufrir innata tanto en animales como en seres humanos, se convierte en el billete de 

entrada dentro del círculo de la ética, y por lo tanto, les permite recibir la misma 

protección que los seres humanos, y acercándose al utilitarismo negativo13, cree 

necesario prevenir la mayor cantidad de dolor o daño para el mayor número de sujetos 

independientemente de la raza, sexo, o especie, alcanzando el máximo bienestar.  

Singer, sin embargo, se muestra reacio a entrar en el discurso de 

los derechos fundamentalmente por varias razones. Por un lado, porque en dicho 

discurso parece estar presente la idea de " derechos naturales". Afirma que es posible 

argumentar a favor de la igualdad de los animales "sin embrollarse en controversias 

filosóficas acerca de la naturaleza última de los derechos”, aludiendo así a la famosa e 

interminable polémica entre iusnaturalistas e iuspositivistas. 

En el año 1970, Richard Ryder acuño el término “especieísmo”, posteriormente 

conocido como “especismo”, reflejo ético del antropocentrismo14 , cuyo término se 

define como “Discriminación de los animales por considerarlos especies inferiores”.15 

Su corriente de pensamiento se halla fundamentada en la capacidad de sentir, que 

promueve el respeto por todo ser con capacidad de sentir dolor y el merecimiento de 

derechos por ellos.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12 Vid. SINGER, P., "Liberación Animal", Trotta, Madrid, 1999.   
13 El utilitarismo negativista cree necesario prevenir la mayor cantidad de dolor o daño para el mayor 
número de personas.	
  	
  
14 El antropocentrismo es la doctrina que sitúa al ser humano como medida y centro de todas las cosas, y 
en el plano de la ética defiende que los intereses de los seres humanos son aquellos que deben recibir 
atención moral por encima de cualquier otra cosa. 
15  Especismo: “1. m. Discriminación de los animales por considerarlos especies inferiores. 2. m. 
Creencia según la cual el ser humano es superior al resto de los animales, y por ello puede utilizarlos en 
beneficio propio”,  según la RAE.  



	
   9	
  

Un último paso más allá se encuentra el filósofo Tom Reagan, quién defiende “el 

valor inherente que tienen los animales en sí mismos”.  Apoya de un modo más 

explícito el derecho de los animales, distanciándose de Peter Singer el cual se refería 

más a “derechos morales” que a “derechos jurídicos” estrictamente. Este valor al que se 

refiere Reagan proviene, como el mismo establece, de la “experiencia subjetiva” como 

sujetos, reafirmándose como titulares de derechos subjetivos, capaces de manifestar 

autoconciencia y una vida psíquica que enriquece su experiencia personal e individual, 

dando una contundente zancada hacia la consideración jurídica de los animales como 

sujetos de derechos. 16Regan introduce el concepto “sujetos de una vida”, por el cual un 

sujeto de una vida es un alguien, no un algo, al cual su vida le importa incluso si no le 

importa a nadie más, que ostenta capacidad mental. Como el mismo establece, todo 

sujeto de una vida posee “valor intrínseco en si mismo”. 

¿Qué consecuencias tiene esto para Reagan? Para él significa cuestionar las prácticas 

tradicionales y abusivas sobre los animales, protegiéndolos en cuestiones de 

experimentación17,  la  caza  deportiva,  la  explotación  ganadera  intensiva  o  la 

industrialización de la ganadería, inclinándose hacia una explotación extensiva18. No 

pueden ser tratados simplemente como un medio para los fines de otro, sino que deben 

gozar de ciertos derechos dirigidos a proteger su vida, su salud, su bienestar y libertad.  

Próximos a nuestros días, el jurista norteamericano Gary Francione en su 

obra Animals, Property and the Law, y la filósofa norteamericana Evelyn Pluhar con su 

obra Beyond Prejudice: the Moral Significance of Human and Nonhuman 

Animals (1995), desmontan críticamente los argumentos especistas clásicos, 

justificando racionalmente que el respeto moral se le debe a cualquier ser, humano o no 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16 REGAN,T., “The struggle for Animals Rights”, International Society for Animal Rights, Columbia, 
1987, p. 32.	
  	
  
17 Como dato curioso, el número total de animales que se utilizó en 2008 en los 27 Estados miembros de 
la U.E para fines experimentales y otros destinos se situó justo por encima de los 12 millones. Fuente: 
“Sexto Informe sobre las estadísticas relativas al número de animales utilizados para experimentación y 
otros fines científicos en los Estados miembros de la Unión Europea SEC (2010) 1107, pagína 3”. 
18 Explotación extensiva: Sistema de producción ganadero que no maximiza la productividad a corto 
plazo del suelo con la utilización de productos químicos, el riego o los drenajes, sino más bien, haciendo 
uso de los recursos naturales. 



	
   10	
  

humano, que sea capaz de cuidarse19 y preocuparse por lo que acontezca consigo 

mismo.20 

Una de las obras más recientes de la  historia actual, desde una vertiente filosófica y 

política es la del escritor Robert Garner 21  con The Political Theory of Animal 

Rights (2005), obra en que analiza las relaciones entre el estatus moral de los animales y 

el pensamiento político en general desde diversos puntos de vista (POCAR).22 

2. Los animales y el derecho: elaboraciones jurídicas 

2.2 Elaboraciones doctrinales 

El profesor estadounidense Christopher Stone, experto en justicia penal, escribe un 

importante ensayo en 1972 a raíz del famoso caso de la jurisprudencia ambiental 

norteamericana conocido como el caso “Sierra Club versus Morton” en el cual la 

organización ecologista Sierra club se opuso a la construcción de un parque de diversión 

Walt Disney Enterpises Inc. dentro del “Mineral King Valley”, un valle glaciar 

subalpino ubicado en la parte sur del Parque Nacional Sequoia en el estado 

estadounidense de California, famoso por sus centenarios árboles secuoyas.  

Para Christopher Stone en el caso concreto, la organización Sierra Club no era la 

afectada, sino los propios árboles secuoyas. Estos serían los sujetos de derecho 

representados por guardianes que podrían ser las asociaciones de defensa de la 

naturaleza, pues según Stone “las autoridades públicas no son las mejores 

representantes de la naturaleza puesto que su papel tradicional es el de sopesar los 

intereses humanos”.23 

El caso “Sierra Club vs Morton” no fue favorable a la organización conservacionista, 

sin embargo el voto particular del juez William Douglas24 fue favorable a la tesis de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19	
  Vid. FRANCIONE, G., “Animals, Property and the Law”, Temple University Press, Philadelphia, 
1995.	
  
20  Vid. PLUHAR E. Y ROLLIN B., “Beyond Prejudice: the Moral Significance of Human and 
Nonhuman Animals”, Duke University Press, Durham y Londres, 1995. 
21 Vid. GARNER, R., “The Political Theory of Animal Rights”, Manchester University Press, Manchester, 
2005. 
22 POCAR, V., “Animales no humanos: por una sociología de los derechos”, Ad hoc,  Buenos Aires, 
2013, pp 5-14. 
23	
  MELO, M., “Los Derechos de la Naturaleza: Un paradigma emergente frente a la crisis ambiental 
global”, artículo escrito para el portal web: www.derecho‐ambiental.org,	
  2009.	
  
24 Voto particular del juez: “La cuestión crítica del 'standing' se simplificaría y quedaría claramente 
enfocada, si adoptáramos una norma federal que permitiese que los asuntos del entorno fueran defendidos 
ante organismos o Cortes federales en nombre del objeto inanimado a punto de ser destruido, deteriorado 
o invadido por carreteras y máquinas niveladoras. La actual preocupación pública por la protección del 



	
   11	
  

Stone lo que influyó moralmente a la compañía de Walt Disney para no seguir adelante 

con la construcción del parque de atracciones.25 

Originalmente publicado en 1972, “Should Trees Have Standing?” fue un ensayo 

unificador para el floreciente movimiento ambiental en ese momento, lanzando un 

debate mundial sobre la naturaleza básica de los derechos legales que llegó a la Corte 

Suprema de los Estados Unidos. 

En la obra, plantea la atribución de derechos legales a los llamados “objetos 

naturales” que constituyen el medio ambiente. Al comienzo de su exposición realiza una 

interesante observación: “Según Darwin la historia del desarrollo moral del hombre ha 

sido una extensión continua del objeto de sus instintos y simpatías sociales[…]La 

historia del desarrollo del derecho sugiere una evolución parecida”.  

Para respaldar estas afirmaciones realiza una reconstrucción histórica de diferentes 

sujetos de Derecho que en su momento fueron considerados como cosas, y que ahora 

resulta impensable e indigno entenderlos de esa manera. Así sucedió con los niños en el 

Imperio Romano, los prisioneros, los extranjeros, las personas con discapacidad, los 

indios, y hasta hace no mucho tiempo las mujeres. Así mismo, la persona jurídica es un 

ser incorporal, inexistente en la realidad y no por eso se le niegan derechos, incluso, en 

numerosos países se han delineado los principios de su responsabilidad penal.  

Stone se detiene a reflexionar sobre la historia legal, donde la extensión sucesiva de 

derechos a alguna nueva entidad fue, hasta ese momento, impensable. Incluso en la 

Corte Suprema de los Estados Unidos , a los negros se les habían negado los derechos 

de ciudadanía "como una clase subordinada e inferior de seres, que habían sido 

subyugados por la raza dominante". Stone afirma que cada vez que existe un 

movimiento para conferir derechos a una nueva "entidad", la propuesta suena extraña, 

atemorizante o irrisoria. Esto se debe en parte a que hasta que “la cosa sin derechos” 

recibe sus derechos, contemplamos tal cosa como algo para nuestro beneficio, para 

aquellos que sí tienen derechos en ese momento.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
equilibrio ecológico de la naturaleza debería llevarnos a conferir 'standing' a los objetos del entorno para 
que puedan deducir demandas tendientes a obtener su propia preservación”.	
  
25 STUTZIN, G., “Un imperativo ecológico: reconocer los derechos de la naturaleza”, artículo presentado 
al Primer Congreso Nacional de Derecho del Entorno, Universidad Católica de Valparaíso, 18 al 20 de 
agosto de 1977, y publicado en revista Atenea, 2o semestre de 1978, p 106.	
  	
  
	
  



	
   12	
  

Después de comentar este breve recorrido en la historia legal, propone como el 

mismo dice: “[…]propongo que concedamos derechos legales a los bosques, los 

océanos, los ríos y otros denominados "objetos naturales" en el medio ambiente, es 

decir, al medio ambiente en general.” Esta proposición es matizada diciendo que la 

concesión de derechos al medio ambiente no equivale a decir que el medio ambiente 

debe poseer todo el conjunto de derechos innatos a los seres humanos, sino que la 

concesión de derechos domina dos vertientes. La primera integra lo que podríamos 

llamar los aspectos legales-operacionales, y la segunda, los aspectos psíquicos y socio-

psíquicos.  

Dentro del aspecto legal-operacional, para que una cosa sea titular de derechos 

legales, se necesita que algún organismo autorizado revise las acciones ejercidas, y 

además que se cumplan cada uno de los tres criterios adicionales que él establece: que la 

cosa pueda ejercer acciones legales a petición suya; que el tribunal tome en cuenta el 

daño a la cosa en su veredicto; y que la acción judicial vaya en beneficio de la cosa. 

Estos tres criterios se dirigen fundamentalmente a que la cosa tenga un valor y una 

dignidad legalmente reconocidos, y no meramente a servir como un medio para 

beneficiar a los seres humanos. En el derecho común por lo tanto,  los "objetos 

naturales" no son titulares de derechos legales, enfatizando la falta de los tres criterios o 

ventajas legales-operacionales específicas en el medio ambiente.  

El primer sentido por el cual el derecho común niega los derechos a los objetos 

naturales tiene que ver con la legitimación. Tratando el problema de la contaminación, 

Stone hace notar que no hay forma de desafiar las acciones del contaminador salvo a 

instancias de otro ser humano, capaz de demostrar una invasión a sus derechos. El 

segundo sentido, tiene que ver con la forma en que los méritos se deciden en aquellos 

casos en que alguien es competente y está dispuesto a establecer su posición. El tercer y 

último sentido, tiene que ver con quién se considera el beneficiario de un juicio 

favorable, siempre a favor del contaminante, donde muchas veces los contaminadores 

prefieren arriesgarse a contaminar un río y pagar la multa, pues van a ganar el doble o 

más con el dinero que se van a ahorrar o van a embolsar.  

Stone propone que deberíamos tener un sistema en el que, cuando se aprecie que un 

objeto natural esté en peligro, se pueda recurrir a un tribunal para la creación de una 

tutela y de un tutor o defensor de esa tutela, lo que aseguraría una defensa efectiva del 

medio ambiente. Defiende que, en cierto modo, el modo ambiente se puede comunicar 



	
   13	
  

con los seres humanos proponiendo el siguiente ejemplo: “Estoy seguro de que puedo 

juzgar con certeza y sentido si mi césped necesita agua. El césped me dice que quiere 

agua por una cierta sequedad en el mismo y en el suelo, obvio para el tacto: la aparición 

de calvas, coloración amarillenta y falta de elasticidad después de caminar.” 

En resumen, lo que conllevaría para el medio ambiente ser titular de derechos, sería 

que los objetos naturales tendrían derechos propios, a través de un tutor, y además 

serían los beneficiarios de las sentencias judiciales. 

Stone establece que en cuanto al aspecto psíquico y socio-psíquico, la salud y el 

bienestar de la humanidad depende de la salud del medio ambiente, objetivos que van 

de la mano. Para protegernos, debemos ser conservadores en nuestro tratamiento de la 

naturaleza y con los animales. Justifica de este modo, que el argumento más sólido que 

se puede dar para conferir derechos al medio ambiente, es desde la perspectiva de las 

ventajas para el propio ser humano: “Los científicos han estado advirtiendo sobre las 

crisis a las que se enfrenta la tierra y todos los seres humanos si no cambiamos 

radicalmente nuestros caminos. La misma atmósfera de la tierra está amenazada con 

posibilidades aterradoras: la absorción de la luz solar, de la que depende todo el ciclo de 

vida, puede verse disminuida; los océanos pueden calentarse derritiendo los casquetes 

polares y destruyendo nuestras grandes ciudades costeras”.26 

Más tarde, Stone revisó su tesis inicial, y matizó que el hecho de reconocer a la 

naturaleza como sujetos de derechos con derechos, obligaciones y deberes era ilusorio, 

por lo que señaló que para protegerla se deben imponer deberes a los seres humanos.  

Más cercano a nuestro derecho, Cédric Riot investigador y  profesor agregado, 

especialista en Derecho Privado y Derecho Penal en la Universidad de Toulon, recoge 

una propuesta de ley dirigida a la diputada Valérie Gomez-Bassac con el objetivo de 

otorgar a los animales de compañía la personalidad jurídica en Francia, destinado a 

elevar jurídicamente al animal al rango de sujeto de derecho por medio del 

reconocimiento de la categoría de persona (física) no humana y la creación de un 

régimen propio. Para otorgar al animal de compañía la personalidad jurídica, considera 

oportuno adaptar la clasificación legal de las personas. creando una nueva categoría de 

sujeto de derecho:  “la persona física no humana”. 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
26 STONE, C., “Should tres have standing  Law, Morality, and the Environment”, Edition 3, Oxford 
University Press, USA, 2010, pp 450-504 
	
  



	
   14	
  

El derecho positivo francés distingue, entre las personas jurídicas, las personas 

morales y las físicas (humanas). El debate incita a extender la categoría de personas 

físicas, desembocando en una propuesta doctrinal cuyo objetivo es el reconocimiento de 

una nueva categoría jurídica dentro de las personas físicas: la persona no humana, que 

junto a la persona humana, formaría una subcategoría dentro de las personas físicas.  

Esta nueva categoría abre perspectivas que permiten la creación de un estatus propio, 

a demás de tener en cuenta el interés del animal, sin modificar de manera radical la 

clásica “summa divisio” del derecho romano: por un lado las personas y por otro las 

cosas. 

Como sujeto de derecho, el animal no podrá́ ser objeto de una compra, ya que este 

acto reenvía a la noción de propiedad. De la misma manera, el adoptante asumiría el 

papel de “responsable” del animal en vez de recibir la calificación de “propietario”. El 

funcionamiento de este estatus único, debería ser examinado desde el punto de vista de 

la capacidad y de la representación. El legislador tendría que definir el marco de la 

representación necesaria en favor del animal, pudiendo la persona humana actuar en 

nombre y por cuenta del animal, o por cuenta del animal, pero en su propio nombre. 

Esto podría permitir al animal beneficiarse de ciertos derechos subjetivos, mediante la 

intervención de la persona humana que lo representa.27 

Desde una finalidad proteccionista, en Ecuador y Bolivia la naturaleza ha pasado de 

ser objeto de derecho a sujeto de Derecho 28. La Constitución Ecuatoriana reconoce 

derechos a la Pachamama 29 en su artículo 7: “La natulareza o Pachamama, donde se 

reproduce o realiza la vida, tiene derecho a que se respete íntegramente su existencia, y 

al mantenimiento y regeneración de sus ciclos vitales, estructura, funciones, y procesos 

evolutivos.” 

El 3 de noviembre de 2016 la Jueza Alejandra Mauricio, titular del Tercer Juzgado 

de Garantías del Poder Judicial de Mendoza (Argentina) dicta Sentencia concediendo el 

Habeas Corpus en favor de la chimpancé́ Cecilia. Se trata de un fallo histórico y de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27 RIOT, C., “La personnalite juridique de l’animal (I). L’animal de compagnie”, dA. Derecho Animal. 
Forum of Animal Law Studies, vol. 9/2, 2018, pp 61-65.  
28 FRANCISKOVIC INGUNZA, B., “Protección jurídica y respeto al animal: Una perspectiva a nivel de 
las constituciones de Europa y Latinoamérica”, revista sapere, 2017, apartado 4: El estado de cosas en 
América latina. 	
  
29 Pachamama es un concepto que procede de la lengua quechua. Pacha puede traducirse como “mundo” 
o “Tierra”, mientras que mama equivale a “madre”. Por eso suele explicarse que la Pachamama es, para 
ciertas etnias andinas, la Madre Tierra.	
  



	
   15	
  

especial trascendencia en el reconocimiento de los derechos de los animales y de estos 

como sujetos de derecho. En su decisión, sentencia: “Declarar la acción del Habeas 

Corpus, declarar a la chimpancé Cecilia sujeto de derecho no humano, y dispensar su 

traslado al Santuario de Sorocaba en Brasil”.   

Para motivar esta decisión, alega varios argumentos jurídicos: “La chimpancé́ 

Cecilia, argumenta la magistrada, pertenece al patrimonio ambiental. El derecho a la 

preservación del patrimonio natural y cultural y el derecho a la calidad de vida forman 

parte del “derecho al ambiente” (Art. 41 CN), constituyen “derechos de incidencia 

colectiva” y están esencialmente conectados con el interés general de la sociedad”. 

Respecto al valor a proteger en el presente caso, dictamina que el valor colectivo 

encarnado en el bienestar de Cecilia es el patrimonio natural y cultural de la comunidad 

humana e integra la calidad de vida de la misma. En la medida que protegemos el 

patrimonio natural y cultural, protegemos y mejoramos nuestra calidad de vida.” 

Preguntándose si la acción del Habeas Corpus es la mejor vía para solucionar el 

problema, entiende que está ante un caso de urgente protección del medio ambiente 

como patrimonio natural y cultural de la nación. Y lo argumenta en base a las leyes 

positivas, argumentando que no existe otro procedimiento más apropiado que el del 

habeas corpus, y en caso no aplicarlo, estaría incumpliendo aquella obligación.30 

La sentencia se apoya en la Declaración Universal de los Derechos Animales, 

elaborada en el año 1977, y en particular argumenta con base jurídica las ideas y 

razonamientos contemplados en el proyecto gran simio por el cual se solicitan tres 

derechos: derecho a la vida, derecho a la libertad y derecho a la seguridad personal de 

los grandes simios antropoides, como detallaremos más adelante. 

2.3 Elaboraciones legislativas y reglamentarias en el Derecho Europeo 

En los Estados miembros de la U.E, se han venido incluyendo en los últimos años 

numerosas Directivas europeas, que de forma cada vez más directa, han favorecido el 

progreso de una legislación más proteccionista respecto de los animales, con 

fundamento en el propio Tratado de Lisboa, que entró en vigor el 1 de diciembre de 

2009 e introdujo en los Estados miembros de la UE la obligación de poner en marcha 

políticas públicas integrales en defensa de los animales sobre la base de que los 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30	
  CAPACETE GONZÁÑEZ, F., “Eficacia del habeas corpus para liberar a una chimpancé (Cecilia). 
Comentario a la Sentencia de 3 de noviembre de 2016 del Tercer Juzgado de Garantías del Estado de 
Mendoza (Argentina)”, dA. Derecho Animal (Forum of Animal Law Studies), 2016, pp 1-5.	
  



	
   16	
  

animales son “seres sensibles” y no meras cosas, como establece el artículo13 del 

Tratado de Funcionamiento de la UE. De esta forma, tres Estados de la Unión a petición 

de sus ciudadanos y asociaciones animalistas, han modificado sus Códigos civiles y su 

Constitución, tratándose de Austria, Alemania y Suiza.  

a) Austria 

La Ley de 1 de Julio de 1988 introdujo una modificación en el Código Civil 

Austriaco denominado “ABGB” por sus siglas en alemán, por medio del artículo 285ª 
31, el cual excluye a los animales de la consideración de cosas en propiedad.  

Como punto significativo, el Derecho austriaco incluyó dos reformas importantes 

relativas a los animales, por medio del artículo 1.322 del C.C respecto a la 

indemnización de un animal herido, y del artículo 250 del Código de Procedimiento 

Ejecutivo Civil (Executionsornung, EO) que limita la inembargabilidad de los animales 

domésticos que no se destinen a la venta. En concreto, el artículo 250 EO eleva la 

inembargabilidad de los animales domésticos no destinados a la venta, y de los cuales 

existe un apego emocional, hasta un valor de 750 euros. De esta forma, se pone de 

relieve por primera vez el sentimiento de “apego emocional” o nexo sentimental con el 

animal.32 

b) Alemania  

Respecto a Alemania, dos años más tarde de la reforma del Código Civil Austriaco 

(ABGB), se reformó el Código Civil Alemán (BGB) mediante la “Ley para la mejora de 

la situación jurídica del Animal en el Derecho Civil”, añadiendo un nuevo apartado A  

al artículo §90 33, que trataba el concepto jurídico de cosas. 

En caso de no haber una previsión especifica para los animales, se establece que se 

seguirá aplicando a los animales las normas relativas a las cosas, sin embargo declara el 

legislador la nueva condición de “no cosas” de los animales en relación a los derechos y 

deberes de los propietarios (art §903 BGB), en el ámbito de la indemnización por daños 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31Artículo 285ª ABGB: “Los animales no son cosas; están protegidos por leyes especiales. Las 
disposiciones referidas a las cosas se aplican a los animales, en caso de no existir una previsión 
diferente.”	
  
32 GIMENEZ-CANDELA, T., “Informe sobre los animales en el derecho civil: cuestiones básicas para 
una legislación marco en bienestar animal”, Derecho Animal, Universidad Autónoma de Barcelona, 2014, 
pp 18-22. 	
  
33 Artículo §90ª BGB : “Los animales no son cosas. Están protegidos mediante leyes especiales. Se les 
aplicarán las disposiciones vigentes para las cosas, siempre que no haya otra previsión.” 



	
   17	
  

y perjuicios (art. §251 BGB), y en el de la ejecución forzosa (art §765 ZPO) y embargo 

(art. §811c ZPO).   

No obstante, la modificación más importante que hizo Alemania, que la convirtió en 

un modelo a seguir en tema de protección animal para los demás países, fue el cambio 

introducido en el art. 20ª en el año 2002, en la propia Constitución Alemana 

(Grundgesetz, GG), en lo referente a la protección de los recursos naturales de la vida 
34.  

Artículo 20ª GG: “El Estado, asumiendo igualmente su responsabilidad respecto a 

las generaciones futuras, protege los recursos naturales y a los animales por medio del 

ejercicio del poder legislativo, en el cuadro del orden constitucional y de los poderes 

ejecutivo y judicial en las condiciones que establezcan la ley y el derecho.” 

El estado asume de esta forma la responsabilidad frente a las futuras generaciones 

del cuidado del medio ambiente y de los animales, incluidos los diferentes poderes del 

estado, es decir, en su vertiente ejecutiva, legislativa, y judicial. Respecto al término 

“animales” en este artículo, se ha definido que está referido a “animales con estructura 

nerviosa” 35, vulnerables al dolor. 

Aunque sigue habiendo un tono de imprecisión en las medidas adoptadas, suponen 

un enorme avance social en la protección de los animales, además de abrir la puerta a 

nuevas mejores como la creación de un “Defensor de los animales” 36, que examine el 

cumplimiento de las leyes a favor de los intereses de los animales.37 

c) Suiza 

La república confederada de Suiza se diferencia de otros ordenamientos semejantes 

por difundir la protección a todos los entes vivientes, incluyendo a las plantas, con 

fundamento en la declaración de la “dignidad de la criatura” 38 de 1992.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
34  En alemán,  la protección de los recursos naturales se denomina “Schutz der natürlichen 
Lebensgrundlagen”. 
35 En alemán estos “animales con estructura nerviosa” se denominan “Wirbeltiere”	
  
36 En alemán se denomina “Tierschutzinteressenvertreter” 
37	
  GIMENEZ-CANDELA, T., “Informe sobre los animales en el derecho civil: cuestiones básicas para 
una legislación marco en bienestar animal”, Derecho animal, Universidad Autónoma de Barcelona, 2014, 
pp 22-31.  
38 “Würde der Kreatur” es el término empleado en idioma alemán, que se traduce literalmente como “la 
dignidad de la creación”.	
  



	
   18	
  

Esto constituye una obligación de carácter constitucional validada por la legislación 

tanto federal como cantonal, para mejorar la aplicación y la inserción en la normativa de 

las restricciones y condiciones de protección de los animales.  

El concepto de dignidad de las criaturas, tiene su anclaje en las ideas del filósofo 

danés Lauritz Smith (1791) y del teólogo de Basilea Karl Barth, quien en 1945 formuló 

la idea de que los animales tienen una dignidad propia, merecedora de protección. 39 40 
41 

La Constitución Suiza se refiere a los animales en los siguientes artículos:  

• Artículo 80: Regula la competencia para legislar sobre la protección 

animal. 

• Artículo 84.1: Regula la protección de los animales en las regiones 

alpinas contra los efectos negativos del tráfico que las atraviesa. 

• Artículo 118.2b: Regula la protección frente a las enfermedades 

contagiosas y epidemias de los seres humanos y animales. 

• Artículo 104.3b: Regula la protección frente a la explotación abusiva en 

la agricultura. 

• Artículo 120.2: Establece que se respetará la integridad de los 

organismos vivos y la seguridad del ser humano, de los animales y del entorno.42 

II. LOS ANIMALES EN EL DERECHO 
ESPAÑOL 

1. Los animales en el código: bienes y cosas 

El Derecho Civil hoy en día se mantiene en la misma posición que en el momento de 

su legislación en el S.XIX respecto a los animales, acorde a la ideología y a la sociedad 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
39 ANIBAL ALTERINI, A., ¿Derechos de los animales?,  en revista jurídica, número 13, Editorial 
Universidad de Ciencias Empresariales y Sociales (UCES), 2009, pp 60-68. 
40 GIMENEZ-CANDELA, T., “Informe sobre los animales en el derecho civil: cuestiones básicas para 
una legislación marco en bienestar animal”, Derecho animal, Universidad Autónoma de Barcelona, 2014, 
pp 31-32.  
41 FRANCISKOVIC INGUNZA, B., “Protección jurídica y respeto al animal: Una perspectiva a nivel de 
las constituciones de Europa y Latinoamérica”, revista sapere, 2017, apartado 3: Protección animal en el 
Derecho Europeo.  	
  
42 Artículos traducidos y extraídos de la Constitución suiza de 1999.	
  	
  



	
   19	
  

de la época, donde los animales eran vistos como materia de operaciones económicas y 

elementos de economía agraria.  

Pese a lo afirmado en materia de legislación, en el plano social se ha producido una 

evolución considerable adquiriendo cada vez más la relación con los animales un 

componente de sensibilidad o afecto, incluso contemplado como “de la familia”, 

desvaneciéndose su esencia económica.  

El Código Civil Español otorga a los animales el estatuto jurídico de “cosas”, 

proporcionando el mismo valor a todos los animales entre sí y al resto de bienes,  no 

estableciendo ninguna distinción entre los animales y el resto de cosas, si bien los 

animales presentan unas características concretas muy distintas, incluyéndose dentro del 

Derecho Civil Patrimonial.  

Como establecen los artículos 29 43 y ss, y 35 44 y ss del C.C,  únicamente las 

personas físicas o jurídicas son capaces de ser titulares de derechos y responsabilidades, 

por lo que los animales son considerados como “cosas” o “cosas en propiedad” al 

quedar fuera de esta categorización.   

Esta percepción deriva de la antigua configuración romana de la propiedad, que 

separaba las cosas del patrimonio de una persona en “cosas mancipables” o “res 

mancipi” y “cosas no mancipables” o “res nec mancipi”. Dentro de la primera categoría 

podíamos incluir los terrenos, las casas dentro de la península Itálica, los esclavos y los 

animales de tiro y carga45 que exigían para ser adquiridas de un acto formal 46, y dentro 

de la segunda las cosas de libre cambio sin necesidad de un acto formal.47 

Es importante destacar que, a pesar de esto, se mantenía un profundo respeto innato 

hacia la naturaleza y por ende a los animales, y por primera vez se obtuvo un 

reconocimiento de los animales en su inclusión de “cosas” como realidad jurídica.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
43	
  Artículo 29 C.C : “El nacimiento determina la personalidad; pero el concebido se tiene por nacido 
para todos los efectos que le sean favorables, siempre que nazca con las condiciones que expresa el 
artículo siguiente”. 
44	
  Artículo 35 C.C : “Son personas jurídicas: 1. Las corporaciones, asociaciones y fundaciones de interés 
público reconocidas por la ley. Su personalidad empieza desde el instante mismo en que, con arreglo a 
derecho, hubiesen quedado válidamente constituidas. 2. Las asociaciones de interés particular, sean 
civiles, mercantiles o industriales, a las que la ley conceda personalidad propia, independiente de la de 
cada uno de los asociados.” 
45 Équidos (caballos, burros y mulas), y los bóvidos (bueyes). 
46 Mancipatio, in iure cesio, o addictio 
47 Por medio de actos de “apropiación posesoria”: entrega, ocupación, accesión o especificación. 



	
   20	
  

Nuestro Código Civil aunque no hace tal distinción, sí que diferencia entre “cosas 

muebles” y “cosas inmuebles” como se determina en los artículos 333 48 y 335 49 del 

C.C. 

En nuestro caso, los animales son considerados en base al artículo 335 del C.C como 

“cosas muebles”, distinguidos a su vez en los que sirven como instrumento de trabajo y 

de transporte, y los destinados a servir como alimento.   

Las dos grandes referencias de la configuración jurídica de los animales en nuestro 

C.C están contemplados en los artículos 465 50 y 610 51. Los animales como hemos 

comentando son considerados “cosas”, y más concretamente como bienes muebles y 

como semovientes, por su capacidad de moverse por sí mismos. El artículo 610 C.C en 

parte, y más concretamente el artículo 465 C.C, regulan el régimen de los 

semovientes52, es decir, parte del patrimonio de un sujeto de derecho que es capaz de 

moverse por sí solo. Mientras el primer artículo regula la huida o extravío de los 

animales fieros y amansados junto con el artículo 612 C.C 53, introduciendo alguna 

peculiaridad en el régimen de responsabilidad por daños del artículo 1905 C.C que 

comentaremos más adelante, el segundo hace referencia a la apropiación como forma de 

adquisición de las cosas que no tienen dueño (res nullius).54 Como única excepción a la 

categorización de los animales como bienes muebles, el artículo 334.6 C.C determina 

que serán considerados bienes inmuebles los viveros de animales, palomares, colmenas, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
48	
  Artículo 333 C.C: “Todas las cosas que son o pueden ser objeto de apropiación se consideran como 
bienes muebles o inmuebles.” 
49 Artículo 335 C.C: “Se reputan bienes muebles los susceptibles de apropiación no comprendidos en el 
capítulo anterior, y en general todos los que se pueden transportar de un punto a otro sin menoscabo de 
la cosa inmueble a que estuvieren unidos.” 
50 Artículo 465 C.C: “Los animales fieros solo se poseen mientras se hallen en nuestro poder; los 
domesticados o amansados se asimilan a los mansos o domésticos, si conservan la costumbre de volver a 
la casa del poseedor”. 
51 Artículo 610 C.C: “Se adquieren por la ocupación los bienes apropiables por su naturaleza que 
carecen de dueño, como los animales que son objeto de la caza y pesca, el tesoro oculto y las cosas 
muebles abandonadas”.	
  
52 Semoviente es un término jurídico que se refiere a aquella parte del patrimonio del sujeto del derecho, 
o un componente del mismo, que es capaz de moverse por sí solo.	
  
53 Artículo 612 C.C: “El propietario de un enjambre de abejas tendrá derecho a perseguirlo sobre el 
fundo ajeno, indemnizando al poseedor de éste el daño causado. Si estuviere cercado, necesitará el 
consentimiento del dueño para penetrar en él. Cuando el propietario no haya perseguido, o cese de 
perseguir el enjambre dos días consecutivos, podrá el poseedor de la finca ocuparlo o retenerlo. El 
propietario de animales amansados podrá también reclamarlos dentro de veinte días, a contar desde su 
ocupación por otro. Pasado este término, pertenecerán al que los haya cogido y conservado.” 
54 GAREA COLINA, R., “La responsabilidad civil de los dueños, poseedores y usuarios de animales: Un 
análisis desde la interpretación jurisprudencial del art. 1905 C.C”, Editorial Reus, Madrid, 2018,pp 303-
304.  



	
   21	
  

estanques de peces o criaderos análogos, cuando el propietario los haya colocado o los 

conserve con el propósito de mantenerlos unidos a la finca.  

El artículo 465 del C.C cierra el capítulo III que contempla los efectos de la 

posesión, del titulo V que razona sobre la posesión, ubicándose dentro del libro II de los 

bienes la propiedad y sus modificaciones, sustrayendo la relación de los animales con el 

de las cosas. El término “posesión” empleado se utiliza en el sentido de “tenencia 

material” (possessio naturalis) distinguiéndose de la posesión civil (possessio civilis)55, 

con las facultades inherentes al propietario del uso (ius utendi), disfrute (ius fruendi) y 

disposición (ius abutendi), y con las únicas limitaciones contempladas en el artículo 348 

del C.C 56, con la posibilidad por lo tanto de enajenar, gravar, consumir, abandonar, 

destruir, o utilizar la cosa del modo que el propietario considere, sin contemplar en 

principio el maltrato del animal y su pretexto, exactamente reproducido del art. 544 del 

C.C Francés. El artículo 610 del C.C, a su vez proveniente del artículo 2279 del C.C 

francés, abre el Título I del libro III, referente a los diferentes modos de adquirir la 

propiedad, con el objetivo de regular la adquisición de la propiedad mediante ocupación 

(occupatio) , que es el modo común de  apropiación según el artículo 609 C.C.57 En ese 

sentido, la expresión “ocupación” o “occupatio” es el modo por el que el adquiriente 

hace suya una cosa apropiándose de ella, de forma directa, de cosas que no tienen dueño 

(res nullius) de forma permanente (animales de caza o pesca) o transitoria (tesoros 

oculto  o cosas abandonadas) como establece la Jurisprudencia.  

Los animales por lo tanto, son cosas potencialmente adquiridas por medio de la 

ocupación, equiparándose a objetos de hallazgo debido a su estatuto jurídico de “cosas”. 

Al ser considerados un “bien”, las crías de lo animales se consideran “fruto de la cosa 

productora”, haciéndose el dueño propietario por medio de la accesión como establece 

el artículo 353 del C.C 58. En el artículo siguiente, se establece que pertenecen al 

propietario tres tipos de frutos, a saber: frutos naturales, frutos industriales y frutos 

civiles.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
55 El art. 430 del C.C define la posesión natural y la posesión civil como: "Posesión natural es la tenencia 
de una cosa o el disfrute de un derecho por una persona. Posesión civil es esa misma tenencia o disfrute 
unidos a la intención de haber la cosa o derecho como suyos". 
56 Artículo 348 C.C: “La propiedad es el derecho de gozar y disponer de una cosa, sin más limitaciones 
que las establecidas en las leyes. El propietario tiene acción contra el tenedor y el poseedor de la cosa 
para reivindicarla.” 
57 Artículo 609 C.C: “La propiedad se adquiere por ocupación.[…]”.	
  
58	
  Artículo 353 C.C: “La propiedad de los bienes da derecho por accesión a todo lo que ellos producen, o 
se les une o incorpora, natural o artificialmente”.	
  



	
   22	
  

A tenor del artículo 355, las crías de animales se consideran frutos naturales al 

afirmarse: “Son frutos naturales las producción espontáneas de la tierra, las crías y 

demás productos de los animales”. Como norma general, los frutos se adquieren por 

separación como por ejemplo la patata del suelo, sin embargo para las crías de animales 

rige el específico párrafo 2 del artículo 357 59 por el cual se consideran del dueño 

incluso antes del parto o separación del vientre de la madre.  

Dejando de lado el terreno de las relaciones de propiedad, en materia de obligaciones 

respecto de los animales son o bien objeto de obligaciones, o bien fuente de 

obligaciones por responsabilidad de los daños a terceros, en función de los artículos 

1491 60 y 1905 61 C.C respectivamente. El artículo 1491 C.C, establece en materia de 

animales lo contenido en el artículo 1485 C.C de forma general, por el cual el 

comprador puede exigir al vendedor cuando la cosa vendida tiene vicios o defectos 

ocultos que hacen que el bien no pueda ser usado normalmente, y que de haberlo 

conocido el comprador no lo habría adquirido o hubiera pagado menos por el objeto, o 

bien la rescisión del contrato62 (acción redhibitoria) o la reducción proporcional del 

precio63 (acción estimatoria).  

El artículo siguiente, 1492 C.C, equipara los animales a la cosas afirmando: “Lo 

dispuesto en el artículo anterior respecto de la venta de animales se entiende 

igualmente aplicable a la de otras cosas”.  

En referencia a los daños causados por animales, incorpora el artículo 1905 C.C la 

responsabilidad del dueño de un animal por los daños que causare, incluso aunque se 

escapare o extraviare. Se trata de un tipo de responsabilidad objetiva, que se produce 

con independencia de toda culpa por parte del sujeto responsable, y cuya demostración 

de perjuicios incumbe al demandante. Existen algunas singularidades en los supuestos 

de intromisión de animales en la vía publica, pues se presume que el animal pertenece a 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
59 No se reputan frutos naturales, o industriales, sino los que están manifiestos o nacidos. Respecto a los 
animales, basta que estén en el vientre de su madre, aunque no hayan nacido. 
60 Artículo 1491 C.C: “Vendiéndose dos o más animales juntamente, sea en un precio alzado, sea 
señalándolo a cada uno de ellos, el vicio redhibitorio de cada uno dará solamente lugar a su redhibición, 
y no a la de los otros, a no ser que aparezca que el comprador no habría comprado el sano o sanos sin el 
vicioso. Se presume esto último cuando se compra un tiro, yunta, pareja o juego, aunque se haya 
señalado un precio separado a cada uno de los animales que lo componen”. 
61 Artículo 1905 C.C: “El poseedor de un animal, o el que se sirve de él, es responsable de los perjuicios 
que causare, aunque se le escape o extravíe. Sólo cesará esta responsabilidad en el caso de que el daño 
proviniera de fuerza mayor o de culpa del que lo hubiese sufrido”. 
62 Artículos 1485, 1490, 1499 C.C 
63 Artículo 1487 C.C 



	
   23	
  

la finca más próxima del lugar, y si es silvestre, del propietario del coto o vedado de 

caza más próximo. En el caso de autopistas cuya vigilancia incumbe a los órganos 

estatales, se deduce una responsabilidad patrimonial de carácter objetivo de las 

Administraciones públicas64. El artículo 612 C.C en materia de responsabilidad por 

daños matiza que el propietario de un enjambre de abejas que provocase daños en el 

fundo de un tercero, deberá indemnizar al poseedor del fundo.65 

2. Normativa de protección animal: España y CCAA 

El desarrollo y la evolución de la sociedad por la defensa de los animales han hecho 

posible el progreso de la normativa vigente respecto a la protección de los animales en 

diversos sectores en España.   

Un sector especialmente importante y considerable es el de la “experimentación” con 

animales. Durante décadas, ha sido un sector desregularizado donde se consentían todo 

tipo de acciones y excesos que gracias a la concienciación animal, se han ido limitando 

y regulando, por medio de controles y comités de ética impulsados sobre todo desde la 

U.E. y aceptados posteriormente por numerosos estados miembros.66 

Desde el año 2005, por medio del Real Decreto 1201/2005 la normativa española 

protege a los animales empleados con fines científicos. Como establece su artículo 2, es 

importante enfatizar que el uso de animales solamente se permitirá en el caso que los 

fines de la investigación sean:  “prevenir enfermedades, para una adecuada valoración 

de las condiciones físicas, para la protección del medio ambiente natural, así como para 

la educación e investigación medica y legal.” Fuera de estos casos predeterminados no 

se autorizará el empleo de animales para la investigación, especificando que se tratara 

de: “cualquier ser vivo vertebrado no humano, incluidas las crías de vida propia o las 

formas de cría en reproducción, excluidas las formas fetales o embrionarias”.  

El Real Decreto 1201/2005 reúne además consideraciones sobre otros aspectos como 

las condiciones de alojamiento de los animales (art.4), plan de actuación (art.5), sistema 

de transporte (art.5), identificación individual de los animales (art.6), y los 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
64 Artículo 106.2 C.E: “Los particulares, en los términos establecidos por la ley, tendrán derecho a ser 
indemnizados por toda lesión que sufran en cualquiera de sus bienes y derechos, salvo en los casos de 
fuerza mayor, siempre que la lesión sea consecuencia del funcionamiento de los servicios públicos”. 
65 GIMENEZ-CANDELA, T., “Informe sobre los animales en el derecho civil: cuestiones básicas para 
una legislación marco en bienestar animal”, Derecho animal, Universidad Autónoma de Barcelona, 2014, 
pp 3-16. 
66 LÓPEZ DE LA VIEJA, M. T., “Ética de la investigación. Las buenas practicas”, Arbor, Vol. 189, Nº 
730, 2008,  pp 233-245.  



	
   24	
  

requerimientos específicos del personal responsable y los centros oficiales encargados 

(art 9-10), especies excluidas (art.17), evitación del dolor (art.20) empleando en todo 

caso un “método humanitario”.67 La pretensión de las normativas están dirigidas a 

eludir el dolor y conseguir la mayor protección posible a los animales, asumiendo que 

un mayor bienestar del animal promueve unos mejores resultados científicos.  

La Directiva Europea 86/609 del año 2003 incidió en el objetivo de garantizar, en el 

caso de los animales utilizados para experimentación y otros fines científicos, la 

armonización de las disposiciones legales, reglamentarias y administrativas de los 

Estados miembros relativas a la protección de dichos animales, recalcando la relación 

anteriormente establecida.68 

En base a esta Directiva en España se aprobó la Ley 8/2003 sobre Sanidad animal, y 

en 2005 el Real Decreto ya comentado 1201/2005 sobre protección de los animales 

utilizados para experimentación.  

La regulación con respecto a la investigación y experimentación de los animales está 

mucho más impulsada que la regulación de los animales en otros ámbitos, que 

modifican de igual forma la salud del animal, visto invariablemente desde un punto de 

vista antropocéntrico, situando al ser humano en el centro de las medidas adoptadas y 

las consecuencias resultantes. Algunas normas estatales reguladoras de cuestiones 

relativas a los animales son: 

• Real Decreto 54/1995, de 20 de enero, sobre protección de los animales 

en el momento de su sacrificio o matanza, BOE, 15 febrero 1995.  

• Real Decreto 1041/1997, de 27 de junio, por el que se establecen la 

normas relativas la protección de los animales durante su transporte, BOE, 9 

Julio, 1997.  

• Real Decreto 348/2000 de 10 de marzo, por el que se incorpora al 

ordenamiento jurídico la Directiva 98/58/CE, relativa a la protección de los 

animales en las explotaciones ganaderas, BOE 11 marzo 2000.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
67 	
  Real Decreto 1201/2005, de 10 de octubre, sobre protección de los animales utilizados para 
experimentación y otros fines científicos.	
  
68Directiva 86/609 CEE  de 24 de Noviembre de 1986, relativa a la aproximación de las disposiciones 
legales, reglamentarias y administrativas de los Estados miembros respecto a la protección de los 
animales utilizados para experimentación y otros fines científicos.  



	
   25	
  

• Real Decreto 287/2002, de 22 de marzo, por el que se desarrolla la Ley 

50/1999, de 23 de diciembre, sobre le régimen jurídico de la tenencia de 

animales potencialmente peligrosos.69 

En España encontramos que son diversas las CCAA que han dictado normas de 

protección de animales. Dejando para otra parte de esta obra las normas de protección 

de la fauna salvaje, y centrándonos fundamentalmente en normas genéricas y en las 

leyes de protección de animales que viven en el entorno humano, podemos señalar las 

siguientes:  

• Ley del Parlamento catalán 3/1988, de 4 de marzo, de Protección de los 

Animales, modificada por la Ley 3/1994, de 20 de abril.  

• Ley de la Asamblea de Madrid 1/1990, de 1 de febrero, de Protección de 

los animales domésticos.  

• Ley del Parlamento de la C.A. de Murcia 10/1990, de 27 de agosto, de 

Protección y defensa de los animales de compañía; 

•  Ley de las Cortes de Castilla-La Mancha 7/1990, de 28 de diciembre, de 

Protección de los animales domésticos.  

• Ley del Parlamento de Canarias 8/1991, de 30 de abril, de Protección de 

los animales domésticos.  

• Ley del Parlamento de las Islas Baleares 1/1992, de 8 de abril, de 

Protección de los animales que viven en el entorno humano;  

• Ley de la Asamblea Regional de Cantabria 3/1992, de 18 de marzo, de 

Protección de los animales.  

• Ley del Parlamento de Galicia 1/1993, de 13 de abril, de Protección de 

animales domésticos y salvajes en cautividad.  

• Ley del Parlamento Vasco 6/1993, de 29 de octubre, de Protección de los 

animales  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
69 RAMÓN INGALLS HERRERA, F., “El bienestar animal en la Unión Europea”, revista issue, Editorial 
Asesoría y capacitación Ingalls, 2009, pp 14-20.	
  	
  



	
   26	
  

• Ley de las Cortes Valencianas 4/1994, de 8 de julio, de Protección de los 

animales de compañía.  

• Ley Foral del Parlamento de Navarra 7/1994, de 31 de mayo, de 

Protección de los animales 

• Ley de la Diputación General de La Rioja 5/1995, de 22 de marzo, de 

Protección de los animales.70 

De forma particular, en la comunidad autónoma de Cataluña, la ley catalana de 

defensa de los “derechos de los animales” (Ley 3/1988 de 4 de Marzo) fue una ley 

autonómica pionera y es la primera experiencia legislativa española en este campo. Esta 

ley se centra principalmente en dos objetivos, por un lado en la protección de los 

animales evitando la crueldad hacia los mismos, y por otro lado en la preocupación por 

los problemas ecológicos y del medio ambiente.71 

Se inspira en la Declaración de derechos de los animales formulada por la UNESCO 

el 15 de Octubre de 1978, cuya declaración propone volver a definir en forma de 

derechos las relaciones que mantienen los hombres con los animales, luchar en contra 

del antropocentrismo, y también del especísmo, asemejándose a la Declaración 

Universal de Derechos Humanos, fuente de instrumentos jurídicos fuertes, si bien esta 

declaración posee un contenido más avanzado. 

Respecto al primer objetivo, la Ley establece unas medidas y limitaciones, 

desautorizando el maltrato a los animales, agredirlos físicamente, abandonarlos, 

mantenerlos en instalaciones indebidas desde el punto de vista higiénico- sanitario, 

usarlos en espectáculos si ello puede ocasionarles sufrimiento, hacerles objeto de burlas 

o tratamientos antinaturales o hacer donación de ellos como premio, estando 

capacitadas las autoridades para confiscar los animales si tuvieran indicios de que se les 

maltrata o tortura.  

Por otro lado, la ley contempla como hemos mencionado el cuidado al proteger las 

especies en vías de extinción, prohibiendo la caza, captura, tenencia, tráfico, comercio, 

venta, importación, exportación y exhibición pública de especies protegidas, además de 

prohibir la venta de sus partes o los productos obtenidos a partir de dichas especies.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
70 LÓPEZ DE LA VIEJA, M.T, “¿Qué derechos tienen los animales?”, Contrastes revista internacional 
de filosofía, Nº16, 2011, pp 263-265.  
71 Ley 3/1988, de 4 de marzo, de protección de los animales, DOCG 967-18.3.1988.	
  



	
   27	
  

 

Sin embargo, se evita utilizar la expresión “derechos de los animales”, y no se 

declara un respeto general a intereses del animal, como puede ser su derecho a la vida, 

según lo demuestra la posibilidad de que los animales abandonados en centros de 

acogida puedan ser sacrificados una vez transcurrido el plazo legal prevenido al efecto.  

Aún así, en ese momento la Ley catalana ha de ser valorada favorablemente. 

Principalmente,  porque aborda un problema hasta entonces pendiente de regulación 

legal y, secundariamente, porque aunque lo hace con una perspectiva moderada, parece 

conveniente una primera iniciativa con este carácter, considerándose como una 

referencia normativa de la que no se puede prescindir.72  

De hecho, posteriormente la legislación Catalana ha elaborado nuevas leyes sobre las 

medidas para proteger a los animales, incluso en ámbitos singulares como las corridas 

de toros73. Estas leyes posteriores al año 1988 regulan aspectos como el tipo de control 

que se puede ejercer sobre la población de animales74 para prevenir el abandono y 

pérdida de los animales de compañía y para otorgar mayor protección a las especies 

susceptibles de caza y captura, o la reglamentación de las responsabilidades en materia 

de protección animal a través de un texto refundido del año 2008 que recoge en un texto 

único las leyes anteriormente mencionadas.75 76 77 

3. La nueva conceptuación de los animales, dos intentos de reforma: 
proyecto gran simio y modificación del código civil 

En primer lugar, es necesario saber que el Proyecto Gran Simio es una idea, un libro 

y una organización internacional.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
72 PELAYO GONZÁLEZ-TORRE, A., “Sobre los derechos de los animales”. Anuario de filosofía del 
derecho, Nº 7, 1990, pp 550-552. 
73	
  Departamento de Medio Ambiente, ley 22/2003 de 4 de Julio, de protección de los animales, DOGC n. 
3926, 16.07.2003, art. 6. Hay que señalar que el 28 de Julio de 2010, el pleno del Parlamento de Cataluña 
aprobó la Iniciativa Legislativa Popular (ILP) para abolir las corridas de toros en esa comunidad 
autónoma, a partir de enero de 2012.	
  
74 Ley 12/2006, de 27 de Julio, de medidas en materia de medio ambiente y de modificación de las leyes 
3/1988 y 22/2003, relativas a la protección de los animales, DOGC 4690-3.8.2006. 
75 Decreto legislativo 2/2008, de 15 de abril, por el que se aprueba el Texto refundido de la Ley de 
protección de los animales.	
  
76 LÓPEZ DE LA VIEJA, M.T, “¿Qué derechos tienen los animales?”, Contrastes revista internacional de 
filosofía, Nº16, 2011, pp 261-262.	
  
77 GIMENEZ-CANDELA, T., “Informe sobre los animales en el derecho civil: cuestiones básicas para 
una legislación marco en bienestar animal”, Derecho Animal, Universidad Autónoma de Barcelona, 2014, 
pp 32-36. 	
  



	
   28	
  

El propósito trata de extender los derechos inherentes a la especie humana al de los 

grandes simios antropoides, es decir, chimpancés, bonobos, gorilas, y orangutanes, los 

cuales deben respetarse y beneficiarse del reconocimiento moral y protección legal 

adecuada.  

El Proyecto Gran simio está basado en un libro, titulado “The Great Ape Project: 

Equality Beyond Humanity” escrito por Peter Singer y Paola Cavalieri, y traducido al 

castellano como “El Proyecto Gran Simio”.  

Para su argumentación, colaboraron expertos en primates, biología evolutiva, 

derechos del animal como los célebres Jane Goodall y Richard Dawkins, y expertos en 

filosofía moral como James Rachels, Dale Jamieson y Colin McGuinn los cuales 

aportaron tanto argumentos éticos como pruebas científicas.  

El libro contiene una Declaración sobre los grandes simios precedida de un prólogo, 

la cual se configura como el núcleo del proyecto, que comienza con la siguiente 

reivindicación: “Exigimos que la comunidad de los iguales se haga extensiva a todos 

los grandes simios: los seres humanos, los chimpancés, los gorilas, y los 

orangutanes[…] Hoy solo se considera miembros de la comunidad de los iguales a los 

de la especie Homo Sapiens[…]El chimpancé, el gorila, y el Orangután, son los 

parientes más cercanos de nuestra especie. Poseen unas facultades mentales y una vida 

emotiva suficientes como para justificar su inclusión en la comunidad de los iguales.” 78 

Como mecanismo para alcanzar sus objetivos se creó la organización “The Great 

Proyect International” cuyas funciones consisten en reunir información relativa a los 

grandes simios en general, difundir información y sensibilizar a la opinión pública, y 

defender los derechos de los simios mediante herramientas legales o asistencia concreta 

a simios.  

Es conveniente matizar  que el fin último del proyecto no es otro que defender los 

derechos de los grandes simios en cuanto individuos determinados, no como meros 

miembros de una especie cuya pérdida ocasione alteraciones en el ecosistema o en la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
78  Vid. SINGER P. Y CAVALIERI P., “El Proyecto Gran Simio. La igualdad más allá de la 
humanidad”, Editorial Trotta, Madrid, 1998. 



	
   29	
  

biodiversidad, sino como individuo concreto en un contexto, con una personalidad única 

y unas relaciones afectivas.79 

El Proyecto Gran Simio solicita fundamentalmente tres derechos: derecho a la vida, 

derecho a la libertad y derecho a la seguridad personal, basados todos ellos en el 

artículo 3 de la Declaración Universal de los Derechos Humanos, o dicho de otro modo, 

que no les maten, que no les encarcelen sin justificación, y que no les torturen. 

§ Derecho a la vida: Debería protegerse la vida de la comunidad de los 

iguales, excepto en circunstancias muy estrictas definidas.  

§ Protección de la libertad individual: No es posible la privación arbitraria 

de la libertad a los miembros de una comunidad de iguales, es necesario un 

proceso legal.  

§ La prohibición de la tortura: Es considerado tortura infligir dolor grave 

de manera deliberada a un miembro de la comunidad de bienes, sin motivo o en 

beneficio de algunos.80 

Sin embargo, la Declaración Universal de Derechos Humanos va mucho más allá y 

condena la posesión de esclavos o siervos, la tortura o el trato o castigo cruel inhumano 

o degradante, y ofrece protección contra el arresto, la detención o el exilio arbitrario, 

por lo que la Declaración de los Grandes Simios se queda atrás y se ubica en una 

posición muy comedida.  

Como objetivo a largo plazo, pretende conseguir que se firme una Declaración de las 

Naciones Unidas sobre los Derechos de los grandes simios antropoides, y la creación de 

territorios protegidos donde los chimpancés, bonobos, gorilas y orangutanes puedan 

vivir por su propios medios, sin ser victimas de masacres o secuestros.  

En cuanto a su fundamentación filosófica, su trasfondo se hallaría en la obra del ya 

comentado filósofo Peter Singer, principalmente en su obra titulada “Liberación 

animal” con ideas próximas al utilitarismo hedonista, por la cual se establece que habría 

que evitar en lo posible la provocación del dolor, y buscar el placer en el mayor número 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
79 CASAL, P., “El proyecto gran simio y el concepto de persona”, Laguna revista de Filosofía, nº 7, 2000, 
pp. 333-347.  
80 Artículo “Declaración de los grandes simios” escrito para eikasia revista de Filosofía, año II, 11 julio 
2007 en la página web http://www.revistadefilosofia.org/11-07.pdf.  
	
  



	
   30	
  

posible de seres sintientes, no únicamente los humanos, trasladando estas ideas 

filosóficas al terreno político.81 

En España, el 25 de abril de 2006 se presentó ante la mesa del Congreso, la 

Proposición no de Ley de apoyo al Proyecto Gran Simio por parte del parlamentario 

Francisco Garrido,  adscrito al Partido Socialista.  

En su sesión del día 25 de Junio de 2008, la Comisión de Medio Ambiente, 

Agricultura y Pesca acordó aprobar con modificaciones la Proposición no de Ley sobre 

el Proyecto Gran Simio presentada por el grupo parlamentario de Esquerra  

Republicana-Izquierda Unida - Iniciativa per Catalunya Verds y publicada en el BOCG 

Congreso de los diputados.82  

En el texto original de la Proposición no de ley de Iniciativa per Catalunya Verds 

(ICV) se argumentaba que un informe reciente de las Naciones Unidas alertaba del 

riesgo de desaparición de Grandes Simios por la destrucción de sus hábitats naturales 

(los bosques originarios), la expansión de enfermedades infecciosas y la presión 

humana. 

Tras Nueva Zelanda, España sería el segundo país en conceder derechos especiales a 

los simios, y recibió innumerables muestras de apoyo desde todas las partes del 

mundo.Tal iniciativa, concretada en una proposición no de ley, generó un intenso debate 

social e intelectual en los medios.83 

Sin embargo, a pesar de que se tramitó la iniciativa, a fecha de hoy han pasado ya 

diez años de esta Ley, la cual quedó sin efecto al no ser ratificada en plazo por el grupo 

socialista al que estaba adscrito, puesto que en dos años no fue incluida en el orden del 

día de ninguna Comisión de Medio Ambiente, y fue olvidada por el Gobierno de 

entonces, y los sucesivos.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
81 MARTÍNEZ MARCOS, A., “Política animal : El “Proyecto Gran Simio” y los fundamentos filosóficos 
de la biopolítica”, revista latinoamericana de bioética, volumen 7, edición 12, 2007, pp 62-64.  
82 En los términos establecidos, el Congreso de los Diputados instaba al Gobierno a declarar en el plazo 
máximo de 4 meses su adhesión al P.G.S, así como su impulso en la U.E, y llevar a cabo en el plazo de 
un año los trámites necesarios para la adecuación de la legislación española a los principios del P.G.S. 
Además, se exigía impulsar el desarrollo de los compromisos con la PNUMA (Proyecto de Naciones 
Unidas del Medio Ambiente) y el GRASP (Proyecto para la supervivencia de Grandes Simios), y 
proceder definitivamente junto con los Organismo Internacionales a abolir el maltrato, esclavitud tortura 
y muerte de los grandes simios. Finalmente, los términos fueron aprobados por mayoría.	
  	
  
83 Boletín Oficial de las Cortes Generales, Congreso de los Diputados, IX legislatura, 25 de junio de 
2008, número 48, sesión 3, pp 26-30. 
	
  



	
   31	
  

En la actualidad, no se han cumplido las promesas de cooperación para evitar la 

extinción. Y tampoco han mejorado en nada las condiciones de cautividad y explotación 

en que se encuentran los homínidos no humanos españoles, ni ha mejorado 

especialmente su situación jurídica. 

A pesar de esto, el 13 de Octubre de 2017 el P.P presentó una proposición de Ley de 

modificación del Código Civil, la Ley Hipotecaria y la Ley de Enjuiciamiento Civil 

sobre el régimen jurídico de los animales, la cual fue  aprobada el 12 de Diciembre del 

mismo año en el Congreso de los Diputados, con lo que aún sigue existiendo la 

posibilidad que los animales obtengan un cambio esencial en su régimen jurídico, 

siguiendo las líneas que marcan otros ordenamientos jurídicos próximos, que han 

modificado sus Códigos Civiles para adaptarlos a la mayor sensibilidad social hacia los 

animales existente en nuestros días, con una descripción y diferenciación positiva de los 

animales.  

Se concreta en esta proposición que los animales no son cosas, sino seres dotados de 

sensibilidad, lo que no implica que en determinados aspectos no se aplique 

supletoriamente el régimen jurídico de las cosas. 

Pasarían así los animales a estar sometidos solo parcialmente al régimen jurídico de 

los bienes o cosas, en la medida en que no existan normas destinadas especialmente a 

regular las relaciones jurídicas en las que puedan estar implicados animales, y siempre 

que dicho régimen jurídico de los bienes sea compatible con su naturaleza de ser vivo 

dotado de sensibilidad y con el conjunto de disposiciones destinadas a su protección. 

Adecuándose al mismo tiempo las tradicionales nociones de ocupación, frutos naturales, 

hallazgo, responsabilidad por daños y vicios ocultos, aplicadas, de una manera distinta a 

la actualmente vigente, a los animales. 

Asimismo, se introducen en las normas relativas a las crisis matrimoniales preceptos 

destinados a concretar el régimen de custodia de los animales de compañía.  

Por tanto, con esta reforma, se pretende modificar los siguientes artículos del Código 

Civil: Se introduce una nueva letra “c” en el art. 90 C.C; se añade un nuevo art. 94 bis; 

Se introduce un nuevo art. 333 CC; se modifica la numeración y el contenido del actual 



	
   32	
  

art. 333, que pasa a ser el art. 333 bis; y se modifica los arts. 334, 346, 355, 357, 465, 

499, 610, 611 y 612 C.C.84 

III. ARGUMENTACIÓN CRÍTICA DE LOS DERECHOS 
DE LOS ANIMALES 

1. A favor 

Debido a la trascendencia del pensamiento de Tom Reagan en el desarrollo del 

movimiento de la defensa de los animales, empezaremos en primer lugar por ampliar su 

razonamiento que ya fue abordado al inicio del trabajo, y que ha sido el de mayor 

repercusión. 

En primer lugar, Tom Reagan distingue entre agentes morales y pacientes morales. 

Únicamente los agentes morales son capaces de emitir juicios morales, cuya 

correspondencia serían los seres humanos adultos con plenas capacidades y facultades.  

Por su parte, los pacientes morales son aquellos seres vivos sin distinción de especie 

sin la capacidad de emitir juicios morales, cuyas circunstancias se ven condicionadas 

por los agentes morales, especialmente en términos de sufrimiento y dolor.  

Dentro de esta segunda categoría, a su vez, establece la calificación de “cuasi-

personas”, que incluye tanto a aquellos seres humanos que no son considerados por 

Reagan personas en sentido moral (los seres humanos recién nacidos, o los deficientes 

mentales profundos) como a animales cuyas capacidades intelectuales, sensoriales y 

emocionales se sitúan al mismo nivel que los anteriores.  

Una vez concretadas las categorías, confiere un valor distinto a cada una de ellas. 

Para él, en primer posición se situarían los agentes morales por encima de los demás, 

seguido de las cuasi-personas, y concluyendo con los demás pacientes morales. Es 

necesario matizar, que tal clasificación no otorga poderes de unos sobre otros, sino que 

deben respetarse los derechos inherentes a cada uno en función del tipo de paciente 

moral que se trate, pero siempre respetando el derecho a la vida, a favor por tanto de 

otorgar una serie de derechos propios a los animales como pacientes morales.   

Si bien Tom Reagan plantea este razonamiento desde la defensa de los animales, 

intentando elevar a los animales a la categoría de “cuasi-personas”, cuyas capacidades 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
84 Boletín Oficial de las Cortes Generales, Congreso de los Diputados, XII legislatura, 13 de octubre de 
2017 número 167-1, pp 1-7.  



	
   33	
  

se sitúan a la misma altura que determinados seres humanos con capacidades inferiores, 

esta tesis puede parecer peligrosa desde el punto de vista de los seres humanos. Desde 

esta perspectiva, diferenciar de forma tan notable unos seres humanos “superiores” 

(agentes morales) de otros “inferiores” (pacientes morales), aunque no sea la intención 

directa del autor, nos recuerda directamente al término germano “Untermensch” 85, 

traducido en español como “Infrahumano”, término empleado por la ideología nazi para 

referirse a lo que esta ideología consideraba “personas inferiores”, particularmente a los 

seres humanos del Este. El funesto resultado que produjo esta ideología es conocido por 

todos, por lo que deben tratarse cuidadosamente razonamientos que clasifiquen y 

distingan de forma tan categórica seres humanos “superiores” de otros “inferiores”.  

Uno de los mayores argumentos a favor de los derechos de los animales se denomina 

“argumento de los casos marginales” o “argumento de la superposición de especies”. 

Tal argumento posee varias versiones, algunas más fuertes y otras mas débiles pero 

determina de forma general que si otorgamos derechos morales básicos a los seres 

humanos cuyas capacidades cognitivas son inferiores a las de los seres humanos 

promedio, entonces también deberíamos reconocer derechos morales a otras especies 

que cuenten con capacidades similares a las de estos humanos “marginales”.86 Como 

afirma Evelyn Pluhar: "Exigir que las personas sean tratadas de acuerdo con la norma 

para su especie, en lugar de por sus propias características individuales es 

escandalosamente injusto".87 

Según Foreman, aceptar que los seres humanos con capacidades cognitivas inferiores 

sí merecen derechos, pero los individuos de otras especies no, sería caer en una 

contradicción moral y antropocéntrica.88 

Con el fin de establecer una jerarquía en el estatus moral de los pacientes morales, 

tradicionalmente, se han manejado tres categorías de distinto grado para clasificar los 

casos “marginales”: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
85 “Untermensch”, es un término empleado por la ideología nazi para referirse a lo que esta ideología 
consideraba “personas inferiores”, particularmente a las masas del Este, es decir, judíos, gitanos y pueblos 
eslavos, principalmente polacos, serbios y más tarde también rusos. 
86 PLUHAR, E., “The personhood view and the argument from marginal cases”, Philosophica,, 39, 1987,  
pp 23-38. 
87 PLUHAR, E., Beyond Prejudice….. cit p. 137.	
  	
  
88  FOREMAN, E.,“Brain-Damaged Babies and Brain-Damaged Kittens: A Reexamination of the 
Argument From Marginal Cases”, Journal of Animal Ethics, 4, 2014, pp 58-73. 



	
   34	
  

• Pre-racionales: Todavía no han alcanzado un desarrollo cognitivo de un 

ser humano “normal”, pero si se les permite desarrollarse, lo alcanzarán. Por 

ejemplo: bebés recién nacidos, niños pequeños. 

•  Post-racionales: Fueron racionales, pero ya no lo son. Por ejemplo; 

ancianos con trastornos neurodegenerativos como Alzheimer, Huntington, etc. 

• No- racionales: No son ni podrán ser racionales porque tienen alguna 

condición que se los impide. Por ejemplo: personas con parálisis cerebral. 

Como establece en sus obras Peter Singer, y hemos relatado en capítulos anteriores, 

cualquier característica que se encuentre en los seres humanos no se encontrará 

exclusivamente en ellos, dado que puede presentarse en menor grado en animales de 

otras especies.89 

Para él, la titularidad de derechos deriva de los intereses, y éstos de la capacidad de 

sufrimiento, razón por la no pueden ser titulares de derechos las piedras o los árboles. 

Para Singer, el criterio básico en la ética y el derecho es la continuidad hombre-

animal, negar la frontera entre "nosotros- hombres" y "ellos- animales", ya que ambos 

usan y fabrican herramientas, utilizan el lenguaje, al modo de los sordomudos, y 

algunos tienen mayor autoconciencia que los seres humanos deficientes. 

El elemento decisivo para ser persona y titular de derechos es el ser capaz de sentir 

placer y / o sufrimiento, y ello es común a seres humanos (pero sólo a algunos) y 

animales (pero sólo a algunos). Por ello, el utilitarismo aproxima al ser humano y al 

animal, al mismo tiempo que enfatiza la separación de unos seres humanos respecto a 

otros.90   

El fundador del movimiento utilitarista, Bentham, había escrito, a fines del siglo 

XVIII, que "un caballo que ha alcanzado la madurez o un perro es, más allá de 

cualquier comparación, un animal más sociable y razonable que un recién nacido de un 

día, de una semana o incluso de un mes. Supongamos, sin embargo, que no sea así. La 

pregunta no es ¿pueden razonar? sino ¿pueden sufrir?" 91 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
89 SINGER, P., “Liberación animal..cit	
  
90 Ibid 
91 BENTHAM, J., “Introduction to the Principles of Morals and Legislation……cit p 310.  



	
   35	
  

Christopher Stone, profesor de Derecho en la Universidad del Sur de California, 

argumenta que las áreas y los objetos naturales, y por lo tanto los animales, deberían 

tener derechos legales. Stone da voz formal a la "ética de la tierra", tesis defendida 

anteriormente por Aldo Leopold, desde una postura jurídica. Demuestra cómo la ley ha 

progresado a lo largo del tiempo para conferir derechos a personas o entidades que la 

sociedad anteriormente consideraba incapaces o indignas de tener derechos, como 

niños, esclavos, mujeres, nativos americanos, minorías raciales, extranjeros, fetos, 

especies en peligro de extinción, todos beneficiarios de derechos legales en la actualidad 

y que carecieron en algún momento de voz y derechos. Así también, argumenta Stone, 

la ley ha ido reconociendo derechos legales a las corporaciones y a las demás entidades 

cuando no siempre ha sido así, por lo que defiende dar un paso mas allá y atribuir 

derechos legales a los llamados “objetos naturales” que constituyen el medio ambiente.  

Por último, uno de los más destacados representantes del realismo escandinavo, Alf 

Ross, sostiene que también los animales podrían tener derechos, en el caso de que una 

ley protegiese los intereses de estos, y de esta forma se convertirían en sujetos de 

derecho, utilizando la expresión “lege ferenda”. En su obra “Sobre el Derecho y la 

Justicia” afirma: “[…]nada obliga a que los intereses protegidos por las normas 

jurídicas sean, exclusivamente, intereses humanos[…] se reconoce que pueden dejarse 

legados, en beneficio de los animales. Legados que son administrados de acuerdo con 

reglas idénticas a las que gobiernan los legados en beneficio de seres humanos.” 92 

Algunos autores españoles como Pablo de Lora, o Jorge Riechmann filósofo y doctor 

en ciencias políticas, se han sumado a las reivindicaciones a favor de los animales por 

medio de diversas publicaciones otorgando obligaciones morales previas hacia los 

animales.93 

2. En contra 

En el apartado anterior hemos expuesto algunos de los argumentos a favor del 

reconocimiento de derechos para los animales. En este punto comentaremos por qué son 

inconsistentes tales argumentos y expondremos argumentos en contra de otorgar 

derechos a los animales. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
92 ROSS, A., “Sobre el Derecho y la Justicia”, Eudeba, Buenos aires, pág 176.	
  
93 Por ejemplo: Vid. DE LORA, P., “Justicia para los animales”, Alianza Ensayo, 1º Edición, Madrid, 
Agosto 2003. 



	
   36	
  

Uno de las primeros presupuestos a favor de reconocer derechos a los animales era 

que no existía razón que justificara un tratamiento diferentes a seres con unas 

capacidades parecidas, pero no cualquier ser, sino seres intrínsecamente valiosos, seres 

que por si mismos ostentan valores independientemente de la opinión humana.  

Sin embargo, no existen evidencias que afirmen que los animales o las cuasi-

personas tengan valor intrínseco en sí mismas, es decir un valor que no dependa de que 

los seres humanos se lo otorguen o no,  y por lo tanto, sería imposible otorgarles 

derechos.  

Únicamente los agentes morales, son capaces de dotar de valor a un ser y emitir 

juicios morales, por lo que a diferencia de los animales, sólo los agentes morales son 

valiosos en si mismos, y de nuevo, no existe ninguna obligación previa de otorgar 

derechos a los animales, sino que sería decidido por convención. 

El filosofo inglés Roger Scruton tambien en su libro “Animal Rights and Wrongs” 

afirma que dar derechos a los animales supone "una degradación de los seres humanos 

como soberanos para someter el reino animal”. 

Si damos derechos a los animales, explica, ''los ponemos en el mismo plano moral 

que a nosotros mismos'' cosa que le parece absurda. Los humanos hacen ''elecciones 

libres basadas en la evaluación consciente de alternativas'', observa. Opina que 

''ejercemos sobre nuestras vidas una soberanía que pedimos a los demás que respeten, y 

a quienes a su vez debemos respeto. Somos responsables de nuestras acciones, e 

intentamos resolver los conflictos más por el acuerdo que por la fuerza. En definitiva, 

somos seres morales. Ésta es la causa por la que el concepto de derecho nos es útil''. 

Continua diciendo: "Hay grandes beneficios relacionados con el estado de un ser 

moral y también grandes cargas. A menos que estemos en posición de imponer las 

cargas, los beneficios no tienen sentido ". 

Jan Narveson, profesor de filosofía de la Universidad de Waterloo y defensor del 

especismo, sostiene que no deben extenderse a los animales el concepto de “derechos”. 

Insiste en que reconocemos los derechos de los otros seres sólo en aquellos contextos en 

los que tal reconocimiento nos beneficia, y que aceptamos relaciones de derecho sólo 

con quienes somos capaces de crear y mantener un acuerdo. Afirma además, que los 

“los humanos en general no se benefician de abstenerse voluntariamente de matar 



	
   37	
  

animales o de tratarlos como simples medios”, y que desde su razonamiento, los 

animales no pueden crear ni mantener acuerdos. Mantiene que los animales no humanos 

no forman parte del marco de los derechos, ni es posible la extensión de estos a nuevos 

dominios conceptuales. Los animales, según él, se usan de acuerdo al interés de los 

humanos y no poseen derechos por sí mismos, por lo que las restricciones morales sobre 

el trato a los animales se basarían entonces en si ciertas prácticas hieren la sensibilidad 

de aquellos que ostentan derechos.94 

Otro filósofo británico, David S. Oderberg, en su libro "Applied Ethics: A Non-

consequentialist Approach" explica que no es lo mismo un sujeto en sentido físico y 

psicológico capaz de sentir sensaciones como dolor o placer, que un sujeto en el sentido 

moral con derechos y deberes. 

Sobre los argumentos basados en una autoconciencia del animal por ejemplo, el 

hecho de que un chimpancé se arregle delante de un espejo, es necesario aclarar qué 

tipo de conocimiento es éste, precisa Oderberg. No hay evidencia, afirma, de que los 

chimpancés o cualquier otro animal tengan conciencia ''en el sentido de ser capaz de 

pensar sobre sus propios pensamientos, de reflexionar sobre su propio proceso de 

razonamiento, de hacer juicios sobre sus propios juicios''. 

“Los seres humanos tienen derechos porque los seres humanos saben por qué hacen 

lo que hacen”, afirma Oderberg.  

En cuanto a los niños, los seniles o dañados cerebralmente, también tienen derechos 

debido a su verdadera naturaleza de seres capaces de autorreflexión consciente. Los 

animales deben también excluirse de la categoría de portadores de derechos, afirma 

Oderberg, porque no tienen voluntad libre. No pueden decidir entre lo correcto y lo 

incorrecto en el sentido de deliberar entre líneas de conducta, y de proponerse hacer 

algo bueno en vez de malo. 

o El argumento de la capacidad 

La forma más básica de refutar el valor individual de los animales no humanos es el 

argumento de la capacidad, según el cual existe una capacidad cognitiva compleja que 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
94 NARVESON, J., “A Case Against Animal Rights”, The Humane Society of the United States, In M.W. 
Fox & L.D. Mickley (Eds.), Advances in animal welfare science, Washington D.C, 1986/87, pp. 191-204.  
 



	
   38	
  

diferencia categóricamente a los seres humanos de otros animales y constituye el 

criterio necesario para el valor individual. En resumen:  

• La capacidad existe solo en humanos  

• La capacidad es el criterio necesario para el valor individual  

• Los animales no tienen valor individual.  

Se han presentado varias capacidades, que van desde la autonomía hasta la posesión 

del lenguaje propositivo, la racionalidad, la autoconciencia y la agencia moral. Un 

ejemplo típico del argumento de capacidad proviene de Carl Cohen, quien afirma que 

los animales no pueden tener un valor individual o derechos morales ya que no son 

seres "auto legislativos, moralmente autónomos" 95, y si las capacidades son el criterio 

necesario para el valor individual, los seres humanos incapaces serán excluidos. 

Peter Carruthers, filósofos britano americano, establece su principal argumento 

contra la entidad moral de los animales en que la versión del contractualismo96, que 

ofrece el marco más aceptable para su teoría moral, no permite asignar derechos 

morales directos a los animales, porque no son agentes racionales. El contractualismo, 

afirma, reconoce derechos para los animales, pero derechos de naturaleza indirecta; 

surgen por una parte del respeto de los sentimientos de quienes se interesan por los 

animales, y por otra parte de las virtudes o de los defectos de nuestro carácter que releva 

la forma en que tratamos a los animales.  

La conclusión que establece, es que no existen fundamentos para extender más 

protección moral a los animales que la que disfrutan actualmente, y en particular, no 

hay razón para prohibir la caza, la cría industrial o la experimentación de laboratorio 

con animales, ya que desde la versión del contractualismo, los animales carecen de 

entidad moral.     

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
95 COHEN, C., “The Animal Rights Debate”, Rowman and Littlefield Publishers, 3–127, New York, p 
35.  
96 El contractualismo es una corriente de filosofía política y del derecho, que piensa el origen de la 
sociedad y del Estado como un contrato original entre humanos, por el cual se acepta una limitación de 
las libertades a cambio de leyes que garanticen la perpetuación y ciertas ventajas del cuerpo social.	
  



	
   39	
  

Para contractualistas como Peter Carruthers, está implícito que solamente quienes 

tienen capacidades racionales, pueden verse beneficiados por dicho contrato y, por lo 

tanto, que solamente los agentes racionales serían protegidos por el contractualismo.97 

Keith Thomas ha sugerido, que esta búsqueda de una capacidad de diferenciación de 

los seres humanos ha sido una obsesión en la filosofía occidental: nos ha obsesionado la 

necesidad de encontrar una razón por la cual todos y solo los seres humanos sean 

portadores de valor individual.  

o El argumento humanista 

El argumento humanista enfatiza la humanidad o la especie humana como un factor 

moralmente relevante. Existen dos versiones diferentes. La primera versión sitúa a la 

humanidad misma como el criterio necesario para el valor individual, y la segunda 

versión vincula la humanidad con el argumento de capacidad al mantener que, aunque 

las habilidades cognitivas (como la agencia moral) son el criterio necesario para el valor 

individual, deben abordarse como habilidades inherentes a la especie humana en su 

conjunto, incluyendo a los seres humanos incapaces, pues todo lo que basta es que sean 

miembros de la especie humana. 

Carl Cohen afirma que: "Todos los humanos son en un sentido profundo iguales por 

lo que son: agentes morales que tienen valor inherente" y refuta el argumento de la 

superposición de especies al agregar que : "La moralidad es una característica 

esencial de la vida humana; todos los humanos son criaturas morales, bebés y los 

seniles incluidos (...) Los derechos son universalmente humanos, surgen en el reino 

humano, se aplican a los humanos en general ".98 

Tony Lynch y David Wells afirman que: "Es pura humanidad lo que cuenta, no 

cualquier calidad o habilidad generalmente asociada con la humanidad ".99 

Lynch y Wells reconocen que es realmente difícil explicar por qué la humanidad 

importa, pero afirman que no se necesita tal explicación:" Hablando moralmente, es la 

humanidad lo que cuenta (...). Cualquier esfuerzo de reducción en este punto significa 

abandonar la moralidad misma". La afirmación es que los seres humanos son lo 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
97 CARRUTHERS, P, “La cuestión sobre los animales”, Ediciones Akal, ed 1, 2003, Madrid, pp 229 - 
231 
98 COHEN, C., “The Animal Rights Debate” …cit p 37 
99 LYNCH, T. y WELLS, D., “Non-Anthropocentrism? A Killing Objection”, Environmental Values, 7, 
151-63, 1998,  p. 156. 



	
   40	
  

primero, y que no necesitamos explicar por qué debería ser así; por el contrario, ofrecer 

una explicación sería amoral.100 

En un esfuerzo por justificar el especismo, Roger Fjellström, filósofo sueco, enfatiza 

el papel de la "razón": “La ética tiene que ser razonable desde el punto de vista de los 

agentes morales, y por lo tanto los seres humanos son para que se le otorgue un valor 

especial”.101 

Una propuesta más sofisticada proviene de Raymond Gaita y Cora Diamond, quienes 

argumentan que la ética está incrustada en los significados de nuestro lenguaje, y que 

este significado es el que otorga un valor especial a los seres humanos.. Además, el 

significado de "ser humano" en sí mismo implica un valor especial: esto es lo que la 

humanidad es para nosotros. Debido a la conexión entre humanidad y valor especial, 

literalmente no tiene sentido argumentar a favor de la igualdad animal, presentando una 

relevancia importante del lenguaje.102 103 

o El argumento de las relaciones especiales 

Este argumento postula que la razón por la cual los seres humanos incapaces son 

valiosos es el hecho de que nosotros, como seres humanos, tendemos a formar vínculos 

más fuertes con otros seres humanos que hacia los miembros de otras especies. Esto da 

motivos para un valor moral especial. Por lo tanto, todos y solo los seres humanos 

tienen un valor individual porque los seres humanos tienen una tendencia natural a 

formar un vínculo especial con todos y sólo con los seres humanos. Este tipo de 

pensamiento es utilizado en parte, por ejemplo, por Lawrence Becker y Peter 

Carruthers, denominado argumento de las relaciones especiales. 

Es de especial relevancia el lado emotivo del argumento: las relaciones especiales se 

basan en la emoción, y esto nuevamente da bases para el valor individual de todos y 

solo de los seres humanos. 

El profesor Becker argumenta que las personas moralmente virtuosas lo harán, y por 

lo tanto la gente en general debería "dar prioridad a los intereses de los miembros de su 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
100 Ibid p. 162.	
  
101 FJELLSTROM, R., “Specifying Speciesism”, Environmental Values, 11, 2002, 63–74.	
  	
  
102 DIAMOND, C., “Eating Meat and Eating People”, in Sustein, Cass and Nussbaum, Martha C. (eds.), 
Animal Rights: Current Debates and New Directions, Oxford: Oxford University Press, 2004, pp 93–
107.  
103 GAITA, R., “The Philosopher’s Dog”, Rout- ledge, Londres, 2002.	
  



	
   41	
  

propia especie". El profesor Becker argumenta que las personas moralmente virtuosas 

no pueden recíprocamente identificarse tanto con los animales como con las personas, 

lo que lleva a que se configure lo que él llama una "distancia social" mayor entre las 

personas y los animales que entre las personas.104 

Lynch y Wells, afirman que al igual que los padres se sienten más hacia sus hijos, los 

humanos se sienten más hacia otros humanos, y este sentimiento justifica la 

diferenciación moral.105 

IV.	
  CONCLUSIONES	
  
La vida en nuestro planeta únicamente es posible si se mantienen en equilibrio todos 

los ecosistemas existentes. La perturbación en cualquiera de ellos repercute a más corto 

o largo plazo en la vida y calidad de la vida humana. Las comunidades indígenas 

americanas y algunas sociedades orientales lo tienen muy presente en sus culturas.  

La visión antropocéntrica predominante durante siglos ha descuidado y obviado este 

principio, lo que unido a la cultura mercantilista, economicista y a la 

hiperindustrialización del último siglo ha provocado cambios rápidos y drásticos en el 

medio ambiente que están en el origen del deshielo del ártico, de la disminución de los 

bosques amazónicos, de la existencia de numerosas especies en vías de extinción, y del 

calentamiento global.  

El derecho a la vida es uno de los derechos fundamentales recogidos en todas las 

cartas magnas. Este derecho obliga a los poderes del estado a proteger a la sociedad en 

su conjunto del deterioro de los ecosistemas que amenazan la habitabilidad, la salud y el 

bienestar de sus ciudadanos.  

Sin entrar a debatir si los seres vivos no humanos son sujetos de derecho, tras estas 

consideraciones se intuye que los seres humanos tienen deberes u obligaciones que 

deben ser exigidas para preservar el bien común superior.  

Es en este sentido que se expresan las Constituciones de Ecuador y Bolivia, el voto 

particular del juez Morrison en la sentencia Morton vs. Sierra Club, y la jueza en la 

sentencia sobre la chimpancé Cecilia, a la que reconoce además como sujeto de derecho 

no humano.  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
104 BECKER LAWRENCE, C., “The Priority of Human Interests” in Miller, Harlan B. and Williams, 
William H. (eds.), Ethics and Animals, Humana Press, New Jersey, 1983, pp 225–242. 
105 LYNCH, T. y WELLS, D., “Non-Anthropocentrism? A Killing Objection”… cit	
  



	
   42	
  

 

Por otra parte, los animales no humanos son seres sintientes, que experimentan 

sensaciones, emociones y dolor. La mayoría de los argumentos en contra de otorgar 

derechos a los animales se basan en su incapacidad para emitir juicios morales, 

imposibilidad para poder exigirles obligaciones y deberes, en la ausencia de raciocinio, 

de autoconciencia, o de lenguaje, todas ellas características propias y exclusivas de la 

especie humana, lo que le confiere a esta la exclusividad como sujetos de derechos. 

Pero cabría reflexionar si la ausencia de la capacidad de razonar es suficiente argumento 

para dejar desprotegidos a los animales. ¿Deberían el coeficiente intelectual, la 

incapacidad para emitir juicios morales o la utilización del lenguaje delimitar la 

protección jurídica de un ser al que se le puede provocar sufrimiento.? Si la respuesta es 

afirmativa dejaríamos desprotegidos e indefensos a seres humanos con déficit 

neurológicos severos. Únicamente una visión antropocéntrica o especista permite 

justificar la diferencia entre unos y otros.  

Es en el sentido de “seres sintientes”, “seres sensibles” y dotados de “dignidad”, en 

que se basa el artículo 13 del tratado de Funcionamiento de la UE, las constituciones 

Suiza y Alemana, las leyes protectoras de la mayoría de las CCAA, y la proposición de 

Ley de modificación de nuestro C.C aprobada en Diciembre del año pasado.  

La sociedad y el Derecho evolucionan, y gracias a ello se han conseguido derechos 

para colectividades que en algún momento fueron consideradas no merecedoras de ellos 

por razones diversas (mujeres, negros, homosexuales..).  

En la actualidad la mayor parte de la sociedad esta en desacuerdo con la 

consideración de un animal como “cosa”, y cada día es mas numerosa la legislación en 

nuestro país y en el resto del mundo que, en consonancia con las demandas sociales, 

regula y protege a los animales como seres sintientes, incluso a nivel constitucional en 

países de nuestro entorno. En la mayoría de los casos se evita la palabra 

“derechos”, sustituyéndola por protección, excepto en la Declaración Universal de los 

Derechos de los animales.  

Independientemente de la palabra utilizada, cada día hay mayor cantidad de 

jurisprudencia que reconoce la protección, la dignidad y el respeto de los animales, 

contribuyendo por un lado a crear conciencia social, y por otro dando respuesta a los 

cambios que en este campo de la ética reclama la sociedad actual. 



	
   43	
  

V.	
  BIBLIOGRAFÍA	
  
Libros 

o BECKER LAWRENCE, C., “The Priority of Human Interests” in Miller, Harlan 
B. and Williams, William H. (eds.), Ethics and Animals, Humana Press, New 
Jersey, 1983, pp 225–242. 

o BENTHAM, J., “Introduction to the Principles of Morals and Legislation”, 
Oxford Clarendon Press, Londres, 1907. 

o CARRUTHERS, P, “La cuestión sobre los animales”, Ediciones Akal, ed 1, 2003, 
Madrid, pp 229 – 231. 

o DE LORA DELTORO, P.,  “Justicia para los animales”, Alianza Ensayo, 
Madrid, 2003, pp 48 y ss. 

o DIAMOND, C., “Eating Meat and Eating People”, in Sustein, Cass and 
Nussbaum, Martha C. (eds.), Animal Rights: Current Debates and New 
Directions, Oxford: Oxford University Press, 2004, pp 93–107.  

o FRANCIONE, G., “Animals, Property and the Law”, Temple University Press, 
Philadelphia, 1995. 

o GAITA, R., “The Philosopher’s Dog”, Rout- ledge, Londres, 2002. 

o GAREA COLINA, R., “La responsabilidad civil de los dueños, poseedores y 
usuarios de animales: Un análisis desde la interpretación jurisprudencial del art. 
1905 C.C”, Editorial Reus, Madrid, 2018, pp 303-304. 

o GARNER, R., “The Political Theory of Animal Rights”, Manchester University 
Press, Manchester, 2005. 

o KANT, I., “Lecciones de ética”, Introducción y notas de Roberto Rodríguez 
Aramayo, traducción de Roberto Rodríguez Aramayo y Concha Roldán Panadero, 
Editorial Crítica, Barcelona, 1988, pp 287 y ss. 

o PLUHAR E. Y ROLLIN B., “Beyond Prejudice: the Moral Significance of 
Human and Nonhuman Animals”, Duke University Press, Durham y Londres, 
1995. 

o POCAR, V., “Animales no humanos: por una sociología de los derechos”, Ad 
hoc,  Buenos Aires, 2013, pp 5-14. 

o REGAN,T., “The struggle for Animals Rights”, International Society for Animal 
Rights, Columbia, 1987, p. 32. 

o ROSS, A., “Sobre el Derecho y la Justicia”, Eudeba, Buenos aires, 1977, pág 176. 

o SINGER, P., "Liberación Animal", Trotta, Madrid, 1999. 

o SINGER P. Y CAVALIERI P., “El Proyecto Gran Simio. La igualdad más allá 
de la humanidad”, Editorial Trotta, Madrid, 1998. 

o STONE, C., “Should tres have standing  Law, Morality, and the Environment”, 
Edition 3, Oxford University Press, USA, 2010, pp 450-504. 

 



	
   44	
  

Revistas 

o ÁLVAREZ GONZALEZ, N., “¿Derechos de los animales?”, Anuario de la 
Facultad de Derecho (Universidad de Alcalá), nº2003, 2002-2003, pp 8-12. 

o ANIBAL ALTERINI, A., ¿Derechos de los animales?,  en revista jurídica, 
número 13, Editorial Universidad de Ciencias Empresariales y Sociales (UCES), 
2009, pp 60-68. 

o CAPACETE GONZÁÑEZ, F., “Eficacia del habeas corpus para liberar a una 
chimpancé (Cecilia). Comentario a la Sentencia de 3 de noviembre de 2016 del 
Tercer Juzgado de Garantías del Estado de Mendoza (Argentina)”, dA. Derecho 
Animal (Forum of Animal Law Studies), 2016, pp 1-5. 

o CASAL, P., “El proyecto gran simio y el concepto de persona”, Laguna revista de 
Filosofía, nº 7, 2000, pp. 333-347 

o COHEN, C., “The Animal Rights Debate”, Rowman and Littlefield Publishers, 3–
127, New York, p 35. 

o FJELLSTROM, R., “Specifying Speciesism”, Environmental Values, 11, 2002, pp 
63–74. 

o FOREMAN, E., “Brain-Damaged Babies and Brain-Damaged Kittens: A 
Reexamination of the Argument From Marginal Cases”, Journal of Animal 
Ethics, 4, 2014, pp 58-73. 

o FRANCISKOVIC INGUNZA, B., “Protección jurídica y respeto al animal: Una 
perspectiva a nivel de las constituciones de Europa y Latinoamérica”, revista 
sapere, 2017, apartado 4: El estado de cosas en América latina. 

o GIMENEZ-CANDELA, T., “Informe sobre los animales en el derecho civil: 
cuestiones básicas para una legislación marco en bienestar animal”, Derecho 
Animal, Universidad Autónoma de Barcelona, 2014, pp 18-22. 

o LÓPEZ DE LA VIEJA, M. T., “Ética de la investigación. Las buenas practicas”, 
Arbor, Vol. 189, Nº 730, 2008,  pp 233-245. 

o LÓPEZ DE LA VIEJA, M.T, “¿Qué derechos tienen los animales?”, Contrastes 
revista internacional de filosofía, Nº16, 2011, pp 263-265. 

o LYNCH, T. y WELLS, D., “Non-Anthropocentrism? A Killing Objection”, 
Environmental Values, 7, 151-63, 1998,  p. 156. 

o MARTÍNEZ MARCOS, A., “Política animal : El “Proyecto Gran Simio” y los 
fundamentos filosóficos de la biopolítica”, revista latinoamericana de bioética, 
volumen 7, edición 12, 2007, pp 62-64. 

o NARVESON, J., “A Case Against Animal Rights”, The Humane Society of the 
United States, In M.W. Fox & L.D. Mickley (Eds.), Advances in animal welfare 
science, Washington D.C, 1986/87, pp. 191-204.  

o PELAYO GONZÁLEZ-TORRE, A., “Sobre los derechos de los animales”. 
Anuario de filosofía del derecho, Nº 7, 1990, pp 550-552. 

o PLUHAR, E., “The personhood view and the argument from marginal cases”, 
Philosophica,, 39, 1987,  pp 23-38. 



	
   45	
  

o RAMÓN INGALLS HERRERA, F., “El bienestar animal en la Unión Europea”, 
revista issue, Editorial Asesoría y capacitación Ingalls, 2009, pp 14-20. 

o RIOT, C., “La personnalite juridique de l’animal (I). L’animal de compagnie”, 
dA. Derecho Animal. Forum of Animal Law Studies, vol. 9/2, 2018, pp 61-65. 

o STUTZIN, G., “Un imperativo ecológico: reconocer los derechos de la 
naturaleza”, artículo presentado al Primer Congreso Nacional de Derecho del 
Entorno, Universidad Católica de Valparaíso, 18 al 20 de agosto de 1977, y 
publicado en revista Atenea, 2o semestre de 1978, p 106.  

Páginas web 

o Artículo “Declaración de los grandes simios” escrito para eikasia revista de 
Filosofía, año II, 11 julio 2007 en la página web 
http://www.revistadefilosofia.org/11-07.pdf. Consultado día 10-05-2018. 

o Boletín Oficial de las Cortes Generales, Congreso de los Diputados, IX 
legislatura, 25 de junio de 2008, número 48, sesión 3, pp 26-30. Consultado día 
18-04-2018. 

o Boletín Oficial de las Cortes Generales, Congreso de los Diputados, XII 
legislatura, 13 de octubre de 2017 número 167-1, pp 1-7. Consultado día 18-04-
2018. 

o MELO, M., “Los Derechos de la Naturaleza: Un paradigma emergente frente a la 
crisis ambiental global”, artículo escrito para el portal web: www.derecho‐
ambiental.org, 2009. Consultado día 15-04-2018.  


