
Trabajo Fin de Máster

Algo más que retórica

El papel de la estética
 en la definición del arte de Arthur Danto

Autor

Fernando Alonso de Linaje
 González de la Puente

Directora

Matilde Carrasco Barranco

Facultad de Filosofía y Letras

2018

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es



2



Índice:

Introducción...3

I. La transfiguración del lugar común...6

I.1. Epifanía...6

I.2. El experimento de los indiscernibles...7

I.3. La (feliz) muerte del arte...8

I.4. El problema de la definición del arte...11

I.4.1. Propuesta no esencialista

I.4.2. Propuesta funcionalista

I.4.3. Propuesta procedimental

I.5. El problema de la definición del arte...15

I.5.1. Contexto

                         a) Mundo artístico

           b) Estatus

           c) Horizonte hermeneútico

I.5.2. Autoría

           a) Intencionalidad

           b) Título

           c) Causalidad

I.5.3. Recepción

           a) Conocimiento

           b) Género artístico

           c) Retórica

I.6. Conclusiones...27

II. El papel de la estética en la definición del arte...29

II.1. La estética y la encarnación del significado...29

II.1.1. Estética y retórica

II.1.2 Encarnación y “coloración”

II.1.3 Arte y meras representaciones

II.1.4 Estética y percepción

II.1.5 Encarnación e ideas estéticas

II.1.6 Pluralismo estético

II.2. Conclusiones...35

III. El abuso de la belleza...36

III.1. La vanguardia intratable y sus consecuencias para la definición del arte...36

III. 2. La belleza interna...39

III. 3. Belleza interna y significado encarnado...42

IV. Conclusiones...45

IV. Bibliografía...48

3



Introducción 

Nuestro trabajo se aproxima a la teoría del arte de Arthur C. Danto (1924-2013). Danto fue, entre

otras cosas, crítico de arte en The Nation y catedrático de Filosofía en la Universidad de Columbia.

Dentro de la  estética es  conocido fundamentalmente por su contribución a  la  filosofía  del  arte

gracias a su original enfoque de la deriva artística contemporánea que afecta tanto a la historia como

a una controvertida definición de lo que, a la luz de esa historia, es el arte. De esta manera, la figura

de Danto ha terminado por erigirse como uno de los grandes referentes de la filosofía del arte de los

últimos tiempos, en particular respecto a las artes visuales.

Tras más de cuatro décadas de constante y paulatino trabajo, Danto logró conformar un  corpus

teórico que le valió el aplauso de medio mundo. Esta particularidad se debe además a que es uno de

los pocos filósofos contemporáneos de difícil engarce en la consabida división entre "analíticos"

(donde  debería  estar  por  su  formación)  y  "continentales",  lo  cual  habla  a  las  claras  de  la

transversalidad de su influencia. En efecto, por un lado, Danto, al igual que otros filósofos tales

como Nelson Goodman,1 proviene de la tradición anglosajona de tendencia analítica. Sus análisis

filosóficos se forjan pues en esa tradición con su metodología y conceptos correspondientes. Por

otro  lado,  su  pensamiento  muestra  una  genuina  inspiración  hegeliana  mostrándose  como  claro

continuador de la filosofía del arte del genial pensador alemán. Y sus propuestas han influido y han

sido discutidas por igual por autores de ambas tradiciones filosóficas. Por último, para dar cuenta de

la amplitud de su figura, habría que reconocer igualmente la labor que Danto llevó a cabo como

crítico de arte. Empresa que plasmó en  La madonna del futuro (2003), extensa compilación de

artículos (Dalí, De Kooning, Kline, Rothko, Johns, entre muchos otros,  pasan por estas páginas) en

los que observamos una labor crítica ejercida de nuevo desde la transversalidad filosófica, a la que

se une un profundo conocimiento de la historia del arte.

Mas nuestra labor aquí no es la hagiografía exaltando las virtudes de Danto. Sin ser tampoco la de

crucificarle por desatar todos los males como si de una actualización de Pandora se tratara. Nuestra

posición, no obstante, será crítica, y se asemejará a aquella en la que el maestro saca al alumno a la

palestra: haremos hablar a Danto, dejaremos que se explique y se explaye. Solo así podremos estar

preparados para analizar y objetar, esperemos que con tiento y ecuanimidad, determinados aspectos

de la obra de este influyente autor. Y en concreto, nuestro análisis se centrará en lo que pensamos es

una premisa de su filosofía del arte que en realidad no se cumple. A nuestro parecer, la dimensión

estética de la obra, obviada por entero en la definición del arte propuesta por Danto y, si acaso,

relegada a un momento posterior en el análisis del significado de las obras de arte, no habría sido

sin embargo desterrada por completo de ella. Es decir que, a pesar de su intento, plasmado en La

1  Nelson Goodman, Los lenguajes del arte (1990).

4



transfiguración del lugar común  (1981),  por expulsar la estética como valor fundamental en la

determinación  de  lo  artístico,  Danto  nunca  habría  logrado  extirparla  definitivamente  de  su

fundamentación teórica. De manera más específica, nuestro primer objetivo en el trabajo radica en

señalar que las consideraciones estéticas cuentan, si no como condición suficiente, al menos como

condición necesaria para la definición de arte, también la del propio Danto. Esto no sería del todo

nuevo ya que la posición de Danto despertó desde el principio objeciones en esta dirección y por

eso nos preguntamos además si Danto admitió de alguna manera esa necesidad y en qué medida.

Danto nunca modificó su definición de obra de arte pero la pregunta deriva del hecho de que Danto

mismo volviera sobre el tema años más tarde desde una perspectiva algo diferente. Tras ocuparse en

desarrollar quizá más la vertiente histórica del arte en obras tales como  Después del fin del arte

(1997),  Danto  pareció  replantearse  la  cuestión  de  su  definición  y  en  concreto  el  papel  de  las

propiedades estéticas en ella, atendiendo además a la belleza como ejemplo paradigmático de las

mismas en  El abuso de la belleza  (2003). Dicho abuso no habría sido el del exceso o el  de la

exageración de las formas bellas sino todo lo contrario, el abuso entendido como atropello, como

ultraje,  vejación y agravio de la ya maltrecha belleza,  cuyas razones Danto intenta explicar.  El

interés por la belleza en un autor ligado por su definición del arte a la corriente que podríamos

llamar "anti-estética" en la teoría del arte contemporánea es ya de por sí llamativa. Con todo, su

interés en este texto no es solo por la belleza y el papel que pueda jugar en el arte hoy en día, si es

que lo tiene, sino también por el que le pueda corresponder al resto de cualidades estéticas, distintas

a ella. Y su posición arroja novedades que quizá señalaran un giro estético respecto de su postura

inicial. Es, por tanto, desde esta perspectiva desde donde nos planteamos la hipótesis de que, a pesar

de no haberlo nunca hecho explícito, Danto pudiese haber dado un giro en su posición.

Para desarrollar esta hipótesis acudiremos pues, en primer lugar, a la definición de arte establecida

por Danto en La transfiguración del lugar común y allí realizaremos un análisis de conceptos clave

tales  como  “perceptualmente  indiscernibles”, "mundo artístico", o  "significado encarnado"  para

contrastarlos posteriormente con otros más tardíos como "belleza interna". De esta forma, pensamos

que alcanzaremos a averiguar finalmente si el anterior desprecio por la estética habría sido tal, o por

el contrario, y tal como defendemos, no solo la dimensión estética del arte se habría mantenido

siempre presente (aunque oculta y difuminada) en la ola postmoderna que la habría barrido (en

apariencia)  en pro de las  coordenadas  conceptuales y sociológicas que presidían el  arte  de ese

momento, y a la que Danto asimismo respondía, sino que además el propio Danto de alguna forma

habría llegado a admitirlo.

¿Dónde se encuadra pues esa tesis dentro de su  corpus teórico? Para poder acometer con mayor

concreción nuestro objetivo, eludiremos en lo posible la dimensión más historicista de la obra de

Danto, así como su faceta de crítico de arte, para centrarnos propiamente en las cuestiones relativas

5



a la definición de lo artístico. Y dentro de este ámbito, pensamos que resulta clarificador contrastar

los dos textos mencionados: por una parte, un libro que ya constituye un tótem de la teoría del arte:

La transfiguración del lugar común y por otra, el planteamiento "revisionista" de  El abuso de la

belleza.  Las dos obras serán, por tanto,  los ejes sobre los que orbitará nuestra tesis,  intentando

señalar las razones del "olvido" de la dimensión estética en la primera de ellas. Pasemos ahora a

contemplar los aspectos más significativos expuestos en La transfiguración del lugar común.

6



I. La transfiguración del lugar común

I.1. Epifanía

Fue una chispa, un instante. Aconteció.

Yo acontecí en ese instante.

Chantal Maillard.

La  teoría  de  Danto  construyó  el  eje  central  de  su  pensamiento  a  raíz  de  los  acontecimientos

ocurridos dentro del mundo del arte en los años 60. Sin lugar a dudas, en estos años se produjeron

un conjunto de desplazamientos artísticos, con el pop, el arte minimal, o el conceptual, por ejemplo,

los cuales constituyeron de forma coordinada un punto de inflexión dentro del arte contemporáneo.

En esta década se produjo el estallido del arte tal y como se había concebido hasta la fecha: muchas

obras de arte ya no lo parecían, y cualquier cosa podría en principio serlo. Se produce así la ruptura

definitiva  con el  arte  “estético”,  sobre todo en  el  rechazo al  formalismo tal  y  como lo habían

defendido críticos como Clement Greenberg2. Ése sería el escenario en el que se mueve Danto. Y él

fue consciente, en un momento determinado y en un lugar concreto, de que se había abierto una

brecha insalvable en el arte, un salto en el vació que no tenía retorno posible. Este "acontecimiento"

conmocionó de forma determinante a Danto, tanto que a partir de ese momento su obra sería, en

gran medida, el tenaz intento de aclarar lógicamente el pensamiento derivado de tamaña impresión.

La historia es bien conocida. Danto, como si de una secuencia cinematográfica se tratara, desea

llevarnos de la mano al momento y al lugar que provocó ese viraje. Se trata de la visita a la Stable

Gallery de  Nueva  York,  donde  descubrió  la  famosa  (gran  culpa  de  su  fama,  está  claro,  es

responsabilidad suya) Brillo Box de Andy Warhol. 

2  Clement Greenberg fue el antiguo crítico de arte en  The Nation, formado en la corriente formalista se erigió por
méritos propios como el crítico del expresionismo abstracto.

7

Ilustración 1: Andy Warhol, Brillo Box.



La obra  reproducía  las  cajas  de estropajos  que  dicha  marca  vendían en  los  supermercados.  Su

encuentro con las  Brillo  Box condujo a  Danto a la revelación de tres ideas fundamentales que

compusieron las bases de La Transfiguración del lugar común: le hizo caer en la cuenta de que,

primero, el  arte  ya  no  era  estético  puesto  que  en  los  museos  se  presentaban  objetos  que  eran

perceptiblemente indiscernibles a otros comunes, y por lo tanto que algunos objetos materialmente

idénticos podían metamorfosearse en obras de arte mientras que otros permanecían en su condición

original (Vilar 2010, 191). Por todo esto, Danto incide una y otra vez (igual que hacemos nosotros

ahora) en el temor y temblor que despertó aquel suceso que marcaría su vida para siempre. Sin

embargo, ¿por qué su mirada se posó sobre las Brillo Box y no sobre cualquier otro objeto expuesto

por Warhol? Esa es una de las X que nuestro trabajo pretende despejar. Pero de momento, y para

tener  una perspectiva más amplia  del  tema a tratar,  observaremos la  repercusión que tuvo esta

epifanía filosófica en lo tocante a la historia del arte.

I.2. El experimento de los indiscernibles

Lo esencial es invisible para los ojos.
Antoine de Saint-Exupéry.

Siempre se había definido el arte desde una propuesta estética basada en el gusto de la época: el

renacimiento surgió en contraposición con el gótico, el barroco en contraste al renacentista...y así

sucesivamente. Pero una vez llegado a este momento crítico que supone la epifanía dantiana, parece

que esa lógica se acaba ¿qué hace que una caja de Brillo se convierta en la  Brillo Box? ¿Dónde

radica aquello que transforme un mero objeto en una obra de arte? ¿Qué hace que sea tan obra de

arte como El éxtasis de Santa Teresa? ¿Es una propiedad, una cualidad, o una relación, la que opera

semejante transformación? ¿Existen propiedades necesarias y suficientes para conferir a un objeto

el estatus de obra de arte? Y si las hay ¿son estéticas? Danto nos conmina a plantearnos la pregunta

de la definición del arte con toda la importancia y significación que la dota el momento presente en

el que parece indefinible,  al  menos en los términos tradicionales,  o estéticos.  Es un privilegio,

piensa  Danto,  poder  plantearse  esta  cuestión  en  el  momento  en  que  vive.  Por  tanto,  debemos

sentirnos orgullosos como filósofos de que este tiempo nos haya proporcionado la pregunta en los

términos en los que se nos plantea.

Para llegar a dar con la clave que nos lleve a una respuesta satisfactoria sobre por qué las cajas de

Brillo se convirtieron en las Brillo Box Danto nos propone una situación hipotética, un experimento

mental.  Imaginemos,  nos  propone,  una  exposición  en  la  que  se  exhibe  varios  cuadros  rojos,

idénticos entre  sí  en cuanto a tamaño, forma y color se refiere ¿Se trata  de la  exposición más

aburrida  y  monótona de  la  historia?  Probablemente.  Lo cierto  es  que no  parece  especialmente

seductora la idea de disfrutar la mañana de un sábado contemplando los lienzos en rojo. Porque,

8



¿serían  todos  iguales,  no?  ¿Qué  los  diferenciaría?  Nada,  en  apariencia.  Desde  luego,  nada

perceptible a nivel visual; nada estéticamente perceptible. Hastiados como estamos y sin ganas de

irnos  de  aquel  sitio  con  esa  tremenda  insatisfacción,  provocada  por  la  perplejidad  y  la

incomprensión,  acudimos en ayuda del comisario de la muestra  para ver  si  puede sacarnos del

maelstrom mental en el que hemos naufragado. De esta manera,  demandamos información acerca

de la exposición. Indagando de este modo descubrimos que tales cuadros pertenecen a diversos

autores  y  a  diferentes  periodos  dentro  de  trayectorias  artísticas,  que  fueron  creados  en  muy

diferentes etapas históricas y con las intenciones más diversas que se pueda uno imaginar,  que

pertenecen a distintos géneros y que sus títulos, como no podía ser de otro modo, difieren entre sí.

Por lo tanto, el significado que dichas obras encarnan sería de lo más dispar. Nos encontraríamos

ante el mismo objeto pero ante obras de arte muy disímiles (¿mismo cuerpo, diferente alma?). Nos

vamos de la exposición consternados y con más preguntas que respuestas.

La tesis de Danto viene en nuestra ayuda pero es de una radicalidad extrema. La lección de esta

historia es que un mismo objeto material se puede traducir en diversas obras de arte. Diversas obras

de arte que se plasman en un mismo objeto material. Parece un mero juego de palabras pero no es

así. Estamos ante la posibilidad de que un objeto material sea el que sea, o quizá parte de él, y sin

virtud alguna en sí mismo, se convierta en obra de arte. ¿Cómo es esto posible? ¿Por qué es factible

que de dos objetos, homólogos a nivel visual, uno se constituya (¡se "desarrolle"!) como obra de

arte y el otro permanezca en su condición de mero objeto? ¿Qué condiciones habían provocado tal

diferencia de estatus? Danto reflexiona sobre el tema de los indiscernibles, es decir, los objetos

homólogos materialmente idénticos entre sí sin diferencia perceptible, eppur uno es un objeto y otro

una obra de arte (Danto 1981, 25). La ineludible pregunta que se nos plantea a continuación es:

¿Cuáles son los estragos de esta teoría para la historia del arte?

I.3. La (feliz) muerte del arte

Girando y girando en el creciente círculo
El halcón no puede oír al halconero

Todo se deshace; el centro no puede sostenerse
Mera anarquía es desatada sobre el mundo.

William Butler Yeats.

Si Hume había despertado a Kant de su sueño dogmático, Warhol hizo lo propio con Danto. Pero,

¿por qué fue Warhol y no Duchamp con sus ready-mades quien provocó, según Danto, semejante

momento de inflexión en la historia del arte? La respuesta es múltiple pero la limitaremos a un par

de aspectos fundamentales.

En primer lugar, el gesto de Duchamp es visto por Danto como eso, como un simple gesto. Es el

primero, eso sí, en querer convertir, a través de la distancia que le proporciona la ironía, objetos del

9



mundo cotidiano en obras de arte. Aunque su gesto no reverbera demasiado tiempo en la mente de

Danto.  Lo considera importante,  sí,  pero la  excesiva  voluntariedad del  gesto unida  al  marcado

ademán con que lleva a cabo su particular gamberrada artística le terminan por traicionar. Por otro

lado, con Warhol el escenario del arte estaba ya maduro, la crisis de la teoría estética ya estaba

encima  de  la  mesa.  Duchamp hizo  su  gesto  cuando quizá  la  atmósfera  artística  no  estaba  aún

digerirlo e incorporarlo a la misma. Su efecto fue retardado a un tiempo posterior donde pudo

apreciar en todo su significado, esto es, con la llegada de Andy Warhol y el pop.

Por  esta  razón,  el  gesto  duchampiano  fue  despreciado  con  singular  frialdad  por  Danto,

desechándolo al columbrar en su voluntad rompedora una burlesco gesto desafiante frente al gusto

estético  imperante.  De  esta  manera,  Duchamp  fue  valorado  por  Danto  como  un  vociferante

anarquista  iconoclasta  ávido  por  voltear  las  tornas  del  panorama  artístico.  Pero  Danto  nunca

valorará a Duchamp por el problema ontológico que presenta sobre la mesa y que él se niega a

admitir: el de los indiscernibles. Desde su punto de vista, Duchamp es el gesto, Warhol la filosofía. 

Solo así podemos entender la brecha conceptual que según Danto se ponía de manifiesto en   la

Brillo Box, al exhibirse en un museo un objeto de la vida cotidiana, comercial, diseñado para uso

doméstico y sin ningún aspecto aparentemente reseñable a nivel estético. A partir de aquí, no puede

haber ya ninguna sorpresa debido a que todo objeto es susceptible de convertirse en obra de arte.

Parafraseando a Gerard Vilar: "El fin del arte es el fin del arte" (Vilar 2010, 193).

10

Ilustración 2: Marcel Duchamp, Fuente.



Aunque no es la primera vez que asistimos a la muerte del arte: Hegel ya había vaticinado su muerte

dos siglos atrás. La diferencia estriba en que Hegel pronosticó la muerte del arte enmarcándola

dentro de su sistema total, en el que el arte era únicamente un momento necesario en el transcurrir

del  espíritu,  una  estación  de  paso  para  adentrarse  ulteriormente  en  los  confines  de  esferas  de

pensamiento mayores, tales como la filosofía o la religión. Danto, en cambio, pronostica la muerte

del arte sin tener que recurrir a instancias superiores o relacionadas con el mismo. Siguiendo a

Hegel, para Danto el arte muere en la medida en que su proceso de autognosis ha llegado a su

culminación. Se ha alcanzado la plena "filosofización" del arte.  En el momento en que el arte se

transforma en realidad, se transforma, a su vez, en filosofía, pero eso no lo deja por debajo de otras

instancias, sino que lo libera. Ya no se necesita de la destreza ni de la técnica del del artista para

crear  una obra.  Nos  encontramos  en  la  era  poshistórica  del  arte  según Danto.  Todo puede ser

susceptible de convertirse en arte (mas, como veremos más adelante, no significa que todo lo sea).

El arte ha muerto. Pero lejos de percibir la defunción del arte como una catástrofe fatal, como haría

toda la pléyade de nostálgicos y apocalípticos, la mirada de Danto respecto a la muerte del arte no

puede ser más festiva. Por esta razón hablamos de la feliz muerte del arte. "Ya era hora" parece

decirnos Danto. El arte, en el del despliegue lógico de su propia dialéctica, se ha librado finalmente

de todos los corsés históricos,  estéticos  y artísticos para de esta  manera,  constituirse con plena

libertad, al fin, en aquello que estaba predestinado a ser. "Llega a ser el que eres" nos aconsejaba

Píndaro y parece que el arte asimiló por entero esta enseñanza. El fin del arte consistía en abocarse

a su propio fin. El arte nació para morir: en pago de esa vida, bien está esta muerte.

Queremos dejar claro el cariz que toma la celebración. Danto no está festejando el particular nuevo

tipo de arte surgido en la década de los 60 en contraposición con el hasta esa fecha había tenido

lugar.  Se  trata  de  celebrar  una  nueva  –  y  a  la  postre,  definitiva-  etapa  en  la  que  el  arte  ha

desembocado irremisiblemente. Como hemos dicho, este acontecimiento supone un punto de no

retorno para refugiarnos en la seguridad que aporta el cobijo de una ingenuidad artística. La ruptura

ha tenido lugar y ya sólo se puede concebir la historia del arte como un momento previo al post-

arte. ¡El arte ha muerto! ¡Viva el arte!

Como comprobamos, a raíz de la epifanía de Danto y a la consecuente proclamación del fin del arte,

subyace una determinada concepción de lo artístico, en este caso, basada en una deslocalización

total, según la cual un objeto puede convertirse en obra de arte, sin ningún signo de especifidad (¡no

ya artística, también estética!). Esta concepción se oponía a la del formalismo, imperante en los

años que van del dadaísmo al arte pop.

Los formalistas abogaban por la especificidad estética de las obras de arte. Según el planteamiento

de  una  de  sus  figuras  más  influyentes,  el  crítico  americano  Clement  Greenberg,  además  la

Modernidad las hacía evolucionar según los propios principios de cada arte particular, y así cada

11



disciplina artística,  debía proyectarse hacia  su medio específico.  Por ejemplo:  en el  caso de la

pintura se tenía que tender hacia la pictoricidad; tal fue el caso ejemplar del expresionismo abstracto

siempre tendente a opacar la transparencia de la representación para así descubrir la pintura como

pura y libre masa proteica. Pintura y nada más que pintura. Texto y no pretexto. Por este motivo, la

disolución de lo artístico defendida por Warhol-Danto, suponía un serio ultraje a la manera que

tenían de entender el  arte la gran dupla artístico-teórica de años atrás, la formada por Pollock-

Greenberg. Danto se constituye de esta manera como el profeta de la segunda venida que conecta,

tras la tierra baldía y estéril del expresionismo abstracto, con el inicial impulso transformador de

Duchamp. Después de esta breve contextualización, volvemos al terreno concreto de la definición

I.4. La problema de la definición del arte

Desdeño las romanzas de los tenores huecos
y el coro de los grillos que cantan a la luna.

A distinguir me paro las voces de los ecos,
y escucho solamente entre las voces, una.

Antonio Machado.

Aunque hasta mediados del siglo XX no se planteó como un verdadero problema, la cuestión de la

definición del arte no es tampoco un hecho novedoso. Clive Bell3 en su libro Arte (1914) ya había

remarcado la importancia de hallar una propiedades mínimas y compartidas que fueran capaces de

dar con la cualidad esencial de toda obra, distinguiéndola de otra clase de objetos. Lo que cambia

efectivamente es la urgencia de la definición en la nueva escena artística de los 60 y el  nuevo

modelo de definición que semejante contexto artístico necesita (Rubio 2005, 58).

Y es que a partir de esta década se habían ido desarrollando una serie de movimientos artísticos

(decíamos, arte pop, conceptual, minimal o arte de acción) que abrían rutas desconocidas a la par

que misteriosas. La atmósfera teórica del momento se hallaba en plena ebullición: en semejante

escenario urgía dar una respuesta que explicara de forma satisfactoria el apogeo artístico en el que

se hallaban inmersos por aquel entonces. Aunque las voces que clamaban por un replanteamiento de

la  teoría  artística eran de lo  más  variadas,  el  común denominador  de todas  ellas  era,  si  no su

reconsideración de la estética,  sí  al  menos una evolución respecto a las teorías formalistas que

habían reinado hasta la fecha. Stephen Davies,4 en una ingeniosa propuesta taxonómica, propuso

una clasificación para la multitud de las teorías del arte que las dividía en teorías esencialistas/no

esencialistas,  teorías   funcionalistas/procedimentales  y  teorías  estéticas/no  estéticas.  Sin  poder

entrar a fondo en estas distinciones, difusas en ocasiones, sí adelantaremos algunos de sus rasgos

para ponerlos en relación con la propuesta que hizo Danto al respecto en  La transfiguración del

lugar común (Rubio 2005, 59).

3  Clive Bell, renombrado crítico de arte del círculo de Bloomsbury junto a Roger Fry.
4  Stephen Davies, Definitions of art (1991).

12



I.4.1. Propuesta no-esencialista

Por  un  lado,  encontramos  las  propuestas  antiesencialistas  de  los  (neo)wittgenstenianos,  y  nos

limitaremos  a  señalar  los  más  importantes.  Entre  ellos, Morris  Weitz5 defendió  que  lo  que

denominamos arte no es más que una conjunción de elementos que comparten “aires de familia”,

actualizando la noción de “juego” del propio Wittgenstein. Arte es, por tanto, un “concepto abierto”,

incapaz de ser delimitado por una suerte de esencia ulterior a estas semejanzas familiares (Rubio

2005,  61).  No  hay,  en  definitiva,  condiciones  necesarias  ni  suficientes  para  el  arte.  Según  él,

podemos prescindir de una teoría del arte, nos podemos manejar satisfactoriamente sin ella (Danto

1981, 99).

La idea de los neowitgenstenianos tuvo cierto eco en la propuesta más reciente de Berys Gaut,6

quien defendió la  teoría  de que el  arte  era  un concepto racimo (cluster).  De nuevo, no habría

condiciones necesarias ni suficientes para determinar qué sea el arte, en cambio, sí habría unos

criterios para determinar las condiciones -disyuntivas y nunca exhaustivas- para que algo lo sea.

(Rubio 2005, 64). La obra, pues, estaría en relación con los criterios, aunque las formas y el grado

en que se da la relación puedan ser múltiples; bastaría con que alguno de los criterios, siempre

ampliables, pudieran asignarse a las obras. Pero la apuesta de Danto es más ambiciosa. En la época

donde parece que no cabe definición, él se va a atrever a dar una.

Ahora, en primer lugar, si de lo que se trata es de dar una definición del arte, Danto se opone al

modelo  neowittgenstetiano,  el  cual  elude  la  cuestión  que,  para  él,  Danto,  el  problema  de  la

definición del arte es el gran problema de la filosofía del arte de su tiempo. Critica además que las

concepciones (neo)wittgensteiniana no podrían constituirse como piedra de toque para diferenciar

los  objetos  de  las  obras  de  arte.  Danto  sugiere  que  con  el  descubrimiento  de  las  Brillo  box,

homólogos  indiscernibles  perceptivamente,  aunque  ontológicamente  distintos,  el  modelo

neowittgensteiniano sería incapaz de reconocer una obra de arte.  Es por ello que Danto ironiza

acerca de que los (neo)wittgensteinianos saben lo que es el arte hasta que se preguntan realmente

por él. Por tanto, el experimento de los indiscernibles socavaría de todo punto su método inductivo,

intuitivo e imitativo, basado en los “aires de familia” o en el concepto racimo. Estas teorías de la

no-teoría se revelan, a ojos de Danto, incapaces de dar una respuesta satisfactoria a las demandas

que reclama el arte surgido en la década de los 60. Lo que ellos tendrían por una concepción del arte

no pasaría de ser, en opinión de Danto, una generalización accidental.

5  Morris Weitz, “The Role of Theory in Aesthetics”, Journal of Aesthetics and Art Criticism, vol. 15 (1956).
6  Berys Gaut, The routledge companion to aesthetics (2000).

13



I.4.2. Propuesta funcionalista

Monroe Beardsley,7 desde una concepción estética del arte, fue un singular teórico funcionalista que

cifró la definición del arte en las propiedades estéticas del objeto. Su propuesta se fundamentó en

investigar  unos  criterios  verificables  de  forma  objetiva  (unidad,  complejidad  e  intensidad),  los

cuales nos permiten emitir juicios valorativos. Según la unidad, las obras tienen consistencia, es de

una pieza, no tienen ningún elemento sobrante o superfluo. Respecto a la complejidad, toda obra de

arte debe contener dentro de sí misma un amplio número de elementos diversos, por lo tanto, debe

tener “variedad en la complejidad”. La intensidad nos dice que debe tener una cualidad remarcable,

señalada, no puede no ser nada, tiene que ser algo, sea lo que sea. Estos tres criterios que son los

que provocarían una respuesta estética en el espectador, se hallarían presentes en cualquier obra de

arte. Por lo tanto, según Beardsley, no sería posible el fenómeno artístico sin la concurrencia del

valor estético.

El  desacuerdo  con Beardsley es  total.  Según Danto,  su  propuesta  basada  en  un  funcionalismo

estético es incompatible con el panorama artístico contemporáneo, revelándose incapaz de ajustarse

a los tiempos que le ha tocado vivir.  La propuesta estética de Beardsley, la cual imposibilita el

fenómeno artístico si estaba ausente la confluencia de la estética, destierra el arte antiestético (arte

conceptual, arte de acción, etc.) del espectro del arte; este tipo de arte, al no tener la capacidad de

provocar la experiencia estética que se le presupone a lo artístico,  no podría devenir  arte.  Esta

afirmación no puede mas que contrariar a un Danto para quien tres chinchetas en hilera pueden

crear auténticos abismos de significado. El problema de Beardsley es que únicamente es capaz de

contemplar el objeto en sí, la chincheta, ignorando que la obra ha de tener unas cualidades muy

diferentes de las percibidas en el objeto. Por este motivo, la respuesta estética, para Danto, variará

por completo si es provocada por una obra de arte o por su homólogo material, el mero objeto.

Por  otra  parte,  Nelson Goodman abogó en  Los  lenguajes  del  arte (1968)  por  realizar  un  giro

copernicano respecto a la cuestión de la definición del arte. La pregunta variaba en los términos en

los que esta se daba. Ya no era importante averiguar “¿Qué es el arte?” sino “¿cuándo hay el arte?”.

Goodman rehuía  igualmente  el  problema de  la  definición,  no  se  planteaba  ya  las  propiedades,

intrínsecas de la propias obras que se constituyeran en condiciones necesarias y suficientes en una

definición de lo artístico sino que buscaba las condiciones de posibilidad en las que se producía el

fenómeno artístico, como forma de simbolización o de hacer referencia al mundo, lo cual era su

función. En efecto, para Goodman, son los símbolos, objetos en lugar de otros y que por tanto

referencian, los encargados de, en un sistema irreductible de clases con diferentes reglas sintácticas

y semánticas, cifrar nuestro contacto con lo real, y por ende, con lo artístico. Y será, en última

instancia, la interpretación de los mismos, lo que revelará su significado, esto es, la referencia de los

7  Monroe Beardsley, Aesthetics: problems in the philosophy of criticism (1958).

14



símbolos. Es por eso que la misión que Goodman emprendió consistía en rastrear los síntomas,

abolidas ya las condiciones suficientes o necesarias, que se suelen acompañar a las obras de arte.

Síntomas a los que, a pesar de todo, denominó “de lo estético”.

Si bien Danto comparte muchas de las herramientas teóricas empleadas por Goodman, difiere de

parecer respecto a la reformulación de la pregunta  al  rehuir la definición del arte. De este modo,

Danto se pregunta si la propuesta de Goodman podría dar respuesta al fenómeno de los homólogos

indiscernibles; la respuesta, como era de esperar, es negativa.

I.4.3. Propuesta procedimental

Por  último,  nos  detendremos  en  una  de  las  teorías  procedimentales  más  importantes,  la  teoría

institucional de George Dickie: "Una obra de arte es un artefacto al que se le ha conferido el estatus

de candidato para la apreciación por parte de una(s) persona(s) que actúan en nombre de cierta

institución  social  [el  mundo  del  arte]".8 Su  propuesta  requiere  una  antropología  cultural  que

investigue las diferentes prácticas artísticas para así conocer su extensión básica. Esto es así porque

Dickie teoriza de abajo a arriba, extensionalmente: no por la propiedad p convertimos algo en obra

de arte, es más complejo y empírico (Rubio 2005, 71). Dickie asume, por tanto, la circularidad de su

teoría desde el primer momento, no por nada uno de sus libros se llama El círculo del arte (1984).

Sin embargo Dickie modifica ligeramente su teoría en una segunda versión, enfatizando ahora que

es el artista quien “confiere” la categoría de arte relegando en un segundo plano al aparato crítico

(institución, marchante, revistas, museos). Aún así, no abandona la concepción de artefactualidad, a

pesar de que no esté ligado per se con la propia teoría institucional.

A diferencia Dickie, el cual consideraba el arte como una actividad que sólo podía entenderse en el

marco de prácticas institucionales y sociales que conformaban el mundo del arte, para Danto, éste

sería un mundo en el que las razones y argumentos pesan más que las instituciones o los lobbies;

solo así se logra explicar que unos objetos caigan en el feliz espectro de las obras de arte y otros

nunca  consigan  elevarse  a  tal  categoría.  En resumidas  cuentas,  la  respuesta  nunca  deja  de  ser

histórica  pero  a  su  vez  es  fruto  de  una  dialéctica  expresada  en  juicios,  interpretaciones  y

explicaciones. Por lo tanto, nunca se cae en la circularidad de Dickie: una obra de arte se constituye

como tal por medio del mundo artístico, pero a su vez,  como enseguida veremos, gracias a las

distintas cualidades de las obras de arte respecto de los objetos, sustentadas en una diferenciación

significativa-interpretativa.

Por  lo  tanto,  Danto  achacará  a  Dickie  su  radical  institucionalismo que ha  impregnado  todo el

espectro artístico. Para Danto, en cambio, si bien comparte la noción de mundo del arte, aclara que

para él la transfiguración no es institucional sino ontológica. Por otra parte, al no abandonar la

8  George Dickie, Art and the Aesthetic: An Institutional Analysis (1974).

15



concepción de artefactualidad, si algo pretende transformado en obra de arte, Dickie sería incapaz

de aceptar obras de arte cuya ausencia de materialidad les impida convertirse en arte, tal es el caso

de  obras  como  Thoughts de  Robert  Barry,  autor  de  obras  no  materiales,  contradiciendo  así  la

necesaria artefactualidad de lo artístico.

I.5. La definición del arte de Danto

Yo sé quién soy.
Miguel de Cervantes.

Tras exponer  algunas de las  más señaladas  teorías  del  arte  con las  que competiría,  es  hora de

exponer la propuesta de Danto. Los tres epígrafes anteriormente señalados nos han adelantado parte

de las claves que fundamentarán su definición del arte. No obstante, para detallar su teoría daremos

cuenta  de  nueve  aspectos  que,  aunque  interrelacionados  y  dependientes  unos  de  otros,

clasificaremos a su vez en tres diferentes vertientes, según sean relativos al contexto, la autoría y la

recepción.

I.5.1 Contexto

a) Mundo artístico

Como decíamos, Dickie apelaba en su concepción institucional del arte a un concepto que había

sido acuñado por Danto. Y en efecto, tiempo atrás, en su conferencia "The Artworld" (1965)9, Danto

afirmó que la  historia  del  arte  se  halla  inscrita  en  un  contexto  donde creadores,  espectadores,

críticos, comisarios y un largo etcétera se desenvuelven en el juego del arte. Y sólo manejándose en

tal  sistema  tendrá  lugar  aquello  que  se  tenga  por  arte.  Por  lo  tanto,  los  umbrales  artísticos

únicamente se estructurarán y determinarán en un constante y difuso devenir. La pregunta que ahora

nos acucia es la siguiente: ¿Quién determina el mundo del arte? Todos y nadie. La respuesta fácil

sería afirmar que tras las bambalinas podemos esperar encontrarnos con una miríada de relaciones

en las que los juegos de poder/saber se erigen como jueces invisibles del complejo mundo del arte

(¿más voluble que el bursátil?).

A diferencia Dickie, decíamos, para Danto priman en el mundo del arte las razones y argumentos

por  encima  del  gaseoso  modo  institucional  de  proceder.  Esto  es,  juicios,  valoraciones  e

interpretaciones  dados  en  un  contexto  social  e  histórico.  A este  respecto,  es  pertinente  traer  a

colación el célebre aserto de Heinrich Wölfflin10 que indica que no todo es posible en cualquier

momento (Danto 1981,  80).  Asumido este  principio,  perfectamente  podremos encontrarnos  con

supuestas  obras  que  finalmente  no  puedan  alzarse  con  el  ansiado  galardón  que  certifica  la

9 Respuesta filosófica al problema de las Brillo Box que supuso el embrión de La transfiguración del lugar común.

10  Henrich Wölffin, Conceptos fundamentales para la historia del arte, (2007).

16



participación en el mundo artístico por el simple hecho de encontrarse ya pasadas y caducas para en

mundo que les niega su acceso; o por el contrario, obras en potencia que no han encontrado aún su

momento para desarrollarse en cuanto a tales, quedando relegadas a condición de simples objetos a

la espera de un progresivo despliegue de las fronteras del perímetro artístico.

Danto habla entonces de "obras en potencia", esas que aún no encuentran su espacio en el mundo

del  arte  por  no  estar  aún maduro  para  ellas.  Este  tipo  de  aplazamientos  artísticos,  sumamente

estimulantes desde el punto de vista filosófico, lo ilustra Danto con la obra de Robert Morris en la

que exhibía un montón de marihuana.  Esta obra,  señala Danto,  nunca podría haber obtenido el

estatuto artístico en el contexto de la campiña inglesa del siglo XVII (Danto 2000, 24).

b)  Estatus

Según Danto, nuestro juicio difiere si juzgamos un objeto o una obra. Por este motivo, deberíamos

ser capaces de, en primer término, establecer una primera acotación para así delinear el tipo de

respuesta  apropiada  respecto  aquello  que  estemos  contemplando.  Para  desenmarañar  esta

problemática  Danto  arguye una plausible  explicación:  la  realidad  ocasiona  un  tipo  de  reacción

diferente al que suscita una broma, un juego o un sueño. El común denominador de estas reacciones

hundiría sus raíces en la clara y distinta conciencia que nos advierte de la falsedad de lo percibido.

Estas "otras realidades" opuestas a la realidad, lato sensu, tendrían un estatus ontológico diferente.

El arte,  nos explica Danto,  compartiría esta "estructura de la  falsedad" aplicada a los casos ya

citados. Hay otros mundos, pero están en éste; uno de esos otros mundos sería el del arte. Es esta

conciencia de (necesaria) dislocación respecto a la realidad la que permite al arte constituirse como

tal. Y precisamente por ello reaccionamos como lo hacemos, asumiendo este principio de falsedad

consustancial al hecho artístico.

Patentizar  estas  otras  realidades,  estos  otros  mundos,  necesita  una  serie  de  convenciones

interiorizadas:  comillas,  marcos,  vitrinas,  escenarios,  etc.  Todos  ellos  señalan  que  no  se  ha  de

responder de la misma manera que lo hacemos ante lo real. Son unos indicadores externos que

funcionan como paréntesis de la realidad, como grandes inhibidores de creencia que nos gritan a los

cuatro vientos: ¡Esto es falso! La pregunta ahora es: ¿Cualquier cosa dentro de los paréntesis es

arte? No. No todo espacio acotado por estos inhibidores se constituye necesariamente como arte.

Para despejar nuestras dudas tendremos que recurrir al marco institucional, pero no sólo.

c) Horizonte hermenéutico.

Según Danto, la labor de exégesis se ve inscrita en un amplio panorama que abarca las más variadas

causas socio-históricas. La obra se incardinaría, por lo tanto, en un contexto al cual debe plegarse y

con el cual tiene que rendir cuentas. Su pasado, su presente y su futuro están en liza y la obra ha de

17



dar  respuesta  a  las  más  variadas  cuestiones.  También  interpela  al  contexto  del  autor,  al  de  la

creación, publicación y ambientación de la misma obra y al de la recepción en el contexto en la que

ésta  se  perciba.  Numerosos  elementos  en  juego  que  dan  cuenta  de  los  complejos  hilos  que

conforman el horizonte hermenéutico en el mundo del arte.

Pero, ¿qué es la obra, se pregunta Danto? ¿Es el texto más el contexto? Lo que es indudable es que

hay una serie de factores que penetran en lo que audazmente podríamos denominar "psicología de la

obra".  Dicha  psicología,  dependiendo  del  amplio  espectro  exegético  que  hemos  desplegado,

influiría a su vez en la constitución de los más diversos contextos artísticos. Lo cual, será ilustrado

por  Danto  con el  ejemplo  de  una  obra  -en  principio  obra-  rupturista,  atrevida,  autoconsciente,

excitante y cínica. Y aquí Danto se pregunta si la adscripción de esta obra a la autoría de un niño,

Cézanne o de Picasso podría llegar a ser un factor determinante a la hora de la valoración de la obra.

Para él, no hay lugar a duda: dependiendo de su diferente adjudicación, el objeto en cuestión saltará

a la categoría artística o quedará relegado a su condición primera de objeto. En este caso concreto,

solo  Picasso  podría  acoger  bajo  su  "amparo  artístico"  un  objeto  como  el  mencionado  y

"transfigurarlo" en obra. De esta manera, Danto refleja la importancia de la proyección del corpus

de un artista para lograr que un objeto x se considere arte (Danto 1981, 75).

Por  tanto,  es  la  interpretación la  que hace la  obra,  a  partir  siempre  de un objeto material.  La

transfiguración se produce por medio de la atribución de un significado al objeto, en el marco de un

mundo del arte que, efectivamente, da pie a esa interpretación. De nuevo nos encontramos aquí con

Hegel, según el cual, el arte no es más que filosofía en forma sensible, concepto que actualizará

Danto como "significado encarnado". Filosofía o significado, únicamente podremos desentrañar su

sentido  por  medio  de  la  interpretación.  Este  complejo  proceso  hermenéutico  únicamente  será

posible si la historia del arte, además de evolucionar dialécticamente, también interioriza su propio

despliegue como consciente configurador de lo posible.

La ilustración viene de la  mano del  relato de Borges  Pierre Menard, autor del  Quijote.  Pierre

Menard, a diferencia de Avellaneda, no prosigue las andanzas del asendereado caballero de la triste

figura, lo que hace es crear ¡la misma obra de Cervantes! pero en otro contexto diferente. Aquí se da

cuenta de la importancia de lo que hemos venido en denominar como horizonte hermenéutico. Este

Quijote es y no es el mismo del de Cervantes. Es el mismo como texto mas no como obra. Esto se

debe  a  que  la  distancia,  el  foco  y  la  intensidad  han  variado  en  todos  sus  aspectos:  todas  las

relaciones basadas en el autor, su contexto personal nacional o histórico, su bagaje del autor, su

intenciones, etc, junto a las modificaciones de relación que suponen respecto a la nueva visión que

se establece con el receptor y sus expectativas. Borges afirmará: "Este Quijote, a diferencia del de

Cervantes"  ¡a  diferencia!  exclama  Danto.  Todo  ha  cambiado  mientras  que  el  texto  permanece

inalterado (Danto 1981, 68).

18



I.5.2. Autoría

a) Intencionalidad

El problema de los homólogos indiscernibles solo se puede producir cuando al menos uno de ellos

es representativo. Una cualidad representativa, por definición, siempre remite a algo, "va" de algo.

Lo  que  en  filosofía  de  la  mente  se  denomina  aboutness:  ya  sea  un  contenido,  un  tema  o  un

significado. Esto diferenciaría, para Danto, una inscripción de una serie de marcas: aunque ambas

se puedan superponer logrando una total identificación visual sólo una de ellas podría ser leída -en

puridad-. Una remite a algo y la otra no, una se constituye como sucesión de caracteres y la otra

como un encadenamiento azaroso -y felizmente privilegiado en este caso- de marcas (Danto 1981,

205).

El homólogo que tenga de esta manera la función representativa se conformará con propiedades

estructurales de las que siempre carecerá su homólogo no representativo. De otra manera serían

totalmente indiscernibles. El problema que se nos plantea es: ¿Cómo distinguimos las obras de arte

-siempre  representativas-  de  las  meras  representaciones?  ¿Cualquier  representación  deviene  por

defecto en obra de arte? Obviamente, la respuesta a estas preguntas ha de ser negativa. De algún

modo se ha de establecer una diferenciación entre las representaciones artísticas y las que no lo son.

A este respecto, Danto acude en ayuda de una noción de Nelson Goodman: la “saturación”, es decir,

la  densidad  de  propiedades  significativas  que  entran  en  juego  en  el  casi  infinito  juego  de  la

interpretación (Vilar, 2010, 194), (similar a lo que, prácticamente un siglo antes, Clive Bell había

cifrado  como  el  común  denominador  de  toda  obra  artística:  la  “forma  significante”).  Dicho

concepto nos remite a la riqueza expresiva de la obra de arte gracias a su abundancia significante,

inagotable en el horizonte hermenéutico y en su infinita gama estilística; en contraposición con la

rigidez de significado de la representación no artística debido a la sinonimia representativa, marcada

por  una  correspondencia  estricta  a  la  que  se  encuentra  inevitablemente  encadenada.  Danto  se

antepone a posibles críticas:

"Desde luego, podemos imaginar a alguien en el espíritu de la contraejemplificación filosófica pintando una obra sobre

nada y que sea sobre la nada. Pero hay un problema a la hora de distinguir entre no ser sobre nada y ser sobre la nada, y

me inclino por el punto de vista de que la nada es aquello sobre lo que es la pintura, como en un ensayo de Heidegger".

(Danto 2000, 22)

De este modo, si la respuesta nos la da el concepto de saturación nos vemos en la obligación de

preguntarnos qué logra finalmente que un objeto detente rasgos de saturación. La respuesta viene de

la mano de la intención. Es este concepto el que da cuenta acerca de si el emisor se propone algo

respecto a tal representación que produce o no. La obra no sólo ha de representar, también ha de

expresar  algo  sobre  ese  contenido.  Hay  una  actitud  para  con  lo  representado:  una  intención

19



subyacente incapaz de ser sustraída de la propia representación.

¿Qué distingue A sangre fría de Truman Capote de cualquier faits diver literariamente rico? Según

Danto: "La obra de arte utiliza el modo de presentación del contenido del objeto no artístico para

plantear cómo se presenta el mismo" (Danto 1981, 215). Esto es, hay una intención subyacente de

carácter rupturista en la que se juega con las fronteras entre los géneros artísticos creando así un

problema filosófico de hondo calado al indagar en las propiedades de estos límites. Es por ello que

la  obra  de  Capote  se  encuentra  preñada  de  significado  y  es  capaz  de  generar  diferentes

interpretaciones. De este modo, mientras que cualquier crónica de sucesos carece de todos estos

elementos,  A sangre fría se alza con un puesto de honor en el Nuevo Periodismo por presentarse

como la primera novela de no ficción, (condecoración que no obtuvo la crónica de Rodolfo Walsh

Operación Masacre debido a que su autor no tuvo la intención de presentarla como una novela).

b) Título

El título, nos dice Danto, en ningún momento funcionaría como un simple y prescindible afeite

cuya única misión sería la de acompañar a la obra. Nada más lejos de la realidad. Para Danto, el

título se conforma como un elemento crucial en la intercesión entre artista y espectador. La razón de

ello estriba en que el título, en un contacto directo con la obra, actúa como la mayor mediación

entre  el  artista  (y  su  intención)  y  el  receptor  de  la  misma;  es  por  este  eficaz  recurso  como

conocemos la intención del artista, aquello que se ha querido manifestar en/sobre la representación.

Y el título, al ser elemento clave en la mediación entre artista y receptor, se convierte en la pieza

fundamental para realizar la interpretación de la obra. En otras palabras, la obra se estructurará de

acuerdo con las pistas propuestas en el título, la cuales habrán de ser rastreadas por el espectador

para la  correspondiente interpretación.  De esta  manera,  el  título revela  (o al  menos sugiere)  la

intención del artista para que el espectador extraiga la significación a través de la interpretación.

Como podemos comprobar, la labor de intitulación (todo un arte en sí misma) altera radicalmente el

significado de la obra en una compleja red de organización significativa. De hecho, con un simple

experimento mental podemos comprobar las consecuencias que se producen en la estructura de

significados  con solo alterar  el  título  de  la  obra:  lo  cómico se torna  siniestro  mientras  que  lo

solemne muda en irónico (¡y cambiando únicamente el título!). Se constata así que la función del

título es similar a la de un eje, sobre el cual, han de orbitar el resto de elementos que se constituyen

en  torno  a  él.  De  esta  suerte,  el  título  de  configura  como  manual  de  instrucciones  para  la

interpretación (una interpretación siempre necesaria ya que no hay recepción de obra de arte sin

interpretación; prescindir de ella sería aplastarlo contra su homólogo material).

Danto nos exhorta a que inquiramos cómo hubiéramos interpretado Paisaje con la caída de Ícaro de

Pieter  Brueghel  el  Viejo  si  su  título  nos  fuera  desconocido,  ¿en  base  a  qué  punto  de  apoyo

20



recrearíamos  sus  estructuras  de  significado?  A un  nuevo  título  le  correspondería  una  nueva

interpretación, y a una nueva interpretación, una nueva obra le seguiría. Por eso, Danto alaba la

labor  manierista  de  Brueghel  en  el  que  el  gran  acontecimiento  del  lienzo  únicamente  nos  es

revelado por medio del título, fenómeno que poetizaría Auden años atrás.

c) Causalidad

De nada  sirve  percibir  la  intención del  artista  por  medio  de  la  interpretación  si  las  relaciones

causales que se han producido hasta llegar al contacto directo con la obra no han sido cribadas en lo

relativo  a  su  autenticidad.  Hemos  de  asegurarnos  que  la  obra  es  producto  del  artista,  ya  sea

materialmente o conceptualmente. De otra manera, estaremos atribuyendo significado a productos

que no han sido el resultado de una historia causal, la cual creíamos cierta en un primer momento.

Como  comprobamos,  este  proceso  de  rastreo  y  autentificación  de  los  hilos  causales  será

determinante a la hora de discriminar las obras de arte de sus homólogos materiales. Y es que esta

red causal puede entreverse como una justificación de una concatenación de autenticidades a través

de las cuales  podemos tener las claves de una correcta interpretación (la cual, como hemos visto,

solo puede darse ante una obra).

Es decir,  de la  misma manera que una fotografía  ha de ser la  huella  de unas correspondientes

partículas lumínicas, correlativas a la parcela de realidad captada por el objetivo, así ha de ser la

relación entre el artista y su obra. En ambos casos debe haber la huella de algo que atestigüe la

21

Ilustración 3:  Pieter Brueghel el Viejo, Paisaje con la caída de Ícaro.



historia causal, que dé cuenta de la "impresión" generada (Danto 1981, 86). Este proceso causal

determinará la intención y la interpretación de la misma obra; por lo que esta condición causal, que

muchas veces se presupone, deviene en un elemento crucial en el curso de cualquier interpretación.

Danto se propone ilustrar la relevancia de la historia causal con la distinción existente en la filosofía

de la acción entre los movimientos corporales y las acciones. Parecen homólogos indiscernibles

pero su historial causal delata su desigual procedencia. Descubrir que una obra de arte significa que

tiene unas cualidades a las que atender de las que su homólogo sin transfigurar carece. Por lo tanto,

nuestra respuesta será. Y es que la transfiguración no es institucional, es ontológica (Danto 1981,

79). Por ello, autentificar las relaciones causales del mundo artístico nos dispondrá para juzgar a

uno de los homólogos como lo que en realidad es: una obra de arte.

I.5. 3. Recepción

a) Conocimiento

Existe una relativa variedad de elementos que arrojan luz a la hora de enfrentarnos a una obra de

arte. Algunos de ellos son los siguientes: el contexto histórico de la época artística, la biografía del

artista para concebir algunos de sus rasgos psicológicos o el corpus que conforman sus obras. Este

caudal de conocimientos, junto a otros aquí no indicados, contribuyen en gran medida a enriquecer

la interpretación de la obra de arte. Y será labor del espectador convertirse en un receptor crítico y

preparado,  por  medio  de  la  adquisición  de  los  conocimientos  necesarios,  para  responder  (y

corresponder) a la obra como esta se merece. Da la sensación de que le debemos una cierta actitud

cognoscitiva a la obra: así como el artista nos otorga la obra, nosotros hemos de dispensarle una

respuesta -y cuanto más documentada e ilustrada mejor interpretación haremos de la obra-. Visto lo

cual, la relación con la obra de ningún modo será ingenua o transparente sino que se hallará cargada

(inevitablemente) de toda la teoría que arrastre el espectador consigo. Por ejemplo, instruirse en los

estudios clásicos nos permitirá una mayor intuición y penetración hermenéutica en aquellas obras

en las que tales conocimientos se vean reflejados en ellas. Acude a nosotros el famoso apotegma de

Bernardo de Chartres: "somos como enanos a los hombros de gigantes. Podemos ver más, y más

lejos que ellos".11

Esto nos lleva a establecer una distinción entre dos lenguajes: el filosófico y el no filosófico. Según

Danto,  habría  una suerte  de "homólogos verbales"  cuya distinción  significativa  estribaría  en la

historia  causal  que  los  precede:  nuestro mundo,  nuestro lenguaje y nuestra  mirada  se hallarían

atravesados por  toda la  carga teorética  provista  en  nuestro caudal  intelectual.  Es  decir,  nuestra

reacción ante la obra dependería de la altura nuestro gigante (pigmeo, si nuestra suerte ha sido

11 Célebre sentencia atribuida a este filósofo neoplatónico del s.xii, del que disponemos de escasa información acerca
de su pensamiento y su vida. Una de las razones por las que pasó a la posteridad fue por esta frase, tan atribuida a
Newton.

22



adversa). De esta manera, no sería lo mismo que Samuel Johnson12 diera un puntapié a una piedra o

que George E. Moore13 alzara la mano para deslegitimar el fenomenalismo de Berkeley a que un

espíritu vulgar de escasos conocimientos o sensibilidad filosófica sancionase del mismo modo su

realidad  circundante.  Lo  que  diferenciaría  a  la  genial  intuición  filosófica  de  la  pedestre

perogrullada, homólogos indiscernibles, sería su historia causal, en este caso, el conocimiento de

cada uno de los contendientes (Danto 1981, 167). Podríamos instar, en una heterodoxa lectura del

famoso poema de Baudelaire, a que nadie ose burlarse de los albatros, reyes del azur cuando surca

los cielos al tiempo que son percibidos como torpes y risibles animaluchos cuando descienden a

cubierta;  esto  es,  cuando  son  menospreciados  por  lo  espíritus  desmañados  y  apáticos  que  los

asimilan como unos de los suyos.

La aseveración "esto lo puede hacer mi hijo de 5 años" enunciada ante una obra de expresionismo

abstracto  solo  estaría  revelando,  en  opinión  de  Danto,  una  flagrante  insuficiencia  de  los

conocimientos  pertinentes  para  apreciar  lo  que  se  está  contemplando  y  en  consecuencia,  para

valorarlo como tal. Para desertar de esta actitud filistea, que lo único que puede generar ante obras

del expresionismo abstracto son valoraciones indigentes, será necesario asimilar varios elementos

que se convierten en claves indispensables para la interpretación: reconocer  razón de la fisicidad de

la pintura, estimar el drip como llamada de atención de la misma, etc. Por ejemplo, únicamente será

posible ahondar en el sentido de la opacidad pictórica del action painting de Pollock por medio de

una profunda carga teórica, propia del lenguaje filosófico (Danto 1981, 163).

Ilustración 4: Jackson Pollock, Number 1

12  James Boswell, Vida de Samuel Johnson (2008).
13  George E. Moore, Principia Ethica (2002).

23



b) Género artístico

Una de las principales características de las vanguardias es que, en una investigación fronteriza de

los géneros artísticos, una obra de arte podría ser adscrita a varios de ellos a un mismo tiempo. La

vanguardia,  por  tanto,  se  ocuparía  de  explorar  (¡y  explotar!)  los  límites  que  establecían  la

jurisdicción de cada género artístico. Hibridaciones varias se crearon en dicha exploración: pintura

abstracta, música atonal, verso sin rima. Este tipo de obras, siempre en el filo por lo rupturista y

experimental, resultan de un especial interés filosófico debido a factores tales como el continuo

cuestionamiento que provoca el juego transgénero, los lúdicos desplazamientos conceptuales que

seducen a la inteligencia y a la siempre fascinante rebeldía que genera su inherente transgresión.

El  hecho de percibir  una obra como perteneciente a  tal  o  cual  género artístico determinará las

expectativas que tengamos sobre ella. Sí, pero Danto aún va más lejos. Una dispar vinculación entre

el género artístico y la obra decidirá tanto la estructura significativa como sus correspondientes

valores normativos, los cuales habrán de guiarnos en la interpretación de la obra. Por todo ello,

habremos de determinar de antemano el género artístico de la obra para disponernos de una u otra

forma ante ella. Esta teoría guardaría relación con la expuesta por Stacie Friend14 respecto a los

géneros ficcionales o no ficcionales. A su vez, para ella, si leemos una obra como drama psicológico

o como melodrama o como thriller nuestra percepción de la misma obra variaría ostensiblemente.

Es decir, nuestras expectativas nos condicionan y parece imposible prescindir de ellas a la hora de

enfrentarse a una obra debido a que la clasificación precede al acto mismo de abordar la obra. Danto

compartiría este análisis de Friend. En consecuencia, la responsabilidad de la adjudicación de tal o

cual género artístico recalaría en el espectador, el cual, tal y como hemos visto, debe tener un caudal

teórico necesario para apercibirse de los desplazamientos que se han provocado en la historia del

arte. Aparte de esto, una de las claves de la interpretación se hallaría en el uso de la retórica, la cual

puede determinar, si el espectador es capaz de captar su presencia, de decidirnos por la adscripción

de un género artístico o de otro. Solo así interpretará las obras de modo que se ajuste a la intención

del autor.

Una guía telefónica puede ser valorada como una extraña partitura, como una aburrida novela o

como una insólita escultura. La cuestión es: ¿De qué modo la valoraremos? ¿Por qué? Varias pistas

a rastrear provienen de los anteriores apartados: horizonte hermenéutico, intencionalidad, intención,

etc. Pero la respuesta definitiva se nos da en el siguiente apartado, esto es, dependería de de la

retórica empleada en la obra.

14  Stacie Friend, “Fiction as a Genre”, Proceedings of the Aristotelian Society (2012).

24



c) Retórica

La función de la retórica radicaría en lograr que el espectador muestre una cierta actitud para con la

obra, que esta sea vista bajo una determinada mirada, en este caso, la reflejada por la intención del

autor.  Para  aclarar  el  papel  que  Danto  atribuye  a  la  retórica  nos  remitiremos,  sin  embargo,  a

conceptos que previamente Nelson Goodman elaboró15 en particular al concepto de expresión como

ejemplificación metafórica.

Tal  y  como afirma Danto,  escasa ha sido la  aportación para la  historia  de la  retórica desde lo

teorizado  en  uno  de  sus  textos  fundacionales,  la  Retórica  de  Aristóteles.  Esta  obra  habría  de

constituirse  como  un  tratado  de  las  pasiones  del  alma,  las  cuales,  serían  contempladas  como

resultado de los más diversos silogismos patéticos. Para el filósofo de Estagira, el efecto retórico

sería feliz si el auditorio consiguiera captar el matiz retórico que logra esta pequeña transmutación:

la de que x se vea bajo las cualidades de a. Danto, asumiendo esta idea como central, constatará las

poderosas  armas  de  seducción  con  las  que  se  avitualla  el  retórico  para  alcanzar  sus  fines:  la

metáfora (recurso que nos obliga a acudir a un tercer término) y el entimema (silogismo falto de una

premisa que debemos completar); se trata de incitar al espectador a una debida respuesta, lo cual

para  Danto  será  fundamental.  Por  medio  de  estos  subterfugios,  el  retórico  logra  su  misión:  la

fascinación de  un  cebo repleto  de  argucias  consigue  que  el  espectador,  impelido  por  una  fatal

atracción, muerda el anzuelo con inevitable fruición.

Por ello, en ocasiones la retórica ha sido despreciada pero esta concepción negativa de los medios y

fines de la retórica ha de ser matizada, si no desmentida tout court. Es cierto que la retórica tiene un

componente importante de incitación, sugestión o fascinación, pero ello no ha de ser per se digno de

reproche.  De  hecho,  nosotros  actuamos  sin  cesar  como  involuntarios  retóricos  con  nuestras

palabras, acciones, gestos y tonos de voz. Hablamos retóricamente sin saberlo. Respecto al terreno

artístico,  decíamos que  una  obra  solo  puede ser  entendida  si  se  entiende  la  metáfora  que  esta

expresa. Por lo tanto, el proceso retórico será de todo punto infructuoso si el espectador no colabora

en él, si no atesora el bagaje necesario para captar el gancho que el artista le arroja. La función

retórica  exigirá,  por  lo  tanto,  una  coordinación  entre  el  artista  y  el  público,  aún  más  preciso,

probablemente, en el arte contemporáneo (Danto 2000, 13), precisándose así de un contexto cultural

e histórico-artístico que permita el desarrollo de la función retórica de la manera más adecuada. Es

así como percibir, comprender e interpretar el juego retórico ofrecido necesitará, como hemos visto,

los precisos requerimientos teóricos por parte del espectador; solo así se establecerá de forma feliz

la colaboración entre espectador y artista: el artista pone en la metáfora, plasmada normalmente en

forma de entimema, aquello que el espectador ha de completar con su respuesta, también afectiva.

De esta manera, el intento por comprender lo que la obra  significa  incluye el punto de vista que

15  Este pensamiento se halla recogido en su obra Maneras de hacer mundos (1990).

25



sobre ello, en principio, el autor estaría buscando que adoptemos.

La retórica, por tanto, se plasmaría en la expresión y se ejemplificaría en la metáfora. La expresión

se constituye como la maquinaria precisa para producir la “saturación” aludida antes, ya que su

influencia operaría no tanto en la representación como en el modo en el que ésta es presentada. La

expresión  de  una  actitud  que  se  muestra  sobre  la  propia  representación,  todo  aquello  que

diferenciaría a la obra de arte de la mera representación; por ello reconocemos unas cualidades de

expresión sin igual en la obra de arte.  La expresión,  pues, se erigiría como cristalización de la

retórica y como antesala del estilo.

Aparte  de  la  pura  representación  se  impone  algo  del  propio  carácter  en  el  mismo acto  de  su

representación. Si sustraemos el qué de la representación quedaría el cómo: el estilo. Según Danto,

el estilo es intensivo, no podría sustituirse (aunque sí imitar, en un alarde de depuración técnica,

pero perteneciendo en el ámbito de las maneras). No es casual, por tanto, que unas de las acepciones

de estilo sea la de carácter. Aquí el carácter del hombre no es su destino sino que su destino es que

su estilo sea su carácter. El estilo es la forma en la que representa el mundo: "El estilo es el hombre"

(Danto 1981, 282)  afirma de manera grandilocuente Danto.

Y lo  es  porque no se  puede  trasvasar  de  manera  alguna  ni  enseñar  como las  maneras.  Es  un

donpersonal, espontáneo y sin mediación, lográndose una identificación total entre el estilo y el

artista.A modo de ilustración podemos comprobar el diferente uso metafórico hicieron Cézanne y

Rembrandt  al  pintar  el  primero  a  su esposa  y el  segundo a su  amante.  Por  un lado,  Madame

Cézanne fue utilizada como motivo del cuadro de Cézanne, en el cual, este realizó una exhaustiva

investigación sobre la geometría y la  utilización de los colores;  la pinta,  por tanto,  "como una

montaña"  como  destaca  Danto,  sin  mostrar  en  ningún  momento  rasgo  alguno  de  profundidad

psicológica. Por otro lado, Rembrandt pinta a Hendrickje Stoffels como Betsabé, o sea, en tanto que

modelo de representación. La descripción que hace Danto del uso de la metáfora en este cuadro es

magnífica: "Y esa mujer, con esas huellas de la vida encima, es Betsabé, una mujer de tal belleza

como para inducir a un rey a matar para poseerla. Esa es la metáfora de la obra: mostrar a una mujer

corriente y regordeta de Amsterdam como el objeto de deseo de un rey ha de ser una expresión de

amor"  (Danto 1981, 278).

A partir de aquí, el uso diferente uso de la retórica queda perfectamente reflejado en los dos lienzos:

Cézanne retrata a su mujer como objeto para la investigación pictórica, mientras que por su parte,

Rembrandt ensalza a su amante resignificándola en tanto que epítome de la belleza. (Danto 1981,

279).

26



Ilustración 4: Rembrandt, Betsabé con la carta de David.

Como podemos comprobar, es aquí, en la retórica, donde vislumbramos el papel ejercido por las

propiedades estéticas (hasta entonces omitidas en la definición del arte) que Danto concede en la

expresión del punto de vista que se adopta sobre el contenido o significado de las obras de arte. Las

propiedades estéticas vendrían a "modular" o "colorear" ese significado. Con ello, sin embargo, las

propiedades estéticas no parecen jugar, en opinión de Danto, un elemento indispensable a la hora de

la  constitución misma del  significado de la  obra de arte.  Más bien,  su función se realizaría  a

posteriori, una vez contamos ya con el significado de la obra que la define como tal, quedando

limitada  su  actuación  a  la  "coloración"  de  ese  significado  que,  como  decimos,  ya  ha  sido

establecido, y el cual solo es susceptible ya de ser modulado con respecto a la actitud hacia el

mismo. La dimensión estética de la obra, que además no es necesaria, aparece de alguna manera

separada del contenido, y no modifica de hecho su apariencia. Es como si tras la interpretación el

objeto se  viera  de manera distinta  sin  cambiar  su apariencia.  La transfiguración para Danto es

ontológica, no perceptiva.

27



I.6. Conclusiones

Es mejor debatir una cuestión sin llegar a concluirla,
que llegar a una conclusión sin debatirla

Joseph Joubert

¿Qué es,  por tanto,  una obra de arte para Danto? Según Costello,  uno de sus más aventajados

comentaristas,  para  Danto  una  obra  de  arte  significa  a) ser  acerca  de  algo  y  b) encarnar  su

significado. En otras palabras,  algo es una obra de arte  si  1) tiene un tema,  2) acerca del cual

proyecta  una  actitud  o  punto  de  vista  (tiene  un  estilo),  3) por  medio  de  una  elipsis  retórica

(generalmente metafórica), 4) la cual compromete la participación del auditorio en rellenar lo que

falta  (interpretación),  5) donde  la  obra  en  cuestión  y  su  interpretación  requieren  un  contexto

histórico del arte (Costello 2008, 251). Expuestas las nueve facetas que conforman la definición del

arte defendida por Danto y tras esta definición de obra artística, ya estamos en disposición para

catalogar a Danto en la mencionada agrupación de pares opuestos relativa a la definición del arte

expuesta por Davies.

En primer lugar, Danto es, sin lugar a dudas, un esencialista. Su impenitente interés por desentrañar

la maraña artística del momento y para exponer una definición que ilumine las oscuridades del

panorama artístico circundante dan buena cuenta de ello. Por otro lado, esta definición esencial está

atravesada por conceptos que remiten ineludiblemente a factores históricos que los atraviesan, ya

sean el del mundo del arte o el del fin del arte. De este modo, identificar en cada momento la obra

de arte se encuentra inevitablemente sujeta a devenires históricos, sociales y culturales. ¿Danto sería

esencialista en su interés por dar una definición pero no esencialista,  contextualista o historicista en

el tratamiento de la misma?

Por su parte, Danto es reacio al funcionalismo vacuo que implica el mero cumplimiento de unas

determinadas funciones para que un objeto se eleve a la categoría de arte. Por este motivo, Danto se

muestra favorable a conceder al mundo del arte una gran importancia es su definición. Sin embargo,

para  no  caer  en  el  circular  institucionalismo  de  Dickie,  Danto  se  ve  obligado  a  buscar  unas

cualidades o elementos propios de la obra que la determinen en cuanto que obra. Delimitar estas

propiedades le lleva a su noción de significado encarnado, un significado desentrañable a través de

una interpretación que propicia el propio mundo artístico. Por ello, si en un primer momento se

adivina que Danto vuelca su definición "hacia fuera", hacia el mundo artístico, más tarde se trasluce

que también lo hace "hacia dentro", gracias al alto componente simbólico inherente a la propia obra.

¿Nos encontramos con un Danto procedimental al  tiempo que funcionalista?

Por  último,  clara  es  la  apuesta  dantiana  de  rehusar  las  coordenadas  estéticas  en  favor  de  las

simbólicas y sociológicas.  Las cualidades inherentes al  objeto y directamente perceptibles poco

importan ya para determinar lo artístico como ilustra de manera ejemplar el experimento de los

28



indiscernibles.  Por  tanto,  las  propiedades  estéticas  no  pueden  definir  el  arte,  es  más,  no  son

condiciones  necesarias  ni  suficientes  para  la  existencia  del  arte  puesto  que  habría  obras  que

carecerían de ellas. La estética, en definitiva, no parece formar parte necesaria de la escena del arte

más  que  si  acaso  como parte  de  la  identificación  de  la  retórica  de  la  obra;  por  lo  que,  en  el

fenómeno  artístico,  las  coordenadas  estéticas  se  encontrarían  radicalmente  desplazadas  a  este

momento posterior a la interpretación que constituye la obra misma. La pregunta que cabe hacernos

es, sin embargo, si semejante desplazamiento saca verdaderamente a la estética de la definición del

arte tal y como lo entiende Danto.

II. El papel de la estética en la definición del arte

II.1. La estética y la encarnación del significado

La estética es para el arte lo que la ornitología para los pájaros
Barnett Newman.

Varios problemas acechan a la propuesta de definición que Danto planteaba en La transfiguración

del lugar común. Algunos de ellos han sido convenientemente resueltos a lo largo de la exposición,

otros, sin embargo, nos traspasan una vez hemos establecido su completa argumentación. Si bien es

cierto que por falta de espacio no podemos exponer todas las objeciones que el planteamiento de

Dando ha recibido, sí queremos al menos dar testimonio de algunas ellas especialmente relevantes

para el desarrollo de nuestro trabajo.

Una primera objeción vendría a cuestionar la propia estructura de la definición de arte ofrecida por

Danto ante la posibilidad de que hubiese cometido la falacia de petición de principio. Dicha falacia

consiste en afirmar aquello que ulteriormente se quiere demostrar. Para este propósito, el autor se

vale de la misma proposición tanto en la premisa como en la conclusión del argumento. De este

modo,  no  se  logra  avanzar  en  ningún  punto  debido  a  que  la  propia  conclusión  se  debe  a  un

voluntarismo yermo que fracasa por culpa de una enfermiza tautologización del propio devenir

lógico. A nivel formal, bien puede ser el razonamiento perfectamente válido, pero a todas luces será

baldío; de poco nos sirve un razonamiento que termina en la circularidad de un sempiterno dialelo

en la que a=a. Por todo ello, no hay demostración ni prueba de algo que ya se ha dado por hecho, y

que cuando queremos demostrar, ya se ha avanzado en la fundamentación teórica partiendo de una

proposición  improbada.  En  el  caso  de  Danto,  la  falacia  se  daría  porque  existe  una  voluntad

probatoria acerca de aquello que sea una obra de arte, y sin embargo, parte de objetos que, para él,

ya  parecen formar parte del mundo del arte.  A pesar de los nueve aspectos o dimensiones que

terminan por transfigurar el objeto en obra, planea sibilinamente la sospecha de que lo único que

hacemos al teorizar estas vertientes es comprobar o verificar algo que ya sabíamos de antemano:

29



que algo es una obra de arte.  Si bien Danto no explicita su respuesta sí  parece dejar caer  una

estrategia similar a la empleada por Goodman cuando este señala la noción de síntoma para dar

cuenta de "cuándo hay arte". De este modo, existirían una suerte de indicadores que podrían hacer

percibir de manera intuitiva, presintiendo -vislumbre mediante- que el objeto en cuestión puede ser

una  obra  de  arte  aunque  en  ningún  caso  garantizasen  o  prefiguraran  de  forma  suficiente  la

transfiguración. En efecto, la transfiguración supone un paso más, y Danto es así más ambicioso

que  Goodman  y  persigue  una  definición  de  arte  con  condiciones  necesarias  y  suficientes,  no

síntomas.

También se podría objetar a Danto que realmente no toda obra de arte ha de encarnar un significado,

que puede haber obras sin significado, pensando por ejemplo en el arte decorativo. Las preguntas

que se ciernen al respecto son múltiples: ¿toda obra de arte ha de encarnar un significado? ¿No

puede haber obras sin significado? ¿En qué lugar queda el arte decorativo? Pero aquí no vamos a

seguir ninguna de estas líneas y vamos a asumir de entrada la definición de Danto que básicamente

entiende la obra de arte como un "significado encarnado" para intentar ver si la irrelevancia de la

dimensión estética de la obra es consistente con ella. De manera que, las objeciones más relevantes

para nuestros objetivos tienen que ver con algunas de las reflexiones vertidas sobre la noción misma

de significado encarnado, concepto, como vemos, clave para la definición de obra de arte y uno de

los conceptos más celebrados de la teoría de Danto. Respecto a cómo Danto plantea esta noción, las

críticas  se  han  realizado  desde  muy  diferentes  posiciones.  Veamos  pues  algunas  de  las  más

importantes centradas en la cuestión de la necesidad (o no) de las propiedades estéticas para que un

objeto se transfigure en una obra de arte.

II.1.1. Estética y retórica

El postmodernismo, había abogado por establecer un divorcio entre el arte y la estética en pro de un

arte que hablara más a la mente que a los sentidos; la consigna de Barnett Newman parecía haberse

realizado: la estética era indiferente. Y en línea con él, ateniéndonos a la argumentación dantiana,

podríamos  afirmar  que  las  propiedades  estéticas  no  son,  tal  y  como  se  expresa  en  La

Transfiguración del lugar común, necesarias para que un objeto se convierta en obra de arte. El arte

se define como significado encarnado interpretado en el contexto del mundo artístico. Sin embargo,

la aparición al final de la retórica parece cambiar algo el rumbo teórico marcado hasta entonces

debido  a  que  es  en  esta  última  parte  donde  las  propiedades  estéticas  parecen  resurgir  en  la

argumentación de Danto. De momento es necesario recordar la razón por las que Danto las trae a

colación: la metáfora (que hacer ver una cosa como otra: x por h) incompleta (entimema) a través

de la  cual se presenta el  significado de la  obra de arte conlleva una determinada actitud sobre

aquello que la obra significa a través de la expresión y del estilo del artista que el espectador debe

30



captar. Y es en aras de expresar retóricamente esa actitud donde las propiedades estéticas pueden

jugar un papel.

Sin embargo, una vez llegados al apartado de la retórica de sobra sabemos ya que aquello a lo que

nos enfrentamos es una obra de arte; su significado ha sido interpretado previamente. La retórica, y

por ende, la relevancia de la estética que acarrea, parece constituirse como un ejercicio exógeno

respecto a la definición del arte. La estética llega tarde a una fiesta que ya está terminando.

II.1.2. Encarnación y "coloración"

En primer  lugar,  es  necesario  mencionar  que la  noción de arte  como significado encarnado es

deudora de la noción hegeliana que defendía el arte como símbolo. Según Hegel, abordar una obra

de arte implica comprender el símbolo, es decir, reconocer la relación entre el significado del signo

y su modo de presentación. Ahora bien, como observamos en Danto, la comprensión de la obra

aúna la expresión de "un mundo" junto a la actitud que se muestra hacia el mismo. El problema de

la  superficialidad  de  la  estética  se  halla,  tal  y  como  defiende  Francisca  Pérez  Carreño,  en  la

distinción, enarbolada por Danto, entre el significado artístico y la actitud requerida al espectador

respecto al mismo. Veámos como se ha producido esta escisión conceptual. La enfermedad que

padece la estética en la obra de Danto se debe según la autora a que, al contrario que en Hegel, se

desliga el significado de la obra respecto a la actitud que el mismo implica. Metáfora (encarnación)

y  coloración  (actitud)  se  hallarían  desligados  en  la  obra  de  Danto.  De  este  modo,  la  retórica

quedaría completamente desplazada de la semántica del arte para quedar subordinada a una simple

"pragmática afectiva". (Pérez Carreño, 2004, 223)

Por este motivo, las propiedades estéticas únicamente quedarían relegadas a orientar la mirada con

el uso retórico, razón por la cual las coordenadas estéticas ocuparían un lugar subsidiario respecto a

la  definición  del  arte.  Desde  este  punto de  vista,  la  retórica  sería  contemplada  como un mero

aditamento, si bien no del todo insignificante, sí jugando un mero papel cosmético de valor residual.

La obra ya está ahí, (ya se ha constituido como tal a través de la interpretación) la única función de

la retórica -y de las cualidades estéticas que la constituyen- sería, por tanto,  modular o "colorear" la

actitud del espectador hacia el significado encarnado ya establecido. El contenido lo tenemos dado,

la retórica solo matizaría la visión del mismo, y esto, como plantea la filósofa, es muy discutible.

II.1.3. Arte y meras representaciones

Además, según Diarmuid Costello, no se puede seguir negando el papel esencial de la dimensión

estética de la obra debido a que, en una concatenación de eslabones, el último término en el que se

apoyaría  el  significado  encarnado  radicaría  precisamente  en  la  dimensión  estética.  Esto  es:  la

representación artística contiene la expresión de una actitud hacia el mundo que la diferenciaría de

31



una "mera representación", y lo hace gracias al uso de los moduladores, los cuales remiten,  en

última instancia, a las propiedades estéticas.

Para  Costello,  entonces,  la  definición  de  arte  se  quedaría  incompleta  si  no  abogamos  por  la

necesidad de la función de las cualidades estéticas. De otra manera, la obra de arte sin estética

equivaldría, a su modo de ver, a meras representaciones. Consternado se pregunta: "The claim that

these works posses no aesthetics qualities at all is a surprising claim: is it possible?" (Costello 2004,

431).

En este punto Maria Jose Alcaraz coincide con las tesis defendidas por Costello. Desde su punto de

vista, en la obra de Danto hay motivos suficientes para hablar de una reconsideración de la función

estética en la transfiguración artística.  Puesto que Danto afirma que la diferencia entre la mera

representación  y  la  representación  artística  (más  allá  de  la  comentada  noción  de  “saturación”)

estribaría en que en la segunda reflejaría una cierta actitud sobre el mundo, expresada a través de la

retórica valiéndose de las propiedades estéticas. Pese a todo, Danto rehúsa, a pesar de su aparente

necesidad,  justificar  la  indispensabilidad  de  las  cualidades estéticas  para  la  constitución  de  la

representación artística.

II.1.4. Estética y percepción

La respuesta acerca de por qué Danto se muestra tan cauteloso a la hora de dotar de necesidad a las

propiedades  estéticas  puede  rastrearse,  en  opinión  de Costello,  en  la  desviada  percepción  que

maneja Danto de la noción de "estética". Según él, Danto habría heredado la tendencia obsoleta de

igualar estética y belleza. Costello señala así que Danto se encontraría aún dentro de las líneas

formalistas, de las que tanto habría renegado, en cuanto a la percepción de la estética se refiere:

"He takes aesthetic theorists of art to believe that what is important, aesthetically, about a work of art is how its formal

qualities strike the eye, rather than how it engages the mind" (Costello 2004, 427).

Esta es la  razón por la que Danto se muestra  tan esquivo respecto a  la  cuestión de la  estética

entendida como condición necesaria en el arte. Y esto nos lleva a  una segunda cuestión: ¿Cómo

pueden las  Brillo Boxes prescindir de sus coordenadas estéticas? Según Danto, cabe establecer la

distinción entre las propiedades del objeto material y las de la obra que se "separa" de él, incluidas

las  posibles  propiedades  estéticas  de  ésta.  Aquí  se  halla  el  quid de  la  cuestión.  Ésta  es,  según

Costello, la justificación de que Danto obvie las cualidades estéticas en el ejemplo de la obra de

Andy Warhol. La  Brillo Box no sería viva ni colorida, esas cualidades estéticas perceptibles que

hacen atractivo al objeto comercial no cuentan para el significado de la obra pop. Y quizá sea así,

pero en cualquier caso podría decirse que la obra es audaz e irónica, por ejemplo, aunque no podría

32



afirmarse  lo  mismo  del  objeto.  Nos  encontramos  aquí  la  férrea  concepción  de  los  homólogos

indiscernibles que considera estético únicamente lo perceptible que place directamente al ojo:

"Danto believes that the wit, daring and irreverence of Duchamp's  Fountain are 'artistic' properties of a sort distinct

from, and alien to, the 'aesthetica" qualities -grace, serenity, and artic depths- of the object that serves as their vehicle"

(Costello 2004, 432)..

Además, lo estético se relaciona con la actitud afectiva hacia el objeto mientras que las auténticas

propiedades  artísticas  entroncan  con  la  respuesta  cognitiva.  El  problema  de  Danto  radica  en

restringir el campo de las cualidades estéticas de la obra, y en despreciarlas por ser no-cognitivas, es

decir, irrelevantes a la hora de valorar una obra de arte  qua significado encarnado. Pero, según

Costello,  hay que experimentar las obras no conocerlas,  esa es la diferencia entre disfrutar una

broma o que te expliquen el chiste. Sólo experimentando las cualidades estéticas de obras como

Fuente o  Brillo Box se puede disfrutar plenamente de ellas, sin esperar el uso retórico añadido

atribuido  por  Danto  a  las  mismas  cualidades  estéticas.  Y  únicamente  se  experimentarán  y

disfrutarán  tales  obras  si  se  atiende  también  a  su  dimensión  visual  que  quedaría  igualmente

"transfigurada". Costello lamenta que Danto no contemple la complicidad entre el aspecto cognitivo

y  el  afectivo.  ¿No  será  que  la experiencia  estética  además  de perceptiva también  puede  ser

imaginativa? Costello echa en cara a Danto que haya desarrollado una analítica del significado pero

no una estética del mismo.

II.1.5. Encarnación e ideas estéticas

Por su parte, Alcaraz pone asimismo encima de la mesa las similitudes existentes entre la noción

kantiana de "idea estética" y la dantiana de significado encarnado16. Con su noción, Kant, sugeriría

la tesis de concebir el arte como la expresión sensible de ideas, noción que, pese a su filiación

hegeliana,  parece emular Danto a través de su concepto de significado encarnado. Considerado

desde esta perspectiva,  el  modo sensible en que se expresa el  significado, en otras palabras,  la

propia  encarnación,  cobraría  relevancia  respecto  a  la  fehaciente  reclusión  a  la  que  han  sido

confinadas las cualidades estéticas en la obra de Danto.  Sin embargo, ninguna de las dos ideas

señaladas por Alcaraz parece perturbar el armazón teórico elaborado por Danto, impermeable a tales

críticas. Alcaraz indica la fuerte y pertinaz apuesta de Danto por separar la arcana unión entre arte y

estética. La transfiguración del lugar común daría buena cuenta de su inamovible anti-esteticismo.

Para cuestionar semejante trabazón filosófica Alcaraz se pregunta acerca de la preeminencia de la

interpretación  como  catalizadora  de  la  transfiguración.  Según  Danto,  la  dimensión  estética

desempeña un papel dependiente y subsidiario respecto a la interpretación artística. La experiencia

16  Costello comparte su pensamiento en su articulo “Danto and Kant Togheter at Last?” (2008).

33



estética es, de este modo, esclava de la interpretación, sufragánea en todo punto respecto a ella; y es

resultado de la interpretación con la que "informemos" al objeto en su bautismo artístico. La obra se

constituye por el modo en el que, a través de la interpretación, ciertas propiedades del objeto se

transfiguran dando lugar, como decíamos antes, también a una estética distinta de la contemplada en

el  objeto  (Alcaraz  2015  172).  Es  aquí  donde  Alcaraz  apunta  al  que,  para  ella,  es  uno  de  los

problemas que debilitan uno de los flancos de  La transfiguración del lugar común. El conflicto

surge cuando no solo la interpretación coordina las propiedades estéticas sino cuando, a su vez, la

interpretación debe fundamentarse irremisiblemente en la propia dimensión estética. Por lo tanto,

concluye Alcaraz, la  dimensión estética se sistematizaría por medio de la interpretación al tiempo

que esta se constituiría en función de aquella. Nos hallamos pues ante dos conditios sine qua non

recíprocas y co-dependientes, imprescindibles para alcanzar la transfiguración artística. De modo

que existe en Danto lo que Alcaraz denomina "tesis de la dependencia" entre ambas.

En resumen,  un  uroboros  recorre  la  obra  de  Danto.  Ambas  dimensiones,  la  interpretativa  y  la

estética,  la  cognoscitiva  y  la  perceptiva,  se  relacionan  y  se  necesitan  para  llevar  a  cabo  la

transfiguración.  Observamos como las ideas que la  sobras de arte  quieren transmitir  se hallan

inextricablemente unidas a su forma sensible. Es de esta manera como el proceso retórico se efectúa

de manera adecuada. Simplemente serían dos aspectos de un mismo proceso, el intelectual y el

sensible, entrelazados en una misión conjunta:  desentrañar el significado, encarnado siempre en

unas coordenadas estéticas determinadas. La dimensión estética, por lo tanto, habría de jugar un rol

equivalente al de la interpretación en la constitución del significado de la obra. Su función como

modulador de la actitud hacia el significado -ya establecido- de la obra se resquebraja para dar lugar

a un rol activo relacionado con la constitución del propio significado.

II.1.6. Pluralismo estético

Finalmente, hay quien apunta, como Katerina Reed-Tsocha que podemos advertir un síntoma del

abandono por parte de Danto de las cualidades estéticas en el momento en el que él mismo afirma

que las carismáticas (sí, ¡carismáticas!) cajas Brillo sí excitaron su imaginación, al contrario que los

paquetes de cereales Kelloggs o botes de ketchup Heinz. Esto es, las cajas Brillo no se conformaban

como otro lugar común dentro de la publicidad más anodina e insípida. Todo lo contrario. Se trataba

de un concienzudo diseño producido por James Harvey,  conocido expresionista  abstracto de la

escena  neoyorquina.  Es  decir,  fueron  las  propiedades  estéticas,  fueran  cuales  fueren,  las  que

atrajeron  la  mirada  de  Danto,  avivando  de  manera  definitiva  sus  intuiciones  filosóficas.  Unas

intuiciones que el mismo Danto intentarían ocultar, obviando el factor estético, para desarrollar su

teoría  de  los  indiscernibles.  Las  conclusiones  de  la  autora  son  demoledoras:  Danto  habría

establecido una teoría sobre la indiferencia del fenómeno estético en la transfiguración artística

34



partiendo de una atracción propiciada por un diseño con valores estéticos muy marcados.

Desde esta nueva perspectiva, Warhol, al aplicar la estética pop a sus imágenes  ready-made, no

logra una transfiguración del lugar común sino la re-estetización del mismo. En la identificación del

arte  con la realidad se tornaba necesario estetizar esta  para reconsiderar lo  artístico.  De hecho,

Reed-Tsocha afirma, con fina ironía, que en un primer momento nadie pudo determinar con certeza

si el urinario de Duchamp  era o no arte, duda que no cupo con las cajas de Brillo expuestas por

Warhol. ¡¿Qué duda cabe?! ¡Las ha re-estetizado a la manera pop! Sus originales formas y colores

brillantes hubieran sido la envidia de cualquier publicista de la época. (Reed-Tsocha 2005, 67).

Lo más significativo sería que la estética pop aplicada por Warhol en sus  Brillo Boxes era una

puesta en práctica del gusto postmoderno, el cual, abogaría por la defensa de un pluralismo estético.

Pero,  ¿no había  liquidado Duchamp el  gusto?  Sí,  pero tras  la  muerte  del  arte  proclamada por

Warhol, un gusto  post mortem  resurge de nuevo. Eso sí,  ya no es la rémora del pasado que se

paseaba por los salones dieciochescos ajetreada con la belleza o la sublimidad:

"La identificación del arte con la realidad conlleva la estetización de la realidad, en este sentido, la era del gusto se

transforma en lugar de terminar"  (Reed-Tsocha, 2005, 67)

Nos encontramos con un gusto redivivo, de un tipo muy distinto: chispeante, sofisticado, popular,

llamativo, seductor. ¿Supone una regresión esta vuelta al gusto? Para Reed-Tsocha, el pluralismo

estético es la consecuencia del fin del arte. No hay una gran narrativa jalonada por distintos -ismos,

lo único que encontramos son gustos heterogéneos y difícilmente clasificables. Si bien el canon se

deconstruye y reconstruye constantemente, Reed-Tsocha parece tener claro que la fragmentación de

la  narrativa  artística  unívoca  parece  agotada  en  pos  de  múltiples  narraciones  sin  aspiración

universalizadora es un hecho efectivo y con visos de prolongarse en el tiempo.

II.2. Conclusiones

Dos caminos se bifurcaban en un bosque amarillo.
Robert Frost.

Tras exponer las objeciones señaladas, una de las paradojas de la obra de Danto, como la expone

Alcaraz, consistiría en una antítesis basada en una auténtica colisión conceptual. La contradicción

es  la  siguiente.  Si  partimos de  la  noción de los  indiscernibles,  dependiente de una  concepción

formalista,  nos  encontramos  con  la  necesidad  de  abogar  por  una  indiferencia  estética  que  nos

permita el salto ontológico a la esfera artística. En cambio, si teorizamos a partir de la noción de

significado encarnado, más cercana a las ideas estéticas de Kant, las cualidades estéticas emergen

necesariamente, incluso en el nuevo plano ontológico. El significado encarnado permite la salvación

35



de  lo  estético  por  medio  de  la  (imprescindible  para  el  significado)  encarnación  (estética  por

necesidad). Tal y como señala Alcaraz:

"El carácter estético de la obra es necesario no porque estemos respondiendo ante un objeto con unas determinadas

propiedades materiales, sino porque, siguiendo al propio Danto, la obra se constituye en parte por el modo en el que, a

través  de una interpretación,  ciertas  propiedades del  objeto se transfiguran  dando lugar  a  una experiencia estética

distinta de la que la contemplación de la obra como mero objeto produciría" (Alcaraz  2015, 172). 

III. El abuso de la belleza

En el seno del arte de los 90 se hicieron notables esfuerzos para recuperar la abandonada posición

que  la  estética  había  ocupado  en  el  mundo  del  arte  y  de  esta  forma,  restituir  su  prestigio  e

importancia. En lo relativo a la cuestión de la revitalización de la estética, está claro que en el arte

no  podía  volverse a  los  postulados  anteriores  al  arte  conceptual  y  demás  vertientes  artísticas

socavadoras de la relación entre el arte y la estética. El objetivo consistió en eludir esa intuición de

arte/estética directa e ingenua mientras que al mismo tiempo se superaba la aversión antiestética.

Para ello, fue necesaria una reevaluación de los conceptos estéticos mismos para, de esta manera,

confirmar que la restauración no resultaba un ejercicio voluntarista por parte de una serie de autores

sino que forma parte de una teorización profunda y, sobre todo, fundada. Cabe remarcar que no se

trató únicamente de una vuelta a la belleza, pues el fenómeno es de unas dimensiones mucho más

amplias. 

El propio Danto se encarga de explicarnos que su interés por la belleza vino motivada por dos

acontecimientos singulares. Por un lado, el manifiesto de Dave Hickey de 1993 en el que proclama

que la belleza sería el tema de los noventa. Su declaración vendría acompañada de la perplejidad

muda que escolta a toda gran incomprensión, y es que como el mismo Danto explica: "bien poco

había en el arte de la época que pareciera confirmar su predicción" (Danto 2003, 155). Con todo, el

"retorno de  la  belleza",  noción defenestrada  a  lo  largo  de tanto  tiempo del  panorama artístico,

suscitó  la  atención  del  pensador  norteamericano.  También  porque,  por  otro  lado,  a  Danto  le

impresionó sobremanera la respuesta popular desplegada tras los atentados del 11 de septiembre en

Nueva  York:  los  altares,  llenos  de  flores  y  velas,  improvisados  en  las  calles  de  Manhattan,  le

convencieron de la significación humana de la belleza. 

Así pues, estas dos coordenadas, tan diferentes a un tiempo -una de carácter propiamente teórico y

la otra de rasgos puramente vivenciales-, logran activar en Danto la necesidad de escribir acerca de

la  belleza,  a  pesar  de que,  tal  y como hemos visto,  la  belleza,  junto a  las  restantes  cualidades

estéticas, habían sido prácticamente obviadas hasta el final de La transfiguración del lugar común.

De esta forma, las reflexiones de Danto parecen enmarcarse en un clima distinto al que vio nacer su

primera obra, menos radical en el rechazo de la dimensión estética de la obra de arte.

36



III.1. La vanguardia intratable y sus consecuencias para la definición del arte

Una noche, senté a la Belleza en mis rodillas.

Y la encontré amarga.

Y la injurié.

Arthur Rimbaud.

Si bien en ocasiones parece que Danto habla indistintamente de belleza y estética en la mayor parte

de su libro, Danto se esfuerza por diferenciarlas y por ello asigna un papel significativo a lo que él

denomina  "la  vanguardia  intratable". Según  Danto,  la  vanguardia  intratable,  representada

fundamentalmente por Dadá y posteriormente por el gesto duchampiano, fue el germen que volteó

definitivamente el discurso que la crítica artística arrastraba desde del siglo XVIII, el cual defendía

que las beaux arts, debían aspirar por imperativo -y pleonasmo- estético a la belleza. Y es que, tras

los acontecimientos de la  Primera Guerra Mundial,  el  movimiento  Dadá establecido en Zúrich

desterró la belleza de su imaginario artístico en un decidido intento de rebelión contra un gusto que

entonces consideraron como cómplice y asesino en un ejercicio despreciativo hacia la sociedad que

lo veneraba, la misma que les había enviado a luchar en las trincheras en ese viaje al fin de la noche.

De  esta  manera,  artistas  como  Tzara  o  Breton,  y luego  Duchamp,  batallaron  contra  su  nueva

némesis:  la  gratificación  retinal.  Pero  es  así  también  como la  belleza  se  politizó  y  acabó  por

convertirse en huero embellecimiento, en insana frivolidad.

Para  denotar  semejante  actitud,  Danto  acuña  el  neologismo de  kallifobia17, término  clínico  en

alusión a la epidemia que sufrieron los círculos de vanguardia al respecto y que se extiende a la

mayor parte del arte contemporáneo (Danto 2006, 24). La promesa de felicidad de Stendhal se

convirtió  en  una  amenaza  constante  para  la  vanguardia  intratable.  Este  gesto  es  comprensible

únicamente si entendemos el extremo entrelazamiento que había entre belleza y arte; y solo si se

aprecia  su  veneración  del  triunvirato  bueno-bello-verdadero  puede  resultar  efectivo  semejante

ofensa  a  la  belleza.  Por  tanto,  es  a  partir  del  triunfo  de  la  vanguardia  más  radical  cuando  el

imperativo estético se invirtió de tal manera que la aspiración de todo arte vanguardista radicaría en

describir la fealdad del mundo en un intento de expresar de este modo la monstruosidad moral de su

época. De esta manera, desde entonces cualquier indicio de belleza ha sido entendido como signo

inequívoco de la capitulación moral y política de cualquier artista vendido al poder establecido

(Danto 2006, 30). La belleza se entiende, a partir de ese momento, como un estigma al que se debe

mostrar la más flagrante de las repulsiones. Tan enérgico fue el legado de la vanguardia intratable

que desde hace un siglo la producción artística parece haberse subordinado al activismo político.

Aquí es donde radica, según la tesis de Danto, el sentido del abuso sufrido por la belleza, el ultraje y

escarnio de la misma. Se abjuró de la belleza,  continuando así  la injuria que Rimbaud profirió

17 Esto lo expresa en el artículo “Kalliphobia in Contemporary Art; or: Whatever happened to Beauty?”,  Daedalus.
Journal of the American Academy of Arts and Sciences  (2002), dónde trata la versión de la belleza en los tiempos
modernos.

37



contra ella. ¿Qué consecuencia tuvo semejante apostasía? Para Danto no cabe duda:

"La enorme contribución del dadaísmo a la filosofía del arte consistió en abrir una brecha conceptual entre el arte y la

belleza en la cual otras cualidades estéticas, aún la fealdad, pudieran fluir" (Danto 2006, 28).

La vanguardia intratable logró entonces expulsar a la belleza de la definición del arte, pero quizá no

necesariamente a  la  estética,  pues  lo  feo es  tan  estético como lo bello.  Y existen  muchas  más

cualidades  estéticas.  La  aniquilación  de  la  belleza  dio  como  resultado  la  efervescencia  de  un

fecundo pluralismo estético (Danto 2006, 31). Su derrocamiento inauguró una época en la que la

pluralidad  estética  sigue  pareciendo  inagotable, confirmando  así  la  tesis  de  Reed-Tsocha  que

analizamos  anteriormente.  Por  tanto,  es  en  esta  amalgama de  innumerables  estéticas  donde se

comprende el aserto dantiano de que no todo arte, ni incluso el buen arte, ha de ser bello. Habrá

obras cuya retórica estará fundamentada en otro tipo de propiedades estéticas: el tedio en la película

de 485 minutos Empire de Warhol o el tremendismo de las Pinturas negras de Goya (Alcaraz 2015,

167). 

Ilustración 6: Francisco de Goya, Dos viejos comiendo

Por lo tanto, el arte no tiene por qué ser bello, pero, ¿y estético? Aquí Danto parece dudar:  "Me

gustaría añadir que una segunda condición es poseer algunos de esos rasgos que yo he llamado aquí

pragmáticos, pero no tengo la certeza de que sea cierto" (Danto 2003, 27).

Ante semejante nudo gordiano parece que Danto no quiere, o no puede, desdecirse de su definición

del arte  de  La transfiguración del lugar común, por lo  que las recientes críticas de Costello y

Alcaraz a las que nos referíamos se mantendrían. No obstante, Danto parece asimismo confesar que

38



lo que fundamentó su teoría de los indiscernibles, la cual abogaba por la indiferencia estética, habría

sido motivada por una razón puramente estética, el atractivo diseño de James Harvey para las cajas

de Brillo (Danto 2003, 38).

"Cada vez he tenido más claro que las cajas de Brillo "reales" de hecho podían ser consideradas arte (...) por más

cómico que le hubiera parecido a cualquiera, incluyéndome a mí mismo" (Danto 2000, 25).

Es en este momento, tras la asunción del pluralismo estético en el terreno del arte, cuando Danto

percibe el pop como algo que puede ser bello. Las cajas de James Harvey suponen una auténtica

celebración visual suficientemente potente como para centrar la atención en el propio diseño de las

Brillo Box expuestas aquel día en la  Stable Gallery. Eso sí, Danto encomienda el asunto para un

futuro estudio de la psicología  de la estética cotidiana (Danto 2003, 42). Pese a todo, de nuevo

Danto afirma que lo que pudiera hacer una obra de arte a las cajas de Harvey (su límpido y brillante

diseño) difiere de todo punto respecto a la transfiguración de la Brillo Box de Warhol (poetización

de lo común y lo corriente), incluso de la metamorfosis artística de otro indiscernible, el Not Warhol

de Mike Bidlo (su ironía apropiacionista). Dicho lo cual, la interpretación funcionaría a diferentes

niveles en cada una de esas tres obras,  homólogos indiscernibles;  las obras de ninguna manera

serían sinónimas. Sus efectos pragmáticos serán a su vez desiguales.  Pero el paso ya se ha dado,

Danto ha reconocido las cajas de Brillo como obra de arte ¡atraído por sus cualidades estéticas!

(Costello  2004,  429).  Eso  sí,  diferenciando  un posible arte  comercial,  fundamentado  en  lo

puramente visual, del arte culto, trabado con aspectos intelectuales, el de la Brillo Box de Warhol.

Con todo, ¿puede esta obra ser considerada bella?

III.2. La belleza interna

Tú no has nacido para morir, ¡oh, pájaro inmortal!

John Keats.

En  El abuso de la belleza  Danto habla de una posible relación  interna entre la belleza, aunque

también se podría decir de cualquier otra cualidad, y el significado de una obra de arte. Es así como

Danto, en la principal tesis de su libro, explicaría que la belleza sería interna en la medida en la que

la belleza del objeto es interna al significado de la obra mientras que la belleza sería externa cuando

resulta innecesaria para la aprehensión del significado de la obra. Si bien existen otras modalidades

estéticas aparte de la belleza (erotismo, sublimidad, asco, etc.),  Danto remarca que la condición

principal de toda relación interna es que: "sirve para ilustrar una modalidad en la cual el sentimiento

está conectado con los pensamientos que animan a las obras de arte" (Danto 2003, 153). 

En  un  principio,  la  distinción  interno/externo  parece  profundizar  y  aclarar  los  términos  de  la

39



primera diferenciación que estableció entre la obra de arte y el objeto material. Sin embargo, la idea

de asignar a una cualidad estética, como la belleza, un rol constitutivo en el significado de la obra

parece sugerir, además, que lo estético no aparece después de la interpretación, sino que colabora en

ella: las cualidades estéticas o pragmáticas serían constitutivas del significado (no aparecen por un

efecto del mismo, tal y como apuntaba en su crítica Pérez Carreño). De esta manera, incluso podría

sugerirse  que,  con el  nuevo concepto  de  "belleza  interna",  Danto  estaría  apuntado cierto  "giro

estético": "An apparent, if heavely qualified, "aesthetic turn" in Danto's late work, exemplified by

his incorporation of the idea of "internal beauty" into his theory of art" (Costello 2008, 249).

Por lo tanto, la cuestión a determinar es si la estética es constitutiva del significado de la obra de

arte y si Danto acabó entendiéndolo así. En ciertos casos, como en el de la mencionada belleza

interna, la dimensión estética podría jugar un papel determinante en su configuración como obra,

distinta del objeto material en el que pueda sustentarse: esto sucedería cuando fuera relevante para

el significado, cuando se estableciese una conexión necesaria con él. Se trataría, de esta forma, de

una belleza vinculada a  la  obra  distinta  de una posible  belleza externa,  una  belleza  que no se

quedase en el terreno de lo accesorio o contingente, como ocurriría, en opinión de Danto, en la

Brillo Box. También la posible belleza de  Fuente de Duchamp sería externa. Ridícula parece la

asimilación,  que  algunos  han  aventurado,  de  la  estética  de  urinario  con  las  resplandecientes

esculturas de Brancusi. Poco nos importa en la obra, para lo que significa, como fuera su superficie

o su blancura.

"Y cabría generalizar esta idea, imaginando dos exposiciones distintas formadas exactamente por las mismas obras y

donde una ilustraría la disonancia y la otra la belleza" (Danto 2003).

La relación existente entre la Fuente de Duchamp y el urinario es la misma que la que existe entre

las  Brillo  Box y  las  cajas  de  Brillo,  sus  cualidades  estéticas,  de  existir,  serían  externas  a  su

significado: "A decir verdad, no sé cuál es la estética de la Brillo Box de Warhol, si es que la tiene"

(Danto 2003, 49). Pese a que, tal y como decíamos, Danto habría reconocido el atractivo del objeto

que  inspiró  su  definición.  Y,  sin  embargo,  aunque  el  objeto  (obra  de  arte  comercial  en  otros

apartados) pueda ser bello, no es necesario que ocurra lo mismo con la obra, eso depende de la

interpretación, y la de Danto apunta a que, tanto en Fuente como en Brillo Box, la belleza es ajena,

accesoria o contingente respecto a su significado. 

40



En contraposición con Fuente o Brillo Box, sendos ejemplos de belleza externa, nos encontraríamos

con el  Memorial  a  los  veteranos  del  Vietnam de  Maya Lin  o  con las Elegías  a  la  República

española de  Robert  Motherwell,  perfectas  ilustraciones,  según  Danto,  del  concepto  de  belleza

interna. Al contemplar estas obras Danto se quedó fascinado en tiempos sucesivos: primero, cuando

la belleza de las elegías como obra le fue evidente (a pesar de no saber nada sobre ellas) y después

al  apercibirse de que debían ser  bellas por  su significado como elegías.  Su belleza era  interna

porque estaba conectada con su significado. Existía una inextricable conexión con el pensamiento

de las obras, con su significado; mientras que el pensamiento de las obras  explicaría esa misma

belleza:  "Las  obras  son  incuestionablemente  bellas,  como  corresponde  al  estado  de  ánimo

anunciado por su título: elegías. Son meditaciones visuales sobre la muerte" (Danto 2003, 163). 

Las elegías son el llanto por una forma de vida valiosa, de este modo se entiende la necesidad de la

belleza  para  la  vida,  por  su  gran  significación  humana.  Por  tanto,  ambas  obras  constituían  un

absoluto acierto artístico porque transmitían lo expresado de manera que sentimiento y pensamiento

fueran al unísono, porque su efecto retórico era palmario debido a la estrecha conexión entre el

referente y su modalidad. De hecho, no siempre es adecuado vincular la belleza, con el pensamiento

de la obra, repercutiendo así en un desajuste estético y moral. En la crítica de Danto sobre la obra

fotográfica  de Sebastião  Salgado sobre la  hambruna en lugares  como África,  le  recrimina  una

estetización de la miseria debido a la patente discordancia entre la belleza y el pensamiento que la

anima:

41

Ilustración 5: Robert Motherwell, Elegía por la República Española nº5.



"A veces, la belleza es compatible con estos contenidos, otras no. Si un cuadro pretende suscitar deseo, conviene que

sea bello. Si lo que pretende es infundir aversión, quizá convenga más que sea repulsivo" (Danto 2003, 176).

A pesar de que la belleza parece constituirse como una elección opcional en el seno del arte, Danto

difiere de pensamiento acerca de la belleza en la vida. Apoyándose en la obra de George. E. Moore

Principia Ethica Danto parece volver la vista, con acento nostálgico, a la clásica asimilación entre

arte y belleza, entre belleza y bondad. La preferencia de un mundo de belleza sobre un mundo de

ceniza  parece  tan  obvia  que  desecha  cualquier  atisbo  de  duda  al  respecto.  Es  algo  que  se

simplemente se siente: es preferible un mundo bello a un mundo monstruoso. No puede caber una

duda racional sobre este asunto (Danto 2003, 149). Sin embargo, Danto va más allá que Moore ya

que para él la belleza no sería simplemente preferible, sino que, a su vez, sería necesaria en nuestra

vida. La aparición de los altares improvisados tras el 11 de septiembre fue el acontecimiento que

despertó en Danto la exigencia de tratar la necesidad vital de la belleza. Es más, ante semejantes

estados de profundo desconsuelo y crudo dolor, únicamente la belleza podría actuar como inefable

conjuro del sentimiento elegíaco, como catalizador del desánimo ante el horror del mundo. De este

modo, la belleza sería, en nuestras vidas, necesaria de todo punto para soportar lo insoportable; no

podría desaparecer de nuestras vidas debido su enorme significación humana (Danto 2003, 180).

Ahora bien, que la belleza sea necesaria para la vida no la hace necesaria para el arte. De hecho,

dada la politización que se aprecia en el arte contemporáneo, herencia de la vanguardia intratable,

donde lo que se busca no tanto es consolar sino movilizar ante las injusticias del mundo, Danto

prevé que la belleza permanecerá en buena medida excluida del mismo.  

III.3. Belleza interna y significado encarnado

Sin consideración, sin piedad, sin recato

grandes y altas murallas en torno mío construyeron.

Constantino Cavafis.

El concepto de belleza interna que Danto introduce en El abuso de la belleza se establece como el

detonante perfecto que tambalea la edificación de su pretérita  definición del  arte.  La duda que

planea sobre nosotros no es metódica ni instrumental,  sino que es de todo punto esencial  para

defender posteriormente nuestra tesis: a saber, si la belleza interna explicita los términos en los que

se daba su consabida definición del arte (la diferencia entre el objeto material y la obra de arte) o si,

realmente, altera las condiciones en las que esta se daba (las cualidades estéticas, no solo colorean,

sino que además contribuyen a una plena constitución del significado que define a la obra). 

Por ello, la pregunta que toca hacernos es si realmente cabe la posibilidad de una belleza externa a

la obra. Nos cuestionamos la existencia de una estética más allá del objeto, que forme parte de la

42



propia obra, y sin embargo, que esta sea externa, contingente o accesoria respecto al significado de

la obra misma. Examinando las reflexiones de Costello, Alcaraz y Reed-Tsocha, todo apunta a que

la belleza externa, por definición, no puede darse. Queda por ver si Danto termina confirmando

también la tesis de Pérez Carreño, aquélla que apuntaba uno de los puntos débiles de la definición

de Danto consiste en la separación del significado de la obra respecto a la actitud que el mismo

implica. (Pérez Carreño 2004, 223). Y es precisamente el análisis del concepto de belleza interna el

que nos dará la clave para confirmar,  definitivamente,  la necesidad de las propiedades estético-

afectivas  en  la  constitución  de  la  obra  de  arte.  Si  para  Pérez  Carreño  el  mismo  concepto  de

significado encarnado entrañaba, por la propia idea de la encarnación, la necesidad de la estética en

la obra, la belleza interna refrendaría esa idea. 

Y es que la belleza  de la obra no puede ser más que interna, no puede ser de otro modo. Si un

significado encarnado no puede caracterizarse  sin  hacer  referencia  a  sus  cualidades  afectivas  y

sensibles, la relación de la belleza, o de cualesquiera cualidades estéticas, habrá de ser siempre

interna en correspondencia con el significado de la obra: "El carácter estético de una obra puede

mostrarse como siendo sensible al marco proporcionado por la interpretación artística al tiempo que

nutre o contribuye a dicha interpretación" (Alcaraz 2015, 165). La estética, por tanto, no puede ser

irrelevante para la interpretación debido a que la refuerza y la profundiza, en otras palabras,  la

constituye. Es por ello que, atendiendo a la definición de obra de arte como significado encarnado,

el valor como obra de arte es incapaz de estar desligado de su valor estético, esto es, el significado

no puede desligarse de la estética. No es posible que ninguna obra de arte, como obra distinta al

objeto material,  posea alguna propiedad estética que sea indiferente respecto al significado de la

obra.

Por tanto, no habría propiedades estéticas relacionadas exteriormente con el significado de la obra

ya que no habría propiedad estética que fuera indiferente a su significado. ¿Qué ocurre entonces con

la distinción entre belleza interna y belleza externa propugnada por Danto? O bien es del todo

inoperante, o bien equivale a la distinción entre la belleza del objeto y la de la obra. Desde esta

perspectiva, únicamente constituirían un ejemplo coherente de belleza externa aquellas cualidades

atribuibles en exclusiva al objeto material, separado por completo de la obra de arte. Una ilustración

de cualidad externa sería, de este modo, las grietas que, síntoma de la huella del tiempo, deterioran

la superficie  pictórica o los  desperfectos  causados por  actos  vandálicos,  completamente ajenos,

como decimos, al pensamiento que anima la obra artística (Alcaraz 2015, 165).

De todo esto podemos concluir que no habría belleza externa a la obra (lo externo bien podría ser

parte del objeto), pero no tiene sentido atribuírsela a la obra, pues, por definición, la obra solo

debería tener cualidades internas: aquellas que la interpretación determine que forman parte de ella,

pero no del objeto. Como en el caso de la Brillo Box donde, según Danto, la interpretación excluye

43



su belleza o atractivo visual porque no las necesita. Nuestra tesis defiende que, al contrario de la

opinión de Danto, la belleza de la  Brillo Box, como la de cualquier obra de arte, ha de ser, por

necesidad, interna. Además, como veíamos, aunque no tuvieran belleza, vivacidad o colorido, esto

no significaría que no tuvieran cualidades estéticas (audacia o ironía),  expresión de una actitud

sobre el mundo y de un estilo sin el cual estaríamos ante meras interpretaciones. Por todo ello,

defendemos la tesis, según la cual, las cualidades estéticas transfiguran el propio objeto al constituir

el significado de la obra (del arte pop en el caso de la Brillo Box de Warhol) tal y como los críticos

señalaban, como la noción de significado encarnado parece requerir, y como la idea de belleza, o

cualidades estéticas, internas a la obra, parece consagrar. La transfiguración ya no sería ontológica

sino perceptiva. 

Respecto a la admisión de estas tesis por parte del propio Danto, podemos remarcar que, a tenor de

lo expresado en El abuso de la belleza, se muestra decididamente ambiguo. Danto parece debatirse

entre las dos pulsiones que han guiado su obra: el anti-esteticismo que supuso su entrada en el

mundo de la filosofía del arte y la progresiva reconsideración de lo estético de su última etapa.

Emulando al asno de Buridán18, parece encallado en la encrucijada, temeroso de dar el próximo

paso. Por un lado, observamos la asunción de cierto giro filosófico por culpa de una mirada algo

reservada  respecto  a  sus  teorías  pasadas:  "Mi  propia  filosofía,  indudablemente,  era  muy de  la

época" (Danto 2003, 25),  o por poner otro ejemplo, parece mostrar su descreimiento en lo tocante a

su férrea teoría externalista: "Lo que le faltaba a mi protodefinición, como en todas las definiciones

de los sesenta que conocía, era alguna referencia a la belleza" (Danto 2003, 63). Sin embargo, por

otra parte, se muestra demasiado cauto en cuanto a la modificación de las premisas que constituyen

su definición del arte. La razón principal de sus celosos miramientos parece deberse a que, si bien

parece vislumbrar la necesidad de la estética dentro de la definición del arte, de alguna manera,

rehúsa  su  definitiva  aceptación  en  pos  de  la  salvaguardia  de  la  arquitectura  teórica  de  La

transfiguración del lugar común, su mayor legado filosófico.

18 Se trata de un argumento de reducción al absurdo que se ejemplifica a través de la figura de un asno que incapaz de
decidir entre comer de dos montones de heno termina muriendo de inanición. La moraleja es que pudiendo comer, no
come no puede elegir, ya sea por desconocimiento o falta de voluntad, provocándole un bloqueo que, en este caso,
termina por acabar con su vida.

44



IV. Conclusiones

La obra de Danto parece erigirse como una de las más importantes dentro de la filosofía del arte de

los últimos tiempos. Su propuesta de la definición del arte expuesta en La transfiguración del lugar

común ya ha pasado a ser parte de la historia de la filosofía del arte contemporánea. Y eso que la

competencia teórica era enorme en la efervescente escena de los 60 donde se necesitaba explicar el

cambio que se estaba operando en el seno del arte. 

Con su definición del arte, hemos visto como Danto ofrecía una alternativa potente a otras.  En

primer lugar, estaba el grupo de los que rehuían el tema de la definición del arte, conformado por

neowittgenstenianos que disolvían la acuciante cuestión para convertirla en juegos del lenguaje y

aires de familia, añagazas teóricas para un Danto para el que semejantes argucias no eras más que

síntomas  de  pereza  intelectual  o  de  ánimo irresoluto.  Por  su parte,  propuestas  funcionalistas  o

procedimentales como las Goodman o Dickie, confundían y mistificaban, en opinión de Danto, los

grandes problemas de la definición del arte.  Por su parte,  el esteticismo de Beardsley fue, para

Danto, el nacimiento de una teoría ya muerta desde el momento de su concepción, trasnochada

como estaba en la efervescente escena del arte neoyorquina. 

Y fue precisamente semejante ebullición intelectual como agitación artística la que propició  La

transfiguración del  lugar común,  libro  motivado,  principalmente,  por  la epifanía  que  causó en

Danto la contemplación de la  Brillo Box de Warhol expuesta en  Stable Gallery. De esta manera,

Warhol le habría abierto las puertas a una nueva teoría del arte. Y es que, gracias al gran impacto

que tuvo en Danto la exposición de las Brillo Box pudo desarrollar el experimento de los homólogos

indiscernibles,  basamento  sobre  el  que  edificaría  su  definición  del  arte,  definición  que  se

fundamentaba  en  la  indiferencia  estética  como  principal  seña  de  identidad  de  una  teoría  que

apostaba por una transfiguración, a falta de distinción perceptiva, indiscutiblemente ontológica del

objeto  común en  obra de  arte.  Pese a  todo,  las  cualidades  estéticas  aparecían  en  la  propuesta,

aunque no menos cierto es que éstas prácticamente lo hacían al final de la misma, jugando un papel

subsidiario  respecto  a  la  interpretación,  como  paso  clave  en  la  definición,  "coloreando"  un

significado  ya  establecido  por  ella.  La  estética,  cumpliendo  entonces  funciones  retóricas  de

modulación, únicamente tenía que orientar la actitud del espectador respecto a un significado ya

establecido. Fue así como se compuso una de las más influyentes obras de filosofía del arte del

último siglo que venía a sancionar el divorcio entre el arte del siglo XX y la estética.

El  impacto de su publicación provocó numerosas  reflexiones,  algunas  de las  cuales vendrían a

cuestionar, o matizar, ciertos aspectos de la obra que más se prestaban a la controversia; entre ellos,

destacaba la noción de “significado encarnado”. Desde diversas perspectivas, los críticos apuntaron

a la necesidad de contar con la dimensión estética de la obra para dar sentido a la propia noción y en

45



particular a la idea de “encarnación”.  Es más, el propio Danto no parece haber sido insensible a las

críticas y en un clima artístico y teórico menos hostil, pareció actualizar sus tesis tras más de veinte

años después de la publicación de su obra magna. En El abuso de la belleza, a través de una nueva

perspectiva, como el legado de la vanguardia intratable, o del concepto de belleza interna, nuestro

autor  parece  tomar  cierta  distancia  respecto  a  su  definición  del  arte.  Es  así  como  estaríamos

asistiendo a un repunte de la importancia e influencia de la estética y de la belleza tanto en el arte

como en la vida, al que Danto no habría permanecido ajeno.

Respecto a la necesidad de belleza en la vida humana, la posición de Danto no parece conducir a

equívoco. Se muestra como un firme defensor de la necesidad de la belleza en nuestra vida. Si bien

no ocurre lo mismo en el seno del arte. Y es que, tras la arrolladora influencia del legado de la

vanguardia intratable, la belleza quedó extirpada en tanto que cualidad indispensable de lo artístico.

Ahora  bien,  esto  quizá  no  haya  ocurrido  con  la  estética,  argumenta  ahora  Danto.  De  hecho,

estaríamos sumergidos en un pluralismo artístico que también es un pluralismo estético; por lo que

destaca la horizontal distribución de las cualidades estéticas una vez destronada la belleza reina.

Que la belleza no sea imprescindible en la escena del arte no significa ocurra lo mismo con la

estética, aunque Danto no se pronuncia tampoco finalmente a favor de su necesidad. Nuestra tesis

defiende, sin embargo, la necesidad de la estética en la definición del arte. Y aunque no la asuma

sería la  misma distinción dantiana entre belleza interna y belleza externa la que terminaría  por

reafirmar, por una parte, la posibilidad de que la dimensión estética de la obra opere cognitivamente

en la interpretación que constituye su significado y, por otra, en la necesidad de que la encarnación

del significado necesite de esa dimensión,  si, como pensamos, no puede haber belleza de la obra

que no sea interna.

Por lo tanto, quizá no podamos reconocer del todo un giro estético en la obra de Danto, aunque

nuestra tesis defiende que sí hubo cierta reconsideración del papel de estética en la definición del

arte. Es probable que el propio Danto  se mostrase escéptico a la hora de dar un paso adelante y

asumir las consecuencias finales  del planteamiento expuesto en su última obra debido a que la

tensión  entre  las  premisas  formalistas  presentes  en  el  experimento  de  los  indiscernibles  y  la

dirección hacia una consideración más amplia de lo estético mostrada en el concepto de significado

encarnado se mantendría vigente. Por lo tanto, en la obra de Danto, el concepto de belleza interna

no llegaría a modificar su definición (debido a la tendencia, pese a todo, de hablar de las cualidades

en términos puramente perceptivos, siguiendo la línea formalista).

Uno  puede  estar  de  acuerdo  con  la  definición  o  no,  pero  sería  incoherente  para  la  idea  de

encarnación no admitir la relevancia de la apariencia, del objeto elegido, aunque la obra se separe

de  él  porque  en  la  interpretación  se  aprecien  nuevas  cualidades,  debido  asimismo  a  que  su

dimensión estética  va  más  allá  de lo  directamente  perceptible.  Creemos  entonces  que  quizá  la

46



definición de Danto pudiese no ser correcta, ni definitiva, (y hubiese que seguir trabajando como se

ha hecho para encontrar una mejor), pero entre sus méritos cuenta que habría venido a dar respuesta

a las turbulencias aparecidas en el mundo del arte del pasado siglo, que pareció romper la relación

entre el arte y la estética pero que, sin embargo, habría obligado a repensarla. E igualmente, Danto

habría acabado ayudando a reflexionar sobre la naturaleza de las cualidades estéticas, y en cómo

pueden contribuir al significado de las obras de arte, algo, que el arte surgido de los 60, en su

rechazo al formalismo como paradigma de lo estético, negaba, y en la estela del posmodernismo,

muchos hoy siguen negando.

47



V. Bibliografía

Alcaraz. M. J. (2003) “Los indiscernibles y sus críticos”, VVAA. Estética después del arte. Ensayos

sobre Arthur Danto, La balsa de la medusa, Madrid. pp. 73-92.

Alcaraz. M. J (2015) “El lugar de la estética en la concepción del arte como significado encarnado”,

Páginas de filosofía, año XVI, nº 19. pp. 156-175.

Beardsley,  Monroe (1958) “Aesthetics:  problems in the philosophy of criticism”,  Philosophical

review. pp. 275-279.

Carrasco, Matilde (2013) “De la estética de la forma a la estética del significado. Sobre el giro

estético de A. Danto”, Revista de filosofía, vol. 38, nº 1. pp.79-97.

Costello, Diarmuid (2004) "On late style: Arthur's Danto The abuse of beauty" The British Journal

of Aesthetics, vol.44, nº4. pp. 424-439.

Costello, Diarmuid (2008) "“Danto and Kant Together at Last?”  New Waves in Philosophy", pp.

244-266.

Danto. Arthur. C,  La transfiguración del lugar común. Una filosofía del arte.  Barcelona, Paidós,

1981.

Danto. Arthur. C, El abuso de la belleza. La estética y el concepto de arte, Barcelona, Paidós, 2003.

Danto. Arthur. C, La madonna del futuro, Barcelona, Paidós, 2000.

Danto. Arthur. C, (2006) “Kallifobia en el arte contemporáneo. O, ¿qué le sucedió a la belleza?”,

Daedalus. Journal of the American Academy of Arts and Sciences (2002). Danto inédito. pp. 24-35.

Danto.  Arthur.  C (2007)  “Embodied  meanings,  isotypes  and aesthetical  ideas”,  The  Journal  of

Aesthetics and Art Criticism. Vol. 65, 1. pp. 121-129.

Davies, Stephen, Definitions of art, Ithaca & London: Cornell University Press, 1991. 

48



Dickie, G, El círculo del arte. Una teoría del arte, Barcelona, Paidós, 2005.

Gaut Berrys,  The routledge companion to aesthetics, Londres, Routledge 2000).

Goodman, Maneras de hacer mundos. Madrid, Antonio Machado, 1990.

Goodman, Nelson. Los lenguajes del arte, Barcelona, Paidós, 1990.

Moore. George E., Principia Ethica (2002). Barcelona, Crítica, 2002.

Pérez  Carreño,  Francisca  (2004)  “Símbolo  encarnado:  del  símbolo  al  efecto”, VVAA. Estética

después del arte. Ensayos sobre Arthur Danto, La balsa de la medusa, Madrid. pp. 209-232.

Reed-Tsocha,  Katerina  (2005)  “¿Era  Andy Warhol  un  genio  de  la  filosofía?”,  VVAA. Estética

después del arte. Ensayos sobre Arthur Danto, La balsa de la medusa, Madrid. Pp. 57-72.

Rubio, Salvador (2013) “Teoría(s) del arte” Estética, Madrid, Tecnos, 2013. pp. 53-91.

Stacie Friend, (2012), “Fiction as a Genre”, Proceedings of the Aristotelian Society. pp. 179-209.

Vilard,  Gerard,  Desartización.  Paradojas  del  arte  sin  fin.  Ediciones  Universidad  de  Salamanca,

2010.

Weitz, Morris, “The Role of Theory in Aesthetics”, Journal of Aesthetics and Art Criticism,  vol 1,

nº2. pp. 235-255.

Wölffin, Heinrich,  Conceptos fundamentales para la historia del arte, (2007), Barcelona, Espasa,

2011.

49


