
 

 

 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Máster 
 

 

 

Exvotos en los Santuarios Ibéricos. 

Votive Offerings in Iberian Santuaries. 

 

 
Autor/es 

 

Alexander Ugalde Ansotegui 

 

 

 
Director/es 

 

Francisco Marco Simon 

 

 

 
Facultad de Filosofía y Letras 

2018 

 



 

 

  



 

RESUMEN 

 

El estudio de la religiosidad ibérica ha suscitado interés desde comienzos de siglo XX 

hasta la actualidad, aportándonos toda una serie de trabajos que han logrado aunar 

investigaciones sobre piezas clave culturales como los santuarios. Mediante un análisis 

comparativo entre las fuentes clásicas y la arqueología del culto, este trabajo intenta 

solventar la ausencia de la vinculación de estos santuarios al culto votivo indígena -

centrándose en una comparación entre su manufactura, materiales y simbología- para 

tratar de dar respuesta a la disparidad religiosa observada en las distintas regiones 

étnicas ibéricas. 

Palabras clave: Iberos, exvotos, santuarios, religión. 

 

ABSTRACT 

 

The study of Iberian religiosity has aroused great interest from the beginning of 20th 

century until today, providing us with a whole series of works that have managed to 

combine research on cultural key parts as the sanctuaries. Through a comparative 

analysis between the classical sources and the archaeology of cult, this paper attempts to 

solve the absence of linking these sanctuaries to indigenous votive cult -focusing on a 

comparison between its manufacturing, materials and symbols- to try to respond to the 

religious disparity observed in the Iberian ethnic regions. 

 

Key words: Iberians, votive offerings, santuaries, religión. 

 

  



 

ÍNDICE 
 

1. INTRODUCCIÓN ................................................................................................. 1 

2. EXVOTOS ANATÓMICOS .................................................................................. 5 

2.1 EL CASO IBÉRICO ............................................................................................ 7 

3. NORESTE PENINSULAR .................................................................................. 13 

3.1 INDIGETES ...................................................................................................... 13 

3.2 ESPACIOS CULTURALES .............................................................................. 15 

3.3 VALORACIÓN ................................................................................................. 20 

4. LEVANTE PENINSULAR .................................................................................. 22 

4.1 EDETANIA....................................................................................................... 22 

4.2 ESPACIOS CULTURALES .............................................................................. 25 

4.3 VALORACIÓN ................................................................................................. 41 

5. MESETA SUR .................................................................................................... 43 

5.1 ORETANIA ...................................................................................................... 43 

5.2 ESPACIOS CULTURALES .............................................................................. 46 

5.3 VALORACIÓNES ............................................................................................ 55 

6. SURESTE............................................................................................................ 56 

6.1 CONTESTANIA ............................................................................................... 56 

6.2 ESPACIOS CULTURALES .............................................................................. 58 

6.3 VALORACIONES ............................................................................................ 68 

7. ÁMBITO MERIDIONAL .................................................................................... 70 

7.1 TURDETANIA ................................................................................................. 70 

7.2 BASTETANOS ................................................................................................. 72 

7.3 ESPACIOS CULTURALES .............................................................................. 74 

7.4 VALORACIÓN ................................................................................................. 94 

8. CONCLUSIONES ............................................................................................... 96 

9. BIBLIOGRAFÍA ................................................................................................. 98 

 

 

 

  



 

 1 

1. INTRODUCCIÓN 

 

Los íberos constituyeron uno de los grupos prerromanos más destacados y 

heterogéneos de entre los habitantes de la península y fueron protagonistas 

fundamentales de los procesos históricos que se desarrollaron en este territorio entre los 

siglos III y I a.E. De hecho, ni siquiera podemos hablar de ellos como un único 

conjunto, ya que la extensión geográfica en la que se asentaron determinó usos y 

costumbres, incluso lenguas, tan dispares que los convierten en un campo de 

investigación tan apasionante como arduo. 

De todas las facetas que los acotan y diferencian entre sí, mi trabajo se centra en 

una de las actuaciones que definen esta diferenciación desde, a mi juicio, el más 

apasionante de los focos: la relación, desde el inicio de los tiempos, del hombre con la 

divinidad. El modo de relacionarse con lo desconocido, de afrontar sus miedos e 

incertidumbres es lo que ha dado lugar a los ritos y ceremonias que devienen, con la 

construcción social, en las religiones. 

Por supuesto, los íberos no se sustrajeron a esta necesidad, que comienza con el 

establecimiento de vías de conexión con la divinidad y se transforma en una piedra de 

toque para la conformación de la estructura social y el sustento de poderes más 

terrenales. En todo este corpus, hallamos el núcleo de mi estudio: la ritualidad ibérica de 

carácter votivo; la materialización de las peticiones, los exvotos, a través de figuras 

antropomorfas que definirán las peculiaridades de estas tribus, y la creación de 

santuarios de diversa índole, desde los domésticos a las cuevas, urbanos, rurales… 

La ausencia de testimonios escritos es la principal culpable de que la religión o 

religiones íberas sean todavía un capítulo oscuro para los historiadores y mi intención es 

que sean los exvotos los que actúen como guías arqueológicos por un pasado que hasta 

la fecha, se nos presenta sesgado, apoyado únicamente en las deducciones de quienes, 

como yo, se han acercado a él para desentrañarlo. 

Mi andadura parte del análisis de los exvotos antropomorfos, diversificados por 

su simbolismo, materiales, estilos de elaboración y lugares de depósito. Estas 



 

 2 

particularidades nos darán, asimismo, las características particulares de los pueblos que 

los empleaban. Los primeros pasos del camino ya nos hablan de curiosas diferencias 

tanto en su temática como en su toréutica y abren la puerta a la formulación de 

preguntas también variadas. ¿Este culto votivo tenía el mismo significado en toda el 

área peninsular? ¿Es común la asociación de esta clase de materiales a los santuarios de 

todo el ámbito ibérico? ¿Son cultos de carácter indígena o vienen directamente 

influenciados por gentes de ultramar? En el caso de los exvotos anatómicos vinculados 

a la curación, ¿la práctica es homogénea? ¿Vemos un proceso que lleve a su 

miniaturización? Cuestiones a las que intentaremos responder en la medida en que 

podamos, mediante el análisis de los materiales hallados en los contextos religiosos. Mi 

intento, pues, será aportar un granito de arena a la playa que genera la comprensión de 

un pueblo protohistórico fundamental en nuestra cultura. 

Como he mencionado ya, el análisis se centrará en los exvotos antropomorfos, 

dejando para otra ocasión los de carácter zoomorfo, que no por ello considero menos 

importantes. En lo últimos años existen estudios, como los de Moneo o Almagro-

Gorbea, que crean un compendio de santuarios y ritos del mundo ibérico pero, en 

cambio, no hay precedentes en la observación del culto votivo y su vinculación a los 

santuarios excavados. Se impone, desde mi punto de vista, la necesidad de una visión de 

conjunto que dote a estas prácticas de una perspectiva global que, a su vez, supere 

visiones precedentes. 

La metodología empleada se apoya en las diferencias geográficas de cultos y 

separa el ámbito ibérico en cinco grandes áreas: Nordeste, Levante, Meseta sur, Sureste 

y Meridional. Esta zonificación facilita el análisis de aquellos yacimientos donde se han 

encontrado exvotos antropomorfos y cotejarlos con los lugares donde se halle un 

posible santuario. En muchos casos, serán precisamente las piezas votivas las que sirvan 

de argumento principal para identificar estos enclaves como tales. 



 

 3 

 

Fig. 1 Mapa de pueblos indígenas (Autores: F. Beltrán Y F. Marco) 

 

Una vez concretado el listado de coincidencias, pasamos a diferenciarlos a través 

de los exvotos antropomorfos hallados en ellos, con criterios como el material de 

elaboración, las cuestiones estilísticas y los contextos religiosos de sus lugares de 

depósito. El objetivo de este trabajo no pretende crear un corpus completo sobre los 

santuarios y piezas halladas. La pretensión, por el contrario, pasa por documentarlos en 

una visión global que busca la relación entre los distintos ámbitos regionales a través de 

los cultos que en ellos se desarrollaron y hallar una explicación plausible de porqué se 

dieron sucesos concretos en áreas determinadas. 

Pretendo, con ello, crear una visión global que nos acerque un poco más a la 

comprensión de la religiosidad ibérica, aunque es más propio hablar de religiosidades, 

ya que al igual que no se repetían modelos sociales comunes, tampoco lo hacían sus 

prácticas religiosas. Pretendo, así, incidir en el aspecto interpretativo, para definir a qué 

ritos e interacciones se corresponden determinados exvotos y santuarios y cuál es la 

relación entre su iconografía y funcionalidad.  

Así las cosas, iremos recorriendo las zonas geográficas una a una, para incidir en 

cada santuario con presencia de exvotos anatómicos relacionados con el mundo ibérico, 



 

 4 

a la par que actualizamos temas que habían quedado desfasados y que se han superado 

merced a las últimas campañas arqueológicas, con la aportación de nuevos materiales 

votivos. 

No podría terminar la introducción a mi labor sin agradecer a mi tutor, Francisco 

Marco Simón, su inestimable acompañamiento, guía y consejos, sin los cuales este 

trabajo no hubiera sido posible. También quiero mencionar el apoyo recibido de amigos 

y familia, en especial a mi madre por su gran aportación todos estos meses. 

 

  



 

 5 

2. EXVOTOS ANATÓMICOS 

 

Las religiones son modos de expresar el abanico de posibilidades mediante el 

que las sociedades se relacionan con los seres sobrenaturales, bien directamente o 

mediante personajes especializados o instituciones religiosas. En este intercambio están 

muy presentes los criterios culturales nacidos de la experiencia vital y la historia común 

de los pueblos, así como su grado de evolución y las maneras con las que contactan con 

otras sociedades; en otras palabras, su identidad. 

Los humanos llegan a la conclusión de que se puede interactuar con los seres 

sobrenaturales, y en ocasiones establecer un sistema de contraprestaciones mutuas, no 

tanto a niveles económicos, sino como intercambio de favores. Así, el devoto firma un 

compromiso moral por el que, si la otra parte respeta el trato, deberá pagar la 

compensación equivalente, ya sea mediante una ofrenda ritual, penitenciaria, pecuniaria 

o en nuestro caso, votiva. Los motivos que impulsan a los fieles a la creación de estos 

pactos son muy diversos, pero generalmente la intención es evitar o subsanar infortunios 

que les acechan en forma de ruina económica, enfermedades, accidentes y adversidades 

de diversa índole. 

Los actuales estudiosos de la religión identifican como exvoto anatómico toda la 

gama de piezas que representan cualquier parte reconocible del cuerpo humano, desde 

extremidades a órganos, pero las distinguen de aquéllos que toman la forma de 

estatuillas de pie y sedentes, sean imágenes de un cuerpo entero o estén fragmentados. 

Tradicionalmente se marca el hecho de la fragmentación o desmembramiento 

intencionado para identificar esta clase de exvotos.  

Aunque hay que subrayar el hecho de que la categoría de ofrendas anatómicas, 

sigue a día de hoy sin perfilarse, podríamos quizá definirlo en su forma más amplia 

como un regalo para dar las gracias a una divinidad. Estaríamos, por lo tanto, ante una 

categoría de piezas que se vincula a los ritos de sanatio y que simbolizan la 

materialización de una dolencia física, en una zona o parte anatómica concreta. Éste es 

un tipo de exvoto muy común en el ámbito mediterráneo, documentándose desde 

depósitos etrusco-laciales y campanos de finales del siglo IV a.e, hasta en santuarios 

extremo-orientales, como puede ser los hallados en los litorales griego o  chipriota. 



 

 6 

En el mundo antiguo, los objetos identificados como exvotos anatómicos 

frecuentemente son tallados en losas de piedra o arcilla: pero también los hallamos en 

otros materiales como la terracota, diversos metales, marfil y seguramente en soportes 

perecederos de madera o cera. 

El esquema de funcionamiento del exvoto surge en circunstancias adversas o de 

necesidades concretas para un individuo, su familia o un grupo social concreto. El 

peticionario es quien promete un objeto a una imagen de su devoción, dios o lugar 

espacial con características sobrenaturales o curativas,  a cambio de la obtención de un 

favor. La secuencia se establece, de tal manera que:  

-El oferente promete a la imagen realizar una ofrenda que satisfaga sus gustos.  

-Se recibe el favor solicitado a la imagen. 

-Se hace efectiva la promesa acudiendo ante la imagen para depositar lo 

prometido. 

  En síntesis: se promete algo, se recibe el favor y se paga lo prometido, lo que 

generalmente los autores nombran: te doy para que me des. Por lo general lo prometido 

expresa el favor obtenido, o alguna clase de equivalencia simbólica. Teóricamente al 

menos, la ofrenda sólo se realiza cuando el peticionario se da por satisfecho, al entender 

que ha logrado el favor de la divinidad. En palabras de Rüpke, (2007: 163-164) “the 

gods need not uphold their side of the bargain and there were no strings attached: the 

outcome was open. If this remained the case then there was also no compulsion to make 

a return gift, meaning, of course, that failed vows produce no votives; the system 

renders failures invisible". Por lo que el ciclo quedaría concluido cuando el sujeto acude 

con su exvoto al altar o lugar de culto, como prueba del favor recibido. Aunque también 

cabe la posibilidad de que en circunstancias concretas estos regalos fuesen entregados al 

inicio de la citada dinámica, como formalización de la petición y muestra de respeto 

hacia ese poder divino y milagroso. Añadamos a ello que, en ocasiones, es difícil 

identificar el resto de materiales de compañía en este proceso ritual, como podrían ser la 

ofenda de alimentos o libaciones de líquidos. 

El ciclo se cierra cuando el sujeto acude a la imagen y deposita en su altar la 

prueba del favor recibido. Aunque ésta no es la única forma de relación que establecen 

los hombres con los seres sobrenaturales, pues existen los actos propiciatorios, 



 

 7 

petitorios sin condicionamientos inmediatos como es la oración, laudatorios y de 

agradecimiento y desagravio… uno de los más extendidos hasta tiempos reciente han 

sido las promesas y su materialización a través de los exvotos. Turfa (2006: 72) ha 

cuestionado la capacidad de que estos oferentes, enfermos o con incapacitaciones 

físicas, pudieran realizar dichos trayectos hasta los lugares de culto, ya que muchos se 

sitúan en cuevas de difícil acceso, o en lo alto de una montaña como es frecuente en 

Italia o en el caso ibérico, por lo que propone que estos viajes sólo se completarían en el 

momento en el que el oferente se sintiese recuperado. Siempre queda abierta la 

posibilidad de que la entrega fuese realizada por otra persona en representación del 

devoto, aún en proceso de curación. 

 

2.1 EL CASO IBÉRICO 

 

Lo primero que debemos constatar es que aunque vayamos a tratar a los exvotos 

como un conjunto, este cúmulo de representaciones simbólicas es del todo heterogéneo, 

por lo que su dispersión por el ámbito ibérico no nos está hablando en ningún momento 

de prácticas religiosas compartidas. Así las cosas, tratar el uso y significado de estos 

hallazgos como el producto de un proceso semejante encuadrado en contextos y rituales 

semejantes constituiría un grave error de apreciación. 

La complejidad de los conjuntos votivos de carácter antropomorfo en los 

santuarios ibéricos se basa no solamente en la cantidad de materiales de los que se 

componen sino en el significado que cargan consigo en el marco de la praxis religiosa 

en la península. La diversidad tanto en la diferenciación sexual de las figuras como en la 

propia iconografía es otro de los rasgos que dificultan la comprensión de su naturaleza, 

enclavada en el ideario de la época y en los usos que se les atribuyen en los ritos 

individuales, así como colectivos. La evolución estilística y técnica que sufren a lo largo 

del tiempo constituye un claro indicador de las variopintas influencias que reciben desde 

la toréutica de Micenas u oriental, o de los complejos procesos de trasformación que se 

llevan a cabo en el ámbito intrapeninsular, en áreas ideológicas, políticas y sociales. 

Nicolini (1969: 44) plantea que, debido a los diversos problemas estratigráficos, en las 

excavaciones de conjuntos ibéricos el análisis estilístico se ha convertido en la base 



 

 8 

metodológica de estudio de procesos de génesis, evolución  de las técnicas y de la 

iconografía, sobre atributos… etc. 

Con el análisis de sus diversas categorías, los historiadores y arqueólogos, han 

tratado de profundizar en el estudio de las prácticas rituales del mundo ibérico, 

centrándose no sólo en el objeto en sí mismo, sino en su contexto de hallazgo tanto local 

como regional, convirtiéndose en un elemento fundamental para la comprensión de las 

prácticas rituales, sin olvidar ni un segundo, la dificultad que supone aproximarse al 

estudio de diversos lugares de culto, que han sufrido una paulatina degeneración a 

manos de la acción antrópica a lo largo de los años (Olmos 2004: 112). 

El problema subyace en la aparición de diversos objetos de carácter votivo 

dentro de un mismo contexto religioso, lo que nos plantean la pregunta de si pertenecen 

al mismo momento de deposición, a un contexto cultural común o por el contrario, son 

muestras de prácticas rituales diversas. En ocasiones esta relación puede ser más o 

menos fácil si delimitamos la funcionalidad de piezas como los vasos de libaciones, 

unidos a figuras de carácter femenino agrícola. Aquí podríamos aventurarnos a citar una 

práctica religiosa de fertilidad en busca de una buena cosecha, siendo mucho más difícil 

el análisis de figuras antropomorfas de carácter bélico, para las cuales necesitaremos un 

contexto mayor con el que apuntar a la veneración a los antepasados, a personajes 

ilustres, o cualquier otro posible significado. En Rueda et al (2005) se plantea una duda 

para el apartado cerámico: ¿Qué es en sí lo que guarda el valor, el contenido, el 

continente o quizá a relación de ambos? Si los exvotos son la materialización de las 

demandas, inquietudes y gratitudes del oferente, otros objetos como los vasos cerámicos 

implican la fosilización de la ceremonia dentro del santuario, mediante su pervivencia 

posterior al rito. En otras palabras, no solamente tiene importancia el acto ritual en sí, 

sino su muestra pública posterior, no sabemos si para la visión de las deidades o del 

resto del publico perteneciente a ese culto, lo que a su vez, retroalimenta el ideario 

religioso colectivo, al ser un espejo de la condición benefactora del santuario y una 

trasmisión de la identidad cultural de esa comunidad.  

En ocasiones, la personificación figurativa del oferente en la creación de un 

exvoto, sea de forma detallada o meramente simbólica, puede interpretarse como la 

mayor de las ofertas que un individuo puede hacerle a una deidad; su propio ser. En este 

sentido, el complejo análisis de la actitud del oferente (posición física, actitud…etc), sus 



 

 9 

características físicas (sexo, edad, peinado, vestimenta, el acompañamiento de 

objetos…etc), son cruciales  en la determinación de las intenciones que  subyacen en la 

entrega de la ofrenda. Este punto, a su vez, nos plantea un serio problema en el análisis 

de exvotos antropomorfos que no sean una representación personal, sino de un tercero 

(como es el caso de antepasados, neonatos o familiares),  que supone una ruptura en esa 

relación directa entre el oferente y la deidad. Según Rueda (et al 2011: 107) En un 

momento temprano de la época ibérica, estas representaciones llevaban consigo una 

fuerte carga política e ideológica, normalmente vinculada a procesos de legitimación. 

Por lo tanto el exvoto opera en dos direcciones. Actúa como símbolo religioso y 

de memoria histórica del que estuvo una vez ahí, sea física o espiritualmente., es un 

signo de la identidad del territorio integrado en la práctica religiosa llevada a cabo en el 

santuario y al mismo tiempo, aunque posiblemente a una escala menor, identifique las 

relaciones locales, al mostrar caracteres de la vida cotidiana relacionadas con el oppida 

de origen. 

 

Fig. 2 El rico lenguaje gestual de exvotos de bronce. Dibujo: Ana Herranz y Carmen Rueda (Rueda et al 

2011: 117) 

 

Debemos analizar por lo tanto el significado adyacente a la fabricación de estos 

materiales votivos. La elección de la materia prima para su elaboración se ha explicado 

generalmente en función de la disponibilidad que de ella se posea en un enclave 



 

 10 

concreto. Sin embargo, la teoría podría ser objeto de debate cuando observamos la 

enorme producción, por ejemplo, de exvotos de bronce en el área del noreste peninsular 

pero su escasa adscripción a lugares identificados como santuarios, en los que 

predomina la plasticidad en terracota, por lo que quizá habría que analizar otros 

elementos como puede ser la funcionalidad de propio santuario. Por mi parte, creo que 

la elección del material no siempre se debe a la facilidad de acceso a sus fuentes sino 

que habría que sumarle un significado ideológico o social, por lo que estaríamos 

hablando de un claro identificador de poder social, donde las élites eran las que podrían 

acceder a materiales lujosos (exvotos en metales ),  mientras que en ocasiones se 

relegaría el uso del barro cocido para las clases más bajas (aunque tenemos una gran 

cantidad de exvotos en terracota que mediante los adornos o la vestimenta, simbolizan 

personajes pertenecientes a una elite social); esta variante parece más popular en una 

etapa ibérica tardía, que Aranegui y Prados (1998: 142) han definido como 

“popularización del exvoto”, lo que no significa que su elaboración espontánea y ligera 

les reste simbolismo religioso.  

Mención aparte tendría el artesano y su método de fabricación: la cera perdida 

para el caso de las figuras de bronce, el barro en molde o modelado a mano para las 

terracotas y el cincelado para los exvotos en piedra. Autores como Rowlands (1971) 

plantean que habría que asumir la posible existencia de un grupo de artesanos 

ambulantes, que acudirían a ciertos santuarios en las fechas más señaladas, vendiendo 

sus obras para el uso particular de la población, lo que explicaría la aparición de series 

de exvotos creados a partir de un mismo molde. A su vez, esta oportunidad de compra 

se convierte de nuevo en un diferenciador de clase social, ya que los productos con 

manufactura más cuidada o elaborados en los materiales más caros sólo podrían ser 

adquiridos por las familias más poderosas, que además podrían incluso comprarlos por 

encargo, con unas directrices preestablecidas.  

Otra posibilidad, como en el caso del santuario de Collado de los Jardines 

(Prados 1994: 129), sería la fabricación in situ en talleres adyacentes al propio lugar 

religioso, lo que nos llevaría a un grupo de artesanos especializados en la elaboración de 

las ofrendas votivas. Esta circunstancia aporta un cierto carácter de monopolio a la 

manufactura o incluso suma mayor simbolismo a las figuras, que se habrían realizado a 

la vera de un edificio sacro donde, tal vez, el proceso de elaboración no estaría exento 

de algún ritual que incremente su valor como talismán. Desde una perspectiva civil, los 



 

 11 

talleres artesanales se convierten en un motor económico más para las poblaciones 

cercanas a los santuarios (Prados 1994: 135). 

Recapitulando lo expuesto hasta el momento, los exvotos no son la 

materialización directa de la realidad social e ideológica del mundo ibérico sino que, 

como en toda la iconografía del área estudiada, intervienen una serie de simbolismos, y 

conocimientos sociales, muy complejos, vinculados directamente a está heterogénea 

cantidad de actitudes religiosas. La figura adquiere una dimensión representativa muy 

amplia, convirtiéndose en la memoria presente en el santuario. Las características de 

durabilidad del material son fundamentales a la hora de entender una ofrenda que 

pretende pervivir en el espacio sagrado (Rueda et al 2011: 109). 

No pretendo en ningún momento hacer una catalogación o inventariado total de 

los santuarios con presencia de exvotos en el ámbito ibérico, sino ofrecer una visión 

general de los principales centros religiosos con exvotos antropomorfos, en una 

búsqueda por intentar esclarecer las cuestiones antes propuestas (Vid supra). 

 

 

 



 

 12 

 

Fig. 3 Mapa de Santuarios con presencia de Exvotos (Autor: Alexander Ugalde Ansotegui) 

 

 1 Mar Castellar de Pontos (Girona), 2 Castell de la Fosca (Girona), 3 Acrópolis de Ullastret (Girona), 4 

Tossal de Sant Miquel (Valencia), 5 Puntal del Llops (Valencia), 6 Castellet de Bernabé (Valencia), 7 

Cueva de las Maravellas (Valencia), 8 El Cerrón (Toledo), 9 Alarcos (CiudaReal), 10 Mentesa Oretana 

(Ciudad Real), 11 El Cerro de las Cabezas (Ciudad Real), 12 El Cerro de los Santos (Albacete), 13 El 

Almarejo (Albacete), 14 Villaricos (Almería), 15 El Cigarralejo (Murcia), 16 La Encarnación (Murcia), 

17 Coy (Murcia), 18 La Luz (Murcia), 19 Coimbra de Barranco Ancho (Murcia), 20 La Alcudia 

(Alicante), 21Tossal de Manises (Alicante), 22 Castillo de Guardamar (Alicante), 23 Tossal de la Cala 

(Alicante), 24 La Serreta (Alcoy), 25 Cerro de la Alcoba (Córdoba), 26 Ategua (Córdoba), 27 

Torreparedones (Córdoba), 28 La Murcielaguina (Córdoba), 29 Cerro de las Cabezas (Córdoba), 30 

Collado de los Jardines (Córdoba), 31 Torre de Benzalá (Jaén), 32 La Bombadilla (Jaén), 33 LA cueva de 

La Lobera (Jaén), 34 Las Atayuelas (Jaén), 35 Granada (Granada), 36 Cerro de las tortugas (Málaga), 37 

La Algaida (Cádiz), 38 Alhonoz (Sevilla), 39 Onuba (Huelva), 40 Medellín (Badajoz), 41 Cueva del 

Valle (Badajoz). 

 

 

 

 

 



 

 13 

3. NORESTE PENINSULAR 

 

3.1 INDIGETES 

 

Antes de comenzar a hablar de esta área, debemos concretar la casi total 

ausencia de fuentes materiales que nos ofrezcan información tanto sobre la zona como 

sobre la población en concreto, a excepción de la transmitida por los autores clásicos, 

que, como veremos ahora, en algunos casos no tiene correlación con lo deducido de los 

materiales arqueológicos. 

La ubicación en la que se van a descubrir nuestros yacimientos, adscrita al 

contexto cultural de Campos de Urnas, es identificada como el área poblada por los 

indigetes, los pueblos más septentrionales de la costa mediterránea peninsular, actual 

zona de Girona, la cual según (Almagro-Gorbea. 1990: 542) llegaría a su máximo 

apogeo a partir del siglo V a.E, tras las influencias fenicias y posteriormente griegas. 

Los encontramos mencionados en la Ora marítima de (Avieno 520-525), el cual los 

describe como un pueblo feroz de duros guerreros, grandes cazadores, ásperos y 

habitantes de escondrijos o cuevas (teniendo en cuenta que hablamos de una tierra con 

escasos abrigos rocosos). El autor delimita el territorio hasta el vértice del cabo Pirineo, 

posible actual cabo Béar o cabo Cerbere, aunque Estrabón (III,4,1) los sitúa entre el río 

Ebro y la cordillera pirenaica al norte de los edetanos levantinos, repartidos en cuatro 

grupos y vecinos de Ampurias, en lo que coincide con la obra de Plinio (III,22). 

Sería entre los indigetes, por consiguiente, donde los griegos establecerían las 

colonias de Ampurias y Rosas, teniendo además atestiguado el etnónimo Untikestén en 

las monedas ibéricas de la zona. Los textos clásicos nombran una serie de ciudades en 

las que se ha tratado de ubicar la capital o núcleo principal de esta etnia, lo cual plantea 

el problema de su relación con las colonias griegas antes mencionadas, debido en gran 

parte a la doble estructura, ibérica y griega, que Tito Livio (34,9) hace de Ampurias. A 

ello sumaríamos la mención de la ciudad Indika por Esteban de Bizancio, que apunta a 

que ampuritanos e indegetes eran los mismos pobladores (Salinas de Frías, 2006: 69). 

Esta relación Ampurias-Indigetes, por el momento no está atestiguada dentro de 

los descubrimientos arqueológicos llevados a cabo en la ciudad, además de la mención 



 

 14 

por Tito Livio, de las malas relaciones que ambos pueblos poseían, llegando al punto de 

que los primeros jamás permitían la entrada a la ciudad a los segundos. Lo que nos lleva 

a la propuesta de identificar la ciudad de los indigetes con la actual Ullastret, cuya 

cercanía y abundancia en productos griegos, sugiere que esta enemistad no era real, sino 

más bien nos encontraríamos ante la idea de un “socio preferente”(Salinas de Frías: 69). 

Por lo tanto, estamos hablando de un territorio en el que convivirán e 

interactuarán inevitablemente dos culturas diversas, las cuales en algunos momentos 

podrán fusionarse en una ritualidad común. La falta de atestiguaciones que nos indiquen 

la belicosidad de la que habla Tito Livio nos hace pensar que estamos ante un pueblo 

abierto y tranquilo, más propenso a los pactos que a las agresiones o a la defensa a 

ultranza de sus privilegios contra los invasores, lo cual explicaría también, su facilidad 

de integración con los griegos y posterior anexo al mundo romano, con lo que su 

identidad desaparece con rapidez, dejándonos a los historiadores casi sin restos escritos 

y mucho menos materiales arqueológicos en esta zona. 

 

Fig. 4 Mapa de ocupación indigete Fuente :http://indiketesunited.blogspot.com/2014/11/indiketes.html a 

Día 8/10/2018. 

 

  



 

 15 

3.2 ESPACIOS CULTURALES 

 

-Del yacimiento de Mar Castellar de Pontos  en Pontos (Girona), en el silo 

número 28, proceden un total de seis cabezas de terracota estilo Deméter, identificadas 

como thymiateria, datadas alrededor del siglo II a.E, que junto a la presencia de 

cerámica ática, ibérica y campaniense, nos hacen interpretar el lugar como un depósito 

votivo (Adroher et al. 1963: 60) 

Destaca una pieza de 14,5 cm de altura, diámetro superior de 10 cm y una base 

de 8 centímetros. Le falta toda la parte anterior y la superior a la frente. Acaba en un 

kalatos de 1,8 cm de altura, por debajo del cual se abre un velo formando aletas sobre el 

frente y la base del cuello; a ambos lados de la cara porta pendientes con un botón 

central y cinco alrededor dándole forma de flor. En la zona del pecho vemos de forma 

sutil los pliegues de la túnica.  

La pieza está cerrada en su parte inferior, exceptuando un agujero de seguridad 

de 1,5 cm de diámetro y la ausencia de la zona del quemador (Fig: 3). Está elaborada en 

arcilla rosada oscura bastante dura. Fue manufacturada en dos moldes, uno para la parte 

anterior y otro para la posterior, quedando bien marcada su unión. Conserva restos de 

un engobe color ocre claro por toda la superficie exterior de la pieza (Martín y 

Llavaneras. 1980: 153). 

La imposibilidad de recuperar la parte dedicada a la quema de inciensos y 

perfumes nos plantea la duda de su verdadera utilización durante los rituales, o si sucede 

como en el caso de sus vecinos levantinos, en el que esta clase de pebeteros de estilo 

griego dejaba de lado su utilidad práctica, para centrarse únicamente en su uso como 

material votivo. 



 

 16 

 

Fig. 5 Fuente: (Adroher et al. 1993: fig 18 ) 

 

También procede de este mismo yacimiento una cabeza perteneciente a una 

figura femenina de la cual fue seccionada (Fig: 4). Tiene 3,5 cm de altura, presenta un 

hundimiento en la zona de los ojos, la cabeza ladeada a la derecha y luce un peinado “de 

melón” ceñido por una diadema, que queda rematada por un moño alto. En las orejas 

lleva pendientes de disco. La pasta es de color crema oscura como resultado de una 

cocción oxidante, sin restos de pintura, de aspecto externo algo tosco (Adroher et al 

1993: 50-53). 

Pertenece a un grupo bien documentado de figurillas femeninas, vestidas y en 

posición alzada, que tuvieron una gran popularidad como ofrendas religiosas o como 

parte del ajuar funerario en época helenística. Teniendo en cuenta de que se trata de una 

pieza aislada en el yacimiento, cuando esta clase de obras se producía en masa, me 

aventuraría a asegurar que se trata de un objeto de importación procedente de algún 

punto del Mediterráneo oriental para su posterior venta al sustrato indígena. 



 

 17 

 

Fig. 6 Fuente: (Adroher et al. 1993: fig 12) 

 

Una de las posibles interpretaciones del carácter sacro de este yacimiento, es la 

que cita Moneo (2003: 224) que lo asocia  a una función económica, de almacén, dentro 

de una residencia de élite que podríamos catalogar de tipo “palacial” (al igual que en 

otros casos del mundo ibérico),  dedicándose por lo tanto a una ritualidad de tipo 

dinástico, integrada dentro de esta morada familiar. Personalmente opino que la 

ausencia de figuras familiares, cabezas votivas que representen personajes de este 

sustrato social o de materiales que nos lleven a una evocación de personajes del pasado, 

imposibilita la deducción de su carácter gentilicio, por lo que abogaría más por una 

interpretación de naturaleza meramente agrícola.  La presencia de estos materiales 

dentro de un campo de silos atestigua que nos hallamos ante un lugar sacro con la 

intencionalidad de proteger el grano allí almacenado. La importante influencia griega en 

el conjunto lo vincula a las diosas Deméter y Core- Perséfone, protectoras de los 

cereales. No es la primera vez que nos encontramos ante esta clase de ritualidad de 

protección del mundo agrícola dentro del ámbito peninsular, ni del ibérico mediterráneo 

más concretamente. Los materiales de la favisa procedentes de Sant Miquel de Lliria, ya 

nos indican ceremonias relacionadas con el agro, que podrían interpretarse como 

protección o fertilidad de las cosechas. 



 

 18 

 

-En el poblado ibérico de Castel de la Fosca en Palamós (Girona) apareció el 

molde de una máscara de terracota (Fig: 5) que podemos interpretar, con toda 

probabilidad, como representante de la diosa Deméter, ya que se usó como ofrenda 

votiva en el templo dedicado a esta deidad en la acrópolis local (Moneo. 2003: 228). 

Cabe también que la máscara estuviera expuesta en una de las paredes de dicho templo. 

 

Fig. 7 Fuente (Moneo. 2003: 229) 

 

-En la Acrópolis de Ullastret (Girona) se encontraron 29 fragmentos de 

máscaras de terracota (Fig: 6), con una policromía en lamentable estado de 

conservación. Representan una serie de rostros humanos toscamente facturados, cuya 

interpretación votiva se ha vinculado con el santuario. 

Destaca un thymateiron de barro cocido, de 11 cm de altura y 7,5 de diámetro 

máximo, que representa la cabeza de Demèter (Fig: 6). En esta ocasión, la pieza 

conserva íntegras tanto su estructura como su colorido original, al menos en una mitad 

de su rostro. La policromía se descubrió una vez lavada la tierra adherida. En detalle, 

sus ojos son negros, mientras el cutis y los labios lucen en un tono rojizo. Ha sido 

datada en época helenística, entre finales del siglo IV a.E y comienzos del III a.E. Es 

muy parecida a la hallada en la necrópolis de Las Corts de Ampurias. (Oliva. 1955) 



 

 19 

 

Fig. 8 Fuente (Oliva 1970: fig 74y 57) 

 

 

 

 

 

 

 



 

 20 

3.3 VALORACIÓN 

 

Si tomamos como referencia el listado creado por Moneo, (2003: 361-365), el 

área del noreste ibérico nos ofrece al menos una veintena de yacimientos en los que se 

han atestiguado la presencia de exvotos de carácter antropomorfo; por lo tanto nos 

resulta muy llamativo que sólo en tres de ellos se de una relación entre la presencia de 

santuarios y la ritualidad votiva. En ellos se darán una serie de características comunes 

que nos hacen aventurar su naturaleza homogénea. 

Lo primero que salta a la vista es que, aunque estemos tratando un área muy 

grande territorialmente, estos santuarios con depósitos votivos únicamente se 

encuentran en la zona de Girona; más concretamente en las cercanías de las antiguas 

colonias griegas de Emporion y Rode. Este detalle me llevó a un planteamiento inicial 

que se refrendaría más tarde a través del estudio de sus piezas; la indudable influencia 

que los nuevos habitantes venidos del Mediterráneo habían tenido sobre los pobladores 

locales y sus creencias religiosas. 

Si analizamos los objetos, pronto observamos que su manufactura no es ibérica. 

La producción y proliferación de exvotos en bronce, prácticamente inexistente en la 

zona hasta el momento, nos habla de una elaboración y estilo griegos que tal vez llegue 

de la ascendencia de aquellos artesanos, junto con la asiduidad de las exportaciones 

venidas de ultramar. 

  Los ejemplos a los que nos hemos enfrentado se componen de una serie de 

pebeteros de estilo Deméter que nos evoca al culto practicado en honor a la Artemís  

focense, documentada en la vecina Emporion. Por lo tanto, se nos plantea la cuestión de 

la verdadera identidad de estos ritos y de sus practicantes. En este sentido, lo más 

probable es que los indigetes tuvieran unas divinidades propias cuyos nombres 

desconocemos, pero que podrían tener algún tipo de similitud con ctónicas 

mediterráneas. El contacto con los pueblos de estas costas nos facilita la vinculación de 

esta nueva iconografía al conjunto de sus dioses antiguos o simplemente que su religión 

permitiese la incorporación de deidades extrajeras al elenco de las preexistentes. 

Los ejemplos que hemos tratado han sido hallados en contextos íberos, aunque 

vinculados a acrópolis griegas, con lo que es inevitable la influencia helena. Pero, 



 

 21 

¿Estaríamos hablando de una religión extranjera plenamente asumida por los íberos? 

¿Coexistirían cultos practicados por la población local y la foránea? En última instancia, 

¿se fusionarían los ritos como una pincelada más de la multiculturalidad surgida de la 

vecindad? La respuesta no está exenta de dificultad si tenemos en cuenta la ausencia 

absoluta de un culto votivo en santuarios puramente íberos. La plasticidad, manufactura 

y lugar de ubicación de los exvotos hallados no arroja luz sobre esta cuestión pero nos 

sirven de punto de partida para asumir que este culto no es algo innato de la población 

local, siendo posiblemente una aculturación por los influjos griegos, o quizá la creación 

de  una  práctica griega, pero a la ibérica. No hay que olvidar  la referencia de Estrabón 

(IV,1,5), en la que se describe cómo los focenses de Masalia extendieron su culto por 

Iberia. 

Yacimientos con presencia de exvotos: 

Castillejo (Griegos,Teruel) Mas de Toda (Ruidoms, Tarragona) 

Castillejo de Lechago (Calamocha, 

Teruel) 

Catllar (Tarragona) 

Zaragoza Serral-Fonscaldes (Valls, Tarragona) 

Alcolea de Cinca (Huesca) Puig Castellar (Santa Coloma de 

Gragamet, Barcelona) 

Torrevelilla (Teruel) Can Butinya (Badalona, Barcelona) 

Cabecico de la Guardia (Alcorisa, Teruel) Turó Rodó (Lloret del Mar, Barcelona) 

Mas de Magdalenes (Cretas, Teruel) Castell de la Fosca (Palamos, Gerona) 

Torecilla de Alcaniz (Teruel) Ullastret (Gerona) 

El Palao (Alcañiz, Teruel) Mas Castellar de Pontós (Gerona) 

El Cabezo de San Pedro (Oliete, Teruel) Capellades (Marco, Floria) 

El Bordical de Camarlés (Tortosa, 

Tarragona) 

Guissona (Marco, Floria) 

Serra de l´Espasa (Capsanes, Tarragona) Soses (Marco, Floria) 

San Miguel de Vinebre (Tarragona)  

 

  



 

 22 

4. LEVANTE PENINSULAR 

 

4.1 EDETANIA 

 

La aplicación de las últimas técnicas metodológicas sobre arqueología del 

territorio han conseguido constatar que la organización ibérica hay que enmarcarla 

dentro de una unidad cultural propia, pero no dentro de una organización política 

unificada, sino que su distribución estaba marcada por una serie de territorios 

controlados por una ciudad central que tenía la potestad de un territorio concreto, ya sea 

por la disgregación de pequeños enclaves que dependían de uno mayor o por la 

concentración de población en ciudades estado. 

El yacimiento arqueológico de Tossal de Sant Miquel de Llíria, está vinculado a 

la ciudad ibérica de Edeta ya mencionada en fuentes antiguas (Estrabón, III 4 1; Plinio, 

III, 20; Ptolomeo, II, 6, 15). Comenzando sus estudios en los años treinta, ha supuesto 

uno de los grandes avances en la investigación de la cultura ibera, que tanto ha 

fascinado a los historiadores de las últimas generaciones. Fue probablemente la capital 

de un territorio que tenemos bien atestiguado como la Edetania y su líder Edecon 

durante la II Guerra Púnica, de la que dependerían casi medio centenar de pequeños 

asentamientos, dedicados a actividades económicas menores como centros 

metalúrgicos, agrícolas o pequeñas zonas mineras, además de ciertos enclaves 

meramente de control del territorio, centrándose por lo tanto las actividades políticas y 

de comercio en le propia Edeta. Este especial yacimiento ha logrado colocarse como 

una de las piezas claves del mundo ibérico, no solamente por su extraordinaria 

importancia histórica, que abarca un periodo comprendido entre el Bronce final a 

comienzos del siglo I a.E, sino también por la gran riqueza de materiales de suma 

importancia, entre las que destacaremos las maravillosas cerámicas pintadas con 

motivos guerreros, musicales, navales y de procesiones, que, además de enriquecer 

exponencialmente el material patrimonial de este país, van a ser de vital importancia a 

la hora del siguiente estudio. 

Edeta tiene entre el siglo V a.E y el siglo II a.E una superficie que abarcaría 

entre las 10 y las 15 hectáreas, siendo el mayor asentamiento conocido de la zona, 



 

 23 

situándose en un cerro al igual que los oppida. Sus excavaciones entre 1933 y 1955 nos 

han descubierto cómo todo el centro del yacimiento está protagonizado por lugares y 

materiales que avalarían sus actividades económicas y administrativas, no halladas en el 

resto de los yacimientos.  

El estatus social y económico superior de los habitantes de la capital queda 

constatado mediante la gran cantidad de materiales de lujo de producción propia, pero 

sobre todo por sus importaciones provenientes del resto del Levante español y de 

enclaves del ultramar mediterráneo, como es la cerámica importada desde Cartago, 

Italia y Grecia. También es una marca de jerarquía de la ciudad el hallazgo de espacios 

públicos, tema hasta hace poco trabajado muy escuetamente en el ámbito ibérico, 

destacando en nuestra ciudad el santuario sobre el que tratará este estudio. 

Otro atributo de gran importancia que caracteriza al yacimiento, es la aparición 

de 112 muestras de escritura ibérica en diversos soportes (cerámica, plomo, piedra) 

entre los que destacaríamos los 91 letreros sobre cerámica (Aranegui 1997). Una 

aportación descomunal para el mundo de la epigrafía ibérica, si la comparamos con el 

resto de yacimientos de la zona, en los que apenas encontramos una o dos muestras, 

siendo por lo tanto otro rasgo exclusivista que marcaría aún más las diferencias sociales 

que ya hemos planteado anteriormente. 

Por todo esto, podemos concluir que Edeta se encontraba en una posición de 

poder y jerarquización que mantenía sus necesidades cubiertas por la producción de 

excedentes, pudiendo ella, dedicarse a las labores de producción especializada y a su 

vez, cumplir en un mayor rango, sus obligaciones religiosas. 



 

 24 

 

Fig. 9 Territorio bajo el control de Edeta, durante el periodo Ibérico Pleno, según Bernabeu, Bonet y 

Mata. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 25 

4.2 ESPACIOS CULTURALES 

 

-En el yacimiento de Tossal de Sant Miquel de Líria (Valencia) Encontramos 

un edificio palacial calificado como un santuario urbano, en el que se ha localizado una 

favisa con serie de restos de cabezas votivas y animales, vinculados a los famosos 

“vasos para los dioses”, denominados como : el vaso del “combate con guerreros con 

coraza”, el kálatos de la “danza bastetana, el de la” procesión de los flautistas”, el vaso 

de “la mujer jinete”, el vaso de la “batalla naval” y otros materiales votivos como vasos 

para libaciones (Almagro-Gorbea, 2000). Esta favisa tendría la función de acumular las 

ofrendas realizadas al templo una vez se quedasen en desuso, pero sin salir jamás del 

recinto sacro para evitar su mancillamiento. 

Los restos de terracota hallados dentro de la favisa, pertenecen a dos tipologías 

muy variadas pero ambas bien identificadas en la temática religiosa y en la zona del 

Camp del Turia, son restos de un pájaro y restos de cabezas votivas. 

 La primera, el pájaro, tiene una gran presencia en representaciones religiosas 

alrededor de la figura de la deidad femenina, símbolo de la fertilidad y el mundo 

agrícola, bien atestiguado en los yacimientos ibéricos. Este hecho, aunque aparezca una 

sola pieza, no debería de extrañarnos teniendo en cuenta la ya mencionada aparición de 

objetos de trabajo agropecuario encontrados en el departamento 14, por lo que sí 

podríamos unir estos restos a esa ya mencionada posibilidad de rituales agrarios, sobre 

todo teniendo en cuenta que Edeta controlaba una gran zona de producción de la que se 

abastecía y debía mantener en correcto funcionamiento. 

 La segunda, restos de orejas humanas con huecos para colocar pendientes, están 

bien relacionados con las cabezas votivas del Puntal dels Llobs, hechas parcialmente a 

molde, en una capa muy fina y frágil de arcilla, que posteriormente si sería moldeada a 

mano para los detalles, incisiones o pinturas, planteándose por su fragilidad que 

probablemente fuesen de barro crudo secadas junto a un fuego.  

 Pendientes, tiras cruzadas al cuello, son algunas de las ornamentaciones que 

estas cabezas poseen y que están vinculadas a las élites ibéricas, dándonos la idea de 

que pudiésemos estar ante la devoción de personajes especialmente ilustres de la 

comunidad, que probablemente hubiesen destacado por acciones guerreras 



 

 26 

significativas, o podemos acercarnos al mundo romano del culto a los antepasados, 

siendo este otro caso más de imagines maiorum, pero en este caso de tipo edetano. 

 Lo que es único en la Edetania respecto al mundo ibérico es precisamente el 

hecho del calcinamiento de la terracota, lo que nos podría hacer dudar de si fue 

accidental, de si sufrió esta acción del fuego al incinerar algún otro material dentro de 

esta misma favisa o quizá si realmente las cabezas de terracota representasen a alguien 

muy concreto, tal personaje hubiese hecho algo que mereciese que su imagen fuese 

purificada ante los dioses, quizá una versión ibérica de damnatio memoriae. Para este 

caso (Aranegui 1997) propone la posibilidad de que esta incineración y su depósito en 

la favisa, significase el abandono de un culto antiguo por otro más moderno. 

Teniendo en cuenta todo lo expuesto, la asociación de este edificio a un lugar de 

carácter sacro es indudable, además de mostrarnos una imagen del monopolio que estas 

aristocracias locales tenían de la religión. Aunque en ningún momento intento decir que 

el resto de la población estuviese exenta o excluida de la ritualidad, sí podemos dejar 

claro el protagonismo de las élites. Esto nos lleva a plantear en definitiva qué clase de 

ritualidad se llevaba a cabo en este lugar. 

 Principalmente los vestigios arqueológicos nos muestran una ritualidad de dos 

tipos:  

La primera podríamos englobarla en unos ritos de carácter agrícola, como ya 

hemos constatado mediante las herramientas y los platos de los peces, que unido a otros 

elementos como fusayolas o pesas de telar, podríamos atribuirlo a una diosa de carácter 

femenino, probablemente una Diosa Madre de la naturaleza, a la que las élites 

aristocráticas dotarían de regalos en la búsqueda de la renovación del ciclo agrícola. 

La segunda la identificaríamos con ese culto a los antepasados que esas élites 

locales muestran a personajes ilustres o a sus propios familiares, dejando claro 

continuamente su propia imagen como símbolo de poder y distinción.  

 Desgraciadamente el registro arqueológico sí nos ha dejado claro una ritualidad 

de carácter colectivo en esa gran sala ya mencionada, pero no nos deja ninguna 

evidencia sobre cómo se procedía en dicha ritualidad. La falta de imágenes 

representativas o de testimonios escritos no nos deja más que en la obligación de seguir 



 

 27 

investigando, en una búsqueda de comprender como era la cosmovisión de estas 

personas y su relación con lo divino. 

 

-En el Yacimiento de Puntal del Llops en Olocau (Valencia), han aparecido dos 

áreas (departamentos 1 y 14) que muestran diferentes facetas de una actividad religiosa, 

fechadas en el siglo II a.E.  

En el departamento 1, junto a un hogar enlosado, se encontraron dos pebeteros 

en forma de cabeza femenina, seis terracotas, dos figuras de Tanit (Bonet, Mata 1997, 

137). 

Las cabezas votivas halladas en este departamento (Fig: 8) en un grado alto de 

fragmentación y daño por fuego, nos ponen en contacto con una temática poco frecuente 

en el mundo ibérico, pero con una gran difusión y tipología en la cuenca mediterránea 

occidental, siendo la más conocida la cabeza masculina del Tossal de Manises en 

Alicante (Tarradel, 1968: fig. 10, p. 23). Aunque su número sea reducido, nos ha 

permitido mediante su reconstrucción, conocer técnicas de fabricación mediante el 

modelaje de arcillas, casi sin impurezas y cocidas huecas a baja temperatura, lo que da 

lugar a piezas extremadamente frágiles. 

El hecho de estar huecas, tener un orificio posterior de aireación y estas abiertas 

por debajo, induce a pensar en la utilización de un molde univalvo que sería modelado 

con los dedos, imprimiendo los rasgos del  rostro contra la matriz. Las orejas se 

añadirían aparte, lo que hace que se desprendan con tanta facilidad. Finalmente tras 

sumar los tocados y las marcas de vestimenta, que nos muestran el carácter aristocrático 

del representado (cascos de guerreros y lazos en los cuellos para los masculinos, y 

tocados para las figuras femeninas), se policromarían utilizando colores blancos para las 

túnicas y los rostros femeninos, junto al beige y rosa para los masculino (Bonet et all 

1990:185ss). Cabe destacar que estas cabezas votivas de profunda influencia griega han 

incorporado diferentes toques locales, mediante un sistema de sincretismo cultural, 

encontrándose perforaciones en las orejas, probablemente para decorar los exvotos con 

pendientes, ya que eran muestras de poder y riqueza de la aristocracia edetana (aunque 

debemos mencionar lo curioso de que en estos casos las perforaciones aparezca en el 

conducto auditivo y no en el lóbulo, como cabría esperar, lo que quizá nos muestra otro 



 

 28 

significado) y también en la nariz donde debería colocarse el nazem de indudable 

influencia púnica (Bonet et all 1990: 185ss) 

Por lo tanto, y debido a esta unión entre diferentes culturas, no es fácil encontrar  

el origen o los modelos inspiradores de este conjunto de piezas, pero podemos afirmar 

la combinación de un ambiente mediterráneo común con los gustos locales, tanto en 

vestimenta, colorido y, en general, el acabado de la pieza. 

Las cabezas votivas, encontradas en favisas y santuarios, han facilitado su 

interpretación como oferentes, o imágenes de culto a los muertos y no como exvotos 

anatómicos o imágenes de divinidades como se había podido creer en el pasado 

(Colonna, 1985: 25). 

Según Bonet (et al. 1990: 189) parece evidente  que se trata de retratos 

idealizados, pues todas las cabezas muestran rasgos individualizados en cuanto a 

tamaño, indumentaria y rasgos faciales, no coincidiendo nunca réplicas exactas. La 

única diferenciación, el tamaño desigual entre ellas, podría deberse a un intento de 

diferenciación jerárquica dentro del ritual, como atestiguan casos similares hallados en 

oferentes de otros santuarios. (Colonna, 1985: 25). 

Caben destacar asimismo los dos pebeteros en forma de cabeza femenina 

mencionados anteriormente, ya que guardan una gran serie de afinidades con las testas 

votivas, más que con los propios quema-perfumes. Su fabricación también presenta una 

arcilla marrón bien depurada, cocida a baja temperatura y policromada en blanco, como 

corresponde a su género. 

Las imitaciones edetanas e indígenas, como la encontrada en el Castellet de 

Bernabé, son mucho más toscas y esquematizadas que las originales. Por otro lado, el 

kalathos sobre la cabeza de la imagen femenina, no muestra las perforaciones propias de 

los pebeteros, lo que nos indica que prima su función simbólica sobre la funcional, 

pudiendo adquirir un carácter meramente de objeto de culto o exvoto (Bonet et l. 1990: 

190). Esto nos da idea del interés que tendrían los íberos en adquirir objetos de lujo, y la 

consiguiente y profusa difusión en el litoral peninsular, frente al escaso recorrido de las 

producciones edetanas o de La Serreta , meramente locales (Juan Moltó, 1987-88, grupo 

VII).  



 

 29 

Por lo tanto y si tenemos en cuenta los objetos aparecidos en este departamento, 

la presencia del hogar, y los estudios microespaciales que clasifican el departamento 1 

como centro de la actividad ritual más importante del poblado (Bernabeu, Bonet, 

Guerín, Mata, 1986), llegamos a la conclusión de que nos encontramos ante un 

santuario de tipo doméstico, vinculado a la élite dirigente, en el cual se realizarían ritos 

especializados entroncados en la actividad religiosa del poblado, o a un culto doméstico 

gentilicio celebrado en dicho recinto (Bonet et al. 1990:192), en el que las cabezas 

votivas y los pebeteros, serían usados para evocar a los antepasados protectores de la 

familia. Es decir, logra aunar en un mismo espacio la faceta religiosa y el carácter civil. 

En el departamento 14, se hallaron 8 ó 9 cabezas de terracota masculinas y 

femeninas, situadas probablemente en una repisa en las proximidades de la puerta a la 

estancia. Además, también se encontraron otra serie de materiales de carácter cultural o 

ritual: lucernas, un biberón, 10 pateritas, 10 platillos de ala y 10 caliciformes. A ellas se 

suman otras piezas más comunes como ánforas, tinajas, cerámicas de cocina, colmenas, 

y restos óseos animales (Bonet, Mata 2002: 84 ss., figs. 98-101). 

 

Fig. 10 Cabezas votivas y pebetero procedentes del Puntal del Llops. (Bonet et al 1981). 

Se han dado diferentes interpretaciones al contexto hallado en el departamento, 

aunque todas ellas marcan, de una manera u otra, su carácter religioso. En la obra de 

Bonet (et al. 1990: 192)  se interpreta la estancia como un lugar de culto especializado, 



 

 30 

basándose sobre todo  en la concentración de cabezas votivas como representación de 

los oferentes o de antepasados protectores de cada individuo de la comunidad, la cual es 

matizada en (Bonet, Mata 1997: 138) al considerar el lugar como un altar doméstico en 

el que las cabezas votivas serían el núcleo central al que se rendiría culto como dioses 

lares, familiares o penates; aunque también se señala la posibilidad de que fuesen meros 

amuletos. 

Quizás sea más interesante la interpretación dada por (Almagro-Gorbea, Moneo 

2000: 148) la cual sitúa al departamento 14  del Puntal del Llops, dentro del conjunto de 

santuarios ibéricos de entrada construidos intramuros, semejante no sólo a los 

localizados en el levante y noreste peninsular, sino también a los documentados en otras 

ares del Mediterráneo, pues son comunes en la zona oriental, Palestina, Grecia y en el 

mundo Itálico.  

En estos santuarios se aunarían las funciones de culto religioso -al entrar y salir 

de la comunidad, tanto para los habitantes como para los viajeros- con las de protección 

de la propia puerta de la ciudad, algunas veces desde los comienzos del asentamiento, 

como ritos fundacionales. Es el caso de la población ibérica de Moleta del Remei, en la 

que se encontraron unas patas de caballo y objetos de bronce introducidos en una 

cavidad natural y tapados con una losa en donde se ha supuesto que estaría la entrada al 

poblado (Gracia et al. 1988, en Belarte 1997:12) , de ahí que siempre sean localizados 

en la zona limítrofe a los accesos, ya que las puertas no sólo separaban el pomerium del 

mundo exterior, sino que tenían una función sacra (Cosi 1975: 145) al escindir el ámbito  

del interior del poblado, seguro, celeste y puro, del hostil extraño e impuro que se 

situaba extramuros. 

Todo lo mencionado anteriormente, nos lleva a la conclusión de que la 

organización territorial de Edeta nos muestra una red formada por asentamientos 

especializados, como es el caso del Fortín del Puntal del Llops, los cuales mantienen 

una íntima dependencia de la urbe principal, pero al mismo tiempo un grado de 

autosuficiencia económica y religiosa bastante alto, ya que los materiales y contextos 

aquí presentados, significan la individualización, una vez más (San-Martín y Santacana, 

1987) de una serie de espacios de culto, situados dentro del recinto del poblado. 

La aparición de las cabezas votivas en diferentes contextos del poblado nos 

ofrece además de la oportunidad de tener una mayor cantidad de materiales que aporten 



 

 31 

información sobre caracteres culturales, estéticos u estilísticos imperantes en la sociedad 

ibérica, nos remarca la existencia de recintos destinados a un culto a los difuntos o 

antepasados, y por otro lado, de estancias cuya función sea la de hospedar ceremonias 

religiosas de carácter doméstico o familiar, lo que añade un nuevo grado de complejidad 

en el estudio de la religión en el mundo ibérico. 

Personalmente creo que el carácter sacro que se da a estos espacios y a los 

materiales allí hallados (en especial las terracotas y los pebeteros) queda más que 

demostrado, aunque el hecho de su aparición en diversos ámbitos del yacimiento, no 

sólo los dos departamentos definidos como santuarios, nos dificulta la capacidad de 

marcar dos tipos de ritualidades diferentes frente a un culto colectivo de la comunidad. 

 

-En el yacimiento del Castellet de Bernabé en Casinos (Valencia) se 

encontraron en el departamento 2, identificado como una capilla, un fragmento de 

cabeza humana de terracota, y junto al departamento, un pebetero con forma de cabeza 

femenina, por lo que podría formar parte de los objetos culturales de dicho recinto. 

También habría que nombrar el hallazgo, fuera de contexto, de una figurilla de piedra, 

seguramente de una Diosa Madre (Fig: 9), sentada en un trono con un niño en los brazos 

(Guérin 1989: 559). 



 

 32 

 

Fig. 11 Exvoto de la Madre Entronada (Guérin 1995: 332:333) 

 

La cabeza de terracota, constituye la parte central de un rostro femenino 

fracturado horizontalmente por la mitad (Fig: 10). Mide 8 cm de alto, 4 de ancho y 0,9 

de espesor. Al igual que el resto de cabezas votivas halladas en los yacimientos 

cercanos, está fabricada mediante una arcilla marrón, sin desengrasante aparente, que se 

colocaría sobre un molde no bivalvo, por lo tanto sería hueca, trabajando sólo los 

detalles de la zona anterior. 

Si observamos la superficie del rostro, podemos adivinar restos de una 

decoración  con base de engobe blanco, sobre la que se han pintado dos bandas muy 

finas de color marrón en la barbilla, y otra casi inapreciable debajo del ojo derecho. 

A pesar de su reducido tamaño, se distinguen sin dificultad la barbilla, la boca, 

nariz y el inicio de las órbitas oculares. El rostro, de aparente forma ovalada, presenta 

una boca pequeña, fruncida, de labios bastantes gruesos. La nariz es recta, fina, sin 

resaltar las aletas y con dos orificios pequeños y algo salientes. La barbilla y las mejillas 

son redondeadas y carnosas (Bonet, 1978: 149-150). 



 

 33 

Aunque nos recuerda mucho a las cabezas votivas femeninas halladas en el 

Puntal dels Llops, es difícil, en general, establecer posibles paralelismos, debido a que 

nos encontramos ante la ausencia  del resto de la pieza, que nos podría dar una idea de 

su vestimenta y sobre su tocado. Quizá con los pocos datos obtenidos, cabría 

relacionarla con los exvotos documentados en el santuario de La Serreta en Alcoy, sobre 

todo a lo que (Visedo y Pérez 1947) llamaban serie 2, formada por cabezas y figuras, de 

arte más elaborado y bello. Es el lote más importante de cabezas de terracota halladas en 

la Península Ibérica. 

El pebetero con forma de cabeza femenina (Fig: 10) está moldeado de arcilla 

marrón rojiza con forma de cabeza femenina de 20 centímetros de altura, kalathos de 

9,2 por 7,4 centímetros y base de 7,1 por 6,5 centímetros; pero en este caso muy 

incompleta, debido sobre todo a un rostro que se presenta muy erosionado: bien 

marcada la barbilla, nariz rota, ojos almendrados y abultados; kalathos muy alto y 

profundo sin perforar, con un peinado sólo distinguible claramente hasta la base del 

cuello y con un tocado en el que se puede apreciar el pendiente derecho formado por 

dos volutas muy esquemáticas. La base del cuello se configura como una especie de 

soporte discoidal de unos 2,5 centímetros de altura sin ningún detalle que señale la 

existencia de vestimenta alguna. De su decoración cromática conservamos restos de 

pintura blanca por toda la superficie (Bonet et al. 1990: 195-196). 

 

Fig. 12 Exvotos procedentes del Castellet de Bernabé (Moneo. 2003: 177) 



 

 34 

 

Quizá su tosquedad y la falta de detalles y vestimenta, podría darnos la idea de 

que sobre ella pesa una fuerte influencia de las ya nombradas anteriormente, pero con 

una producción con carácter más local y tosco. 

Hay que destacar que en este caso tampoco se han hallado orificios en la parte 

superior, por lo que podríamos englobarla en ese conjunto de pebeteros cuya función 

utilitaria ha quedado relegada a un segundo plano, primando su carácter votivo. 

La figurilla de piedra denominada “Madre Entronada” fue hallada por un 

visitante en uno de los ribazos que se superponen a la muralla y amablemente entregada. 

La pieza mide unos 10 cm de alto, es de piedra caliza y se  encuentra en mal estado de 

conservación. Representa una figura femenina de la cual no se conserva la cabeza, 

sentada en un trono, vestida con un péplum, y sosteniendo sobre sus brazos a un bebé 

cuyos rasgos no se aprecian, en postura claramente frontal, con una mano descansando 

sobre el brazo derecho de la figura femenina (Guérin, 1995: 332-333). En el trono se 

aprecian escotaduras laterales, un respaldo vertical y una base plana cuya función sería 

la de mantener la figura sobre una estantería, repisa o pared. Nos da una imagen divina 

o real, asociada a una serie de conceptos relativos al valor ideológico atribuidos a la 

maternidad, por una parte sacralizada como función primordial de la feminidad, por otra  

a la reproducción, destinada a perpetrar el linaje real simbolizado por el trono (Guérin, 

1995: 333). El citado autor (1999: 93) que ve en la posición de las manos, una señal de 

que el bebé da la espalda a su madre a modo de exhibición, habla de una representación 

de la ley sagrada de sucesión. Queda asimismo remarcado  el concepto de fertilidad que 

asocia la maternidad divina con el ciclo de la naturaleza del cual dependen para su 

sustento, las comunidades rurales. Ya hemos visto restos de cultos agrarios vinculados 

al mundo femenino, como el caso ya mencionado de los objetos encontrados en Sant 

Miquel de Lliria. 

Este tipo de piezas son abundantes en el marco mediterráneo. Por ejemplo, 

Marín Ceballos (1987: 43-79) recoge una serie de ejemplares hallados en contextos 

ibéricos, en el marco de discusión sobre la diosa Tanit. Pero aunque no podamos 

identificar esta pieza,  nos interesa su estudio dentro del concepto figurativo de las 

damas entronadas y en contraposición a las masculinas, puesto que, con la discutible 



 

 35 

excepción del Cabecico del Tesoro (García Cano, 1994), la Península no ofrece esta 

clase de figuras, sino las más habituales del hombre a caballo o en plena batalla. 

Las mujeres ibéricas por lo tanto no tienen un papel activo en el poder, sino 

damas aristocráticas trasmisoras del poder de forma matrilineal, pero no ejecutoras de 

tales poderes. Serán sus esposos por elección o imposición los que acaparen en sus 

manos las estructuras del dominio patrimonial. Diodoro (XXV) proporciona un ejemplo 

ibérico cuando relata que Asdrúbal sólo consiguió su proclamación como caudillo 

después de tomar como esposa a la hija del vencido Orisson (CASEVITZ, 1985, 117). 

Cabe destacar que estas piezas han sido halladas junto a  un hogar ritual 

cuadrado de 80 cm  de lado, de arcilla cocida in situ y decorado con improntas de 

cuerda que forman un motivo de líneas con bucles en la única esquina conservada, 

además de marcar su posible orientación astronómica, pues no coincide con las paredes  

de la habitación (Almagro-Gobea, Mata, 2000: 67). Es un elemento muy significativo 

que podríamos relacionar con los “autel-foyer” del Languedoc oriental (Dedet et al. 

1968), término que alude a las placas de arcilla generalmente asociadas a otros 

elementos de carácter de culto, además de a influencias y prácticas religiosas 

mediterráneas, concretamente helénicas, que habrían sido introducidas por los griegos 

de Marsella (Larderet, 1957: 70; Dedet et al. 1968: 37). Este simple hogar, a modo de 

vista funcional, es un verdadero altar (Jannoray 1954: 423) al servicio de culto 

doméstico ligado a los antepasados (Larderet 1957: 70), siguiendo la línea de las 

tradiciones ancestrales de origen indoeuropeo (Almagro-Gorbea 1996: 99). También 

encontramos otro hogar de piedras, de planta rectangular, situado junto a la puerta, el 

cual contenía cenizas; a él añadiríamos, en la pared sur, una hornacina poco profunda en 

adobe, a modo de posible altar (Bonet, Mata 1997:138) donde colocarían los objetos de 

culto (Bonet et al. 1990: 192) o las ofrendas (Bonet, Mata 1997: 138), habiendo 

aparecido también una inhumación infantil (Guérin et al. 1989: fig. 4, vid. Apendice 1) 

con posible carácter fundacional y junto a la entrada, un molino barquiforme. 

El primer punto que trataríamos es el de la relación de la estancia con hogar 

ritual de esta gran vivienda del Castellét de Bernabé con una capilla doméstica (Bonet et 

al. 1990: 192) de carácter permanente, donde se llevarían a cabo ceremonias religiosas 

en las que la presencia de materiales de uso femenino (pesas de telar y fusayolas), así 

como la escasez de objetos vinculados al ámbito másculino (armas y herramientas), 



 

 36 

parece indicar que el departamento 2 acoge mayoritariamente a las mujeres de la familia 

y es muy posible que los ritos que se celebraran en su interior, así como los objetos 

motivo de devoción y las ofrendas depositadas, estuvieran dedicados a una diosa 

femenina (Guérin, 1995, 306). 

Además, por su separación del resto del poblado y los materiales de lujo en ella 

empleados, inducen a pensar que esta capilla pertenecería a una familia aristocrática, 

que a su vez tendría el control del poblado y de las explotaciones agrícolas vinculadas a 

éste (Bonet, Guérin 1995: 102). Simboliza el poder central (Bonet, Mata 1997: 239), 

remarcando su carácter gentilicio y, posiblemente clientelar, interpretación que explica 

la aparición en ella de terracotas asociadas a otros elementos de carácter ritual. 

En mi opinión, los objetos que nos regalan las excavaciones arqueológicas 

indican una especial predilección hacia cultos de carácter femenino y fecundidad, lógica 

aplastante teniendo en cuenta que la principal función del asentamiento era la de la 

explotación agraria, pero creo que queda en duda la cuestión de si este culto se llevaría a 

cabo únicamente por mujeres, además del hecho de si el control del santuario por parte 

de la élite local, implicaba su monopolio de la religión, como parte de sus obligaciones 

de gestión del poblado y sus tierras, o se trataría de una práctica compartida por todos 

sus habitantes. 

 

-En la denominada Cueva de las Maravellas en Gandía (Valencia) encontramos 

un conjunto compuesto por dos cabezas, un torso antropomorfo y dos piernas humanas 

(Fig: 11) El torso carece de cabeza y extremidades, es de factura realista, plano y 

pertenece a un varón. La pasta, de tonalidad anaranjada clara y crema en algunas zonas, 

bien depurada y con cocción oxidante, reúne una serie de características de fabricación 

que se repite en las demás piezas. Las dos extremidades inferiores presentan medidas 

dispares, se encuentran fracturadas y pertenecerían a dos figuras antropomorfas 

perdidas: la primera de ellas es bastante esquemática, conformada por un cilindro que 

representa la pierna, acabada en un pellizco para el pie. La segunda correspondería a 

una figura de tamaño mediano y está compuesta por un cilindro de forma cónica 

acabado en un pellizco para representar el pie y algunas líneas marcadas a punzón antes 

de la cocción como representación de los dedos. Pla Ballester (1945) indicaba que las 

extremidades no son desconocidas en los yacimientos ibéricos, y citaba el ejemplo de 



 

 37 

Casa del Monte. Las dos restantes piezas son sendas cabezas antropomorfas de tipo 

ornitomorfo también cilíndricas, y elaboradas en torno. Una de ellas presenta el rostro 

rehundido a causa del pellizco con el que se realizó la nariz de la pieza, mientras que los 

dos ojos son sendos agujeros oblongos de pequeño tamaño realizados mediante un 

punzón antes de la cocción. La cabeza es de tendencia discoidal y su unión al cilindro 

del cuerpo se soluciona con un estrechamiento que recorre todo el diámetro de la figura. 

La segunda cabeza es algo más grande y conserva una mayor parte del cuerpo, además 

de completamente esférica. Es bastante más esquemática que la anterior, con los ojos 

rehundidos, nariz de pellizco y una boca alargada abierta mediante punzón; el cuerpo es 

cilíndrico y también a torno. Ninguna de las dos presenta más detalles, tales como 

orejas, pelo, vestimenta o símbolos de pertenencia a clase social (Cardona Escrivá 

2013). 

Este pequeño conjunto ha sido objeto de numerosos estudios tras su 

descubrimiento, en la búsqueda de una confirmación sobre la naturaleza de santuario 

atribuida a la cueva. Por citar algunos autores tendríamos a Gil-Mascarell (1975:310 s.), 

Aparicio (1976: 349 s.), González Alcalde (1993) o Moneo (2003). 

 



 

 38 

 

Fig. 13 Exvotos anatómicos de la procedentes de la cueva de les Meravelles. Fotos del trabajo de Cardona 

Escribá 

 

No será hasta el año 2005 con las posteriores excavaciones de Joan Cardona 

Escrivà, arqueólogo del ayuntamiento de Gandía, cuando la que la cueva nos ofrezca un 

nuevo conjunto de exvotos (Fig: 12), quizá incluso más interesante que el anterior. Este 

lote está integrado por varias extremidades humanas y una figurilla antropomorfa casi 

completa de tipo ornitomorfo, que es sin duda la más interesante. Supuestamente se 

trata de un individuo bisexuado, mellado por las fracturas del brazo derecho y de ambas 

piernas, así como del miembro viril. Se encuentra desnudo, con los brazos abiertos y 

con los pechos marcados. Su rostro es esquemático, muy parecido a la cabeza, ojos 

rehundidos por el pellizco necesario para realizar la nariz, apuntada y triangular, y un 

rehundimiento en la zona occipital derecha del cráneo. Esta simplicidad remarca los 

caracteres sexuales de la figura, bien marcados por el artista. El ombligo del individuo 

también se muestra subrayado: un orificio circular realizado mediante punzón, que 

resalta en la composición. El cuello es largo y tanto brazos como piernas presentan 

sección cilíndrica. La figura fue realizada a mano en una sola pieza. 

Nosotros no vemos ningún indicio para suponer la bisexualidad de dicha figura, 

además de la ya nombrada fractura en la zona genital, la cual sólo nos deja abierta la 

imaginación, habría que destacar que ni en la Península ni en el Mediterráneo se han 

encontrado ninguna otra pieza con la que pudiéramos ponerla en relación, siendo el 

único ejemplo que hemos hallado, una serie de exvotos en terracota procedentes de los 



 

 39 

primitivos Gomeros, en las Islas Canarias, de similar esquematismo, por lo que creemos 

que esta interpretación es completamente errónea, y se trataría únicamente de un exvoto 

femenino. 

Dentro del lote, además, existe un conjunto de extremidades pertenecientes a 

figurillas perdidas. Se trata de cuatro fragmentos de brazo y dos de pierna, hechos a 

mano, de forma cilíndrica y un pellizco al finalizar para indicar tanto las manos como 

los pies. Dos de los brazos muestran una serie de líneas paralelas como representación 

de los dedos (Cardona Escrivá 2013). 

 

Fig. 14 Exvoto bisexuado y restos anatómicos. Foto obtenida del Trabajo de Cardona Escrivá. 

 

El hallazgo en el lugar de los exvotos de terracota de miembros anatómicos, 

junto a vasos caliciformes, ha hecho que la bibliografía tradicional se centrase en la 

interpretación de la cueva como espacio de culto de carácter curativo desde época 

tardía, lo que la englobaría dentro de la evolución que se observa en las cuevas santuario 

ibéricas hacia la temática de la sannatio. 

Aunque a mi parecer no podemos dejar de lado el hecho de la especial 

singularidad que ofrece la cueva de Les Maravelles,  única en todo este territorio en el 



 

 40 

que hasta la fecha se han hallado cloroplastias de este tipo. Unido a la tosquedad en su 

manufactura, su arcaísmo, siglo IV-III a.E (Cardona Escrivá, 2013), y la falta de 

vestimentas o peinados que relacionen las figuras con las halladas en yacimientos de la 

zona, nos dan la idea de que posiblemente fuesen de producción local. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 41 

4.3 VALORACIÓN 

 

Tomando como base lo expuesto anteriormente, creo que la zona tratada objeto 

de estudio es un claro ejemplo de la pluralidad religiosa, cultural y ritualista que se vivía 

en las sociedades del mundo antiguo y en nuestro caso la sociedad ibérica, vinculada al 

área edetana. 

Una religiosidad vinculada a santuarios de diversa índole desde los de carácter 

urbano a los ubicados en cuevas y los santuarios de entrada. Toda esta amalgama nos ha 

llevado a extraer unas ideas esenciales sobre las prácticas de culto y los lugares elegidos 

para desarrollarlas: 

-La asociación de la religiosidad urbana a lugares específicos para la celebración 

de la ritualidad siempre aparece íntimamente ligada al control casi monopolístico por 

parte de las élites locales. Aunque la gestión esté en manos de estas familias ello no 

implica que fueran los únicos con acceso a los lugares sacros. 

-La presencia de exvotos en estos santuarios puede estar vinculada a ritos 

variados, desde los orientados a propiciar la fertilidad hasta los agrarios, las sannatio o 

el culto a los antepasados; por lo que únicamente podemos dar pinceladas generales 

sobre las atribuciones que los pobladores antiguos designaban a sus objetos sacros. 

-Debido a su cercanía al Mediterráneo, hemos encontrado en todos los lugares 

descritos una profunda influencia griega en lo que al ámbito religioso se refiere. 

- Observamos una marcada dualidad que se hace patente a través de los objetos 

hallados. Los ritos de paso y el culto a los antepasados protectores recaen 

principalmente en los moradores masculinos; mientras que las imágenes femeninas se 

destinan a los ritos de fertilidad, vinculados a una diosa madre de carácter agrario. 

En resumen, la zona del Levante mediterráneo, aunque nos muestre una menor 

cantidad de objetos que otras del ámbito peninsular, lo compensa con la singular 

variedad de los hallazgos, como es el caso de las cabezas  votivas, que nos ofrece una 

información importantísima a la hora de abordar investigaciones sobre la religión 

ibérica.  



 

 42 

Por último, me gustaría destacar el hecho de que todos los exvotos hayan sido 

elaborados en terracota,  en contrapartida al especial protagonismo de los metales, que 

se ve en la zona sur de la Península. Me pregunto si ello se debe a la acción de 

espontáneos que nos han privado de dichas piezas, si el hecho se debe a la ausencia de 

materias primas o, por el contrario, si posee un significado propio de la región en cuanto 

a la designación de materiales para un uso concreto de los exvotos en el interior de los 

santuarios. 

 

  



 

 43 

5. MESETA SUR 

 

5.1 ORETANIA 

 

La zona cultural sobre la que vamos a incidir es, a grandes rasgos, la región de la 

Oretania Ibérica en el período entre el siglo VIII y el I a E. Este territorio ocupaba una 

posición estratégica, comprendida entre Sierra Morena –de gran importancia minera-, la 

Mancha Baja y el Alto Guadalquivir, controlando al mismo tiempo el acceso hacia las 

cosas mediterráneas del sureste peninsular. Sus límites se extenderían desde el Zújar, 

por el Oeste, hasta las sierras de Alcaraz y de Segura, por el Este, y desde el valle del 

Guadalquivir, al sur hasta el curso del Guadiana, por el Norte (Almagro-Gorbea, 1990: 

529). 

El estudio de los Oretanos nos enfrenta directamente con dos problemas 

principales: la casi total ausencia de fuentes escritas y la confusa referencia que 

contienen las existentes, si las comparamos con las halladas respecto a otros pueblos 

ibéricos. Estas últimas se centran preferentemente en aspectos políticos o militares 

durante la conquista bárquida, como es el caso del regulo Orissón, y no tanto en sus 

aspectos sociales, y su localización geográfica, que nos coloca en una zona de paso y 

por tanto de influencia de múltiples pueblos, junto con la transmisión de elementos 

culturales y étnicos entre turdetanos, bastetanos, contestanos, carpetanos, vetones, 

lusitanos y celtas (López Domenech 1996: 19). Mi propuesta se basa en que es 

precisamente este continuo intercambio de influencias el que nos llevaría a un proceso 

de “etnogénesis“ dentro del territorio de la Oretania (término acuñado por Almagro-

Gorbea). Concebimos la definición de etnia, al igual que lo hace (Almagro-Gorbea. 

1999: 26), como un proceso que supera el cúmulo de variaciones culturales suscitadas 

en un espacio y tiempo concretos. (López Domenech 1996). Así las cosas y tras analizar 

profundamente la influencia que en esta región han tenido las interacciones griegas y 

fenicias, el autor la define como “un producto directo de la acción de las colonizaciones, 

que inciden menos y más tarde que en las costas por razón evidente de lejanía” (López 

Domenech 1996). 



 

 44 

Además, hay que tener en cuenta que esta regio oretana engloba, tomando como 

referente a Ptolomeo (Ptol. II,6,58) lugares muy dispersos geográficamente y con unas 

bases histórica y arqueológica muy distintas. Por ello deberíamos hacer una 

diferenciación entre la zona de influjo céltico, la llamada Oretania Germana, que tendría 

como capital, la antigua ciudad de Orentum (Gargántula de Calatrava), de la cual se 

tomaría el nombre para toda esta tribu, y la Oretania mayoritariamente ibérica, cuya 

importante capital situaríamos en la ciudad de Cástulo (Linares), (López Domenech. 

1996: 141). 

Nos encontramos por lo tanto en un territorio dominado por oppida -ciudades 

estado- bajo la tutela de un líder guerrero, que en momentos de tensión militar podían 

agregarse al mandato de un único caudillo; hecho explicable por el fin del conflicto 

entre los Oretanos y los bárquidas, tras el matrimonio de Himilce, hija del rey Mucro de 

Cástulo, con Aníbal, logrando unificar con ello toda la Oretania como aliado cartaginés 

y la subsiguiente suma de los mercenarios Íberos (López Domenech. 1996: 141-143) Se 

encontraban, por lo tanto, en una etapa intermedia entre la tribu y el estado, ya que es 

precisamente tras el contacto con la familia bárquida, siglo III a.E, que la región 

comienza a sufrir una serie de cambios: cecas propias, alfabetización, una mayor 

relevancia en su importantísima red minera y una capital valida at nobilis para lo cual, 

se necesitaba un sustrato previo debido a los contactos con el Mediterráneo (López 

Domenech. 1996: 143). 

En lo que respecta al ámbito religioso, debido a las escasas informaciones que 

los autores clásicos ofrecen sobre los aspectos rituales de los oretanos, la Arqueología 

del Culto se ha convertido en la principal fuente de información para conocer esas 

prácticas. Parece ser que la religión entre los pobladores de la zona todavía se 

desarrollaba desde una relación íntima y privada entre creyente y la divinidad; una 

relación naturalista, conservadora de la vida, la salud y una herramienta para controlar 

las fuerzas ambientales, aunque se comenzaría a esbozar una cierta especialización por 

parte de algunos individuos, pero no podemos hablar de una casta sacerdotal 

propiamente dicha. El centro del culto oretano lo hallaremos en los santuarios íberos, 

lugares de congregación territorial controlados seguramente por las ciudades-estado más 

próximas a ellos; aunque no por ello debemos restar importancia a los templos urbanos, 

las capillas domésticas y las cuevas santuario. 



 

 45 

Estos santuarios destacan por su espectacularidad y por la gran importancia de 

los hallazgos encontrados, entre los que nos interesan especialmente  los exvotos de 

bronce, símbolos que actuarán como representantes de la sociedad conformada por este 

grupo étnico (Manzaneda-Martin. 2017: 540). El depósito de las piezas en la búsqueda 

humana de su lugar en tierra sacra se dará con especial frecuencia en los santuarios de 

Collado de los Jardines y el Castellar de Santiesteben caracterizados por su amplio 

repertorio que nos acercan un poco más a la comprensión del simbolismo y el 

pensamiento religiosos de estas gentes. 

 

Fig. 15 Fuente: Mapa de los principales Oppida Oretanos. (Manzaneda-Martin, 2016: 73) 

 

 

 

 

 



 

 46 

 

5.2 ESPACIOS CULTURALES 

 

-En el yacimiento de Alarcos (Ciudad Real), nos encontramos un santuario de 

tipo doméstico (Monero. 2003: 162) donde han aparecido más de sesenta exvotos de 

bronce y terracota que representan formas masculinas o femeninas, tanto desnudas 

como vestidas, jinetes, un caballo y diversos elementos anatómicos (cabezas, pierna, 

pie, órganos sexuales masculinos, etc.). En lo que en la época constituiría un rico ajuar, 

hallamos objetos de metal, así como dos cabecitas de representando la diosa fenicia 

Astarté (una de oro, perteneciente a un colgante, y la otra, de bronce), fíbulas, plomos, 

punzones de hueso y un semis de Cástulo.  Estos exvotos, únicos aparecidos en la 

Oretania septentrional durante el curso de una excavación sistemática, no cuentan con 

una estratigrafía clara que nos ayude a lograr una  datación y  una contextualización 

cultural precisa (Caballero, 1987: 621). El hallazgo se ha relacionado con la existencia 

de un santuario urbano parcialmente desmontado (Almagro Gorbea y Moneo, 2000: 55), 

aunque L. Prados opina que las ofrendas podrían más bien pertenecer a un depósito 

votivo (Prados, 1991: 329). Estos exvotos se fechan entre la segunda mitad del siglo V 

a.C. y la mitad del siglo III a.C., aunque probablemente el  mayor auge del santuario no 

se habría dado hasta finales del siglo III o inicios del II a.C. (Almagro Gorbea y Moneo, 

2000: 55).  

Las figuras masculinas vestidas (Fig: 14) de entre 4 y 7 cm de altura, son de 

buena manufactura (especialmente en lo que respecta a las cabezas) y aparecen en una 

posición de brazos pegados al cuerpo, portando túnicas cortas; hecho que para (Nicolini 

1969: 121) corresponde a un modo de vestir local o al menos regional. La posibilidad de 

que sujetasen armas y lucieran peinados en trenza -la llamada “tonsura ibérica”- nos 

indican un posible carácter respecto a la función de los personajes, lo que les pondría en 

contrapunto con sus análogos desnudos. 

Las figuras masculinas desnudas (Fig: 14) de alrededor de 5 cm de altura, no presentan 

marcados los músculos del cuerpo, ni tampoco detalles de los dedos, uñas…etc  

(Caballero 1987: 618). Se centran únicamente en la plasmación de su carácter itifálico, 

con un clarísimo marcaje del sexo, lo que nos lleva a la conclusión de un explícito 



 

 47 

significado profiláctico o al menos su vinculación con algún tipo de ritualidad de 

carácter fértil. 

Destaca también la aparición de una figura que representa  a un jinete de 4,5 cm 

de altura, fracturada a la altura de las caderas, a la que le faltan las extremidades 

inferiores y el caballo. Como es el caso de otras piezas citadas, aparece con los brazos 

pegados al cuerpo, flexionando los codos y adelantando las manos. Han sido bien 

señalados los ojos, la boca y la nariz (Caballero 1987, 619). Podemos relacionar esta 

figura con su homólogo hallado en el yacimiento de Collado de los Jardines, el cual 

presenta la misma disposición  además de portar una lanza. 

También encontramos en el conjunto estudiado una figura femenina de 6,5 cm 

de altura, que representa a una dama tocada, envuelta en un manto largo que dota a la 

pieza de una envoltura cilíndrica. Nicolini apunta que se debe a la moda imperante en la 

época y que tendría paralelismos con figuras halladas en Chipre. 

Por último, destaca la aparición de un exvoto anatómico, representando una 

pierna completa de 6 cm de altura, con una manufactura muy detallada sobre todo en la 

estructura del pie, hasta acabar en los dedos. Al no ser un caso aislado en el yacimiento, 

a nuestro parecer, podría tratarse de parte de un rito dedicado a la sanatio, sobre todo si 

tenemos en cuenta la existencia de un culto acuático inherente a la sociedad oretana, 

hecho muy bien documentado en la reciente tesis doctoral de Cristina Manzaneda 

Martín. 

Es posible que la aparición de la estatuilla de un caballo votivo nos ponga en 

relación con unas muy similares aparecidas en santuarios como Collado de los Jardines, 

por lo que pueda ser interpretada como evidencia del culto a una divinidad protectora de 

los equinos y propiciadora de su fecundidad: la venerada Póthnia Hippôn mediterránea 

(Benítez de Lugo y Moraleda, 2013). 

En resumen, la importancia de estas piezas es más que significativa, ya que todas 

ellas, parecen mostrar una tipología única en el territorio, por lo que no sería 

descabellada la idea de que se tratasen de una producción local. 

Desgraciadamente, treinta años después de su hallazgo siguen sin ser 

presentadas en un estudio detallado, por lo que deberemos esperar a futuras 



 

 48 

publicaciones para lograr una clasificación  por tipología y unas interpretaciones más 

detalladas. 

 

Fig. 16 Exvotos encontrados en el santuario de Alarcos. Fuente (Caballero 1987: figs. 2, 3, 5, 7, 9, 10 y 

11). 

 

-En el yacimiento de El Cerrón (Toledo), se documenta el hallazgo de un único 

exvoto de bronce, localizado en las inmediaciones del posible santuario doméstico. La 

pieza de 5,8 cm de altura (Fig: 15) representa a un posible jinete masculino incompleto. 

Las piernas están separadas del cuerpo y son bastante cortas en comparación con sus 

brazos. Ambas extremidades inferiores tienen dos perforaciones circulares en los límites 

semicurvos mientras que los interiores son planos. Conserva parte del falo mientras que 

sus brazos están separados, con el izquierdo en posición alzada y una perforación que 

podría indicarnos que portaba un arma, probablemente una espada o una lanza. El resto 

del cuerpo es un cilindro que termina en un extremo ligeramente apuntado 

correspondiente a la cabeza, en donde observamos cuatro líneas que marcan el peinado 

(Valiente 1990: 334-335). 



 

 49 

Este yacimiento se vincula con el área carpetana más que con la zona oretana, lo 

cual serviría como indicador del cambio en la cantidad de exvotos. La pieza podría 

representar a un antepasado heroizado al que se le rindiese un culto de tipo gentilicio, 

quizá con un carácter meramente familiar o privado, practicado únicamente en este 

santuario vinculado a la mansión de un regulo o al menos de un personaje ilustre. 

Podríamos relacionarlo por su similitud con los casos del Castellet de Bernabé y el 

Puntal dels Llops, que hemos analizado en este mismo trabajo.  

 

Fig. 17 Exvoto de bronce aparecido en el yacimiento de El Cerrón (Valiente 1990: fig 3). 

 

-En el yacimiento de Mentesa Oretana (Villanueva de la Fuente), se encontró 

un exvoto masculino muy esquematizado (Fig: 15) que representa la figura de un 

guerrero desnudo, que exhibe un armamento típico de la panoplia militar ibérica (falcata 

en vaina junto a discos coraza) de forma pasiva, con lo que es un mero acompañante de 

la figura. La falcata, al igual que otras armas, es símbolo de poder y riqueza, dentro de 

una sociedad mediatizada por el carácter militar de la élite dominante (Quesada, 1997: 

162). 

La falta de movimiento en los brazos, junto a la ausencia de expresión en el 

rostro, nos muestra un desinterés en el retrato y en el movimiento, siendo el sexo la 



 

 50 

única parte de toda la figura que guarda un especial interés en su manufactura y 

detallismo, aunque no podríamos definirlo como una figura priápica (Benítez de Lugo y 

Moraleda, 2013: 217). 

La presencia de armas en actitud pasiva y la exhibición tan clara del sexo, se 

relaciona con un rito de paso de un personaje de la élite guerrera o social. El oferente, 

en contacto directo con la divinidad, le muestra los rasgos más característicos de su 

nuevo estatus social como hombre adulto y como guerrero, sus armas y su sexo, 

dejando con ello constatado que abandona su etapa infantil y que por lo tanto está listo 

para afrontar sus nuevos deberes cívicos:  luchar y procrear.   

La falta de rasgos faciales definitorios nos hace plantearnos la duda de si esta 

pieza corresponde a un individuo concreto o, por el contrario, es un objeto adquirido a 

un artesano, con lo que primaría la tipología de la figura sobre la intención de una 

representación particular. A nuestro parecer, el hecho de que sea el único exvoto 

encontrado en el yacimiento le dota ya de un carácter singular, por lo que parece 

precipitado hablar de la imagen de un joven particular que se hubiese manufacturado 

por encargo. 

Finalmente, debemos mencionar el hecho de que, por el momento y a falta de 

mejores datos, el carácter de santuario del yacimiento se queda en una mera posibilidad. 

Compartimos la teoría de (Benítez de Lugo y Moraleda, 2013) y que tiene en cuenta la 

interacción entre la aparición de este exvoto tan representativo, junto a su ubicación en 

una zona de nacimientos de agua; un elemento clave en la religión oretana. Este agua 

usada para su ingesta, abluciones o libaciones, solían llevar al individuo a un estado de 

purificación o catarsis; es la aplicación de una lógica natural que pasa por la limpieza de 

cuerpo y alma para el paso a la edad adulta. 



 

 51 

 

Fig. 18 Exvoto oretano de un guerrero ibérico encontrado en Mentesa Oretana, con las piernas perdidas. 

Museo Municipal de Villanueva de la Fuente. Fotografía: R. Campos; dibujo: C. Burkhalter. 

 

-En el yacimiento de El cerro de las Cabezas en Valdepeñas (Ciudad Real) se 

encontraron una serie de exvotos en terracota, entre los que destaca un pebetero 

cilíndrico macizo, que presenta una rotura en su parte inferior y plano en la superior. 

Posee un rostro de forma triangular aunque de tendencia esquemática, con una 

prominente nariz cuadrangular que está partida (Fig: 16) No se conservan en su 

superficie huellas de quemado o de haber sido utilizado como incensario (Benítez De 

Lugo, 2004: 49 y 54), por lo que podríamos decir que habría perdido su función como 

thymiateria, quedándose relegado únicamente  a un carácter votivo, hecho que ya hemos 

observado en otros yacimientos del área ibérica, como la costa levantina. 

El relieve del globo ocular está claramente representado, con una incisión en su 

centro que indicaría la presencia de la pupila.  Sin embargo, la boca no es más que una 

minúscula  incisión que resta expresividad al conjunto facial. Sobre la faz, una línea 

horizontal, interrumpida a la altura del entrecejo, marca el comienzo de la frente y 

separa el rostro de un punteado que puede ser la representación del pelo o de algún tipo 

de adorno. Quedan restos a ambos lados que señalan la otrora presencia de dos 

protuberancias, ahora desaparecidas, que tal vez fueron roleos recogiendo el cabello.  

Junto a ella hallamos tres figuras femeninas, modeladas a mano en terracota 

(Fig: 16). 



 

 52 

La primera es un altorrelieve mal conservado, en el que apenas podemos 

observar las piernas y la cabeza, coronada con un tocado. La pieza representa una figura 

maternal que porta a su hijo en los brazos. Esto ha llevado a su interpretación como una 

diosa madre curótrofa; madre protectora y nutricia, que luce un tocado y que traería 

consigo el poder de protección para las gentes del área de Sierra Morena. Autores como 

(Rueda 2011: 163 y 164) identifican la talla como un culto a la Astarté fenicia o a una 

figura de sus características iconográficas, hecho que no nos extraña teniendo en cuenta 

la aparición de una moneda con su efigie, además de otros materiales hallados en 

yacimientos cercanos 

El segundo exvoto de terracota con forma femenina representa una cabeza de 

perímetro circular con poblada melena que cae sobre los hombros y peinada con raya en 

medio. No se han podido conservar los rasgos de su rostro, pero probablemente la pieza 

fue policromada acentuando sus rasgos faciales de forma similar a las testas de arcilla 

cocida de Tossal de Sant Miquel de Llíria y el Puntal dels Llops, en las que el engobe y 

la pintura se utilizaron para resaltar partes determinadas. (González Reyero, 2012: 116). 

La tercera integrante del conjunto también es de forma redondeada de 

aproximadamente 16 cm de altura, aunque en este caso represente un cuerpo femenino 

completo. Sus brazos caen de forma relajada hacia ambos lados del cuerpo y terminan 

en unas manos que se unen hacia la zona del útero, postura clásica para los exvotos 

femeninos con intenciones propiciatorias de la fertilidad o del cuidado del proceso de 

gestación (Rueda, 2012: 183). Dos pechos sobresalen discretamente del torso, al igual 

que lo hacen los pies al final de una larga capa y la nariz de la cara (que, por lo demás es 

plana). La cabeza parece estar tocada con una diadema. A buen seguro los rasgos y 

detalles de la figura se encontraban pintados como sucede en el caso de la cabecita en 

relieve de Elche, sin que sea posible apreciarlos claramente en la actualidad (Benítez de 

Lugo y Moraledas 2013: 245). 

Por último, cabe destacar la aparición de un exvoto anatómico con forma de 

pierna, el cual no parece tener ningún orificio en la parte superior. Por lo que no 

deberíamos poder asimilarlo con un colgante. 



 

 53 

 

Fig. 19 Exvotos de terracota procedentes del Cerro de las Cabezas, según (Benítez de Lugo y Moraledas 

2013: fig 14). 

 

No es extraño el soporte elegido por los oretanos del Cerro de las Cabezas para 

elaborar sus exvotos, pues precisamente este oppidum destacó por ser un importante 

centro alfarero gracias a la calidad de los barros, que junto a los hornos descubiertos en 

el yacimiento e interpretados como alfares, debieron convertir la ciudad en un núcleo 

exportador de barro cocido (sus producciones más singulares son las denominadas 

decoraciones del tipo Valdepeñas). Por todo ello, valoramos la posibilidad de que los 

exvotos fueran elaborados por los propios oferentes que, conocedores del trabajo con 

barro en su vida cotidiana, no tenían por qué ser alfareros profesionales (argumento de 

aproximación a la materia prima). Otra opción, aunque menos probable, es que el 

material se eligiera como ofrenda por ser el artífice de la riqueza del oppidum, esto es, el 

“oro” local que se presenta ante la divinidad. 

El verdadero problema subyace en la interpretación del culto ligado a estas 

piezas, encontradas en el recientemente descubierto santuario de entrada sur, al cual se 

le ha dado un carácter gentilicio de carácter indoeuropeo (al contrario del santuario de 

entrada norte definido como de origen mediterráneo) o de rito de paso, que sería 



 

 54 

controlado por una élite propietaria del recinto y por tanto no estaríamos hablando de un 

culto público y extendido al resto de residentes. 

Queda con ello abierto el debate sobre su identificación, aunque personalmente 

no eliminaría tan drásticamente el posible carácter abierto del santuario. En un primer 

momento, su localización junto a la puerta sur le dota de ese carácter de paso para los 

viajeros que accedieran a la ciudad por ese lado. Asimismo, (y sin caer en el ya 

superado tópico de “material de pobres”) queremos remarcar el carácter tan sistemático 

de estas piezas, las cuales ya hemos relacionado con una manufactura tosca y no 

profesional como podría imaginarse de una élite que contratase estos servicios a un 

artista profesional (vid supra). Y por último, y aunque no podemos negar la tradicional 

vinculación indoeuropea del santuario sur, incido en la relación que se otorga a una de 

las piezas con la diosa Astarté una divinidad innegablemente mediterránea. 

En resumen, creo que no es tan fácil definir los límites de la religiosidad del 

Cerro de las Cabezas, en el que indudablemente encontramos una gran riqueza de 

material simbólico que resulta vital para la comprensión del culto oretano septentrional, 

pero a su vez, es su posición en un área en la que sincretizan varias culturas, la que nos 

lleva a una posible unificación de varias identidades religiosas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 55 

5.3 VALORACIÓNES 

 

Tras el estudio de las piezas ligadas a santuarios o a posibles santuarios, 

podemos observar que la zona de la Oretania septentrional posee unas características 

respecto a su expresión religiosa, diferentes a sus vecinos, en especial si la comparamos 

con el litoral mediterráneo. Esta circunstancia diferencial se debería, en mi opinión, a su 

posición estratégica como zona de paso entre el ámbito indoeuropeo y el ibérico, como 

he constatado con anterioridad (vid supra).  

Podríamos afirmar que la tipología de ofrendas votivas y el culto a ellas ligado 

se circunscribía al monopolio de las élites locales que, a su vez, serían las encargadas de 

administrar y controlar el territorio, con toda probabilidad. La clase social más alta 

poseería un ejercicio privado de su religiosidad, como hemos podido observar en los 

ejemplos de ritos de paso o cultos de carácter gentilicio-. A su vez, el ejercicio público, 

ligado a otro tipo de ceremonias, tendría una naturaleza práctica más directa y se 

encuadraría tanto en santuarios domésticos como comunales, destinados a los cultos 

acuáticos de sanación, muy bien atestiguados en el mundo oretano. 

Quizá la única excepción la encontraríamos en el caso de los exvotos hallados en 

el Cerro de las Cabezas. Es posible que el hecho de que estos santuarios se hayan 

encontrado ligados a hogares palaciales, haya ensombrecido su principal característica: 

su posición en el oppidum como santuario de entrada, en un centro con una importancia 

económica muy relevante, merced a la alfarería. No nos parece descabellado valorar la 

posibilidad de que tuvieran un carácter más público del que se cree actualmente, como 

puestos de control en el que viajeros y mercaderes, a modo de aduana, se sometieran a 

un control de entrada donde, además y de mayor importancia para el estudio que nos 

ocupa, pudieran hacer las ofrendas religiosas que les augurasen protección y éxito. 

A su vez, los santuarios de entrada actúan como un umbral sacro en el que se 

abandona fuera de la ciudad toda maldad que pudiera afectarla, creando de esta manera 

un puerto de comercio protegido. La importancia de esta acción y la creencia unida a 

ella queda ejemplificada de modo excelente en Alfayé Villa (2007), que, aunque haga 

referencia al mundo celtibérico y no al ibérico, nos parece un buen ejemplo, teniendo en 

cuenta la ya expuesta influencia indoeuropea que experimentó el área tratada. 



 

 56 

6. SURESTE 

 

6.1 CONTESTANIA 

 

Los contestanos fueron uno de los pueblos ibéricos prerromanos de cultura más 

rica y variada, cuyo desarrollo se produjo entre el siglo VI y el siglo I a. E, integrándose 

en el mundo romano tras su conquista y posterior romanización. 

Algunos autores de comienzos de época imperial se refieren a la Contestania, 

como un término que podríamos colocar a medio camino entre lo étnico y lo geográfico, 

localizado a la zona sureste de la Península Ibérica, limitando con otras zonas íberas 

(Edetania, Bastetania, etc). Esta área refleja estructuras sociales diferentes a las ro-

manas y abre una vía para escudriñar la realidad sociocultural anterior. La primera 

referencia que conocemos es de Plinio (III, 19-20), que nos relata cómo tras la 

Bastentania se encuentra una región que puede ser la Contestania. Si tomamos esta 

mención como verídica, quedaría claro que este territorio se integra dentro del territorio 

colindante a Cartago Nova. También tenemos una referencia de Ptolomeo (II, 6, 14) 

quien los ubicará tras los Bastetanos en dirección al mar. Otra referencia corresponde a 

un texto de Tito Livio (Frag. Lib , 91), según la cual en el año 76 a. E Sertorio trató de 

alejar a Pompeyo de llercavonia y de Contestania. 

El punto de partida de la investigación moderna es la publicación en 1972 de 

Contestania Ibérica, versión resumida de la tesis doctoral que Enrique Llobregat había 

defendido en 1967, la cual ha sido nuestra primera pieza del rompecabezas, a la hora de 

adentrarnos en el estudio de esta área. Sus postulados eran sencillos y claros: la cultura 

contestana se puede definir, tanto desde el punto de vista de su cultura material 

(escultura, cerámica pintada, escritura) como de su ámbito geográfico. Sus límites serían 

el Júcar por el norte, el Segura por el sur y los valles del Cañoles y Vinalopó y las 

sierras de Crevillente, Callosa y Orihuela por el oeste (Abad-Casal. 2009: 21). Aunque 

precisamente el avance en el estudio de las fuentes clásicas y las diferentes actuaciones 

arqueológicas sucedidas en el entorno, han llevado a reinterpretar algunos de sus 

postulados. 



 

 57 

La Contestanía  es una de las regiones que más nos ha ayudado a la comprensión 

del mundo íbero en cuanto a su cultura, su organización, religión y poblamientos, 

gracias a los materiales hallados en sus yacimientos. 

     Los elementos materiales que conocemos hoy del mundo ibérico, no se ciñen a 

unos territorios precisos y suficientemente definidos, por lo que debemos hacer una 

comparación continua entre los datos arqueológicos y los datos trasmitidos por las 

fuentes clásicas. Son precisamente ante estas dudas sobre la Contestania, en las que 

podría sernos de gran ayuda futuros estudios sobre la arqueología del paisaje. 

 

Fig. 20 Extensión de la Contestania y principales yacimientos (Abad-Casal. 2009: 21). 

 

 

 

 

 



 

 58 

6.2 ESPACIOS CULTURALES 

 

-En el santuario del Cerro de los Santos en Montealegre del Castillo (Albacete), 

fueron recuperadas 3 piezas de terracota, aunque una de ellas de encuentro hoy perdida 

y sólo la conozcamos por referencias. 

  La primera representa posiblemente la nariz de un rostro humano que podría 

formar parte de un vaso plástico o de un pebetero, tan frecuentes en los recintos sacros 

del área levantina, aunque también podría formar parte de una figurilla votiva, como las 

encontradas en La Serreta de Alcoy o la Encarnación. (Sánchez-Gomez. 2002: 239), la 

segunda corresponde a la cabeza de una figura femenina de la que no conocemos más 

datos, y la tercera pieza corresponde a un caballo que debido a las influencias de las 

colonias griegas en la zona, representase a Póthnia Hippôn. 

El dato más destacable de este yacimiento es la aparición de unos 400 exvotos 

en piedra, algo insólito en el mundo ibérico (fig: 19). La gran mayoría trata de exvotos 

antropomorfos, que a excepción de algún grupo constituido por un varón y una mujer, 

son as abundantes las figuras que representan imágenes masculinas, en un total de 123 

ejemplares frente a 93 del sexo opuesto. Cuyo estudio nos ha hecho clasificarlos en 6 

tipologías distintas (Bonet. 2003: 155). 

El primer grupo lo constituiría las figuras en representación de oferentes 

estantes, rígidos, frontales y de dimensiones muy diversas, aunque jamás superarían el 

tamaño natural, que ocasionalmente sujetan vasos calciformes, las damas sobre el 

vientre y los hombres a la altura o apoyados sobre la cadera derecha. El segundo grupo 

lo formarían, las figuras de dimensiones reducidas realizadas en arenisca blanca, 

toscamente manufacturados y con un grado alto de esquematismo, con volúmenes 

prismáticos, reverso plano y tendencia cilíndrica, quizá con la intención de engarzarlos 

en algún recoveco del santuario (Ramallo et al. 1998: 44). Algunos de ellos portan 

vasos o adornos significativos como pendientes, torques, fíbulas o cordones, que 

evidenciarían la posición social del personaje representado (Ruano. 1984: 23 ss). El 

tercer y cuarto grupo, estarían formados respectivamente por guerreros íberos y 

personajes ecuestres. El quinto grupo lo relacionamos con 10  representaciones de 

figuras femeninas sedentes, interpretadas como exvotos, representando a una diosa 

madre, o a un grupo de sacerdotisas de dicho culto, las cuales nos ponen en relación con 



 

 59 

la hallada en el Castellet de Bernabé. Por último, el sexto grupo estaría formado por los 

exvotos inspirados en modelos iconográficos centro-itálicos, las llamadas “cabezas 

retrato”, a veces del tipo capite-velato, y togati ataviados con túnicas, toga o en algunas 

ocasiones con calzei y bulla, dejando claro la el elevado estatus social de sus portadores 

(Noguera 1994: 220). Algunos de estos personajes del sexto grupo poseen inscripciones 

latinas o ibéricas que aluden al personaje o grupo al que representan. 

 

Fig. 21 Damas oferentes procedentes del Cerro de los Santos, MAN s II a.E 

 

Los exvotos de bronce hallados en el yacimiento son apenas 11, 9 masculinas y 

2 femeninas, un escaso número comparado con la grandísima cantidad de iconografía 

votiva en piedra, de las cuales sólo 3 pueden ser vinculadas al santuario con certeza. 

Se trata de una serie de figuras representando a guerreros o personajes oferentes 

de forma muy esquemática. No presentan en ningún momento el grado de complejidad 

que hemos podido observar en sus paralelos hechos en piedra. 

La importancia de este santuario (fechada su actividad entre el siglo IV a.E a I 

a.E) y su grandísima producción en piedra, nos hace pensar la posibilidad de que los 

exvotos de bronce aquí hallados, tengan una procedencia exterior al yacimiento, al cual 



 

 60 

llegarían portados por peregrinos que traen su propia iconografía y material habitual a la 

hora de manufacturar exvotos en la búsqueda de obtener unos favores otorgados por un 

importantísimo santuario supraterritorial. 

Lo que queda indudable es la magnificencia que este santuario representaba en 

su época. En la búsqueda por intentar clarificar su ritualidad es muy probable que su 

carácter superase con creces la mera petición de favores, aunque la importancia de los 

vasos para libaciones nos muestra una importante imagen de una ritualidad basada en 

las libaciones buscando una catarsis curativa, teniendo en cuenta la riqueza de la zona 

en aguas minero-medicinales, con carácter curativo (Ruiz-Bremón. 1989: 190). La gran 

diversidad de temáticas que hemos visto representadas, nos da la imagen de un lugar 

que debería recibir miles de peregrinos de todas las clases sociales, aunque quizá sólo 

las grases superiores pudieran permitirse la colocación de ofrendas votivas en materiales 

perdurables, que con la ausencia de una favisa nos hace pensar que su colocación sería 

aleatoria en el recinto o en sus alrededores, lo que quizá explicaría la mala conservación 

de algunas de las piezas. 

También es posible que la gestión de este santuario estuviera vinculada a una 

casta sacerdotal, si tomamos en cuenta algunos de los exvotos hallados, que representan 

sacerdotisas además de que en términos económicos, nos parece lógico proponer que un 

lugar con tal afluencia de gente y tal importancia simbólica, necesitase de algún tipo de 

control, no quizá en la religiosidad directa de los oferentes, pero si podían ocuparse del 

mantenimiento del santuario y de oficial los rituales más importantes en fechas 

señaladas en honor de la divinidad protectora del lugar, de nombre y atributos todavía 

desconocidos. Tomamos en cuenta que (Nicolini. 1973: 37) propone la existencia de 

una casta sacerdotal que controlaría los santuarios de la zona andaluza. 

En el santuario de El Cigarrelejo en Mula (Murcia) encontramos un exvoto de 

arenisca con la figura de un guerrero, localizado en la estancia 5 del yacimiento. Pero 

será en el interior de la estancia número 11, en el que debajo de una capa de barro 

amarillo, se hallaron  179 exvotos de arenisca, de bulto redondo, en relieve o grabados, 

de los cuales sólo 19 representan figuras  antropomorfas (Fig: 20), representando 

guerreros y figuras femeninas, en actitud orante u oferente, una de ellas portadora de 

dos cirios o bastones en la mano, además de una serie de figuras exvotos anatómicos, 

como un bajorelieve de una mano, dos manos y dos grabados ofrecidos a la divinidad 



 

 61 

como deuda tras una curación. El hecho de que estuviesen enterrados nos pone en 

contacto con la posibilidad de que se tratase de una favisa. 

Por lo tanto, es lógico pensar por el volumen de materiales, que la presencia de 

figuras antropomorfas, es un mero acompañamiento al verdadero culto dentro del 

santuario, el cual trataría de un culto zoomorfo, como ya hemos visto anteriormente en 

otros casos relacionado con Ponthia Hipona. 

  

Fig. 22 Exvotos antropomorfos provenientes del Cigallaejo (Blanquez, Quesada 1999: fig 114 y 116).  

 

-En el Santuario de La Encarnación en Caravaca de la Cruz (Murcia) se tiene 

constancia de la aparición de exvotos en arenisca, cuya tipología no fue citada por los 

excavadores, cabe pensar que correspondan a guerreros de bulto redondo con 

fisionomías muy estilizadas y vestimentas muy estilizadas, que debían corresponder a 

una primera fase del santuario (Ramallo. 1991:49) 

También tenemos atestiguada la aparición de unos exvotos de terracota muy 

esquemáticos que conformaban vasitos de ofrendas (Ramallo. 1991: 49) y 14 pebeteros 

con forma de cabeza femenina, en un deficiente estado de conservación, pero de sus 

fragmentos aun hemos podido identificar sus claros rasgos helénicos, entrando por lo 

tanto en la misma categoría que de sus comparativos hallados en otros yacimientos de 

influencia griega (Brotóns- Yagüe. 2007: 319). 



 

 62 

Estos hallazgos nos hacen pensar que el santuario debió estar dedicado a alguna 

divinidad femenina de carácter cónito y agrícola, en el que se llevarían diferentes ritos 

propiciatorios de la fertilidad, ya que también se encontró un pequeño hueco para 

libaciones. La influencia helénica en sus exvotos, y la cercanía a colonias griegas, nos 

hace comparar este santuario y su ritualidad con los santuarios ilergetes vinculados a 

cultos propiciatorios en honor a la diosa Deméter. 

-Santuario de Coy en Lorca (Murcia), tenemos atestiguadas la aparición de 

exvotos en piedra y en bronce, sin que hallamos podido obtener más documentación 

sobre el hallazgo. 

-En el santuario de Villaricos (Almería) se encontraron los restos de una 

acrópolis, en cuyo depósito votivo albergama más de un centenar de fragmentos y 

piezas completas de terracota (Ocharán Ibarra. 2017: 403), de las cuales se han 

identificado una serie de cabezas con la diosa Astarté (Lopez-Castro. 2005: 25), ademas 

de un conjunto de pebeteros con forma de cabeza femenina y manufactura griega. 

-En el santuario de La luz en Verdolay (Murcia) se encontró un exvoto de 

bronce que representaba a un guerrero ibérico, además de un conjunto de 5 exvotos 

másculinos de los que destacamos un guerrero y un jinete, 2 figuras femeninas, una 

serie de exvotos anatómicos que representaban medias figuras, brazos y manos, 

acompañados de unas serie de figuras zoomorfas. 

En las inmediaciones al santuario se recogieron mas de 70 exvotos de bronce 

datados entre el V a.E y el II a.E, de entre 6 y 12 centímetros, que representan: 10 

jinetes, 18 guerreros  (Fig: 21) y 8 varones desnudos; 18 feminas vestidas y 3 de ellas 

desnudas, y otro conjunto de miembros anatómicos formado por medias figuras, 

peirnas, falos, manos y brazos, acompañado de más figuras zoomorfas (Moneo 2003: 

147 y 148). Aunque los últimos estudios cuenta que en la actualidad se han hallado un 

total de 116 exvotos diferentes (Tortosa y Comino, 2018: 247). 

Hasta la fecha no existe un compendio que hable de todos los exvotos hallados 

en el santuario, por lo que su estudio resulta del todo costoso, ya que nos obliga a buscar 

información en las diversas campañas que han sido llevadas en el santuario. 

Lo primero que nos salta a la vista en el estudio de este conjunto es la primacía 

que se observa en al cantidad de figuras másculinas en comparación con las femeninas, 



 

 63 

a lo que añadiríamos la gran importancia que parece caracterizar al desnudo en este 

santuario, teniendo en cuenta que en algunos casos no es solamente que la figura 

aparezca desnuda, sino que algunas de ellas estan vestidas e intencionadamente 

remueven la vestimenta para mostrar el falo. Otro rasgo definitorio de estas piezas lo 

encontramos en la posción de las piernas, que aparecen dobladas o una adelantada a la 

otra, por lo que se tiene un especial cuidado en mostrar el movimiento de la figura 

(Tortosa y Comino. 2018: 257). 

Destaca una interesantísima pieza, trabajada por el Nicoli, que representa un 

barón de 168 mm (Fig: 21), en el que observamos un adelantamiento en la pierna 

izquierda que provoca una ligera torsión, acompañado de un adelantamiento de los 

brazos, que pone a la figura en una posición de oferente o de portador de ofrendas, 

además de portar un casquete que dejaría la nuca al descubierto, el cual ha sido a veces 

llamado como boina. 

Nos encontramos por lo tanto ante un santuario con una iconografía muy 

diversa. Por un lado podríamos definir el carácter elitista de estas figuras, gracias a las 

representaciones de guerreros, jinetes y damas bien vestidas, que nos muestran a una 

élite que tendría un gran protagonismo en el santuario. Pero a su vez nos encotramos 

con la idea de la fertilidad y la sanación representada por las figuras desnudas, los 

exvotos dedicados a la sanación o que representan falos, y en especial a los vestidos que 

muestran el carácter sexual. Esto nos hace dilucidar como para estas gentes, era muy 

improtante dejar marcado ese carácter sexual de los individuos, que teniendo en cuenta 

el rango social de los oferentes, quizá no se centrába unicamente en un carácter 

propiciatorio de la fertilidad, sino que pudieran llevarse a cabo diferentes rituales de 

paso, en los que el jóven muetra su sexo como parte de su edad adulta, demostrándole a 

una divinidad encargada de la fetilidad, que el ya estaba preparado para procrear. 



 

 64 

 

Fig. 23 Exvotos antropomorfos del santuario de la Luz. Exvotos masculinos depositados en el Museu 

d´Arqueologia de Catalunya. 

 

Parece que podríamos vincular los primeros siglos del santuario con un culto 

asociable a las divinidades Deméter-Perséfone-Hécate, en torno al ciclo anual de la 

fertilidad-fecundidad, así como caracteres asociables de tipo curótrofo, del hieros-

gamos y de la antesforia proveniente de la indluencia griega de Silicia (Lillo. 1994: 

155-174). 

-Procedente del yacimiento de Coimbra de Barranco Ancho en Jumilla 

(Murcia) tenemos documentada una favisa –fechada entre el siglo IV a.E y el II a.E- 

localizada en una grieta de la pared rocosa, en la que se encontraron pebeteros en forma 

de cabeza de tipo clásico (Fig: 22). Ademas de una serie de mascaras de terracota 

realzadas a partir de un cilindro hueco a torno sobre el que se aplica el molde univalvo 

en el que estaría representado un rostro femenino, más pebeterpo de tipo clásico pero de 

producción local y otras representaciones de posibles rostros masculinos, junto a un 

fragmento de una dama entronada portando un kalathos (Fig: 22). También se encontro 

un exvoto de bronce representando aun guerrero (García Cano et al. 1997: 244). 

Se  han identificado como exvotos una serie de laminas de oro y plata, en las que 

se imprimieron rostros antropomorfos muy esquemáticos, coronados con diademas, 

tocados o en ocasiones rematados con motivos lingüiformes a modo de hojas o rayos 

(Garcia Cano et al. 1997: 244). 



 

 65 

Esta bién atestiguada la presencia de depósitos votivos en grietas que nos enlaza 

con identificar la importancia de este santuario en su dificil acceso, por lo que el 

oferente debía realizar un verdadero viaje para poder colocar su ofrenda. Ofrendas que 

como hemos podido observar, nos relacionan directamente con una élite que podía 

costearse los materiales tan lujosos o la manufactura tan detallada que aquí nos hemos 

encontrado. 

Estaría probablemente vinculado auna diosa madre de la naturaleza y la 

agricultura, como ya hemos podido en otros casos con depositos votivos similares, en el 

ares Contestana. 

 

Fig. 24 Exvotos procedentes del santuario situado en el abrigo de Coimbra del Barranco Ancho (Garcia 

Cano et al .1997). 

 

-En el yacimiento de El Almarejo en Bonete (Albacete) se encontró una 

construcción de tipo comercial, en la uqe s eha identificado un santuario domestico, por 

la existencia de una favisa escavada en la roca llena de diversos materiales de índole 

religioso pero exenta de material motivo de tipo antropomorfo. Los exvotos hallados en 

el edificio, tratan de una serie de cabecitas de terracota y pebeteros con rostros 

femeninos, los cuales se han encontrado en un apartado identificado como una tienda, or 



 

 66 

lo que estarían expuestos para su venta como objetos religiosos, lo que nos va a hacer 

excluirlos de nuestro estudio. 

-En el yacimiento de La Alcudia en Elche (Alicante), se identifico un edificio 

interpretado como templo urbano, en el que se encontraron restos de una thymiateria de 

cabeza femenina (Ramos Fernandez. 1995:14). 

-En el santuario incierto de Tossal de Manises (Alicante), se encotnraron 

diversos exvotos de terracota de cabezas votivas, hechas con moldes univalvos y 

policromadas. 

-En el Castillo de Guardamar en Guardamar del Segura (Alicante), se han 

encontrado más de cien pebeteros con forma de cabeza femenina con la zona del 

quemador cerrada y un relieve poco acusado, por lo que no aprece que se hayan usado 

como quemadores sino unicamente como material votivo, además de unos fragmentos 

de cabezas femeninad de terracota (Abad 1992) de similar manufactura a los hallados en 

los santuaros de Alcoy y Jumilla, pero a lso que deberíamos atribuirles una producción 

local, debido a que se han hallado varias matrices. Ente yacimiento se ha interpretado 

como un santuario portuorio que pudo evolucionar hacia un control teritorial. 

-En el posible santuario de Tossal de la Cala en Benidor (Alicante) se hallaron 

7 pebeteros en forma de cabeza femenina junto a exvotos de terracota de figuras 

femeninas algunas inspiradas en modelos de Tanagra (Belda. 1953: 92s). 

-En el yacimiento de La Serreta en Alcoy (Alicante), se encontraron un singular 

conjunto de exvotos de terracota, principalmente figuras femeninas (Fig: 23), en menor 

número masculinas y otras con grupos de dos o tres figuras. Podríamos dividir el 

conjunto en dos tipos: una, protagoizada por figuras con una burda manufactura y con 

un carácter jocoso o popular, y otro grupo realizado con más cuidado. Las cuales (Bonet 

2003: 104) ha considerado que no eran de producción in situ en el santuario, sino que 

devieron ser portadas por los oferentes que allí rendían culto. El grupo femenino 

aparece principalmente representado con el velo recogido en los brazos, tiaras y altos 

tocados, y con frecuencia enjoyadas con torques y pendientes. Muestran generalmente 

una actitud orante, elevando la mirada mediante el menton y los ojos destacados. 

 



 

 67 

(Visedo 1959: 65) plantea un culto a la diosa Tanit, divinidad femenina, protectora de la 

agricultura, debido a las representaciones de motivos florales o espigas, aunque también 

podría estar dedicado a la ya mencionada Diosa Madre, representante de la tierra o a 

otra divinidad, siempre femenina, dedicada a la fertilidad (Esteban y Cortel 1999: 137 y 

139), lo cual no nos aprece nada descabelaldo si tenemos en cuenta que varias de las 

figuras femeninas representan a madres embarazadas juntando las manos en la zona del 

viente como símbolo de protección del nonato. 

La pesencia de exvotos representando grupos de personas nos da la posibilidad 

de que en este santuario se llevasen a cabo rituales de casamiento, aunque si tomamos la 

idea de que los exvotos no hacen referencia a lo mundano sino a lo divino, podría 

tratarse de una divinidad masculina que acompañase a la ya citada diosa femenina. 

 

Fig. 25 Exvotos de terracota procedentes del yacimiento de La Serreta de Alcoy (Juán Moltó 1987-8). 

 

 



 

 68 

6.3 VALORACIONES 

 

Indudablemente la zona sur este de la península ibérica es uno de los mayores 

núcleos a la hora te abordar el tema de la investigación de los exvotos asociados a la 

práctica ritual llevada a cabo en los santuarios ibéricos. Su prolífica producción nos 

hace ver como esta práctica ritual no sólo estaba muy cimentada en la sociedad 

contestana, sinoque abarcaba un gran bagaje de ritualidades y temáticas. 

El material protagonsita en esta zona será la piedra tallada mediante el cincelado, 

material que por otra parte queda casi relegado a la marginalidad en el resto del área 

ibérica, por lo que rivalizará con la seña de identidad que siempre se ha vinculado  los 

exvotos ibéricos, el bronce. Con esto ya queremos dejar marcada la primera 

singularidad del área contestana. 

El estudio de los datos sustraidos de los diversos santuarios aquí analizados, nos 

hacen ver como la influencia grecia de los conolos costeros y de sus divinidades,es 

indudable, como bien hemos podido atestiguar en todos los ejemplos a lo largo de la 

costa mediterránea, pero a nuestro parecer, tiene una gran singularidad en 

contraposición a estos; aunque en varios de los santuarios hallamos podido ver un 

simbolísmo y unas deidades extrangeras, en otros se entremezclan profundamente con el 

sustrato indígena precedente, dandónos un panorama muy diverso, en el que esta 

religiosidad en ocasiones es compartida o se funden en una sola. En términos 

materiales, hemos podido catalogar una prolífica producción de pebeteros con forma de 

cabeza femenina, que tradiconalmente se vinculan a la diosa Deméter, junto a algunos 

ejemplos de caballos relacionados a la diosa Póthnia Hippôn, pero en la gran mayoría 

de los casos estaban acompañados de figuras de guerreros, feminas con vestimenta 

indígena o exvotos anatómicos, de manufactura y simbolísmo ibérico. 

En mi opinión, esto debe explicarse mediante la presencia de un profundo 

sustrato religioso bien organizado, que precedería a la llegada de los griegos, por lo que 

no es su influencia la que hace adoptar la práctica ritual votiva a los contestanos, sino 

que es aceptada dentro de su popular ritualidad, como un aportemás que va tomando 

protagonismo a partir del siglo III a.E 



 

 69 

Este sustrato correspondería a uns deidades prolíficas, agrarias, o controladoras 

de la naturaleza, de índole femenino, que facilmente pudieron ser relacionadas con la 

Deméter griega, pero que ya poseís un culto sacerdotal, como hemos podido observar en 

las figuras femeninas identificaas como sacerdotisas, portando una vestimenta y unos 

velos propios. 

Lo que no hemos podido contrastar es algun tipo de ritualidad de carácter 

gentilicio privado como se ha observado en la vecina Edetania, lo que nos da la 

impresión de que la religiosidad votiva de la zona de la contestania era mucho más 

pública de lo que se ha podido observar en las zonas limítrofes del levante. 

En resumen, el proceso  comenzaría con un sustrato indígena en el que las élites 

tendrían un control sobre la liturgia religiosa y serías los principales protagonistas, a la 

hora de presentar sus ofrendas, dependiendo del santuario se buscaría fertilidad, 

protección de la prole o de los ciclos agrarios, o bendiciones salutíferas vinculadas a las 

aguas mineras de esta zona. A la llegada de la influencia griega, comenzaríamos a 

observa un proceso de sincretísmo en el que la religión autóctona y la liturgia 

extrangera, que podría coincidir en muchos de sus aspectos, poco a poco se irían 

interrelacionando hasta crear un sustrato, en el que los contestanos tomarían este nyevo 

simbolísmo como suyo, meniante una producción propia de estos elementos griegos, 

como objetos votivos de su propio uso y ritualidad. 

 

  



 

 70 

7. ÁMBITO MERIDIONAL 

 

7.1 TURDETANIA 

 

Se entiende como Turdetania la zona cultural heredera de la disolución del 

ámbito suroeste de la península, el mundo tartésico. Sus límites quedaban comprendidos 

entre la Andalucía occidental, con su centro en el Bajo y Medio Guadalquivir,  hasta la 

altura de las campiñas de Jaén, incluyendo el Bajo Genil, influencia directa de la 

penetración ibérica por la zona oriental, entre los siglos V-IV a.E (Almagro-Gorbea. 

2006: 334-335), lo que podemos observar al darse un cambio de fase arqueológica 

marcada por la desaparición de ciertos materiales cerámicos y su sustitución por otros 

nuevos. Sin embargo, en ningún momento se produce una discontinuidad étnica en la 

mayor parte del sudoeste de la Península Ibérica, ya que son las propias poblaciones 

tartésicas las que continúan su devenir socio-político e histórico a lo largo de lo que 

convencional-mente se denomina II Edad del Hierro (Torres Ortiz. 2014) 

Este cambio llevaría a la construcción de una serie de ciudades, cuyos territorios 

y dependencias constituían auténticos estados, bajo el dominio de soberanos guerreros 

de tradición orientalizante tartésica, como queda ejemplificado en el Bronce de Lascuta. 

Sin embargo, no conservaron las características de las monarquías sacras originales, por 

lo que no sabemos si estos régulos formaban dinastías reinantes o se asentaban en 

poderes temporales (Almagro-Gorbea. 2006: 235) ya que no hallaremos como testigos a 

las grandes tumbas palaciales, con ricos ajuares funerarios pertenecientes a reyes o 

aristócratas (Torres Ortiz. 2014: 280). 

Su historia la rescatan para nosotros autores clásicos como Estrabón, que habla 

de ellos como los más cultos de los íberos: A los turdetanos se les considera los más 

sabios de los íberos: pues no sólo utilizan la escritura sino que poseen crónicas y 

poemas de antigua tradición, y leyes versificadas de seis mil años, según dicen (también 

los demás íberos utilizan la escritura, pero no en una única forma; pues no poseen una 

sola lengua); (III 1.6; trad Gómez Espelosín, 1877). 



 

 71 

En lo que respecta a su religiosidad, no se conocen, como en ningún caso en la 

cultura ibérica, cultos de carácter ciudadano, ni una casta sacerdotal dirigente, sino que 

este papel probablemente lo ostentarían las élites sociales vinculadas a los diversos 

santuarios. Lo que sí observamos es la adopción y adaptación de numerosos elementos 

rituales y de culto de origen fenicio-púnico, llegando al punto de que en muchas 

ocasiones es difícil diferenciarla de dichos elementos (Torres Ortiz. 2014: 282). 

 

Fig. 26 Región Turdetana. Fuente: Turdetanos (s.f.) En Wikipedia. Recuperado el 5 de noviembre de 

2018 de https://es.wikipedia.org/wiki/Turdetanos 

 

  



 

 72 

7.2 BASTETANOS 

 

Los bástulos o bastetanos son etnónimos correspondientes a los habitantes de la 

antigua ciudad de Basti, actual Baza (Estrabón III 1.7), y por extensión, a los habitantes 

de la zona de las depresiones béticas, cuyos límites situaríamos al norte y al oeste con la 

depresión del Guadalquivir, al sur con Sierra Nevada y al este con el Guadalimar y la 

divisoria de aguas del Segura, si no el mismo río (Almagro- Gorbea 1982: 255). Aunque 

hoy en día el debate sobre sus fronteras geográficas dista mucho de estar finiquitado, en 

todo caso, el único acuerdo común es que estas poblaciones ibéricas no ocuparían el 

ámbito de las costas meridionales y levantinas, zona en la que se concentrarían los 

asentamientos fundados por los fenicios entre los siglos VIII y VI a.C., denominados 

actualmente como poblaciones libio-fenicias (de Libia, expresión que en la antigüedad 

clásica se utilizaba para nombrar las costas del norte de África) (Adroher 2008: 5). 

Estas gentes ofrecen una particular cultura desde la Edad del Bronce, similar a la 

desarrollada en la parte más occidental del Argar, relacionándose así con las 

poblaciones ibéricas del sureste (Almagro-Gorbea 2006: 339). Todo ello sin dejar de 

lado el hecho de que estamos hablando de una época de crisis económicas y sociales, 

por lo que no podemos concretar a partir de qué momento estas poblaciones tomaron 

conciencia de pertenecer a una tribu o grupo más o menos homogéneo. 

No tenemos un conocimiento profundo del mundo religioso bastetano, pero la 

aparición de santuarios como el de Pino (Ilurco) en el que se han hallado relieves de 

caballos que posiblemente aluden a una divinidad ecuestre encargada de propiciar  la 

fecundad, un  “Señor de los Caballos” (Almagro-Gorbea  2006: 340), de rasgos 

orientales procedentes de la influencia fenicia, nos lleva a deducir que este animal debió 

ser un símbolo de poder aristocrático y económico, cuyo máximo potencial estaría 

vinculado a la guerra, lo que explica la aparición de arreos de caballos en el ámbito 

funerario bastetano. 

También hay que tener en cuenta la culturización que la Bastetania sufrió de las 

colonizaciones griegas en la costa; un proceso de helenización perceptible en figuras 

como la “Dama de Baza”, y en la introducción de ciertas formas de banquetes y de 



 

 73 

heroización funeraria, así como la gran influencia que ejerció la cerámina del otro lado 

del Mediterráneo en el arte local (Almagro-Gorbea. 2006: 340) 

 

 

Fig. 27 Región bastetana. Fuente: Bastetania (s.f.) En Wikipedia. Recuperado el 5 de noviembre de 2018 

de https://es.wikipedia.org/wiki/Bastetania. 

 

  



 

 74 

7.3 ESPACIOS CULTURALES 

 

-En el posible santuario de Cerro de la Acoba en Montemayor (Córdoba) 

tenemos atestiguada la aparición de sendos bustos masculinos de terracota (Fig: 26), 

uno de ellos datado en el siglo IV a.E., que retrata a un muchacho de cara ovalada muy 

ancha en la frente y apuntada y angulosa en el mentón. Tiene los ojos muy abiertos, 

almendrados y sin marcar las pupilas. El cráneo branquicéfalo, casi esférico, la frente 

muy hundida, baja y deprimida, carece de todo detalle de la cabellera y su boca es 

pequeña, replegada en semicírculo con un mohín arcaico en la comisura de los labios 

(Morena. 1997: 276). 

Nos recuerda, de forma más esquemática y sin presencia de símbolos 

aristocráticos, a las cabezas halladas en la zona edetana, por lo que podría corresponder 

a un depósito votivo vinculado a un rito de tipo gentilicio. 

 

Fig. 28 Cabeza votiva procedente del yacimiento del Cerro de la Alcoba (Morena. 1997: 275 fig 5). 

 

-Del posible santuario de Ategua (Córdoba), procede un exvoto anatómico de 

piedra caliza local que representa unas piernas seccionadas por la pantorrilla y con el pie 

derecho algo más grueso, además de una mortaja sobre el tobillo, que se ha interpretado 

como la plasmación de una dolencia que afectaría al oferente. Pudo, además, portar 



 

 75 

algún adorno metálico ahora no conservado (Vaquerizo 1997: 306ss). Destaca su gran 

tamaño, 26,50 centímetros de altura (Fig: 27), algo inusual para este tipo de práctica 

votiva en el mundo ibérico. El hecho de que sea un hallazgo aislado nos hace dudar 

sobre si éste era su lugar final de destino. 

 

Fig. 29 Exvoto anatómico procedente de Ategua (Vaquerizo 1997: 307) 

 

-En el yacimiento de Torreparedones en Castro del Río-Baena (Córdoba) se ha 

identificado un santuario de entrada extramuros, del cual proceden sesenta figuras 

femeninas de piedra entronizadas, junto a varios grupos de piernas y pies, lucernas y 

vasos calciformes (Morena 1989: 52), que se dedicaban en el santuario para ser 

colocados en los bancos del patio y en la cella durante algún tiempo, pasando 

probablemente después a los depósitos votivos, de forma similar a lo que ocurría en 

otros lugares de culto (Seco, 1999: 139). También se encontró una cabeza de terracota 

de bulto redondo; al ser un hecho aislado es probable que su procedencia estuviera fuera 

del territorio del santuario. Algunas de las piezas muestran marcas de una exposición 

directa al fuego que nos lleva a pensar que, probablemente, esta primera fase del templo 

o templo A, fuera destruido en un incendio (Morena 2014: 47ss); lo que nos haría 

descartar la exposición ritual al fuego. 

Además, en la superficie de alrededor del santuario se encontraron 91 figuras 

antropomorfas de caliza local, masculinas y femeninas, y partes anatómicas, 



 

 76 

especialmente pies y piernas. Tras las últimas campañas arqueológicas desarrolladas 

hasta 2006, se subraya la gran importancia de este santuario por el hallazgo de más de 

350 exvotos de diversos tipos concentrados en el yacimiento. 

Podemos dividirlos en cuatro tipos: animales, figuras humanas completas, 

exvotos anatómicos y un grupo que ha sido denominado como indeterminado, por su 

alto nivel de fragmentación (Moreno 2014: 53). Se observa un predominio absoluto de 

las figuras antropomorfas, representando a oferentes portadores de vasos para libaciones 

o manos en posición de plegaria o sumisión. Son siempre una serie de pequeñas obras 

de escasa calidad técnica, por lo que se prima su carácter práctico como objeto religioso 

en contraposición a su valor como objeto plástico. 

Una de las particularidades del santuario es la representación de exvotos 

anatómicos de una misma parte del cuerpo, las piernas, por lo que es lícito hablar de una 

cierta especialización (Moreno 2014: 54), Probablemente se hallara vinculado a ritos 

acuáticos por poseer alguna suerte de líquido con valor terapéutico. 

Desconocemos completamente el nombre de la diosa indígena femenina a la que 

se le rendía culto en este santuario, aunque la gran presencia de exvotos anatómicos nos 

da la idea de su carácter profiláctico. En cambio destaca la aparición de una pieza 

antropomorfa con forma de cabeza de mujer, en cuya frente encontramos escrito en 

caracteres latinos Dea Caelestis (Fig: 28), diosa de origen cartaginés que fue 

relacionada con la romana Iuno (Morena 2014: 54). Esto nos muestra la rápida 

romanización que sufrió la Bastetania, tras su conquista, adaptando sus diosas 

entronadas a nuevas divinidades extranjeras. 



 

 77 

 

Fig. 30 Cabeza de exvoto con inscripción alusiva a Dea Caelestis (Museo Arqueológico y Etnológico de 

Córdoba). 

 

-Del posible santuario de Torre de Benzalá en Torredonjimeno (Jaén) proceden 

más de diez exvotos de piedra caliza que  representan una figura masculina acéfala que 

porta en su mano una cabeza, una testa femenina, tres esquemáticas figuras de mujer, 

otra sedente y cuatro exvotos masculinos esquemáticos de los cuales uno porta un vaso 

para ofrendas (Ruano 1987: I, 298ss) además de una serie de partes anatómicas que 

representan falos. 

Desgraciadamente no hemos podido obtener más información sobre estas 

figuras. 

-Del santuario incierto de La Bombadilla en Alcaudete (Jaén) procederían dos 

exvotos en piedra, una  de representación  de un oferente masculino con símpulo en la 

mano y una femenina entronizada (Moneo 2003: 99) 

-En la cueva santuario de La Murcielaguina en Priego de Córdoba (Córdoba) se 

hallaron los restos de una cabeza masculina de 13 cm de altura en piedra caliza de color 

amarillenta, esculpida de forma muy somera, en la que apenas se observa un alisado 

previo a su talla de forma muy esquemática, prácticamente sólo marca los rasgos 

faciales mediante incisiones. Se ha vinculado con una ofrenda de carácter salutífero en 

una cueva supuestamente vinculada a una diosa madre (Vaquerizo 1985: 121-123). 

 



 

 78 

-En el posible santuario del Cerro de las Cabezas en Fuente Tójar (Córdoba) 

tenemos atestiguado el hallazgo de varias terracotas y un exvoto anatómico de bronce, 

representando un pie (Moneo 2003).  

-En el santuario doméstico de Medellín (Badajoz), se encontró un exvoto de 

bronce que muestra a un hombre desnudo (Almagro-Gorbea, Martín (Eds) 1994:117). 

Se trata de una figura de 8,5 cm de altura, realizada mediante la técnica de la cera 

perdida (Fig: 28). Consta de una cabeza con los rasgos muy señalados, casi 

caricaturescos, con fuerte nariz y barbilla, boca señalada por un reborde y orejas 

conformadas como dos protuberancias laterales. Los brazos aparecen en posición de 

oferente y presenta los genitales especialmente marcados y grandes en proporción a las 

piernas (Almagro-Gorbea 1985:72). 

 

Fig. 31 Exvoto hallado en el santuario de Medellín, (Almagro-Gorbea 1985:81) 

 

-En el santuario portuario de La Algaida, en Sanlúcar de Barrameda (Cadiz) el 

nivel IV de las excavaciones arrojó un depósito de material votivo fechado entre el siglo 

VI y el V a.e. Allí se contabilizaron dos pies de bronce, uno de ellos de buena 

manufactura y calzado con bota de punta levantada, un brazo doblado con brazalete y 

mostrando la palma de forma que en ella encajaría una estatuilla por medio de un picote 



 

 79 

existente en la zona del hombro y un niño recostado que sirvió como asa de tapadera de 

una cista (Corzo. 1991: 433ss). Este conjunto ha sido identificado como de origen 

etrusco (Corzo. 1991: 433) por lo que teniendo en cuenta su temprana datación, es muy 

probable que no tuviera relación con el ámbito religioso ibérico, sino que el yacimiento 

se tratase de un puerto comercial o colonia, lo que nos haría rechazar el conjunto votivo 

dentro de este trabajo. 

De época más cercana al ibérico pleno, siglos IV-III, se halló otro grupo de 

exvotos constituido por un pie de terracota que correspondería  a una estatua de madera 

(Blanco Feijeiro; Corzo 1983:124), un grupo de pebeteros en forma de cabeza femenina 

con adornos vegetales en el cabello, por lo que se han identificado como thymiaterum 

representando a la diosa Deméter. A ellos hay que sumar un niño alado sonriente, un 

jinete con lanza a la carrera, figuras del tipo tanagra y una mujer que sostiene entre sus 

brazos a un niño, interpretado por (Corzo 2000: 151) como una diosa de la Luz (Fig: 

30), protectora de la gestación, el alumbramiento y la crianza, o ser ella misma una 

imagen representativa de las devotas que buscaban la protección de dicha divinidad 

(Corzo 2000:151). Pertenecería a un conjunto del que se han hallado treinta piezas con 

la misma temática. 

También se encontraron fragmentos de cabezas o figuras masculinas, que 

curiosamente  entremezclan hombres barbudos, realizados con una cuidadosa 

manufactura griega y unas figuras más toscas y esquemáticas de posible elaboración 

íbera o púnica (Corzo 2007: 200). 



 

 80 

 

Fig. 32 Exvotos procedentes del santuario portuario de La Algaida (Corzo 2007: 201) 

 

La importancia de este santuario es innegable, probablemente su uso estaría más 

vinculado a la devoción por parte de los marineros que acudirían a él buscando 

protección para faenar en la pesca o en empresas mercantiles; aunque la presencia de la 

diosa Luz indica, asimismo, su carácter de promotor de la fecundidad. 

  Es precisamente su localización junto al mar y la presencia de materiales votivos 

de diversa procedencia mediterránea la que nos hace dudar de su vinculación al marco 

ibérico. Personalmente me decanto más por un enclave cuya ocupación a lo largo de los 

siglos siempre estaría vinculada a gentes de ultramar, por lo que la presencia de 

indígenas ibéricos y por tanto de su religiosidad sería un caso aislado. Estaríamos 

hablando por tanto de un culto votivo fenicio en su primera fase de ocupación, en la que 

el material predominante sería el bronce y de un posterior conjunto de ritos de origen 



 

 81 

griego, apreciado en el cambio de la materia prima por la terracota, algo muy parecido a 

los yacimientos vecinos de las colonias de Emporión y Rode, como hemos podido 

atestiguar anteriormente en este trabajo. 

 

-En el yacimiento de Alhonoz en Herrera-Écija (Sevilla) se localiza un posible 

santuario doméstico por la aparición de una favissa, en la que se encontró la mitad 

superior de un exvoto de bronce de manufactura muy arcaica, de 7,4 cm de altura, que 

simboliza a un dios golpeador (Fig: 31) (Moneo 2003: 51) interpretado inicialmente 

como Minerva (López Palomo 1981: 91). La figura está cubierta por un casco coronado 

por una cimera y como indumentaria tiene un peplo, que parece más una camisa que la 

representación de una tela mojada. Es probable que en las manos sostuviera una lanza y 

un escudo, actualmente no conservados (López Palomo 1981: 91), además de que su 

deposición una vez fracturado, fuera debida bien al fin de su vida útil o para evitar su 

profanación. 

Su manufactura arcaica, probablemente griega, y su procedencia doméstica nos 

hace suponer una vinculación a prácticas de culto privado por parte de un habitante 

extranjero o incluso que fuera un simple objeto de lujo, fruto del tráfico de mercancías 

llevado a cabo por los fenicios. 

 



 

 82 

 

Fig. 33 Exvoto con forma de dios golpeador, procedente del santuario de Alhonoz (López Palomo 1981: 

lamina 2) 

 

-A la salida de Granada en la carretera de Murcia, se halló un exvoto femenino 

de bronce vestido con túnica fechado en el siglo IV a.E. que tal vez proceda de un 

santuario ubicado en las cercanías, aún por descubrir (Moneo 2003). 

-El yacimiento de Collado de los Jardines, en Santa Elena (Córdoba), es 

interpretado como un abrigo santuario con la constatación, tras las últimas 

excavaciones, de más de 2500 exvotos de bronce -lo que ha dado el sobrenombre de “la 

cueva de los Muñecos”-, que representan figuras antropomorfas (Martín Ruiz. 2011), 

entre ellas jinetes y guerreros, un gran número de figuras femeninas, y conjuntos de 

exvotos anatómicos formado por cabezas, piernas, brazos, manos, senos, dentaduras y 

cabelleras humanas, encontrados a lo largo de las diversas intervenciones arqueológicas 

tanto en la entrada de la cavidad, como en escombreras vecinas. 



 

 83 

Comenzamos con un exvoto fabricado en plata, algo muy peculiar en el mundo 

ibérico (Fig: 32). Se trata de una pequeña lámina que contiene una imagen masculina, 

grabada con un perfil acusado, destacando principalmente en el rostro, la nariz 

prominente, junto a una barbilla y nuez también pronunciadas. La mirada, representada 

mediante un único ojo de forma almendrada, cubre la práctica totalidad del espacio de la 

cara enmarcada en una melena. Porta una túnica larga que deja visible tan sólo la zona 

de los pies (Rueda et all. 2011: 107-108). Cabe mencionar que el mero hecho del 

material noble en el que está realizada la figura nos sirve por sí mismo de indicador para 

identificar al personaje dentro de una casta noble o, al menos, económicamente 

superior. También encontramos dos plaquitas de plata de similares características. 

Normalmente no tratamos esta clase de representaciones como una ofrenda 

votiva, pero la circunstancia de que su hallazgo se adscriba al santuario de Collado de 

los Jardines, con una proliferación tan alta de exvotos, nos hace pensar que se trata de 

uno de ellos que intenta diferenciarse de los demás, como ejemplo del estatus del 

oferente. 

 

Fig. 34 Exvoto fabricado en plata procedente del santuario de Collado de los Jardines en comparación con 

el exvoto de oro encontrado en Los Altos del Sotillo. (Rueda et all 2011: 108). 

 



 

 84 

En lo referente a la magnífica colección de exvotos de bronce procedentes de 

este santuario, uno de la terna más abundante de todo el ámbito peninsular, se plantea 

desde un primer momento que se trata de una producción local, con una simbología 

propia, fabricados en talleres artesanales más o menos permanentes en el santuario 

(Rueda et all 2011: 110), y que, por su parte, sirve como modelo simbólico que 

posteriormente se expandiría por el resto de la zona andaluza. 

Uno de los rasgos característicos de este santuario es la “tosquedad” de la gran 

mayoría de las piezas, que junto con la presencia de jinetes y figuras masculinas 

presentando un broche en el cinturón, -algo único en la zona-,  ha llevado a la 

conclusión de fecharlo como de comienzo temprano (segundo cuarto del siglo V a.E) 

momento en el que el santuario se vincularía a la presencia de una élite aristocrática 

ecuestre que en principio se identificaría con un antepasado mítico (Quesada, 1997:33). 

Por otro lado, los conjuntos ya mencionados, que englobaríamos como los 

exvotos de buena factura, han sido una pieza clave para los estudios sobre la sociedad 

del mundo ibérico. Podríamos dividirlos en varios apartados: 

Figuras masculinas vestidas con atributos militares, en los que observamos 

varias diferencias entre las piezas ecuestres, los guerreros en posición activa mostrando 

sus pertrechos y guerreros que muestran sus armas envainadas como símbolo de estatus 

(Fig: 34).  

Figuras masculinas representando momentos rituales, togadas, con armas, en 

ocasiones ceremoniales, que nos dan la idea del atuendo o imagen que se portaba en el 

momento de tomar obligaciones sacerdotales (Fig: 33).  

Figuras masculinas y femeninas desnudas, mostrando siembre bien remarcados 

sus atributos, como exvotos adscritos a ritos de fertilidad.  

Figuras femeninas de mujeres togadas cuyas manos toman posiciones oferentes 

o muestran símbolos de respeto, sumisión o como cuidado de la gestación.  

Figuras de posibles sacerdotisas con las manos abiertas.  

Y un grupo muy interesante de jóvenes de ambos sexos, con atuendos cortos, 

cabellos trenzados y portando animales, vasos o piedras en sus palmas abiertas, lo que 

ha servido para identificar los procesos y los gestos rituales vinculados a los ritos de 



 

 85 

paso, en los que los jóvenes debían de ir a este santuario, dejando atrás su niñez y 

volviendo como seres adultos (Rueda et all 2011). 

 

Fig. 35 Exvotos masculinos representando diferentes momentos rituales procedentes de Collado de los 

Jardines (Rueda 2013: 349). 



 

 86 

  

Fig. 36 Exvotos de guerreros procedentes de Collado de los jardines Colección Gomez-Moreno de 

Granada. 

 

Merece especial mención la aparición de dos exvotos de bronce que representan 

bebés enfajados, salvo la cabeza y los pies (Fig: 35). Un hecho insólito en el mundo de 

los santuarios ibéricos, los cuales estarían relacionados con los bambini in face del 

mundo Etrusco (Prados 2013: 332). Las piezas de entre 6 y 7 cm de altura, muestran a 

dos neonatos envueltos, representando los pliegues de la tela mediante líneas incisas. 

Este tipo de envoltura inmovilizaba al bebé para impedir malos movimientos y 

protegerlos de heridas o magulladuras (Prados 2013: 332). Más complicado, 

precisamente por la ausencia de paralelos, es determinar su simbolismo. Una de las 

posibilidades sería la de integrarlo dentro de los ritos de fecundidad de este santuario, al 

igual que muchas de las piezas ya mencionadas (Vid suppra); lo más probable es 

vincularlo a un ámbito de protección, teniendo en cuenta el alto grado de defunciones 

infantiles que debió protagonizar esta época; por último, cabría la posibilidad de que 

representasen bebés ya fallecidos lo cual nos parece un tanto improbable. 



 

 87 

 

Fig. 37 Exvotos de Neonatos Procedentes de Collado de los Jardines (Álvarez-Ossorio, 1941: 329, 297). 

 

Tenemos también constatado por (Fernández de Avilés, 1957: 753-754) el 

hallazgo de un exvoto de terracota de 5 cm de altura y forma cilíndrica, modelado por 

desplazamiento sobre las manos u otra superficie plana, en el que se ha esbozado un 

rostro donde se perciben ojos, nariz y barbilla alargada. Su manufactura tan arcaica y su 

singularidad dentro del contexto de este yacimiento, nos plantea la duda sobre su 

pertenencia a una fase muy primitiva del santuario o que represente un descubrimiento 

aislado, procedente de una época anterior. 

Nos encontramos por lo tanto ante un santuario de gran importancia, en el que se 

llevarían a cabo cultos de diversa índole y donde el papel de la aristocracia regente del 

territorio queda patente. Estaríamos hablando por lo tanto de un enclave probablemente 

vinculado a las aguas, que protagonizaría ritos para la búsqueda de la salud y la 

fertilidad (en el más amplio sentido de la palabra), identificados con la entrega votiva de 

partes anatómicas de todo el cuerpo, lo que nos da la imagen de un gran poder curativo 

y no de una especialización en una cierta parte del cuerpo. A su vez, las élites locales, 

tremendamente jerarquizadas, utilizarían el santuario en fechas puntuales para 

ceremonias de matrimonio, fertilidad agrícola y sobre todo para ritos de paso de edad, 

en los que adquieren importancia las vestimentas, las ofrendas y la gestualidad, tema en 



 

 88 

el que (Rueda 2013: 341-348) ha desarrollado un estudio crucial para el entendimiento 

de la simbología ibérica. 

Por todo lo anterior, (Rueda et all 2011:158) plantea la posibilidad de un 

sacerdocio oficial, algo novedoso hasta la fecha en el mundo ibérico. Se habría creado 

una casta encargada del control de las fórmulas religiosas, la preparación y 

mantenimiento de los espacios de culto y los depósitos entregados, así como la 

celebración de prácticas como el sacrificio, tal y como observamos en algunas de las 

figuras. Su labor pasaría también por consolidar la subordinación ideológica al poder 

imperante, una labor imprescindible para las altas jerarquías. 

-En el yacimiento de La Cueva de la Lobera, en los Altos del Sotillo del 

Castellar de Santiesteban (Jaén), se encuentra una cueva santuario vinculada a un 

manantial natural, en el que se han encontrado más de dos mil exvotos de bronce (Fig: 

37). Al igual que en su enclave vecino de Collado de los Jardines, se han documentado 

figuras masculinas y femeninas, vestidas o desnudas, estauillas de guerreros (aunque en 

este caso la presencia de armas en muchísimo menor) y exvotos anatómicos. En todos 

ellos destaca un alto grado de esquematismo, que resalta mucho con una cronología 

absoluta dada para el santuario entre para la primera mitad del siglo III a.E (Rueda et 

all: 2011: 112). La temática es la misma que en el templo anterior; hablamos de 

simbolismos de oferentes, y de portadores de ofrendas, posibles sacerdotisas, imágenes 

protectoras o propiciatorias de la fecundidad y representaciones de jóvenes y adultos en 

diferentes ritos de paso. 

Comenzaremos también en este santuario, por analizar un exvoto fabricado en 

un metal precioso, en este caso el oro blanco. Se trata de una lámina en la que mediante 

trazos muy finos de buril, se ha dibujado el perfil de una dama de nariz enfatizada y 

donde resaltan rasgos como un colgante en forma trapezoidal (Nicolini et all. 

2004:139). 

Probablemente la pieza más curiosa se este santuario sea la llamada Dama o 

“Damita del Castellar”, un exvoto de bronce de 7,5 cm de altura que representa a una 

mujer con el brazo derecho bajo el manto a la altura del pecho y el izquierdo cayendo a 

lo largo del cuerpo (Fig 36). Está tocada con la mitra en forma de media luna invertida, 

recubierta con el velo, que cae hacia los hombros. A cada lado de la parte inferior de la 



 

 89 

cara, medio ocultos por la mitra, sus orejas forman un saliente acentuado. Porta un 

collar del cual cuelga un saquito de amuletos (Lantier. 1917: 81-90). 

 

Fig. 38 Dama de Castellas (Lantier. 1917: 89 Lam 24). 

 

Así las cosas, podemos agrupar la ritualidad de este yacimiento en seis diferentes 

grupos:  

Ritos de agregación, que suponen la aceptación de pertenencia a una comunidad 

religiosa, acatando por ello su liturgia, expresada a través de una gestualidad aprendida 

socialmente. 

Ritos de juventud, prácticas muy representativas mediante ceremonias de paso y 

la aceptación de un nuevo rol en la sociedad.  

Ritos de matrimonio, que perpetúan la estructura aristocrática y la estructura 

jerárquica íbera.  

Ritos de pareja o fertilidad, directamente relacionados con los anteriores de 

manera que la edad adulta simbolizada mediante la desnudez, da un carácter de madurez 

reproductiva.  



 

 90 

Ritos de armas, mediante la representación de guerreros en actitudes muy 

diversas, marcando así no sólo la jerarquía aristocrática, sino su componente militar.  

Y por último los ritos de curación, donde los exvotos anatómicos, sirven de 

ofrenda como expiación del mal del que adolecía la parte del cuerpo representada 

(Rísquez et all 2015: 202-218). 

 

Fig. 39 Exvotos procedentes de la Cueva de la Lobera (Rísquez et all 2015: 216). 

 

Asimismo, cabe mencionar la aparición de un reducidísimo conjunto de exvotos 

de terracota representando figuras antropomorfas, aunque al no llegar a la docena, nos 

parece más bien un hecho más puntual dentro del conjunto analizado. 

Autores como (Rueda et all 2011) plantean que los santuarios de la Cueva de la 

Lobera y Collado de los Jardines, responden a un modelo común, vinculados a un 

control y liturgia supraterritorial, por lo que estarían relacionados con  una misma élite 

social y marcarían puntos de “aduana” interceptando zonas de paso. Es cierto que 

hemos podido observar una gran serie de afinidades en la simbología  dentro de ambos 

santuarios, pero su toréutica es tan dispar que nos remite obligatoriamente a productores 



 

 91 

locales con dos estilos representativos diferentes, lo cual nos plantea la duda de si serían 

las mismas personas las que acudieran a ambos lugares de culto, aunque esto no es un 

indicador de que  fueran élites gobernantes distintas las que los dirigieran, como hemos 

visto en la Contesania septentrional y en la Edetania. 

-En el santuario de Las Atayuelas, en Fuerte del Rey (Jaén), se han hallado 23 

fragmentos de exvotos antropomorfos de piedra, con representaciones de figuras en un 

pésimo estado de conservación.  

Lo excepcional recae en el hallazgo de dos exvotos forjados en hierro (Fig: 38), 

un material único en este repertorio iconográfico ibérico. Representan dos figuras, una 

masculina y otra femenina que oscilan entre los 10 y los 12 centímetros de altura, 

mostrando la misma imagen de frontalidad. Se representan con los brazos abiertos 

respecto al eje del cuerpo y unas manos hipertrofiadas con las palmas al frente. Su 

altísimo grado de esquematismo, debido primordialmente a la dificultad del soporte, 

hace que no muestren más detalle que un mayor ensanche en la cadera de la figurilla 

femenina y la aparición del falo en el caso masculino (Rueda et all 2011: 197-199). 

Ambos exvotos han sido presentados como un mismo conjunto, por lo que 

podríamos estar ante una petición de fertilidad en pareja (Rueda et all 2011: 197-199). 

 

Fig. 40 Exvotos de hierro procedentes de las Atayuelas (Rueda et all 2011: 198) 

 



 

 92 

-En el santuario rupestre de la Cueva del Valle en Zalamea de la Serena 

(Badajoz) tenemos atestiguada la aparición de un pequeño conjunto votivo en terracota 

roja (Fig: 39), formado por miembros del cuerpo y cabecitas, aunque ninguno supera los 

30 cm de altura (Celestino 1997: 273ss). Pertenecería probablemente a otra cueva 

santuario de carácter salutífero. 

 

Fig. 41 Exvotos anatómicos procedentes de la Cueva del Valle (Celestino 1997: 274). 

 

-En el yacimiento de Onuba (Huelva), identificado como un santuario portuario, 

apareció un exvoto de terracota de 6,5 cm de altura representando a una figura femenina 

(Fig: 40), a la que le faltan parte de los pies y la cabeza. Su posición es un tanto incierta, 

casi fetal, ya que aparece desnuda con los brazos cruzados a la altura del pecho y las 

piernas juntas un poco dobladas, sin hacer especial alusión a su sexo. Parece mostrar 

restos de un engobe blanco al que luego se le aplicaría una pintura roja (Olmos 1994: 

258ss). Su posición tan extraña y la falta de paralelos, no nos permite aventurarnos en 

su identificación. El carácter portuario del enclave, en una zona de influencia fenicia, 

nos hace pensar que estamos ante alguna de las divinidades femeninas “extranjeras” o 

quizá ante la plasmación de un fallecido que hubiera sido enterrado en posición fetal. 



 

 93 

 

Fig. 42 Exvoto femenino aparecido en Onuba (Olmos 1994: 260). 

 

-En el santuario incierto del Cerro de la Tortuga, en Teaninos (Málaga) se 

encontró un pebetero con forma de cabeza femenina identificado con la diosa Tanit, un 

torso de mujer embarazada de terracota y un pequeño grupo de exvotos anatómicos de 

manos y pies (Muñoz Gamberro 1996: 230). 

 

  



 

 94 

7.4 VALORACIÓN 

 

Lo primero que observamos en la zona meridional, es que encontramos dos 

tipologías de culto diferenciadas, ambas con piezas votivas antropomorfas y vinculadas 

a sendos santuarios. Por un lado, el área costera que recibe las colonizaciones griega y 

fenicia presenta un ceremonial más relacionado con la sanatio en la que la temática 

votiva se vincula a diosas mediterráneas como Deméter –visible en la aparición de 

pebeteros de cabeza femenina- al igual que toda la costa levantina y la zona del noreste 

peninsular, además de ciertas alusiones a otras divinidades de carácter fenicio-púnicas, 

como es el caso de la diosa Luz vinculada al santuario de La Algaida. En 

contraposición, el territorio de interior se centra en ritualidad de carácter más autóctono, 

con iconografía indígena, en la que también encontraremos ofrendas votivas de carácter 

profiláctico, pero con una imaginería ligeramente diferente. Sería muy interesante para 

investigaciones futuras, desarrollar un estudio sobre las ofrendas votivas zoomorfas de 

esta zona, debido a la gran importancia que hemos podido encontrar en torno al mundo 

del caballo. 

A su vez, en ambos ámbitos hemos logrado encontrar muestras que indican un 

control de la religiosidad por parte de las élites locales, aunque únicamente en la 

Bastetania se aprecia un culto de carácter gentilicio en el que, mediante la ofrenda de 

cabezas, se intenta representar a antepasados heroizados, por lo que deberíamos 

preguntarnos  si nos hallamos ante otra aportación más venida de ultramar o si se trata 

de una muestra importada de la vecina Edetania Ibérica, con la que seguramente 

tendrían contactos culturales y comerciales. 

Una cuestión añadida a nuestro objeto de estudio es la de la elección del soporte 

a la hora de manufacturar las ofrendas votivas, lo que en general, nos ha llevado a 

concluir que cada material posee vinculaciones culturales propias. Las mayores y más 

complejas muestras elaboradas en terracota proceden del ámbito de influencia griega 

costera, aunque hemos encontrado cloroplastia ibérica en terracota en zonas de interior, 

siempre en casos aislados, La piedra, por su parte, parece estar vinculada al mundo 

turdetano, cuyo mayor ejemplo es el caso del yacimiento de Torreparedones y su 

prolífica producción de exvotos en caliza local, que además supone en algunos casos 

dejar de lado esa miniaturización tan característica de los exvotos anatómicos y 



 

 95 

encontrarnos con ejemplos que rozan los 30 cm de altura. Es verdad que se trata de una 

materia prima mucho más complicada de trabajar que la arcilla, pero estos orfebres se 

especializaron en su utilización, tal vez por no tener acceso al bronce, material por 

excelencia en los exvotos ibéricos. Este metal, por otro lado, se adscribe a la zona de 

Sierra Morena, de famosa producción metalúrgica. Será en esta área, a medio camino 

entre la Turdetania y la Contestania, donde hemos observado la mayor producción de 

ofrendas antropomorfas votivas de todo el ámbito ibérico, y sobre todo con una 

simbología tan variada en una zona tan reducida que podríamos tratar a esta zona como 

“La Meca” de los exvotos antropomorfos ibéricos. 

Sierra Morena, a su vez, es una gran fuente de información a la hora de estudiar 

la vida cotidiana del mundo antiguo. Mediante el análisis de sus exvotos, no sólo nos da 

muestras de los diferentes rangos dentro de la sociedad de la época, sino que nos 

muestra su amplio abanico de gestualidades, vestimentas y peinados, que hacen 

imaginar cómo se debían llevar a cabo los ritos de carácter colectivo, donde los jóvenes 

cruzaban a la vida adulta, sus mayores oraban para obtener favores y los guerreros 

mostraban su respeto ante las divinidades, junto a las diferentes fases de un sacrificio 

animal. Se deja en el aire la posibilidad de que en algunos santuarios se encontrasen 

indicios de un sacerdocio organizado, algo hasta la fecha no demostrable respecto al 

mundo ibérico, pero que a nosotros no nos parece descabellado teniendo en cuenta la 

complejidad que toda esta muestra ritual debía llevar pareja, junto a la necesidad de 

control y orden de las élites dirigentes. Tampoco debemos caer en el tópico de tomar un 

caso concreto y extrapolarlo a un ámbito tan poco homogéneo como es el ibérico: más 

bien nos referiremos a este particular en un encuadre de carácter regionalista. 

Esperamos que dudas como éstas puedan ser solucionadas en años venideros a través de 

nuevas aportaciones en los yacimientos y futuros estudios sobre el tema. 

  



 

 96 

8. CONCLUSIONES 

 

Resulta evidente que la lectura de este trabajo desprende una idea principal que 

gira en torno a la distinción del culto votivo entre la zona septentrional del mundo 

ibérico, entendida en este caso como la zona del noreste peninsular y la zona 

meridional. 

El análisis de las piezas vinculadas a los santuarios nos da la impresión de que 

en la zona norte no existe un culto votivo de origen indígena vinculado a los santuarios, 

sino que se trata de una religiosidad nacida del influjo griego costero, a la cual las 

poblaciones ibéricas se habrían adaptado mediante un proceso de sincretismo. 

Siguiendo la línea mediterránea de norte a sur, observamos cómo la zona de la 

Edetania, muy centralizada en su capital Edeta, nos muestra un tipo de ritualidad muy 

vinculada a la heroización de antepasados pertenecientes a las élites locales, siendo 

quizá la zona en la que encontramos este tipo de ritualidad de forma más patente frente 

a los casos menores hallados en el resto del territorio y jamás como elementos 

principales del culto. Por ello, no hallamos un verdadero muestreo de carácter ibérico 

hasta ya bien avanzada tierra adentro. 

Es bien cierto que la falta de contexto dificulta llegar a una explicación final  

sobre a qué se debe esta diferencia, que podríamos catalogar como un comportamiento 

religioso distinto, quizá más privado en la zona norte y mucho más público y 

organizado en los santuarios del sur de la península. En mi opinión, es la zona de la 

actual Jaén el foco principal de un culto verdaderamente indígena, que se acompaña de 

mayor nivel de representaciones, evolución toréutica y temática que hemos podido 

observar. Por lo tanto, la zona sur de la península nos aporta muchísima más 

información en lo referente a la representación diferenciada por sexos, rangos sociales, 

y edad de los oferentes. Podríamos aventurarnos en la idea de que una mayor 

producción de exvotos estuviera ligada a una participación más extendida por parte de 

las clases bajas en los lugares de culto, a diferencia de la zona norte que parece estar 

acaparada por el control de un pequeño grupúsculo de personas o familias. 

A su vez, a la hora de analizar los materiales, confirmamos un postulado ya muy 

defendido en los años que preceden a esta investigación: la vinculación del bronce como 



 

 97 

material por excelencia en el mundo votivo ibérico, dejando la terracota ligada a las 

influencias extranjeras. Así lo atestigua una mayor presencia de esta clase de ofrenda 

votiva en zonas adyacentes al mar o a antiguas colonias greco-fenicias, sobre todo en 

cultos dedicados a la diosa Deméter  

Lo que resulta evidente es el hecho de que jamás podremos hablar de una 

homogeneidad religiosa, ni siquiera cuando estemos tratando de focalizarnos en áreas 

concretas, ya que dentro de los propios espacios culturales-étnicos, encontramos una 

marcada diferencia dependiendo del tipo de santuario y su localización, por lo que 

encontramos siempre más exvotos anatómicos en santuarios rurales vinculados a 

nacimientos de aguas. 

En lo referente a los exvotos de carácter anatómico, ésta parece ser la práctica 

ritual más expandida por el ámbito ibérico y que menos diferencias regionales presenta. 

Las variaciones se centrarían en aspectos como su manufactura, en ocasiones más tosca 

y arcaica en terracota, en zonas con menor accesibilidad a metales y que gradualmente 

entre los siglos IV y II sufre un proceso de miniaturización. Comenzarán a primar otros 

valores, como su simbolismo y portabilidad, sobre todo en el caso de las pequeñas 

piernas o pies votivos, que en ocasiones han presentado agujeros para su suspensión 

mediante cuerdas, como amuletos o quizá para ser colgados de salientes en los distintos 

santuarios. La excepción la constituye la Turdetania, con una prolífica manufactura en 

piedra, material con mayor dificultad de manipulación, de mayor tamaño y que prima el 

carácter votivo (se entrega para que se quede allí) en detrimento de su portabilidad. 

Por último quiero remarcar la visión sesgada que se planteaba desde la 

introducción, por lo que este trabajo deberá acompañarse en un futuro de un análisis 

espacial mucho más intenso que nos aporte información más detallada sobre cómo 

pudieron crearse y extenderse las líneas de influencia, comparando fechas con temática 

y similar manufactura y sobre todo mediante el estudio de los exvotos de carácter 

zoomorfo, que en algunos casos podían superar en importancia a los antropomorfos. 

Podrían, por sí mismos, aportar información sobre el hecho de porqué se primaban unos 

u otros o cómo se entrelazaban dichos aspectos religiosos. 

 

  



 

 98 

9. BIBLIOGRAFÍA 

 

ABAD, L (1992): Terracotas ibéricas del Castillo de Guardamar. Estudios de 

Arqueología Ibérica y Romana. Homenaje a E. Pla Ballester. Serie de Trabajos Varios 

del SIP 89. Valencia: 225-237. 

ABAD CASAL, L. (2009): Contestania, Griegos e Íberos. Huellas griegas en la 

Contestania ibérica. Universidad de Alicante: 21-29. 

ADROHER, A.M.; PONS, E.; RUIZ DE ARBULO, J. (1993): El yacimiento de Mas 

Castellas de Pontós y el comercio del cereal ibérico en la zona de Emporion y Rhode 

(ss. IV-II a.C). AespA 66: 31-70. 

ALFAYÉ VILLA, S. (2017): Rituales relacionados con murallas en al ámbito 

celtibérico. Paleohispanica 7. Zaragoza: 9-41 

ALMAGRO-GORBEA, M. (1985): Bronces ibéricos de Extremadura. Homenaje a 

Cánovas Pesini. Badajoz: 71-86. 

ALMAGRO-GORBEA, M. (1990): Los pueblos prerromanos de la Península. Historia 

de España 1.Desde la prehistoria hasta la conquista romana (siglo III a.C.). 

(Dominguez Ortiz, A. (Dir.). Planeta. Barcelona: 511-583. 

ALMAGRO-GORBEA, M. (1996): Ideología y poder en Tartesos y el mundo ibérico. 

Discurso de inreso en la Real Academia de la Historia. (Madrid, 1996), Madrid. 

ALMAGRO-GORBEA. M; ARTEAGA. O; BLECH, M; RUIZ MATA, D. (2006): 

Protohistoria de la Península Iberica. Burgos: 334ss. 

ALMAGRO-GORBEA. M; MARTÍN, A.M. (Eds) (1994): Castros y opida en 

Extremadura. Complutum-Extra 4. Madrid. 

ALMAGRO-GORBEA, M.; MONEO, T. (2000): Santuarios urbanos en el mundo 

ibérico. Biblioteca Arqueológica Hispana 4. Madrid. 

ÁLVAREZ-OSSORIO, F. (1941): Cátalogo de los exvotos ibéricos del Museo 

Arqueológico Nacional. Madrid. 



 

 99 

APARICIO, J. (1976): El culto en cuevas en la región valenciana. Homenaje a A.García 

Bellido I. (Revista de la Universidad Complutense XXV, 101, Enero-Febrero). Madrid: 

9-30. 

APARICIO, J. (1997): El culto en cuevas y la religiosidad protohistórica. Quderns de 

Prehistòria i Arqeuologia de Castelló 18: “Espacios y lugares culturales en el mundo 

ibérico”. Castellón: 345-359. 

ARANEGUI, C. (1996): Los platos de los peces y el más allá. Homenaje a M. 

Fernández Miranda. Complutum, 6, 1, Madrid, pp 401-414. 

ARANEGUI, C., MATA, C., PEREZ, J. (1997): Damas y caballeros en la ciudad 

ibérica. Editorial Cátedra. Madrid. 

ARANEGUI, C. y PRADOS, L. (1998): Los santuarios, El encuentro de la divinidad. 

Los iberos. Príncipes de Occidente. Centre Cuntural de la Fundació “La Caixa”. 

Barcelona 30 enero-12 abril de 1998. Barcelona: 142. 

BELDA, J. (1953): Museo Arqueológco Provincial de Alicante. Memorias de los 

Museos Arqueológicos Provinciales XI-XII. (1950-1): 79- 105. 

BENITEZ DE LUGO ENRICH, L. (2004): Arqueología de culto ibérica en la oretania 

septentrional. ARSE Boletín Anual del Centro Arqueológico Saguntino, 38. Sagunto. 

Valencia: 29-61. 

BENITEZ DE LUGO ENRICH, L.; MORALEDA SIERR, J. (2013): Símbolos, 

espacios y elementos ibéricos para el culto de la Oretania Septentrional. Estado en 

cuestión arqueológica, revisión, crítica y nuevas aportaciones. C. Risquez y C. Rueda 

(Eds). Actas del Congreso “El santuario de la Cueva de la Lobera de Castellar, 1912- 

2012” Jaén: 213-269. 

BERNABEU, J.; BONET, H.; GUÉRIN, P.; MATA, C. (1986): Análisis microespacial 

del poblado ibérico del Puntal del Llops (Olocau, Valencia). Arqueología Espacial 9: 

321-337. Teruel. 

BLANCO FEIJEIRO, A.; CORZO, R. (1983): Monte Algaida. Un santuario púnico en 

la desembocadura del Guadalquivir. Historia 16, nº 87: 123-128. 



 

 100 

BLÁNQUEZ, J; QUESADA, F. (1999): El santuario ibéricode El Cigarralejo. Nuevas 

perspectivas en su estudio. BLÁNQUEZ, ROLDAN (EDS): 175-189. 

BONET, H. (1978): Fragmento de rostro, de terracota, procedente del poblado ibérico 

del Castellet de Bernabé (Liria). Archivo de Prehistoria Levantina, XV, Valencia: 147-

162. 

BONET, H. (1995): El Tossal de Sant Miquel de Liria. La antigua Edeta y su territorio. 

Diputación Provincial. Valencia. 

BONET, H.; MATA, C. (1981): El poblado ibérico del Puntal del Llops. El Colmenar 

(Olocau, Valencia). Serie de Trabajos Varios del SIP 71. Valencia. 

BONET, H.; MATA C. (1997): Lugares de culto edetanos, Propuesta de definición. 

Quaderns de Prehistòria i Arqueologia de Castello 18: Espacios y lugares culturales en 

el mundo ibérico. Castellón:115-146. 

BONET, H.; MATA, C. (2002): El puntal del Llops. Un fortín edetano. Serie de 

Trabajos Varios del SIP 99. Valencia. 

BONET, H.; MATA, C.; GUÉRIN, P. (1990): Cabezas votivas y lugares de culto 

edetanos. Verdolay 2: 185-199. 

BRONCANO, S. (1989): El depósito votivo del Almarejo(Bonete, Albacete). 

Excavaciones arqueológicas en España, p 156. Madrid. 

BROTÓNS YAGÜE, F. (2007): los pebeteros en forma de cabeza femenina. Imagen y 

culto en la Iberia prerromana. Universidad de Sevilla: 313-338. 

BROTÓNS YAGÜE, F y RAMALLO ASENSIO, S. (2010): “Ornamento y símbolo: 

las ofrendas de oro y plata en el santuario ibérico de la ermita de La Encarnación de 

Caravaca”, en Cazorla Martín, R (coord) Debate en torno a la religiosidad 

protohistórica, Anejos de Archivo Español de Arqueología, LV, Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas, Madrid: 123-168. 

CABALLERO, A (1987): Los exvotos ibéricos del oppidum de Alarcos. XVIII 

Cuaderno Nacional de Arqueología, Canarias 1985. Zaragoza: 615-633. 



 

 101 

CARDONA ESCRIVÁ, J  et alli. (2013): Una colección de exvotos de terracota 

procedentes de la Cova de les Meravelles (Gandia, València). El Oriente de Occidente, 

Fenicios y Púnicos en el área Ibérica. Alicante: 573-582. 

CASEVITZ: M. (1985): La femme dans l’oeuvre de Diodore de Sicile, La femme dans 

le monde méditerranéen, Maison de l’Orient:113-124. 

CELESTINO, S. (1997): Santuarios, centros comerciales y Paisajes sacros. Quderns de 

Prehistòria i Arqeuologia de Castelló 18: Espacios y lugares culturales en el mundo 

ibérico. Castellón: 359-390. 

COLONNA, G. (1985): Santuari d´Etruria. Ed. Electa, Milano. 

CORZO, R. (1991): Piezas etruscas del santuario de La Algaida (Sanlúcar de 

Barrameda, Cádiz). 399ss. 

CORZO, R. (2000): El santuario de La Algaida (Sanlúcar de Barrameda, Cádiz) y la 

formación de sus talleres artesanales. Cadiz: 147ss.  

CORZO, R (2007): La coroplastia del santuario de La Algaida (Sanlúcar de Barrameda, 

Cádiz). Imagen y culto en la Iberia prerromana: los pebeteros en forma de cabeza. 

Sevilla: 195-218. 

COSI, M. (1976): La simbología della porta nel Vicino Oriente per una interpretazione 

dei monumenti rupestri frigi. Annali dellla Facolà di Lettere e Filosofia 1: 113-152. 

DEDET, B.; DUDAY, H.; FICHES, J.L.; PY, M.; RICHARD, J.C.M. (1968): Les 

“autel-foyer” en Languedoc. Omaggio a Benoit, II: 35-56. 

DRAYCOTT, J.; GRAHAM, E. J (2017): Bodies of evidence: Ancient Anatomical 

Votives Past, Present and Future. London. 

ESTEBAN, C.; CORTELL, E. (1999): Consideraciones arqueoastronómicas sobre el 

santuario ibérico de La Serreta. Recerques del Museu d´Alcoy 6: 131-140. 

FERNÁNDEZDE AVILÉS, A. (1957): “Terracota indígena del Collado de los Jardines 

(Jaén)”. Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, LXIII, 2: 753-754. 

GARCIA CANO, J.M. (1994): Cabecico del Tesoro. Verdolay 5. 



 

 102 

GARCÍA CANO, G; J.M. HERNÁNDEZ, E; INIESTA, A.; PAGE DEL POZO, V. 

(1997): El santuario de Coimbra de Barranco Ancho (Jumilla, Murcia) a la luz de los 

nuevos hallazgos. Quaderns de Prehistoria y Arqueología de Castelló 18:”Espacios y 

lugares culturales en el mundo ibérico”. Castellón: 239- 255. 

GRACIA, F.; MUNILLA, G.; PALLARÉS, R. (1988): La Moleta del Remei (Alcanar, 

Montsià). Memòria de la 4º campanya d´excavavions. 

GIL-MASCARELL, M. (1975): Sobre las cuevas ibéricas del País Valenciano. 

Materiales y problemas. Papeles del Laboratorio de Arqueología de Valencia-

Saguntum, 11.Valencia, pp. 281-332.   

GONZÁLEZ ALCALDE, J. (1993): Las cuevas santuario ibéricas en el país valenciano: 

un ensayo de interpretación. Verdolay 5: 67-78. 

GONZÁLEZ REYERO, S. (ed.) (2012): Íberos: sociedades y territorios del occidente 

mediterráneo. CSIC. Madrid: 162. 

GUÉRIN, P. (1989): El asentamiento ibérico de Bernabé (Llíria, Valencia). XIX 

Congreso Nacional de Arqueología., 1. Castellón de la Plana 1987: 553-554. 

GUÉRIN, P. (1995): El poblado de Castellet de Bernabé (Lliria) y el horizonte ibérico 

pleno edetano. (Tesis de Doctorado, Universidad de Valencia). 

GUÉRIN, O. (1999): Hogares, Molinos, Telares… El Castellet de Bernabé y sus 

ocupantes. Arqueología Espacial 21: 85-99. 

GUÉRIN, P.; CALVO, M.; GRAU, E.; GUILLÉN, P. (1989): Tumbas infantiles en El 

Castellet de Bermabé (Liria, Valencia). Cuadernos de Prehistoria y Arqueología 

Castellonenses. 14: “Inhumaciones infantiles en poblados ibéricos del área Valenciana. 

Saguntum 21: 230-265. 

JANORAY, M.J. (1954): Circonscriptions des Antiqués historiques: XI Pyrénées-

Orientales: Hérault (Fabrègues). Gallia 12, 2: 129-525. 

JUAN MOLTÓ, J. (1987-88): El conjunt de terracotesvotives del santuari de La Serreta 

(Alcoi, Conentaina, Penáguila). Saguntum 21: 295-329. 



 

 103 

KEAY, S.J. (1996): La romanización en el sur y el levante de España hasta la época de 

Augusto. La romanización en Occidente, ed. Actas. Madrid, 147-177. 

LANTIER, R. (1917): El Santuario ibérico de Castellar de Santiesteban. Comisión de 

Investigaciones Paleontológicas y Prehistóricas. 15. Madrid. 

LARDERET, P. (1957): L´oppidum préromain de La Roque (Hérault). Contribution a 

l´étude des croyances religieuses préromaines. Riv. St. Lig. 23: 69-82. 

LILLO, P. (1994): Notas sobre el templo del Santuario de La Luz (Murcia), AnMurcia 

9-10: 155-174. 

LOPEZ CASTRO, J.L. (2005): “Astarté en Baria. Templo y producción entre los 

fenicios occidentales”, Archivo Español de Arqueología 78, Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas, Madrid: 5-21. 

LÓPEZ DOMENECH, R. (1996): La región Oretana. (Anejos de Antigüedad y 

Cristianismo III). Murcia. 

LOPEZ PALOMO, L.A. (1981): Alhonoz. Excavaciones de 1973 a 1978. Noticiario 

Arqueológico Hispano 11: 33-189. 

MANZANEDA MARTÍN, C. (2016): Religion and society. Cave sanctuaries and votive 

offerings in Oretania. In: Erskine, G., Jacobsson, P. and Stetkiewicz, S. (eds.) 

Proceedings of the 17th Iron Age Research Student Symposium. Archaeopress: Oxford: 

72-80. 

MANZANEDA MARTÍN, C. (2017): Los oretanos. Una visión desde el territorio, la 

sociedad y la ideología. Universidad de Alicante. 

MARTÍN, A.; LLAVANERAS, N. (1980): Un conjunto de timateris de terracuita amb 

representaciò de Demèter procedent del Mas Castellà, de Pontós. Cypsela 3: 153-161. 

MARTÍN RUIZ, J.A. (2011): Nuevos exvotos ibéricos de bronce procedentes del 

santuario de Collado delos Jardines. Anales de Arqueología Cordobesa 21-22. Córdoba: 

305-314. 

MARÍN CEBALLOS, M . C. (1987): ¿Tanit en España?, Lucentum VI: 43-79. 



 

 104 

MORENA, J.A. (1989): El santuario ibérico de Torreparedones (Castro del Río-Baena, 

Córdoba). Cordoba. 

MORENA, J.A. (1997): Los santuarios ibéricos en la provincia de Córdoba. Quderns de 

Prehistòria i Arqeuologia de Castelló 18: Espacios y lugares culturales en el mundo 

ibérico. Castellón: 269-298. 

MORENA, J.A, MARQUEZ.C; CÓRDOBA, A; VENTURA, A  (2014): 

Torrepareparedones: Investigaciones arqueológicas (2006-2012). 

MORENO, A.; FUENTES, M.; QUIXAL, D (2007), El puntal del Llops, un fortín de 

Edeta. De nómdas a ciudadanos. Valencia: 197-199. 

MUÑOZ GAMBERO, J.M. (1996): El cerro de la Tortuga. Historia Antigua de Málaga 

y su provincia. (Wullf, F.; Cruz, G. (Eds)). Actas del I Congreso de Historia Antigua de 

Málaga. Málaga: 327-348. 

NICOLINI, G. (1969): Les Bronzes Figurés des Sanctuaires Ibériques. Presses 

Universitaires de France. Paris: 44. 

NICOLINI, G. (1973): Les Ibéres. Art et civilisation. Fayard. Paris. 

NICOLINI, G.; RÍSQUEZ, C.; RUIZ, A.; ZAFRA, N. (2004): El santuario ibérico de 

Castellar, Jaén. Intervenciones arqueológicas 1966-1991. Arqueología Monografías. 

Junta de Andalucía. Sevilla. 

NOGUERA, J.M. (1994): La escultura romana de la provincia de Albacete (Hispania 

Citerior-Conventus Carthaginensis). Instiruto de estudios Albacetenses. Albacete. 

OCHARÁN IBARRA, J.A. (2017): Santuarios rupestres ibéricos del sureste 

peninsular.Universidad de Alicante. 

OLIVA, M. (1955): Excavaciones arqueológicas en la ciudad ibérica de Ullastret 

(Gerona).6 Campaña. Instituto de Estudios Gerundenses. 

OLIVA, M. (1979): Ulastret. Guía de excavaciones y su museo. 3º ed. Gerona 

OLMOS, R. (1994): Una estatuilla antropomorfa de terracota en Huelva. El hábitat 

antiguo de Huelva (Periodo Orientalizando y Arcaico). La primera excavación 



 

 105 

arqueológica en la Calle del Puerto. (Garrido, J.P.; Orta, j.) Excacaciones 

Arqueológicas en España 171. Madrid: 258-259. 

OLMOS, R (2004): Imaginarios y prácticas religiosas entre los iberos. Perspectivas en 

un proceso histórico. Archiv für Religions-geschichite 6. Band :112. 

PLA, E. (1945): Cova de les Maravelles (Gandía). Archivo de Prehistoria Levantina 2: 

191-202. 

PRADOS, L. (1991): Los exvotos anatómicos del santuario ibérico de Collado de los 

Jardines. Trabajos de Prehistoria 48: 313-332. Madrid. 

PRADOS, L. (1994): Los santuarios ibéricos. Apuntes para el desarrollo de una 

arqueología de culto. Trabajos de Prehistoria 51. Madrid: 127-140. 

PRADOS, L. (2013): ¿Por qué se ofrecían los exvotos de recién nacidos? Una 

aproximación a la presencia de “bebés enfajados” en el santuario ibérico de Collado de 

los Jardines (Sta. Elena, Jaén, España). C. Risquez y C. Rueda (Eds).  Actas del 

Congreso “El santuario de la Cueva de la Lobera de Castellar, 1912- 2012” Jaén: 325-

340. 

QUESADA, F. (1997): El armamento ibérico. Estudio tipológico, geográfico, 

funcional, social y simbólico de las armas en la Cultura Ibérica (siglos VI-I a.C.). 

Monographies Instrumentum, 3, 2 vols., ed. Monique Mergoil, Montagnac. 

RAMALLO, S. (1991): Un santuario de época tardo-republicana enLa Encarnación, 

Caravaca, Murcia. Templos romanos de Hispania. Cuadernos de Arquitectura Romana 

I. Murcia: 39- 65. 

RAMALLO,S; NOGUERA, J.M.; BROTONS, F. (1998): El Cerro de los Santos y la 

monumentalización de los santuarios ibéricos tardíos. REIb 3 : 11-69. 

RAMOS FERNANDEZ, R (1995): El templo ibérico de la Alcudia. La Dama de Elche. 

Elche. 

RISQUEZ, C.; RUEDA, C.; NICOLINI, G.; RUIZ-RODRIGUEZ, A.; ZAFRA, N.; 

ESTEBAN-LOPEZ, C. (2015): El Santuario de Cueva de la Lobera de Castellar. Jaén, 

tierra ibera: 40 años de investigación y transferencia. Universidad de Jaén. Jaén 203-

218. 



 

 106 

ROWLANDS, M.J. (1971): The archaeological interpretationof of prehistoric 

metalworking. WorldA 3: 210-224. 

RUANO, E. (1984): Esculturas sedentes en el mundo ibérico. BAAEA 19: 23-31. 

RUANO, E. (1987): La escultura ibérica en piedra en el mundo ibérico. I. Madrid: 

298ss. 

RUEDA, C. (2011): Territorio, culto e iconografía en los santuarios iberos del Alto 

Guadalquivir (ss. IV a.n.e. I d.n.e.). Textos CAAI nº 3. Universidad de Jaén. 

RUEDA, C. (2013): Ritos de paso de edad y ritos nupciales en la religiosidad ibera: 

algunos casos de estudio. C. Risquez y C. Rueda (Eds). Actas del Congreso “El 

santuario de la Cueva de la Lobera de Castellar, 1912- 2012”Jaén: 241-284. 

RUEDA, C; MOLINOS, M; RUIZ, A; WIÑA, L. (2005) Romanización y sincretismo 

religioso en el santuario de las Atayuelas (Fuerte del rey-Torrecampo, Jaén). Archivo 

Español de Arqueología. 78. Nº.191-192: 79-96. 

RUEDA,C; SANCHEZ, A; PARRAS, D; RAMOS, N; MORENO-GARCÍA, M. 

(2011): Territorios, culto e iconografía en los santuarios iberos del alto Guadalquivir 

(ss. IV a.n.e.-I d.n.e.). Universidad de Jaén. Jaén. 

RUIZ BREMÓN, M. (1989): Los exvotos del santuario ibérico del Cerro de los Santos. 

Intituro de estudios Albacetenses 

RÜPKE, J. (2007): Religion of the Romans. Cambridge: Polity Press. 163-164. 

SALINAS DE FRÍAS, M. (2006): Los pueblos prerromanos de la península ibérica. 

Madrid: pp 68-70. 

SANCHEZ GÓMEZ, M. (2002): El santuario de El Cerro de los Santos (Montealegre 

del Castillo, Albacete). Nuevas aprotaciones arqueológicas. Instituto de Estidos 

Albacetences “Don Juan Manuel” de la Excma Diputación de Albacete. Albacete. 

SANMARTÍ, J.; SANTACANA, J. (1987) El  poblat ibèric d´Alorda Park. (Calafell, 

Baix Penedès) Fonaments 6: 157-169. 

SCHULTEN, A (1935): Fontes Hispaniae Antique, III. Barcelona. 



 

 107 

SECO, I. (1999): El betilo de Torreparedones. SPAL 8: 135-158. 

TARRADELL, M. (1968): Arte Ibérico. Ed. Polígrafa. Barcelona. 

TORTOSA, T; COMINO COMINO, A. (2018): Los exvotos del Satuario de La Luz 

(Santo Ángel, Murcia) como elementos de comunicación religiosa. Bronces ibéricos. 

Una historia para contar. Libro homenaje al prof. Gérard Nicolini. Universidad de 

Jaén: 247. 

TURFA, J.M. (2006): Votive offerings in Etruscan religión. In: N.T. de Grummond and 

E. SIMON, eds The religión of the Etruscans. Austin, TX: University of Texas Press, 

72. 

VALIENTE, S. (1990): Estado actual de las excavaciones en “El Cerrón” (Illescas, 

Toledo). Actas del Primer Congreso de Arqueología de la Provincia de Toledo. Toledo: 

327-349. 

VAQUERIZO, D. (1985): La cueva de la Murcielaguina, en Priego de Córdoba. Posible 

cueva-santuario ibérica. Lucentum IV:115-124. 

VAQUERIZO, D. (1997): Testimonios de la religiosidad ibérica en el territorio de la 

provincia de Cordoba. Quderns de Prehistòria i Arqeuologia de Castelló 18: Espacios y 

lugares culturales en el mundo ibérico: Castellón: 297:328. 

VISEDO, C.; PASCUAL PEREZ, V. (1947): Unos fragmentos cerámicos de la Serreta 

de Alcoy. Trabajos varios del S.I.P., 10. Valencia: 59-63. 

 

 

 

 

 

 


	1. INTRODUCCIÓN
	2. EXVOTOS ANATÓMICOS
	2.1 EL CASO IBÉRICO

	3. NORESTE PENINSULAR
	3.1 INDIGETES
	3.2 ESPACIOS CULTURALES
	3.3 VALORACIÓN

	4. LEVANTE PENINSULAR
	4.1 EDETANIA
	4.2 ESPACIOS CULTURALES
	4.3 VALORACIÓN

	5. MESETA SUR
	5.1 ORETANIA
	5.2 ESPACIOS CULTURALES
	5.3 VALORACIÓNES

	6. SURESTE
	6.1 CONTESTANIA
	6.2 ESPACIOS CULTURALES
	6.3 VALORACIONES

	7. ÁMBITO MERIDIONAL
	7.1 TURDETANIA
	7.2 BASTETANOS
	7.3 ESPACIOS CULTURALES
	7.4 VALORACIÓN

	8. CONCLUSIONES
	9. BIBLIOGRAFÍA

