Universidad
Zaragoza

[ 1111}
0e
——

1 2

wv
»

Trabajo Fin de Grado

La cancidon de mujer en la lirica castellana

Woman’s song in the Spanish lyric

Autor

Noemi Carbonell Pascual

Director

Maria Jesus Lacarra Ducay

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS

2018




RESUMEN Y PALABRAS CLAVES

RESUMEN: El objetivo de este trabajo es llevar a cabo un estudio de la mujer
en la Edad Media, viendo la concepcion medieval de la figura femenina —tanto desde el
punto de vista social como en la vida familiar-. Para ello partimos de poemas con voz
femenina, donde es la propia mujer quien directamente nos habla de su realidad y su
contexto. Una vez llegamos aqui, intentamos hacer una comparativa entre lo que nos
dice el texto literario y lo que nos dice el analisis historiografico, para ver si la poesia

medieval con voz de mujer realmente es un reflejo de la realidad femenina de la época.

Los textos que hemos tomado como punto de partida para nuestro estudio son
poemas pertenecientes a la tradicion popular medieval hispanica, fechados entre los

siglos X y xv (y publicados en cancioneros en torno al siglo xvii).

PALABRAS CLAVE: lirica, medieval, popular, voz, femenina, mujer, poesia,

cancion, villancico.

SUMMARY: The objective of this dissertation is to achieve a study about
women in the Middle Ages, looking at the medieval conception of the female figure —
both from the social point of view and in family life-. For this task, we started with
poems with female voice, where it’s the woman herself who directly tells us about her
reality and her context. Once we were here, we tried to make a comparison between
what de literary text tells us and what the historiographical analysis tells us, just to see if
medieval with the voice of a woman poetry really is a reflection of the feminine reality
of that era.

The texts we have taken as starting point for our study are poems pertaining to
the Hispanic medieval popular tradition, dated between centuries X and xv (and

published in song books around century xvi).

KEY WORDS: Lyric, medieval, popular, voice, female, woman, poetry, song,

carol.



INDICE

INTRODUCCION ..ottt ssas s s snasssssssas e s senessansanens 3
LA N OZ ...ttt e b e s h et sttt e bt e e bt e she e st e et e be e bt e shaesaeeeateeteen 11
- ORIGENES DE LA VOZ FEMENINA EN LA POESIA......coovieeeeeeeeeeesere s 11

- IDENTIFICACION DE LA VOZ FEMENINA ........oooooieteeteeeteeeeeeeee e enae s 14
TEMAS ettt h e e a e bt bbbttt e bt et e bt eh e et she et e beeae et e beetents 17
LA AUSENCIA DEL AMADO ..ottt sttt sttt s st s e 19
FEL SEXO et et b e b e b e sttt ete e sbe e sheesate e 21

= ELdESEO SEXUAL ..ot 21

I I B V7T o 1o o - To SRS 23

* LAMUIER Y EL TRABAUJO ...ttt sttt et 25

* EL MATRIMONIO ...ttt sttt sttt e s e s 26

- RehUso del MatrimONIO .......ccoveirieirieie e 28

- ANSIAS 08 MALMIMONIO. .. c.eieeieeieetirteeterte ettt ebe s 29

- Lamalmaridada y el QdUIErIO .......cccooiviirieieieieerereeeee s 30
LA RELIGION ..ottt ses st aenes 31

- Inclinacion por 1a vida MONACAL ..........ccceecveriieieiiceeeceeee et 32

- Rechazo de la vida MONacal ...........ccoeirieireinciec s 32
CONCLUSIONES ..ottt sttt ettt st st ebe e sbe e sbeesaaesatesabeenbeenbeenaeas 34
SELECCION DE POEMAS ....cocuuiimiimeiteeeseesesssessssssssssssse st s st ssessssssssssssassssssssnes 45
BIBLIOGRAFTA. ... oottt 52
* LIBROS, REVISTAS .ttt sttt st sttt et e s s 52
“PAGINAS WEB ...t sa sttt s s s s e st eenes 54



INTRODUCCION

El papel de la mujer en la sociedad medieval, al igual que en su literatura, habia
sido relegado a un segundo plano hasta las ultimas décadas del siglo pasado, momento
en el que comenzo a despertar interés de historiadores y filélogos. Desde entonces ha
habido quienes se han cuestionado cuél era la relacion sociedad-mujer en tiempos del
medievo, y cOmo asumian su vida privada; particularmente cuando se trata de mujeres
pertenecientes a las clases sociales mas bajas, en una época de tremenda escision social.
Actualmente, el panorama bibliografico es muy rico.' Desde la relacién de la mujer con
su contexto social y hasta la manifestacion de esta realidad en la literatura de la época,
este trabajo pretende realizar un recorrido por las mujeres de la Edad Media. Realizando
un andlisis de las voces femeninas que encontramos en textos literarios, buscando el
caracter representativo de las mujeres en dichos textos, dejando a un lado el tema de las
autorias femeninas. Queremos poder configurar cual era el papel de la mujer en la
sociedad medieval, ver si el retrato que de ellas se hace en la literatura popular de

aquella época es verdaderamente un reflejo de la realidad.

Cuando nos acercamos a trabajos sobre la literatura medieval encontramos pocas
apreciaciones sobre el papel que la mujer representa en las letras de la época, asi como
de su participacion como personaje literario, no tanto por la ausencia de personajes
femeninos y autoras, sino por la costumbre de los estudiosos literarios de no
preocuparse demasiado de la mujer en general. Son muy recientes los estudios que
profundizan en la relacién que la mujer medieval mantuvo con la literatura de aquella
época, pues hasta finales del siglo xx, los estudiosos de la materia, se habian centrado
unicamente en los autores hombres. En las Actas del v Congreso de la Asociacion
Hispéanica de Literatura Medieval, Deyermond explicé cdmo su primer trabajo (Spain’s
first women writers, 1983) fue tomado, en varias ocasiones y por varios expertos, como
el punto de partida del estudio de la literatura femenina de la Edad Media, a pesar de
que, como él mismo afirmaba, es un trabajo bastante incompleto y exiguo. En dicho
Congreso participd con el articulo Las autoras medievales castellanas a la luz de las

ultimas investigaciones, y en el hizo un breve recorrido de como ha crecido

! Basta con recordar, por acercarnos al periodo medieval y de los Siglos de Oro, las bibliografias de
Rafael Mérida, la base de datos BIESES o la existencia de proyectos de investigacion especificos sobre el
tema, como Voces de Mujeres en la Edad Media —Entre realidad y ficcion. Esto no impide que se eche en
falta que dichas investigaciones no lleguen a los programas universitarios de Grado ni formen parte de los
manuales universitarios.



exponencialmente el interés por esta literatura femenina medieval, explicando también

como hasta entonces habia sido totalmente omitida en los estudios filoldgicos.

Dice Deyermond que cuando public6 su primer trabajo sobre mujeres, este
resultd casi excéntrico, y hasta se critico que no hubiera dedicado ese tiempo y espacio
al nutrido grupo de hombres autores de la Edad Media en lugar de a las mujeres.
Ademas, nos hace un recorrido sobre el boom de estudios sobre literatura femenina
medieval que se ha dado desde finales del siglo pasado que conviene tener en cuenta

para entender como evolucionan los estudios sobre literatura medieval femenina:

Hasta 1975 se habian publicado tan s6lo cuatro trabajos sobre las autoras medievales castellanas
(es decir, las autoras cuyos nombres conocemos —los trabajos sobre la lirica oral femenina son
mucho mas numerosos). Entre 1976 y 1983 hay ocho: dos veces mas que en toda la investigacion
anterior. De los ocho, cinco se deben a investigadores masculinos y tres (37,5%) a
investigadoras. El desarrollo posterior de la investigacion se aprecia mejor si se presenta en un

cuadro, dividido en periodos de tres afios 0 poco mas.

Investigadores  Investigadoras Total % de investigadoras

1984-86 3 3 6 50
1987-89 2 4 6 67
1990-hoy 4 12 16 75

O sea, los trabajos publicados o en prensa en los Ultimos siete afios constituyen mas de la mitad
de os publicados desde hace mas de un siglo, y este campo de investigacion atrae cada vez méas a
las investigadoras. (1995: 32)

Si Deyermond con sus primeros trabajos marca el punto de partida, no hemos de
olvidar a quienes siguen dando luz al camino de los estudios femeninos sobre la
literatura medieval. Buena parte de las lecturas que han nutrido este trabajo vienen
firmadas por mujeres especializadas en la materia y que han aportado grande avances
sobre la materia, mujeres especializadas en la voz femenina en la lirica medieval

tradicional, como Lorenzo Gradin, Frenk Alatorre, Garcia Herrero o Masera.

Los textos literarios sobre los que trabajaremos tienen un recorrido de varios
siglos y debemos ser capaces de localizarlos en el tiempo para poder comprender
completamente el asunto que vamos a tratar. Encontraremos las jarchas (que pueden
datarse en torno al siglo x11) como la primera manifestacion lirica con voz femenina. A
éstas le siguen las canciones de amigo de la tradicion galaico-portuguesa (siglo xin) y
veremos los villancicos, en los que se basa el corpus literario con el que hemos

trabajado. Aunque dichos villancicos pertenecen a la lirica popular, fueron recogidos

4



siglos después en diferentes cancioneros lo que ha propiciado que hayan llegado hasta

nuestros dias como un grupo bastante mas nutrido y amplio.

En este caso concreto, nos acercaremos a la mujer y su papel en la lirica
hispanica medieval, concretamente a la lirica popular (puesto que en la lirica culta la
representacion de la mujer toma otro camino, como trataremos mas adelante); y no tanto
a su papel como autora de poemas, sino al reflejo que de ella se hace en los textos que
han llegado hasta nuestra época. Ademas, hemos intentado reivindicar la importancia de
analizar el discurso de las mujeres de aquella época, buscando hasta qué punto podemos
hablar del feminismo medieval y cémo un analisis de la poesia de esta época es
necesario para entender la literatura femenina posterior. Para todo ellos encontraremos
ciertas cuestiones que deberemos resolver para poder concretar la materia de la que

parte nuestro trabajo.

El primer problema con el que nos encontramos al tratar este tema es el de la
dificultad que supone definir como «popular» la lirica medieval, pues se trata de un
término que aungue usamos de manera generalizada, no ha sido aceptado por todos los
estudiosos (Masera, 2001). Siguiendo la linea de Mariana Masera en “’Que non dormiré
sola, non’’. La voz femenina en la antigua lirica popular hispanica (2001), obra de la
que parte nuestro trabajo, entenderemos y trataremos como lirica popular aquella que
«[...] no solo es patrimonio de la colectividad, sino también y ante todo que ésta se
impone al individuo en la creacién y recreacién de cada cantar; que el creador y el
recreador se atienen a un limitado repertorio de temas, motivos, [...] recursos estilisticos
que todos conocen y comparten [...]» (Frenk, 1990: 13). Hay otros estudiosos de la
materia que han preferido especificar de diferente forma a qué se refiere el término
«popular» y qué engloba cuando tratamos la cancién de mujer: aunque la mayoria de la
critica ha insistido en el caracter popular o popularizante de la cancién de mujer, la
etiqueta suele responder a prejuicios romanticos o razones de mera comodidad para
distinguir este tipo de poesia. En La cancion de la mujer en la lirica popular (Lorenzo
Gradin, 1990), prefieren eliminar tal modificador, y entienden el género como una

realidad estilistica particular basada en altas dosis de hibridismo cultural.

A caballo, pues, entre quienes defienden la lirica popular como aquella que se
transmite de boca en boca (y que, como veremos a continuacion, acaba llegando hasta

nuestros dias de forma escrita), y quienes dicen que se trata de un género concreto con



una estilistica propia, trataremos de desentrafiar como se nos presenta en la lirica a la
mujer de origen humilde en la sociedad de la Edad Media y cdmo se desenvuelve en
dicha sociedad.

Ademas de popular, como ya hemos visto, nos referimos con el término «lirica»
a la poesia con la que hemos trabajado, entendiendo lirica como el género poético que
se encarga de la expresion de sentimientos y emociones profundas. Esto quiere decir
que los poemas que conforman nuestro corpus tendran una tematica romantica, basada
en el amor y los sentimientos de distinta naturaleza que este provoca. La temaética
amorosa era algo muy tratado en la literatura del medievo, un recurso constante que,
dependiendo de la procedencia del texto, se manifiesta de formas muy distintas. EI amor
no se escribia y cantaba de la misma forma desde la corte que desde el campo, y este
detalle es mucho maés relevante de lo que pueda parecernos. Como explicaremos a
continuacion, en el caso de la poesia popular, la cancion de mujer ira practicamente

siempre de la mano de la cancion de amor.

La existencia de canciones de voz femenina ha sido referida por los estudiosos
de la lirica popular, y, como tantos otros estudiosos, Mariana Masera trata de analizar
estas voces en el plano de las canciones de tematica amorosa, tomando la voz de la
mujer dentro de este tema como «el rasgo diferenciador més notable y asombroso»

(Frenk, 1990) entre la lirica popular y la lirica aristocrética.

Para poder entender al personaje femenino en la lirica popular y relacionandose
con el tema del amor, es necesario explicar las diferencias que la lirica popular presenta
con respecto a la culta a la hora de tratar este tema, el més representativo de la lirica
medieval; diferencias que radican en los diferentes ambientes socio-culturales en los
que se desarrollan y viven. Por un lado la literatura culta viene de la clase dominante,
frente a la popular que viene de la clase dominada: sélo esto ya supone una diferencia a
la hora de la concepcion del amor. EI amor de la lirica culta se entenderd desde un punto
de vista aristocratico, el denominado «amor cortés» (heredado de la tradicion
provenzal), que Lapesa caracteriza concebido como un culto y un servicio que dignifica
al enamorado, de manera que la tristeza y la inestabilidad de animo, fruto de la actitud
esquiva de la amada, suponen un dolor del que el enamorado goza. Este amor, que
nunca queda del todo satisfecho solo pueden entenderlo los nobles, convirtiendo a la
dama en un objeto de deseo al que se adora, pero que carece de voz. Frente a él, el amor



de la lirica popular se concibe como una vivencia feliz y placentera, donde prevalecen
lo erdtico y lo ludico. La expresion de estos sentimientos puede venir dada por el
hombre pero (y he aqui la novedad) también por la mujer, que nos habla con

vehemencia de su deseo.

Otro rasgo muy destacado es la diferencia estilistica entre una y otra tradicion.
Mientras que la tradicion culta tiene un estilo complejo, con una métrica regular de
rimas consonantes y reglas fijas en cuanto al nimero de silabas; la tradicion popular es
mas irregular, y suele basarse en rimas asonantes. Ademas el tratamiento que se hace
hacia la mujer, en lo que al elogio de su belleza y sus cualidades se refiere, varia mucho
en una y otra. Como explica Masera, el caracter emotivo de la lirica culta hace que a la
hora de ensalzar a la dama se la muestre como un ser inalcanzable y que se haga
hincapié en sus virtudes méas abstractas. En cambio, en la tradicion popular el hombre
alaba a la mujer de manera directa y sencilla, con referencias a su belleza fisica: el
retrato femenino se hace a través de una serie de epitetos convencionales que
reproducen un tipo de mujer ideal. Se presenta de la mujer una alabanza més fisica que
moral. (Lorenzo Gradin, 1990: 156) Masera nos ilustra este rasgo diferenciador con dos
ejemplos que lo evidencian: un poema de Hugo de Urries como ejemplo de lirica

aristocratica (1)* y un poema popular (2):
Dama de todos bien quista,
e non punto cobdiciada,
vuestra virtud nos conquista,
por ser de ella vos aquistada,
e por cabo esmerada
ca seguis sinceridat
no con fingida semblanza,
e usais de humanidat,
sin olvidar la bondat,

ni de vos dar esperanza. (1)

2 Los nimeros entre paréntesis que encontraremos a lo largo de este trabajo hacen referencia a la
numeracion de poemas que se incluye en una Seleccién al final del mismo (pag. 45).



[Aguirre, 1971, p.58]

*kkk

iQué bonita que soys, Juana!,

iAy, Juana, como soys galana! (2)

Finalmente, encontramos un elemento constante en la lirica popular que
practicamente no aparece en la poseia culta: la naturaleza. Los paisajes no sélo aparecen
como el escenario donde se desarrolla el amor, si no que los elementos que lo
componen simbolizan la sexualidad o la fertilidad. Este es uno de esos rasgos que nos
recuerdan a las jarchas, que nos evocan la idea de cuanto en comun tiene la lirica
popular mozarabe con la lirica castellana, pues las jarchas tenian como uno de sus

rasgos mas significativos la constante alusion al erotismo y la sexualidad.

Como ya hemos mencionado, una de las cosas que mas llama la atencién es que
estemos hablando de literatura medieval cuando estamos tratando con textos que
Ilegaron hasta nosotros a través de cancioneros del siglo xvi, por lo que es inevitable
cuestionarse qué ocurrié para que villancicos populares aparecidos siglos antes acaben
estando lo suficientemente de moda como para que alguien decidiera ponerlos por
escrito. Generalmente nos referimos a lirica popular cuando se trata de poesia que,
sabemos, pertenece a la tradicion oral, si bien a partir del siglo xv, la moda
popularizante, hace que se comience a recoger por escrito buena parte de este tipo de

canciones populares.

Esta tendencia al interés por la lirica popular en los circulos cortesanos
comenzaria a decaer en torno al siglo xvii, pero para entonces, tras casi dos siglos de
apogeo, la cantidad de canciones viejas 0 poemas popularizantes que se han recogido en

los cancioneros medievales es tremenda, con gran variedad de fuentes.

En la primera etapa (1450-1580) comienzan a recogerlos en cancioneros,
destacando como ejemplo el Cancionero musical de Palacio. En torno a 1510, la moda
va extendiéndose, y empiezan a recoger poemas populares en casi cualquier antologia
poética y musical, y hasta aparecen manifestaciones en el teatro (por ejemplo en la obra

dramaética de Gil Vicente, en Portugal), en tratados (De musica libri septem (1577) de



Francisco Salinas) y en colecciones de refranes (La philosophia vulgar (1568) de Juan
de Mal Lara).

En la siguiente etapa (1580-1650), la lirica popular pasa del plano secundario a
ser el punto de partida de la nueva poseia, usando moldes viejos con temaéticas
renovadas. Los géneros que triunfan son la cancion, el villancico y el romance, y

aparecen en tres situaciones diferentes:

-A veces, el poeta cortesano toma un cantarcillo popular como cabeza y lo glosa

en los siguientes versos siguiendo la estética y el gusto de la lirica culta.

-Con frecuencia, la cabeza y la glosa del poema demuestran creacion cortesana,
pero los primeros versos nos traen reminiscencias del estilo popular, lo que supone una
enorme dificultad para saber si dicho poema realmente proviene de la tradicion del

pueblo.

La pervivencia de estos cantares en el pueblo es la muestra de su raiz popular,
aunque esto viene acompafado de la duda de si el proceso podria ser justo el contrario:

una cancion culta en su origen que acab0 incorporandose a la tradicion oral.

-Nos encontramos con canciones donde tanto la cabeza como las glosas son
populares, aunque se trata de la situacion menos frecuente dentro de la poesia recogida
en las compilaciones poéticas; no asi en los cancioneros, donde la musicalidad primaba

sobre el decoro del léxico.

En este caso, seran el Iéxico y la disposicion métrica de las glosas los que nos
confirmen que se trata de una cancién con raices populares: en la lirica culta la estrofa
inicial es el pretexto del autor para mostrar su virtuosismo en los versos siguientes;
mientras que en la lirica popular sélo se pretende continuar el canto inicial, respetando
el tono y el tema (Alonso, 1986: 43).

Ademas, el teatro se convierte en un gran vehiculo para la lirica popular (con
obras de Lope de Vega, Tirso de Molina, Rojas Zorrilla o Valdivielso, entre otros),
mientras, simultaneamente, la poesia popular se transmite en cartapacios manuscritos y
continda su transmision oral. A pesar del éxito de la lirica popular en el Siglo de Oro, no
se hicieron estudios sistematicos de la misma hasta el siglo xx, con una conferencia de

Menéndez Pidal como punto de partida, en 1919; y hacia mediados de siglo,



investigaciones profundas de eruditos, dieron como resultado varios trabajos y

antologias (Masera, 2001).

El villancico es el género dentro de la lirica popular del que nos ocuparemos en
este trabajo, pues su representacion es la que més ha perdurado hasta nuestros dias.
Sobre él, decia Damaso Alonso que era «el nucleo lirico popular en la tradicion
hispanica» (Frenk, 1978: 267). Como ya hemos visto, la manera en que estos villancicos

eran versionados y reversionados variaba dependiendo de quién los pusiese por escrito.

El proceso que hemos seguido para la realizacion de este trabajo se compone de
diferentes fases. En primer lugar, hemos realizado una lectura detallada de los poemas
que conforman el corpus sobre el que hemos trabajado, reconociendo aquellos que
presentan una voz femenina en la cancion. Para poder reconocer estas voces femeninas
hemos seguido las herramientas que la propia Masera nos da en la obra de la que parte

principalmente este trabajo.’

Una vez sabiamos cuéles eran los poemas que nos servian para nuestro
cometido, los hemos dividido en temas: valorando los tdpicos y simbolos que nos
aparecian en cada poema, los hemos separado en cinco grandes grupos relacionados con
los temas que hemos querido desarrollar: la ausencia del amado, el sexo, el trabajo, el
matrimonio y la religion: temas que, como veremos, se relacionan estrechamente con la
tematica amorosa que presenta la poesia a la que nos hemos acercado. Después, hemos
recogido informacion historiografica sobre la realidad de las mujeres medievales en
relacién a estos temas: hemos profundizado en como era la vida monacal, la ley

matrimonial o el trabajo femenino en la sociedad del medievo.

La finalidad de este trabajo siempre ha sido saber si esta poesia es la
representacion de la realidad femenina de aquella época, o si por el contrario nos
representaba escenarios alejados de la realidad. Todo el proceso realizado nos ha
permitido sacar una idea mucho mas clara de ésta cuestion, y de otras que si bien no se
plantearon desde el principio, nos fueron surgiendo conforme avanzabamos sobre la

materia.

% En el apartado La voz (pag. 11) del presente trabajo encontraremos las teorias que nos ayudan a entender
cuando un poema presenta una voz femenina.

10



LA VOZ

- ORIGENES DE LA VOZ FEMENINA EN LA POESIA

La voz femenina en las canciones amorosas no es un rasgo exclusivo de la
literatura hispéanica, sino que aparece como una caracteristica comin a diferentes
tradiciones literarias, considerandose practicamente un rasgo arcaizante. En el caso
concreto de textos castellanos, tenemos que ver cuéles podrian ser los antecedentes que
hacen que este tipo de canciones aparezcan en lengua castellana. Desaparece la escuela
galaico-portuguesa, que ya antes habia caido en una profunda decadencia, y de sus
cenizas surge una importante produccion en lengua castellana que retoma en parte la
estética y tematica de las cantigas de amigo que tantisimo esplendor habian alcanzado
en la literatura. La mayoria de los estudiosos siguen la teoria mas asentada, la teoria
tradicionalista de Menéndez Pidal, para explicar este resurgimiento que emplea el
castellano como vehiculo de expresion lirica. Esta se apoya en el descubrimiento de
algunos fragmentos liricos en lengua castellana para postular la existencia de una
produccién lirica peninsular (destacandose Castilla), entre los siglo X y Xv, que se

habria refugiado severamente en la tradicion oral (Lorenzo Gradin, 1990: 65).

La idea de la mujer teniendo voz propia en canciones y tratando tematicas
amorosas, erdticas incluso, no es algo nuevo en la literatura hispanica. Las jarchas son
probablemente uno de los gérmenes de este tipo de canciones. Vemos un tronco comun
entre la cancién femenina castellana, las jarchas y las cantigas de amigo. Todas ellas
suponen cantarcillos amorosos, con voz femenina y que presentan topicos similares.
Estéticamente tienen cierto parecido, si bien las jarchas y los villancicos son
composiciones mas breves que las cantigas de amigo, que resultaban mas largas y con
tendencia a las estructuras paralelisticas. Los villancicos nos llegan a nosotros mediante
cancioneros en siglos posteriores, como veremos a continuacion, por lo que la estructura
de los cantares no nos orienta tanto a la hora de buscar una raiz de la cancién popular en
jarchas y cantigas. Lo que si podemos ver es que las jarchas no reflejan todos los temas
gue nos presentan las cantigas de amigo y posteriormente la lirica popular castellana,
pero si que es cierto que el descubrimiento de las jarchas demostré que se trataba de las
creaciones liricas en romance mas antiguas de la peninsula. No podemos afirmar que las
jarchas fueran germen inspirador, pues tendrian que haber sido conocidas y esto es algo

dudoso. Jarchas, cantigas, villancicos y la lirica popular de otros paises muestra una

11



tendencia a la voz femenina que cabe explicar por un sustrato lirico comun, por las

fiestas populares o los ratos de trabajo, en lo que cantaban las mujeres.

La pregunta seria como es posible que desde el sur de la peninsula se dé una
influencia tan directa hasta Castilla, al norte. Probablemente la respuesta estd en como
nos llegan a nosotros las canciones populares, que nadie habia puesto por escrito, que se
transmitian mediante tradicion oral, de boca en boca. En el caso de las jarchas sabemos
tan poco que es mejor no especular; pero la lirica galaico-portuguesa aparece por escrito
en Galicia, cuando los poetas comienzan a escribir (movidos por la influencia
provenzal), y parece claro que son canciones de poetas cultos, que se inspiran en la
lirica popular. En el caso de los villancicos, como ya hemos comentado, hay pluralidad
de usos: ejercicios también de imitacion, de reutilizacion de sus propios poemas cultos,
etc.. Siguiendo a Deyermond, en La lirica primitiva y su posteridad (1999), nos es facil
llegar a la conclusion de que, si bien la lirica culta se presenta tardiamente en Castilla
como tradicion verdaderamente consolidada, pasa poco tiempo hasta que los poetas
deciden introducir ejemplos de canciones populares dentro de sus cancioneros, haciendo
una mezcolanza entre lo culto y lo popular; y no puede ser simplemente casualidad que
la aparicion por escrito de las canciones populares mozarabes y galaico-portuguesas
coincida proxima en el tiempo a la transmision de cantares populares de los que poetas
cultos hacian uso. Es por ello muy dificil comprender los villancicos, las jarchas y las
cantigas de amigo como tres tradiciones diferentes, mas que como tres derivaciones con
un punto de partida comun; cuyas raices anteriores se pierden en la profundidad de los

siglos y de las diferentes tradiciones literarias, tanto peninsulares como europeas.*

A pesar de las pruebas que demuestran la antigtiedad de la cancién femenina,
sigue existiendo mucha polémica y poco acuerdo entre los estudiosos en cuanto al
caracter creador de la mujer. Encontramos a quienes si creen en su caracter creador,
como es el caso de Margit Frenk que creia que la mujer estaba «al comienzo de toda
poesia amorosa». Pero estd mas extendida la teoria que comprende que al hablar de
cancion de mujer nos referimos a la mujer como voz lirica, como personaje, y no como
creadora. Como ya hemos comentado antes, son muy recientes los estudios que se

centran en la autoria femenina de estos cantarcillos populares que en algin momento del

* Ya entre los siglos VI y Ix aparecen en actas eclesiasticas referencias a cantos de mujeres, que eran
reprobados por su contenido erético, pagano y obsceno, interpretadas por mujeres. Para muchos criticos
estas manifestaciones muestran el germen de la que posteriormente se definiria como cancion de mujer,
pues estos textos arcaicos eran poesia popular de caracter amoroso (Lorenzo Gradin, 1990: 8).

12



siglo xv alguien decidié poner por escrito en cancioneros cortesanos. Si bien hay
estudiosos que niegan totalmente la posibilidad de autorias femeninas, son mayoritarios
los que creen firmemente en la opcion de que fueran mujeres quienes crearon estas
piezas. Para explicarlo, se remiten a una realidad de la sociedad medieval: estos cantares
los entonaban las personas del pueblo llano para hacer mas amenas las labores de
trabajo en el campo o para animar sus ratos de ocio. Canciones, romances, adivinanzas
0 cuentos que nacian y se movian en el folclore del pueblo. En este contexto, la mujer
era quien dominaba el marco de lo privado o lo doméstico, quien participaba muy
activamente en los trabajos, por lo que es obvio que tenia un papel verdaderamente

importante en la transmision de ese folclore del que hablamos.

Ya la lirica més arcaica estd plagada de tintes femeninos, como vemos al
acercarnos a las jarchas y las canciones de amigo, por su tematica y estilistica. Ya
posteriormente, los villancicos y cancioncillas romances siguen esta estela, y la critica
coincide en que, si comparamos esta estética con la masculina, la lirica recogida como
anonima en cancioneros posteriores, muestra rasgos que traslucen un punto de vista
femenino, sobre todo aquella con un corte méas popular y alejada de los
convencionalismos de la lirica culta. Rasgos como una mayor intimidad y
confidencialidad, con mayor atencion a detalles concretos, un uso mas coloquial y
natural del lenguaje, y una concepcion mas sensual del amor. A veces incluso se
recogen claras quejas sobre la situacion femenina de la época, defendiendo temas tan
propios de aquel entonces como las que implican un futuro impuesto por los demas,

como la entrada en el convento o el matrimonio no deseado (Kolb, 1989: 35).

Por otro lado, y aunque en este trabajo no entremos a analizarlo, sabemos a
ciencia cierta por crénicas y testimonios de la época, de la existencia de mujeres
juglaresas y trovadoras, que componian y entonaban cantares propios°. Todo esto no
hace sino confirmar lo que la mayoria de los estudiosos defienden: la probabilidad de

que las mujeres fuesen autoras de piezas musicales medievales (ya fuesen mas 0 menos

> Menéndez Pidal (1924: 42-43) ya nos hablaba de dichas mujeres juglaresas, autoras e intérpretes de
canciones y cantares de gesta que se ganaban la vida, insélitas mujeres de vida errante, que incluso en
algunos casos gozaron de una buena posicion. Algunos testimonios que recoge de la época son los del
Libro de Apolonio (s. XIII), donde hablan de la actuacion de una juglaresa cantautora llamada Tarsiana
(«Tornd al rey Tarsiana faziendo sus trobetes, tocando su viola, cantando sus versetes»); y la existencia
de juglaresas que tuvieron relevancia lo largo del siglo X1l como Isabel la Cantadera, de la Corte de
Pedro IV de Aragdn, o Maria Pérez Balteira, que estuvo en la corte de Alfonso X el Sabio y fue con Jaime
I de Aragon a las cruzadas.

13



populares) es totalmente factible. De hecho, negar la posicion de que una mujer no es
capaz de ser autora de esta lirica de la que hablamos, por el mero hecho de ser muijer,
resulta absurda; tanto como resultaria si ocurriese al revés, y negdsemos la posibilidad

de que los hombres también sean autores de muchas de estas canciones.

- IDENTIFICACION DE LA VOZ FEMENINA

El primer problema con el que nos encontramos al abordar el analisis de las
voces femeninas en la lirica popular es el de como poder identificar una voz como
propia de mujer. Entendemos la voz como la enunciacion, por lo que la existencia de
voz en las canciones populares de la Edad Media nos afirma la presencia de un sujeto
que habla, que construye el discurso. Obviamente, encontraremos ciertas marcas dentro
de los propios poemas que nos orienten a la hora de saber que se trata de una voz de
mujer, pero dichas marcas se nos presentan bajo diferentes formas. No encontramos
mejor manera de desentramar con cuidado y ordenadamente dichas marcas que la
seguida por Mariana Masera. En primer lugar, y basandose en Helena Beristain, sigue la
teoria de los actos de habla, planteada por los modernos l6gicos ingleses: en cada
enunciacion encontraremos un locutor, que sera quien enuncie el poema; un alocutario,
que sera a quien se dirija el locutor; y un delocutor, que se entiende como la entidad de
la que se habla (Beriastain, 1985: 168).

En base a ello, encontraremos poemas en los que se nos marque claramente el
género del locutor (3),° con nombres propios o adjetivos que marcan el género femenino
(«morena», «pastorcica»). También hay casos donde se nos evidencia el género del
alocutario (4),” con referencias a personas del género masculino («pastorcico,
«cavallero», «buen amigo»). Por otro lado, vemos poemas donde se explicita el género
del delocutor (5).

Aunque soy morenica y prieta
¢ami que se me da?
Que amor tengo que me servira. (3)

*kkk

Cavallero, que[a]ysme dexar

® También en los poemas 7, 8, 9, 30, 38, 40, 41, 44 y 45 de la Seleccién de poemas.
’ También en los poemas 6, 13, 21, 23, 25, 28, y 41 de la Seleccién de poemas.
8 También en los poemas 10, 12, 17, 18, 20 y 40 de la Seleccion de poemas.

14



que me irdn mal. (4)

*kkk

jAy, triste de mi ventura!
qu’el vaquero

me huye porque le quiero. (5)

Més alla de los poemas en los que sabemos que quien declama es una mujer
porque asi se refleja siguiendo la teoria de actos de habla, encontramos muchos casos en
los que esto no ocurre, y debemos utilizar de otros recursos para poder afirmar que la
cancion ante la que nos encontramos la enuncia una voz femenina. Es aquello que
Masera recoge bajo el término «tdpicos», marcas contextuales que mas adelante
veremos con detenimiento, pues de ellas parte la idea general de este trabajo. Desde el
estudio detallado de lo expresado por la mujer bajo los diferentes tépicos que implica la
tematica amorosa, observaremos cual era la realidad de la mujer en la sociedad
medieval: veremos como se enfrentaba a la ausencia del amado, a la religiosidad o al
casamiento, entre otros. Estos topicos, por asi decirlo, han creado escuela, y se han
convertido en leit motiv de las canciones populares de la lirica hispanica, siendo
motivos que sélo aparecen en aquellas canciones en las que quien habla es una mujer.’
Masera también encuentra marcas contextuales basadas en simbolos, con referencias a
ciertas entidades que para la mujer representan ideas evocadoras del amor, y que cada
Vez (ue aparecen en una cancion nos permiten reconocer a una mujer como locutor del

texto, aungue no se nos diga claramente.

En este trabajo pretendemos explicar como era la vida de las mujeres en la Edad
Media partiendo de las tematicas que nos presentan en canciones populares de entonces,
por lo que hemos preferido centrarnos en dichos tépicos, y, como hemos dicho, los
desarrollaremos detenidamente mas adelante. Es por ello que no nos hemos adentrado
en el extensisimo mundo de la simbologia presente en estos poemas, pero si tenemos
consciencia de cuales son y de que representan conceptos muy propios y necesarios para
la propia razon de ser de esta poesia, por lo que haremos un pequefios repaso de ellos,

sin profundizar tanto en estas marcas contextuales como lo haremos en los topicos.

% «Que non dormiré sola, non». La voz femenina en la antigua lirica popular hispanica (2001) de

Mariana Masera es un maravilloso trabajo de recopilacion y orden, por lo que resulta inevitable partir de
esta obra para analizar estos topicos de los que hablamos.

15



Muchos de los simbolos que aparecen en los cantares populares presentan un
mismo significado, y es precisamente la carga sexual que transmite la mujer, velada por
simbolos pero clara en intenciones. Esto es, sin duda, uno de los rasgos mas
determinantes de la lirica popular, totalmente opuesto al de la lirica culta, en el que el

recato del personaje femenino es absoluto.

Encontramos referencias a arboles frutales (olivos, manzanos, naranjos...) como
representacion de la fertilidad femenina, del incipiente deseo sexual de la mujer. Hay
casos en los que la cinta o el lazo (y a veces otras prendas de ropa femenina) son
entregadas al hombre (o se expresa el deseo de entregarselas), de manera que dichas
prendas se cargan de erotismo, por relacionarse de pleno con el cuerpo de la mujer y,
por tanto, con su sexualidad. También dentro de la simbologia sexual y erética vemos
las referencias a los cabellos de la mujer, lo que nos determina cémo la melena
femenina se consideraba un atributo relacionado, de nuevo, estrechamente con la
sexualidad. Luego vemos otros elementos naturales, paisajisticos o escenograficos que
también son un constante en la poesia de la que hablamos. La fuente (ademas de otras
alusiones a otros elementos relacionados con el agua: lavar una prenda al amado, los
bafios de amor...), siempre se ha entendido facilmente como simbolo de vida,
representacion, pues, de la fertilidad. La huerta, el campo o las flores tampoco faltaran
entre los simbolos que representen la expresion sexual, las ansias de amor de las
muchachas que protagonizan los poemas. También vemos la puerta, ese muro que
separa a la mujer de su amado. Si la libertad amatoria de la mujer se da en lugares
abiertos, la puerta es aquella que provoca la inmovilidad de la mujer, que querra

derribarla o abrirla.

En resumen, encontramos diferentes detalles que nos permiten reconocer como
femenina la voz que nos habla entre estos cantares liricos. Por un lado tenemos el
andlisis de las marcas mas puramente linglisticas y que, siguiendo las marcas textuales,
nos permite ver quién es el emisor del mensaje. Luego ya, desde un plano mas literario,
vemos aquellas marcas contextuales que se reconocen como propias de la mujer, bien
sean simbolos o topicos que se han vuelto una constante en la poesia lirica popular, que

practicamente han creado escuela, y un estilo propio.

16



TEMAS

La cancion lirica popular de la Edad Media supone un compendio de voces que
transmite reflejos y ecos de la realidad que vivian en aquella época, y que nos acercan a
los personajes que conviven en los textos y, por tanto, nos permiten conocer como se
desarrollaba la vida de las gentes del pueblo en aquellos tiempos. En el caso concreto de
la voz femenina, nos aproximan a la realidad de las mujeres de entonces, pudiendo ver

cémo vivian la realidad del amor.

Cuando nos referimos a la tematica amorosa hemos de entender que las mujeres
que aparecen en estos poemas no expresan Unicamente un sentimiento que viven o
anhelan. A veces las vemos hablar de sus deseos, de sus penas, del dolor por un
desengafio o de la insatisfaccion cuando sus ansias no se cumplen. Encontramos
siempre el mismo prototipo de mujer: clara y sencilla, directa en su discurso y que
puede variar en edad, comprendiendo desde la mujer joven hasta una mujer madura, y
que nos permite ser testigos de su mundo interior. No es que veamos diferentes tipos de
mujeres, sino que encontramos mujeres que cantan desde diferentes vivencias, deseos y
situaciones. Encontramos a la mujer, joven, que vive sus primeros amorios y que ejerce
su sexualidad desde su voluntad. Puede cantarnos sobre el desencanto amoroso y su
consecuente dolor, causados por la actitud del amante. O a la mujer que entiende la
relacibn amorosa como un juego picaro, y nos transmite el gozo que le supone el amor
desde un sentido casi lidico (6). También vemos ejemplos de la joven que se ve
abocada a un matrimonio concertado que la aleja de su verdadero amor, de un amor
libre elegido por si misma, y que expresa su deseo de libertad, con afirmaciones tan
categodricas que casi parecen una orden (7). En todos estos casos se trata de muchachas
jévenes que expresan la idea clara de vivir su sexualidad segin su propia voluntad; y
esto es algo que llama la atencién tratdndose de una época como es la Edad Media,
donde la libertad de la mujer estaba severamente coartada.

Vemos también a una mujer madura, de mayor edad, que canta desde una
perspectiva diferente, la de aquella que ya ha probado el lado méas oscuro del amor, que
estd curtida en las artes amatorias y que expresa unos sentimientos alejados de esa
ilusion jovial de la que hablabamos. Son mujeres que expresan con amargura y tristeza
por ver cémo su relacion amorosa no es como habian esperado. Vemos ejemplos de

mujeres que se quejan de su suerte en el matrimonio (la malcasada) (8) o que, por su

17



mala experiencia, reniegan para siempre del amor (9). La caracteristica comdn de estas
mujeres es la expresion constante de anhelo hacia la libertad de la que gozaba en el
pasado, pues ahora vive bajo la ley imperante del marido.

Ademas, encontramos ejemplos de mujeres de mayor o menor edad que nos
cantan desde la situacion de la mujer soltera, y este rasgo merece mas atencion del que
pueda resultar a simple vista. A fin de cuentas, en la sociedad medieval, la mujer estaba
sujeta a estrictas normas. La mujer casada estaba supeditada a las normas del marido,
pero tenia mas estima que la soltera, la cual se regia por las normas del seno familiar, y
no podia vivir con un hombre al lado, pues si lo hacia, se consideraba una deshonra. Por
ello, la vigilancia social a la que era sometida la mujer soltera era enorme, de ahi que
[lame la atencion la aparicion de la voz de la mujer soltera en la lirica popular, género
que se caracteriza por la libertad de expresion para la mujer. Probablemente, esto se
debe a que la cancién era la mejor «via de escape» para la mujer, que le permitia

alejarse de su estricta realidad cantandole a todos aquellos suefios que ansiaba realizar.

Cuanto tratamos los diferentes géneros que surgen desde el tema del amor en la
lirica popular hispanica, hemos de centrarnos en los tépicos que encontramos en dichos
poemas. Diferentes tdpicos que transmiten diferentes ideas, concepciones Yy
sentimientos de la idea del amor en las mujeres medievales. Entendemos el topico como
una frase, generalmente breve, que transmite contenidos semanticos fijos con unas
expresiones concretas y que son recurrentes a lo largo de la historia literaria, se repiten
formando una serie de constantes tematicas con motivos comunes. En la lirica hispanica
popular de teméatica amorosa existen también tdpicos concretos, que se repiten en
diferentes canciones y que transmiten siempre la misma idea. En base a estos topicos he
desarrollado una clasificacion de los diferentes motivos que encontramos en cuanto al
tratamiento de la idea del amor por parte de la mujer en la Edad Media. Mariana Masera
nos desglosa, con su trabajo, esos tdpicos, y, ante la cantidad de diferentes motivos que
aparecen, nos los organiza agrupando aquellos que, cree, guardan relacién entre ellos.
Para este trabajo hemos decidido clasificar cada uno de los diferentes temas que se
ponen de manifiesto en las canciones liricas populares, donde se toca la idea del amor
desde diferentes aspectos del mismo. Dichos aspectos, que he denominado «temas», los
he recogido en el siguiente cuadro, mostrando los «subtemas» en los que se divide (si es
que los hay) y relacionandolos con los topicos (0 marcas) que nos aparecen a la hora de

tratar cada uno de los temas. Posteriormente, he desarrollado dichos temas que nos

18



presentan los poemas con un analisis de cual era la realidad de esos temas en la sociedad

medieval.
TEMA SUBTEMAS TOPICOS O MARCAS
) _ ¢,DAblos mis
Quedarse esperando su Vanse mis
amores,
_ vuelta amores .
Ausencia del amado dolos?
Quiérome ir Yendo y
Ir en su busca ) o
con él viniendo
Llévame Quiérome ir
amigo con el
El deseo sexual i :
El sexo Yendoy Enviame mi
viniendo madre
La virginidad Collige virgo rosas
El trabajo Yendo y viniendo

El matrimonio

Rehuso del matrimonio

No quiero marido, no

Ansias del matrimonio

Reclamo de la promesa de

darla en matrimonio

La malcasada y el adulterio

La malmaridada

La religién

Inclinacion por la vida

monacal

Ansias de ser monja por

preferir la cultura a la vida

matrimonial

Rechazo de la vida

monacal

Actitud de rebeldia, no se

quiere renunciar al amor

- LA AUSENCIA DEL AMADO

En primer lugar se nos aparecen todas aquellas marcas que nos trasladan la idea

de movimiento. Puede resultar chocante que esta sea una marca que pueda

determinarnos temas concretos de como apreciaban el amor la mujeres del medievo,

pero tiene sentido que se analicen los tépicos relacionados con el movimiento, pues la

capacidad de transitar de un espacio a otro es una de las distinciones entre los

personajes femeninos y los masculinos: la mujer suele aparecer como un personaje mas

19




pasivo en lo que al desplazamiento fisico en busca del amado se refiere. No por ello
dejamos de encontrar a mujeres que toman la iniciativa de ir en busca de su amor.
Dentro de esta expresion de movimiento, Masera agrupa diferentes tdpicos, los cuales
ordena desde el que transmite mayor pasividad de movimiento fisico de la mujer hasta

aquel que nos muestra a una mujer que va en busca de su hombre.

Para empezar son muchisimos los poemas que tratan los topicos que Masera
engloba bajo el titulo «Vanse mis amores» y «¢,D6los mis amores, ddlos?». Se engloban
bajo dicho tdpico a todos los poemas que expresan de una u otra manera los
sentimientos que despiertan en la mujer la partida del marido, la ausencia del amor. Es
una imagen comun, bastante representativa de la realidad de la época, la del hombre que
ha de marchar del lado de su mujer porque su trabajo lo requiera o por ser llamado al
frente. Si eran pastores o pescadores (trabajos muy comunes en el pueblo llano del
medievo), habia épocas enteras que debian pasar lejos de su mujer; periodos que podian
durar meses, dependiendo de lo que se prolongase la temporada de pastoreo o pesca.
Ademas, si habia una guerra, el hombre debia acudir a la batalla, como una muestra de
su honor. La mujer campesina se encargaba del cuidado del hogar, la educacion de los
hijos, y del ganado y el huerto. Siempre bajo la norma que rigiese su marido, cuando
éste partia, ella continuaba al cargo de todo el ambito doméstico y se quedaba esperando
su vuelta. Ante esto, las reacciones en ellas variaban dependiendo de cada mujer y es
por eso que, dentro de este tdpico que nos presenta la marcha del amado, encontramos

poemas que nos muestran diferentes reacciones de las mujeres.

Siempre con un sentimiento exaltado, sean estos hacia un lado o hacia otro;
suelen destacar los sentimientos de angustia, con unos discursos bafiados por la tristeza
de la partida (10), la incertidumbre ante la ausencia del hombre (11), que vaticinan lo
mucho que van a echar de menos a su amado (12). Se presenta el miedo de la mujer a
ser olvidada por el amado durante el tiempo de ausencia, e incluso el reclamo a que el
marido permanezca junto a ella, a que cambie de decision y decida no partir (13). Una
vez el amado ya se ha marchado, vemos a aquellas que piden su retorno, preguntandose
cuando y cémo volvera a su lado (14), o cuando y como tendra noticias de él (15).
También vemos a aquellas mujeres que sufren por el hecho de ver un barco, algo que les
recuerda la ausencia del marido, por lo que esta mera vision les trae el sufrimiento mas
profundo (16).

20



Encontramos otros topicos en relacion al tema de la partida del amado que
muestran una actitud méas activa de la mujer, donde no se queda en el lamento por la
ausencia y la expresion del dolor que le provoca, sino que expresa su idea directamente
con el «Quiérome ir con él» (17), rompiendo su inmovilidad. Mensaje claro que no
supone tanto la determinacion de ir en su busca, como la expresion de aquello que saben
que no puede llevarse a cabo en la vida real, pero que tratan de conseguir mediante la
cancion: el lenguaje se presenta para la mujer como el espacio donde la accion se

cumple.

Aunque son las menos, hay veces en las que encontramos voces de mujer que
muestran con regocijo y alegria la ausencia del amado (18). Para algunas mujeres las
relaciones amorosas y el posterior matrimonio podian suponer casi un yugo, pues la
mujer tenia poca libertad en aquella época, viviendo siempre al amparo y bajo la orden
de un hombre. En el caso de haber una unién oficial con su amado, sera este el hombre
que dicte las normas bajo las que desarrollar su vida. Por ello es inevitable encontrarnos
con poemas que muestren a una mujer que se niega a esto, para quien la ley impuesta de
un padre es tan rechazable como la ley impuesta por un marido. Una actitud cuan menos
que chocante tratdndose de una época en la que la sumision de la mujer era, por ley,
absoluta y que, como veremos mas adelante, con el topico de la malcasada, las llevara a

realizar, incluso, adulterio.
- EL SEXO

- El deseo sexual

Algo muy significativo en la lirica popular es como la voz femenina nos
transmite el deseo sexual de una manera bastante clara y directa. En algunos casos
encontramos el deseo sexual de la mujer expresado mediante el simbolismo que nos
transmite la naturaleza. Un ejemplo que se presenta a menudo, nos explica Masera, es el
de la sierra, desde la que se escuchan gritos (19). La sierra se ha entendido siempre
como un lugar perfecto para el encuentro de los amantes, y los gritos que desde alli
Ilegan son una representacion del deseo sexual de la mujer (Masera, 2001: 53). También
vemos poemas donde aparecen escenarios como la huerta (20), también lugar de
encuentro por antonomasia para los amantes, por ser el lugar donde crece la rosa
(simbolo arcaico del amor) (Masera, 2001: 55). Practicamente todas las referencias a

escenarios 0 elementos de la naturaleza van ligados directamente con la representacion

21



de la sexualidad y el erotismo, por lo que veremos también el rio, la cascada, etc. A
veces, la voz femenina va mas alla incluso de mostrar el deseo por encontrarse con su
amante, y pasa a la accion siendo ella misma quien toma las riendas y pide al hombre
que la lleve con él (21). A veces, la peticion toma un cariz de casi mandato (22), y hay
ejemplos en los que la mujer toma la iniciativa hasta el punto de pedirle directamente al
amado partir juntos (23). Se engloban estos poemas bajo el topico «LIévame, amigo»,
que junto con el topico «Quiérome ir con él», nos presentan una actitud nueva en la

mujer.

Mas sorprendente todavia resultan los poemas que encontramos agrupados bajo
otros topicos que Masera ve representados en diferentes poemas populares. Bajo el
titulo de «Yendo y viniendo» recoge los poemas que hablan del trabajo que la mujer
desempefia en la Edad Media. Las mujeres campesinas participaban de la economia
familiar con las tareas del campo y artesanales, y por estas labores gozaban de cierta
libertad de movimiento con respecto a las mujeres cortesanas (en cambio, si se
comparan con los hombres de su rango social, vemos que esta libertad, una vez mas,
estaba bastante coartada). Algunos de estos trabajos femeninos implicaban que tuvieran
que trasladarse de un lugar a otro (de ahi el titulo que Masera da a este topico), como
por ejemplo el trabajo con el ganado. Hay pues bastantes canciones que narran estos
paseos y que nos transmiten, mas o menos veladamente, como el movimiento lo asocian
al encuentro sexual; llegando a veces a haber connotaciones eréticas muy directas (24).
Asi mismo, ocurre de igual forma con el tdpico «Enviame mi madre», donde la nifia del
cantar, movida de nuevo por el deseo sexual, llega a poner excusas para ponerse en
movimiento, llegando a inventar una orden de la madre (25). Disfraza de queja lo que

en realidad es voluntad propia y excusa (26).

Resulta novedoso y llamativo que todo esto ocurra, cuando, como ya hemos
dicho, la libertad de la mujer en la Edad Media estaba muy coartada, incluyendo, por
supuesto, su libertad sexual. Debemos hacer un repaso de los estudios historiograficos
sobre la sexualidad femenina en la Edad Media para entender cémo choca esta
expresion de sexualidad libre y voluntaria con los dogmas e ideas que se asentaron en la
sociedad medieval. En una sociedad profundamente marcada por el dogma religioso
cristiano, la sexualidad no escapa a las creencias que el cristianismo ha afianzado y a su
moral rigida. En la Edad Media eran numerosos los tratados sobre la salvacion del alma,

y, obviamente, la sexualidad no era algo que escapase a reglas y normas para una

22



practica adecuada y que estuviese bien vista por Dios y por los padres de la Iglesia. Lo
que resulta curioso es que en la mayoria de estos tratados se presenta siempre a la mujer
no como alguien inclinado a caer en la lujuria, sino como a la instigadora que hace que

el hombre caiga en tan perverso pecado capital’.

El sexo por mero placer y disfrute no estd visto con buenos ojos, pero hasta el
siglo XVIII habia una creencia bastante extendida de que el coito debia ser gozoso para
ambos conyuges para que fuese fructifero; es decir, para que acabase en embarazo. De
hecho, no seria hasta el ocaso del Antiguo Régimen cuando empezarian a verse tratados
que dejasen caer la idea del goce femenino fuera del contexto procreador. Es decir, en la
Edad Media se entendia a la mujer como el elemento de la naturaleza destinado para la
procreacion humana, por lo que el sexo solo podia entenderse como un mecanismo para
alcanzar dicho fin, y el disfrute sexual quedaba relegado a un segundo plano para el
hombre y al Gltimo plano para la mujer. Por esto nos sorprende tanto ver como la mujer
de la lirica popular femenina se nos presenta tan alejada de la normal social del
momento, con una iniciativa y un deseo que la llevan a disfrutar voluntariamente de su
sexualidad, siendo uno de los planos importantes que nos llegan en tantos y tantos

poemas de la época.

- Lavirginidad

Como acabamos de ver, la lirica popular hispanica no escatima a la hora de
representar el despertar sexual de la mujer, y es légico que este tema nos conduzca
directamente al tema de la virginidad. La importancia de guardar la honra que imperaba
en la sociedad medieval se relacionaba directamente con la virginidad de la mujer. Esta
literatura nos demuestra muy abiertamente (y, mas aun tratandose de la época en la que
data) la libertad sexual de la mujer, con referencias directas a su despertar sexual y a su
decision de entregar su virginidad. Muchas veces se nos presenta con simbolos (la cinta,
los cabellos) o con ciertos elementos escenograficos (la fuente)™. Y son muchisimos los
casos en los que se nos aparece con el mitico topico literario Collige virgo rosas, la

muchacha que recoge flores y que como explica Frenk, tiene una interpretacion clara:

19 para més informacién de un tema tan interesante como la sexualidad en el medievo, se puede revisar
algunas de las obras que referencio en la bibliografia, como los trabajos de Garcia Herrrero, Vazquez
Jiménez o Zamora Carcamo.

1 para méas informacién sobre el reconocimiento de las marcas contextuales simbélicas se puede revisar
el segundo apartado de este trabajo, titulado La voz, exactamente el subapartado Identificacion de la voz
femenina

23



[...] se ha convertido en cliché, pierde mil veces su original sentido. La rosa es la doncellez (o la
doncella misma); el hombre la «corta» (desflora la planta), o la muchacha se la ofrece; menos

directamente la muchacha corta flores para darle a su amigo (Frenk, 1984: 70).

Por ello podemos decir sin dudar que las flores que la muchacha recoge, mas alla
de un simple regalo para su amigo, son una representacion de la virginidad de la joven,
que muchas veces clama por entregar a aquel que ama, ante su incipiente despertar

sexual.

Es por ello que muchas canciones nos presentan un personaje guardian de la
virtud de la nifia, protegiendo su honra y evitando que el impulso sexual que empieza a
aflorar en ella le haga sucumbir al pecado carnal que supone la relacién sexual fuera del
matrimonio. Sobre el tema de la guarda, Lorenzo Gracin en su La cancion de mujer en
la lirica medieval (1990), nos explica que en la cancion de mujer la tarea de guardian es
gjercida por la madre practicamente siempre, apareciendo el padre en un numero
reducido de casos. Generalmente, la reaccion de la muchacha ante la vigilancia que se le
ha impuesto es de rebeldia y reniego (27), rozando casi la amenaza e incluso la burla
(28); y asombrada ante el despliegue de medios para evitar que entregue su virginidad
(29), como si su deseo sexual la llevase en volandas y le hiciese pasar por alto todos los
convencionalismos sociales que se esperan de ella. Las relaciones sexuales en la Edad
Media se circunscribian a la rigida ley de la Iglesia, marcada por la voluntad divina y
que establecia el orden de las cosas, de manera que todo aquello que saliese de la norma
podia ser punible. De esta forma, la Unica unién carnal posible habia de ser

heterosexual, con fines procreativos y sancionada por el sacramento del matrimonio.

La virginidad ha estado ligada a la religién desde la antigua Roma, y la llegada
del cristianismo hizo que la importancia de ésta llegase a su punto algido, extendiendo
su demanda a todas las clases sociales: conservar la virginidad tiene mayor importancia
en las clases privilegiadas; pero en las clases bajas, aunque a veces se mantenian
relaciones sexuales antes del matrimonio, también era importante y los padres
guardaban recelosos la virginidad de sus hijas, en un intento de movimiento ventajista
que les permitiese prosperar. La importancia que adquiria guardar la virginidad permitia
que casi cualquier medio estuviese justificado con tal de conseguirlo: desde leyes de los
gobernantes en las clases altas, hasta el empleo de cinturones de castidad. En el pueblo
Ilano, més escaso en recursos, tenia que tirar de vigilancias intensivas por parte de los

progenitores, a someterla a prision o el empleo de castigos corporales.

24



- LAMUJER Y EL TRABAJO

Bajo el topico de «Yendo y viniendo» se nos transmite como la mujer de la Edad
Media participa activamente en el trabajo. EI motivo por el que el trabajo intersecciona
con la teméatica amorosa es, como ya hemos visto, porque algunos de sus trabajos
implicaban que la mujer se desplazase, se pusiese en movimiento (24), y en los cantares
expresan este movimiento como una causa Yy una excusa para que se dé el encuentro

sexual con el amado.

Es importante analizar el papel que la mujer tiene en cuanto a la actividad
econdmica y los trabajos que desempefia. En la Edad Media, el trabajo se entiende como
una condena reservada para aquellos que no eran nobles ni clérigos, los cuales servian
con las armas o la oracion. La idea del trabajo como una accion lucrativa, ademas de
como un castigo, empezd a extenderse entre los siglos X111 y XV, pero nunca supuso un
criterio de integracion social ni de liberacion (Rucquoi, 1995: 14). Las mujeres en los
estratos sociales mas bajos no tenian que administrar grandes posesiones, pero €so no
quita que tuviesen gran cantidad de responsabilidades, y como los hombres de su
estamento social, debian ofrecerse para ser contratadas y trabajar para subsistir, aportar
a la economia doméstica (aunque, como no es de extrafar, sus sueldos siempre eran mas
bajos que los de los hombres). No podemos enfrentarnos a un estudio del trabajo de la
mujer en la Edad Media sin recordar la dependencia que ellas tenian respecto del
hombre, por lo que el estado civil y su situacion dentro del hogar dictarian, pues, la
naturaleza de trabajo que desempefiaria (Fuente, 1997: 189). La mujer participa junto
con el resto de la familia, de las faenas del campo y de produccién agropecuaria. De
hecho, si el marido se dedicaba a un trabajo méas especifico, como, por ejemplo, el de
artesano, la mujer desempefiaba un papel que podia abarcar desde la distribucién de la
materia prima hasta la venta de los productos ya acabados. De hecho, del centenar de
oficios censados en la época, setenta y dos de ellos podian desempefiarlos mujeres
(tenderas, zapateras, panaderas, curtidoras, albafiiles, etc.); y entorno a veintiséis de

ellos eran meramente femeninos, la mayoria relacionados con la industria textil.

El papel laboral de la mujer fuera de la unidad familiar empieza a menudo
dentro de un marco que se parece al que representa en su propia casa: el de criada, en

una familia ajena. Esto ocurria sobre todo cuando se trataba de mujeres solteras. Estas

25



criadas, entraban a trabajar muy jévenes, y eran sirvientas de familias nobles.*? Hay que
procurar no confundir a las damas de compaifiia (provenientes de familias nobles y a
quienes el padre de la familia para la que trabajaban se encargaba de casar), con la mera
sirvienta de origen humilde, a la que no se tenia en tanta consideracién, y que podia

incluso llegar a ser explotada sexualmente por su amo o sus compafieros masculinos.

Ademas no podemos olvidarnos de uno de los trabajos méas extendidos entre las
mujeres medievales: la prostitucion, una actividad que en la Edad Media era
moralmente condenada pero permitida por las leyes del Estado. No estaba alejada de
estigmas, como ocurre hoy en dia, pero se diferenciaba entre aquellas mujeres que se
veian forzadas a ejercerla, por una situacion de pobreza o de desarraigo familiar, en
burdeles, la calle o tabernas; mientras otras, las denominadas mujeres enamoradas, lo
hacian de forma ocasional y en su casa, llegando a ganar mucho dinero (podia llegar a
ganar en dos citas lo equivalente al salario de una campesina). La mancebia en la Edad
Media estaba regulada, pues se trataba de un negocio que beneficiaba econémicamente
a los reyes y las ciudades, por los impuestos que se le aplicaban. Por ello se
institucionalizo el oficio, y se crearon y fomentaron mancebias publicas en los centros
urbanos. Aun asi, las mujeres que la desempefiaban seguian siendo objeto de las criticas
y la marginacion por parte de la sociedad. En el caso de las canciones con las que hemos
trabajado no encontramos referencias a la prostitucion ni a las mujeres que
desempefiaban este oficio, pero encontramos presencia de esta temaética en algunas

obras del medievo.*®

- EL MATRIMONIO
Probablemente el matrimonio suponga uno de los temas mas mencionados en los

poemas de la lirica popular medieval, como reflejo de la importancia que éste tenia para

12 Basta con recordar La Celestina para tener un amplio retrato del panorama medieval en cuanto a este
tema. Sempronio representa al criado, desvinculado ya de la idea de sirviente feudal, y vinculado solo a
Calisto por lo que percibe sueldo, algo que no comparte Parmeno inicialmente. Lucrecia, como criada de
Melibea, goza de una libertad mucho menor que los sirvientes de Calisto. Las palabras de Aréusa reflejan
bien la esclavitud de las criadas: «;O tia, y qué duro nombre y qué grave y sobervio es ‘’sefiora’’ continuo
en la boca. Por esto me bivo sobre mi, desde que me sé conocer, que jamas me precié de llamar de otrie
sino mia. Mayormente destas sefioras que agora se usan».

13 Un ejemplo de como la prostitucién aparece en algunas obras medievales puede ser el Libro de Santa
Maria Egipciaca, un poema hagiogréafico de la primera mitad del siglo Xii, escrito en lengua castellana
con rasgos de aragonés, que narra directamente la vida de una prostituta y luego santa, Maria Egipciaca,
donde directamente se detalla la relacion entre el factor econdmico, la pobreza, con la prostituciéon que
llevara a cabo la protagonista: «Pues que xii anyos huovo de edad, con todo faze su boluntat; a ninguno
non se querié vedar, sol que aya algo quel dar» (Waiman, 2009: 15).

26



la mujer en la sociedad del medievo, como veremos mas adelante. Es obvio que el tema
del matrimonio es probablemente el que més estrechamente se relaciona con la tematica
amorosa, pero el tema del casamiento se nos presenta bajo diferentes topicos que son
reflejo de las diferentes actitudes que la mujer tomaba respecto a él: desde la mujer que
rehtye de un matrimonio impuesto por la familia hasta la nifia que busca el matrimonio
y rechaza la vida monacal que la familia ha elegido para ella. Aunque los estudiosos de
historia han hecho un trabajo de investigacion méas profundo en lo que a matrimonios de
la clase alta se refiere, dejando el matrimonio en las clases bajas en un segundo plano; si

que encontramos informacién sobre cémo se asume el matrimonio en la Edad Media.**

Desde el final de la alta Edad Media, la institucion del matrimonio se ve
regulada por dos drdenes: el temporal y el religioso, que actian en dos esferas. Los
matrimonios son concertados entre los padres de la pareja, como un contrato en el que
no se tiene en cuenta la voluntad de los contrayentes, sino los intereses de linaje y
conveniencia econdmica. De esta manera la mujer, que ocupa el lugar inferior de la
sociedad, es la pieza principal de dicho acuerdo, como un pedn que resuelve, mediante
las nuevas relaciones, problemas como la importancia del linaje o la consecucién de
descendencia. Por ello, de este acuerdo queda excluido, a priori, el amor, siendo un
acuerdo aciago para los contrayentes pero mas especialmente para la mujer, que queda
subordinada a la voluntad del marido. ElI matrimonio no se impuso como sacramento
hasta el siglo Xii1, gracias a la lucha de la Iglesia por controlar esta esfera de la vida
privada, para imponer mediante el casamiento la monogamia. La importancia de la
descendencia y de la legitimidad de los hijos, aunque esto no fue estrictamente
conseguido, pues el hombre o su grupo familiar podia, si queria, romper la union,

repudiar a la esposa y casarse con otra mujer que ofreciese condiciones mas ventajosas.

Una vez vista la importancia que el matrimonio tiene dentro de la sociedad
medieval, podemos entender que sea tan dispar la reaccion de las mujeres ante la union
marital, por lo que podemos dividir las canciones dependiendo de la actitud que el

personaje femenino nos presenta ante el matrimonio.

4 Mencionamos aqui algunos de los datos més llamativos en lo que al tema del matrimonio se refiere,
pero este trabajo no supone el espacio adecuado para desarrollar este tema, asi como otros, al detalle. Por
ello, para mas informacion sobre el matrimonio (a nivel juridico y religioso) en la sociedad medieval,
recomiendo algunas de las lecturas que aparecen en la bibliografia y que versan sobre este tema, como los
trabajos de Garcia Herrero y el volumen (2008) de Clio & Crimen n° 5.

27



- Rehuso del matrimonio

Ante esta idea tan estricta de lo que supone el matrimonio, entendido méas como
un acuerdo de intereses que como una unioén promovida por el amor, los padres de las
mujeres eran quienes pactaban sus matrimonios, quienes decidian si sus hijas iban a
casarse™ o no y con quién lo harfan, puesto de que de esa unién dependeria en buena
medida el estatus social de la mujer, pues éste dependia siempre del hombre (marido,
padre o hermano). Desde esta idea de imposicion del matrimonio parten algunos de los
topicos representativos de este tema en las canciones populares, como por ejemplo, «No
quiero marido, no», donde la mujer, desde una actitud rebelde que parece ser una
constante en la lirica popular, se niega a dejar su vida de soltera (30), viendo ejemplos
de como la mujer quiere disfrutar la libertad que la solteria le da antes de contraer

nupcias (31).

El matrimonio nacia del acuerdo de dos voluntades y de la donacion mutua de la
pareja, con la finalidad de procrear hijos legitimos y continuar el linaje. Pero ademas de
un sacramento, era un contrato que daba inicio a una sociedad en la que se ponian en
juego intereses que, a menudo, y especialmente en segun qué grupos sociales,
traspasaban el marco de lo estrictamente personales. Se trataba pues de un asunto que
los contrayentes, por principio, no debfan realizar por su cuenta y riesgo.’® Mujeres y
hombres, siendo nifios, eran utilizados por la familia, que los prometian en matrimonio
que se consumarian al llegar a la edad idonea, enlaces concertados de acuerdo con las
necesidades del grupo, y en los que la libertad individual brilla por su ausencia. Como
vemos en el caso de los poemas que se relacionan con la tematica del rehdso del
matrimonio, era posible que al alcanzar los afios requeridos para contraer nupcias, las
personas se opusieran a llevar a término lo pactado, e hiciesen valer su derecho de
disentir y de eleccién de conyuge. Pero quienes actuaban de esta manera corrian el
riesgo de sufrir la exclusion de la familia y ser desheredados. No podemos saber a
ciencia cierta la valoracion que los individuos de aquella época hacian de la ley

matrimonial y del tema de los asuntos concertados, igual que desconocemos la

> 5j acudimos a documentos de aplicacion de derecho, descubrimos que la dote recibida para
contraermatrimonio o ingresar en religion fue identificAndose con la herencia, de manera que el control de
los padres sobre el destino de sus hijas fue cada vez mas férrero, de manera que, si no aceptaban el futuro
decidido por el pater familiar, eran automaticamente desheredadas (Garcia Herrero, 2009: 394).

16 Desde la Iglesia se dejaba constancia de que el consentimiento paterno conferfa decoro y dignidad al
acto y, por lo tanto, resultaba interesante contar con él; pero durante la Baja Edad Media, la aquiescencia
familiar no era requisito imprescindible para contrar legitimo matrimonio (Garcia Herrero, 1995: 270).

28



proporcion de las y los que se opusieron a seguir las pautas que en este sector se les
dictaban. Pero poemas como los recogidos en este apartado son los que nos muestras la
ensofiacion de las mujeres con conseguir escapar al matrimonio impuesto por su familia
(Garcia Herrero, 1995: 273-274).

Garcia Herrero nos cuenta en “’Matrimonio y libertad en la Baja Edad Media
aragonesa’’ en Aragon en la Edad Media (1995) como muchas mujeres de aquella
época tenian, por suerte para ellas y por desgracia para quienes intentaban casarlas en
matrimonio con quien les interesara, con referencias y modelos alternativos a la realidad
de su época, que aparecian en los libros de caballerias y las novelas amorosas, géneros
en los que recayo la condena de moralistas e, incluso, de algunos autores. Estas lecturas
profanas eran entendidas como un aliciente para sofiar con una alternativa distinta a la
que les esperaba: una vez mas la literatura es un mundo irreal en el que proyectarse,
evadirse y hacer realidad aquello que no podemos conseguir en el dia a dia. Ademas,
estos géneros ponian ante los ojos de sus lectores modelos matrimoniales alejados de los
vividos, que evidenciaban unas expectativas y aspiraciones frustradas. La suma de todo
esto explica que el rechazo a la vida matrimonial, sobre todo si se trataba de
matrimonios consensuados entre los estrategas de la familia, estuviese presente en la

vida de muchas mujeres de la sociedad medieval.

- Ansias de matrimonio

En frente nos encontramos una actitud radicalmente opuesta, la de la nifia que,
una vez mas desde una actitud de rebeldia, ansia contraer matrimonio, a pesar de la
negativa de sus padres; o bien la que reclama que, el matrimonio que sus padres le han
prometido, se dé lo antes posible. Hay casos en los que, entendemos, a la mujer se le ha
asegurado que contraerd matrimonio en un relativo plazo de tiempo, y la nifia, al ver que
esto no se cumple, sospecha que no se trata mas que de una mentira para detener su
impetuosidad (32). Ante esto, la voz femenina se convierte en un canto de reclamo para
que la promesa se efectle (33) o que, desesperada, canta sobre la impaciencia que
supone una promesa inalcanzable (34). A veces, la muchacha, cansada de esperar un
matrimonio que no llega, reclama a sus padres su derecho a casarse recordandoles
rasgos de su madurez fisica, justificando con ello el tener edad suficiente para contraer
nupcias (35), llegando incluso a amenazar con peligros que acaeceran si sus padres no la
casan (36 y 37).

29



- Lamalmaridada y el adulterio
El tépico de la malmaridada es uno de los leit motiv mas tipicos y constantes en
toda la historia de la literatura.'” Particularmente, en la parte que nos atafie en este
trabajo, la presencia de la malmaridada practicamente ha creado escuela, siendo un

rasgo muy estudiado en lo que la literatura medieval se refiere.

Al lector hay que presentarle la historia del matrimonio de principio a fin, la
historia del casamiento debe ser finalizada.'® Una vez la nifia ha pasado por todas las
fases amatorias y alcanza el matrimonio, su papel se desconfigura. Deja de ser la nifia
feliz y gozosa que desde la ilusion méas exacerbada le canta al amor y a su amado, y se
torna triste y lastimera. El descontento de la mujer con el matrimonio no sorprende
demasiado si nos acercamos a la realidad de los matrimonios de la Edad Media.
Totalmente abnegada el marido, como ya hemos mencionado, €l era quien tomaba todas
las decisiones del nicleo familiar, de manera que ella simplemente debia claudicar.' El
marido era el administrador de los bienes familiares (fuera mas que menos), incluyendo
la dote que la mujer aportara al matrimonio. La desigualdad social, ademaés, podia ser un
verdadero problema dentro del matrimonio, pues el matrimonio era un contrato cuya
finalidad era mejorar el estatus de los contrayentes, y, si no, al menos mantenerlo. Por
ello, si el estatus social de uno de los dos disminuia, el descontento era considerable y

tenia consecuencias.

Va maés alla incluso la realidad de la época, pues hay tratados medievales que
explican cual es el deber de la mujer para con su marido: darle todo, en cuerpo y alma,
literalmente. La mujer no puede negar su cuerpo al marido que tiene derecho de uso
sobre él, y debe entregarse a él a todos los niveles, asumiendo que el marido sera patron
absoluto de su alma. No conforme con ello, los castigos fisicos y el repudio estaban
totalmente permitidos por la ley juridica y religiosa, siempre a eleccion del marido y

bajo las mas absurdas excusas.

17 «Este topico es uno de los mas antiguos en las canciones liricas de varios paises y se registra con mas
antigiiedad en las canciones francesas. [...] La gran difusion del topico en las diferentes tradiciones lleva
a pensar que exista un origen ain mas remoto». (Frenk, 1984: 89)

'8 «La historia debe ser finalizada, para saciar la curiosidad del lector, aunque el final no sea feliz.
(Masera, 2001: 72)

9 °El varén considerado superior a la mujer en cuanto a su calidad era, incluso, definido a menudo como
caput mulieris (cabeza de mujer), y su palabra tenia mayor peso y valor probatorio. (Garcia Herrero,
2009: 391)

30



Viendo todo esto, nos es inevitable pensar que la mujer entendida por si misma
como malcasada no solo debia ser un topico literario de la lirica femenina, sino la
realidad de muchas mujeres de la época. La malmaridada se nos presenta con diferentes
variedades, como hemos visto que ocurre con practicamente la totalidad de los topicos
literarios, desde quien expresa la pena de manera llana y sencilla (38), hasta quien
directamente desea la muerte antes que continuar inmersa en un matrimonio que la hace
infeliz (39). Vemos también en algunos casos un papel mas activo y combativo ante la

situacion indeseada que viven, donde se defienden con quejas y argumentos (40).

En menor medida aparece el tema del adulterio, con mujeres que ante la falta de
amor hacia el esposo se dan la libertad de buscarse un amante (41), al que muchas veces
se refiere bajo el término «amigo». En muchos de los poemas que muestran este tema,
la mujer plantea una antitesis entre el marido y el amigo, que degrada al primero, al que
ve como un opresor. Generalmente, el amigo es alabado tanto fisica como moralmente,
y supone una fuerza liberadora para ella, pues mientras el marido ha sido impuesto, el
amigo ha sido escogido libremente. (Lorenzo Gradin, 1990: 165). Muchas veces la
excusa a la que se recurre, para justificar el odio y la infelicidad que el marido provoca
en ella, es la de los celos que llevaran al marido a amenazar e, incluso, golpear a la
mujer. Si no lo ha hecho, lo hara en cuanto descubra la presencia del amigo, de ahi que,
generalmente, la mujer exprese la necesidad de mantener su amor en secreto. Las
consecuencias de incurrir en adulterio en la Edad Media era, una vez més, otra muestra
de la desigualdad que existia en cuanto a hombres y mujeres. El adulterio del hombre
rara vez era castigado. Para la Iglesia, en teoria, las infidelidades conyugales eran igual
de graves si las cometia el hombre o la mujer, pero en la préctica no era asi, y la
relacion sexual fuera del matrimonio era mas grave para la mujer,”® porque tenian un
plus de gravedad, porque suponian una destruccion del orden social, por lo que eran
merecedoras de un castigo mas severo: con el adulterio de la mujer nacia la deshonra
del marido y de la familia, un ataque a su fama, por lo que se permitia la violencia y el

asesinato como una manera de reconstituir ese atentado al honor.

. LA RELIGION
Cuando hablamos de la religiosidad, aunque cueste creerlo a simple vista, vemos

gue esta estd muy relacionada con el tema del amor y, particularmente, con el tema del

20 A partir de 1349, los fueros ya tipificaban el adulterio como delito exclusivamente femenino, lo
castigaron con pena de muerte (Garcia Herrero, 2009: 394).

31



matrimonio. Pero lo méas curioso lo descubrimos al acercarnos al estudio historiografico

de la vida monacal en la Edad Media.

- Inclinacion por la vida monacal
Por el punto de degradacion social que la mujer tenia en el periodo medieval,
damos por sentado que en algo tan rigido como es la Ley eclesiastica, la mujer debia
Ilevar una vida constrefiida y limitada, y es sorprendente descubrir que nada mas alejado
de la realidad. Las mujeres que se retiraban a vivir como monjas tenian un importante
papel dentro de la sociedad, pues los monasterios llegaron a convertirse en centros de un

alto nivel intelectual, siendo poderosos centros de formacidn para las mujeres y nifias.

Algunas mujeres en el medievo entendieron la vida monacal como una
alternativa para deshacerse del ambiente doméstico y del dominio patriarcal y marital
que imperaba en la sociedad, de manera que la mejor forma para huir de su destino
femenino era dedicarse a la vida en el convento: convirtiéndose en monja la mujer tenia
libertad para desarrollar habilidades artisticas, aprender a leer y tener acceso a la
literatura que guardaban las bibliotecas monacales. Las monjas podian, pues, formarse
académicamente de una manera que le era impensable en el contexto matrimonial (que
entendia la formacion de la mujer como una amenaza a la autoridad del marido). Las
mujeres de las clases inferiores tenian un acceso muy limitado a la educacion (que
tampoco distaba excesivamente del también bajo nivel de los hombres de su estamento
social). Las puertas del convento abrian el camino a una formacién mucho mas
completa. Vemos ejemplos de esto en las canciones populares medievales, donde la
muchacha dice abiertamente preferir el convento a las penas que el matrimonio pueda
traerle (42). Esto es otro ejemplo de la rebeldia que caracteriza el discurso femenino en
la lirica popular medieval, pues la mujer asume el matrimonio como una imposicién que
la hunde en una vida de entrega y abnegacion a su familia, que coarta toda ansia de
libertad.

- Rechazo de la vida monacal
Pero, como en todos los temas que envuelven a la mujer en el medievo y que se
reflejan en la lirica popular, encontramos diferentes actitudes ante un mismo asunto.
Vemos, por ello, una actitud contraria a la anteriormente explicada. Hay mujeres a las
que se les obligaba a meterse monja, generalmente porque la dote se le habia asignado a
una hermana mayor, por lo que el destino que los padres le asignaban a ella era el de la

32



vida clerical. Ante esta imposicion, vemos en muchas canciones la reaccion de la mujer,
que se niega a tener que seguir este camino marcado, rebeldndose contra sus padres (43)
y transmitiendo que no quiere renegar al amor solo porque sus padres asi lo decidan
(44). Vemos pues un rasgo importante de la mujer de la lirica popular de la Edad Media,
y es que se trata de una mujer que escoge la vida religiosa como alternativa a un
matrimonio impuesto, como una forma de salir de la pobreza o como una obligacion
elegida por la familia; de manera que no encontramos verdadera vocacion religiosa en

ninguna de las mujeres que en los poemas trabajados se nos presentan.

Resulta llamativo, e inesperado, la manera en la que la Iglesia otorgaba ciertos
poderes a las mujeres, poderes que eran casi impensables dada la situacion de la
sociedad medieval (y de los hombres religiosos) respecto a la mujer. Los te6logos de la
época entendian que la mujer tenia alma (de lo contrario no habrian podido bautizarlas),
pero creian que esta alma era de segunda categoria -siguiendo a Aristoteles-,
considerandolas como «un varon fallido». Los clérigos directamente consideran a la
mujer como la «fuente insondable de todos los pecados», y creen que la mujer virtuosa
es «mas rara que el ave fénix».?* Pero frente a esto, vemos el poder que la mujer pudo
llegar a alcanzar dentro de algunas ordenes, un poder practicamente comparable a los
hombres. Las abadesas pudieron llegar a nombrar curas y capellanes, dirigir
monasterios mixtos o, incluso, exclusivamente masculinos, asistir a concilios y hasta
convocarlos... En definitiva, ejercian poderes episcopales. De hecho aparecio en esta
época la figura de las beguinas, figura llamativa para los estudiosos de la historia
medieval: monjas que consiguieron que la Iglesia les reconociese el derecho a vivir
fuera del monasterio, romper con su voto si querian y dedicarse a labores laicas de
ayuda a los necesitados. Eran mujeres que representaron una revolucion, una innovacion

frente a la correccidn establecida.

?! Sobre esta vision de la mujer encontramos un articulo interesantisimo: Otero, Gloria, “’Las feministas
de la Edad Media: no solo  hilar 'y rezar” XLSemanal (2017). En:
<https://www.xlIsemanal.com/conocer/historia/20170903/no-solo-hilar-rezar-las-feministas-la-edad-
media.html>

33


https://www.xlsemanal.com/conocer/historia/20170903/no-solo-hilar-rezar-las-feministas-la-edad-media.html
https://www.xlsemanal.com/conocer/historia/20170903/no-solo-hilar-rezar-las-feministas-la-edad-media.html

CONCLUSIONES

Las conclusiones que pueden observarse tras el trabajo realizado son variadas y
de diversa indole, siendo algunas importantes a nivel filoldgico y otras a nivel histérico.
En primer lugar expondremos aquellas que tienen que ver con el plano més literario del
estudio, siguiendo después con las que infieren con los objetivos fundamentales que se

plantearon antes de la realizacion del mismo.

1- Lo primero que podemos concluir después de haber leido y trabajado tantas
canciones populares de voces femeninas es que, tal y como planteaban los
tradicionalistas, encabezados por Menéndez Pidal, es ciertamente probable que los
villancicos y demas cantares propios de la lirica popular tengan raices comunes con las
cantigas de amigo de la tradicion galaico-portuguesa y con las jarchas de la tradicion
mozéarabe. La estética que presentan puede relegarse a un segundo plano a la hora de
manifestar tal afirmacion, pues realmente cuesta saber a ciencia cierta cuéles eran las
formas originales de las canciones de la lirica popular castellana, ya que estas nos llegan
mediante cancioneros, donde, como ya hemos explicado, adquieren diferentes formas y
presentaciones. Al ser trabajadas y transcritas por poetas cultos, amoldan el cantarcillo
popular a formas que eran del gusto de la corte, mezclandolas con versos propios y
originales. Pero dejando esto a un lado, la teméatica que comparten y, sobre todo, la
manera en la que se nos presenta ésta, son una muestra fehaciente de esas raices
comunes dentro de las canciones femeninas del medievo, aunque provengan de
diferentes tradiciones y zonas peninsulares. Los motivos que aluden las canciones, con
el amor como tema principal, y los topicos que surgen entre los versos, dejan claro ese
germen que comparten; incluyendo aquellos de corte mas erdtico, que recuerdan a los

gue aparecen en las jarchas.

Creo que hay demasiados puntos en comun para creer que todo es fruto de la
mera casualidad, y es l6gico que se afirme, tanto por estudiosos como por, simplemente,
lectores aficionados al género, que cuando hablamos de la voz femenina estamos
hablando de una literatura con tradicion propia, que a lo largo de los siglos ha ido

evolucionando mas que menos, pero que ha creado escuela.

2+ Precisamente esos motivos sexuales a los que aludiamos arriba son otro de los
detalles sobre los que se me ha hecho inevitable reflexionar, pues resulta llamativo el

alcance que esta literatura tuvo (usando los cancioneros como vehiculo) en una época en

34



la que las libertades sexuales estaban tan soterradas, manifestando asi un fuerte

contraste entre el mensaje de estos textos y la realidad historica.

Es obvio que esa aura de erotismo, que préacticamente todos los cantarcillos
populares trasmiten, choca radicalmente con la estética literaria que triunfaba durante el
medievo, una lirica culta que siguiendo las influencias provenzales, se mostraba
abanderada del amor cortés. Este tratamiento del amor, que tan del gusto de la nobleza
era, tiene como uno de sus rasgos mas importantes el tratamiento que se hace de la
mujer, la vision que de ella se muestra. Es una concepcién de lo femenino muy pura y
casta, que trata a la mujer como un ser al que venerar y alabar, casi como los creyentes
veneran a la Virgen Maria. De ella se destacan sus virtudes morales y la felicidad que
supone para el amado conseguir el amor de la dama. Todo esto no incluye, por ningln
lado, el deseo sexual hacia la mujer, el erotismo no se asoma entre los versos
tradicionales. Ademas, y como ya vimos al principio, la mujer no tiene voz que
manifieste sus pensamientos, que la ponga en pie con un papel activo, en definitiva, con
una voz propia. Al hilo de esto, choca incluso méas que en una sociedad duramente
dominada por la Iglesia, sus ideas y su Ley, mas aun en la corte, donde el clero tenia
una influencia de peso; pudiese aceptarse una literatura que mostraba el deseo sexual de
la mujer de una forma tan abierta, cuando el minimo acercamiento al estudio histérico
de esta época nos ensefia cuan limitada estaba la libertad de la mujer en general,

incluyendo en los aspectos que atafiian a su libertad sexual.

Me resulta por todo ello curioso que mientras la poesia culta imperaba en la
lirica castellana, la lirica popular irrumpa de golpe, se extienda relativamente rapido y
sea tan inmediatamente acogida por los cultos. No sé si, como ha ocurrido tantas y
tantas veces en los distintos periodos artisticos (y en tantos otros planos de la vida y la
sociedad), lo radicalmente novedoso estd abdicado a ser acogido con ganas Yy
entusiasmo, poniéndose rapidamente de moda; o por el contrario, abdicado al repudio,
llegando a veces a caer en el olvido. Y que en base a la primero, la innovacién que
supuso la irrupcion de lo popular en la poesia de palacio, fue un revulsivo acogido por
todos. A fin de cuentas, existia cansancio hacia las formas cultas que se habian iniciado
en el ultimo tercio del siglo x1v y que llevaban cien afios de moda. Por ello, desde la
Corte y propiciado por la reina Isabel, empezé el giro hacia lo popular. Ese cambio de

rumbo, facilitado también por los vihuelistas, acab6 imponiéndose.

35



Es cierto que hay muchos estudios que apuntan que, en la época medieval, los
cortesanos ni siquiera consideraban poesfa estos cantarcillos populares,?’ y que lo Gnico
que les atrafa de ellos era la musica que les acompafiaba y no sus letras:*® lo que cautivé
a autores cultos, masicos de la corte y pablico fueron los ritmos musicales, no sus letras.
Pero, aun con todo, en el fondo, me gusta pensar que las mentes rigidas de las clases
altas reaccionaron asi a una literatura alejada de lo que hasta entonces conocian porque
asumieron la necesidad de dejar un poco de lado la rectitud, y supieron apreciar el arte
de los nuevos motivos que se les planteaban; que, aunque menos ricos en léxico,
métrica y rimas, mostraban un horizonte muchisimo méas amplio en lo que a la idea del
amor se refiere. Un horizonte en el que podia caber la fantasia que surge de la mente
humana y que tan necesaria es para la vida, tanto entonces como ahora. También me
convence la idea de que las propias mujeres nobles tuvieron que apreciar personalmente
este nuevo genero que les llegaba, pues mientras su libertad tenia restricciones por todas
partes, acercarse a la lectura de estos poemas podia llevarlas a realizar en la imaginacion

aquello que en la realidad era imposible llevar a cabo.

3- Hemos comprobado como la ténica comun de la voz femenina en la lirica es
la de la actitud rebelde que toma, siempre reivindicativa contra todo aquello que le es
impuesto, bien por la sociedad, bien por su propia familia. Esto unido a como la mujer
canta a temas que podian resultar tan tabu en la época, 0 como los defiende desde una
actitud radicalmente opuesta a la que estaba instaurada en la sociedad me lleva a
cuestionarme hasta qué punto no habrd una mano femenina detrds de la raiz que
desarrolla esta tradicion. Sabemos que es dificil seguir el rastro hasta los origenes de
todos esos poemas que, aunque en diferentes tradiciones, se pueden englobar bajo el
término «cancion de mujer», sobre todo partiendo de la idea de que ni siquiera las
jarchas (que constituyen los ejemplos méas antiguos que se conocen de poesia en lengua
romance) parecen ser el germen de la poesia lirica femenina. Pero cuesta creer que no
tengan un papel como compositoras detras de estos poemas, pues, a fin de cuentas,

quienes las compusieran parecen conocer muy de cerca la situacion en la que vive la

22 Encontramos una definicion que Juan Alfonso de Baena daba, a mediados del siglo XV, de la poesia:
“’Es arte de tan elevado entendimiento e de tan sotil engefio, que la non puede aprender [...] salvo todo
omme que sea de muy altas e sotiles invenciones, [...] e tal que aya visto e oydo e leydo muchos e
diversos libros e escripturas ¢ sepa de todos lenguajes e aun que aya cursado cortes de rreyes [...], €
finalmente, que sea noble fydalgo e cortés’” (Baena, 1851: 9).

2 E|l Marqués de Santillana si que consideraba poesia a estas letrillas populares, pero una poesia estética y
socialmente desdefiable (Frenk, 1997: 219).

36



mujer, con la que quiere romper, y la realidad alternativa que suefia con alcanzar.
Ademaés, son muchos los estudiosos de la materia que piensan igual, que no conciben
que la mujer no sea creadora de estas letrillas, sea en mayor o menor medida; y, aunque
haya quien se empefie en negarlo categéricamente, a mi parecer esta literatura tiene
demasiado de femenino como para admitir que jamas nunca ninguna mujer estuvo tras

su creacion.

Hay cronicas que, como ya hemos mencionado, recogen la presencia de poetas
femeninas en la Edad Media, trovadoras y juglaresas que se ganaban el pan con sus
composiciones y cantos. No encontramos dichas crénicas tan concretas (con nombres y
apellidos) cuando nos referimos a la lirica popular; pero que no podamos encontrar
datos tan precisos no es una razén de suficiente peso para negar la mano femenina de la
mujer tras la poesia medieval que aqui hemos trabajado. Ademas, y como veremos un
poco mas adelante, hay muy directas y abundantes referencias a escritoras de la época,
gue aunque desde la corte, desde una situacion social mucho mas privilegiada, fueron

compositoras de diferentes piezas con valor literario.

4. También en base a la idea anterior, es inevitable cuestionarse el valor que la
lirica femenina tiene como literatura de corte feminista, a pesar de pertenecer a una
época en la que la autoafirmacion de la mujer ni se atisbaba, practicamente. Ahora, que
el movimiento feminista empieza a inundar con verdadera fuerza la sociedad y todas las
disciplinas que se relacionan con esta, podria ser un buen momento para revisar toda
esta literatura femenina y ver si parte con una finalidad que, més alla de la estética y el
entretenimiento cultural, pretendia reivindicar las libertades que a la mujer se le

prohibian en la Edad Media.

A lo largo de este trabajo hemos destacado que las mujeres, durante
generaciones y generaciones, han vivido confinadas en el silencio y sumisas,
claudicando al poder masculino. En la Edad Media, concretamente, la gran mayoria de
las mujeres habian interiorizado y aceptado el marco vital que se les daba, limitado y
estereotipado. Pero al acercarme a este tema, a estas creaciones literarias de hace siglos,
ha habido algunos hechos que me han llamado la atencion y que creo que debemos
destacar desde esta perspectiva. En primer lugar, y aunque la historia haya querido
silenciarlas, en la Edad Media hubo mujeres que se atrevieron a realizar sus propias

creaciones literarias, que escribieron sobre temas que les afectaban y que pretendian

37



transmitir una idea diferente de su género. Las mujeres deciden verse a si mismas y
retratarse para el resto desde su propio espejo, y no desde el masculino: quieren

demostrar que el modelo femenino no es uno, que hay infinidad de imagenes.

Si bien es cierto que a lo largo de este trabajo no he querido centrarme en
nombres propios de escritoras, centrandome en la tematica y el género popular, en el
mensaje que se transmite desde los poemas y dejando a un lado si las autorias de los
poemas trabajados estaban escritos por hombres 0 mujeres; es inevitable acercarte a un
tema asi y descubrir la cantidad de nombres propios de mujer que aparecieron a lo largo
de la Edad Media. Mujeres de las que conservamos nombre, aportaciones literarias
realizadas y andlisis no tanto de sus obras como de lo que su papel supuso para la
literatura. Hidelgarda de Bingen (consejera de papas y emperadores), Cristina de Pizan
(cronista francesa y defensora del género femenino), Maria de Francia (creadora de un
nuevo género literario, los Lais) o Maria de Ventadorn (trovadora y defensora de la
igualdad de géneros dentro de la relaciobn amorosa) son algunas de las mujeres que,
desde diferentes tradiciones literarias europeas, consiguieron crear un contenido
novedoso y de calidad en una época en la que poco o nada se esperaba de cualquier
mujer, por el mero hecho de ser mujer. Son mujeres que escaparon a las normas,
desarrollaron sus propias ideas y su talento, llegando a comunicar desde sus propias
obras, como sujetos. Mujeres creadoras que se saltaron la norma imperante, y que, en
algunos casos llegaron a obtener el reconocimiento de sus contemporaneos, pero que en

otros muchos casos fueron victimas de persecuciones y difamaciones.

Podemos decir que estas mujeres (y tantas otras de las que no hayamos tenido
noticias hoy en dia) no se resignaron a su suerte y, si bien no pudieron cambiar la
realidad de la sociedad de su época, lucharon contra esa realidad que las coartaba,
buscando sentirse realizadas como personas, como mujeres iguales al hombre. Lo
mismo ocurre con los versos que hemos ido viendo a lo largo de este trabajo, pues nos
acercan a realidades alejadas de la literatura imperante de la época, con referencias a
temas que podian resultar bastante tabd en aquel momento y que alguien se atrevio a
sacar a la luz a través de voces femeninas. Por ello es inevitable pensar si deberiamos
prestar mas atencion a toda esta literatura que, por tematicas o por autora, acaba
resultando llamativamente femenina y, contextualizandola a su época, resulta feminista.
Creo que debemos valorarla méas, observar su tematica y la forma en que se tratan

dichos temas y, reconocerla como pieza fundamental para la literatura y la historia de

38



liberacion posterior. Y, ademas, debemos seguir investigando, pues es seguro gque adn

quedan muchas voces femeninas por descubrir y que, a dia de hoy, no conocemos.

En las primeras paginas de este trabajo,”* vemos como algunos de los maés
destacados investigadores de la relacion entre la mujer y la literatura medieval, han
llegado a cuestionarse el valor de sus propias investigaciones, cdmo han tenido que
enfrentarse a criticas por su trabajo, cuando otros estudiosos de la materia han
considerado una pérdida de tiempo el trabajo realizado centrandose en mujeres. Gracias
al cambio de mentalidad que, poco a poco, vamos viendo en la sociedad, son cada dias
mas los estudiosos y las estudiosas que invierten su esfuerzo en sacar a la luz nombres y
obras de mujeres. Se debe apoyar desde las instituciones a aquellos que quieren empezar
a cambiar el panorama de estudios literarios, en este caso, porque el conocimiento del
trabajo que las mujeres realizaron en épocas pasadas solo puede traer, ademéas de
grandes descubrimientos, aportaciones que nos permitan entender mejor el origen y la

posterior influencia de esta literatura.

5-Para la realizacion de este trabajo, ha sido obligatorio acercarse de muy cerca
y de una forma muy intensa a toda esa literatura de raiz popular y con voz de mujer que
se recoge en cancioneros de los siglo XV en adelante, y a los estudios que,
posteriormente, se ha hecho de ellos. Y una vez esto ocurre es inevitable fascinarse por

este género de la literatura hispanica.

A veces el término «popular» parece evocarnos algo peor que lo «culto». La
realidad es que el término simplemente explica el origen de algo, que en ningdn caso
tiene por qué ser peor, por mucho que provenga de gentes de inferior rango social. En la
corte eran doctos en composicién, dominaban infinidad de temas, tenian un estilo
refinado y muy definido en si mismo, mucho méas complejo, sin duda. Pero eso no quita
que la poesia popular esconda una especia de magia que la literatura culta no alcanzo
jamas a entender: el poder de la palabra expresada de la forma mas sencilla y natural. A
veces, el mensaje, sin tanto bucle ni floritura nos llega muchisimo maés claro; y, aunque
sea menos bonito, transmite con mayor fuerza el mensaje: si dejamos de lado el como

decir, recibimos mucho mejor el qué decir.

24 para més informacion consultar la Introduccién (p. 3) del presente trabajo, donde recogemos el estudio
de Deyermond sobre el boom de investigaciones sobre literatura femenina medieval que se han dado
desde finales del siglo pasado).

39



No me sitdo lejos de algunos de los estudiosos a los que me he acercado en el
proceso de realizacion de este trabajo, como Frenk, que reconoce que los especialistas
contemporaneos, aunque han aprendido a comprender y apreciar la lirica cortesana,
siguen valorando méas las cancioncillas populares. Compara su gusto con el de
Barbieri,®> que ya un siglo antes que Frenk se referia a la poesia popular recogida en
cancioneros como «composiciones de encantadora naturalidad y de verdadero valor
poético» tan diferentes de «los conceptos alambicados de los seudoamadores
cortesanos» (Masera, 1997: 216). Creo que acercarse tan de lleno a la poesia popular de
la lirica medieval hispanica te hace apreciar, inevitablemente, sus formas y, muy
especialmente, sus motivos. Como lectora del siglo XXI, por mucha perspectiva de
época que intente ponerle a la lectura, es inevitable que las ideas que traslucen los
poemas cortesanos del medievo me transmitan ideas que me chirrien por todas partes,
mientras que las que me trae la poesia popular me resultan faciles de abrazar. Veo a
mujeres empoderadas, veo a mujeres con actitud de rebeldia, combativas y dispuestas a
mover cielo y tierra por conseguir lo que quieren. Las veo protestar por todos aquellos
convencionalismos de la época con los que no estan de acuerdo. Las veo activas, las veo
reflejadas en sus palabras y las veo reconociéndose a si mismas como personas de
derecho. Y esto, me despierta una simpatia que pocas veces habia conocido frente a
lecturas tan antiguas, tan alejadas (por una cuestion de tiempo) del mundo que conozco,

de la sociedad en la que vivimos hoy en dia.

Es indiscutible que, como los estudiosos que asi lo reconocen, tienen que ser
muchos y muchas los que, ya antes, se hayan sentido atraidos y maravillados por estas
letrillas del pueblo medieval. Y por eso es obligatorio preguntarnos: ¢como han influido
estos poemas en la literatura de épocas posteriores? Sabemos ya que a mitades del siglo
XV, los aristdcratas se sintieron lo suficientemente atraidos por estas piezas como para
recogerlas por escrito en cancioneros (a pesar de que, como hemos visto, en muchos
casos ni consideraban que estas piezas fueran poesia y se sentian atraidos solamente por
sus ritmos musicales; de ahi que tan a menudo los autores cultos transformasen y
modificasen las piezas populares), y practicamente es automatico el cuestionarse como

y hasta donde llega la influencia de los poemas liricos populares de voz femenina.

% Francisco Asenjo Barbieri (1823-1894) fue un compositor y experto musicélogo, al que se le reconoce,
sobre todo, el mérito de haber inventado la zarzuela, el género de teatro musical caracteristicamente
espafiol)

40



Es por ello que decidi informarme de ello, siguiendo las lineas que trazan los
estudios de los ultimos afios. Cuando nos acercamos a las influencias de la literatura
medieval en general, nos encontramos con que los autores venideros de los siglos
posteriores no sentian interés por las obras del medievo. Durante el Clasicismo se
desdefia la literatura medieval, y seran los romanticos quienes la recuperen desde su
interés por el pasado histérico en la busqueda de valores propios y distintivos del
pueblo. Ven la Edad Media como un exotico escenario de la imaginacion de poetas y
novelistas, pero también como un conjunto de creaciones artisticas y literarias, valiosas
en si mismas y que representan los supuestos estéticos que buscan (Pérez Priego, 2002:
362). Asi, la Edad Media se convierte en un asunto literario renovador de la literatura
del Romanticismo, y se inspiraban en ella, pero no la copiaban: se tomaban la libertad
de modernizar la materia legendaria. Ademas, valoran la propia obra literaria de la Edad
Media, a la que dan puro valor artistico. Precisamente uno de los reclamos literarios de
la Edad Media para los roméanticos serd el Romancero espafiol, pues lo entienden como
una muestra de la literatura popular y colectiva. Vemos pues como la literatura popular,
que en los siglos Xv, XvI y XVII ni siquiera concebian como poesia de calidad, a partir
del siglo xvin vuelve a verse como una de las piezas claves de la literatura hispanica,
pues creen que presenta las claves del proceso creador que los romanticos defendian:
como un producto de las condiciones de raza, religion y condicion social de cada
pueblo; es decir, la entienden como una unién directa con las personas, con la realidad

en la que viven y se desarrollan.

Maés adelante, con el Fin de Siglo, vemos como los poetas recuperan de nuevo la
literatura medieval, y esta vez no le dan importancia Unicamente a sus contenidos y
proveniencia de la colectividad, sino que valoran, ahora ya si, sus formas artisticas, que
consideran mucho mas puras que las del siglo xix, una época en la que los autores creen
que todo se ve salpicado por la industrializacion, por lo que la Edad Media y todo lo
relativo a esa época se asume como algo utopico (Pérez Priego, 2002: 365). Los autores
de esta época comienzan a rescatar pasajes enteros de obras medievales, desde EI Cid

hasta cantarcillos més populares. Los usan en sus obras, reivindican la importancia de

41



esta literatura medieval en sus discursos y hasta recuperan motivos tan propios de lo

medieval como los personajes de la nifia, la doncella cogiendo flores, etc.?

Es indudable que la literatura medieval ha significado una influencia en toda la
literatura posterior, sobre todo a partir del siglo xvi1, y no es de extrafar. Igual que a
los investigadores actuales han sabido valorarla, y ha supuesto una pieza de estudio sin
igual, ya siglos antes los escritores bebian en buena medida de sus motivos y su estilo.
Supieron valorarlo, y volvieron a rescatar muchos de los motivos que, aunque no de

manera concluyente, creemos que surgieron de las mentes y voces de muchas mujeres.

6- Centrdndonos ya en las ideas que se alejan de lo literario y miran mas alla, me
es inevitable cuestionarme si la lirica femenina era un reflejo de la realidad de la época,

pues a fin de cuentas en esta idea se sustenta buena parte de este trabajo.

El problema que nos encontramos cuando nos acercamos a la Historia de las
mujeres, encontramos escasas referencias a los hechos realizados por ellas, y cuando los
encontramos, vemos como se valoran de manera desigual a los realizados por hombres,
olvidando que las circunstancias y las consecuencias de uno y otro sexo son diferentes
en cada caso. Es obvio que, por la situacién social con la que la mujer ha tenido que
batallar a lo largo de toda la historia, los hechos realizados por mujeres son minimos en
comparacion a los llevados a cabo por hombres, pero es necesario que se haga
referencia a ellos, por minimos que sean: en primer lugar para, por fin, empezar a darles
relevancia; y, por otro lado, porque sélo de esta manera conseguiremos enviar el
mensaje gque induce a pensar que la escasa participacion de las mujeres en hechos
historicos viene motivada por algo. Al acercarnos al estudio de la realidad de la Edad
Media nos encontramos préacticamente con un Unico sujeto histérico, el hombre,
protagonista de la Historia y de quien verdaderamente podemos obtener datos. Las
mujeres se Nos presentan como personajes secundarios, dedicadas exclusivamente a las
tareas domésticas, a la crianza de los hijos y el cuidado de la familia, supeditadas
siempre al hombre. Desde el punto de vista de la Historial Social si que encontramos
una mayor atencion al papel de las mujeres, que las ve como sujeto social y politico,

aunque desde esta perspectiva las personas en si mismas no son fundamentales, sino que

% para un estudio més detallado de la influencia de la literatura medieval en la literatura de los siglos
posteriores recomiendo la lectura del articulo “Poesia femenina en la Edad Media Castellana”, en Las
mujeres escritoras en la historia de la literatura espafiola (Pérez Priego, 2002)

42



se presta atencion a las diferentes relaciones politicas, sociales y econdémicas que se
establecen entre ellas. Este tipo de Historia presta atencion a aquellas particularidades
del género femenino. Particularidades que tienen importancia en todos los individuos,
pero mas aun al tratarse de mujeres, como son la raza, la religion, la posicién social o la
situacion civil. El problema es que este tipo de analisis histdrico suele darse Unicamente
cuando son historiadoras quienes estan detrés del trabajo de investigacion. Pero cuando
se trata de hombres, no suelen fijarse tanto y es dificil que detecten diferencias entre un
sujeto femenino y un sujeto masculino, cuya realidad social ha sido tan distinta para

unos y otros a lo largo de la Historia.?’

Es por esto por lo que podemos replantearnos si la poesia medieval de voz
femenina puede ser un punto de partida para el estudio social de las mujeres de aquella
época, usandolas no s6lo como piezas literarias, artisticas, que nos muestren si se cred
escuela lirica o no en base a ellas; sino utilizarlas como una fuente directa de
documentacién, como el testimonio mas directo que recibimos, y que debemos escuchar
para, desde ahi, seguir explicando la situacion de las mujeres en el medievo. Desde esta
perspectiva, algunos estudiosos han ido realizando sus investigaciones, como es el caso
de Frenk que defiende que fueron precisamente las mujeres quienes en primera instancia
compusieron tal género de canciones: inicialmente serian compuestas por mujeres,
aunque luego las cantarian todos. Claro esta que esta es una tesis polémica, pues
algunos autores mantienen que no habria mujeres poetas. Otros, siguiendo la estela de
Frenk Alatorre, defienden que puesto que habia pastoras y campesinas, las mujeres
cantarian y bailarian con los hombres. Igual que ellos, repetirian y variarian las mismas
canciones e inventarian otras nuevas: serian poetas en la medida en la que lo eran los
hombres. Por tanto, reconocerles la creatividad a los hombres y negarsela a las mujeres
es tan absurdo como a la inversa. Por ello, porque cada vez con mayor seguridad
podemos afirmar (aun sin datos concretos que lo confirmen) que las mujeres formaron
parte en la composicion de estos cantos, hemos de fijarnos en estos para poder entender
la realidad que vivian las mujeres de la Edad Media. De esta manera podriamos hacer
un recorrido méas amplio de como era su realidad dentro de aquella sociedad, para poder
formar un dibujo mucho mas extenso, que abarcase a la gran mayoria de mujeres, no

solo a aquellas pocas cuyos nombres pasaron a la posteridad.

27 Asi lo afirman algunos de los trabajos a los que me he acercado sobre estudio historiografico de la vida
de las mujeres, como ‘’Historia de las mujeres en la Edad Media’’, en Medievalismo (Segura Graifio,
2008)

43



Tengo claro que estos cantares si representan la realidad de la mujer en su época:
un padre que elige si casarla 0 no y con quién hacerlo, o que la priva del amor (sin
importar su opinion) para que su destino sea el monacato. Mujeres que trabajan en el
campo, a modo de castigo y de supervivencia pero que, para ellas, es casi una
liberacion, una manera de moverse y sentirse Util. Mujeres que suefian con una idea de
amor y que, cuando esta no se cumple, buscan salida en el adulterio, a pesar del riesgo
que les supone caer en él. Mujeres que no tienen derecho ni a opinar pero que, de alguna
manera, lo hacen. La importancia que le doy a estos poemas no es solo porque considere
que estos cantos muestran la realidad de la mujer en el medievo, sino porque, y casi mas
importante, muestran sus deseos y anhelos, lo cual nos hace empatizar mas todavia con

su situacion.

Por altimo, explicar mi propia concepcion de la literatura lirica popular de voz
femenina y de la importancia que debemos darle a este género. La literatura culta es,
probablemente un género del que tenemos muchisima mas informacién (ya que,
simplemente, la manera en la que se transmitia en su época, ayudaba a que se
conservasen mejor estos datos), pero la literatura popular sigue resultando apasionante y
atrayente a dia de hoy porque, probablemente, somos conscientes de que aun
desconocemos muchos de los secretos que esconde, que todavia quedan cosas por
descubrir. La lirica popular, que tan generalmente tiene ese caracter femenino en estilo
y temas, nos resulta atractivo porque lo sentimos cargado de verdad y de historias que,
de viva voz, nos cuentan esas cosas que las cronicas de la época no recogen: la vida de
las mujeres del pueblo y del campo, de las de mas baja clase social, que trabajaban para
subsistir, que querian cambiar muchas de las leyes que imperaban su sociedad, que

tenian suefios y deseos y que no tenian miedo a expresar su sentir.

Aln queda mucho trabajo por hacer, para ver hasta donde llegamos; 0 mejor
dicho, hasta dénde nos llevan los ecos de las voces femeninas que desde hace muchos
siglos nos cantan y nos cuentan. Por suerte, cada dia que pasa se recorre un trozo mas de
ese camino, gracias a la implicacion de estudiosos y estudiosas que han decidido
invertir su tiempo y esfuerzo en averiguarlo; a pesar de que, como le ocurrio a
Deyermond, tengan que enfrentarse a la critica de si no seria mejor invertir ese tiempo
en otro tipo de investigaciones. Menos mal que las voces femeninas de la lirica popular

medieval suenan mas fuerte que el vituperio.

44



SELECCION DE POEMAS

Dama de todos bien quista,
e non punto cobdiciada,
vuestra virtud nos conquista,
por ser de ella vos aquistada,
e por cabo esmerada
ca seguis sinceridat
no con fingida semblanza,

e usais de humanidat,
sin olvidar la bondat,
ni de vos dar esperanza. (1)
[Aguirre, 1971, p.58]
——
iQué bonita que soys, Juana!,
iAy, Juana, como soys galana! (2)
——

Aunque soy morenica y prieta
jami gue se me da?

Que amor tengo que me servira. (3)
N
Cavallero, que[a]ysme dexar
que me iran mal. (4)
N
iAy, triste de mi ventural!
qu’el vaquero
me huye porque le quiero. (5)

*kkk

Porque te besé, carillo,



me rrifid mi madre a mi
jtorna el beso que te di! (6)
*kkk
No quiero ser casada,
[sino] libre enamorada. (7)
*kkk
Soy garridica y bivo penada,
por ser malcasada. (8)
*kk*k
A nadie quiero querer,
ni querida quiero ser. (9)
*kkk
\Vaseme mi amor,
muérome por él.

Dios lo trayga tienpo,
que me vengue d’el. (10)
*kkk
¢Délos mis amores, d6los?,
¢DAlos mis amores, he? (11)
*kkk
Anar-se’n vol lo meu sefior;
encara’s aci, yo ja I’efior. (12)
*kk*k
Dexareis, amor, mis tierras,
y a la mar os queréis ir:
guedo yo para morir. (13)
*kkk
Vilanse mis amores, madre,
luengas tierras van morar:
yo no los puedo olvidar.

¢Quién me los hara tornar? (14)



*hk*k

V&o-se meu amores,

a partes dalém:
quem me daré novas
de todo meu bem? (15)
*kkk
Vi los barcos, madre,
vilos y no me valen. (16)
*kk*k
Quiérome ir, mi bida,
quiérome ir con él
una temporadita
con el mercader. (17)
*kkk
En el barco le vi andar,
ribericas de la mar. (18)
*kkk
Gritos davan en aquella sierra:

jay, madre!, quiérom’ir a ella!

En aquella sierra erguida,
gritos davan a Catalina.
iAy, madre!, quiérom’ir a ella! (19)
*kk*k
En la huerta nasce la rosa,
quiérome yr alla,
por mirar al ru[y]sefior,

como cantava.

Por las riberas del rio

limones coge la virgo.

47



Limones cogia la virgo,

para dar al su amigo.

Para dar al su amigo,
En un sombrero de sirgo. (20)
*kkk
Por el rio me llevad, amigo,
y llevademe por el rio. (21)
*kkk
Levai-me, amor, daquesta terra,
que non faré mas vida en ella. (22)
*kkk
Salga la luna, el cavallero,
salga la luna, y vamonos luego.
Cavallero aventurero,
salga la luna por entero,
salga la luna, y vamonos luego.
Salga la luna, el caballero,
salga la luna, y vdmonos luego. (23)
*kk*k
No sé qué me bulle
en el calcafiar,

gue no puedo andar.

Yéndome y viniendo,
a las mis vacas,
no sé qué me bulle,
entre las faldas

gue no puedo andar.

48



No sé qué me bulle,
en el calcafiar,
gue no puedo andar. (24)
*kkk
Enbidrame mi madre,
al bayle, libre de amor:
cuativéstesme vos, sefior. (25)
*kkk
iA qué horas me mandais
aos olivaes! (26)
*kkk
Madre, la mi madre,
guardas me ponéys:
gue si yo no me guardo,
mal me guardaréis. (27)
*kkk
Pues por besarte, Minguillo,
me rifie mi madre a mi,
vuélveme presto, carillo,
aquel beso que te di. (28)
*kk*k
Aguardan a mi:
jnunca tales guardas vi! (29)
*kk*k
Deixedes-me, mi madre,
andar solteira,
que depois que for casada,
serei sogeita. (30)
*kk*k
Dexad que me alegre, madre,

antes que me case. (31)

49



*hk*k

Prometié mi madre
de me dar marido,
hasta que el perexil,
estuviese florido. (32)
*kkk
Plega a Dios que nazca,
El perexil en el ascua. (33)
*kk*k
iQuando, mas quando,
llevara cerezas el cardo! (34)
*kkk
Madre, casadme cedo,
gue se me arrufa el pelo. (35)
*kkk
Si mi padre no me casa,
yo seré escandalo en su casa. (36)
*kkk
Si no me casan ogafio
yo me yré con un frayre otro afio. (37)
*kk*k
Soy casada y bivo en pena:
joxala fuera soltera! (38)
*kk*k
iMadre mia, muriera yo
y no me casara no! (39)
*kkk
Llamaysme villana:

iyo no lo soy!

Casdme mi padre,

50



con un cavallero;
a cada palabra:
«jhija d’un pechero!»

iYo no lo soy!

Llamaysme villana:
iyo no lo soy! (40)
*kkk
Queredme bien, cavallero,
Casada soy, aunque no quiero. (41)
*kkk
Mongica en religion,
me quiero entrar,

por no mal maridar.

De iglesia en iglesia,
me quiero yo andar,
por no mal maridar. (42)
*kkk
¢Cémo queréis, madre,
que yo a Dios sirva,
siguiéndome el amor,
a la contina? (43)
*kk*k
No quiero ser monja, no,

que nifia namoradica so. (44)

*kkk
iAy de mi, cuytada!
¢quién me captivo?

Que libre era yo. (45)

51



BIBLIOGRAFIA

-LIBROS, REVISTAS
Asensio, Eugenio (1970), Poética y realidad en el cancionero peninsular de la
Edad Media, Madrid, Gredos.

Baranda, Nieves (2002), “Las escritoras espafiolas en el siglo XVI: la ausencia
de una tradicion literaria propia”, en Las mujeres escritoras en la historia de la
literatura espafiola, Lucia Montejo Gurruchaga y Nieves Baranda Letuario (eds.),
Madrid, UNED, péags. 33-53.

Beriastain, Helena (1985), ’Andlisis e interpretacion del poema lirico’” en

Diccionario de Retorica y Poética, México, UNAM.

Corleto Oar, Ricardo Walter (2006), ’La mujer en la Edad Media’’ en Revista
Teoldgica, n® 91, pags. 655-670.

Deyermond, A. (1995), “Las autoras medievales castellanas a la luz de las
ultimas investigaciones”, en Medioevo y Literatura: Actas del V Congreso de la
Asociacion Hispanica de Literatura Medieval, 1, ed. Juan Paredes, Granada,

Universidad de Granada, pags. 31-52.

Deyermond, A. (1999), “’La lirica primitiva y su posteridad’’ en Historia de la

literatura espafiola I, la Edad Media, Barcelona, ed. Ariel SL, pags. 21-64.

Fuente, Maria Jestis (1997), “’Mujer, trabajo y familia en las ciudades
castellanas de la baja Edad Media’’ en En la Espafia Medieval, n° 20, Madrid, Servicio

de Publicaciones Universidad Complutense, pags. 179-194.
Frenk, Margit (1984), Entre folklore y literatura, México, ed. El Colegio de
Mexico.

Frenk, Margit (1996), “Fija, ;quiéreste casar?”, en Nunca fue pena mayor.
(Estudios de Literatura Espafiola en homenaje a Brian Dutton), ed. A. Menéndez
Collera y V. Roncero Lépez, Cuenca, Ed. Universidad de Castilla-La Mancha, 1996,
pags. 259-273.

52



Frenk, Margit (1997), <’Sobre los Cantares Populares en el Cancionero Musical
de Palacio’” en Anuario de Letras: Liguistica y Filologia, vol. 35, México, Ed.
Universidad Nacional Autonoma de México.

Garcia Herrero, M* del Carmen (1995), “’Matrimonio y libertad en la Baja Edad
Media aragonesa’’ en Aragon en la Edad Media, n°® 12, pags. 267-286

Garcia Herrero, M* del Carmen (2009), “’La marital correccidon: un tipo de
violencia aceptado en la Baja Edad Media’’ en Artesanas de la vida: mujeres en la

Edad Media, Zaragoza, Ed. Institucion Fernando el Catolico, pags. 387-420.

Garcia Velasco, Antonio (2000), La mujer en la Literatura Medieval Espafiola,
Malaga, Ed. Aljaima, pags. 155-189.

Irastortza, Teresa (1987), “’La caracterizacion de la mujer a través de su
descripcion fisica en cuatro cancioneros del siglo XV’’ en Anales de literatura
espafiola, n° 5, Alicante, pags. 189-218.

Kolb, Elene (1989), ’Las mujeres y las palabras’® en Quimera Revista de

Literatura, n° 93, Barcelona, pags. 31-35.

Lacarra, M* Eugenia (1995), “’Representaciones femeninas en la poesia
cortesana y en la narrativa sentimental del siglo XV’* en Breve historia feminista de la

literatura espafiola (en lengua castellana), Madrid, Ed. Anthropos, pags. 146-159

Martinez Martin, Almudena (2016), <’Aproximacion a la vida cotidiana de la
mujer en la Edad Media’’ en Revista Atticus, n° 31, Valladolid, pags. 61-70.

Masera, Mariana (1996), “Una vieja con un diente/que llama a toda la gente:
andlisis diacrénico del personaje de la vieja en el cancionero popular hispanico”,
Revista de Literatura Medieval, VIII (1996), pags. 105-110.

Masera, Mariana (2001), “’Que non dormiré sola, non’’. La voz femenina en la

antigua lirica popular hispanica, Barcelona, Azul Editorial.

Menéndez Pidal, Ramon (1924), “’Poesia juglaresca y juglares’” en Revista de
Filologia Espafiola, n° 9 (Ed. Mas reciente) (1991), Madrid.

53



Pérez Priego, Miguel Angel (2002), “Poesia femenina en la Edad Media
Castellana”, en Las mujeres escritoras en la historia de la literatura espafiola, Lucia
Montejo Gurruchaga y Nieves Baranda Letuario (eds.), Madrid, UNED, 2002, pags. 13-
31.

Pidal, E. J, (1851), Cancionero de Juan Alfonso de Baena, Madrid, Ed. La
Publicidad.

Rubiera Mata, Maria Jesus (1992), “La voz de las poetisas en al-Andalus y la
problematica de la voz femenina literaria medieval”, en La voz del silencio I. Fuentes
directas para la historia de las mujeres, Madrid, Asociacion Cultural al-Mudayna, pags.
65-70.

Rucquoi, Adeline (1995), ’La mujer medieval’” en Cuadernosde Historia 16, n°
262, Madrid, Ed. Grupo 16, pags. 10-22.

Segura Graifio, Cristina (2008), “’Historia de las mujeres en la Edad Media’’, en
Medievalismo, n° 18, Murcia, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Murcia,
pags. 249-272.

Solé, Gloria (1993), “’La mujer en la Edad Media: una aproximacion

historiografica’’ en Anuario Filosofico, n° 26, pags. 653-670.

Viézquez Jiménez, Lydia (2015), “’La mujer y la sexualidad en la Edad Media y
el Renacimiento’” en Cuadernos del CEMyR, Universidad del Pais Vasco, pégs. 137-
154.

Waiman, David (2009), La prostitucion en Castilla. Siglos XIlI-XV, Bahia

Blanca, Ed. Universidad Nacional del Sur.

Zamora Carcamo, Santiago (), ’La virginidad y el cinturdn de castidad’’ en VII

Congreso virtual sobre Historia de las mujeres, pags. 885-895.

-PAGINAS WEB
Otero, Gloria, “’Las feministas de la Edad Media: no solo hilar y rezar”

XLSemanal (2017). En: <https://www.xlsemanal.com/conocer/historia/20170903/no-

solo-hilar-rezar-las-feministas-la-edad-media.htmi>

54


https://www.xlsemanal.com/conocer/historia/20170903/no-solo-hilar-rezar-las-feministas-la-edad-media.html
https://www.xlsemanal.com/conocer/historia/20170903/no-solo-hilar-rezar-las-feministas-la-edad-media.html

