
 

 

 



1 
 

RESUMEN Y PALABRAS CLAVES 

RESUMEN: El  objetivo  de este trabajo es llevar a cabo un estudio de la mujer 

en la Edad Media, viendo la concepción medieval de la figura femenina –tanto desde el 

punto de vista social como en la vida familiar-. Para ello partimos de poemas con voz 

femenina, donde es la propia mujer quien directamente nos habla de su realidad y su 

contexto. Una vez llegamos aquí, intentamos hacer una comparativa entre lo que nos 

dice el texto literario y lo que nos dice el análisis historiográfico, para ver si la poesía 

medieval con voz de mujer realmente es un reflejo de la realidad femenina de la época. 

 Los textos que hemos tomado como punto de partida para nuestro estudio son 

poemas pertenecientes a la tradición popular medieval hispánica, fechados entre los 

siglos X y xv (y publicados en cancioneros en torno al siglo XVII).  

 PALABRAS CLAVE: lírica, medieval, popular, voz, femenina, mujer, poesía, 

canción, villancico. 

 

 SUMMARY: The objective of this dissertation is to achieve a study about 

women in the Middle Ages, looking at the medieval conception of the female figure –

both from the social point of view and in family life-. For this task, we started with 

poems with female voice, where it’s the woman herself who directly tells us about her 

reality and her context. Once we were here, we tried to make a comparison between 

what de literary text tells us and what the historiographical analysis tells us, just to see if 

medieval with the voice of a woman poetry really is a reflection of the feminine reality 

of that era. 

 The texts we have taken as starting point for our study are poems pertaining to 

the Hispanic medieval popular tradition, dated between centuries X and XV (and 

published in song books around century XVII). 

 KEY WORDS: Lyric, medieval, popular, voice, female, woman, poetry, song, 

carol.  



2 
 

ÍNDICE 

INTRODUCCIÓN ........................................................................................................................ 3 

LA VOZ ...................................................................................................................................... 11 

· ORÍGENES DE LA VOZ FEMENINA EN LA POESÍA .................................................... 11 

· IDENTIFICACIÓN DE LA VOZ FEMENINA ................................................................... 14 

TEMAS ....................................................................................................................................... 17 

· LA AUSENCIA DEL AMADO ........................................................................................... 19 

· EL SEXO .............................................................................................................................. 21 

- El deseo sexual ............................................................................................................ 21 

- La virginidad ............................................................................................................... 23 

· LA MUJER Y EL TRABAJO .............................................................................................. 25 

· EL MATRIMONIO .............................................................................................................. 26 

- Rehúso del matrimonio ............................................................................................... 28 

- Ansias de matrimonio.................................................................................................. 29 

- La malmaridada y el adulterio .................................................................................... 30 

· LA RELIGIÓN ..................................................................................................................... 31 

- Inclinación por la vida monacal .................................................................................. 32 

- Rechazo de la vida monacal ........................................................................................ 32 

CONCLUSIONES ...................................................................................................................... 34 

SELECCIÓN DE POEMAS ....................................................................................................... 45 

BIBLIOGRAFÍA ......................................................................................................................... 52 

· LIBROS, REVISTAS ........................................................................................................... 52 

· PÁGINAS WEB ................................................................................................................... 54 

 

 

  



3 
 

INTRODUCCIÓN 

 El papel de la mujer en la sociedad medieval, al igual que en su literatura, había 

sido relegado a un segundo plano hasta las últimas décadas del siglo pasado, momento 

en el que comenzó a despertar interés de historiadores y filólogos. Desde entonces ha 

habido quienes se han cuestionado cuál era la relación sociedad-mujer en tiempos del 

medievo, y cómo asumían su vida privada; particularmente cuando se trata de mujeres 

pertenecientes a las clases sociales más bajas, en una época de tremenda escisión social. 

Actualmente, el panorama bibliográfico es muy rico.
1
 Desde la relación de la mujer con 

su contexto social y hasta la manifestación de esta realidad en la literatura de la época, 

este trabajo pretende realizar un recorrido por las mujeres de la Edad Media. Realizando 

un análisis de las voces femeninas que encontramos en textos literarios, buscando el 

carácter representativo de las mujeres en dichos textos, dejando a un lado el tema de las 

autorías femeninas. Queremos poder configurar cuál era el papel de la mujer en la 

sociedad medieval, ver si el retrato que de ellas se hace en la literatura popular de 

aquella época es verdaderamente un reflejo de la realidad. 

Cuando nos acercamos a trabajos sobre la literatura medieval encontramos pocas 

apreciaciones sobre el papel que la mujer representa en las letras de la época, así como 

de su participación como personaje literario, no tanto por la ausencia de personajes 

femeninos y autoras, sino por la costumbre de los estudiosos literarios de no 

preocuparse demasiado de la mujer en general. Son muy recientes los estudios que 

profundizan en la relación que la mujer medieval mantuvo con la literatura de aquella 

época, pues hasta finales del siglo XX, los estudiosos de la materia, se habían centrado 

únicamente en los autores hombres. En las Actas del V Congreso de la Asociación 

Hispánica de Literatura Medieval, Deyermond explicó cómo su primer trabajo (Spain’s 

first women writers, 1983) fue tomado, en varias ocasiones y por varios expertos, como 

el punto de partida del estudio de la literatura femenina de la Edad Media, a pesar de 

que, como él mismo afirmaba, es un trabajo bastante incompleto y exiguo. En dicho 

Congreso participó con el artículo Las autoras medievales castellanas a la luz de las 

últimas investigaciones, y en él hizo un breve recorrido de cómo ha crecido 

                                                           
1
 Basta con recordar, por acercarnos al periodo medieval y de los Siglos de Oro, las bibliografías de 

Rafael Mérida, la base de datos BIESES o la existencia de proyectos de investigación específicos sobre el 

tema, como Voces de Mujeres en la Edad Media –Entre realidad y ficción. Esto no impide que se eche en 

falta que dichas investigaciones no lleguen a los programas universitarios de Grado ni formen parte de los 

manuales universitarios. 



4 
 

exponencialmente el interés por esta literatura femenina medieval, explicando también 

cómo hasta entonces había sido totalmente omitida en los estudios filológicos. 

Dice Deyermond que cuando publicó su primer trabajo sobre mujeres, este 

resultó casi excéntrico, y hasta se criticó que no hubiera dedicado ese tiempo y espacio 

al nutrido grupo de hombres autores de la Edad Media en lugar de a las mujeres. 

Además, nos hace un recorrido sobre el boom de estudios sobre literatura femenina 

medieval que se ha dado desde finales del siglo pasado que conviene tener en cuenta 

para entender cómo evolucionan los estudios sobre literatura medieval femenina: 

Hasta 1975 se habían publicado tan sólo cuatro trabajos sobre las autoras medievales castellanas 

(es decir, las autoras cuyos nombres conocemos –los trabajos sobre la lírica oral femenina son 

mucho más numerosos). Entre 1976 y 1983 hay ocho: dos veces más que en toda la investigación 

anterior. De los ocho, cinco se deben a investigadores masculinos y tres (37,5%) a 

investigadoras. El desarrollo posterior de la investigación se aprecia mejor si se presenta en un 

cuadro, dividido en periodos de tres años o poco más.  

Investigadores  Investigadoras  Total  % de investigadoras 

              1984-86                       3                          3                    6                         50 

              1987-89                       2                          4                    6                         67 

              1990-hoy                     4                         12                  16                        75 

O sea, los trabajos publicados o en prensa en los últimos siete años constituyen más de la mitad 

de os publicados desde hace más de un siglo, y este campo de investigación atrae cada vez más a 

las investigadoras. (1995: 32) 

Si Deyermond con sus primeros trabajos marca el punto de partida, no hemos de 

olvidar a quienes siguen dando luz al camino de los estudios femeninos sobre la 

literatura medieval. Buena parte de las lecturas que han nutrido este trabajo vienen 

firmadas por mujeres especializadas en la materia y que han aportado grande avances 

sobre la materia, mujeres especializadas en la voz femenina en la lírica medieval 

tradicional, como Lorenzo Gradín, Frenk Alatorre, García Herrero o Masera. 

Los textos literarios sobre los que trabajaremos tienen un recorrido de varios 

siglos y debemos ser capaces de localizarlos en el tiempo para poder comprender 

completamente el asunto que vamos a tratar. Encontraremos las jarchas (que pueden 

datarse en torno al siglo XII) como la primera manifestación lírica con voz femenina. A 

éstas le siguen las canciones de amigo de la tradición galaico-portuguesa (siglo XIII) y 

veremos los villancicos, en los que se basa el corpus literario con el que hemos 

trabajado. Aunque dichos villancicos pertenecen a la lírica popular, fueron recogidos 



5 
 

siglos después en diferentes cancioneros lo que ha propiciado que hayan llegado hasta 

nuestros días como un grupo bastante más nutrido y amplio. 

 En este caso concreto, nos acercaremos a la mujer y su papel en la lírica 

hispánica medieval, concretamente a la lírica popular (puesto que en la lírica culta la 

representación de la mujer toma otro camino, como trataremos más adelante); y no tanto 

a su papel como autora de poemas, sino al reflejo que de ella se hace en los textos que 

han llegado hasta nuestra época. Además, hemos intentado reivindicar la importancia de 

analizar el discurso de las mujeres de aquella época, buscando hasta qué punto podemos 

hablar del feminismo medieval y cómo un análisis de la poesía de esta época es 

necesario para entender la literatura femenina posterior. Para todo ellos encontraremos 

ciertas cuestiones que deberemos resolver para poder concretar la materia de la que 

parte nuestro trabajo. 

 El primer problema con el que nos encontramos al tratar este tema es el de la 

dificultad que supone definir como «popular» la lírica medieval, pues se trata de un 

término que aunque usamos de manera generalizada, no ha sido aceptado por todos los 

estudiosos (Masera, 2001). Siguiendo la línea de Mariana Masera en ‘’Que non dormiré 

sola, non’’. La voz femenina en la antigua lírica popular hispánica (2001), obra de la 

que parte nuestro trabajo, entenderemos y trataremos como lírica popular aquella que 

«[…] no sólo es patrimonio de la colectividad, sino también y ante todo que ésta se 

impone al individuo en la creación y recreación de cada cantar; que el creador y el 

recreador se atienen a un limitado repertorio de temas, motivos, […] recursos estilísticos 

que todos conocen y comparten […]» (Frenk, 1990: 13). Hay otros estudiosos de la 

materia que han preferido especificar de diferente forma a qué se refiere el término 

«popular» y qué engloba cuando tratamos la canción de mujer: aunque la mayoría de la 

crítica ha insistido en el carácter popular o popularizante de la canción de mujer, la 

etiqueta suele responder a prejuicios románticos o razones de mera comodidad para 

distinguir este tipo de poesía. En La canción de la mujer en la lírica popular (Lorenzo 

Gradín, 1990), prefieren eliminar tal modificador, y entienden el género como una 

realidad estilística particular basada en altas dosis de hibridismo cultural. 

 A caballo, pues, entre quienes defienden la lírica popular como aquella que se 

transmite de boca en boca (y que, como veremos a continuación, acaba llegando hasta 

nuestros días de forma escrita), y quienes dicen que se trata de un género concreto con 



6 
 

una estilística propia, trataremos de desentrañar cómo se nos presenta en la lírica a la 

mujer de origen humilde en la sociedad de la Edad Media y cómo se desenvuelve en 

dicha sociedad.  

Además de popular, como ya hemos visto, nos referimos con el término «lírica» 

a la poesía con la que hemos trabajado, entendiendo lírica como el género poético que 

se encarga de la expresión de sentimientos y emociones profundas. Esto quiere decir 

que los poemas que conforman nuestro corpus tendrán una temática romántica, basada 

en el amor y los sentimientos de distinta naturaleza que este provoca. La temática 

amorosa era algo muy tratado en la literatura del medievo, un recurso constante que, 

dependiendo de la procedencia del texto, se manifiesta de formas muy distintas. El amor 

no se escribía y cantaba de la misma forma desde la corte que desde el campo, y este 

detalle es mucho más relevante de lo que pueda parecernos. Como explicaremos a 

continuación, en el caso de la poesía popular, la canción de mujer irá prácticamente 

siempre de la mano de la canción de amor. 

 La existencia de canciones de voz femenina ha sido referida por los estudiosos 

de la lírica popular, y, como tantos otros estudiosos, Mariana Masera trata de analizar 

estas voces en el plano de las canciones de temática amorosa, tomando la voz de la 

mujer dentro de este tema como «el rasgo diferenciador más notable y asombroso» 

(Frenk, 1990) entre la lírica popular y la lírica aristocrática. 

 Para poder entender al personaje femenino en la lírica popular y relacionándose 

con el tema del amor, es necesario explicar las diferencias que la lírica popular presenta 

con respecto a la culta a la hora de tratar este tema, el más representativo de la lírica 

medieval; diferencias que radican en los diferentes ambientes socio-culturales en los 

que se desarrollan y viven. Por un lado la literatura culta viene de la clase dominante, 

frente a la popular que viene de la clase dominada: sólo esto ya supone una diferencia a 

la hora de la concepción del amor. El amor de la lírica culta se entenderá desde un punto 

de vista aristocrático, el denominado «amor cortés» (heredado de la tradición 

provenzal), que Lapesa caracteriza concebido como un culto y un servicio que dignifica 

al enamorado, de manera que la tristeza y la inestabilidad de ánimo, fruto de la actitud 

esquiva de la amada, suponen un dolor del que el enamorado goza. Este amor, que 

nunca queda del todo satisfecho sólo pueden entenderlo los nobles, convirtiendo a la 

dama en un objeto de deseo al que se adora, pero que carece de voz. Frente a él, el amor 



7 
 

de la lírica popular se concibe como una vivencia feliz y placentera, donde prevalecen 

lo erótico y lo lúdico. La expresión de estos sentimientos puede venir dada por el 

hombre pero (y he aquí la novedad) también por la mujer, que nos habla con 

vehemencia de su deseo.  

Otro rasgo muy destacado es la diferencia estilística entre una y otra tradición. 

Mientras que la tradición culta tiene un estilo complejo, con una métrica regular de 

rimas consonantes y reglas fijas en cuanto al número de sílabas; la tradición popular es 

más irregular, y suele basarse en rimas asonantes. Además el tratamiento que se hace 

hacia la mujer, en lo que al elogio de su belleza y sus cualidades se refiere, varía mucho 

en una y otra. Como explica Masera, el carácter emotivo de la lírica culta hace que a la 

hora de ensalzar a la dama se la muestre como un ser inalcanzable y que se haga 

hincapié en sus virtudes más abstractas. En cambio, en la tradición popular el hombre 

alaba a la mujer de manera directa y sencilla, con referencias a su belleza física: el 

retrato femenino se hace a través de una serie de epítetos convencionales que 

reproducen un tipo de mujer ideal. Se presenta de la mujer una alabanza más física que 

moral. (Lorenzo Gradín, 1990: 156) Masera nos ilustra este rasgo diferenciador con dos 

ejemplos que lo evidencian: un poema de Hugo de Urríes como ejemplo de lírica 

aristocrática (1)
2
 y un poema popular (2): 

Dama de todos bien quista,  

e non punto cobdiciada,  

vuestra virtud nos conquista,  

por ser de ella vos aquistada, 

e por cabo esmerada 

ca seguís sinceridat 

no con fingida semblanza,  

e usáis de humanidat, 

sin olvidar la bondat, 

ni de vos dar esperanza. (1)  

                                                           
2
 Los números entre paréntesis que encontraremos a lo largo de este trabajo hacen referencia a la 

numeración de poemas que se incluye en una Selección al final del mismo (pág. 45). 

 



8 
 

[Aguirre, 1971, p.58] 

**** 

¡Qué bonita que soys, Juana!, 

¡Ay, Juana, cómo soys galana! (2) 

 

Finalmente, encontramos un elemento constante en la lírica popular que 

prácticamente no aparece en la poseía culta: la naturaleza. Los paisajes no sólo aparecen 

como el escenario donde se desarrolla el amor, si no que los elementos que lo 

componen simbolizan la sexualidad o la fertilidad. Este es uno de esos rasgos que nos 

recuerdan a las jarchas, que nos evocan la idea de cuánto en común tiene la lírica 

popular mozárabe con la lírica castellana, pues las jarchas tenían como uno de sus 

rasgos más significativos la constante alusión al erotismo y la sexualidad. 

 Como ya hemos mencionado, una de las cosas que más llama la atención es que 

estemos hablando de literatura medieval cuando estamos tratando con textos que 

llegaron hasta nosotros a través de cancioneros del siglo XVI, por lo que es inevitable 

cuestionarse qué ocurrió para que villancicos populares aparecidos siglos antes acaben 

estando lo suficientemente de moda como para que alguien decidiera ponerlos por 

escrito. Generalmente nos referimos a lírica popular cuando se trata de poesía que, 

sabemos, pertenece a la tradición oral, si bien a partir del siglo XV, la moda 

popularizante, hace que se comience a recoger por escrito buena parte de este tipo de 

canciones populares. 

 Esta tendencia al interés por la lírica popular en los círculos cortesanos 

comenzaría a decaer en torno al siglo XVII, pero para entonces, tras casi dos siglos de 

apogeo, la cantidad de canciones viejas o poemas popularizantes que se han recogido en 

los cancioneros medievales es tremenda, con gran variedad de fuentes.  

 En la primera etapa (1450-1580) comienzan a recogerlos en cancioneros, 

destacando como ejemplo el Cancionero musical de Palacio. En torno a 1510, la moda 

va extendiéndose, y empiezan a recoger poemas populares en casi cualquier antología 

poética y musical, y hasta aparecen manifestaciones en el teatro (por ejemplo en la obra 

dramática de Gil Vicente, en Portugal), en tratados (De música libri septem (1577) de 



9 
 

Francisco Salinas) y en colecciones de refranes (La philosophia vulgar (1568) de Juan 

de Mal Lara). 

 En la siguiente etapa (1580-1650), la lírica popular pasa del plano secundario a 

ser el punto de partida de la nueva poseía, usando moldes viejos con temáticas 

renovadas. Los géneros que triunfan son la canción, el villancico y el romance, y 

aparecen en tres situaciones diferentes: 

 -A veces, el poeta cortesano toma un cantarcillo popular como cabeza y lo glosa 

en los siguientes versos siguiendo la estética y el gusto de la lírica culta.  

 -Con frecuencia, la cabeza y la glosa del poema demuestran creación cortesana, 

pero los primeros versos nos traen reminiscencias del estilo popular, lo que supone una 

enorme dificultad para saber si dicho poema realmente proviene de la tradición del 

pueblo.  

 La pervivencia de estos cantares en el pueblo es la muestra de su raíz popular, 

aunque esto viene acompañado de la duda de si el proceso podría ser justo el contrario: 

una canción culta en su origen que acabó incorporándose a la tradición oral.  

 -Nos encontramos con canciones donde tanto la cabeza como las glosas son 

populares, aunque se trata de la situación menos frecuente dentro de la poesía recogida 

en las compilaciones poéticas; no así en los cancioneros, donde la musicalidad primaba 

sobre el decoro del léxico. 

 En este caso, serán el léxico y la disposición métrica de las glosas los que nos 

confirmen que se trata de una canción con raíces populares: en la lírica culta la estrofa 

inicial es el pretexto del autor para mostrar su virtuosismo en los versos siguientes; 

mientras que en la lírica popular sólo se pretende continuar el canto inicial, respetando 

el tono y el tema (Alonso, 1986: 43). 

 Además, el teatro se convierte en un gran vehículo para la lírica popular (con 

obras de Lope de Vega, Tirso de Molina, Rojas Zorrilla o Valdivielso, entre otros), 

mientras, simultáneamente, la poesía popular se transmite en cartapacios manuscritos y 

continúa su transmisión oral. A pesar del éxito de la lírica popular en el Siglo de Oro, no 

se hicieron estudios sistemáticos de la misma hasta el siglo XX, con una conferencia de 

Menéndez Pidal como punto de partida, en 1919; y hacia mediados de siglo, 



10 
 

investigaciones profundas de eruditos, dieron como resultado varios trabajos y 

antologías (Masera, 2001). 

 El villancico es el género dentro de la lírica popular del que nos ocuparemos en 

este trabajo, pues su representación es la que más ha perdurado hasta nuestros días. 

Sobre él, decía Dámaso Alonso que era «el núcleo lírico popular en la tradición 

hispánica» (Frenk, 1978: 267). Como ya hemos visto, la manera en que estos villancicos 

eran versionados y reversionados variaba dependiendo de quién los pusiese por escrito. 

 El proceso que hemos seguido para la realización de este trabajo se compone de 

diferentes fases. En primer lugar, hemos realizado una lectura detallada de los poemas 

que conforman el corpus sobre el que hemos trabajado, reconociendo aquellos que 

presentan una voz femenina en la canción. Para poder reconocer estas voces femeninas 

hemos seguido las herramientas que la propia Masera nos da en la obra de la que parte 

principalmente este trabajo.
3
  

 Una vez sabíamos cuáles eran los poemas que nos servían para nuestro 

cometido, los hemos dividido en temas: valorando los tópicos y símbolos que nos 

aparecían en cada poema, los hemos separado en cinco grandes grupos relacionados con 

los temas que hemos querido desarrollar: la ausencia del amado, el sexo, el trabajo, el 

matrimonio y la religión: temas que, como veremos, se relacionan estrechamente con la 

temática amorosa que presenta la poesía a la que nos hemos acercado. Después, hemos 

recogido información historiográfica sobre la realidad de las mujeres medievales en 

relación a estos temas: hemos profundizado en cómo era la vida monacal, la ley 

matrimonial o el trabajo femenino en la sociedad del medievo. 

 La finalidad de este trabajo siempre ha sido saber si esta poesía es la 

representación de la realidad femenina de aquella época, o si por el contrario nos 

representaba escenarios alejados de la realidad. Todo el proceso realizado nos ha 

permitido sacar una idea mucho más clara de ésta cuestión, y de otras que si bien no se 

plantearon desde el principio, nos fueron surgiendo conforme avanzábamos sobre la 

materia. 

  

                                                           
3
 En el apartado La voz (pág. 11) del presente trabajo encontraremos las teorías que nos ayudan a entender 

cuándo un poema presenta una voz femenina. 



11 
 

LA VOZ 

· ORÍGENES DE LA VOZ FEMENINA EN LA POESÍA 

 La voz femenina en las canciones amorosas no es un rasgo exclusivo de la 

literatura hispánica, sino que aparece como una característica común a diferentes 

tradiciones literarias, considerándose prácticamente un rasgo arcaizante. En el caso 

concreto de textos castellanos, tenemos que ver cuáles podrían ser los antecedentes que 

hacen que este tipo de canciones aparezcan en lengua castellana. Desaparece la escuela 

galaico-portuguesa, que ya antes había caído en una profunda decadencia, y de sus 

cenizas surge una importante producción en lengua castellana que retoma en parte la 

estética y temática de las cantigas de amigo que tantísimo esplendor habían alcanzado 

en la literatura. La mayoría de los estudiosos siguen la teoría más asentada, la teoría 

tradicionalista de Menéndez Pidal, para explicar este resurgimiento que emplea el 

castellano como vehículo de expresión lírica. Ésta se apoya en el descubrimiento de 

algunos fragmentos líricos en lengua castellana para postular la existencia de una 

producción lírica peninsular (destacándose Castilla), entre los siglo X y XV, que se 

habría refugiado severamente en la tradición oral (Lorenzo Gradín, 1990: 65). 

 La idea de la mujer teniendo voz propia en canciones y tratando temáticas 

amorosas, eróticas incluso, no es algo nuevo en la literatura hispánica. Las jarchas son 

probablemente uno de los gérmenes de este tipo de canciones. Vemos un tronco común 

entre la canción femenina castellana, las jarchas y las cantigas de amigo. Todas ellas 

suponen cantarcillos amorosos, con voz femenina y que presentan tópicos similares. 

Estéticamente tienen cierto parecido, si bien las jarchas y los villancicos son 

composiciones más breves que las cantigas de amigo, que resultaban más largas y con 

tendencia a las estructuras paralelísticas. Los villancicos nos llegan a nosotros mediante 

cancioneros en siglos posteriores, como veremos a continuación, por lo que la estructura 

de los cantares no nos orienta tanto a la hora de buscar una raíz de la canción popular en 

jarchas y cantigas. Lo que sí podemos ver es que las jarchas no reflejan todos los temas 

que nos presentan las cantigas de amigo y posteriormente la lírica popular castellana, 

pero sí que es cierto que el descubrimiento de las jarchas demostró que se trataba de las 

creaciones líricas en romance más antiguas de la península. No podemos afirmar que las 

jarchas fueran germen inspirador, pues tendrían que haber sido conocidas y esto es algo 

dudoso. Jarchas, cantigas, villancicos y la lírica popular de otros países muestra una 



12 
 

tendencia a la voz femenina que cabe explicar por un sustrato lírico común, por las 

fiestas populares o los ratos de trabajo, en lo que cantaban las mujeres. 

La pregunta sería cómo es posible que desde el sur de la península se dé una 

influencia tan directa hasta Castilla, al norte. Probablemente la respuesta está en cómo 

nos llegan a nosotros las canciones populares, que nadie había puesto por escrito, que se 

transmitían mediante tradición oral, de boca en boca. En el caso de las jarchas sabemos 

tan poco que es mejor no especular; pero la lírica galaico-portuguesa aparece por escrito 

en Galicia, cuando los poetas comienzan a escribir (movidos por la influencia 

provenzal), y parece claro que son canciones de poetas cultos, que se inspiran en la 

lírica popular. En el caso de los villancicos, como ya hemos comentado, hay pluralidad 

de usos: ejercicios también de imitación, de reutilización de sus propios poemas cultos, 

etc.. Siguiendo a Deyermond, en La lírica primitiva y su posteridad (1999), nos es fácil 

llegar a la conclusión de que, si bien la lírica culta se presenta tardíamente en Castilla 

como tradición verdaderamente consolidada, pasa poco tiempo hasta que los poetas 

deciden introducir ejemplos de canciones populares dentro de sus cancioneros, haciendo 

una mezcolanza entre lo culto y lo popular; y no puede ser simplemente casualidad que 

la aparición por escrito de las canciones populares mozárabes y galaico-portuguesas 

coincida próxima en el tiempo a la transmisión de cantares populares de los que poetas 

cultos hacían uso. Es por ello muy difícil comprender los villancicos, las jarchas y las 

cantigas de amigo como tres tradiciones diferentes, más que como tres derivaciones con 

un punto de partida común; cuyas raíces anteriores se pierden en la profundidad de los 

siglos y de las diferentes tradiciones literarias, tanto peninsulares como europeas.
4
 

 A pesar de las pruebas que demuestran la antigüedad de la canción femenina, 

sigue existiendo mucha polémica y poco acuerdo entre los estudiosos en cuanto al 

carácter creador de la mujer. Encontramos a quienes sí creen en su carácter creador, 

como es el caso de Margit Frenk que creía que la mujer estaba «al comienzo de toda 

poesía amorosa». Pero está más extendida la teoría que comprende que al hablar de 

canción de mujer nos referimos a la mujer como voz lírica, como personaje, y no como 

creadora. Como ya hemos comentado antes, son muy recientes los estudios que se 

centran en la autoría femenina de estos cantarcillos populares que en algún momento del 

                                                           
4
 Ya entre los siglos VI y IX aparecen en actas eclesiásticas referencias a cantos de mujeres, que eran 

reprobados por su contenido erótico, pagano y obsceno, interpretadas por mujeres. Para muchos críticos 

estas manifestaciones muestran el germen de la que posteriormente se definiría como canción de mujer, 

pues estos textos arcaicos eran poesía popular de carácter amoroso (Lorenzo Gradín, 1990: 8). 



13 
 

siglo XV alguien decidió poner por escrito en cancioneros cortesanos. Si bien hay 

estudiosos que niegan totalmente la posibilidad de autorías femeninas, son mayoritarios 

los que creen firmemente en la opción de que fueran mujeres quienes crearon estas 

piezas. Para explicarlo, se remiten a una realidad de la sociedad medieval: estos cantares 

los entonaban las personas del pueblo llano para hacer más amenas las labores de 

trabajo en el campo o para animar sus ratos de ocio. Canciones, romances, adivinanzas 

o cuentos que nacían y se movían en el folclore del pueblo. En este contexto, la mujer 

era quien dominaba el marco de lo privado o lo doméstico, quien participaba muy 

activamente en los trabajos, por lo que es obvio que tenía un papel verdaderamente 

importante en la transmisión de ese folclore del que hablamos.  

 Ya la lírica más arcaica está plagada de tintes femeninos, como vemos al 

acercarnos a las jarchas y las canciones de amigo, por su temática y estilística. Ya 

posteriormente, los villancicos y cancioncillas romances siguen esta estela, y la crítica 

coincide en que, si comparamos esta estética con la masculina, la lírica recogida como 

anónima en cancioneros posteriores, muestra rasgos que traslucen un punto de vista 

femenino, sobre todo aquella con un corte más popular y alejada de los 

convencionalismos de la lírica culta. Rasgos como una mayor intimidad y 

confidencialidad, con mayor atención a detalles concretos, un uso más coloquial y 

natural del lenguaje, y una concepción más sensual del amor. A veces incluso se 

recogen claras quejas sobre la situación femenina de la época, defendiendo temas tan 

propios de aquel entonces como las que implican un futuro impuesto por los demás, 

como la entrada en el convento o el matrimonio no deseado (Kolb, 1989: 35). 

 Por otro lado, y aunque en este trabajo no entremos a analizarlo, sabemos a 

ciencia cierta por crónicas y testimonios de la época, de la existencia de mujeres 

juglaresas y trovadoras, que componían y entonaban cantares propios
5
. Todo esto no 

hace sino confirmar lo que la mayoría de los estudiosos defienden: la probabilidad de 

que las mujeres fuesen autoras de piezas musicales medievales (ya fuesen más o menos 

                                                           
5
 Menéndez Pidal (1924: 42-43) ya nos hablaba de dichas mujeres juglaresas, autoras e intérpretes de 

canciones y cantares de gesta que se ganaban la vida, insólitas mujeres de vida errante, que incluso en 

algunos casos gozaron de una buena posición. Algunos testimonios que recoge de la época son los del 

Libro de Apolonio (s. XIII), donde hablan de la actuación de una juglaresa cantautora llamada Tarsiana 

(«Tornó al rey Tarsiana faziendo sus trobetes, tocando su viola, cantando sus versetes»); y la existencia 

de juglaresas que tuvieron relevancia lo largo del siglo XIII como Isabel la Cantadera, de la Corte de 

Pedro IV de Aragón, o María Pérez Balteira, que estuvo en la corte de Alfonso X el Sabio y fue con Jaime 

I de Aragón a las cruzadas. 



14 
 

populares) es totalmente factible. De hecho, negar la posición de que una mujer no es 

capaz de ser autora de esta lírica de la que hablamos, por el mero hecho de ser mujer, 

resulta absurda; tanto como resultaría si ocurriese al revés, y negásemos la posibilidad 

de que los hombres también sean autores de muchas de estas canciones. 

· IDENTIFICACIÓN DE LA VOZ FEMENINA 

 El primer problema con el que nos encontramos al abordar el análisis de las 

voces femeninas en la lírica popular es el de cómo poder identificar una voz como 

propia de mujer. Entendemos la voz como la enunciación, por lo que la existencia de 

voz en las canciones populares de la Edad Media nos afirma la presencia de un sujeto 

que habla, que construye el discurso. Obviamente, encontraremos ciertas marcas dentro 

de los propios poemas que nos orienten a la hora de saber que se trata de una voz de 

mujer, pero dichas marcas se nos presentan bajo diferentes formas. No encontramos 

mejor manera de desentramar con cuidado y ordenadamente dichas marcas que la 

seguida por Mariana Masera. En primer lugar, y basándose en Helena Beristáin, sigue la 

teoría de los actos de habla, planteada por los modernos lógicos ingleses: en cada 

enunciación encontraremos un locutor, que será quien enuncie el poema; un alocutario, 

que será a quien se dirija el locutor; y un delocutor, que se entiende como la entidad de 

la que se habla (Beriastáin, 1985: 168). 

 En base a ello, encontraremos poemas en los que se nos marque claramente el 

género del locutor (3),
6
 con nombres propios o adjetivos que marcan el género femenino 

(«morena», «pastorcica»). También hay casos donde se nos evidencia el género del 

alocutario (4),
7
 con referencias a personas del género masculino («pastorcico», 

«cavallero», «buen amigo»). Por otro lado, vemos poemas donde se explicita el género 

del delocutor (5).
8
 

Aunque soy morenica y prieta 

¿a mí que se me da? 

Que amor tengo que me servirá. (3) 

**** 

Cavallero, que[á]ysme dexar 

                                                           
6
 También en los poemas 7, 8, 9, 30, 38, 40, 41, 44 y 45 de la Selección de poemas. 

7
 También en los poemas 6, 13, 21, 23, 25, 28, y 41 de la Selección de poemas. 

8
 También en los poemas 10, 12, 17, 18, 20 y 40 de la Selección de poemas. 



15 
 

que me irán mal. (4) 

**** 

¡Ay, triste de mi ventura! 

qu’el vaquero 

     me huye porque le quiero. (5) 

Más allá de los poemas en los que sabemos que quien declama es una mujer 

porque así se refleja siguiendo la teoría de actos de habla, encontramos muchos casos en 

los que esto no ocurre, y debemos utilizar de otros recursos para poder afirmar que la 

canción ante la que nos encontramos la enuncia una voz femenina. Es aquello que 

Masera recoge bajo el término «tópicos», marcas contextuales que más adelante 

veremos con detenimiento, pues de ellas parte la idea general de este trabajo. Desde el 

estudio detallado de lo expresado por la mujer bajo los diferentes tópicos que implica la 

temática amorosa, observaremos cuál era la realidad de la mujer en la sociedad 

medieval: veremos cómo se enfrentaba a la ausencia del amado, a la religiosidad o al 

casamiento, entre otros. Estos tópicos, por así decirlo, han creado escuela, y se han 

convertido en leit motiv de las canciones populares de la lírica hispánica, siendo 

motivos que sólo aparecen en aquellas canciones en las que quien habla es una mujer.
9
 

Masera también encuentra marcas contextuales basadas en símbolos, con referencias a 

ciertas entidades que para la mujer representan ideas evocadoras del amor, y que cada 

vez que aparecen en una canción nos permiten reconocer a una mujer como locutor del 

texto, aunque no se nos diga claramente. 

En este trabajo pretendemos explicar cómo era la vida de las mujeres en la Edad 

Media partiendo de las temáticas que nos presentan en canciones populares de entonces, 

por lo que hemos preferido centrarnos en dichos tópicos, y, como hemos dicho, los 

desarrollaremos detenidamente más adelante. Es por ello que no nos hemos adentrado 

en el extensísimo mundo de la simbología presente en estos poemas, pero sí tenemos 

consciencia de cuáles son y de que representan conceptos muy propios y necesarios para 

la propia razón de ser de esta poesía, por lo que haremos un pequeños repaso de ellos, 

sin profundizar tanto en estas marcas contextuales como lo haremos en los tópicos. 

                                                           
9
 «Que non dormiré sola, non». La voz femenina en la antigua lírica popular hispánica (2001) de 

Mariana Masera es un maravilloso trabajo de recopilación y orden, por lo que resulta inevitable partir de 

esta obra para analizar estos tópicos de los que hablamos. 



16 
 

Muchos de los símbolos que aparecen en los cantares populares presentan un 

mismo significado, y es precisamente la carga sexual que transmite la mujer, velada por 

símbolos pero clara en intenciones. Esto es, sin duda, uno de los rasgos más 

determinantes de la lírica popular, totalmente opuesto al de la lírica culta, en el que el 

recato del personaje femenino es absoluto.   

Encontramos referencias a árboles frutales (olivos, manzanos, naranjos…) como 

representación de la fertilidad femenina, del incipiente deseo sexual de la mujer. Hay 

casos en los que la cinta o el lazo (y a veces otras prendas de ropa femenina) son 

entregadas al hombre (o se expresa el deseo de entregárselas), de manera que dichas 

prendas se cargan de erotismo, por relacionarse de pleno con el cuerpo de la mujer y, 

por tanto, con su sexualidad. También dentro de la simbología sexual y erótica vemos 

las referencias a los cabellos de la mujer, lo que nos determina cómo la melena 

femenina se consideraba un atributo relacionado, de nuevo, estrechamente con la 

sexualidad. Luego vemos otros elementos naturales, paisajísticos o escenográficos que 

también son un constante en la poesía de la que hablamos. La fuente (además de otras 

alusiones a otros elementos relacionados con el agua: lavar una prenda al amado, los 

baños de amor…), siempre se ha entendido fácilmente como símbolo de vida, 

representación, pues, de la fertilidad. La huerta, el campo o las flores tampoco faltarán 

entre los símbolos que representen la expresión sexual, las ansias de amor de las 

muchachas que protagonizan los poemas. También vemos la puerta, ese muro que 

separa a la mujer de su amado. Si la libertad amatoria de la mujer se da en lugares 

abiertos, la puerta es aquella que provoca la inmovilidad de la mujer, que querrá 

derribarla o abrirla. 

En resumen, encontramos diferentes detalles que nos permiten reconocer como 

femenina la voz que nos habla entre estos cantares líricos. Por un lado tenemos el 

análisis de las marcas más puramente lingüísticas y que, siguiendo las marcas textuales, 

nos permite ver quién es el emisor del mensaje. Luego ya, desde un plano más literario, 

vemos aquellas marcas contextuales que se reconocen como propias de la mujer, bien 

sean símbolos o tópicos que se han vuelto una constante en la poesía lírica popular, que 

prácticamente han creado escuela, y un estilo propio. 

 

 



17 
 

TEMAS 

 La canción lírica popular de la Edad Media supone un compendio de voces que 

transmite reflejos y ecos de la realidad que vivían en aquella época, y que nos acercan a 

los personajes que conviven en los textos y, por tanto, nos permiten conocer cómo se 

desarrollaba la vida de las gentes del pueblo en aquellos tiempos. En el caso concreto de 

la voz femenina, nos aproximan a la realidad de las mujeres de entonces, pudiendo ver 

cómo vivían la realidad del amor. 

 Cuando nos referimos a la temática amorosa hemos de entender que las mujeres 

que aparecen en estos poemas no expresan únicamente un sentimiento que viven o 

anhelan. A veces las vemos hablar de sus deseos, de sus penas, del dolor por un 

desengaño o de la insatisfacción cuando sus ansias no se cumplen. Encontramos 

siempre el mismo prototipo de mujer: clara y sencilla, directa en su discurso y que 

puede variar en edad, comprendiendo desde la mujer joven hasta una mujer madura, y 

que nos permite ser testigos de su mundo interior. No es que veamos diferentes tipos de 

mujeres, sino que encontramos mujeres que cantan desde diferentes vivencias, deseos y 

situaciones. Encontramos a la mujer, joven, que vive sus primeros amoríos y que ejerce 

su sexualidad desde su voluntad. Puede cantarnos sobre el desencanto amoroso y su 

consecuente dolor, causados por la actitud del amante. O a la mujer que entiende la 

relación amorosa como un juego pícaro, y nos transmite el gozo que le supone el amor 

desde un sentido casi lúdico (6). También vemos ejemplos de la joven que se ve 

abocada a un matrimonio concertado que la aleja de su verdadero amor, de un amor 

libre elegido por sí misma, y que expresa su deseo de libertad, con afirmaciones tan 

categóricas que casi parecen una orden (7). En todos estos casos se trata de muchachas 

jóvenes que expresan la idea clara de vivir su sexualidad según su propia voluntad; y 

esto es algo que llama la atención tratándose de una época como es la Edad Media, 

donde la libertad de la mujer estaba severamente coartada.  

 Vemos también a una mujer madura, de mayor edad, que canta desde una 

perspectiva diferente, la de aquella que ya ha probado el lado más oscuro del amor, que 

está curtida en las artes amatorias y que expresa unos sentimientos alejados de esa 

ilusión jovial de la que hablábamos. Son mujeres que expresan con amargura y tristeza 

por ver cómo su relación amorosa no es como habían esperado. Vemos ejemplos de 

mujeres que se quejan de su suerte en el matrimonio (la malcasada) (8) o que, por su 



18 
 

mala experiencia, reniegan para siempre del amor (9). La característica común de estas 

mujeres es la expresión constante de anhelo hacia la libertad de la que gozaba en el 

pasado, pues ahora vive bajo la ley imperante del marido.  

 Además, encontramos ejemplos de mujeres de mayor o menor edad que nos 

cantan desde la situación de la mujer soltera, y este rasgo merece más atención del que 

pueda resultar a simple vista. A fin de cuentas, en la sociedad medieval, la mujer estaba 

sujeta a estrictas normas. La mujer casada estaba supeditada a las normas del marido, 

pero tenía más estima que la soltera, la cual se regía por las normas del seno familiar, y 

no podía vivir con un hombre al lado, pues si lo hacía, se consideraba una deshonra. Por 

ello, la vigilancia social a la que era sometida la mujer soltera era enorme, de ahí que 

llame la atención la aparición de la voz de la mujer soltera en la lírica popular, género 

que se caracteriza por la libertad de expresión para la mujer. Probablemente, esto se 

debe a que la canción era la mejor «vía de escape» para la mujer, que le permitía 

alejarse de su estricta realidad cantándole a todos aquellos sueños que ansiaba realizar. 

 Cuanto tratamos los diferentes géneros que surgen desde el tema del amor en la 

lírica popular hispánica, hemos de centrarnos en los tópicos que encontramos en dichos 

poemas. Diferentes tópicos que transmiten diferentes ideas, concepciones y 

sentimientos de la idea del amor en las mujeres medievales. Entendemos el tópico como 

una frase, generalmente breve, que transmite contenidos semánticos fijos con unas 

expresiones concretas y que son recurrentes a lo largo de la historia literaria, se repiten 

formando una serie de constantes temáticas con motivos comunes. En la lírica hispánica 

popular de temática amorosa existen también tópicos concretos, que se repiten en 

diferentes canciones y que transmiten siempre la misma idea. En base a estos tópicos he 

desarrollado una clasificación de los diferentes motivos que encontramos en cuanto al 

tratamiento de la idea del amor por parte de la mujer en la Edad Media. Mariana Masera 

nos desglosa, con su trabajo, esos tópicos, y, ante la cantidad de diferentes motivos que 

aparecen, nos los organiza agrupando aquellos que, cree, guardan relación entre ellos. 

Para este trabajo hemos decidido clasificar cada uno de los diferentes temas que se 

ponen de manifiesto en las canciones líricas populares, donde se toca la idea del amor 

desde diferentes aspectos del mismo. Dichos aspectos, que he denominado «temas», los 

he recogido en el siguiente cuadro, mostrando los «subtemas» en los que se divide (si es 

que los hay) y relacionándolos con los tópicos (o marcas) que nos aparecen a la hora de 

tratar cada uno de los temas. Posteriormente, he desarrollado dichos temas que nos 



19 
 

presentan los poemas con un análisis de cuál era la realidad de esos temas en la sociedad 

medieval. 

 

TEMA SUBTEMAS TÓPICOS O MARCAS 

Ausencia del amado 

Quedarse esperando su 

vuelta 

Vánse mis 

amores 

¿Dólos mis 

amores, 

dólos? 

Ir en su busca 
Quiérome ir 

con él 

Yendo y 

viniendo 

El sexo 
El deseo sexual 

Llévame 

amigo 

Quiérome ir 

con él 

Yendo y 

viniendo 

Enviame mi 

madre 

La virginidad Collige virgo rosas 

El trabajo  Yendo y viniendo 

El matrimonio 

Rehúso del matrimonio No quiero marido, no 

Ansias del matrimonio 
Reclamo de la promesa de 

darla en matrimonio 

La malcasada y el adulterio La malmaridada 

La religión 

Inclinación por la vida 

monacal 

Ansias de ser monja por 

preferir la cultura a la vida 

matrimonial 

Rechazo de la vida 

monacal 

Actitud de rebeldía, no se 

quiere renunciar al amor 

 

· LA AUSENCIA DEL AMADO 

 En primer lugar se nos aparecen todas aquellas marcas que nos trasladan la idea 

de movimiento. Puede resultar chocante que esta sea una marca que pueda 

determinarnos temas concretos de cómo apreciaban el amor la mujeres del medievo, 

pero tiene sentido que se analicen los tópicos relacionados con el movimiento, pues la 

capacidad de transitar de un espacio a otro es una de las distinciones entre los 

personajes femeninos y los masculinos: la mujer suele aparecer como un personaje más 



20 
 

pasivo en lo que al desplazamiento físico en busca del amado se refiere. No por ello 

dejamos de encontrar a mujeres que toman la iniciativa de ir en busca de su amor. 

Dentro de esta expresión de movimiento, Masera agrupa diferentes tópicos, los cuales 

ordena desde el que transmite mayor pasividad de movimiento físico de la mujer hasta 

aquel que nos muestra a una mujer que va en busca de su hombre. 

 Para empezar son muchísimos los poemas que tratan los tópicos que Masera 

engloba bajo el título «Vánse mis amores» y «¿Dólos mis amores, dólos?». Se engloban 

bajo dicho tópico a todos los poemas que expresan de una u otra manera los 

sentimientos que despiertan en la mujer la partida del marido, la ausencia del amor. Es 

una imagen común, bastante representativa de la realidad de la época, la del hombre que 

ha de marchar del lado de su mujer porque su trabajo lo requiera o por ser llamado al 

frente. Si eran pastores o pescadores (trabajos muy comunes en el pueblo llano del 

medievo), había épocas enteras que debían pasar lejos de su mujer; periodos que podían 

durar meses, dependiendo de lo que se prolongase la temporada de pastoreo o pesca. 

Además, si había una guerra, el hombre debía acudir a la batalla, como una muestra de 

su honor. La mujer campesina se encargaba del cuidado del hogar, la educación de los 

hijos, y del ganado y el huerto. Siempre bajo la norma que rigiese su marido, cuando 

éste partía, ella continuaba al cargo de todo el ámbito doméstico y se quedaba esperando 

su vuelta. Ante esto, las reacciones en ellas variaban dependiendo de cada mujer y es 

por eso que, dentro de este tópico que nos presenta la marcha del amado, encontramos 

poemas que nos muestran diferentes reacciones de las mujeres. 

 Siempre con un sentimiento exaltado, sean estos hacia un lado o hacia otro; 

suelen destacar los sentimientos de angustia, con unos discursos bañados por la tristeza 

de la partida (10), la incertidumbre ante la ausencia del hombre (11), que vaticinan lo 

mucho que van a echar de menos a su amado (12). Se presenta el miedo de la mujer a 

ser olvidada por el amado durante el tiempo de ausencia, e incluso el reclamo a que el 

marido permanezca junto a ella, a que cambie de decisión y decida no partir (13). Una 

vez el amado ya se ha marchado, vemos a aquellas que piden su retorno, preguntándose 

cuándo y cómo volverá a su lado (14), o cuándo y cómo tendrá noticias de él (15). 

También vemos a aquellas mujeres que sufren por el hecho de ver un barco, algo que les 

recuerda la ausencia del marido, por lo que esta mera visión les trae el sufrimiento más 

profundo (16). 



21 
 

 Encontramos otros tópicos en relación al tema de la partida del amado que 

muestran una actitud más activa de la mujer, donde no se queda en el lamento por la 

ausencia y la expresión del dolor que le provoca, sino que expresa su idea directamente 

con el «Quiérome ir con él» (17), rompiendo su inmovilidad. Mensaje claro que no 

supone tanto la determinación de ir en su busca, como la expresión de aquello que saben 

que no puede llevarse a cabo en la vida real, pero que tratan de conseguir mediante la 

canción: el lenguaje se presenta para la mujer como el espacio donde la acción se 

cumple. 

 Aunque son las menos, hay veces en las que encontramos voces de mujer que 

muestran con regocijo y alegría la ausencia del amado (18). Para algunas mujeres las 

relaciones amorosas y el posterior matrimonio podían suponer casi un yugo, pues la 

mujer tenía poca libertad en aquella época, viviendo siempre al amparo y bajo la orden 

de un hombre. En el caso de haber una unión oficial con su amado, será este el hombre 

que dicte las normas bajo las que desarrollar su vida. Por ello es inevitable encontrarnos 

con poemas que muestren a una mujer que se niega a esto, para quien la ley impuesta de 

un padre es tan rechazable como la ley impuesta por un marido. Una actitud cuan menos 

que chocante tratándose de una época en la que la sumisión de la mujer era, por ley, 

absoluta y que, como veremos más adelante, con el tópico de la malcasada, las llevará a 

realizar, incluso, adulterio.  

· EL SEXO 

- El deseo sexual 

 Algo muy significativo en la lírica popular es como la voz femenina nos 

transmite el deseo sexual de una manera bastante clara y directa. En algunos casos 

encontramos el deseo sexual de la mujer expresado mediante el simbolismo que nos 

transmite la naturaleza. Un ejemplo que se presenta a menudo, nos explica Masera, es el 

de la sierra, desde la que se escuchan gritos (19). La sierra se ha entendido siempre 

como un lugar perfecto para el encuentro de los amantes, y los gritos que desde allí 

llegan son una representación del deseo sexual de la mujer (Masera, 2001: 53). También 

vemos poemas donde aparecen escenarios como la huerta (20), también lugar de 

encuentro por antonomasia para los amantes, por ser el lugar donde crece la rosa 

(símbolo arcaico del amor) (Masera, 2001: 55). Prácticamente todas las referencias a 

escenarios o elementos de la naturaleza van ligados directamente con la representación 



22 
 

de la sexualidad y el erotismo, por lo que veremos también el río, la cascada, etc. A 

veces, la voz femenina va más allá incluso de mostrar el deseo por encontrarse con su 

amante, y pasa a la acción siendo ella misma quien toma las riendas y pide al hombre 

que la lleve con él (21). A veces, la petición toma un cariz de casi mandato (22), y hay 

ejemplos en los que la mujer toma la iniciativa hasta el punto de pedirle directamente al 

amado partir juntos (23). Se engloban estos poemas bajo el tópico «Llévame, amigo», 

que junto con el tópico «Quiérome ir con él», nos presentan una actitud nueva en la 

mujer.  

 Más sorprendente todavía resultan los poemas que encontramos agrupados bajo 

otros tópicos que Masera ve representados en diferentes poemas populares. Bajo el 

título de «Yendo y viniendo» recoge los poemas que hablan del trabajo que la mujer 

desempeña en la Edad Media. Las mujeres campesinas participaban de la economía 

familiar con las tareas del campo y artesanales, y por estas labores gozaban de cierta 

libertad de movimiento con respecto a las mujeres cortesanas (en cambio, si se 

comparan con los hombres de su rango social, vemos que esta libertad, una vez más, 

estaba bastante coartada). Algunos de estos trabajos femeninos implicaban que tuvieran 

que trasladarse de un lugar a otro (de ahí el título que Masera da a este tópico), como 

por ejemplo el trabajo con el ganado. Hay pues bastantes canciones que narran estos 

paseos y que nos transmiten, más o menos veladamente, como el movimiento lo asocian 

al encuentro sexual; llegando a veces a haber connotaciones eróticas muy directas (24). 

Así mismo, ocurre de igual forma con el tópico «Envíame mi madre», donde la niña del 

cantar, movida de nuevo por el deseo sexual, llega a poner excusas para ponerse en 

movimiento, llegando a inventar una orden de la madre (25). Disfraza de queja lo que 

en realidad es voluntad propia y excusa (26). 

 Resulta novedoso y llamativo que todo esto ocurra, cuando, como ya hemos 

dicho, la libertad de la mujer en la Edad Media estaba muy coartada, incluyendo, por 

supuesto, su libertad sexual. Debemos hacer un repaso de los estudios historiográficos 

sobre la sexualidad femenina en la Edad Media para entender cómo choca esta 

expresión de sexualidad libre y voluntaria con los dogmas e ideas que se asentaron en la 

sociedad medieval. En una sociedad profundamente marcada por el dogma religioso 

cristiano, la sexualidad no escapa a las creencias que el cristianismo ha afianzado y a su 

moral rígida. En la Edad Media eran numerosos los tratados sobre la salvación del alma, 

y, obviamente, la sexualidad no era algo que escapase a reglas y normas para una 



23 
 

práctica adecuada y que estuviese bien vista por Dios y por los padres de la Iglesia. Lo 

que resulta curioso es que en la mayoría de estos tratados se presenta siempre a la mujer 

no como alguien inclinado a caer en la lujuria, sino como a la instigadora que hace que 

el hombre caiga en tan perverso pecado capital
10

. 

 El sexo por mero placer y disfrute no está visto con buenos ojos, pero hasta el 

siglo XVIII había una creencia bastante extendida de que el coito debía ser gozoso para 

ambos cónyuges para que fuese fructífero; es decir, para que acabase en embarazo. De 

hecho, no sería hasta el ocaso del Antiguo Régimen cuando empezarían a verse tratados 

que dejasen caer la idea del goce femenino fuera del contexto procreador. Es decir, en la 

Edad Media se entendía a la mujer como el elemento de la naturaleza destinado para la 

procreación humana, por lo que el sexo solo podía entenderse como un mecanismo para 

alcanzar dicho fin, y el disfrute sexual quedaba relegado a un segundo plano para el 

hombre y al último plano para la mujer. Por esto nos sorprende tanto ver cómo la mujer 

de la lírica popular femenina se nos presenta tan alejada de la normal social del 

momento, con una iniciativa y un deseo que la llevan a disfrutar voluntariamente de su 

sexualidad, siendo uno de los planos importantes que nos llegan en tantos y tantos 

poemas de la época.  

- La virginidad 

 Como acabamos de ver, la lírica popular hispánica no escatima a la hora de 

representar el despertar sexual de la mujer, y es lógico que este tema nos conduzca 

directamente al tema de la virginidad. La importancia de guardar la honra que imperaba 

en la sociedad medieval se relacionaba directamente con la virginidad de la mujer. Esta 

literatura nos demuestra muy abiertamente (y, más aun tratándose de la época en la que 

data) la libertad sexual de la mujer, con referencias directas a su despertar sexual y a su 

decisión de entregar su virginidad. Muchas veces se nos presenta con símbolos (la cinta, 

los cabellos) o con ciertos elementos escenográficos (la fuente)
11

. Y son muchísimos los 

casos en los que se nos aparece con el mítico tópico literario Collige virgo rosas, la 

muchacha que recoge flores y que como explica Frenk, tiene una interpretación clara: 

                                                           
10

 Para más información de un tema tan interesante como la sexualidad en el medievo, se puede revisar 

algunas de las obras que referencio en la bibliografía, como los trabajos de García Herrrero, Vázquez 

Jiménez o Zamora Cárcamo. 
11

 Para más información sobre el reconocimiento de las marcas contextuales simbólicas se puede revisar 

el segundo apartado de este trabajo, titulado La voz, exactamente el subapartado Identificación de la voz 

femenina 



24 
 

[…] se ha convertido en cliché, pierde mil veces su original sentido. La rosa es la doncellez (o la 

doncella misma); el hombre la «corta» (desflora la planta), o la muchacha se la ofrece; menos 

directamente la muchacha corta flores para darle a su amigo (Frenk, 1984: 70). 

Por ello podemos decir sin dudar que las flores que la muchacha recoge, más allá 

de un simple regalo para su amigo, son una representación de la virginidad de la joven, 

que muchas veces clama por entregar a aquel que ama, ante su incipiente despertar 

sexual. 

 Es por ello que muchas canciones nos presentan un personaje guardián de la 

virtud de la niña, protegiendo su honra y evitando que el impulso sexual que empieza a 

aflorar en ella le haga sucumbir al pecado carnal que supone la relación sexual fuera del 

matrimonio. Sobre el tema de la guarda, Lorenzo Gracín en su La canción de mujer en 

la lírica medieval (1990), nos explica que en la canción de mujer la tarea de guardián es 

ejercida por la madre prácticamente siempre, apareciendo el padre en un número 

reducido de casos. Generalmente, la reacción de la muchacha ante la vigilancia que se le 

ha impuesto es de rebeldía y reniego (27), rozando casi la amenaza e incluso la burla 

(28); y asombrada ante el despliegue de medios para evitar que entregue su virginidad 

(29), como si su deseo sexual la llevase en volandas y le hiciese pasar por alto todos los 

convencionalismos sociales que se esperan de ella. Las relaciones sexuales en la Edad 

Media se circunscribían a la rígida ley de la Iglesia, marcada por la voluntad divina y 

que establecía el orden de las cosas, de manera que todo aquello que saliese de la norma 

podía ser punible. De esta forma, la única unión carnal posible había de ser 

heterosexual, con fines procreativos y sancionada por el sacramento del matrimonio. 

La virginidad ha estado ligada a la religión desde la antigua Roma, y la llegada 

del cristianismo hizo que la importancia de ésta llegase a su punto álgido, extendiendo 

su demanda a todas las clases sociales: conservar la virginidad tiene mayor importancia 

en las clases privilegiadas; pero en las clases bajas, aunque a veces se mantenían 

relaciones sexuales antes del matrimonio, también era importante y los padres 

guardaban recelosos la virginidad de sus hijas, en un intento de movimiento ventajista 

que les permitiese prosperar. La importancia que adquiría guardar la virginidad permitía 

que casi cualquier medio estuviese justificado con tal de conseguirlo: desde leyes de los 

gobernantes en las clases altas, hasta el empleo de cinturones de castidad. En el pueblo 

llano, más escaso en recursos, tenía que tirar de vigilancias intensivas por parte de los 

progenitores, a someterla a prisión o el empleo de castigos corporales.  



25 
 

· LA MUJER Y EL TRABAJO 

 Bajo el tópico de «Yendo y viniendo» se nos transmite como la mujer de la Edad 

Media participa activamente en el trabajo. El motivo por el que el trabajo intersecciona 

con la temática amorosa es, como ya hemos visto, porque algunos de sus trabajos 

implicaban que la mujer se desplazase, se pusiese en movimiento (24), y en los cantares 

expresan este movimiento como una causa y una excusa para que se dé el encuentro 

sexual con el amado. 

 Es importante analizar el papel que la mujer tiene en cuanto a la actividad 

económica y los trabajos que desempeña. En la Edad Media, el trabajo se entiende como 

una condena reservada para aquellos que no eran nobles ni clérigos, los cuales servían 

con las armas o la oración. La idea del trabajo como una acción lucrativa, además de 

como un castigo, empezó a extenderse entre los siglos XIII y XV, pero nunca supuso un 

criterio de integración social ni de liberación (Rucquoi, 1995: 14). Las mujeres en los 

estratos sociales más bajos no tenían que administrar grandes posesiones, pero eso no 

quita que tuviesen gran cantidad de responsabilidades, y como los hombres de su 

estamento social, debían ofrecerse para ser contratadas y trabajar para subsistir, aportar 

a la economía doméstica (aunque, como no es de extrañar, sus sueldos siempre eran más 

bajos que los de los hombres). No podemos enfrentarnos a un estudio del trabajo de la 

mujer en la Edad Media sin recordar la dependencia que ellas tenían respecto del 

hombre, por lo que el estado civil y su situación dentro del hogar dictarían, pues, la 

naturaleza de trabajo que desempeñaría (Fuente, 1997: 189). La mujer participa junto 

con el resto de la familia, de las faenas del campo y de producción agropecuaria. De 

hecho, si el marido se dedicaba a un trabajo más específico, como, por ejemplo, el de 

artesano, la mujer desempeñaba un papel que podía abarcar desde la distribución de la 

materia prima hasta la venta de los productos ya acabados. De hecho, del centenar de 

oficios censados en la época, setenta y dos de ellos podían desempeñarlos mujeres 

(tenderas, zapateras, panaderas, curtidoras, albañiles, etc.); y entorno a veintiséis de 

ellos eran meramente femeninos, la mayoría relacionados con la industria textil. 

 El papel laboral de la mujer fuera de la unidad familiar empieza a menudo 

dentro de un marco que se parece al que representa en su propia casa: el de criada, en 

una familia ajena. Esto ocurría sobre todo cuando se trataba de mujeres solteras. Estas 



26 
 

criadas, entraban a trabajar muy jóvenes, y eran sirvientas de familias nobles.
12

 Hay que 

procurar no confundir a las damas de compañía (provenientes de familias nobles y a 

quienes el padre de la familia para la que trabajaban se encargaba de casar), con la mera 

sirvienta de origen humilde, a la que no se tenía en tanta consideración, y que podía 

incluso llegar a ser explotada sexualmente por su amo o sus compañeros masculinos. 

 Además no podemos olvidarnos de uno de los trabajos más extendidos entre las 

mujeres medievales: la prostitución, una actividad que en la Edad Media era 

moralmente condenada pero permitida por las leyes del Estado. No estaba alejada de 

estigmas, como ocurre hoy en día, pero se diferenciaba entre aquellas mujeres que se 

veían forzadas a ejercerla, por una situación de pobreza o de desarraigo familiar, en 

burdeles, la calle o tabernas; mientras otras, las denominadas mujeres enamoradas, lo 

hacían de forma ocasional y en su casa, llegando a ganar mucho dinero (podía llegar a 

ganar en dos citas lo equivalente al salario de una campesina). La mancebía en la Edad 

Media estaba regulada, pues se trataba de un negocio que beneficiaba económicamente 

a los reyes y las ciudades, por los impuestos que se le aplicaban. Por ello se 

institucionalizó el oficio, y se crearon y fomentaron mancebías públicas en los centros 

urbanos. Aun así, las mujeres que la desempeñaban seguían siendo objeto de las críticas 

y la marginación por parte de la sociedad. En el caso de las canciones con las que hemos 

trabajado no encontramos referencias a la prostitución ni a las mujeres que 

desempeñaban este oficio, pero encontramos presencia de esta temática en algunas 

obras del medievo.
13

 

· EL MATRIMONIO  

 Probablemente el matrimonio suponga uno de los temas más mencionados en los 

poemas de la lírica popular medieval, como reflejo de la importancia que éste tenía para 

                                                           
12

 Basta con recordar La Celestina para tener un amplio retrato del panorama medieval en cuanto a este 

tema. Sempronio representa al criado, desvinculado ya de la idea de sirviente feudal, y vinculado solo a 

Calisto por lo que percibe sueldo, algo que no comparte Pármeno inicialmente. Lucrecia, como criada de 

Melibea, goza de una libertad mucho menor que los sirvientes de Calisto. Las palabras de Aréusa reflejan 

bien la esclavitud de las criadas: «¡O tía, y qué duro nombre y qué grave y sobervio es ‘’señora’’ continuo 

en la boca. Por esto me bivo sobre mí, desde que me sé conocer, que jamás me precié de llamar de otrie 

sino mía. Mayormente destas señoras que agora se usan». 
13

 Un ejemplo de como la prostitución aparece en algunas obras medievales puede ser el Libro de Santa 

María Egipcíaca, un poema hagiográfico de la primera mitad del siglo XIII, escrito en lengua castellana 

con rasgos de aragonés, que narra directamente la vida de una prostituta y luego santa, María Egipcíaca, 

donde directamente se detalla la relación entre el factor económico, la pobreza, con la prostitución que 

llevara a cabo la protagonista: «Pues que xii anyos huovo de edad, con todo faze su boluntat; a ninguno 

non se querié vedar, sol que aya algo quel dar» (Waiman, 2009: 15). 



27 
 

la mujer en la sociedad del medievo, como veremos más adelante. Es obvio que el tema 

del matrimonio es probablemente el que más estrechamente se relaciona con la temática 

amorosa, pero el tema del casamiento se nos presenta bajo diferentes tópicos que son 

reflejo de las diferentes actitudes que la mujer tomaba respecto a él: desde la mujer que 

rehúye de un matrimonio impuesto por la familia hasta la niña que busca el matrimonio 

y rechaza la vida monacal que la familia ha elegido para ella. Aunque los estudiosos de 

historia han hecho un trabajo de investigación más profundo en lo que a matrimonios de 

la clase alta se refiere, dejando el matrimonio en las clases bajas en un segundo plano; sí 

que encontramos información sobre cómo se asume el matrimonio en la Edad Media.
14

  

 Desde el final de la alta Edad Media, la institución del matrimonio se ve 

regulada por dos órdenes: el temporal y el religioso, que actúan en dos esferas. Los 

matrimonios son concertados entre los padres de la pareja, como un contrato en el que 

no se tiene en cuenta la voluntad de los contrayentes, sino los intereses de linaje y 

conveniencia económica. De esta manera la mujer, que ocupa el lugar inferior de la 

sociedad, es la pieza principal de dicho acuerdo, como un peón que resuelve, mediante 

las nuevas relaciones, problemas como la importancia del linaje o la consecución de 

descendencia. Por ello, de este acuerdo queda excluido, a priori, el amor, siendo un 

acuerdo aciago para los contrayentes pero más especialmente para la mujer, que queda 

subordinada a la voluntad del marido. El matrimonio no se impuso como sacramento 

hasta el siglo XII, gracias a la lucha de la Iglesia por controlar esta esfera de la vida 

privada, para imponer mediante el casamiento la monogamia. La importancia de la 

descendencia y de la legitimidad de los hijos, aunque esto no fue estrictamente 

conseguido, pues el hombre o su grupo familiar podía, si quería, romper la unión, 

repudiar a la esposa y casarse con otra mujer que ofreciese condiciones más ventajosas. 

 Una vez vista la importancia que el matrimonio tiene dentro de la sociedad 

medieval, podemos entender que sea tan dispar la reacción de las mujeres ante la unión 

marital, por lo que podemos dividir las canciones dependiendo de la actitud que el 

personaje femenino nos presenta ante el matrimonio. 

                                                           
14

 Mencionamos aquí algunos de los datos más llamativos en lo que al tema del matrimonio se refiere, 

pero este trabajo no supone el espacio adecuado para desarrollar este tema, así como otros, al detalle. Por 

ello, para más información sobre el matrimonio (a nivel jurídico y religioso) en la sociedad medieval, 

recomiendo algunas de las lecturas que aparecen en la bibliografía y que versan sobre este tema, como los 

trabajos de García Herrero y el volumen (2008) de Clío & Crimen nº 5.  



28 
 

- Rehúso del matrimonio 

 Ante esta idea tan estricta de lo que supone el matrimonio, entendido más como 

un acuerdo de intereses que como una unión promovida por el amor, los padres de las 

mujeres eran quienes pactaban sus matrimonios, quienes decidían si sus hijas iban a 

casarse
15

 o no y con quién lo harían, puesto de que de esa unión dependería en buena 

medida el estatus social de la mujer, pues éste dependía siempre del hombre (marido, 

padre o hermano). Desde esta idea de imposición del matrimonio parten algunos de los 

tópicos representativos de este tema en las canciones populares, como por ejemplo, «No 

quiero marido, no», donde la mujer, desde una actitud rebelde que parece ser una 

constante en la lírica popular, se niega a dejar su vida de soltera (30), viendo ejemplos 

de cómo la mujer quiere disfrutar la libertad que la soltería le da antes de contraer 

nupcias (31).  

 El matrimonio nacía del acuerdo de dos voluntades y de la donación mutua de la 

pareja, con la finalidad de procrear hijos legítimos y continuar el linaje. Pero además de 

un sacramento, era un contrato que daba inicio a una sociedad en la que se ponían en 

juego intereses que, a menudo, y especialmente en según qué grupos sociales, 

traspasaban el marco de lo estrictamente personales. Se trataba pues de un asunto que 

los contrayentes, por principio, no debían realizar por su cuenta y riesgo.
16

 Mujeres y 

hombres, siendo niños, eran utilizados por la familia, que los prometían en matrimonio 

que se consumarían al llegar a la edad idónea, enlaces concertados de acuerdo con las 

necesidades del grupo, y en los que la libertad individual brilla por su ausencia. Como 

vemos en el caso de los poemas que se relacionan con la temática del rehúso del 

matrimonio, era posible que al alcanzar los años requeridos para contraer nupcias, las 

personas se opusieran a llevar a término lo pactado, e hiciesen valer su derecho de 

disentir y de elección de cónyuge. Pero quienes actuaban de esta manera corrían el 

riesgo de sufrir la exclusión de la familia y ser desheredados. No podemos saber a 

ciencia cierta la valoración que los individuos de aquella época hacían de la ley 

matrimonial y del tema de los asuntos concertados, igual que desconocemos la 

                                                           
15

 Si acudimos a documentos de aplicación de derecho, descubrimos que la dote recibida para 

contraermatrimonio o ingresar en religión fue identificándose con la herencia, de manera que el control de 

los padres sobre el destino de sus hijas fue cada vez más férrero, de manera que, si no aceptaban el futuro 

decidido por el pater familiar, eran automáticamente desheredadas (García Herrero, 2009: 394). 
16

 Desde la Iglesia se dejaba constancia de que el consentimiento paterno confería decoro y dignidad al 

acto y, por lo tanto, resultaba interesante contar con él; pero durante la Baja Edad Media, la aquiescencia 

familiar no era requisito imprescindible para contrar legítimo matrimonio (García Herrero, 1995: 270). 



29 
 

proporción de las y los que se opusieron a seguir las pautas que en este sector se les 

dictaban. Pero poemas como los recogidos en este apartado son los que nos muestras la 

ensoñación de las mujeres con conseguir escapar al matrimonio impuesto por su familia 

(García Herrero, 1995: 273-274). 

García Herrero nos cuenta en ‘’Matrimonio y libertad en la Baja Edad Media 

aragonesa’’ en Aragón en la Edad Media (1995) como muchas mujeres de aquella 

época tenían, por suerte para ellas y por desgracia para quienes intentaban casarlas en 

matrimonio con quien les interesara, con referencias y modelos alternativos a la realidad 

de su época, que aparecían en los libros de caballerías y las novelas amorosas, géneros 

en los que recayó la condena de moralistas e, incluso, de algunos autores. Estas lecturas 

profanas eran entendidas como un aliciente para soñar con una alternativa distinta a la 

que les esperaba: una vez más la literatura es un mundo irreal en el que proyectarse, 

evadirse y hacer realidad aquello que no podemos conseguir en el día a día. Además, 

estos géneros ponían ante los ojos de sus lectores modelos matrimoniales alejados de los 

vividos, que evidenciaban unas expectativas y aspiraciones frustradas. La suma de todo 

esto explica que el rechazo a la vida matrimonial, sobre todo si se trataba de 

matrimonios consensuados entre los estrategas de la familia, estuviese presente en la 

vida de muchas mujeres de la sociedad medieval. 

- Ansias de matrimonio 

 En frente nos encontramos una actitud radicalmente opuesta, la de la niña que, 

una vez más desde una actitud de rebeldía, ansía contraer matrimonio, a pesar de la 

negativa de sus padres; o bien la que reclama que, el matrimonio que sus padres le han 

prometido, se dé lo antes posible. Hay casos en los que, entendemos, a la mujer se le ha 

asegurado que contraerá matrimonio en un relativo plazo de tiempo, y la niña, al ver que 

esto no se cumple, sospecha que no se trata más que de una mentira para detener su 

impetuosidad (32). Ante esto, la voz femenina se convierte en un canto de reclamo para 

que la promesa se efectúe (33) o que, desesperada, canta sobre la impaciencia que 

supone una promesa inalcanzable (34). A veces, la muchacha, cansada de esperar un 

matrimonio que no llega, reclama a sus padres su derecho a casarse recordándoles 

rasgos de su madurez física, justificando con ello el tener edad suficiente para contraer 

nupcias (35), llegando incluso a amenazar con peligros que acaecerán si sus padres no la 

casan (36 y 37). 



30 
 

- La malmaridada y el adulterio 

El tópico de la malmaridada es uno de los leit motiv más típicos y constantes en 

toda la historia de la literatura.
17

 Particularmente, en la parte que nos atañe en este 

trabajo, la presencia de la malmaridada prácticamente ha creado escuela, siendo un 

rasgo muy estudiado en lo que la literatura medieval se refiere. 

Al lector hay que presentarle la historia del matrimonio de principio a fin, la 

historia del casamiento debe ser finalizada.
18

 Una vez la niña ha pasado por todas las 

fases amatorias y alcanza el matrimonio, su papel se desconfigura. Deja de ser la niña 

feliz y gozosa que desde la ilusión más exacerbada le canta al amor y a su amado, y se 

torna triste y lastimera. El descontento de la mujer con el matrimonio no sorprende 

demasiado si nos acercamos a la realidad de los matrimonios de la Edad Media. 

Totalmente abnegada el marido, como ya hemos mencionado, él era quien tomaba todas 

las decisiones del núcleo familiar, de manera que ella simplemente debía claudicar.
19

 El 

marido era el administrador de los bienes familiares (fuera más que menos), incluyendo 

la dote que la mujer aportara al matrimonio. La desigualdad social, además, podía ser un 

verdadero problema dentro del matrimonio, pues el matrimonio era un contrato cuya 

finalidad era mejorar el estatus de los contrayentes, y, si no, al menos mantenerlo. Por 

ello, si el estatus social de uno de los dos disminuía, el descontento era considerable y 

tenía consecuencias. 

Va más allá incluso la realidad de la época, pues hay tratados medievales que 

explican cuál es el deber de la mujer para con su marido: darle todo, en cuerpo y alma, 

literalmente. La mujer no puede negar su cuerpo al marido que tiene derecho de uso 

sobre él, y debe entregarse a él a todos los niveles, asumiendo que el marido será patrón 

absoluto de su alma. No conforme con ello, los castigos físicos y el repudio estaban 

totalmente permitidos por la ley jurídica y religiosa, siempre a elección del marido y 

bajo las más absurdas excusas.  

                                                           
17

 «Este tópico es uno de los más antiguos en las canciones líricas de varios países y se registra con más 

antigüedad en las canciones francesas. […] La gran difusión del tópico en las diferentes tradiciones lleva 

a pensar que exista un origen aún más remoto». (Frenk, 1984: 89) 
18

 «La historia debe ser finalizada, para saciar la curiosidad del lector, aunque el final no sea feliz». 

(Masera, 2001: 72) 
19

 El varón considerado superior a la mujer en cuanto a su calidad era, incluso, definido a menudo como 

caput mulieris (cabeza de mujer), y su palabra tenía mayor peso y valor probatorio. (García Herrero, 

2009: 391) 



31 
 

Viendo todo esto, nos es inevitable pensar que la mujer entendida por sí misma 

como malcasada no sólo debía ser un tópico literario de la lírica femenina, sino la 

realidad de muchas mujeres de la época. La malmaridada se nos presenta con diferentes 

variedades, como hemos visto que ocurre con prácticamente la totalidad de los tópicos 

literarios, desde quien expresa la pena de manera llana y sencilla (38), hasta quien 

directamente desea la muerte antes que continuar inmersa en un matrimonio que la hace 

infeliz (39). Vemos también en algunos casos un papel más activo y combativo ante la 

situación indeseada que viven, donde se defienden con quejas y argumentos (40). 

 En menor medida aparece el tema del adulterio, con mujeres que ante la falta de 

amor hacia el esposo se dan la libertad de buscarse un amante (41), al que muchas veces 

se refiere bajo el término «amigo». En muchos de los poemas que muestran este tema, 

la mujer plantea una antítesis entre el marido y el amigo, que degrada al primero, al que 

ve como un opresor. Generalmente, el amigo es alabado tanto física como moralmente, 

y supone una fuerza liberadora para ella, pues mientras el marido ha sido impuesto, el 

amigo ha sido escogido libremente. (Lorenzo Gradín, 1990: 165). Muchas veces la 

excusa a la que se recurre, para justificar el odio y la infelicidad que el marido provoca 

en ella, es la de los celos que llevarán al marido a amenazar e, incluso, golpear a la 

mujer. Si no lo ha hecho, lo hará en cuanto descubra la presencia del amigo, de ahí que, 

generalmente, la mujer exprese la necesidad de mantener su amor en secreto. Las 

consecuencias de incurrir en adulterio en la Edad Media era, una vez más, otra muestra 

de la desigualdad que existía en cuanto a hombres y mujeres. El adulterio del hombre 

rara vez era castigado. Para la Iglesia, en teoría, las infidelidades conyugales eran igual 

de graves si las cometía el hombre o la mujer, pero en la práctica no era así, y la 

relación sexual fuera del matrimonio era más grave para la mujer,
20

 porque tenían un 

plus de gravedad, porque suponían una destrucción del orden social, por lo que eran 

merecedoras de un castigo más severo: con el adulterio de la mujer nacía la deshonra 

del marido y de la familia, un ataque a su fama, por lo que se permitía la violencia y el 

asesinato como una manera de reconstituir ese atentado al honor. 

· LA RELIGIÓN 

 Cuando hablamos de la religiosidad, aunque cueste creerlo a simple vista, vemos 

que esta está muy relacionada con el tema del amor y, particularmente, con el tema del 

                                                           
20

 A partir de 1349, los fueros ya tipificaban el adulterio como delito exclusivamente femenino, lo 

castigaron con pena de muerte (García Herrero, 2009: 394). 



32 
 

matrimonio. Pero lo más curioso lo descubrimos al acercarnos al estudio historiográfico 

de la vida monacal en la Edad Media. 

- Inclinación por la vida monacal 

 Por el punto de degradación social que la mujer tenía en el periodo medieval, 

damos por sentado que en algo tan rígido como es la Ley eclesiástica, la mujer debía 

llevar una vida constreñida y limitada, y es sorprendente descubrir que nada más alejado 

de la realidad. Las mujeres que se retiraban a vivir como monjas tenían un importante 

papel dentro de la sociedad, pues los monasterios llegaron a convertirse en centros de un 

alto nivel intelectual, siendo poderosos centros de formación para las mujeres y niñas. 

 Algunas mujeres en el medievo entendieron la vida monacal como una 

alternativa para deshacerse del ambiente doméstico y del dominio patriarcal y marital 

que imperaba en la sociedad, de manera que la mejor forma para huir de su destino 

femenino era dedicarse a la vida en el convento: convirtiéndose en monja la mujer tenía 

libertad para desarrollar habilidades artísticas, aprender a leer y tener acceso a la 

literatura que guardaban las bibliotecas monacales. Las monjas podían, pues, formarse 

académicamente de una manera que le era impensable en el contexto matrimonial (que 

entendía la formación de la mujer como una amenaza a la autoridad del marido). Las 

mujeres de las clases inferiores tenían un acceso muy limitado a la educación (que 

tampoco distaba excesivamente del también bajo nivel de los hombres de su estamento 

social). Las puertas del convento abrían el camino a una formación mucho más 

completa. Vemos ejemplos de esto en las canciones populares medievales, donde la 

muchacha dice abiertamente preferir el convento a las penas que el matrimonio pueda 

traerle (42). Esto es otro ejemplo de la rebeldía que caracteriza el discurso femenino en 

la lírica popular medieval, pues la mujer asume el matrimonio como una imposición que 

la hunde en una vida de entrega y abnegación a su familia, que coarta toda ansia de 

libertad.  

- Rechazo de la vida monacal 

 Pero, como en todos los temas que envuelven a la mujer en el medievo y que se 

reflejan en la lírica popular, encontramos diferentes actitudes ante un mismo asunto. 

Vemos, por ello, una actitud contraria a la anteriormente explicada. Hay mujeres a las 

que se les obligaba a meterse monja, generalmente porque la dote se le había asignado a 

una hermana mayor, por lo que el destino que los padres le asignaban a ella era el de la 



33 
 

vida clerical. Ante esta imposición, vemos en muchas canciones la reacción de la mujer, 

que se niega a tener que seguir este camino marcado, rebelándose contra sus padres (43) 

y transmitiendo que no quiere renegar al amor sólo porque sus padres así lo decidan 

(44). Vemos pues un rasgo importante de la mujer de la lírica popular de la Edad Media, 

y es que se trata de una mujer que escoge la vida religiosa como alternativa a un 

matrimonio impuesto, como una forma de salir de la pobreza o como una obligación 

elegida por la familia; de manera que no encontramos verdadera vocación religiosa en 

ninguna de las mujeres que en los poemas trabajados se nos presentan. 

Resulta llamativo, e inesperado, la manera en la que la Iglesia otorgaba ciertos 

poderes a las mujeres, poderes que eran casi impensables dada la situación de la 

sociedad medieval (y de los hombres religiosos) respecto a la mujer. Los teólogos de la 

época entendían que la mujer tenía alma (de lo contrario no habrían podido bautizarlas), 

pero creían que esta alma era de segunda categoría –siguiendo a Aristóteles-, 

considerándolas como «un varón fallido». Los clérigos directamente consideran a la 

mujer como la «fuente insondable de todos los pecados», y creen que la mujer virtuosa 

es «más rara que el ave fénix».
21

 Pero frente a esto, vemos el poder que la mujer pudo 

llegar a alcanzar dentro de algunas órdenes, un poder prácticamente comparable a los 

hombres. Las abadesas pudieron llegar a nombrar curas y capellanes, dirigir 

monasterios mixtos o, incluso, exclusivamente masculinos, asistir a concilios y hasta 

convocarlos… En definitiva, ejercían poderes episcopales. De hecho apareció en esta 

época la figura de las beguinas, figura llamativa para los estudiosos de la historia 

medieval: monjas que consiguieron que la Iglesia les reconociese el derecho a vivir 

fuera del monasterio, romper con su voto si querían y dedicarse a labores laicas de 

ayuda a los necesitados. Eran mujeres que representaron una revolución, una innovación 

frente a la corrección establecida. 

 

 

                                                           
21

 Sobre esta visión de la mujer encontramos un artículo interesantísimo: Otero, Gloria, ‘’Las feministas 

de la Edad Media: no solo hilar y rezar’’ XLSemanal (2017). En: 

<https://www.xlsemanal.com/conocer/historia/20170903/no-solo-hilar-rezar-las-feministas-la-edad-

media.html> 

https://www.xlsemanal.com/conocer/historia/20170903/no-solo-hilar-rezar-las-feministas-la-edad-media.html
https://www.xlsemanal.com/conocer/historia/20170903/no-solo-hilar-rezar-las-feministas-la-edad-media.html


34 
 

CONCLUSIONES 

 Las conclusiones que pueden observarse tras el trabajo realizado son variadas y 

de diversa índole, siendo algunas importantes a nivel filológico y otras a nivel histórico. 

En primer lugar expondremos aquellas que tienen que ver con el plano más literario del 

estudio, siguiendo después con las que infieren con los objetivos fundamentales que se 

plantearon antes de la realización del mismo. 

1· Lo primero que podemos concluir después de haber leído y trabajado tantas 

canciones populares de voces femeninas es que, tal y como planteaban los 

tradicionalistas, encabezados por Menéndez Pidal, es ciertamente probable que los 

villancicos y demás cantares propios de la lírica popular tengan raíces comunes con las 

cantigas de amigo de la tradición galaico-portuguesa y con las jarchas de la tradición 

mozárabe. La estética que presentan puede relegarse a un segundo plano a la hora de 

manifestar tal afirmación, pues realmente cuesta saber a ciencia cierta cuáles eran las 

formas originales de las canciones de la lírica popular castellana, ya que estas nos llegan 

mediante cancioneros, donde, como ya hemos explicado, adquieren diferentes formas y 

presentaciones. Al ser trabajadas y transcritas por poetas cultos, amoldan el cantarcillo 

popular a formas que eran del gusto de la corte, mezclándolas con versos propios y 

originales. Pero dejando esto a un lado, la temática que comparten y, sobre todo, la 

manera en la que se nos presenta ésta, son una muestra fehaciente de esas raíces 

comunes dentro de las canciones femeninas del medievo, aunque provengan de 

diferentes tradiciones y zonas peninsulares. Los motivos que aluden las canciones, con 

el amor como tema principal, y los tópicos que surgen entre los versos, dejan claro ese 

germen que comparten; incluyendo aquellos de corte más erótico, que recuerdan a los 

que aparecen en las jarchas. 

 Creo que hay demasiados puntos en común para creer que todo es fruto de la 

mera casualidad, y es lógico que se afirme, tanto por estudiosos como por, simplemente, 

lectores aficionados al género, que cuando hablamos de la voz femenina estamos 

hablando de una literatura con tradición propia, que a lo largo de los siglos ha ido 

evolucionando más que menos, pero que ha creado escuela. 

 2· Precisamente esos motivos sexuales a los que aludíamos arriba son otro de los 

detalles sobre los que se me ha hecho inevitable reflexionar, pues resulta llamativo el 

alcance que esta literatura tuvo (usando los cancioneros como vehículo) en una época en 



35 
 

la que las libertades sexuales estaban tan soterradas, manifestando así un fuerte 

contraste entre el mensaje de estos textos y la realidad histórica. 

 Es obvio que esa aura de erotismo, que prácticamente todos los cantarcillos 

populares trasmiten, choca radicalmente con la estética literaria que triunfaba durante el 

medievo, una lírica culta que siguiendo las influencias provenzales, se mostraba 

abanderada del amor cortés. Este tratamiento del amor, que tan del gusto de la nobleza 

era, tiene como uno de sus rasgos más importantes el tratamiento que se hace de la 

mujer, la visión que de ella se muestra. Es una concepción de lo femenino muy pura y 

casta, que trata a la mujer como un ser al que venerar y alabar, casi como los creyentes 

veneran a la Virgen María. De ella se destacan sus virtudes morales y la felicidad que 

supone para el amado conseguir el amor de la dama. Todo esto no incluye, por ningún 

lado, el deseo sexual hacia la mujer, el erotismo no se asoma entre los versos 

tradicionales. Además, y como ya vimos al principio, la mujer no tiene voz que 

manifieste sus pensamientos, que la ponga en pie con un papel activo, en definitiva, con 

una voz propia. Al hilo de esto, choca incluso más que en una sociedad duramente 

dominada por la Iglesia, sus ideas y su Ley, más aun en la corte, donde el clero tenía 

una influencia de peso; pudiese aceptarse una literatura que mostraba el deseo sexual de 

la mujer de una forma tan abierta, cuando el mínimo acercamiento al estudio histórico 

de esta época nos enseña cuán limitada estaba la libertad de la mujer en general, 

incluyendo en los aspectos que atañían a su libertad sexual.  

Me resulta por todo ello curioso que mientras la poesía culta imperaba en la 

lírica castellana, la lírica popular irrumpa de golpe, se extienda relativamente rápido y 

sea tan inmediatamente acogida por los cultos. No sé si, como ha ocurrido tantas y 

tantas veces en los distintos periodos artísticos (y en tantos otros planos de la vida y la 

sociedad), lo radicalmente novedoso está abdicado a ser acogido con ganas y 

entusiasmo, poniéndose rápidamente de moda; o por el contrario, abdicado al repudio, 

llegando a veces a caer en el olvido. Y que en base a la primero, la innovación que 

supuso la irrupción de lo popular en la poesía de palacio, fue un revulsivo acogido por 

todos. A fin de cuentas, existía cansancio hacia las formas cultas que se habían iniciado 

en el último tercio del siglo XIV y que llevaban cien años de moda. Por ello, desde la 

Corte y propiciado por la reina Isabel, empezó el giro hacia lo popular. Ese cambio de 

rumbo, facilitado también por los vihuelistas, acabó imponiéndose. 



36 
 

Es cierto que hay muchos estudios que apuntan que, en la época medieval, los 

cortesanos ni siquiera consideraban poesía estos cantarcillos populares,
22

 y que lo único 

que les atraía de ellos era la música que les acompañaba y no sus letras:
23

 lo que cautivó 

a autores cultos, músicos de la corte y público fueron los ritmos musicales, no sus letras. 

Pero, aun con todo, en el fondo, me gusta pensar que las mentes rígidas de las clases 

altas reaccionaron así a una literatura alejada de lo que hasta entonces conocían porque 

asumieron la necesidad de dejar un poco de lado la rectitud, y supieron apreciar el arte 

de los nuevos motivos que se les planteaban; que, aunque menos ricos en léxico, 

métrica y rimas, mostraban un horizonte muchísimo más amplio en lo que a la idea del 

amor se refiere. Un horizonte en el que podía caber la fantasía que surge de la mente 

humana y que tan necesaria es para la vida, tanto entonces como ahora. También me 

convence la idea de que las propias mujeres nobles tuvieron que apreciar personalmente 

este nuevo género que les llegaba, pues mientras su libertad tenía restricciones por todas 

partes, acercarse a la lectura de estos poemas podía llevarlas a realizar en la imaginación 

aquello que en la realidad era imposible llevar a cabo. 

3· Hemos comprobado como la tónica común de la voz femenina en la lírica es 

la de la actitud rebelde que toma, siempre reivindicativa contra todo aquello que le es 

impuesto, bien por la sociedad, bien por su propia familia. Esto unido a cómo la mujer 

canta a temas que podían resultar tan tabú en la época, o como los defiende desde una 

actitud radicalmente opuesta a la que estaba instaurada en la sociedad me lleva a 

cuestionarme hasta qué punto no habrá una mano femenina detrás de la raíz que 

desarrolla esta tradición. Sabemos que es difícil seguir el rastro hasta los orígenes de 

todos esos poemas que, aunque en diferentes tradiciones, se pueden englobar bajo el 

término «canción de mujer», sobre todo partiendo de la idea de que ni siquiera las 

jarchas (que constituyen los ejemplos más antiguos que se conocen de poesía en lengua 

romance) parecen ser el germen de la poesía lírica femenina. Pero cuesta creer que no 

tengan un papel como compositoras detrás de estos poemas, pues, a fin de cuentas, 

quienes las compusieran parecen conocer muy de cerca la situación en la que vive la 

                                                           
22

 Encontramos una definición que Juan Alfonso de Baena daba, a mediados del siglo XV, de la poesía: 

‘’Es arte de tan elevado entendimiento e de tan sotil engeño, que la non puede aprender […] salvo todo 

omme que sea de muy altas e sotiles invenciones, […] e tal que aya visto e oýdo e leýdo muchos e 

diversos libros e escripturas e sepa de todos lenguajes e aun que aya cursado cortes de rreyes […], e 

finalmente, que sea noble fydalgo e cortés’’ (Baena, 1851: 9). 
23

 El Marqués de Santillana sí que consideraba poesía a estas letrillas populares, pero una poesía estética y 

socialmente desdeñable (Frenk, 1997: 219). 



37 
 

mujer, con la que quiere romper, y la realidad alternativa que sueña con alcanzar. 

Además, son muchos los estudiosos de la materia que piensan igual, que no conciben 

que la mujer no sea creadora de estas letrillas, sea en mayor o menor medida; y, aunque 

haya quien se empeñe en negarlo categóricamente, a mi parecer esta literatura tiene 

demasiado de femenino como para admitir que jamás nunca ninguna mujer estuvo tras 

su creación.  

Hay crónicas que, como ya hemos mencionado, recogen la presencia de poetas 

femeninas en la Edad Media, trovadoras y juglaresas que se ganaban el pan con sus 

composiciones y cantos. No encontramos dichas crónicas tan concretas (con nombres y 

apellidos) cuando nos referimos a la lírica popular; pero que no podamos encontrar 

datos tan precisos no es una razón de suficiente peso para negar la mano femenina de la 

mujer tras la poesía medieval que aquí hemos trabajado. Además, y como veremos un 

poco más adelante, hay muy directas y abundantes referencias a escritoras de la época, 

que aunque desde la corte, desde una situación social mucho más privilegiada, fueron 

compositoras de diferentes piezas con valor literario. 

4· También en base a la idea anterior, es inevitable cuestionarse el valor que la 

lírica femenina tiene como literatura de corte feminista, a pesar de pertenecer a una 

época en la que la autoafirmación de la mujer ni se atisbaba, prácticamente. Ahora, que 

el movimiento feminista empieza a inundar con verdadera fuerza la sociedad y todas las 

disciplinas que se relacionan con esta, podría ser un buen momento para revisar toda 

esta literatura femenina y ver si parte con una finalidad que, más allá de la estética y el 

entretenimiento cultural, pretendía reivindicar las libertades que a la mujer se le 

prohibían en la Edad Media.  

A lo largo de este trabajo hemos destacado que las mujeres, durante 

generaciones y generaciones, han vivido confinadas en el silencio y sumisas, 

claudicando al poder masculino. En la Edad Media, concretamente, la gran mayoría de 

las mujeres habían interiorizado y aceptado el marco vital que se les daba, limitado y 

estereotipado. Pero al acercarme a este tema, a estas creaciones literarias de hace siglos, 

ha habido algunos hechos que me han llamado la atención y que creo que debemos 

destacar desde esta perspectiva. En primer lugar, y aunque la historia haya querido 

silenciarlas, en la Edad Media hubo mujeres que se atrevieron a realizar sus propias 

creaciones literarias, que escribieron sobre temas que les afectaban y que pretendían 



38 
 

transmitir una idea diferente de su género. Las mujeres deciden verse a sí mismas y 

retratarse para el resto desde su propio espejo, y no desde el masculino: quieren 

demostrar que el modelo femenino no es uno, que hay infinidad de imágenes. 

 Si bien es cierto que a lo largo de este trabajo no he querido centrarme en 

nombres propios de escritoras, centrándome en la temática y el género popular, en el 

mensaje que se transmite desde los poemas y dejando a un lado si las autorías de los 

poemas trabajados estaban escritos por hombres o mujeres; es inevitable acercarte a un 

tema así y descubrir la cantidad de nombres propios de mujer que aparecieron a lo largo 

de la Edad Media. Mujeres de las que conservamos nombre, aportaciones literarias 

realizadas y análisis no tanto de sus obras como de lo que su papel supuso para la 

literatura. Hidelgarda de Bingen (consejera de papas y emperadores), Cristina de Pizán 

(cronista francesa y defensora del género femenino), María de Francia (creadora de un 

nuevo género literario, los Lais) o María de Ventadorn (trovadora y defensora de la 

igualdad de géneros dentro de la relación amorosa) son algunas de las mujeres que, 

desde diferentes tradiciones literarias europeas, consiguieron crear un contenido 

novedoso y de calidad en una época en la que poco o nada se esperaba de cualquier 

mujer, por el mero hecho de ser mujer. Son mujeres que escaparon a las normas, 

desarrollaron sus propias ideas y su talento, llegando a comunicar desde sus propias 

obras, como sujetos. Mujeres creadoras que se saltaron la norma imperante, y que, en 

algunos casos llegaron a obtener el reconocimiento de sus contemporáneos, pero que en 

otros muchos casos fueron víctimas de persecuciones y difamaciones. 

 Podemos decir que estas mujeres (y tantas otras de las que no hayamos tenido 

noticias hoy en día) no se resignaron a su suerte y, si bien no pudieron cambiar la 

realidad de la sociedad de su época, lucharon contra esa realidad que las coartaba, 

buscando sentirse realizadas como personas, como mujeres iguales al hombre. Lo 

mismo ocurre con los versos que hemos ido viendo a lo largo de este trabajo, pues nos 

acercan a realidades alejadas de la literatura imperante de la época, con referencias a 

temas que podían resultar bastante tabú en aquel momento y que alguien se atrevió a 

sacar a la luz a través de voces femeninas. Por ello es inevitable pensar si deberíamos 

prestar más atención a toda esta literatura que, por temáticas o por autora, acaba 

resultando llamativamente femenina y, contextualizándola a su época, resulta feminista. 

Creo que debemos valorarla más, observar su temática y la forma en que se tratan 

dichos temas y, reconocerla como pieza fundamental para la literatura y la historia de 



39 
 

liberación posterior. Y, además, debemos seguir investigando, pues es seguro que aún 

quedan muchas voces femeninas por descubrir y que, a día de hoy, no conocemos.  

 En las primeras páginas de este trabajo,
24

 vemos como algunos de los más 

destacados investigadores de la relación entre la mujer y la literatura medieval, han 

llegado a cuestionarse el valor de sus propias investigaciones, cómo han tenido que 

enfrentarse a críticas por su trabajo, cuando otros estudiosos de la materia han 

considerado una pérdida de tiempo el trabajo realizado centrándose en mujeres. Gracias 

al cambio de mentalidad que, poco a poco, vamos viendo en la sociedad, son cada días 

más los estudiosos y las estudiosas que invierten su esfuerzo en sacar a la luz nombres y 

obras de mujeres. Se debe apoyar desde las instituciones a aquellos que quieren empezar 

a cambiar el panorama de estudios literarios, en este caso, porque el conocimiento del 

trabajo que las mujeres realizaron en épocas pasadas solo puede traer, además de 

grandes descubrimientos, aportaciones que nos permitan entender mejor el origen y la 

posterior influencia de esta literatura. 

5·Para la realización de este trabajo, ha sido obligatorio acercarse de muy cerca 

y de una forma muy intensa a toda esa literatura de raíz popular y con voz de mujer que 

se recoge en cancioneros de los siglo XV en adelante, y a los estudios que, 

posteriormente, se ha hecho de ellos. Y una vez esto ocurre es inevitable fascinarse por 

este género de la literatura hispánica. 

A veces el término «popular» parece evocarnos algo peor que lo «culto». La 

realidad es que el término simplemente explica el origen de algo, que en ningún caso 

tiene por qué ser peor, por mucho que provenga de gentes de inferior rango social. En la 

corte eran doctos en composición, dominaban infinidad de temas, tenían un estilo 

refinado y muy definido en sí mismo, mucho más complejo, sin duda. Pero eso no quita 

que la poesía popular esconda una especia de magia que la literatura culta no alcanzó 

jamás a entender: el poder de la palabra expresada de la forma más sencilla y natural. A 

veces, el mensaje, sin tanto bucle ni floritura nos llega muchísimo más claro; y, aunque 

sea menos bonito, transmite con mayor fuerza el mensaje: si dejamos de lado el cómo 

decir, recibimos mucho mejor el qué decir.  

                                                           
24

 Para más información consultar la Introducción (p. 3) del presente trabajo, donde recogemos el estudio 

de Deyermond sobre el boom de investigaciones sobre literatura femenina medieval que se han dado 

desde finales del siglo pasado). 



40 
 

No me sitúo lejos de algunos de los estudiosos a los que me he acercado en el 

proceso de realización de este trabajo, como Frenk, que reconoce que los especialistas 

contemporáneos, aunque han aprendido a comprender y apreciar la lírica cortesana, 

siguen valorando más las cancioncillas populares. Compara su gusto con el de 

Barbieri,
25

 que ya un siglo antes que Frenk se refería a la poesía popular recogida en 

cancioneros como «composiciones de encantadora naturalidad y de verdadero valor 

poético» tan diferentes de «los conceptos alambicados de los seudoamadores 

cortesanos» (Masera, 1997: 216). Creo que acercarse tan de lleno a la poesía popular de 

la lírica medieval hispánica te hace apreciar, inevitablemente, sus formas y, muy 

especialmente, sus motivos. Como lectora del siglo XXI, por mucha perspectiva de 

época que intente ponerle a la lectura, es inevitable que las ideas que traslucen los 

poemas cortesanos del medievo me transmitan ideas que me chirríen por todas partes, 

mientras que las que me trae la poesía popular me resultan fáciles de abrazar. Veo a 

mujeres empoderadas, veo a mujeres con actitud de rebeldía, combativas y dispuestas a 

mover cielo y tierra por conseguir lo que quieren. Las veo protestar por todos aquellos 

convencionalismos de la época con los que no están de acuerdo. Las veo activas, las veo 

reflejadas en sus palabras y las veo reconociéndose a sí mismas como personas de 

derecho. Y esto, me despierta una simpatía que pocas veces había conocido frente a 

lecturas tan antiguas, tan alejadas (por una cuestión de tiempo) del mundo que conozco, 

de la sociedad en la que vivimos hoy en día.  

Es indiscutible que, como los estudiosos que así lo reconocen, tienen que ser 

muchos y muchas los que, ya antes, se hayan sentido atraídos y maravillados por estas 

letrillas del pueblo medieval. Y por eso es obligatorio preguntarnos: ¿cómo han influido 

estos poemas en la literatura de épocas posteriores? Sabemos ya que a mitades del siglo 

XV, los aristócratas se sintieron lo suficientemente atraídos por estas piezas como para 

recogerlas por escrito en cancioneros (a pesar de que, como hemos visto, en muchos 

casos ni consideraban que estas piezas fueran poesía y se sentían atraídos solamente por 

sus ritmos musicales; de ahí que tan a menudo los autores cultos transformasen y 

modificasen las piezas populares), y prácticamente es automático el cuestionarse cómo 

y hasta dónde llega la influencia de los poemas líricos populares de voz femenina. 

                                                           
25

 Francisco Asenjo Barbieri (1823-1894) fue un compositor y experto musicólogo, al que se le reconoce, 

sobre todo, el mérito de haber inventado la zarzuela, el género de teatro musical característicamente 

español) 



41 
 

Es por ello que decidí informarme de ello, siguiendo las líneas que trazan los 

estudios de los últimos años. Cuando nos acercamos a las influencias de la literatura 

medieval en general, nos encontramos con que los autores venideros de los siglos 

posteriores no sentían interés por las obras del medievo. Durante el Clasicismo se 

desdeña la literatura medieval, y serán los románticos quienes la recuperen desde su 

interés por el pasado histórico en la búsqueda de valores propios y distintivos del 

pueblo. Ven la Edad Media como un exótico escenario de la imaginación de poetas y 

novelistas, pero también como un conjunto de creaciones artísticas y literarias, valiosas 

en sí mismas y que representan los supuestos estéticos que buscan (Pérez Priego, 2002: 

362). Así, la Edad Media se convierte en un asunto literario renovador de la literatura 

del Romanticismo, y se inspiraban en ella, pero no la copiaban: se tomaban la libertad 

de modernizar la materia legendaria. Además, valoran la propia obra literaria de la Edad 

Media, a la que dan puro valor artístico. Precisamente uno de los reclamos literarios de 

la Edad Media para los románticos será el Romancero español, pues lo entienden como 

una muestra de la literatura popular y colectiva. Vemos pues como la literatura popular, 

que en los siglos XV, XVI y XVII ni siquiera concebían como poesía de calidad, a partir 

del siglo XVIII vuelve a verse como una de las piezas claves de la literatura hispánica, 

pues creen que presenta las claves del proceso creador que los románticos defendían: 

como un producto de las condiciones de raza, religión y condición social de cada 

pueblo; es decir, la entienden como una unión directa con las personas, con la realidad 

en la que viven y se desarrollan.  

Más adelante, con el Fin de Siglo, vemos como los poetas recuperan de nuevo la 

literatura medieval, y esta vez no le dan importancia únicamente a sus contenidos y 

proveniencia de la colectividad, sino que valoran, ahora ya sí, sus formas artísticas, que 

consideran mucho más puras que las del siglo XIX, una época en la que los autores creen 

que todo se ve salpicado por la industrialización, por lo que la Edad Media y todo lo 

relativo a esa época se asume como algo utópico (Pérez Priego, 2002: 365). Los autores 

de esta época comienzan a rescatar pasajes enteros de obras medievales, desde El Cid 

hasta cantarcillos más populares. Los usan en sus obras, reivindican la importancia de 



42 
 

esta literatura medieval en sus discursos y hasta recuperan motivos tan propios de lo 

medieval como los personajes de la niña, la doncella cogiendo flores, etc.
26

  

Es indudable que la literatura medieval ha significado una influencia en toda la 

literatura posterior, sobre todo a partir del siglo XVIII, y no es de extrañar. Igual que a 

los investigadores actuales han sabido valorarla, y ha supuesto una pieza de estudio sin 

igual, ya siglos antes los escritores bebían en buena medida de sus motivos y su estilo. 

Supieron valorarlo, y volvieron a rescatar muchos de los motivos que, aunque no de 

manera concluyente, creemos que surgieron de las mentes y voces de muchas mujeres.  

 6· Centrándonos ya en las ideas que se alejan de lo literario y miran más allá, me 

es inevitable cuestionarme si la lírica femenina era un reflejo de la realidad de la época, 

pues a fin de cuentas en esta idea se sustenta buena parte de este trabajo. 

El problema que nos encontramos cuando nos acercamos a la Historia de las 

mujeres, encontramos escasas referencias a los hechos realizados por ellas, y cuando los 

encontramos, vemos cómo se valoran de manera desigual a los realizados por hombres, 

olvidando que las circunstancias y las consecuencias de uno y otro sexo son diferentes 

en cada caso. Es obvio que, por la situación social con la que la mujer ha tenido que 

batallar a lo largo de toda la historia, los hechos realizados por mujeres son mínimos en 

comparación a los llevados a cabo por hombres, pero es necesario que se haga 

referencia a ellos, por mínimos que sean: en primer lugar para, por fin, empezar a darles 

relevancia; y, por otro lado, porque sólo de esta manera conseguiremos enviar el 

mensaje que induce a pensar que la escasa participación de las mujeres en hechos 

históricos viene motivada por algo. Al acercarnos al estudio de la realidad de la Edad 

Media nos encontramos prácticamente con un único sujeto histórico, el hombre, 

protagonista de la Historia y de quien verdaderamente podemos obtener datos. Las 

mujeres se nos presentan como personajes secundarios, dedicadas exclusivamente a las 

tareas domésticas, a la crianza de los hijos y el cuidado de la familia, supeditadas 

siempre al hombre. Desde el punto de vista de la Historial Social sí que encontramos 

una mayor atención al papel de las mujeres, que las ve como sujeto social y político, 

aunque desde esta perspectiva las personas en sí mismas no son fundamentales, sino que 

                                                           
26

 Para un estudio más detallado de la influencia de la literatura medieval en la literatura de los siglos 

posteriores recomiendo la lectura del artículo “Poesía femenina en la Edad Media Castellana”, en Las 

mujeres escritoras en la historia de la literatura española (Pérez Priego, 2002) 



43 
 

se presta atención a las diferentes relaciones políticas, sociales y económicas que se 

establecen entre ellas. Este tipo de Historia presta atención a aquellas particularidades 

del género femenino. Particularidades que tienen importancia en todos los individuos, 

pero más aún al tratarse de mujeres, como son la raza, la religión, la posición social o la 

situación civil. El problema es que este tipo de análisis histórico suele darse únicamente 

cuando son historiadoras quienes están detrás del trabajo de investigación. Pero cuando 

se trata de hombres, no suelen fijarse tanto y es difícil que detecten diferencias entre un 

sujeto femenino y un sujeto masculino, cuya realidad social ha sido tan distinta para 

unos y otros a lo largo de la Historia.
27

 

 Es por esto por lo que podemos replantearnos si la poesía medieval de voz 

femenina puede ser un punto de partida para el estudio social de las mujeres de aquella 

época, usándolas no sólo como piezas literarias, artísticas, que nos muestren si se creó 

escuela lírica o no en base a ellas; sino utilizarlas como una fuente directa de 

documentación, como el testimonio más directo que recibimos, y que debemos escuchar 

para, desde ahí, seguir explicando la situación de las mujeres en el medievo. Desde esta 

perspectiva, algunos estudiosos han ido realizando sus investigaciones, como es el caso 

de Frenk que defiende que fueron precisamente las mujeres quienes en primera instancia 

compusieron tal género de canciones: inicialmente serían compuestas por mujeres, 

aunque luego las cantarían todos. Claro está que esta es una tesis polémica, pues 

algunos autores mantienen que no habría mujeres poetas. Otros, siguiendo la estela de 

Frenk Alatorre, defienden que puesto que había pastoras y campesinas, las mujeres 

cantarían y bailarían con los hombres. Igual que ellos, repetirían y variarían las mismas 

canciones e inventarían otras nuevas: serían poetas en la medida en la que lo eran los 

hombres. Por tanto, reconocerles la creatividad a los hombres y negársela a las mujeres 

es tan absurdo como a la inversa. Por ello, porque cada vez con mayor seguridad 

podemos afirmar (aun sin datos concretos que lo confirmen) que las mujeres formaron 

parte en la composición de estos cantos, hemos de fijarnos en estos para poder entender 

la realidad que vivían las mujeres de la Edad Media. De esta manera podríamos hacer 

un recorrido más amplio de cómo era su realidad dentro de aquella sociedad, para poder 

formar un dibujo mucho más extenso, que abarcase a la gran mayoría de mujeres, no 

solo a aquellas pocas cuyos nombres pasaron a la posteridad. 

                                                           
27

 Así lo afirman algunos de los trabajos a los que me he acercado sobre estudio historiográfico de la vida 

de las mujeres, como ‘’Historia de las mujeres en la Edad Media’’, en Medievalismo (Segura Graíño, 

2008) 



44 
 

Tengo claro que estos cantares sí representan la realidad de la mujer en su época: 

un padre que elige si casarla o no y con quién hacerlo, o que la priva del amor (sin 

importar su opinión) para que su destino sea el monacato. Mujeres que trabajan en el 

campo, a modo de castigo y de supervivencia pero que, para ellas, es casi una 

liberación, una manera de moverse y sentirse útil. Mujeres que sueñan con una idea de 

amor y que, cuando esta no se cumple, buscan salida en el adulterio, a pesar del riesgo 

que les supone caer en él. Mujeres que no tienen derecho ni a opinar pero que, de alguna 

manera, lo hacen. La importancia que le doy a estos poemas no es solo porque considere 

que estos cantos muestran la realidad de la mujer en el medievo, sino porque, y casi más 

importante, muestran sus deseos y anhelos, lo cual nos hace empatizar más todavía con 

su situación. 

Por último, explicar mi propia concepción de la literatura lírica popular de voz 

femenina y de la importancia que debemos darle a este género. La literatura culta es, 

probablemente un género del que tenemos muchísima más información (ya que, 

simplemente, la manera en la que se transmitía en su época, ayudaba a que se 

conservasen mejor estos datos), pero la literatura popular sigue resultando apasionante y 

atrayente a día de hoy porque, probablemente, somos conscientes de que aún 

desconocemos muchos de los secretos que esconde, que todavía quedan cosas por 

descubrir. La lírica popular, que tan generalmente tiene ese carácter femenino en estilo 

y temas, nos resulta atractivo porque lo sentimos cargado de verdad y de historias que, 

de viva voz, nos cuentan esas cosas que las crónicas de la época no recogen: la vida de 

las mujeres del pueblo y del campo, de las de más baja clase social, que trabajaban para 

subsistir, que querían cambiar muchas de las leyes que imperaban su sociedad, que 

tenían sueños y deseos y que no tenían miedo a expresar su sentir.  

Aún queda mucho trabajo por hacer, para ver hasta dónde llegamos; o mejor 

dicho, hasta dónde nos llevan los ecos de las voces femeninas que desde hace muchos 

siglos nos cantan y nos cuentan. Por suerte, cada día que pasa se recorre un trozo más de 

ese camino, gracias a la implicación de estudiosos y estudiosas que han decidido 

invertir su tiempo y esfuerzo en averiguarlo; a pesar de que, como le ocurrió a 

Deyermond, tengan que enfrentarse a la crítica de si no sería mejor invertir ese tiempo 

en otro tipo de investigaciones. Menos mal que las voces femeninas de la lírica popular 

medieval suenan más fuerte que el vituperio.  



45 
 

SELECCIÓN DE POEMAS 

 

Dama de todos bien quista, 

e non punto cobdiciada, 

vuestra virtud nos conquista, 

por ser de ella vos aquistada, 

e por cabo esmerada 

ca seguís sinceridat 

no con fingida semblanza, 

e usáis de humanidat, 

sin olvidar la bondat, 

ni de vos dar esperanza. (1) 

[Aguirre, 1971, p.58] 

**** 

¡Qué bonita que soys, Juana!, 

¡Ay, Juana, cómo soys galana! (2) 

**** 

Aunque soy morenica y prieta 

¿a mí que se me da? 

Que amor tengo que me servirá. (3) 

**** 

Cavallero, que[á]ysme dexar 

que me irán mal. (4) 

**** 

¡Ay, triste de mi ventura! 

qu’el vaquero 

me huye porque le quiero. (5) 

**** 

Porque te besé, carillo, 



46 
 

me rriñó mi madre a mí 

¡torna el beso que te di! (6) 

**** 

No quiero ser casada, 

[sino] libre enamorada. (7) 

**** 

Soy garridica y bivo penada, 

por ser malcasada. (8) 

**** 

A nadie quiero querer, 

ni querida quiero ser. (9) 

**** 

Váseme mi amor, 

muérome por él. 

Dios lo trayga tienpo, 

que me vengue d’el. (10) 

**** 

¿Dólos mis amores, dólos?, 

¿Dólos mis amores, he? (11) 

**** 

Anar-se’n vol lo meu señor; 

encara’s ací, yo ja l’eñor. (12) 

**** 

Dexareis, amor, mis tierras, 

y a la mar os queréis ir: 

quedo yo para morir. (13) 

**** 

Vñanse mis amores, madre, 

luengas tierras van morar: 

yo no los puedo olvidar. 

¿Quién me los hará tornar? (14) 



47 
 

**** 

Vão-se meu amores, 

a partes dalém: 

quem me dará novas 

de todo meu bem? (15) 

**** 

Vi los barcos, madre, 

vilos y no me valen. (16) 

**** 

Quiérome ir, mi bida, 

quiérome ir con él 

una temporadita 

con el mercader. (17) 

**** 

En el barco le vi andar, 

ribericas de la mar. (18) 

**** 

Gritos davan en aquella sierra: 

¡ay, madre!, quiérom’ir a ella! 

 

En aquella sierra erguida, 

gritos davan a Catalina. 

¡Ay, madre!, quiérom’ir a ella! (19) 

**** 

En la huerta nasce la rosa, 

quiérome yr allá, 

por mirar al ru[y]señor, 

como cantava. 

 

Por las riberas del río 

limones coge la virgo. 



48 
 

 

Limones cogía la virgo, 

para dar al su amigo. 

 

Para dar al su amigo, 

En un sombrero de sirgo. (20) 

**** 

Por el río me llevad, amigo, 

y llevádeme por el río. (21) 

**** 

Levái-me, amor, daquesta terra, 

que non faré más vida en ella. (22) 

**** 

Salga la luna, el cavallero, 

salga la luna, y vámonos luego. 

Cavallero aventurero, 

salga la luna por entero, 

salga la luna, y vámonos luego. 

Salga la luna, el caballero, 

salga la luna, y vámonos luego. (23) 

**** 

No sé qué me bulle 

en el calcañar, 

que no puedo andar. 

 

Yéndome y viniendo, 

a las mis vacas, 

no sé qué me bulle, 

entre las faldas 

que no puedo andar. 

 



49 
 

No sé qué me bulle, 

en el calcañar, 

que no puedo andar. (24) 

**** 

Enbiárame mi madre, 

al bayle, libre de amor: 

cuativástesme vos, señor. (25) 

**** 

¡A qué horas me mandáis 

aos olivaes! (26) 

**** 

Madre, la mi madre, 

guardas me ponéys: 

que si yo no me guardo, 

mal me guardaréis. (27) 

**** 

Pues por besarte, Minguillo, 

me riñe mi madre a mí, 

vuélveme presto, carillo, 

aquel beso que te di. (28) 

**** 

Aguardan a mí: 

¡nunca tales guardas vi! (29) 

**** 

Deixedes-me, mi madre, 

andar solteira, 

que depois que for casada, 

serei sogeita. (30) 

**** 

Dexad que me alegre, madre, 

antes que me case. (31) 



50 
 

**** 

Prometió mi madre 

de me dar marido, 

hasta que el perexil, 

estuviese florido. (32) 

**** 

Plega a Dios que nazca, 

El perexil en el ascua. (33) 

**** 

¡Quándo, mas quándo, 

llevará cerezas el cardo! (34) 

**** 

Madre, casadme cedo, 

que se me arrufa el pelo. (35) 

**** 

Si mi padre no me casa, 

yo seré escándalo en su casa. (36) 

**** 

Si no me casan ogaño 

yo me yré con un frayre otro año. (37) 

**** 

Soy casada y bivo en pena: 

¡oxalá fuera soltera! (38) 

**** 

¡Madre mía, muriera yo 

y no me casara no! (39) 

**** 

Llamáysme villana: 

¡yo no lo soy! 

 

Casóme mi padre, 



51 
 

con un cavallero; 

a cada palabra: 

«¡hija d’un pechero!» 

¡Yo no lo soy! 

 

Llamáysme villana: 

¡yo no lo soy! (40) 

**** 

Queredme bien, cavallero, 

Casada soy, aunque no quiero. (41) 

**** 

Mongica en religión, 

me quiero entrar, 

por no mal maridar. 

 

De iglesia en iglesia, 

me quiero yo andar, 

por no mal maridar. (42) 

**** 

¿Cómo queréis, madre, 

que yo a Dios sirva, 

siguiéndome el amor, 

a la contina? (43) 

**** 

No quiero ser monja, no, 

que niña namoradica so. (44) 

 

**** 

¡Ay de mí, cuytada! 

¿quién me captivó? 

Que libre era yo. (45) 



52 
 

BIBLIOGRAFÍA 

·LIBROS, REVISTAS 

 Asensio, Eugenio (1970), Poética y realidad en el cancionero peninsular de la 

Edad Media, Madrid, Gredos. 

 Baranda, Nieves (2002), “Las escritoras españolas en el siglo XVI: la ausencia 

de una tradición literaria propia”, en Las mujeres escritoras en la historia de la 

literatura española, Lucía Montejo Gurruchaga y Nieves Baranda Letuario (eds.), 

Madrid, UNED, págs. 33-53. 

 Beriastáin, Helena (1985), ‘’Análisis e interpretación del poema lírico’’ en 

Diccionario de Retórica y Poética, México, UNAM. 

 Corleto Oar, Ricardo Walter (2006), ‘’La mujer en la Edad Media’’ en Revista 

Teológica, nº 91, págs. 655-670. 

 Deyermond, A. (1995), “Las autoras medievales castellanas a la luz de las 

últimas investigaciones”, en Medioevo y Literatura: Actas del V Congreso de la 

Asociación Hispánica de Literatura Medieval, I, ed. Juan Paredes, Granada, 

Universidad de Granada, págs. 31-52. 

 Deyermond, A. (1999), ‘’La lírica primitiva y su posteridad’’ en Historia de la 

literatura española I, la Edad Media, Barcelona, ed. Ariel SL, págs. 21-64. 

 Fuente, María Jesús (1997), ‘’Mujer, trabajo y familia en las ciudades 

castellanas de la baja Edad Media’’ en En la España Medieval, nº 20, Madrid, Servicio 

de Publicaciones Universidad Complutense, págs. 179-194. 

 Frenk, Margit (1984), Entre folklore y literatura, México, ed. El Colegio de 

México. 

 Frenk, Margit (1996), “Fija, ¿quiéreste casar?”, en Nunca fue pena mayor. 

(Estudios de Literatura Española en homenaje a Brian Dutton), ed. A. Menéndez 

Collera y V. Roncero López, Cuenca, Ed. Universidad de Castilla-La Mancha, 1996, 

págs. 259-273. 



53 
 

 Frenk, Margit (1997), ‘’Sobre los Cantares Populares en el Cancionero Musical 

de Palacio’’ en Anuario de Letras: Ligüística y Filología, vol. 35, México, Ed. 

Universidad Nacional Autónoma de México. 

 García Herrero, Mª del Carmen (1995), ‘’Matrimonio y libertad en la Baja Edad 

Media aragonesa’’ en Aragón en la Edad Media, nº 12, págs. 267-286 

 García Herrero, Mª del Carmen (2009), ‘’La marital corrección: un tipo de 

violencia aceptado en la Baja Edad Media’’ en Artesanas de la vida: mujeres en la 

Edad Media, Zaragoza, Ed. Institución Fernando el Católico, págs. 387-420. 

 García Velasco, Antonio (2000), La mujer en la Literatura Medieval Española, 

Málaga, Ed. Aljaima, págs. 155-189. 

 Irastortza, Teresa  (1987), ‘’La caracterización de la mujer a través de su 

descripción física en cuatro cancioneros del siglo XV’’ en Anales de literatura 

española, nº 5, Alicante, págs. 189-218. 

 Kolb, Elene (1989), ‘’Las mujeres y las palabras’’ en Quimera Revista de 

Literatura, nº 93, Barcelona, págs. 31-35. 

 Lacarra, Mª Eugenia (1995), ‘’Representaciones femeninas en la poesía 

cortesana y en la narrativa sentimental del siglo XV’’ en Breve historia feminista de la 

literatura española (en lengua castellana), Madrid, Ed. Anthropos, págs. 146-159 

 Martínez Martín, Almudena (2016), ‘’Aproximación a la vida cotidiana de la 

mujer en la Edad Media’’ en Revista Atticus, nº 31, Valladolid, págs. 61-70. 

 Masera, Mariana (1996), “Una vieja con un diente/que llama a toda la gente: 

análisis diacrónico del personaje  de la vieja en el cancionero popular hispánico”, 

Revista de Literatura Medieval, VIII (1996), págs. 105-110. 

 Masera, Mariana (2001), ‘’Que non dormiré sola, non’’. La voz femenina en la 

antigua lírica popular hispánica, Barcelona, Azul Editorial. 

 Menéndez Pidal, Ramón (1924), ‘’Poesía juglaresca y juglares’’ en Revista de 

Filología Española, nº 9 (Ed. Más reciente) (1991), Madrid. 



54 
 

 Pérez Priego, Miguel Ángel (2002), “Poesía femenina en la Edad Media 

Castellana”, en Las mujeres escritoras en la historia de la literatura española, Lucía 

Montejo Gurruchaga y Nieves Baranda Letuario (eds.), Madrid, UNED, 2002, págs. 13-

31. 

 Pidal, E. J, (1851), Cancionero de Juan Alfonso de Baena, Madrid, Ed. La 

Publicidad. 

 Rubiera Mata, María Jesús (1992), “La voz de las poetisas en al-Andalus y la 

problemática de la voz femenina literaria medieval”, en La voz del silencio I. Fuentes 

directas para la historia de las mujeres, Madrid, Asociación Cultural al-Mudayna, págs. 

65-70. 

 Rucquoi, Adeline (1995), ‘’La mujer medieval’’ en Cuadernosde Historia 16, nº 

262, Madrid, Ed. Grupo 16, págs. 10-22. 

 Segura Graíño, Cristina (2008), ‘’Historia de las mujeres en la Edad Media’’, en 

Medievalismo, nº 18, Murcia, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Murcia, 

págs. 249-272. 

 Solé, Gloria (1993), ‘’La mujer en la Edad Media: una aproximación 

historiográfica’’ en Anuario Filosófico, nº 26, págs. 653-670. 

 Vázquez Jiménez, Lydia (2015), ‘’La mujer y la sexualidad en la Edad Media y 

el Renacimiento’’ en Cuadernos del CEMyR, Universidad del País Vasco, págs. 137-

154. 

 Waiman, David (2009), La prostitución en Castilla. Siglos XIII-XV, Bahía 

Blanca, Ed. Universidad Nacional del Sur. 

 Zamora Cárcamo, Santiago (), ‘’La virginidad y el cinturón de castidad’’ en  VII 

Congreso virtual sobre Historia de las mujeres, págs. 885-895. 

 

·PÁGINAS WEB 

 Otero, Gloria, ‘’Las feministas de la Edad Media: no solo hilar y rezar’’ 

XLSemanal (2017). En: <https://www.xlsemanal.com/conocer/historia/20170903/no-

solo-hilar-rezar-las-feministas-la-edad-media.html> 

https://www.xlsemanal.com/conocer/historia/20170903/no-solo-hilar-rezar-las-feministas-la-edad-media.html
https://www.xlsemanal.com/conocer/historia/20170903/no-solo-hilar-rezar-las-feministas-la-edad-media.html

