sas  Universidad
181  Zaragoza

Trabajo Fin de Master

Ensayo de una base filosofica para la Filosofia de 1°
de Bachillerato en Aragon

Essay of a philosophical basis for the Philosophy
course at High Schools of Aragon

Autor/es

Angel Flérez Sarasa

Director/es
Javier Paricio Royo

Joaquin Fortanet Fernandez

FACULTAD DE EDUCACION

2018




Indice

[ 1A goTo LU Telo] (0] o IS 2

Problema y Sentido Curricular de la Filosofia de 1° de

Bachillerato ... 4
Enfoques curriculares en Filosofia........c.ccccccveviviiviincceeinnn, 9
Otro sentido Curricular..........cccovie i 10
12 Parte de [a propuesta ........cccceveeiieiiie i 13
RESPEIO ... 13
ATGUMENTACION ...ttt b e 18
TOIEIANCIA ...ttt 21
Comunidad de INVESLIGACION............c.ccvevereieieicierceeeee e 25
23 Parte de [a propuesta.........ccceevveeeicie i 29
CONTENIUDS ...ttt ettt ettt n s nens 29
MELOUOIOGIA. ...t 31
Papel del profeSorado ... 33
(@] 1101 111 0] o I SRS 36

Bibliografia..........cccocoviiiiii i, 39



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Introduccion

El presente trabajo surge a partir de la experiencia del Master Universitario en
Profesorado de Educacion Secundaria Obligatoria, Bachillerato, Formacion Profesional
y Ensefianzas de Idiomas, Artisticas y Deportivas (en adelante, master de profesorado)
mientras se realizaban el Practicum Il y 11l en el Colegio El Pilar Maristas de Zaragoza.
En este periodo, del 9 de abril hasta el 16 de mayo de 2018, se impartieron clases de

Logica al alumnado de 1° de bachillerato.

Durante dichas practicas se cumplio la vigente “Orden ECD/489/2016, de 26 de mayo,
por la que se aprueba el curriculo de la Educacion Secundaria Obligatoria y se autoriza
su aplicacion en los centros docentes de la Comunidad Auténoma de Aragén”. En este
caso, el conjunto de alumnos y de alumnas aprendié conocimientos especificos de Ldgica
Proposicional (L.P.), asi como: qué es una proposicion, sintaxis y semantica de L.P. y

diferentes ejercicios de formulas proposicionales.

Mientras se realizaron las practicas se detectd que el alumnado no tenia ninguna base
filosofica asentada ni ninguna referencia para comprender los conceptos que se impartian,
la mayoria se limitaba a memorizarlos. Carecian de una base de razonamiento l6gico v,
por lo tanto, fue necesario explicar nociones basicas para que entendieran qué era la L.P.,
como qué es la logica y qué diferencia hay entre un argumento y una argumentacion, entre

otras.

La Filosofia como asignatura obligatoria se cursa por primera vez en 1° de bachillerato?,
por lo tanto, el alumnado no tiene una base filosofica (a excepcion de alguna parte que
haya hecho Valores Eticos en 3° y 4° de la ESO y/o la optativa de Filosofia en 4° de la

ESO), sino que se pretende que la adquiera en este curso.

En consecuencia, se decide pensar en una propuesta que elabore una base filosofica
concreta basada en el concepto de la razonabilidad, que permita a los alumnos y a las
alumnas comprender los conocimientos especificos de la logica filoséfica, en concreto,
y, Si es posible, que ayude a entender mejor gran parte del contenido de la Filosofia que

propone el curriculo oficial.

1 Aunque véase: Boletin Oficial de las Cortes Generales. Congreso de los Diputados, X11 Legislatura. Serie D: General,
12 de setiembre de 2018, nim. 409, pagina 38.



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Esta labor consiste en un analisis que combina estudios de Argumentacion® y Etica
Comunicativa®. Ademas, interviene la perspectiva del Disefio Curricular e ideas de la

Filosofia en el Aula de Matthew Lipman®.

En un primer momento se planted: ;cuadndo podemos decir que un argumento es un buen
argumento? Posteriormente: el respeto podria ser la clave para la buena argumentacion?
Preguntas que se desarrollaron y que concluyeron en un Trabajo Final de Grado y en un
Trabajo Final de Master, respectivamente. Y, por ultimo, la siguiente pregunta: ¢los
estudios que se he han realizado pueden enlazarse con la perspectiva del Disefio
Curricular y con algunas ideas de Lipman (las comunidades de investigacion), para
proponer una base filoséfica y, asi, ayudar a que el contenido del curriculo oficial sea mas

comprensible para el alumnado de 1° de bachillerato?

La asignatura de Disefio Curricular del master de profesorado ha sido el enlace entre este
trabajo y los anteriores; como se puede elaborar un curriculo, cuéles pueden ser los
diferentes enfoques curriculares y cudl es el sentido curricular que puede tener la

asignatura de filosofia.

De esta forma, se debe esperar una reflexion acerca del curriculo y no una propuesta real
de cambio del contenido curricular. Tampoco se ha pretendido hacer una investigacion
filosofica en su sentido mas estricto, ya que no se realiza ninguna comparacion exhaustiva
de figuras del pensamiento, ni se contrastan ideas filoséficas para elaborar una conclusion

a partir de una hipotesis.

La idea principal ha sido dar una respuesta a la problematica que se observo durante el
periodo de las précticas docentes de forma tedrica, realizando en formato de ensayo: una

base filosofica fundamentada en el respeto y la argumentacion.

2 Montserrat Bordes Solanas (2011) Las Trampas de Circe: falacias légicas y argumentacion informal, Coleccio
Teorema serie mayor; Luis Vega Refidn (2003) Si de argumentar se trata, Editorial Montesinos; Toulmin,S. E. (2007)
Los usos de la argumentacién, Ediciones Peninsula, traduccion de Maria Morrés y Victoria Pineda; Perelman, Chaim
y Lucie Olbrechts Tyteca (2009) Tratado de la argumentacion: la nueva retérica, Editorial Gredos; T. Edward Damer.
Attacking faulty reasoning. California, Wadsworth Publishing Co., 1995.

3 Jiirgen Habermas (1994) Conciencia moral y accion comunicativa. Editorial Planeta-De Agostini, S.A., (2001) La
ética del discurso y la cuestion de la verdad. Editorial Paidés Studio 159., (2010) Teoria de la accion comunicativa.
Editorial Trotta; John Locke (2017) Carta sobre la tolerancia, Editorial Tecnos, Madrid; Richard Rorty (2009) Una
ética para laicos: Presentacion de Gianni Vattimo. Katz Editores., (2016) Contingencia, ironia y solidaridad. Editorial
Paidos; Carlos Thiebaut (1999) De la tolerancia, Visor, Madrid.

4 Matthew Lipman, A. M. Sharp y F. S. Oscanyan (1992) Filosofia en el Aula, Editorial de la Torre, Madrid.



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Problema y Sentido Curricular de la Filosofia de 1° de

Bachillerato

Actualmente, la filosofia poco a poco esté siendo devaluada en nuestras escuelas. Segln
Antonio Campillo, catedratico de filosofia de la Universidad de Murcia y promotor y
primer presidente de la Red espafiola de Filosofia (REF) desde abril de 2013, hay tres

factores principales de esta devaluacion®:

1. La politica adoptada por el gobierno del Partido Popular (desde noviembre de
2011), que ha deteriorado el sistema espariol de educacion, poniendo en riesgo los
estudios de Filosofia.

2. La ideologia tecnocratica y mercantilista que se esta imponiendo en la Unién
Europea, que hace que pensemos que la ciudadania bien formada es aquella que
tiene un saber que produce unos resultados patentables y mercantilizables, lo cual
deja de lado las artes, humanidades, ciencias sociales y la filosofia.

3. Que el Fondo Monetario Internacional, el Banco Central de Europa y la Comision
Europea (estas dos ultimas, segun Campillo, influenciadas por el Diktak de
Alemania) recurran a las politicas neoliberales y reduzcan el déficit pablico
mediante el recorte de los gastos sociales de los Estados, reduciendo y

privatizando los servicios publicos.

Asimismo, Manuel Sanlés Olivares, profesor de filosofia en el Colegio Internacional
Altair, Vicepresidente de la Sociedad Espafiola de Profesores de Filosofia (SEPFI) y
miembro de la Comision de Educacion Secundaria de la REF, también suscribe el hecho
de que la filosofia esta siendo devaluada. Con la aprobacion de la Ley Orgéanica 8/2013,
de 9 de diciembre, para la mejora de la calidad educativa (LOMCE), entre otras, Sanlés
afirma que nos encontramos en una situacion drastica para la Filosofia, y que es un ataque

directo al sistema educativo espafiol®.

Sin embargo, en este trabajo no se pretende realizar un amplio y profundo analisis social
del porqué de esta depreciacion, sino constatar que las Letras y Humanidades y, en

concreto, la filosofia estan siendo consideradas cada vez mas irrelevantes. Pero si que se

51X Boletin de estudios de filosofia y cultura Manuel Mindan, 2014. | Pensamiento espafiol contemporaneo: El futuro
de la Filosofia en el sistema educativo. El futuro de la Filosofia de Espafia. Paginas 12 y 23.
6 Ibidem, 111.



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

va a tener en cuenta, como una posible causa de la devaluacion, la situacion del curriculo
oficial dentro del sistema educativo actual, ya que no tenemos una base filosofica previa
y obligatoria como para poder impartir conocimientos muy especificos al alumnado de 1°

de bachillerato y que este los comprenda y no simplemente los memorice.

Se puede observar que la idea en general del curriculo oficial, a modo de introduccién, es
buena. El curriculo propone, entre otras cosas: “[...] desarrollar sistematicamente las
competencias argumentativas del alumnado [...] fomentar la capacidad de razonamiento
[...] introducir al alumnado en los problemas fundamentales de la Filosofia [...]"".

Ningun fildsofo lo contrapropondria.

En la parte de la metodologia el profesorado adquiere el papel mas importante. El es quien
escoge la metodologia que cree méas oportuna, por ejemplo: “[...] técnicas como el debate
socratico [...] la metodologia de Lipman [...] defensa de distintas posturas con turnos
fijados de argumentacién [...]”8. Otro acierto pedagdgico y curricular, puesto que la
metodologia debe ir relacionada con la forma particular que tiene cada docente en dar

clase.

De esta manera, se puede observar que, en general, qué se quiere conseguir y como estan
bien formulados. No obstante, el contenido y su aplicacion en el sistema educativo puede

ser objeto de critica.

Hay un total de 86 contenidos, aproximadamente®, a ensefiar divididos en 6 bloques. Estos
son demasiado extensos para el alumnado por dos razones. Primero, porque la gran
mayoria es la primera vez que se encuentra con la filosofia y, segundo, porque la filosofia,
como aprendizaje, pide ser reflexiva e ir con un tiempo pausado para asumir lo conceptos

filoséficos, los cuales son de naturaleza profunda y dificil de digerir.

Ir rapido no es muy propio de la filosofia, y teniendo en cuenta todos los contenidos y las
horas totales de un curso completo de filosofia, impartirlo todo resulta ser un

despropdsito.

Ademas que la filosofia también es filosofar —concepto que se definira mejor en su

momento—, un ejercicio distinto al de estudiar ciertos conocimientos especificos. Se trata

" Orden ECD/489/2016, de 26 de mayo, por la que se aprueba el curriculo de la Educacién Secundaria Obligatoria y se
autoriza su aplicacion en los centros docentes de la Comunidad Auténoma de Aragon.

8 [dem.

% [dem.



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

de pensar y reflexionar sobre el mundo que nos rodea, ponerlo en duda y verlo desde
diferentes perspectivas. Por lo que veremos que, también, la filosofia es una asignatura

distinta al resto.

La asignatura de filosofia en 1° de bachillerato tiene 3 horas semanales. En vista de las
horas lectivas que se pierden por festivos, excursiones, conferencias, etc. y que el curso
actual empezé el 13 de setiembre y acabara el 24 de junio, se puede hablar de unas 100
horas, aproximadamente®®. Con 100 horas y 86 contenidos el profesorado tiene que dar 1
contenido en cada clase, ya que el tiempo de una clase es como minimo de 50 min y como

maximo de 55 min'?.

De esta forma, la filosofia de 1° de bachillerato es una asignatura en la que se deberia
impartir (casi) un nuevo contenido en cada clase y en la que se necesita un tiempo
considerable para profundizar en sus cuestiones. Dos factores que no son muy

compatibles.

Asimismo, se puede ofrecer algunas razones del por qué la filosofia es distinta a las demés

disciplinas, con lo que acentuaria ain mas el asunto.

Segun Victoria Camps, catedratica de filosofia moral y politica de la Universidad
Auténoma de Barcelona (UAB), a la Filosofia la define el amor a la sabiduria. Ella lo
entiende en clave Aristotélica: la ciencia de los principios y las causas. Es aquella
disciplina que incluye al sabio que “[...] aspira a saberlo todo aun cuando le falte la
ciencia de cada cosa en particular.” 12, A este le corresponde una actitud que consiste en
la busqueda de nuevos problemas y no de soluciones; es la disposicion, theorin, aquello
que caracteriza a la Filosofia. Incluso, afirma Camps, que su funcidn se justifica por ella

misma y no por sus productos.

“Sentimos que aun cuando todas las posibles cuestiones cientificas hayan recibido
respuesta, nuestros problemas vitales todavia no se han rozado en lo mas minimo. Por
supuesto que entonces ya no queda pregunta alguna; y esto es precisamente la

respuesta.”

10 http://www.educaragon.org/calendario/calendario_escolar.asp.

11 Agencia Estatal Boletin Oficial del Estado, nim. 159, martes 5 julio 1994. Instrucciones que regulan la organizacion
y el funcionamiento de los institutos de educacion secundaria. 1V Horario de los alumnos: Articulo 67 b).

121X Boletin de estudios de filosoffa y cultura Manuel Mindan, 2014. | Pensamiento espafiol contemporaneo: El futuro
de la Filosofia en el sistema educativo. Educar y ensefiar Filosofia. Pagina 75.

13 Ludwig Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus, 6.52. Alianza Editorial. Pagina 144.

6



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

De acuerdo con Wittgenstein, esta autora destaca de la Filosofia el trato y el estudio con
aquello que estd méas alld de nuestro conocimiento tangible; subraya el hecho de que
investigue un conocimiento de otro orden distinto a “[...] la satisfaccion que pueda

obtenerse de los descubrimientos cientificos.”?.

Por lo tanto, si se intentan impartir tantos contenidos en una nueva asignatura que implica
conocer un conocimiento que nunca se ha ensefiado y, sobre todo, donde el alumnado no
tiene una base filosofica previa, los alumnos y las alumnas suelen tener una Unica forma

de aprendizaje, que es el aprendizaje memoristico.

De igual forma, hay otra razén por la que se podrian omitir muchos contenidos, y es que
se podria evitar que el alumnado solo aprendiese lo que Ilamamos la cultura general de

filosofia.

Con tanto contenido podemos encontrarnos con el peligro de que el alumnado solamente
aprenda unos conocimientos especificos y aislados sin ninguna relacion conceptual entre
ellos, como por ejemplo: que habia algo que era la Caverna de Platon y una teoria de las
ideas, que Sdcrates dijo que no sabia nada, pero que en realidad sabia muchas cosas,
etc. Esta cultura general de la filosofia la conocen casi todas las personas que han
estudiado bachillerato, sin embargo ¢cuantas conocen algo mas de la cultura general de
la filosofia?, ¢es esto lo que queremos que aprendan? En filosofia no solo habria que
transmitir unos conocimientos especificos, sino que también habria que transmitir algo

mas: una actitud determinada y filosofica, ensefiar el filosofar o a filosofar.

Ademas, se pueden cumplir algunos de los objetivos que plantea el curriculo oficial, asi
como la capacidad argumentativa y la racionalidad practica, sin debatir sobre todos los
contenidos que se proponen, ni ensefiandoles textos tan especificos como la paz perpetua
de Kant, ni toda la Logica Proposicional. Realizando algunos debates éticos, como el
dilema de Heinz, y con preguntas simples y profundas, tales como qué es la ética y la

moral y qué es la justicia, se puede conseguir lo deseado sin tanta especificacion.

141X Boletin de estudios de filosofia y cultura Manuel Mindan, 2014. | Pensamiento espafiol contemporaneo: El futuro
de la Filosofia en el sistema educativo. Educar y ensefiar Filosofia. Pagina 77.

7



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

De este modo, lo que se quiere mostrar es que el sentido curricular del curriculo oficial
se aproxima al de la memorizacién por parte del alumnado de ciertos conocimientos
especificos de filosofia, debido a que este no tiene una base filosofica que le preceda y

que sea obligatoria que le ayude a comprender los contenidos curriculares oficiales.



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Enfoques curriculares en Filosofia

El sentido curricular que puede adoptar un curriculo de filosofia puede tener diferentes

perspectivas y podemos enfocar el aprendizaje filosofico de varias maneras:

- Como una transmision de conocimientos especificos (por ejemplo, el pensamiento
concreto de ciertos autores y autoras que se consideran importantes en la historia
de la filosofia).

- Como una comunicacién y adquisicion de los diferentes valores multiculturales
que hoy en dia estan a pie de calle (el respeto a la diversidad, la valoracion del
dialogo y la argumentacion racional, la conciencia democratica, etc.).

- Como una formacion hacia el pensamiento reflexivo de como funciona, o0 como
deberia de funcionar la sociedad actual (potenciando la capacidad para interpretar
y valorar de forma auténoma la sociedad actual para adoptar una posicion en ella).

- Con las grandes cuestiones de la Filosofia: ;Qué es la Filosofia?, ¢qué es la
realidad?, ;qué es la verdad?, ;somos seres libres? y hasta ¢por qué estamos aqui?

- Como un aprendizaje para desarrollar el pensamiento critico.

La idea de esta propuesta es adjuntar todos estos puntos de vista en uno solo y, asi, coger
estas diferentes perspectivas para aprender a pensar de una manera filoséfica en concreto

e interdisciplinar.

De lo que se trata no es de pensar en la manera perfecta y objetiva de dar una clase de
filosofia, sino de aprovechar lo que los y las docentes sabemos para valorar y determinar

coémo y qué ensefiar al alumnado.

Teniendo en cuenta el sentido curricular del curriculo oficial que se ha comentado en el
anterior apartado, este parece enfocar su aprendizaje, principalmente, como una
transmision de conocimientos especificos. A diferencia de este enfoque, el sentido
curricular de este trabajo pretende usar mas de una perspectiva, porque no se centra en
unos conocimientos especificos, sino que se centra en uno solo y de caracter general: la

razonabilidad o el ser razonable.



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Otro sentido curricular

El sentido curricular de este estudio se basa en la razonabilidad, en como la entendemos
y en como podemos ensefiarla. Es la base filosofica que se intenta desarrollar como

precedente a la imparticion de los contenidos del curriculo oficial de 1° de bachillerato.

Este nuevo sentido curricular consiste, primero, en tener un respeto hacia lo que piensa
el resto y un control y rigor sobre lo que nosotros también pensamos. Esto nos lleva a que
cuidemos lo que decimos, sobre todo en nuestras argumentaciones. El segundo paso
veremos que serd aprender un poco de Teoria de la Argumentacion®® y a practicar el
dialogo racional, propio de la filosofia. Y, por Gltimo, esta practica nos llevara a estudiar
un concepto politico relacionado con el respeto: la tolerancia. Y a preguntas como:

¢debemos tolerar las diferentes creencias?

La idea principal es pensar que deberiamos poder construir nuestros espacios de
convivencia, publicos y/o privados, mediante esta razonabilidad, que se basa en el

respeto, la argumentacion y la tolerancia.

Crear un clima en el aula basado en el respeto es primordial en toda practica docente.
Pero, el respeto del que se quiere hablar en este trabajo no es solo el tipico y cotidiano en
el que todo el mundo piensa, sino que se trata de un respeto argumentativo.

Una de las bases de la filosofia es la argumentacion, ya que es una de las herramientas
principales para expresar nuestro pensamiento. Argumentar es lo méas parecido a
conversar con alguien y mostrar nuestras razones y/o ideas acerca de alguna cuestion.
Incluso cuando el pensamiento no se profiere, es decir, cuando solo se piensa y no
decimos lo que pensamos, aun asi, argumentamos. Por lo tanto, argumentar es razonar y

es una tarea que hacemos continuamente.

Vivimos en tiempos en los que nuestra argumentacién cotidiana es poco estricta y
facilmente escuchamos argumentaciones que se validan sin el menor analisis. Nos hemos
acostumbrado demasiado a generalizar; pocas son las veces en que concretamos nuestras

argumentaciones; es como si no tuviéramos tiempo para explicarnos. Vivimos demasiado

15 Entendida como aquel campo de investigacion que comprende estudios de l6gica formal hasta llegar a la ldgica
informal que intenta definir la buena argumentacion.

10



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

rapido, lo cual resta espacio publico a las buenas conversaciones y a la filosofia en

general.

La argumentacion va a ser uno de los temas principales que va a tratar este trabajo.
Ensefiar Teoria de la Argumentacion es ensefiar que solemos validar nuestros
pensamientos con una combinacion de légica (formal), dialéctica y retérica. Este es uno
de los objetivos principales para poder mejorar la argumentacion del alumnado y para que

este incida, en su medida, en la mejora de la argumentacion cotidiana.

La argumentacidn no tiene por qué seguir unos pasos metddicos de buena argumentacion
—aunque la Teoria de la Argumentacion intente hallarla—, pero si que se pueden analizar
los diferentes razonamientos y ver donde esta el mayor peso de una argumentacién

concreta, si en la Idgica (formal), en la dialéctica o en la retorica.

Gran parte de nuestra argumentacion cotidiana se valida gracias al uso de la retdrica. Esta
valida muchas generalizaciones a través de un lenguaje elocuente, que utiliza un orador
u oradora con capacidad de conviccién ante una audiencia determinada. Quizas parte del
supuesto problema de esta la mala argumentacion cotidiana sea el uso excesivo de la

retorica que, por ejemplo, podria validar:

“No soy mal conductor, solamente es que no estoy prestando mucha atencién a la

carretera.”®

En este caso, el conductor quiere justificar que no es un mal conductor creyendo que la
audiencia quedara convencida al explicar que no hace falta prestar atencion a la carretera
para ser un buen conductor, cosa que es falsa. Dependiendo del contexto discursivo
(dialéctica), de quien profiera esta frase y de la audiencia, este argumento podria aceptarse
por conviccidn retérica y, por lo tanto, podriamos pensar que el conductor es un buen

conductor.

La idea es ensefiar, de forma académica, que el convencimiento en la argumentacion no
es lo que méas importa, sino que hay otros aspectos que también son importantes, asi como:
asentar unas bases logicas a nuestras argumentaciones, contextualizarlas adecuadamente

Yy, por supuesto, que también tengan convencimiento ante una audiencia determinada. Es

16 Montserrat Bordes Solanas (2011) Las Trampas de Circe: Falacias légicas y argumentacié informal. Colecci6
Teorema serie mayor. Pagina 85.

11



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

decir, mostrar y ensefiar las diferentes perspectivas de las argumentaciones (logica

formal, dialéctica y retorica).

El respeto, junto a una buena base argumentativa, es lo que el presente trabajo entiende
como el principio de una buena base filosofica: ensefiar a razonar de una forma
introspectiva y personalizada, para expresar de una forma mas consciente nuestros
juicios. Al fin y al cabo, ensefiar una forma de respeto hacia uno mismo y una mismay
hacia las demas personas nos facilita la critica y autocritica, porque nos exige rigor con

nuestro pensamiento.

Esto tiene mucho valor hoy en dia, ya que la sociedad actual nos bombardea, por ejemplo,
con debates televisivos en los que muchas veces observamos un solapamiento verbal
continuo y unas faltas de respeto impresionantes con el Unico objetivo de convencer,
atentando contra la l6gica argumentativa y atentando contra el respeto hacia las opiniones

de las demas personas.

La filosofia puede servir para acentuar nuestra dignidad y moralidad, algo que a veces
olvidamos y que todos sabemos de su grandisima importancia. Seguir una serie de reglas
racionales basadas en el respeto hacia los demas seria un ejemplo de como la filosofia

ayudaria a esta cuestion.

Lo valioso de esta base filosofica es que aprender argumentar con respeto hace que
refinemos nuestra capacidad de pensar. (Como? Siguiendo un Cdédigo de Buenas
Practicas Argumentativas®’. Ademas, veremos como esto nos llevara a hablar sobre la
tolerancia y nos dara un contacto con la ética y la moral, lo cual —como se mostrara mas
adelante y de acuerdo con Lipman— nos hace relacionar entre medios y fines y partes y

todo y tener préactica para ejemplificar y deducir o inducir conclusiones implicitas'®.

El sentido curricular de esta base filosofica es ofrecer al alumnado unos conocimientos
sobre el propio razonamiento, el como pensamos y porque pensamos lo que pensamos,
para que puedan iniciarse en la comprension de las cuestiones de la filosofia. Asimismo,
se le inicia en cuestiones éticas y de argumentacion con la intencidn de elaborar una base

de caracter moral.

7 1bidem, 317-323.
18 Matthew Lipman, A. M. Sharp y F. S. Oscanyan (1992) Filosofia en el Aula, Editorial de la Torre, Madrid. Pagina
42.

12



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

12 Parte de la propuesta

Ya se ha comentado que el sentido curricular de este trabajo es la razonabilidad. No
obstante, esta formada por los siguientes subconceptos: el respeto, la argumentacion, la

tolerancia y las comunidades de investigacion.

Respeto

La idea de este subconcepto es clara: debemos ser rigurosos y honestos con lo que
pensamos y con lo que piensan las demas personas.

Se ha comentado por encima que en realidad esta propuesta no habla del respeto casual y
cotidiano que todos conocemos implicitamente, sino que se trataba de un respeto
argumentativo. Esta idea surge del libro Las Trampas de Circe: falacias ldgicas y

argumentacion informal de Montserrat Bordes Solanas®®.

En este libro Bordes define unos Criterios de Buena Argumentacion (CBA) para
identificar, por un lado, los argumentos falaces, segln ella argumentos no-razonables?
y, por otro lado, los buenos argumentos, aquellos que no violan ninguno de los CBA y
que son razonables. De esta forma, gracias a los CBA —el Criterio de Relevancia, el
Criterio de Suficiencia y el Criterio de Claridad—, Bordes puede identificar qué

argumentos son buenos y cuales no lo son.

Sin embargo, nuestra autora realiza un paso mas alld y dice que en nuestras
argumentaciones, en vez de intentar generar argumentos que no violen ninguno de los
CBA —una labor muy costosa y que requiere un analisis exhaustivo— podemos seguir un
Codigo de Buenas Préacticas Argumentativo?® (CBPA) que nos facilite producir buenos

argumentos.

Este CBPA consiste en un conjunto de normas de argumentacion racional que al seguirlas
en nuestros discursos, segun Bordes, tendremos mayor facilidad para generar buenos

argumentos, y que deberian respetar los CBA —aungue no necesariamente—. La idea del

19 Montserrat Bordes Solanas (2011) Las Trampas de Circe: Falacias logicas y argumentacié informal. Colecci6
Teorema serie mayor. Paginas 317-323.

20 os cuales violan alguno de los CBA.

2 |bidem, 317-323.

13



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

CBPA es esforzarnos para mejorar la calidad de nuestros juicios. Se trata de un cédigo

I6gico y a la vez ético.

Las normas del CBPA exigen que los intercambios verbales sean respetuosos, y he aqui
la idea del respeto argumentativo. Por ejemplo: que realicemos contribuciones
informativas que no sean mas informativas de lo necesario; que no digamos lo que
creamos que sea falos, ni nada sobre lo que no tengamos suficientes datos; que seamos

relevantes y que no nos expresemos con ambigiiedades; que nos autocorrijamos; etc.?

Si se quieren desarrollar las competencias argumentativas del alumnado y fomentar la
capacidad de razonamiento y el pensamiento critico, tal y como asi lo indica el curriculo
oficial?®, querer mejorar la argumentacion del alumnado es béasico. Con este método, el
de seguir un CBPA, en clase y de manera transversal, 1o que se pretende conseguir es que
exista un clima de este respeto permanentemente; seria lo mas parecido a las normas

basicas de la clase de filosofia.

Debe decirse que la idea del CBPA no la podemos atribuir propiamente a Bordes, sino
que habria otros estudios en los que encontrariamos la misma idea, como los de T. Edward

Damer o Luis Vega Refion.?

Otra forma de entender la idea del respeto la podemos ver reflejada en la ética del discurso
de Habermas.

En el libro La ética del discurso y la cuestion de la verdad Habermas dice: “Sélo como
participantes en un didlogo inclusivo y orientado hacia el consenso se requiere de nosotros
que ejerzamos la virtud cognitiva de la empatia hacia las diferencias con los otros en la
percepcion de una situacion comdn.”. Y mas adelante que: “Los participantes en la
discusion no pueden esperar alcanzar un acuerdo acerca de aquello que responde
igualmente a los intereses de todos, a menos que todos se sometan al ejercicio de una

<<toma de perspectiva mutua>>[...]"%.

22 En el libro de Bordes se pueden ver las demas.

23 Orden ECD/489/2016, de 26 de mayo, por la que se aprueba el curriculo de la Educacion Secundaria Obligatoria y
se autoriza su aplicacion en los centros docentes de la Comunidad Auténoma de Aragon.

24 T, Edward Damer. Attacking faulty reasoning. California, Wadsworth Publishing Co., 1995, o Luis Vega Refién
(2003) Si de argumentar se trata, Editorial Montesinos.

25 Jirgen Habermas (2001) La ética del discurso y la cuestion de la verdad. Editorial Paidos Studio 159. Paginas 23-

24.

14



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Habermas piensa que para poder resolver un conflicto de manera dialogica tenemos que
tener una misma perspectiva, y para conseguirla pueden describirse cuatro normas a
seguir: la descentralizacion (I), la libertad entre los participantes, con voluntad de
cooperar (Il), la racionalidad comunicativa (I1l) y una universalidad del consenso

producido por I-111 (1V).

La primera norma nos pide que en un debate racional y serio, dejemos nuestras diferencias
subculturales fuera de la discusion y que creemos una situacion de comunidad racional.
Por subcultura se puede entender las diferentes identidades culturales que forman una
identidad més grande y que les representa. Habermas, para explicarse mejor, se apoya en

Piaget y apela al concepto de descentramiento.

Por un lado, segun Habermas, tenemos que dejar de lado nuestra parte mas egoista y
etnocentrista del mundo, es decir, nuestras costumbres (las subculturas) las tenemos que
apartar momentaneamente en pro del debate racional. Piaget, por otro lado, entiende que
la abstraccion reflexiva es un mecanismo de aprendizaje y una descentralizacion del
mundo, una forma de realizar una accidn trascendental que nos ayuda a pensar el mundo

de una manera diferente, separandonos de él, idea que recoge Habermas.?

Por supuesto que no tenemos que impedir la existencia de subculturas, pero, segun
Habermas: “Una comunidad politica no debe desintegrarse en la multiplicidad de sus
subculturas, y pienso que esto solo puede asegurarse bajo la condicién de que todos los
ciudadanos puedan reconocerse, por encima de las barreras entre sus respectivas

subculturas, en una y la misma cultura politica.”?’

En esta primera norma de la ética de Habermas, vemos que quienes integren el debate
deben dejar de lado sus creencias mas arraigadas. Esta practica en grupo debe ser
respetada por todo el conjunto, es decir, no es valido que una parte deje sus credenciales

fuera del debate racional y otra parte no.

De esta forma, lo que este trabajo valora de esta primera norma es la consecuencia que
resulta del descentramiento: la unién de un pensamiento en grupo, el hecho de que
unanimemente apartemos nuestra vision mas egoista del mundo y tengamos una misma

mirada.

%6 Jiirgen Habermas (1994) Conciencia moral y accién comunicativa. Editorial Planeta-De Agostini, S.A. Pagina 18.
27 1pidem, 55.

15



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

La siguiente norma de la ética de Habermas es que la totalidad de participantes tiene que

ser libre.

Sin embargo, la libertad de Habermas no es la libertad de poder decir cualquier cosa —ya
que la primera norma nos restringe hablar sobre cuestiones etnocentristas—. Lo curioso y
lo interesante de la libertad de Habermas es que esta debe ser ejercida de acuerdo con la
busqueda de un pacto razonado: “[...] todo participante individual es libre, en el sentido
de tener la autoridad epistémica en primera persona de decir <<si>>y <<no>>."Y “[...]
que esta autoridad epistémica se ejerza de acuerdo con la bldsqueda de un acuerdo
razonado, de modo que s6lo se seleccionen soluciones que sean racionalmente aceptables
para todos los implicados y afectados.”?8. Es decir, tiene que haber cooperacion. Por lo
tanto, podemos expresarnos con libertad, no obstante siempre con la intencion de llegar

a soluciones.

La tercera norma implica que cada participante haga uso de su racionalidad
comunicativa. Este concepto, explicado con detalle en su libro Teoria de la accién
comunicativa, es el que permite realizar con éxito la descentralizacion, la aceptacion de
la libertad del conjunto de integrantes y la voluntad de cooperar en pro de la solucién de
un conflicto?®. Habermas define, de forma general, la racionalidad comunicativa asi:
“Este concepto de racionalidad comunicativa lleva consigo connotaciones que en ultima
instancia se remontan a la experiencia central de la capacidad de aunar sin coacciones y
de generar consenso que tiene un habla argumentativa en que diversos participantes
superan la subjetividad inicial de sus respectivos puntos de vista y gracias a una
comunidad de convicciones racionalmente motivada se aseguran a la vez de la unidad del
mundo objetivo y de la intersubjetividad del contexto en que desarrollaron sus vidas®.”3!.

Y sin esta racionalidad no se puede dar la situacion ideal de habla de Habermas.

El concepto de racionalidad comunicativa es muy parecido al de la razonabilidad de este
trabajo. Lo que ocurre es que este autor no relaciona estos conceptos de la misma manera.

Habermas piensa en un tipo de CBPA, pero no de caracter Unicamente argumentativo,

28 Jiirgen Habermas (2001) La ética del discurso y la cuestion de la verdad. Editorial Paidos Studio 159. Pagina 31.

29 Se puede ver en mas detalle en la Teoria de la accion comunicativa.

30 En conexidn con Wittgenstein, D. Pole, Conditions of Rational Inquiry, London, 1971; id., <<The Concept of
Reason>>, en R. F. Dearden, D. H. Hirst y R. S. Peters (eds.), Reason, vol. Il, London, 1972, pp 1 ss. Los aspectos en
los que Pole clarifica el concepto de racionalidad son principalmente: <<objectivity, publicity and interpersonality,
truth, the unity of reason, the ideal of rational agreement>>. Sobre el concepto de racionalidad en Wittgenstein, cf.
sobre todo St. Clavell, Must we mean what we say?, Cambriadge, 1976; id., Reivindicaciones de la razén: Wittgenstein,
escepticismo, moralidad y tragedia, Madrid, 2003.

31 Juirgen Habermas (2010) Teoria de la accidén comunicativa. Editorial Trotta. Pagina 34.

16



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

sino de caracter social, es decir, piensa en dejar un espacio social a quienes que no

comparten las mismas ideas.

Lo importante y lo que se recoge como idea relevante de Habermas es que podemos llegar
a un acuerdo con las demas personas (diferentes o iguales) mediante el uso de la razon.
Entre lineas lo que se deduce de lo que queria decir es que podemos consensuar si asi nos
lo proponemos. Ahora bien, debemos estar dispuestos a colaborar en este debate vy,
Ilegado el momento, a cambiar nuestro forma de pensar si es necesario. Un valor que esta

intimamente ligado a la autocritica y a la formacion del pensamiento critico.

Por ultimo tenemos el ideal habermasiano, que dice que todo conflicto resuelto por la
racionalidad comunicativa (habiéndose hecho efectivas las demas normas) es de caracter

universal y, para Habermas, una verdad universal.

Del mismo modo que hay autores y autoras que afirman rotundamente que matar siempre
es una accion moralmente incorrecta, Habermas defiende que cualquier consenso
generado por personas con racionalidad comunicativa serd siempre universal, porque el
uso de la razén siempre es bueno®2. Asimismo, lo que en un consenso se acabe
concluyendo, queda, por definicion, como una verdad universal y, por lo tanto, tenemos

unas referencias claras y deducidas por el ejercicio de la razon.

En este Gltimo punto el presente trabajo se desvia de la vision de Habermas. Se puede
entender que para elaborar ciertas normas basicas en clase, esta idea de universalidad
puede ir bien por lo que respecta al funcionamiento préctico de un aula. Es decir, habra
veces en las que el profesorado pueda recurrir a unos criterios inamovibles, los cuales han
podido ser extraidos de un procedimiento parecido al de la ética de Habermas. No
obstante, esta propuesta no esta de acuerdo con que puedan haber verdades universales

por mucho que personas con racionalidad comunicativa hayan resuelto un conflicto.

Sintetizando las aportaciones de Bordes y Habermas que se han presentado, entendemos
la idea de respeto de la siguiente manera: El respeto designa consideracion hacia los
razonamientos de las demas personas y hacia los propios, segiin unas normas basicas y
racionales consensuadas, dejando de lado nuestras creencias mas profundas

(subculturales) e intentando entender todo tipo de pensamiento siguiendo un CBPA.

32 Jurgen Habermas (2001) La ética del discurso y la cuestion de la verdad. Editorial Paidés Studio 159. Pagina 39-44.

17



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Si queremos respetar nuestros juicios y los de los demas, debemos saber que ya existen

técnicas concretas para ello, que se veran a continuacion.

Argumentacion

Del analisis de la argumentacion se encarga la Teoria de la argumentacion, que no es una
teoria como tal, sino que designa un campo de investigacion muy amplio que comprende

estudios tanto de l6gica formal como de Idgica informal.

Tenemos dos logicas diferentes: la I6gica formal para validar los argumentos y la légica
informal para validar las argumentaciones. Estas dos logicas utilizan reglas de validacion
distintas. Para la légica formal solamente resulta valido aquello que es necesariamente

verdadero; el caso de la l6gica informal es mas complejo.

La ldgica informal estudia e intenta validar las argumentaciones cotidianas: ¢cuando
podemos decir que una argumentacion es valida? Hasta el momento, no hay acuerdo sobre
esta cuestion. Actualmente, parece ser que la eficacia argumentativa es la que tiene mayor
peso en nuestras argumentaciones cotidianas. Asi, la retorica parece ser la perspectiva
argumentativa que, junto con la légica formal y la dialéctica, es la que tiene mas
relevancia. Por lo tanto, una argumentacion parece ser buena dependiendo del contexto,

es decir, dependiendo de quién esté hablando y de la audiencia.

En cuanto a los argumentos, estos son validos si la conclusion se sigue necesariamente
de las premisas. Para ello utilizamos distintas l6gicas formales, como por ejemplo: I6gica
de enunciados, teoria de conjuntos, logica de primer orden, etc. Todas ellas, l6gicas
formales y proximas a las matematicas. La logica, tradicionalmente, se encargaba de ellos
Yy, poco a poco, fue evolucionando y se lleg6 a la conclusion que no era o mismo un
argumento dado, fuera de contexto o sin contexto alguno, que analizar una argumentacion
(lo mas parecido a una conversacion) en un contexto dado y con una audiencia
determinada. Hacian falta otras reglas de validacion. Ahi nace la l6gica informal, en
concreto en las aulas universitarias de Norte América en la década de los 60 —donde el
alumnado exigia que su formacion pudiera ser relevante contra la guerra de Vietnam de

forma pacifica®-.

33 Montserrat Bordes Solanas (2011) Las Trampas de Circe: falacias légicas y argumentacion informal, Colecci6
Teorema serie mayor. Paginas 53-55.

18



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Los argumentos son distintos de las argumentaciones porque no tienen contexto ni se
valora quien lo dice, solamente se analizan desde su estructura l6gica formal interna (p,
q, p —q, ~p, etc.). En cambio las argumentaciones si que tienen contexto y valoraciones
subjetivas. El problema esta en que no hay acuerdo sobre qué contextos hay, ni sobre qué
tipo de valoraciones subjetivas resultan adecuadas en cada tipo de audiencias. Existen

intentos®*, pero no un acuerdo universal.

Asi, cuando nos referimos a la argumentacion aludimos a la logica informal y a unas
reglas de validacion que no son exactas. Sin embargo, tenemos muchas referencias® que
nos pueden ayudar a validar las argumentaciones o a descubrir por qué las damos por

buenas.

Una vez aclarada la cuestion inicial sobre la diferencia entre los argumentos y las
argumentaciones, es conveniente mostrar las diferentes perspectivas argumentativas: la

I6gica formal, la dialéctica y la retdrica.

La légica formal estudia los vinculos de inferencia entre grupos de proposiciones,
estructuradas unas como premisas y otra como conclusion de un argumento®; procura
definir unos criterios que permitan reconocer la validez de los argumentos que queremos

analizar®’.

La dialéctica podemos entenderla como una vertiente de la l6gica, no obstante en vez de
analizar Gnicamente argumentos formales, también analiza argumentaciones dentro de un
contexto discursivo (un dialogo) y los avala como validos o invalidos y falaces®; analiza

los argumentos y argumentaciones dependiendo del contexto discursivo en el que son

34 Walton en Slippery slope arguments, Oxford, Clarendon, 1992, en The new dialectic: conversational context of
argument, Toronto, University of Toronto Press, 1998 y en Argumentation and Advocacy, 2000, pags. 179-195; citado
en: Montserrat Bordes Solanas. Las Trampas de Circe: Falacias logicas y argumentacié informal. Colecci6 Teorema
serie mayor. Pagina 66.

35 Aristoteles en Las refutaciones Sofisticas y la Retdrica, las dos de traduccion castellana de Miguel Candel, 1982 y
1990; J. Bentham en Falacias politicas, edicion de P. Bingham, 1824, traduccién de Javier Ballarin, 1990; R. Whately
en Elements of rhetoric, Oxford, 1836; A. Sidgwick en Fallacies, Nueva York, D. Appleton, 1884; Monroe C.
Beardsley en Practical Logic, Nueva York, Prentince-Hall, 1950; Peter Fredrick Strawson en Introduction to logical
theory, Londres, Methuen, 1952; S. E. Toulmin en Los usos de la argumentacion, Ediciones Peninsula, traduccion de
Maria Morras y Victoria Pineda, 2007; Chaim Perelman i Olbrechts-Tyteca en La nouvelle rhétorique, Paris, PUF,
1958. Traduccién castellana, La nueva retérica, Madrid, Gredos, 1989; Charles Leonard Hamblin en Fallacies,
Londres, Methuen, 1970; John Hayden Woods en <<What Type of Argument is an Ad Verecundiam?>>, Informal
Logic, vol. 2, nim. 1, 1979; Howard Kahane en Logic and Contemporary Rhetoric: The Use of Reason in Every Life,
Belmont, CA, Wadsworth, 1971; Douglas Neil Walton en The new dialectic: conversational context of argument,
Toronto, University of Toronto Press, 1998; Grice, H., Studies in the way of words, Harvard University Press, 1989;
citado todo en la bibliografia de Las trampas de Circe: falacias l6gicas y argumentacion informal.

3 Montserrat Bordes Solanas (2011) Las Trampas de Circe: falacias ldgicas y argumentacion informal, Colecci6
Teorema serie mayor. Pagina 33.

37 Lufs Vega Refién (2003) Si de argumentar se trata, Editorial Montesinos. Paginas 29-32.

38 Montserrat Bordes Solanas (2011) Las Trampas de Circe: falacias légicas y argumentacion informal, Colecci6
Teorema serie mayor. Pagina 33.

19



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

proferidos®. Es el lugar natural de la discusion razonable en torno a cualquier cuestion

abierta en la cual resulta complicado dar con una argumentacion buena o mala®.

Por ultimo, la retorica estudia los argumentos y argumentaciones persuasivas en relacion
a las creencias, valores y preferencias de una determinada audiencia que tiene que ser
convencida*'; seria provocar, directamente o adrede, determinadas reacciones y

actuaciones por su parte®?.

Asentar las bases de la argumentacion es lo que se quiere ensefiar. Una vez que al
alumnado se le ha ensefiado la idea del respeto, se puede explicar mejor argumentacion,
sobre todo para explicar dialéctica. Muchos de estos contenidos son conocimientos que
conocen implicitamente, pero quizas no lo piensan de forma muy consciente, como los
pertenecientes a las reglas del CBPA, o las consecuencias de una retorica abusiva.
Ademas, un clima sobre el respeto bien instaurado en clase puede facilitar la escucha
activa de todas las opiniones, lo que mejora la calidad de nuestras argumentaciones

existiendo una predisposicion favorable para aprender argumentacion.

A través de debates, el profesorado debe guiar al alumnado hacia un camino donde estos
mejoren sus habilidades comunicativas y aprendan a generar reflexiones y
argumentaciones de calidad, sabiendo cémo esta siendo su argumentacion: si mas bien
l6gica-formal (siguiendo unos criterios formales), si dialéctica (queriendo buscar un

consenso) o bien retdrica (queriendo convencer de sus ideas).

Vega afirma que de buenas argumentaciones hay 3, por asi decirlo: buenas
argumentaciones logicas (formales), buenas argumentaciones dialécticas y buenas
argumentaciones retéricas. A pesar de ello, sugiere que la buena argumentacion es
aquella en la que alguien ha sabido ver como entrar en la argumentacién y con qué
perspectiva. Hay que adecuarse al discurso de cada argumentacién si queremos
argumentar bien. Sin embargo, en su version mas teorica, Vega afirma que la

argumentacion ideal es aquella que presenta su contenido de forma légica (formal), que

39 En una argumentacion, se sobreentiende que también hay argumentos, pero estos ya no se tratan solamente con la
l6gica formal, sino con la informal.

40 Luis Vega Refion (2003) Si de argumentar se trata, Editorial Montesinos. Paginas 29-32.

41 Montserrat Bordes Solanas (2011) Las Trampas de Circe: falacias ldgicas y argumentacion informal, Colecci6
Teorema serie mayor. Pagina 33.

42 Luis Vega Refion (2003) Si de argumentar se trata, Editorial Montesinos. Paginas 29-32.

20



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

se adecua al contexto discursivo en concreto y que, por otra parte, resulta convincente a

la audiencia®.

No hay que olvidarse, no obstante, de estudiar la otra cara de la moneda: las falacias. Mas
atractivas para el alumnado, estas representan los malos argumentos vy, de ellas, existen,

segun Vega, también tres tipos: I6gicas, dialécticas y retoricas.

Estos conceptos sobre argumentacion los alumnos y las alumnas los desconocen. Suelen
creer que hay razonamientos irrefutables aunque cuando estos se analizan desde las tres

perspectivas comentadas, los resultados les sorprenden.

Lo que se pretende conseguir al estudiar argumentacion es que sospechen y critiquen lo
que dan por sabido; que aprendan a generar discursos solidos que cuesten ponerlos en
duda; que sepan cuando es mejor contestar desde el punto de vista de la logica, de la
dialéctica o de la retorica; que estructuren sus ideas de forma ldgica sin temor a las
emociones o a la situacion del momento; que sepan dejar de hablar de cierta cuestion que
se esta complicando para no alargar mas una tematica donde no hay solucién aparente ni
cooperacion; que se impongan cuando sea necesario sobre alguien que solo explica bulos
e historias falsas, vestidas con cuentos y que consigue convencer a una audiencia muy

influenciable.

Con todo, al practicar este tipo de filosofia, puede darse una realidad adversa: que las
demas personas no quieran colaborar en estas bases filosoficas, y esto da pie al siguiente
concepto de esta propuesta, la tolerancia, el momento importante de aplicar la

razonabilidad.

Tolerancia

Saber qué tolerar y qué no tolerar es una virtud, y seguramente no existan unos criterios
universales y absolutos sobre qué se debe tolerar. La tolerancia ha ido cambiando a
medida que nuestra perspectiva moral de la sociedad se ha modificado; descubrimos
nuevas perspectivas morales y hemos llegado como sociedad a tolerar ciertas acciones

gue antes no tolerdbamos.

43 Ibidem, 286-87.

21



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Por ejemplo, afos atrds dar una bofetada a nuestros hijos e hijas por su mal
comportamiento podia ser algo perfectamente tolerable. En cambio, hoy dia es mas
discutible, debido a que hemos cambiado o ampliado nuestro sentido de la tolerancia. Ya
no la toleramos porque entendemos que puede ser una agresion fisica evitable; o bien,
porque ahora la vemos como una accion moral nociva. Hemos afiadido a esta accién una
significacion o carga moral que, poco a poco, se ha expandido en nuestro sentido de la
tolerancia. Este seria un ejemplo de lo que Ilamariamos cambiar o ampliar nuestro sentido

de la tolerancia.

El concepto en cuestion nace en los siglos XVI-XVII a causa de los conflictos entre
diferentes religiones. La tolerancia designaba aquellas razones que dabamos para evitar
conflictos sociales y religiosos** con personas que pensaban diferente a una mayoria o

minoria de la sociedad, para poder establecer un orden publico, una buena convivencia®.

Dicho término proviene de la palabra tollere del latin que significa aguantar o soportar.
Pero como nuestra moral ha ido ampliandose con el paso del tiempo, la tolerancia también
lo ha tenido que hacer; ya no solo aguantamos ni soportamos cuando toleramos, sino que
también entendemos®®. Veremos, por lo tanto, que la tolerancia puede ser de dos formas:

negativa (aguantar) y positiva (comprender).

No obstante, con este concepto tenemos un problema, y es que ya no sabemos dénde esta
el limite. Por una parte, muchas personas no toleran a nadie que tenga creencias diferentes
a las suyas y, por otra parte, existen las que lo toleran todo. Hace falta moderacion,
razonabilidad, y gracias al respeto y a la argumentacion podemos aprender a tolerar
mucho mejor, ya que el respeto hara que nos aguantemos y la argumentacién hara que

nos comprendamos.

Ademas de ser una virtud, la tolerancia también se puede entender como un valor y como
tal resulta dificil definir qué es. Como también lo son la honestidad, la fidelidad o la

solidaridad. Sin embargo, apreciamos la tolerancia cuando nos remitimos a la convivencia

4 Latolerancia, como concepto, viene de las primeras reflexiones de John Locke sobre la tolerancia religiosa a finales
del siglo XVII a causa de la poca tolerancia que tenia la religion cristiana con las demas religiones y creencias. Sin
embargo, algunos dicen que surgié en el afio 1598, cuando Edicto de Nantes formula un primer espacio politico de
convivencia entre diferentes creencias religiosas que se habian confrontado sanguinariamente en Francia durante la
Reforma. Esto lo podemos ver con detalle en: John Locke, Carta sobre la tolerancia, Editorial Tecnos, Madrid, 2017.
La tolerancia, pues, surge de los conflictos religiosos de los siglos XVI-XVII y es una forma de resolverlos, una
estrategia, al fin y al cabo, politica y maquiavélica, debido a que establecié el orden politico y a que se mantuvo el
poder.

45 Carlos Thiebaut (1999) De la tolerancia, Visor, Madrid. Pagina 38.

46 |bidem, 40.

22



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

con personas que son diferentes en algunos aspectos, aceptando tales diferencias en pro

de la convivencia, que entendemos que comporta un bien comdn.

La tolerancia podemos percibirla incluso como una emocion que responde a conceptos
como la compasion, la indignacion o el rechazo de un dafio; una emocidn interna que
tenemos que saber gestionar®”. Y no por hablar de emociones tenemos que desvirtuar este
aspecto de la tolerancia, ya que en gran parte sentimos que hay veces en las que tenemos
que ser tolerantes, 0 no, segun las emociones que nos generan los diferentes

pensamientos. Por lo tanto, también debe ser tomada seriamente como una emocion.

Asi pues, la tolerancia puede ser vista de tres formas: como virtud, como valor y como

emocion.

Historicamente, la tolerancia es un concepto politico y resulta interesante tratarlo con el
alumnado de 1° de bachillerato, ya que en poco tiempo sera mayor de edad y debe
empezar a entrar en el mundo politico. Lo interesante es que vea cOmo esta siendo tratado
este concepto en nuestra sociedad: ¢Hemos llegado a un punto en que ya lo toleramos
todo?, ¢donde estan nuestros valores y criterios?, ¢y qué ocurre con quienes no toleran

nada? A partir de estas primeras preguntas se le puede iniciar en este concepto.

Una forma fécil de ensefarla es a partir de la polarizacion que describe, por ejemplo,
Carlos Thiebaut. Segun él, la tolerancia tiene dos polos, la parte negativa y la positiva.

“Aceptemos que aprendimos a comprender forzados por el soportar”*®

Por un lado, la tolerancia negativa consiste en soportar, sin remedio, a quien nos es
diferente; nos impone una limitacion y nos solicita restringir algunas de nuestras
creencias, que no debemos considerar absolutas ni por encima de la convivencia. Por otro
lado, la tolerancia positiva consiste en comprender las diferentes creencias y razones
teniendo interés por el porqué se piensa diferente; nos reclama una forma de presentacion

de nuestras creencias y de sus razones en el espacio plblico.*

Hay que intentar dar razones de por qué debemos soportar a quienes tienen creencias

diferentes de las nuestras, de por qué debemos esforzarnos por entenderlas y de por qué

47 |bidem, 37.
48 |bidem, 44.
49 |bidem, 40-44.

23



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

hay pensamientos diferentes a los nuestros. De esta manera, ejercitaremos nuestra virtud

en la tolerancia y le daremos un valor racional.

La tolerancia negativa y positiva solo es una dicotomia que se desprende de un analisis
tedrico que nos permite ver como opera este concepto de forma inicial, pero luego solo
hay tolerancia como resultado final. Es decir, tolerar es soportar y comprender al mismo
tiempo. La accidn de tolerar la podriamos sintetizar de la siguiente manera: restringirnos
antes de expresar nuestros desacuerdos sobre la base de un sistema superior de razones,

el cual nos hace comprender que estas las queremos en un espacio publico y libre.

Paradodjicamente, la tolerancia también debe permitir que podamos adoptar una actitud de
posibilidad de cambio, que nos permita realizar la comprension de las diferentes
creencias. Dicho de otro modo, no debemos tolerar siempre una accion determinada,

tenemos derecho a cambiar de opinidn sobre qué tolerar.

Por lo tanto, una condicién de la tolerancia es que siempre deberemos sospechar de
nuestras creencias Y, otra, que es cambiante. EI uso de la razon con respeto y buena
argumentacién puede hacernos tolerar cierta accion que antes no tolerdbamos y viceversa.

A esto también podriamos llamarlo ser razonable.

Sin embargo, existen perplejidades, ya que no siempre tendremos que sospechar de
nuestras creencias, sino que tendremos que estar en predisposicién de ello, si lo vemos

razonable.

La tolerancia no deberia dejarnos sin capacidad de juicio, ni dejar lugar a quienes piensan
diferente deberia equivaler a perder nuestro espacio total en la esfera publica®. Por esta
razon, primero hay que asentar unas bases de respeto y de argumentacion antes de querer
ser virtuosos Yy virtuosas en la tolerancia. Este concepto debe tener unos limites, y estos

hay que argumentarlos y con respeto.

50 |pidem, 71-72.

24



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Comunidad de Investigacion

Esta Gltima idea de Lipman consiste en crear un ambiente en las aulas que permita un

aprendizaje de calidad. (Como lo hacemos? Segun Lipman, de la siguiente manera:

(1) Asimilar la cultura. Para Lipman es imprescindible inculcar a los nifios y a las nifias
el afan de investigar los diferentes porqués y como hemos llegado hasta donde hemos

Ilegado; empezar con cosas basicas y que vayan desmenuzando las piezas.

(2) Resaltar la importancia de la ética. Este campo filoso6fico es muy importante para
Lipman porque les ofrece una capacidad para: “[...] valorar las relaciones entre medios y
fines y partes y todo; también, a discutir sobre normas y consecuencias; tener practica
para ejemplificar, ilustrar, universalizar o buscar principios éticos fundamentales y

deducir o inducir conclusiones implicitas.”>!

(3) Revisar el curriculum. Revisar lo que ensefiamos.
(4) Modernizar los textos. Cambiar los textos antiguos y/o clasicos por unos mas actuales.

(5) La primacia de la discusion. La discusion como objeto relevante para que el alumnado

aprenda a pensar por si mismo; discutir es bueno para desarrollar el razonamiento.

(6) Eliminar la fragmentacion del curriculum. Hay que recordar que Lipman no solo
habla de filosofia, sino también, y podriamos decir que por encima, de educacion:
“Seguimos pidiendo que las disciplinas académicas particulares hagan algo para reducir
su mutuo aislamiento, ya que vemos el desconcierto que puede producir ese fragmentado
curriculum entre los alumnos. “°2. Con ello se entiende mejor por qué Lipman se refiere
algunas veces a las demas disciplinas, pidiendo que esta apuesta por la comunidad de
investigacion no solo se tenga que hacer en filosofia, sino también en las demas

disciplinas.

Lipman insiste mucho en la idea de que una disciplina no debe reducirse a aprender solo
conceptos, sino que también debe ensefiar su lenguaje particular: “[...] las disciplinas
seran virtualmente incapaces de resolver este problema mientras continten definiéndose

como conjuntos de materias que hay que aprender, en lugar de como lenguajes en los que

51 Matthew Lipman, A. M. Sharp y F. S. Oscanyan (1992) Filosofia en el Aula, Editorial de la Torre, Madrid. Pagina
42.
52 Ipidem, 45.

25



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

los alumnos deben aprender a pensar. [...] Cuando una materia intenta despojarse de sus
presuposiciones y ramificaciones éticas, l6gicas, estéticas y epistemoldgicas porque son
<<discutibles>> 0 <<polémicas>>, elimina las auténticas caracteristicas que permitian a

los alumnos verla como una pieza junto a todas las demas disciplinas académicas.” >

Lipman entenderia perfectamente que una transmision de conocimientos basicos y un
aprendizaje memoristico es irrefutable en la educacion. Sin embargo, lo que quiere decir
es que una disciplina es un lenguaje concreto. Segun él, hay que eliminar aquellos

curriculos que solo sean una aglomeracion de conceptos especificos.

(7) Superar la dicotomia conceptos-habilidades. Es decir, que la adquisicion de
habilidades y el desarrollo conceptual deberian de darse juntos y reforzarse mutuamente.

Debemos ensefar la teoria junto a la practica, y viceversa.

(8) Reconocer la importancia de la metacognicion. Con esto Lipman se refiere a
controlar nuestro propio pensamiento, a ser mucho mas consciente de lo que se piensa y
se puede pensar. Y esta es la caracteristica mas importante, aquello que el autor valora
mas debido a que hace posible la accion de la autocorreccion: “Cuando empezamos a
razonar sobre la forma en que razonamos, a desarrollar conceptos sobre la forma en que
conceptualizamos y a definir las maneras en que construimos definiciones, nuestro
pensamiento se hace cibernético. Cada acto mental o habilidad de razonamiento puede
aplicarse a todos los demas, como una figura de dos columnas donde cada componente

se emparejara con todos los restantes.”>*

(9) Educar a los educadores. Hay que formar al profesorado para que se adecue en
diferentes circunstancias: “[...] los profesores deberian aprender con los mismos
procedimientos que esperan emplear en el aula. Si es deseable que en el aula haya
discusiones y se eviten las lecciones magistrales, en las escuelas pedagogicas deberia

haber tan poca leccion magistral y tanta discusion como fuera posible.””®

Ademas, cabe destacar la importancia que el profesorado esté motivado y tenga
entusiasmo: “[...] los profesores no pueden ser indiferentes frente a las asignaturas que
ensefian. Deben quererlas, porque solo asi querran redescubrirlas en cada clase. Y so6lo

con ese placer del redescubrimiento puede nacer un entusiasmo contagioso que emocione

53 Ibidem, 45.
54 Ibidem, 47.
55 Ihidem, 48-49.

26



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

a los nifios y que les motive [...] Los nifios veran la educacién como una aventura

irresistible so6lo cuando los profesores la sientan asi [...]"

Este es el paso final para llegar a la razonabilidad; una razonabilidad de grupo. Hasta
ahora, con los tres conceptos comentados se pretendia asimilar una razonabilidad de
caracter mas individual. Con la idea de Lipman, se puede culminar la elaboracion de esta

base filosofica y apelar a una razonabilidad colectiva.

Estas comunidades deben estar formadas y pactadas entre el alumnado y el profesorado;
son quienes, conjuntamente, marcan las normas y reglas que van a guiar las clases, y esta

voluntad de consenso, segun Lipman, es un golpe a la ensefianza tradicional.

Gracias al respeto, a una base argumentativa y a una ensefianza politica de la tolerancia,

podemos con mayor facilidad elaborar las comunidades de investigacion.

En los puntos 3, 4 y 6 se plantean ideas muy proximas a las del presente trabajo, a su
propuesta en general. Asimismo, el punto 1 se asemeja al de ensefiar y mostrar la idea del
respeto, porque se basa también en crear un tipo de ambiente filos6fico en el que
cuestionamos el mundo que nos rodea. Siguiendo con la comparativa, se puede ver que
los puntos 5 y 8 concuerdan con la tarea que se esta desarrollando, ya que ambos
planteamientos resaltan la importancia de la argumentacion. Y, por ultimo, el punto
namero 2 hace referencia a una de las metas de esta reflexion, la ética; afirmar, como lo
hace el autor, que la ética es muy importante para el razonamiento no es otra cosa que lo

que se dice en este mismo ensayo.

Influenciado por Dewey, Lipman tenia su mirada fijada en la educacion. El pensaba que
la filosofia no podia ser solo una transmision de conocimientos, porque entonces no seria
filosofia. En su libro Filosofia en el Aula hay un momento que habla sobre la diferencia

entre la Filosofia y el Filosofar que merece ser explicada.

Asi empieza Lipman a diferenciar entre estos dos conceptos: “Aparentemente la filosofia
estuvo primero encarnada en aforismos, poesia, didlogo y drama. Pero esta variedad de
vehiculos filoséficos durd poco, y la filosofia se convirtié en lo que a la larga ha

continuado siendo, una disciplina académica, cuyo acceso estaba limitado a los

5 fdem.

27



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

estudiantes universitarios. En su mayor parte, estos estudiantes de los niveles mas altos

de educacion han aprendido filosofia mas que a filosofar.””®’

Para Lipman lo importante es el Filosofar, una accién que concuerda con aquello
trascendental de la filosofia, como se ha remarcado en Camps cuando se hablaba de lo
que era relevante en filosofia y del porqué era una asignatura distinta a las demas. “[...]
aplicar la filosofia no es lo mismo que hacerla. EI modelo para hacer filosofia es la gran
figura solitaria de Socrates, para quien la filosofia no era una adquisicion, ni una
profesion, sino una forma de vida. Lo que Socrates nos ensefia no es a saber filosofia, ni
aplicarla, sino a practicarla. Nos desafia a reconocer que la filosofia es, en cuanto un

hacer, en cuanto una forma de vida, algo que cualquiera de nosotros puede imitar.””®

De acuerdo con Sdcrates, Lipman afirmaria que quienes pueden practicar o hacer filosofia
somos todos y todas las personas, y que no importa la edad para filosofar. De esta forma,

puede fundamentar mejor su idea de la filosofia para nifios.

Con Limpan, puede verse una opinién de la filosofia en la que se acentta aquello que no
es tangible ni medible, aquello que es trascendental. Ensefiar filosofia es una practica en
la que quien la ensefia debe vivirla y debe ser de una determinada manera filoséfica, lo
mas parecido a como era Sdcrates. Hay que incentivar a que se practique la filosofia y no
tanto a que se aplique. Esto ultimo es para los exdmenes y cuestiones formales y
académicas, segun Lipman, no tan relevantes si uno quiere aprender lo importante de la

filosofia.

57 Ibidem, 29.
58 |pidem, 30.

28



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

22 Parte de la propuesta

Habiendo visto el nucleo del trabajo, en esta segunda parte cabe concretar cbmo se podria

realizar.

Precisar de la misma manera como lo hace el curriculo oficial no es lo que se pretende
elaborar, debido a que no se tiene la intencion de definir de manera impoluta una base
filoséfica que preceda a los contenidos del curriculo oficial. De este modo, el lector debe

esperar una reflexion acerca de una supuesta base filosofica.

Contenidos

El primer contenido es transversal y es el mas importante: el respeto hacia el filosofar.
¢Qué se supone que tiene que aprender el alumnado de 1° de bachillerato, la filosofia
académica o a filosofar? La respuesta mas razonable pareceria ser las dos cosas, pero, en
vista de como el presente planteamiento contextualiza la filosofia en la educacion, la

respuesta a la pregunta se decanta por el filosofar.

Después de ensefiar y de incitar a preguntar y a cuestionar la realidad que nos rodea,
podemos complementar esta practica con el nombramiento de algun autor o autora
importante, y asi también ensefiamos algunos contenidos especificos de la filosofia

académica. Haciendo un balance entre la Filosofia y el Filosofar que decia Lipman.

Sin embargo, el primer paso y el mas importante es el de crear un clima del filosofar.
Acostumbrar al alumnado a que realice esta praxis y que entienda que podemos dudar de

muchas cuestiones.

Una vez establecido este clima, hay que construir entre el alumnado y el profesorado la
clase de filosofia. Con ello se quiere construir un espacio escolar en el cual se desee, por
las dos partes, aprender filosofia con unas reglas determinadas. Al alumnado hay que
despertarle la motivacion por abordar una tematica filoséfica y el profesorado debe elegir
coémo se van a formar las reglas, si bien las elige él (aprendizaje cooperativo), o bien de

manera conjunta (aprendizaje colaborativo).

Para ensefiar el respeto por el filosofar y construir la clase de filosofia se pueden aplicar
las nuevas metodologias para captar la atencion del alumnado, como pueden ser: el

Método de Caso (MdC), el Aprendizaje Orientado en Proyectos (AOP) y el Aprendizaje

29



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Basado en Problemas (ABP), las cuales se explicardn en el siguiente apartado de

Metodologia.

Estas metodologias permiten acercarnos mejor al alumnado que siguiendo el método
tradicional de explicar unos contenidos especificos sin ninguna dinamica de grupo, ya

que suelen resaltar y promover la motivacién de los alumnos y alumnas.

El respeto por la filosofia y el filosofar se puede realizar con la variacion de estas tres
metodologias y con un buen planteamiento de los problemas a tratar. Pero, a medida que
el alumnado y el profesorado van debatiendo o hablando sobre los diferentes problemas
filoséficos, para poder filosofar con calidad debe incorporarse otro contenido diferente al
del respeto por el filosofar: la argumentacion. Esta si que debe ser tratada con contenidos

concretos. Otra vez, balanceando entre la Filosofia y el Filosofar.

En su concrecidn, veriamos, por ejemplo: los silogismos y los argumentos deductivos e
inductivos en logica formal; el CBPA en ldgica informal; retérica para explicar las
falacias y realizar debates formales en clase; y una explicacion sencilla de como operan
las tres perspectivas argumentativas.

Finalmente, una vez se ha instaurado un ambiente basado en el respeto por el filosofar y
con herramientas argumentativas para realizar buenas argumentaciones, se sugiere incidir

en la politica, ensefiando el concepto de la tolerancia.

La tolerancia, como se ha dicho, es una virtud y es muy importante en los sistemas
demdcratas como los que tenemos hoy en dia. Explicar qué es la tolerancia y en qué
consiste es realizar un paso hacia delante en la formacion de una buena ciudadania. No
obstante, es un concepto dificil y peligroso: dificil porque ensefiarlo de forma tedrica
puede resultar demasiado complejo para el alumnado y, ademas, porque ensefiarlo mal le

puede hacer caer en relativismos peligrosos como el pensar que todo se puede tolerar.

Richard Rorty ya avisaba de este peligro y nos puede servir como base. Este autor pensaba
que la filosofia podia utilizarse para cambiar la realidad y actuar sobre ella, alejandose de
ideas metafisicas. Segun él, tenemos que entender en que contexto politico vivimos
(entender la contingencia de nuestras creencias) y, sobre todo, diferenciar entre aquello
que es publico y privado, tal y como lo haria el ironista liberal. Este personaje, el cual es

el protagonista de su libro Contingencia, ironia y solidaridad®®, nos ayuda a entender de

%9 Richard Rorty (2016) Contingencia, ironia y solidaridad. Editorial Paidos.

30



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

qué formas podemos tolerar las diferentes acciones de una forma contingente, liberal y
democrata para intentar hallar una utopia liberal: “Los ironistas liberales son personas
que entre esos deseos imposibles de fundamentar incluyen sus propias esperanzas de que
el sufrimiento ha de disminuir, que la humillacion de seres humanos por obra de otros

seres humanos ha de cesar.”%°

Sabiendo que Rorty no era absolutista nos puede servir para utilizar sus argumentos en
contra de una afirmacion tedrica de lo que se debe de tolerar: “Los filésofos como
Santayana y Stuart Mill rechazan, en efecto, reconocer cosa alguna como definitiva,
porque consideran que el objeto de cualquier especulacion filoséfica o culto religioso es
producto de la imaginacion humana. Un dia ese objeto podria ser suplantado por otro
mejor. No hay un final para este proceso de sustitucién, no existe un punto en que sea
factible la pretension de haber encontrado la idea justa, y haberlo hecho de manera
definitiva. No hay nada ya existente con lo cual hubieran de intentar corresponderse

nuestras convicciones morales.”?

De esta manera, Rorty puede servirnos para ensefiar al alumnado que la tolerancia ha ido
evolucionando y que resulta un peligro fundamentarla en un marco teérico y metafisico.
Junto con Thieabut, para explicar la polaridad que describe en la tolerancia, serian los dos

autores a tratar.

Metodologia

La metodologia a seguir consiste en una combinacion de las tres metodologias
comentadas: el MdC, el AOP y el ABP.

El MdC pretende ensefiar a generar soluciones a partir de problemas reales, pero sin
necesidad de resolverlos, sino que se centra en que el alumnado investigue diferentes
casos reales. Se debera debatir sobre diferentes cuestiones y realizar reflexiones finales.
También, se podran analizar diferentes soluciones que ya se han dado para unos
problemas en concreto que ya han sido resueltos. Incluso, se podran generar o simular

nuevas soluciones.

60 |hjdem, 17.
61 Richard Rorty (2009) Una ética para laicos: Presentacion de Gianni Vattimo. Katz Editores. Pagina 18.

31



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

El AOP es un trabajo en equipo en el que cada grupo planifica un proyecto para dar
solucidn, si se puede, a un unico problema real. A diferencia del MdC, esta metodologia
propone profundizar en un Unico problema. Lo que se pretende es comprometer a los

distintos grupos con su proyecto en concreto y aumentar su sentido de la responsabilidad.

Y el ABP, a diferencia de las otras dos metodologias, permite que el alumnado trate un
problema ficticio. Esta metodologia posibilita un aprendizaje mas libre. Se plantea un
unico problema que se tiene que solucionar por grupos, y debe ser, sobre todo, muy
relevante y de acuerdo con sus intereses, ya que, de lo contrario, no suele tener buenos
resultados. El profesorado debe ser un guia y un motivador y plantear un problema que

realmente les afecte de manera emocionalmente intensa.

Estas tres metodologias se pueden usar para crear una relacion especial con la asignatura
de filosofia y, de esta forma, no se percibe como una clase comun, sino diferente, ganando

en atencion.

No existe una metodologia perfecta debido a que esta debe cefiirse a la situacion
contextual del alumnado y del centro en cuestion, ambas muy cambiantes y diferentes
segun el tipo de alumnado que se trate (con altos o bajos recursos, con problemas sociales,
con problemas de convivencia, etc.) y dependiendo del tipo de centro en el que se trabaje
(publico, privado o concertado). Asi pues, para ciertos entornos educativos habran
algunos usos docentes mas practicos y mejores que otros.

La combinacion de estas tres metodologias, junto a las clases mas tradicionales y de
caracter magistral, tienen la funcién de captar la atencion del alumnado, el objetivo

principal de la metodologia de la presente propuesta.
El procedimiento metodoldgico seguiria de la siguiente manera:

1) Crear el ambiente del respeto por el filosofar en el aula.

2) Acordar la forma de trabajo en el aula (MdC, AOP, ABP y clases tradicionales)

El objetivo es ensefiar al alumnado a trabajar como una comunidad de investigacion, con
respeto y con competencia basica de las técnicas de argumentacion para, con
conocimiento del movimiento que ejerce la tolerancia, incorporarle una base filoséfica
capaz de comprender con mayor facilidad los conocimientos especificos de los

contenidos curriculares oficiales.

32



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Papel del profesorado

Para terminar con el ensayo cabe concretar algunos aspectos sobre el profesorado de esta
filosofia basica, ya que es el responsable de que el alumnado aprenda en buenas

condiciones.

Haciendo una combinacion de lo que dice Camps y lo que se lleva comentando de la
distincion de Lipman entre Filosofia y Filosofar se puede distinguir entre el profesorado

de filosofia y el fil6sofo o la fildsofa.

Para Camps, la diferencia radica en que el primero habla de la filosofia (en sentido
Lipmaniano) y el segundo conjunto habla de la realidad (pero no como objeto empirico)
e intenta comprender mas alla de la informacion dada por las ciencias®. El profesorado
de filosofia se desvirta si solamente ensefia filosofia académica, ya que la filosofia es
mas que eso; se trata de poseer una actitud reflexiva e introspectiva que se asienta en la
sospecha de los mismos conceptos que se explican académicamente. Siempre debe estar
dudando. Ademas, al fildsofo o a la filosofa debe interesarle aquello que no tenga limites;

un conocimiento de un orden distinto al de las demas disciplinas®.

El profesorado mas académico, que hace de la filosofia su profesion —y que reproduce lo
que dijeron otros filésofos o filosofas—, no se distingue de la de otros profesorados®. Y
teniendo en cuenta que tanto Camps como el presente trabajo llevan defendiendo la
diferenciacion o, aquello que caracteriza a la filosofia, también cabe destacar aquello que
caracteriza al profesorado de filosofia. Esto es lo que se esta explicando: que sea fildsofo
o filésofa, o bien, en otras palabras, que tenga una actitud filoséfica, que es equiparable
con la imagen de Sdcrates o como el hacer filosofia de Lipman. Esta debe ser su

caracteristica principal.

Otro aspecto que singulariza al profesorado de filosofia, segun Camps, es su condicién
de humildad al mostrar y explicar que sus aportaciones quizas no proporcionen
soluciones, sino que planteen dudas y problemas que hagan reflexionar al alumnado en

cuestion®®. Por lo tanto, se puede concretar un poco mas esta actitud filosofica-socratica

621X Boletin de estudios de filosofia y cultura Manuel Mindan, 2014. | Pensamiento espafiol contemporaneo: El futuro
de la Filosofia en el sistema educativo. Educar y ensefiar Filosofia. P4gina 77.

83 [dem.

64 [dem.

85 |hidem, 82.

33



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

afiadiendo en esta un aspecto de bdsqueda de problemas mas que de busqueda de

soluciones.

También Sanlés acentla esta caracteristica de la filosofia, y dice que es consecuencia de
su propia naturaleza que sea una actividad que se interese méas por el preguntar que por el
dar respuestas. Este autor se apoya en Kant para diferenciar, como se ha comentado varias
veces, entre ensefiar filosofia y ensefiar a filosofar®®, al igual que Camps y Lipman. No

parece por tanto un analisis extrafio.

Sanlés afirma que una cosa es ensefiar un conocimiento histdrico y otra cosa distinta es
ensefar a pensar; saber como han sido histéricamente los sistemas filoséficos es solo un
conocimiento que se deriva de datos, no de principios, una copia inauténtica que es
caracterizada por el puro aprendizaje memoristico. Ademas, este autor da una gran
importancia a la filosofia dialéctica porque entiende que cuando el alumnado aprende
filosofia, aprende a que todo es “razonablemente discutible”, lo que hace de la filosofia

que sea tan importante®’.

De este modo, la filosofia como disciplina debe promover una actitud que problematice
la realidad que se le presenta al alumnado como evidente. Y aqui se puede observar un
caracter de rebeldia de la filosofia, segun Olivares, con el que tanto él como Innerarity

estan de acuerdo.

En contraposicion de la vision de la filosofia académica, tenemos la filosofia no-
académica, la cual se esté intentando definir en este trabajo: la del filosofar, la de hacer
filosofia, aquella que va més alla del conocimiento empirico, etc. Esta filosofia se
relaciona con la desobediencia, segun Olivares, y su poder se encuentra en la tozudez, en

la duda permanente ante cualquier fundamentacion®.

En atencion a estas cuestiones sobre el profesorado de filosofia podemos definir algunas
caracteristicas del profesorado de filosofia, a parte de las formales y académicas, como

son: una actitud filosofica en concreta, problematizar la realidad y una actitud de rebeldia.

Por otra parte, el profesorado también debe construir un terreno comun —el clima del que

se hablaba cuando se explicaba la nocién del respeto por el filosofar— donde el alumnado

8 Kant, I. “K.r.V”., A838; B866, ed. esp., Ed. Alfaguara, p. 650.

671X Boletin de estudios de filosofia y cultura Manuel Mindan, 2014. | Pensamiento espafiol contemporaneo: El futuro
de la Filosofia en el sistema educativo. Importancia de la ensefianza de la Filosofia en la Educacion Secundaria. Paginas
111-113.

68 |hidem, 121.

34



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

se sienta comodo en clase y entienda que forma parte de un colectivo mas grande que el

individuo en particular.

De acuerdo con Lipman, el profesorado debe tener entusiasmo, empatia y voluntad con
todos y todas las personas de la clase; debe tener un apego hacia la propia disciplina e
intentar no perderlo, ya que la perdida de este supone un contacto emocional con los
alumnos desaprensivo Yy frio, con lo que la atencién de los alumnos disminuye al igual

que su aprendizaje.

El factor emocional es muy importante en el papel del profesorado de filosofia y, en
general, en el papel del profesorado de todas las disciplinas. Restarle importancia seria
un error grave, porque justamente se trata con adolescentes, los cuales son muy sensibles
a cualquier acto o pensamiento que se genere en ellos, por ello, el profesorado debe

mantener una buena relacién emocional con su alumnado.

35



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Conclusion

Para concluir el presente trabajo cabe recopilar la informacion que se ha expuesto.

En un primer lugar, constatar que a traves de las practicas docentes se ha detectado un
problema en la comprension de la Logica Proposicional de la Filosofia de 1° de
Bachillerato por parte del alumnado, y se ha ofrecido una respuesta ante este

inconveniente: una base filosofica fundamentada en el respeto y la argumentacion.

En segundo lugar, se han vinculado los estudios de Argumentacion y Etica Comunicativa
con la perspectiva del Disefio Curricular y algunas ideas de Lipman de forma que han
establecido una buena concordancia y sentido entre las dos partes, las cuales permiten

elaborar una base filoséfica mejor fundamentada que sin una de ellas.

El sustento principal se ha querido fundamentar en base al respeto por el filosofar,
instaurando en el aula un clima en el que el alumnado respete el propio acto de la reflexion
y el de la autorreflexion. ;Cémo lo conseguimos? A través de un enfoque curricular
interdisciplinar —ya sea a través de las grandes cuestiones de la Filosofia, o con cualquier
otro de los enfoques comentados— y creando una buena relacion emocional con el
alumnado —practicando el debate continuo en clase y motivando al alumnado para que

exista una alta participacion—.

De este modo, el alumnado puede entender con mayor facilidad las principales nociones
de argumentacidon. Teniendo en cuenta que la argumentacion se basa, en gran parte, en la
escucha activa de las diferentes opiniones, si previamente ha existido un respeto por ellas,
entonces la argumentacion en el alumnado puede tomar raices con mayor facilidad en las
buenas argumentaciones dialécticas, aquellas que respetan un CBPA. En consecuencia,
ya han tenido una base dialéctica de la argumentacion. Quedaria, por supuesto, iniciarles
en logica (formal) y en retorica. Pero hasta incluso la base del respeto por el filosofar
puede cimentar una buena base retorica. Ensefiar a no faltar el respeto
argumentativamente facilita una mayor comprensién de los malos usos excesivos de las
argumentaciones retoricas —aquellas que solo pretenden convencer a una audiencia
determinada atentando contra la logica y la dialéctica (como las falacias ad hominem o
las falacias ad verecundiam) —, por lo que su futuro aprendizaje podra ser mejor

explicado.

36



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Lo mismo ocurre con la argumentacion y la tolerancia, es decir, la primera facilita la

comprension de la segunda.

La tolerancia, siendo un concepto que adopta diferentes formas (virtud, valor y emocion),
cuando se expone en la esfera publica demanda, frecuentemente, una argumentacion y,
por lo tanto, nos tocaré explicar por qué toleramos o0 no cierta accion determinada de
forma publica. En consecuencia, habiendo visto que nuestras argumentaciones las
construimos a traves de tres perspectivas (l6gica formal, dialéctica y retorica), podremos

argumentar con mayor conciencia sobre qué acciones queremos tolerar y cuéles no.

La practica en la argumentacion, sobre todo en debates, suele originar diferentes
emociones entre los participantes, que se derivan de “querer tener la razén”, o de no
reconocer que nuestra posicién es débil, o de no querer suspender la discusion por ansias
de terminarla (incumpliendo, por ejemplo el CBPA de Bordes), etc. Asi, aprendiendo
argumentacion —sobre todo dialéctica— el alumnado empieza a tener contacto con la
tolerancia como emocion y, por lo tanto, empieza a controlar sus pensamientos e ideas.
Ademés, una buena argumentacion, seguramente, podrd respaldar con mayor

fundamentacioén la tolerancia o intolerancia hacia una accion determinada.

Seguidamente, cabria relacionar los conceptos del respeto, de la argumentacion y de la
tolerancia con las comunidades de investigacion de Lipman. Estas ultimas convergen
adecuadamente con los conceptos desarrollados, y la explicacién se puede ver detallada
en la primera parte de esta presente propuesta (en el apartado de Comunidades de

investigacion).

El concepto de Lipman es un reflejo de lo que se pretenderia hacer con la base filoséfica
que se ha elaborado. Es lo mas parecido a un referente y a una prueba de que se puede
aplicar una filosofia no tan académica ni tradicional. Asimismo, la metodologia que se ha
propuesto concuerda con la perspectiva Lipmaniana, las de las dinamicas de grupo y la

importancia del entusiasmo y motivacion hacia los alumnos.

La meta a la que se ha querido llegar es a la razonabilidad en grupo, para que esta
formacion consiga en el alumnado una mejor comprension de los contenidos del curriculo
oficial e incluso que ayude a formar una ciudadania, aunque sea muy pequefia, con un

sentido de la ética y la moral elevadas.

37



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn

Por ultimo, cabe decir donde podria ubicarse esta base en el sistema educativo.

Teniendo en cuenta que no se ha calculado cuanto tiempo llevaria explicar cada
subconcepto, no se puede determinar si esta base podria darse en todo un curso
académico. De forma prudente, este ensayo no considera esta base filos6fica como para
impartirla en todo un curso, por lo tanto, seria una base para implementarla en alguno en

concreto, formando parte del contenido en su justa medida.

Asi pues, el presente trabajo considera que podria ser parte del contenido de la asignatura
optativa de Filosofia en 4° de la ESO. La filosofia de 1° de bachillerato es el curso seguro
de filosofia en el sistema educativo, y mas que cambiarla, una opcion razonable es la de

facilitar su entendimiento preparando previamente una base filoséfica que le preceda.

Cabe decirse que se podria pensar en mejorar la optativa de 4° de la ESO déandole un giro,
al menos, impartiendo menos contenido especifico y asentar mejor algunas bases, por

ejemplo, en clave de la razonabilidad, como se ha mostrado.

Realmente, la base que se ha propuesto es muy parecida a lo que en 4° de ESO se propone
con la optativa de Filosofia: “En ese contexto, la filosofia puede convertirse en una ayuda
fundamental en su busqueda de una posicién ante el mundo, que le permita la toma de
decisiones de una manera autdbnoma, segura y responsable. [...] el alumno se dotara de
herramientas como la actitud critica y reflexiva que le llevara a no admitir ideas que no
hayan sido rigurosamente analizadas y evidenciadas. [...] Podrd distinguir el
razonamiento y la argumentacion fundamentada y coherente, como capacidad necesaria
para evitar el pensamiento Unico y dogmatico, de modo que el alumno pueda elaborar su

propia vision moral y politica de manera autbnoma, informada y cimentada.”®

Siendo que se ha partido de un andlisis de la filosofia de 1° de bachillerato, el contenido

de la base que se ha elaborado plantea poder aplicarse en la Filosofia de 4° de la ESO.

%9 Orden ECD/489/2016, de 26 de mayo, por la que se aprueba el curriculo de la Educacion Secundaria Obligatoria y
se autoriza su aplicacion en los centros docentes de la Comunidad Auténoma de Aragon.

38



Ensayo de una base filoséfica para la Filosofia de 12 de Bachillerato en Aragdn
Bibliografia

Carlos Thiebaut (1999) De la tolerancia, Visor, Madrid.

Douglas Walton (1992 - 1998), Slippery slope arguments, Oxford, Clarendon y The new
dialectic: conversational context of argument, Toronto, University of Toronto Press.

John Locke (2017) Carta sobre la tolerancia, Editorial Tecnos, Madrid.

John Rawls (1971) Teoria de la justica, Publicado por THe Belknap Press of Harvard
University Press, Cambridge, Mass.

Jurgen Habermas (1994) Conciencia moral y accion comunicativa. Editorial Planeta-De
Agostini, S.A.

Jurgen Habermas (2001) La ética del discurso y la cuestion de la verdad. Editorial Paidos
Studio 159.

Jurgen Habermas (2010) Teoria de la accién comunicativa. Editorial Trotta.
Ludwig Wittgenstein (2012) Tractatus Logico-Philosophicus. Alianza Editorial.
Luis Vega Refion (2003) Si de argumentar se trata, Editorial Montesinos.

Matthew Lipman, A. M. Sharp y F. S. Oscanyan (1992) Filosofia en el Aula, Editorial de
la Torre, Madrid.

Montserrat Bordes Solanas (2011) Las Trampas de Circe: falacias logicas y
argumentacion informal, Coleccié Teorema serie mayor.

Perelman, Chaim y Lucie Olbrechts Tyteca (2009) Tratado de la argumentacion: la
nueva retorica, Editorial Gredos.

Richard Rorty (2009) Una ética para laicos: Presentacion de Gianni Vattimo. Katz
Editores.

Richard Rorty (2016) Contingencia, ironia y solidaridad. Editorial Paidés.

Toulmin,S. E. (2007) Los usos de la argumentacion, Ediciones Peninsula, traduccion de
Maria Morras y Victoria Pineda.

T. Edward Damer (1995) Attacking faulty reasoning. California, Wadsworth Publishing
Co.

39



