was  Universidad
A8l Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

Sobre la fundamentacion moral de la desobediencia al Derecho.

Autora

Irene Lasheras Peral

Director

Prof. Dr. D. Guillermo Vicente y Guerrero

Facultad de Derecho / Universidad de Zaragoza

2019



https://www.google.es/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&ved=2ahUKEwj77N6Yz4jgAhVGxYUKHbAiBy4QjRx6BAgBEAU&url=https://www.unizar.es/identidad-corporativa/recursos-identidad-corporativa-anexo-tecnico-2&psig=AOvVaw0nVfToItGOK3HJ3fA3uXj0&ust=1548494897184081

INDICE

I. INTRODUCCION. ..ottt sttt sttt 3
1. LA OBEDIENCIA AL DERECHO ...t 5
1. TEORIA DEL DERECHO NATURAL .....ccovoiiieeieteeese e, 5
2. TEORIA DE LA SEGURIDAD JURIDICA: OBLIGACION POLITICA Y
OBLIGACION LEGAL ..ottt 7
I1l. LA DESOBEDIENCIA AL DERECHO ......ciiiiiiiiiiieieeeeeee e 17
1. FUNDAMENTACION IUSNATURALISTA: LA LEY SUPERIOR................ 18
2. FUNDAMENTACION UTILITARISTA: EL BIEN COMUN......cccooeverernnn. 21
3. FUNDAMENTACION CONSTRUCTIVISTA: DE JOHN RAWLS A JURGEN
HABERMAS ...ttt et e b e e s naae e saaeesanaeas 23
3.1. Lajusticia como equidad de JOhn RawIs. ..........cccvevueeieneenecieceeeeeeeene 24
3.2. Breve mencion a la ética comunicativa de Jirgen Habermas...................... 26
4, FUNQAMENTACION BASADA EN LOS DERECHOS FUNDAMENTALES.
LA TEORIA DE RONALD DWORKIN. ..ottt s 28
4.1. Relacion conceptual Derecho y Moral .........coccevveieeiiiceeceeeceeceee e 29
4.2. Tesis “fuerte” sobre los derechos individuales .........ccceeveeeerieeinieencieennne 29
4.3.  Su particular consideracion respecto de los desobedientes civiles .............. 30
5. LA FUNDAMENTACION RELATIVISTA DE GONZALEZ VICEN. ........... 31
IV. M1 POSICION PERSONAL ....c.oouiuiiiiinsieisesesissisesessessessssssssesssssssssessessenes 33
V. CONCLUSION......oitiirieiineireie sttt sttt essnes 37
VI BIBLIOGRAFTA ...ttt 39



l. INTRODUCCION

«Y es que la conciencia es libertad, y solo desde la conciencia adquiere su
verdadero y profundo sentido la vieja y olvidada definicion: En un Estado, es
decir, una sociedad donde hay leyes, la libertad solo puede consistir en poder

hacer lo que se debe querer, y no en estar forzado a hacer lo que no se debe

querer»?

Deber juridico y obligacidn juridica se manifiestan en uno de los fendmenos mas
controvertidos para la Filosofia del Derecho contemporanea: el de la Illamada obediencia
al Derecho, que se encuentra estrechamente ligado con la obligacion politica y con la
legitimidad de los sistemas politicos y juridicos. En los sistemas autoritarios, la
desobediencia a las normas dictada por un poder ilegitimo parece plenamente justificada.
El problema encuentra su raiz en la desobediencia a un Derecho que emana de un poder

politico democratico?®.

A lo largo del presente trabajo hablaré de las teorias de la Filosofia politica que a
lo largo de la historia han tratado de justificar la absoluta obediencia al Derecho,
iusnaturalismo y positivismo, hallando tras ello la conclusion de que no es sino en la
moralidad donde reside el verdadero fundamento de la obediencia al Derecho. Sin
embargo, siendo los imperativos de conciencia los Gnicos preceptivos de forma absoluta,

estos exigiran no obedecerlo cuando el mismo sea considerado por la moral como injusto.

Repasaré algunas de las que he considerado mas relevantes posturas que tratan de
fundamentar moralmente la desobediencia al Derecho, concluyendo con la mia propia,
que, influenciada por la tesis de Gonzélez Vicén difiere de ella en algunos aspectos

fundamentales.

El motivo de eleccion de la desobediencia al Derecho como tema principal del
trabajo no es otro que un especial interés y la certeza acerca de la importancia del mismo
no solo a lo largo de la historia, sino, actualmente y es que no son pocas las
manifestaciones concretas de la desobediencia al Derecho en la sociedad actual: desde
objetores de conciencia hasta desobedientes civiles, que aunque con finalidades distintas,

sitian en su moral individual la justificacion de la negativa al cumplimiento del Derecho.

L MONTESQUIEU, Del espiritu de las leyes, Altaya, Barcelona, 1993, p. 395.
2VICENTE Y GUERRERO, Guillermo, Apuntes de Filosofia del Derecho, Zaragoza, 2018.

3



Mi trabajo se apoya en fuentes principalmente primarias pero también secundarias.
He tomado como primordiales las obras de autores que, tras informarme, considero de
gran importancia en este tema, como Rawls, Dworkin o Habermas, y también espafoles
como Gonzélez Vicén, Eusebio Fernandez y Garcia Amado, referenciando todo ello en

la Bibliografia.

Por ultimo, queria mostrar mi agradecimiento a la Universidad de Zaragoza por
haberme formado y brindado las herramientas necesarias para desenvolverme en mi
futura vida laboral. En especial, queria agradecer a mi profesor Guillermo Vicente y
Guerrero, encargado de tutorizar este Trabajo de Final de Grado, en el que destaco su
especial dedicacion, cercania y comprension ante las circunstancias personales y

académicas que han acontecido a lo largo de la elaboracion de este trabajo.



1. LA OBEDIENCIA AL DERECHO

Cuando hablamos de obediencia juridica, resulta necesario situar el punto de partida
en el animo de toda sociedad de transformar la simple coexistencia en verdadera
convivencia a través de la instauracion de unos canones de conducta 0 normas que
deberan ser respetados por todos®. Asi, todo sistema politico y legal surge con la
pretension de ser obedecido y es en la necesaria existencia y respeto de esas leyes y
mandatos, donde encontramos la solucion a los problemas de la convivencia
construyendo una verdadera sociedad. Pero, ;verdaderamente existe una obligacion de
obedecer al Derecho? ¢Por qué? ¢ Es esta obligacion, absoluta? Asi, la pregunta no surge
del porqué de la creacién del Derecho sino del porqué de esta obligacion, de su

fundamento.

El estudio de la cuestion de la obediencia a la autoridad y sus mandatos, no presenta
una ubicacion sencilla e indiscutida, constituyendo para muchos autores uno de los nudos
de la Filosofia del Derecho. Para averiguar ese por qué, para hallar la supuesta raiz dltima,
el fundamento irreducible que hace de la obediencia al Derecho un imperativo ético,
centraré mi atencion en el analisis de algunas de las teorias principales que intentan dar
respuesta a tal cuestion, descubriendo sus lagunas y vinculando todo ello a una posible

fundamentacion de la desobediencia al Derecho.

1. TEORIA DEL DERECHO NATURAL

Esta doctrina, cuyos origenes se hallan en la sofistica griega, considera que sélo hay
un Derecho, el derivado de la naturaleza humana o de la naturaleza de las cosas o
establecido por una autoridad divina, cognoscible por medios racionales, intuitivos o a
través de la Revelacion. Por naturaleza puede entenderse la misma en general, el conjunto
de larealidad o la particular del hombre. Asi las cosas, la naturaleza es creadora de normas
y quien obedece sus mandamientos actta de forma correcta. EI Derecho que de aqui se
deriva, es valido para todos los tiempos, inmutable y siempre igual a si mismo, a
diferencia de los derechos histdricos y creados por los hombres, variables y que para los

iusnaturalistas derivan o se deducen necesariamente de aquel Derecho natural Unico.

3 GONZALEZ VICEN, Felipe, «La obediencia al Derecho», en Estudios de Filosofia del Derecho, Universidad
de La Laguna, Tenerife, 1979, p. 365.



En esta doctrina, va implicita la nocién de la obligatoriedad juridica pues los limites
respecto de ésta se deducen e incluso se encuentran en el propio concepto del Derecho.
Asi, todo Derecho positivo serd obligatorio en cuanto resulte coincidente con el Derecho
natural del que deriva. Todos los principios iusnaturalistas se definen de tal manera que
en el propio concepto se incluye ya el caracter de licitud o ilicitud que luego se pretende
probar. Se podria decir que, la doctrina del Derecho natural pretende deducir las normas
del Derecho justo de la realidad empirica en general o de la condicion factica del hombre

en particular: «pretende inferir un deber ser de un ser, una norma de un hecho»*.

Sin embargo, para Kelsen esto no es posible ya que “deber ser y ser son dos
categorias que no se dejan reducir mutuamente”, siendo a través de las leyes causales,
que relacionan condicion y consecuencia, la inica manera de conectar los conceptos del
“ser” y el “deber ser”. Estima que los valores se constituyen mediante las normas y que
no es posible encontrar normas en los hechos ni valores en la realidad. «S6lo si se agrega
a los hechos normas de alguna manera presupuestas como validas, se puede juzgar a
aquéllos como conformes a las normas, esto es, buenos, justos, o contrarios a las mismas,

esto es, malos, injustos»°.

Como expresaba al principio, la doctrina iusnaturalista entiende que el Derecho es
creado, por una voluntad, siendo esta voluntad, la naturaleza. Al respecto Kelsen
manifiesta que «una naturaleza provista de una voluntad es una supersticion animista o,
si no, una naturaleza creada por Dios y en la cual se manifiesta, por lo tanto, la buena
voluntad de Dios. La voluntad de la naturaleza es la voluntad de Dios en la naturaleza»®.
Lo importante es que la naturaleza, que es la fuente de derecho natural, no es la realidad
empirica, sino la naturaleza de Dios, una naturaleza “transcendente” y como tal se revela
también la naturaleza del “hombre” en su caracter de fuente del Derecho natural’. Asi, es
el hombre quien, a través de la “razon practica” conoce el Derecho: lo justo es lo
“natural”, porque es lo racional. Sin embargo, para Kelsen, esto es, de nuevo, un
imposible, al considerar que la creacion de leyes no es fruto sino de la voluntad, de una

razon volitiva y no del mero conocimiento.

4 KELSEN, Hans, «La doctrina del Derecho natural y el positivismo juridico», en Revista sobre Ensefianza
del Derecho, nim. 12, 2008, p. 184.

> KELSEN, Hans, «La doctrina del...»,..., op. cit., p. 187.

® KELSEN, Hans, «La doctrina del...»,..., op. cit., p. 188.

"KELSEN, Hans, «La doctrina del...»,..., op. cit., pp. 183-191.

6



Por todo ello, y puesto que para los tedricos iusnaturalistas el individuo puede por
si mismo distinguir entre lo justo y lo injusto, la teoria del Derecho natural sélo tendria
sentido ante la existencia de un consenso general minimo sobre los valores juridicos
materiales y podria entonces exigirse una obligatoriedad juridica fundamentada en la
universalidad, inmutabilidad y absolutidad del Derecho natural, un Derecho innato,
permanente e igual para todos. Eso por ello que esta concepcion del Derecho obtuvo una
respuesta eficaz y favorable en la Europa cristiana, cuando los hombres se hallaban unidos
por un orden social y politico practicamente indiscutidos y por unas creencias éticas y
religiosas comunes ya que para ellos la conciencia no descubre sino que constata una
realidad evidente e indiscutible. Sin embargo, con la escision religiosa que causo las
devastadoras guerras de religion y con ello las primeras manifestaciones del pluralismo
ideologico, esta teoria pierde toda la fuerza que hasta entonces habia adquirido: las
distintas “convicciones” se elevan a ley suprema, y esto no lleva sino al caos y a una lucha
encarnizada al considerar encontrarse unos y otros en posesion de la verdad absoluta,
justificando y legitimando tan salvajes actuaciones en un Derecho natural “igual,
inmutable y universal”. Es aqui donde nos preguntamos: «;hasta qué punto esta
justificada la propia conviccién religiosa o politica, cuando lleva, en sus dltimas

consecuencias a la guerra civil y al aniquilamiento mutuo»®.

2. TEORIA DE LA SEGURIDAD JURIDICA: OBLIGACION POLITICA Y
OBLIGACION LEGAL

Estudiando la contestacion a tal interrogante, un grupo reducido de juristas
practicos franceses, encontrd la respuesta en el Derecho positivo, que neutralizaba el
Derecho respecto a los dictados de la conciencia individual y consideraba la
obligatoriedad juridica esencial para garantizar el orden y la paz en la sociedad. Se elimina
la idea de justicia como criterio o fundamento para la obediencia al Derecho, justificando
y exigiendo el cumplimiento al mismo no haciendo alusion al mundo de valores
intemporales o dictados de la conciencia individual sino a la capacidad del mismo de
establecer un orden invulnerable de conducta, una decision dltima que halla en el
ordenamiento juridico la solucién a las discordias encontradas. La construccion de ese

orden no responde a una uUnica idea de justicia, ya que ésta no existe, sino que se

8 GONZALEZ VICEN, Felipe, «La obediencia al Derecho»,.., op.cit., p. 376.

7



presuponen muchas normas de justicia diferentes y se toma en representacion alguna de

todas las posibles.

Asi, estariamos aqui ante una suerte de obligacion politica, derivada de la
legitimidad del poder politico y en este sentido, obligacion al Derecho seria una suerte de
deber moral del individuo para con la sociedad. Bobbio estima que «la referencia a un
principio de legitimidad hace del poder imponer obligaciones, un derecho, y de la
obediencia de los destinatarios, un deber»®. Esto es asi debido a la relacion creada entre
gobernados y gobernantes, basada en el Derecho que, como en lineas anteriores
expresaba, da solucion al caos e instaura la paz y seguridad en una sociedad ahora
ordenada, esto es, hacen derivar del pacto o contrato por el que se constituye la sociedad,
el nacimiento de la obligacion moral. Ahora bien, ¢por qué?, ¢como se fundamenta su

derecho a dictar érdenes que han de ser siempre cumplidas?

Para responder a tales cuestiones, abordaré méas a fondo el tema de la legitimidad
del poder analizando las teorias mas relevantes, que a lo largo de los tiempos han llevado
a comprender una determinada forma de sociedad y poder. Hago mencién en este punto,
aungue breve, a las teorias centradas en una idea de asociacion. Derivadas de una
concepcién aristotélica de las relaciones de poder, entienden la asociacién politica como
un fendmeno social espontaneo y natural en el que las personas nacen en sociedades ya
constituidas y deben respetar la red de deberes y obligaciones ya existentes. En esta
concepcion patriarcal de las relaciones de poder, los subditos deben obedecer las 6rdenes
del soberano, que tiene pleno derecho a mandar como responsable de la unidad y armonia

de la sociedad.

Hablaré en este punto sobre las teorias del contrato, enmarcadas dentro de la teoria
clasica de la seguridad juridica. Thomas Hobbes, en su estudio y en aplicacion del método
cientifico, que elimina por definicidn toda valoracién personal y elucubracién metafisica,
llega como ultimo dato irreducible a la naturaleza humana, que es, para ¢él, “pasion y
razon”. En su conocida y principal obra, Leviathan, Hobbes expresa que la “pasion”
induce a apoderarse de los bienes méas deseables y a sustraerlos a los demas, y la “razon”,
prevé el futuro y trasciende el presente, impulsando a apoderarse de mas bienes de los
que se precisaria en el momento, generando todo ello una situacion en la que impera la

violencia, donde la fuerza resulta ser la Unica solucion. Asi, considera necesario que para

® BOBBIO, Norberto, El filésofo y la politica, Civitas, Madrid, 1994, pp. 59 y 60.

8



alcanzar la paz entre todos los hombres es necesario un acuerdo general que lleve a
renunciar de sus derechos y por ende deponer su actitud de hostilidad constante, dando
ello lugar al necesario nacimiento de un pacto o contrato social y un poder comun que
obligue el cumplimiento irrestricto de ese pacto, es decir, aboga por la constitucion de
una instancia suprema que garantice la paz comun: el Gran Leviatan, un “dios mortal”
que “nos asegura la paz y la defensa”. Este poder, se objetiva en el Derecho 0o mas bien,
en la facultad que posee de dictar normas: asi, la Justicia se instituye como una ley

elemental en medio de la condicion natural de guerra.

Hobbes muestra que el Estado es un fendmeno artificial que necesita de una serie
de leyes para que éste pueda lograrse como tal y alega que la justicia se da cuando las
leyes se cumplen. Asi, el Derecho lleva en si el fundamento de su obligatoriedad, al ser
el instrumento para la justicia, paz y seguridad, constituyendo por su misma existencia el
fin del estado de naturaleza. Por ello, la pretension de obediencia al Derecho es absoluta,
no pudiendo invocarse criterios personales frente al imperativo del Derecho. Las leyes
aportan en si mismas los criterios de distincion entre lo justo y lo injusto y entre el bien'y
el mal, y la mera idea de un posible de derecho de resistencia —desobediencia- parece
absurda, ya que, considera, se estaria atentando contra el fundamento de la existencia del
Estado: seria tanto admitir un derecho a la guerra civil. La legitimacion del Estado,
otorgada por los subditos mediante el acuerdo, impide el surgimiento del problema de la
legitimidad de las normas que este dicte. De modo que la falta de concordancia entre las
Ordenes o las normas dictadas por el soberano y los principios mantenidos por los
subditos, no habilitan a estos Gltimos para rebelarse frente al Leviatan. S6lo cuando el
soberano dejare de realizar la funcion que en el pacto le fue encomendada, estaria
justificada la desobediencia: «nadie tiene libertad para resistir a la fuerza del Estado [...]
porque semejante libertad arrebata al soberano los medios de protegernos y es, por

consiguiente, destructiva de la verdadera esencia del gobierno»*°.

La teoria de Hobbes desemboca, como es sabido, en la justificacion racional del
Estado absoluto, en contraposicion a la de John Locke quien, también dentro del
contractualismo, hall6 la justificacion de la obediencia al Derecho no en la garantia del
orden por el soberano sino en la salvaguardia de los derechos naturales de los gobernados.

Asi, la legitimidad del Estado reside en el consentimiento de los ciudadanos y el

10 HOBBES, Thomas, Leviatan, Editorial Nacional, Edicion preparada por Carlos Moya y Antonio
Escohotado, 1980, Madrid, pp. 307-308.



reconocimiento por parte del mismo de los derechos de los ciudadanos. Sin embargo,
John Locke se halla en una posicion intermedia, considerando moralmente obligatoria la
obediencia a ciertos tipos de 6rdenes que son consideradas justas y la desobediencia a las
que se suponen injustas, ello dentro siempre del modelo contractualista. Asi, en su Ensayo
sobre el gobierno civil, Locke expresaba que para entrar en sociedad los hombres no
debian renunciar a sus libertades y unicamente se obligarian bajo un gobierno si este

salvaguarda sus vidas y bienes, asegurando asi la paz y la tranquilidad.

Asi, tanto las teorias contractualistas clasicas, donde destacamos las aportaciones
de los ya mencionados Hobbes o Locke, pero también Rousseau y Kant —de quien hablo
mas adelante- como las neo-contractuales actuales, donde destaco el papel de J. Rawls,
han puesto especial cuidado en crear un marco adecuado que conecte la legitimidad del
poder politico con la obligacién politica. Esta cuestion quedd ya muy bien planteaba en
El Contrato Social de J.J. Rousseau: «la fuerza es un poder fisico y yo no logro
comprender qué consecuencia moral pueda tener. Ceder a la fuerza es un acto de
necesidad, no de voluntad; cuando mucho menos un acto de prudencia. ¢En qué sentido
podria constituir un deber? Debemos pues convenir en que la fuerza no crea el derecho,
y que no se esta obligado si no a los poderes legitimos»*l. Con ello, Rousseau daba
razones de peso para obedecer al Derecho a partir de la obligacion politica, considerando
al Estado como un poder autorizado a exigir obediencia para la consecucion de un orden
justo, y como tal —y sélo como tal- susceptible de obligar a aquellos a quienes dirige sus

mandatos.

También dentro de las teorias defensoras de la seguridad juridica, influenciado por
las teorias contractualistas de Locke y Rousseau, destaca Kant, quien confia en la
autonomia moral del hombre y su capacidad de resistirse a los apetitos e incitaciones a
través de la razén practica. Asi, Kant dara un papel central tanto al individuo como a la
razon, especialmente en cuanto a su tarea de construir una moral secular basada en una
consciencia racional. Pero, en convivencia, no se alcanza con ello la paz sino que surge
el conflicto, al chocar la realizacion de la autonomia moral de unos hombres contra otros.
Aqui, en este punto, surge el Derecho, que se erige como el medio necesario para hacer
posible la libertad trascendental: un imperativo formal que delimita la esfera de libertad

individual que hace posible el “maximo” en el ejercicio externo de la autonomia. Cabria

1 ROUSSEAU, Jean Jaques, El contrato social, Altaya, Barcelona, 1993, Libro I, Cap. IlI.

10



decir pues, que el Derecho es un orden subjetivo de la conducta que tiene como fin propio,
no la realizacion de la justicia, sino el mantenimiento de la paz. Para Kant, el contrato
social es una idea de la razon, y por lo tanto, practica, que obliga al legislador a elaborar
la ley de modo que ésta refleje la voluntad general que da legitimidad a la ley publica,
esto es, una maxima de absoluto respeto, que supere los impulsos egoistas y los deseos y
sea expresion de la autodeterminacién del individuo: voluntad y conciencia sobre si. De
este modo, obedecer la ley implica obedecerse a uno mismo, mientras que desobedecerla,
no solo pone en peligro al contrato, sino que ademas implica una clara contradiccion al
propio razonamiento del individuo. Por todo ello, podemos decir que la moral y la politica
se encuentran estrechamente vinculadas: si la obediencia a la ley es obligacion moral, al
mismo tiempo es obligacidn politica, ya que de otra manera el ciudadano estaria actuando
de forma contraria no s6lo a su razén u moral, sino también en contra de su obligacion

como sujeto dentro de un colectivo: la sociedad®2.

Ademas, Kant considera que la obediencia politica es una virtud del deber, ya que
éste esta dado en cuanto a la consecucién de un bien supremo: «la felicidad universal del
mundo entero, unida a la mas pura moralidad y conforme a ésta»®® y la ley, en la medida
en que proviene del deber de los individuos, constituye el medio para alcanzar dicha
felicidad. Por tanto, la obediencia es un vehiculo hacia la consecucion de la felicidad
universal, pero ésta no puede ser ni el objetivo politico ni el moral de los individuos: no
puede la felicidad convertirse en el imperativo categ6rico porque no es universalizable ni

puede tampoco ser labor de los gobernantes garantizarla, porque ésta no es Unica.

Hallamos aqui la obligatoriedad de obedecer al Derecho desde la perspectiva de la
sancion. Aqui, la obediencia no descansa principalmente en fundamentos de legitimidad
del poder sino en el miedo al castigo derivado del incumplimiento del mandato y
estariamos pues ante una obediencia interesada y condicionada siempre a sus
consecuencias. Esta teoria plantea numerosos problemas ya que no todas las normas del
ordenamiento recogen para el incumplidor una sancion y ello no significa que
desaparezca la obligacion de obediencia. En cualquier caso estariamos ante una

obligacion inconsistente ya que si desaparece el miedo a la sancion, de igual modo lo

12 BALLESTEROS PELUFFO, Gilma Liliana, Desobediencia civil: un andlisis politico, Universidad de
Granada, Granada, 2014, p. 222.
13 KANT, Emmanuel, Teoria y Préctica, Tecnos, Madrid, 2006, p. 11.

11



hacen las razones que fundamentaban la obediencia. Ademé&s, en ningun caso el

cumplimiento de la sancion generaria un derecho a desobedecer.

De otro lado, hay quienes consideran la obligacion de obediencia como obligacion
de tipo legal o juridico, afirmando que hay obligacion de obedecer al Derecho porque la
norma juridica asi lo impone. No cuestionan si quiera la legitimidad del poder que
gobierna sino que asumiendo tal circunstancia consideran al Derecho positivo como un
orden supremo y soberano, que constituye per se un conjunto de deberes juridicos que no
necesitan de fundamentacion en fuentes eternas al propio derecho: la obligatoriedad

reside entonces en su propia validez.

El principal medio a cuyo través el Derecho pretende ser obedecido, es pues, la
obligacion juridica de obediencia. Desde esta perspectiva, la obligacion de obedecer al
Derecho se corresponde légicamente con su propio existir, ello porque un Derecho que
no exigiese su propia obediencia resultaria absolutamente contradictorio. De admitirse la
prohibicion juridica de una conducta cuando es penada por la ley y quienes la
desobedecen saben que esto es asi, sostener que a su vez tal accion estd legalmente
permitida, no es sino una contradiccion que vuelve incomprensible el concepto de

obediencia y permisibilidad.

Sin embargo, esta consideracion de la obligatoriedad del Derecho puede resultar
para muchos, tautoldgica. Mientras que la obligacion politica cuenta con una prueba clara
y sencilla como es la obediencia al Derecho, la propia obediencia al Derecho puede
derivarse exclusivamente de una obligacion juridica sin mas, aceptada de este modo por
el destinatario de las normas juridicas, quien sin embargo tiende a preguntarse por las
razones o motivos por los que “obligatoriamente” tiene que obedecer, y ello situaria la
cuestion en el ambito de la obligacion politica, lo que nos conduce, en mi opinion,
inexorablemente, a hacernos otro tipo de cuestiones que residen en la obligacién moral.
Asi, Peter Singer sostiene que no existe una obligacion legal de obediencia sino que ésta
es moral: «No puede ser una obligacion legal, porque esto nos llevaria de regreso al
infinito: puesto que las obligaciones legales derivan de leyes, tendria que haber una ley
que dijese que debemos obedecer la ley. ;Qué obligacion habria, entonces, de obedecer
esa ley? Si fuera una obligacion legal, entonces tendria que haber otra ley... etc. Si hay
alguna obligacion de obedecer la ley, debe ser en ultima instancia una obligacion

12



moral»'4. En una linea argumental similar, Eusebio Fernandez, expresa que la obediencia
al Derecho no se puede explicar en base a razones legales, ya que desde el momento en
que existe una norma juridica, el ciudadano esta legalmente obligado a obedecerla,
«dandose entonces una identificacion entre la norma juridica y la obligacién legal de
obedecer»®® y por ello considera que las razones para aceptar la obligacion han de
buscarse fuera del sistema legal.

Tras el andlisis de algunas de las que he considerado principales teorias de la
seguridad juridica, de ella se podria decir que se basa en dos postulados elementales: el
primero, la existencia de una instancia “supraindividual” que dé solucion cierta a los casos
controvertidos, y por otro lado, la determinacion de un Derecho previsible, dando asi la
posibilidad de conocer el Derecho aplicable de antemano. Con todo ello, y en este punto
se debe cuestionar lo siguiente: una vez el Derecho sea desprendido de todo fundamento
trascendente, ¢es la seguridad juridica un valor que fundamenta éticamente la

obligatoriedad del Derecho? ¢Es asi un valor absoluto y supremo?

La respuesta, es, a mi juicio, negativa. La seguridad juridica no es sino el
fundamento material de la obediencia al derecho: es el medio o modo formal necesario
para la consecucion de los verdaderos valores de vida en la sociedad. Para Hobbes, la
creacion de una instancia suprema y un ordenamiento juridico inviolable constituye la
condicion necesaria para la conservacion de la vida, este si, valor altimo. Implica asi, la
negacion de los valores procedentes de la conciencia individual. Todo lo contrario
significa tal concepto para Kant, quien cree la seguridad juridica hace posible el pleno
ejercicio de la libertad en convivencia, estableciendo los limites sobre los que ella actua.
Para Bentham, la seguridad juridica determina la consecucion y permanencia del placer
y para la sociedad occidental actual permite tanto el desarrollo de los derechos
individuales como la salvaguardia de una organizacion social y econdémica. Asi pues, es
la realizacion de todos estos verdaderos valores lo que constituye el fundamento de la
obligatoriedad al Derecho y no la seguridad juridica en si, que como vengo diciendo, se
traduce en el mero medio de consecucion: su funcion varia segun las concepciones
ideoldgicas de la época pero es siempre el supuesto para la realizacién por el Derecho de
unos valores tenidos a priori por absolutos. Pero esto no puede de modo alguno significar

que esta verificacion de uno de los fines del Derecho sea bastante para fundamentar

14 SINGER, Peter, Democraciay desobediencia, Ariel, Barcelona, 1985, p. 11.
15 FERNANDEZ, Eusebio, La obediencia al Derecho, Civitas, Madrid, 1998, p. 69.

13



éticamente la obediencia sin consideracion a ningtn otro valor'®. Ademas, la seguridad
juridica enseguida deja ver su faz “encubridora” e “ideoldgica”, pudiendo garantizar la
aplicacion y eficacia de un Derecho injusto so capa de la paz y certeza de las relaciones

sociales.

Tras haber rechazado una fundamentacion de la obligacion juridica basada tanto en
el Derecho natural como en la obligatoriedad derivada de las teorias de la seguridad
juridica, precisaré el concepto de ‘“obligacion” para argumentar si ella existe
verdaderamente. Asi, este término, posee dos significaciones muy distintas. La primera,
seria la exigencia de un esquema de conducta, de cuyo incumplimiento derivard una
sancion y la segunda, que responderia a una definiciéon de “obligacion” en sentido
riguroso y mucho mas preciso y acertado, seria una exigencia absoluta: el Derecho como
imperativo de la conciencia ética individual, algo que hay que observar por razones
morales. Tomando la segunda de las “acepciones” como punto de partida, dejamos de
lado la existencia de una obligacion juridica de obedecer al Derecho, que debe darse por
admitida por simple coherencia ldgica; incluso, podriamos aparcar, pero no de forma
radical ni absoluta, la obligacion politica de obedecer al Derecho, siendo, lo que aqui
verdaderamente interesa, la fundamentacion de una obligacion moral de obedecer al
Derecho, es decir, lo exigido juridicamente s6lo se convierte en obligacion si se le

convierte en obligacion ética.

Quienes ejercen el poder encuentran en el Derecho la forma de perpetuarlo,
presentando su interés como el comun de todos los miembros de la sociedad. De este
modo, la exigencia de su cumplimiento comienza a mostrarse como algo debido, como
una exigencia de naturaleza ética, que en realidad no es. La norma de Derecho contiene
la consecuencia derivada de su infraccion pero no expresa, el deber de cumplimiento en

sentido ético.

Asi, la obligacion moral de obedecer el Derecho responde al deber existente de
obediencia a un Derecho que se considera justo, porque garantiza la libertad y la igualdad
0 porgue cuenta con el consenso de la poblacion. J. Rawls entiende que hay obligacién
de obedecer la ley siempre y cuando ésta sea justa, adecuandose al sentido de justicia que

posee la sociedad en la que se aplican tales normas (common sense of justice o sense of

*GONZALEZ VICEN, Felipe, «La obediencia...»,..., op. cit. pp. 380-385. También en GONZALEZ
VICEN, Felipe «La obediencia al Derecho. Una anticritica», Sistema, n° 65, 1985, pp. 101-105.

14



justice of the majority). Respondiendo a la cuestién que antes plantedbamos, acerca de
una posible fundamentacion de la obligacion moral del Derecho, cabria una obligacion
moral no absoluta ni universal. No absoluta porque pueden admitirse casos en los que
otras obligaciones morales gocen de mayor preponderancia; y tampoco universal, porque
en una sociedad, el Derecho puede abarcar contenidos generales desde el punto de vista
moral, pero del mismo modo englobar contenido dudoso desde el punto de vista de su
justicia. «La obligacion moral de obedecer al Derecho, teniendo en cuenta que lo que nos
aportan las normas juridicas son unos medios técnicos para lograr unos objetivos que
pueden ser morales o inmorales, justos o injustos, es una obligacion derivada de la

obligacién moral mas general y primitiva de ser justos»*’.

Tal y como estima José Luis Lopez Aranguren, el hombre es estructuralmente moral
y por ello vive de acuerdo con unas concretas normas éticas'®. De nuevo, Eusebio
Fernandez, considera que el «intento de justificacion de la conducta de una persona es lo
que la incluye dentro del dominio de la ética, pero, sin embargo, esta justificacion debe
de ser de cierta clase, no bastando, por ejemplo, justificaciones basadas en términos de
interés egoista»'®, sino que ha de ir dirigida a grupos mas amplios, adoptando un punto
de vista universal, lo cual no significa que un determinado juicio ético deba ser aplicable
universalmente, sino simplemente que a la hora de considerar ético nuestro actuar,
trascendemos nuestra individualidad y prestando atencion a los intereses del resto,
actuamos de modo que nuestra conducta pudiera considerarse, a juicio de los demas,
universal. De esta pretension de universalidad quedan excluidos los ideales méas intimos

y las convicciones morales mas profundas.

Al inicio del presente trabajo, hablaba de los canones de conducta y normas
necesarias para ordenar la vida en sociedad y por ello, necesariamente, de obligado
cumplimiento. Tomando ahora como punto de partida, la obligacién moral de ser justos,
que se enmarca dentro del actuar ético del individuo, y en conexion con ese Derecho
creado en consenso, justificaria su obligatoriedad la justicia del mismo, es decir, el

cumplimiento de una serie de criterios como lo son la legitimidad contractual y el

17 FERNANDEZ, Eusebio «La obediencia al Derecho», Eunomia Revista en Cultura de la Legalidad, n°1,
septiembre 2011, pp.114-118.

18 ARANGUREN, José Luis, Lo que sabemos de moral, Gregorio del Toro Editor, Madrid, 1967, pp. 43 y
sS.

19 FERNANDEZ, Eusebio «EIl punto de vista moral y la obediencia al Derecho», Revista del Centro de
Estudios Constitucionales, n° 6, 1990, pp. 45-55, lo cita en p. 47

15



reconocimiento y garantia de los derechos humanos fundamentales (legitimidad de

ejercicio).

En la misma linea negativa al reconocimiento de la existencia de estricta y absoluta
obligacion moral de obediencia al Derecho, destaca la postura de Gonzalez Vicén. Para
este autor, no existe obligacion en sentido ético de obediencia al Derecho: «el esquema
de conducta exigido en la norma juridica lo que nos dice son las consecuencias que tiene
para la persona o para el patrimonio su infraccion, pero no, en sentido ético, que debamos
cumplirlo [...] No que no hay fundamento para obedecer el Derecho sino que esta
obediencia no constituye una obligacion ética»?°. Asi, no hay mas obligacion que la
obligacion en sentido ético y por ello, todas las razones para obedecer el Derecho quedan
condicionadas a la no contradiccion con el mundo auténomo de los imperativos éticos,
con las exigencias de la obligacion moral. En consecuencia, como ha apuntado Francisco
Laporta, «de hecho, puede decirse que hoy se acepta cada vez mas generalizadamente que
no hay a priori una obligacion de obedecer al Derecho»?'. Gonzélez Vicén, de nuevo,
argumenta que si un Derecho entra en colision con la exigencia absoluta de la obligacion
moral, este Derecho carece de vinculatoriedad y debe ser desobedecido. «Mientras que
no hay un fundamento ético para la obediencia al Derecho, si hay un fundamento ético

absoluto para su desobediencia»?.

Con todo ello y de modo sintético para dar paso al siguiente punto del trabajo, la
cuestion quedaria, a mi juicio, planteada asi: un sistema juridico puede contar con razones
morales profundas o fuertes a su favor. Los destinatarios del Derecho, que son al mismo
tiempo, agentes morales, tienen la obligacién moral —indirecta y secundaria- de obedecer
solo el Derecho justo y a las disposiciones juridicas justas y ello se deriva de la obligacion
moral —fuerte y primaria- mas genérica de ser justos. Entenderiamos que un sistema
juridico es suficientemente justo cuando, siguiendo las teorias contractualistas, ha sido
elaborado democraticamente y, ademas, reconoce, respeta y garantiza el ejercicio de los

derechos humanos fundamentales.

20 GONZALEZ VICEN, Felipe, «La obediencia...»,.., op. Cit., p. 387.

2L LAPORTA, Francisco, «Etica y Derecho en el pensamiento contemporaneo», en: CAMPS, Victoria (ed.),
Historia de la Etica, vol. 3; Critica; Barcelona, 1989, pp. 221-295, la cita en p. 287.

22 GONZALEZ VICEN, Felipe, «La obediencia...»,..., op.cit., p. 388.

16



I1l. LA DESOBEDIENCIA AL DERECHO

En la justificacion de la desobediencia al Derecho se produce un doble interrogante.
Por un lado, el sujeto se pregunta si “puede” desobedecer los mandatos de la ley injusta
y de otro lado, sobre si “debe” desobedecerlos: «no todo lo que se puede hacer debe
hacerse, y a la inversa, no todo lo que debe hacerse se puede hacer»?. La diferencia entre
ambos conceptos es la misma que existe entre el derecho y el deber. Para muchos, el mero
“derecho” no constituye elemento suficiente de justificacion, si bien es razon necesaria.
Soélo el “deber” es razon necesaria y suficiente ya que es el plano valorativo, el de la
justificacion, el decisivo y determinante a la hora de fundamentar la desobediencia al
Derecho. Solo los deberes morales son impuestos de forma inexorable, al tener un caracter
categorico y absoluto, mientras que los derechos subjetivos son hipotéticos, en cuanto

renunciables.

No puede existir un derecho a desobedecer civilmente el Derecho, porgue ello seria
como admitir un “derecho al no Derecho”, ello si tomamos “derecho” como sinénimo de
derecho subjetivo, facultas agendi, como facultad de obrar amparada por la norma; y
“Derecho”, en sentido objetivo, normas agendi, como norma de conducta. Sin embargo,
tal y como en paginas anteriores argumentaba, si bien es cierto que Kant aboga por un
deber moral de obedecer al Derecho, esta obligacion no es absoluta. Asi, cuando el
Derecho contradice la propia moral o conciencia personal, la obligacion se desvanece
hacia el deber de desobedecer aquello que contraria nuestros principios mas intimos y
arraigados. Apoyandonos en los propios términos de justicia utilizados por Kant, debe
afirmarse que nuestro deber Unicamente consiste en respetar los derechos morales del

resto de individuos, sin importar si con ello se satisface o no lo demandado por la Ley.

A modo de resumen de esta breve introduccion acerca de si existe 0 no un deber de
desobedecer un derecho considerado injusto, que luego detallaré mas adelante analizando
cada una de las teorias que fundamentan moralmente la desobediencia al Derecho,
considero que si existe un deber de desobedecer el Derecho cuando éste contraria aquello
gue nosotros consideramos justo, y del mismo modo considero que existe un deber moral
—no absoluto— de obedecer las leyes que sin embargo son acordes con aquello que nuestra

conciencia entiende adecuado y de nuevo, justo.

23 PASSERIN D’ENTREVES, Alessandro, “Legitimidad y resistencia”, en Sistema. Revista de Ciencias
Sociales, nim., 13, abril 1976, traduccion al castellano de Manuel Atienza, pp. 27-34, lo cita en p. 27.

17



1. FUNDAMENTACION IUSNATURALISTA: LA LEY SUPERIOR

Desde la concepcion iusnaturalista del Derecho se puede fundamentar tanto un
obediencialismo extremo, como el deber de desobedecer al Derecho cuando éste no
cumple las leyes naturales, conocidas a través de la razon o de Dios. Un ejemplo de esa
debida obediencia absoluta al Derecho lo encontramos en Martin Lutero. Estima que el
castigo de la injusticia de la ley injusta no atafie al ciudadano sino a Dios, encargado en
un futuro de otorgar justicia suprema al ahora afectado por la injusticia. Considera que la
injusticia del Derecho es la “Cruz” del cristiano y que los verdaderos santos se quejan
ante su Dios en busca de su ayuda, no defendiéndose a si mismos ni oponiendo resistencia

al mal.

El iusnaturalismo fundamenta la desobediencia al Derecho apelando a una ley
superior a la ley escrita, positiva. Segln la teoria iusnaturalista de la obligacion moral, la
desobediencia puede ampararse en la doctrina de los derechos naturales y los derechos
humanos. El Derecho natural, a diferencia del positivo, es el presente en cualquier tiempo,
en todo lugar. Asi, podriamos denominarlo Derecho atemporal y ahistorico y dentro de él
y en funcién de la época en que sucede, diferenciamos tres tipos de justicia: natural,
religiosa y racionalista. Comun en todas ellas resulta la creencia en una ley superior y por
tanto, llamada a prevalecer sobre cualquier ley positiva cuando ambas entran en conflicto.
Actuard justa y correctamente aquel que lo haga siguiendo las leyes que dicta la
naturaleza. Estas, las normas de conducta justa, son pues, «inmanentes a la naturaleza”,

pero trascendentes al derecho positivo»?.

Dentro de la corriente iusnaturalista, podemos hallar al menos tres razones morales
distintas para obedecer 0, en el caso que mi trabajo trata de defender, desobedecer el
Derecho. Asi, respecto de las disposiciones contrarias al alma y la fe debe uno
desobedecer (razdn de tipo fideista); de otro lado, los naturalistas, que entienden el bien
como aquello que coincide con la naturaleza de las cosas entienden que las normas que
no cumplan tal exigencia, han de ser desobedecidas; y por ultimo, los racionalistas, que
otorgan a la razon préactica el papel de factor decisivo en la naturaleza del hombre,
atribuyéndole a ésta la funcion de autoridad creadora de normas. Esta razén aparece en la
ética de Aristoteles como nous practicos, en la de Santo Toméas de Aquino como ratio

practica y desempefia un papel decisivo en la ética de Kant: lo justo es lo “natural”,

24 KELSEN, Hans, «La doctrina del...»,..., op. cit., p. 188.

18



porque es lo racional, y todas aquellas leyes o disposiciones normativas que posean
contenido material disconforme a la idea natural de justicia, son por tanto, susceptibles

de ser desobedecidas.

Sobre laracionalidad del Derecho, destaca la postura de Tomas Casarés, que aunque
estaria fundamentando la desobediencia “en conciencia”, estima que lo importante en una
ley no es su formalidad sino su racionalidad ya que la ley que alcance la perfeccién formal
podra ser aplicada y mantenida en un Estado con suficiente fuerza pero nunca obligara en
conciencia: la ley ha de ser ordenacion de la razdn?®. Sin embargo, autores como Garzon
Valdés consideran que con esta fundamentacion no solucionamos el problema de la
circularidad, en paginas anteriores referida, de las doctrinas positivistas: «el fundamento
no hace sino referir la validez de las normas positivas a normas supraempiricas como son
las del Derecho natural [...] y divino. Pero la orden de un superior, aunque sea Dios, no
resultaria vinculante a menos que admitamos alguna norma que diga, por ejemplo, “debe
hacerse lo que Dios ordena» y entonces se llegaria al mismo circulo vicioso que los

defensores de posturas positivistas.

El fundamento de la desobediencia al Derecho con base en una ley superior, se
manifiesta claramente a través de la alusion a los derechos naturales y humanos y ello
porque ha de existir un derecho precisamente de esta naturaleza, que no sélo permita sino
que abra las puertas al correcto ejercicio de un deber —moral—, de desobedecer las leyes
manifiestamente injustas, es decir, aquellas que no respetan los derechos naturales y
humanos inherentes al ser humano. En palabras de San Agustin, lex iniusta non est lex®.
Asi pues, la ley no hace méas que reconocer derechos preexistentes y «como la sociedad
no crea esos derechos, tampoco puede privar al ciudadano de ellos. Son derechos
inalienables»?’. En definitiva, son derechos que pertenecen al ser humano con
independencia del reconocimiento legal o societario que de ellos se haga, y toda ley que
contradiga los mismos, serd considerada injusta surgiendo frente a ella la negativa

absoluta a considerar que el derecho injusto pueda ser considerado Derecho.

La mencionada linea agustiniana, por tanto, niega validez al Derecho injusto pero

sin embargo, Santo Tomas de Aquino y con él la corriente creada a partir de su estudio,

%5 CASARES, Tomas. La Justicia y el Derecho, Buenos Aires, Cursos de Cultura Catdlica, 1945, p. 147.
% SAN AGUSTIN, De Liberto Arbitrio, 1, 5, 11 Este aforismo luego fue también utilizado por Santo Toméas
de Aquino y citado por Martin Luther King durante su lucha por los derechos civiles en Estados Unidos.
27 FALCON Y TELLA, M2 José, La desobediencia civil, Marcial Pons, Barcelona, 2000, p. 142.

19



admiten la posibilidad de que una ley sea considerada como tal a pesar de ser injusta, eso
si, en un sentido débil, secundum qui imperfectae, es decir, que si una ley injusta nos
afecta negativamente de forma significativa, podria, s6lo en ese extremo caso, llegar a ser

desobedecida.

Todo acto de desobediencia al Derecho visto desde la fundamentacion
iusnaturalista, encuentra su base en la adecuacion del Derecho a la idea de justicia natural.
Dicho de otro modo, la justicia es la razon terminal del Derecho: «no es una mera idea,
ni necesita ser el fruto de un acuerdo original. No es un punto perdido en los recovecos
de una racionalidad “incontaminada”, sino que constituye una nocion anclada en el ser,
en la realidad»?® y por tanto, todo Derecho opuesto a la idea de justicia (natural, religiosa
o racional) no sélo puede, sino que debe ser desobedecido, ya que moralmente quedamos
obligados a actuar de modo justo y obedecer el Derecho en esos casos no seria sino hacer

justo lo contrario.

Al hablar de fundamentacion iusnaturalista de la desobediencia al Derecho,
tomando en consideracion la existencia de una ley natural superior que choca con la ley
objeto de desobediencia, ¢nos estamos refiriendo a una ley categdrica 0 a un mero criterio
de actuacion? Segun la mayoria de los autores, estariamos ante el primer caso: leyes
morales que permiten o prohiben determinadas actuaciones, sin embargo, autores como
Carl Cohen, consideran que esa “autoridad superior” deberia ser no una ley rigida sino
una fuente de criterios de enjuiciamiento moral para obrar bien que de modo alguno
vendria a sustituir a la ley positiva. EI problema que aqui se plantea reside en el modo de
conocer ese “buen” actuar moral: ;autoanalisis?, ;jrevelacion? Lo que si que es cierto es
que, del mismo modo que no puede ser verificada, tampoco por las mismas razones puede

ser falseada.

28 PORTELD, Jorge Guillermo, «La justificacion iusnaturalista de la desobediencia civil y la objecién de
conciencia», Revista Facultad de Derecho y Ciencias Politicas. vol. 36, n°. 105, pp. 341-360, lo cita en p.
351.

20



2. FUNDAMENTACION UTILITARISTA: EL BIEN COMUN

La mayoria de corrientes que tratan de justificar moralmente la desobediencia al
Derecho, descansan en argumentos que pueden, igualmente ser empleados para dar
justificacion absoluta de obediencia al Derecho. Asi, los utilitaristas hallaron en las
bondades del Derecho la razén para fundamentar su obligatoriedad. Las principales
doctrinas de utilitaristas como Hume, Bentham o Mill, comparan los beneficios del
Derecho con los males probables derivados de la desobediencia al mismo. Estiman que
la mejor sociedad es aquella que maximiza sus utilidades. Quienes en esta corriente se
apoyan para defender la obediencia al Derecho, consideran que tener un Estado que
prescriba la forma en que sus stbditos deben actuar, genera mayor utilidad que no tenerlo
y, de modo contrario piensan aquellos que justificAndose en las consecuencias Utiles,

desobedecen al Derecho.

Segun el utilitarismo, la moralidad de obedecer la ley reside entonces en la
comparacion entre las consecuencias de la obediencia y la desobediencia. Dentro de esta
corriente, hallamos dos variantes: utilitarismo “del acto” y utilitarismo “de la regla”. En
el primero, el foco de atencion se dirige a un concreto acto individual, indagando acerca
de qué es lo més apto para producir consecuencias deseables: obedecer o desobedecer.
Sin embargo, esta teoria adolece de lo que considero un gran vicio, ya que no atribuye
ningun peso moral especifico al acto de obediencia/desobediencia per se siendo éste el
punto mas importante ya que, no olvidemos, se trata de una corriente que deberia justificar
en base a consecuencias Utiles la debida obligacion o desobediencia de una norma.
Paliando esta carencia argumentativa, encontramos el utilitarismo “de la regla” segun el
cual, un acto se considera moralmente correcto si puede ser justificado por una regla
moral que, de ser seguida por la mayoria de la sociedad, revertiria en consecuencias no
solo deseables sino mejores. Asi, son las consecuencias “buenas o malas” de la regla las

que fundamentan, de forma por tanto utilitaria, la des/obediencia de la misma?.

Utilizando un argumento similar al arriba expuesto, desobedientes como Martin
Luther King trataron de justificar sus acciones, subrayando el escaso dafio y desorden que
provocaba la desobediencia de las leyes segregaciones y racistas en comparacion con la

gravedad de las consecuencias que surgian al apoyar ese orden tan injusto.

29 ABELLAN GASCON, Marina, Obediencia al Derecho y objecion de conciencia, Centro de Estudios
Constitucionales, Madrid, 1990, p. 140.

21



llustrado queda pues, el argumento utilitarista que funda moralmente la
desobediencia: los ciudadanos «deben calcular las consecuencias morales que su accion
tiene tanto para el bienestar propio y de los demas, como para la satisfaccion de los
derechos basicos, por lo que no es menester que cumplan con lo ordenado legalmente
cuando esto excede o difiere de dicho calculo consecuencialista»®. Otros no tan radicales
sin embargo consideran que no habria que respetar las leyes injustas si afectaran a bienes
sumos del hombre, pero si atendieran a bienes secundarios, podrian tolerarse pro bono

pacis, si es que su rechazo implicara peores males®..

Sin embargo, presenta algunas y —para mi- considerables deficiencias. Por ejemplo,
respecto del calculo de las utilidades y el calculo de los beneficios. Esto es asi, debido a
la imposibilidad de hallar con maxima certeza, las consecuencias de una accion, antes de
que esta sea realizada. S6lo queda entonces, una comparacion a posteriori entre lo que
entonces se habria realizado y lo que hubiera sucedido de no haberse actuado de tal modo.
Es decir, se parte siempre, antes de generar una experiencia a partir de un acto concreto,
de situaciones probables e ideales en las que influyen experiencias circunstanciales y
fortuitas. Es decir, los juicios predictivos son poco utiles debiendo entonces
necesariamente utilizarse un juicio retrospectivo. Asi, «el éxito, afirmado
retrospectivamente, seria el criterio que determinaria la utilidad de un acto y a la inversa,

el fracaso es la marca de la disfuncionalidad de la conducta que se enjuicia»®.

Respecto del célculo de beneficios, también de dificil medicion, cabe decir que es
cuanto menos discutible e incierto, ya que, la mayoria de los individuos se abstendrian de
delinquir no porque tales actuaciones estuvieran prohibidas por el ordenamiento sino
porque serian contrarias a su moral. Ademas, considerando “beneficios” el “bien comun”
y la “felicidad” no estamos sino haciendo alusion a conceptos absolutamente abstractos,
subjetivos e inmensurables ya que en ellos inciden variables que jamas podrian ser
medidas de forma cuantitativa, es decir, no son el resultado exacto de la suma de todos
los bienes particulares o felicidades individuales. Otra objecién hilada a la anterior, podria
tener origen en la consideracion de los posibles beneficios individuales como beneficios

ara la generalidad, fruto quizéas de lo que podria denominarse “egoismo individual”’; las
g

% BELLOSO MARTIN, Nuria, «La desobediencia al Derecho y su polémica justificacion», Revista
Direitos Humanos e Democracia, 2013, pp. 328-385, lo cita en p. 346.

31 CASAUBON, Juan A.; «Hans Kelsen y la Teoria Pura del Derecho», Revista de Estudios Dominicos. n
2y 3,1996, p. 220.

2 FALCON Y TELLA, Maria José, La desobediencia civil,..., op. cit., p. 164.

22



personas tendemos a autoconvencernos de que aquello que resulta provechoso para
nosotros mismos, lo es también para los deméas. Al respecto, un desobediente civil,
normalmente si conscientemente estima que su actuacion reportara beneficios a la
generalidad y de hecho, son sus propios intereses los que a través de su accion disidente,
resultan normalmente dafiados. No ocurre lo mismo por ejemplo en casos de meras
objeciones, donde considero si se piensa de forma egoista. Estos casos, —para mi— igual
de validos y respetables, no podrian quedar entonces justificados moralmente en las
teorias utilitaristas, ya que s6lo toman en consideracion los beneficios que su acto reporta

en su propia conciencia.

En resumen, para los utilitaristas, encabezados en su corriente por Jeremy Bentham,
lo bueno o malo no radica en la cosa en si, sino en que su utilidad sea mayor que la de
otras posibles alternativas. Bajo mi punto de vista, tratar de relacionar la “utilidad” con la
“justicia” me parece labor dificil, ya que no para todo el mundo lo util es lo justo: hacer
caso a la justicia puede resultar técnicamente ineficiente, quizas socialmente disfuncional
o inatil. A modo de ejemplo podrian servirnos los casos de esclavitud, segregacionismo
o la guerra de Vietnam, que, sin embargo, resultaron Utiles para el sistema econémico

americano, y no por ello podrian considerarse moralmente justificables.

3. FUNDAMENTACION CONSTRUCTIVISTA: DE JOHN RAWLS A
JURGEN HABERMAS

Esta nueva corriente, surgio de un grupo de filésofos que no encontraron en las
teorias anteriores justificacion moral suficiente de la desobediencia al Derecho. Dentro
de ella se encuadran desde el individualismo extremo de autores como Robert Nozick,
pasando por el liberalismo moderado de John Rawls, hasta posturas cercanas a ideas
socialistas como la de la ética comunicativa de Jirgen Habermas. Esta postura toma las
ventajas del utilitarismo siendo asi racionalistas, pero otorgando mayor importancia a lo
individual sobre lo colectivo. Estan exentas de connotaciones metafisicas pero deberan
sujetarse a criterios generales, universalizables. Resulta comin en todas estas
concepciones que, la sociedad, al estar formada por individuos racionales vy
medianamente egoistas, habitantes de un mundo condicionado por la no existencia de
bienes para todos, necesita de un procedimiento aceptado por todos, que organice y

respete de modo justo, los intereses de todos.

23



3.1. La justicia como equidad de John Rawls.

Inspirado por las teorias contractualistas, Rawls aboga por un Estado justo, garante
de la participacion, equidad, libertad y respeto de los Derechos. El contrato social se cubre
de la nocion de justicia a través de lo que Rawls denomina “principios de justicia”, que
conforman por tanto el acuerdo original. Rawls toma en los momentos previos al contrato,
la justicia como imparcialidad, esto es, la igualdad en esa posicién inicial antes del
acuerdo. Ello se alcanza, hipotéticamente, a través de lo que denomina “velo de la
ignorancia” y consiste en separar las condiciones particulares de cada uno, apartandose
de su contexto y de su posicion social: «las partes no conocen su posicion pretérita,
presente o futura en la sociedad; ni saben qué instituciones existen [...] no conocen sus
propios intereses y preferencias particulares: no saben cual es su concepcion de
bien»33Asi, en igualdad de condiciones y circunstancias, pueden incidir de modo igual en
el contrato social, llegando a una concepcién de la justicia y delimitando sus principios
generales de justicia que asignan y aseguran los derechos y libertades. Este acuerdo
original previo a la construccion del Estado, implica que la justicia sea su valor orientador

principal, su caracteristica fundamental.

Rawls, en su teoria de la justicia, expresa que el objetivo del orden creado a partir
del contrato es alcanzar una concepcién de la justicia que generalice y lleve a un superior
nivel de abstraccion la conocida teoria del contrato social, siendo los principios de justicia
el elemento basico fundamental que impregna el orden politico de justicia y a partir de
ahi, todos los acuerdos en sociedad seran considerados justos o injustos en funcion de su

adecuacion a tales principios.

Diferenciando entre justicia procedimental, que es aquella que reside en el
procedimiento para la produccién de las normas vy la legitimidad del poder; y la justicia
material, referente al contenido de las leyes, Rawls da paso a una posible desobediencia
cuando, el Derecho sobrepasa los limites de la injusticia, no cumpliéndose los principios
anteriormente mencionados: «la dificultad estriba en que no podemos configurar un
procedimiento que garantice que so6lo se estatuira una legislacion justa y eficaz. Asi que
incluso bajo una Constitucion justa puede que se aprueben leyes injustas [...] La justicia
de la Constitucion no asegura la justicia de las leyes estatuidas bajo ella; y aunque a

menudo tenemos tanto una obligacion como un deber de observar lo legislado por la

33 RAWLS, John. Justicia como equidad. Madrid, Tecnos, 1999, p. 159.

24



mayoria, no hay, por supuesto, una obligacion o un deber correspondiente de considerar
justo aquello que la mayoria estatuye...y si a su juicio lo establecido por la mayoria

sobrepasa ciertos limites de injusticia, puede el ciudadano pensar en la desobediencia»*.

Rawls, recoge los fundamentos morales y condiciones para el posible ejercicio de
la desobediencia al Derecho, en concreto, de la desobediencia civil. No hablaré de las
condiciones ya que estas han de darse en el ejercicio de la concreta forma de la
desobediencia civil pero si analizaré los fundamentos que sirvieron de base para justificar

tal figura en su teoria.

A fin de ubicar el poder explicativo de sus ideas, resulta conveniente sefialar la
distincion que sostiene entre las obligaciones y los deberes naturales ya que la
justificacion de la desobediencia reside en los segundos. Para Rawls, el deber natural
fundamental consiste en apoyar y fomentar las instituciones justas, lo que, a su vez
implica ciertas obligaciones: de un lado, obedecer y cumplir nuestro cometido en las
instituciones justas cuando éstas existan y de otro, facilitar el establecimiento de acuerdos
cuando éstos no existan. Asi, la obligacion de obedecer a la ley surge de los actos
voluntarios y es definida en su contenido por alguna institucién o préctica, dandose frente
a determinados individuos y sin embargo, los deberes naturales son de aplicacién
independiente, no guardando conexion con instituciones o practicas, y tampoco quedando
definidos por acuerdos o decisiones. Entre ellos, encontramos los de no dafar, no lesionar,

no causar sufrimiento innecesario, ayudar al préjimo y hacer justicia.

Rawls contemplarad la obediencia y desobediencia en funcion del respeto a los
principios de justicia, que son, el principio de igual libertad y los principios de deber
producir el mayor beneficio para los menos privilegiados y la igualdad de oportunidades.
Consecuencia del contractualismo de Rawls es el deber de obedecer el derecho en general,
leyes, decisiones y programas aun cuando estas se aparten de la justicia y en base a tal
consideracién, podria decirse que por tanto, para Rawls, si existe una obligacién prima
facie de obedecer el derecho en general. Asi, en su Teoria se recoge como fundamental,
la obediencia al Derecho, ya que es, para él la Unica forma factible de asegurar el
funcionamiento del contrato. Sin embargo, ello no quiere decir que la obediencia sea
absoluta, ya que Rawls fija los limites del respeto del Derecho en su adecuaciéon o no a

los mencionados principios.

3 RAWLS, John. Justicia como equidad,..., op. cit., p. 162.

25



Como antes decia, Rawls aboga por la obediencia al Derecho aun cuando este pueda
ser injusto. Asi, expresa que la injusticia de una ley no es, por lo general, razén suficiente
para no cumplirla, abriendo Unicamente paso a la desobediencia cuando se destruyan
todos los principios de justicia. Por ello, siendo la sociedad “razonablemente justa” existe
la obligacién de cumplir incluso las normas abiertamente injustas, siempre que no
excedan ciertos limites de injusticia. Ello porque, en un Estado, resulta precisamente
contrario a los principios de justicia que algunos individuos disfruten de los beneficios de
la existencia del mismao, sin cargar con sus consecuentes desventajas y por ello, cualquiera
que resulte beneficiado por la estructura politica, esta queda por ello revestido de la
obligacion moral de obedecer el Derecho, ya que ello supondria la mejor forma de mostrar

agradecimiento a un Estado que entrega beneficios a sus ciudadanos®.

Con ello, Rawls, no abre la puerta a una justificacion moral absoluta de la
desobediencia al Derecho pero si a una desobediencia sometida a condicion: el
incumplimiento de los principios de justicia, concretamente, cuando resultan violados el
primer principio y la segunda parte del segundo, esto es, el principio de libertad e igualdad
y el principio de igualdad de oportunidades. Formara parte del deber natural de hacer
justicia o ser justos, desobedecer la ley extremadamente injusta, es decir, no soélo
podremos sino que deberemos desobedecer el Derecho en tales casos, apelando al sentido
de justicia de la mayoria de la sociedad. Es decir, si existe una ley manifiestamente
injusta, la obligacion de obedecer la ley debe ser cuidadosamente sopesada con otro deber
natural de justicia y si éste Ultimo es mas fuerte, la obligacion de obedecer la ley es

superada, quedando asi legitimada la actitud del desobediente.
3.2. Etica comunicativa de Jirgen Habermas

Aungue en su obra Ensayos politicos, Habermas trate no la desobediencia al
Derecho en general, sino la civil en particular, ello no deja de ser una forma de no
obediencia de la ley y por ello, la justificacion moral de raiz que se dé a tal figura,
considero puede ser extendida a la desobediencia al Derecho en general.

Habermas, considera que el Derecho es el encargado de garantizar el respeto a la
convivencia en sociedad y debe basarse en la reciprocidad, igualdad, integridad y

autonomia. Es decir, el Derecho debe garantizar y atender a las necesidades humanas que

% Este argumento ha sido denominado por la doctrina anglosajona como fair play y sus principales
representantes son Hart y Rawls.

26



emergen de la experiencia concreta de la vida practica. Estas necesidades, responden a
datos social e histéricamente vinculados a la experiencia humana y es en esta objetividad
donde reside la pretension de universalidad y generalizacion, a través del discurso
racional y del consenso. Es decir, a través de la comunicacion en una situacion ideal de
didlogo, con base en la experiencia humana, deberia poder alcanzarse un consenso acerca
del contenido del Derecho, garantizando la igualdad de todos los miembros de la

comunidad. EI consenso actda asi, como criterio legitimador.

La formula de Habermas sélo se puede cumplir en una situacion de didlogo ideal,
que debe garantizar la igualdad de derechos de todos los que en él participan, la
universalidad y el no impedimento ni por causas contingentes exteriores ni por coacciones

que surjan de la misma estructura de la comunicacion.

Entonces, y existiendo la posibilidad de consensuar un Derecho y legitimar al
poder, ¢por qué habria de estar justificada la desobediencia en un Estado, precisamente,
justo? Habermas, al hablar del Estado constitucional moderno, expresa que «la obediencia
a la ley tiene que darse de un reconocimiento reflexivo y, por tanto voluntario, de aquella
aspiracion normativa a la justicia que late en todo ordenamiento juridico»®.Expresa, que
el «Estado democratico de Derecho, al no fundamentar su legitimidad sobre la pura
legalidad, no puede exigir de sus ciudadanos una obediencia juridica incondicional sino

cualificada»®’.

Evitando analizar aspectos especificos de la figura de la desobediencia civil, que
Ileva en su fundamento la finalidad de cambiar la norma al transgredir la ley —a diferencia,
por ejemplo, de la mera objecidn de conciencia—, cabe decir que Habermas considera que
la justificacion de la desobediencia se encuentra en la comprension de la Constitucién
como proyecto inacabado: el Estado de Derecho se presenta, pues, como una empresa
débil y necesitada de revision: «no se trata de un caso extremo de un orden injusto, sino
de un caso normal que se producira siempre ya que la realizacién de los mas ambiciosos
fundamentos constitucionales de contenido universalista es un proceso a largo plazo,

caracterizado por resistencias y derrotas»®.

% HABERMAS, Jiirgen, Ensayos politicos, Traduccién de Ramén Garcia Cotarelo, Ediciones Peninsula,
Barcelona, 1988, p. 56.

3" HABERMAS, Jiirgen, Ensayos politicos,..., op. cit., p. 58.

38 HABERMAS, Jiirgen, Ensayos politicos,..., op. cit., p. 60.

27



Es decir, Habermas justifica moralmente la desobediencia al Derecho al considerar la
Constitucion como un proyecto inacabado, dentro de un orden justo como lo es un Estado
de Derecho, considerando la actitud de quienes desobedecen como una oportunidad de
progreso y cumplimiento de la necesaria comunicacion (ética comunicativa) en una
sociedad: «la desobediencia —civil- fundamentada en razones de conciencia se sabe

obligada por el consenso constitucional»*.

En definitiva, para Habermas, la desobediencia al Derecho en general y la civil en
particular, suponen un reforzamiento de los postulados de libertad e igualdad en las
actuales democracias constitucionales. En este contexto, «la desobediencia se entiende
como una medida extrema para rescatar el derecho de sus propias derivas; una
desobediencia justificada —en una paradoja solamente aparente— por un grado mayor de
obediencia hacia los consensos fundadores de la convivencia plasmados en la

Constitucion.»*©,

4. FUNDAMENTACION BASADA EN LOS DERECHOS
FUNDAMENTALES. LA TEORIA DE RONALD DWORKIN

En contraposicion a algunos de los filosofos que antes he mencionado, Ronald
Dworkin considera erroneas las escuelas analiticas del Derecho, el positivismo juridico y
de igual forma, el utilitarismo. Asi, piensa que el utilitarismo supone una barrera para el
progreso moral al anteponer el Bienestar Social, la colectividad, sobre los derechos de los
individuos. Y de otro lado, las otras corrientes mencionadas, considera que dejan de lado

los principios, centrandose casi en exclusiva en el estudio de las leyes.

El andlisis de Dworkin sobre la figura de la desobediencia al Derecho parte de dos
datos previos que resultan ser dos nociones basicas de su Filosofia juridica: de un lado, la
tesis “fuerte” sobre los derechos individuales; y de otro, su posicion ante el problema de
las relaciones entre el Derecho y la Moral, asi que, analizaré de forma sucinta ambos

puntos para asi entender mejor su postura®!,

% HABERMAS, Jurgen, Ensayos politicos, ..., op. cit., p. 64

40 CAPDEVIELLE, Pauline, La libertad de conciencia frente al Estado laico, Serie Cultura Laica, nim. 5,
México, D. F., 2015, p. 47.

41 DE LUCAS, Javier, «Una consecuencia de la tesis de los derechos: la desobediencia civil segin R.
Dworkinx», Doxa. n® 2, Universidad de Alicante, Alicante, 1985, pp. 197-207.

28



4.1. Relacion conceptual Derecho y Moral

Dworkin parte de la interrelacion e inseparabilidad de los problemas morales y
juridicos y por ello toda cuestion de desobediencia no sera fruto del ejercicio de una
facultad juridica —que ni siquiera existe-, sino de un deber moral de conciencia. Quizas
un problema ético-politico, surgido de una situacion de incertidumbre juridica en la que

el ciudadano no puede definir con certeza si la ley es valida, conforme a la Constitucion.

La ley puede considerarse no valida en dos situaciones: la primera, porque el
ciudadano, alega un derecho moral que le pertenece, que sin embargo no esta reconocido
en la Constitucion o impugna el deber de obedecer a una ley que niega o vulnera los
referidos derechos. En estos casos, y por la razén que en el siguiente apartado expresaré,
deben siempre prevalecer los morales: “un soberano que reconozca los derechos
individuales debe prescindir de la afirmacion de que los ciudadanos jamas tienen el

derecho a infringir sus leyes”*2.

4.2. Tesis “fuerte” sobre los derechos individuales

Para comprender su teoria, es igualmente necesario atender a la significacion que
Ronald Dworkin da al Derecho y al Estado. Asi, estima que no son sino instrumentos de
garantia de los derechos individuales: la organizacion juridica Gnicamente ha de estar
orientada a la tutela de derechos que se presentan como derechos individuales, basicos y
naturales y ello serd la razon de la legitimidad otorgada al poder politico. A sensu
contrario, el caracter “fuerte” de los derechos viene a decir que, no cualquier derecho es
un Derecho fuerte sino Unicamente aquel que se puede imponer frente a los bienes
colectivos y la voluntad de la mayoria. Dworkin aboga por la extension de tal
consideracion —de derecho fundamental, “fuerte”- en caso de duda, y asi habra de ser

siempre respetado. Ello supone un enfoque peculiar respecto de la obediencia.

Asi, para Dworkin, y en base a las consideraciones que antes hemos realizado, si
existe un deber moral general de obediencia al Derecho —también denominado “deber
social de lealtad al Derecho”*® pero este no deriva exclusivamente de la mera pertenencia

a una comunidad sino que, solo cuando el Derecho es producto de un Estado democréatico

42 DWORKIN, Ronald, Los derechos en serio, Barcelona, Ariel, 1984, p. 302.
4 DWORKIN, Ronald, Los derechos en serio,.., op, cit. p. 302.

29



que respeta y garantiza los derechos individuales, principalmente, la dignidad y la
igualdad, cabe entonces hablar de un derecho moral individual de obediencia. En los casos
contrarios, la desobediencia estaria justificada en conciencia, y tal decision no podria
calificarse de injusta, siempre que ésta sea considerada y razonable. Se refiere con ello
Dworkin a poner nuestra duda en relacion con los precedentes judiciales, a través del
razonamiento juridico, utilizando los elementos que el Derecho nos proporciona: normas,
reglas, principios...y es entonces cuando se determinara si su razonamiento ha sido o no
razonable. Es decir, siempre existe el recurso de indagar en la totalidad del Derecho para
asi hallar la Unica solucién correcta y de hecho, a través de los principios antes
mencionados, puede identificarse el contenido del derecho para el caso concreto, pero si
tras bucear acerca del posible y debido actuar, la duda persiste, debera seguirse el propio
juicio, en base a la tesis de los derechos considerados “fuertes”, a los cuales debe darse,
ante la duda, prioridad. Esto es asi porque no puede oponerse el derecho de la mayoria,
el bienestar social —de ahi su critica a las corrientes utilitaristas-, a un derecho

fundamental individual.

Asi, la libertad de conciencia constituye el principal vehiculo disponible para
cuestionar la ley por motivos morales, de forma que si se estableciera una ciega y absoluta
obediencia a la ley, el Derecho abocaria en un orden injusto, disminuyéndose la libertad

de los ciudadanos*.

Es decir, Dworkin no niega la existencia de un deber moral de obediencia al
Derecho, siempre que éste respete los derechos fundamentales de los individuos. Lo que
de aqui se deduce es que este deber no es absoluto. En cualquier caso, Dworkin estima
que la desobediencia al derecho no constituye un derecho sino legal sino que se trata de
un derecho moral,* no existiendo por tanto justificacion en el plano juridico ya que de

hacerlo, estariamos ante una contradiccion conceptual.
4.3. Su particular consideracion respecto de los desobedientes civiles

Como muchos de los autores que a lo largo de este trabajo he mencionado, destinan
gran parte de su obra a conceptualizar y justificar, en particular, la figura de la
desobediencia civil, dedicaré algunas lineas a comentar brevemente lo que este autor

concluyd al respecto. Dworkin, como también Habermas o Rawls, consideran que la

4 DWORKIN, Ronald, Los derechos en serio,.., op, cit., p. 312.
4 DWORKIN, Ronald, Los derechos en serio,.., op, cit., p. 292.

30



figura de la desobediencia por razones de conciencia y para la reforma politica —esto es,
la civil- constituye un valor basico, ineliminable para el sistema democratico. Es decir,
ya no s6lo se justifica moralmente la desobediencia civil —y evidentemente, la
desobediencia al Derecho en general- sino que también se justifica por razones politicas,
de legitimidad: se trataria, de la propia justificacion de la democracia. Dworkin asegura
que permanece el deber de reconocer la sumision a juicio y pena dejando asi patente que
no se abdica del deber general de obediencia, y sobre todo como reconocimiento de la

existencia de ese deber frente al resto de sus conciudadanos®.

5. LA FUNDAMENTACION RELATIVISTA DE GONZALEZ VICEN

Para analizar la justificacion moral que Gonzalez Vicén da a la desobediencia,
tomaré como punto de partida la cita de Gonzalez Vicén, que de nuevo transcribo: «
mientras que no hay un fundamento ético para la obediencia al Derecho, si hay un
fundamento ético para su desobediencia»*’. A lo que Gonzélez Vicén se refiere, es a la
conciencia individual, que poseyendo vinculatoriedad absoluta, no sélo permite sino que
exige la desobediencia al Derecho cuando éste la contraria. Es decir, esta justificacion
moral se basaria en la superioridad del foro de la conciencia del individuo, capaz de
discernir de forma intuitiva entre lo bueno y lo malo y por ende, ello si, de obligado

seguimiento.

Necesario en este punto resulta entender qué es la conciencia. Tomando en
consideracion lo que en su obra Gonzalez Vicén expresa, la conciencia es un fendmeno
personal y es por ello que sobre los actos ajenos no se pueden emitir juicios de conciencia
sino en todo caso, morales. El sujeto de la conciencia es el hombre en su realidad concreta,
cuando se une su individualidad ante un momento histérico determinado siendo aqui
donde adquiere verdadera dimension tal concepto. La conciencia es siempre
absolutamente cierta, no existiendo “conciencia erronea” ya que de lo contrario se estaria
presuponiendo la existencia de un orden supraindividual juzgador, papel que sin embargo,
absorbe la propia conciencia, no reconociendo sobre si otro juez superior, al trascender
ésta las fronteras de la individualidad y es de esta naturaleza de lo que se deriva su

obligatoriedad: ¢quién sino uno mismo, Unico conocedor, va a considerar no valida mi

“ DWORKIN, Ronald, Los derechos en serio,.., op, cit., p. 279.
47 GONZALEZ VICEN, Felipe, «La obediencia al Derechoy, ..., op. cit., p. 388.

31



propia conciencia? Asi, el sujeto actuara éticamente y por ello, de forma cierta y correcta
siempre que cumpla el dictamen de su conciencia: «esta conciencia ética es lo que hace
al hombre, lo que presta valor a su personalidad individual, y frente a ella no prevalece

ninguna realidad normativa»*®.

Gonzélez Vicén justifica moralmente — ¢;como iba a hacerlo sino? — la
desobediencia al Derecho, pero entonces, ¢podria decirse que no hay que obedecer al
Derecho? La respuesta, quizas sorprendentemente, es negativa. Vicén considera que hay
razones para obedecer el Derecho, no solo en el caso de que coincida con nuestra
conciencia sino también porque el Derecho hace posible la certeza de las relaciones
humanas o el principio de fair play instaurado por Rawls y antes mencionado: «al Derecho
se le obedece por multitud de causas practicas, pero no por vivencias éticas»*. Lo que
hace Gonzalez Vicén es distinguir entre el Derecho, que implica la sumisién a la voluntad
de una sociedad organizada, y la moral, que es la sumision a los dictados de la propia
conciencia, y asi estima que no hay contradiccion cuando un Derecho se considera valido,
porque la sociedad asi lo ha querido, y cuando el mismo es desobedecido porque la moral,
la propia conciencia, no s6lo “nos recomienda’ sino que nos obliga a hacerlo: «el Derecho
al que se niega obediencia por imperativo de la conciencia ética es formalmente Derecho

y Derecho valido, y pese a ello se le desobedece»®°.

Gonzéalez Vicén no niega que la obediencia al Derecho pueda ser ética, siéndolo,
por ejemplo, en los casos en que nuestra conciencia coincida con lo legislado. Noberto
Alvarez expresa que Gonzalez Vicén sélo niega eticidad a la obediencia al Derecho
«cuando aquél no garantiza un grado determinado de justicia»®. Sin embargo, la
obligacion de desobediencia es siempre —y exclusivamente— ética, a diferencia de la
obediencia, que aun pudiendo ser ética, nunca este fundamento resultara suficiente para
obedecer: podria decirse que en los casos en que se hace lo que el Derecho pide, no se
estd sino obedeciendo de forma mediata o derivada al Derecho, y directamente, a la

conciencia, y es por ello que no cabria hablar de un fundamento ético absoluto de

4 ATIENZA, Manuel y RUIZ MANERO, Juan, «Entrevista con Felipe Gonzalez Vicén», Doxa, n° 3, 1986,
pp. 317-325, la cita en p. 321.

49 FALCON Y TELLA, M2 José, La desobediencia civil,..., op. cit. p. 158.

% GONZALEZ VICEN, Felipe, «La obediencia al Derecho»,..., op. cit., p. 391.

51 ALVAREZ, Norberto, «La obediencia al Derecho como deber ético (conclusiones de una polémica)», en
Revista de la Facultad de Derecho de la Universidad Complutense de Madrid, nim. 78, 1991, pp. 41-52,
la cita en p. 51.

32



obediencia®2. En definitiva, no es lo mismo obedecer —éticamente— una norma porque se
ajusta al imperativo de nuestra conciencia y otra, hacerlo considerando a la norma como

obligacion autdbnoma.

En sintesis, para Gonzélez Vicén, el fundamento de la desobediencia al Derecho se
halla en la conciencia moral individual, que es, para él, el 6rgano de confrontacion ética
del propio ser, por ello, “la obligacion ética nunca puede basarse en la heteronomia de
razones 0 motivos de indole préactica, sino solo en los imperativos de la conciencia
individual™3: siempre que el cumplimiento de una norma juridica contradiga los
imperativos de conciencia ética individual, podra —y debera- ser desobedecida: «si un
Derecho entra en colision con la exigencia absoluta de la obligacién moral, este Derecho

carece de vinculatoriedad y debe ser desobedecido»®*.

IV. MIPOSICION PERSONAL

Como la mayoria de las teorias expuestas defienden, no podemos encontrar en la
mera legalidad razon suficiente para justificar nuestra obediencia. Decir que actuamos
conforme al Derecho porque las leyes nos obligan a ello, no es sino un razonamiento
tautoldgico. Las razones para obedecer al derecho deben buscarse fuera del sistema
juridico y descartando también las razones prudenciales, que originan una obligacion
interesada, concluyo que la Unica razén suficiente per se para obedecer el derecho reside

en nuestra moral.

Asi, considero que la verdadera obligacion de obedecer al Derecho parte de la
obligacion moral, originada en la conciencia moral autdbnoma, voluntaria y libre del
individuo. Es una obligacion desinteresada, que se impone en nuestras conciencias en
estricto cumplimiento del deber moral de ser justos. Si bien es cierto que solo
obedeceremos el Derecho justo, emanado de autoridad legitima y competente, no habra
en la mera legitimidad y caracter democratico del poder, razon suficiente para ser siempre
obedecido, ya que para que ésta sea legitima, y con la pretension de que el Derecho sea

obedecido, requerira siempre estar basado en razones morales. EI Derecho sera entonces

52 GARCIA AMADO, Juan Antonio, “A vueltas con la desobediencia. Notas sobre las tesis de Gonzalez
Vicény sobre algunas criticas”, en Anuario de Filosofia del Derecho, X, 1993, pp. 349-374.

%3 GONZALEZ VICEN, Felipe, “La obediencia al Derecho. Una anticritica”, Sistema n° 65, marzo, 1985,
p.103. )

% GONZALEZ VICEN, Felipe, «La obediencia al Derecho»,.., op. cit. p. 388.

33



legitimo cuando sea justo, y ello tendra lugar cuando emane de poder competente y haya
sido producido democréticamente, en consonancia con el principio de legitimidad
contractual y en garantia de los derechos fundamentales de las personas y todo ello no se
alcanza sino a través de la autoridad moral. Es decir, el Derecho, para ser legitimado, debe

estar siempre subordinado a la Etica.

Gonzalez Vicén entiende que «la obligatoriedad ética no se encuentra en los érdenes
sociales sino sélo en la autonomia de la individualidad moral, es decir, en los imperativos
de conciencia»>°. Con ello, quiere decir que basar la obediencia al Derecho en razones de
orden, como el aseguramiento de las relaciones sociales, aun cuando ello se haga de forma
democratica y justa, no es sino un fundamento condicionado, ya que aun siendo el
Derecho legitimo puede no siempre responder a nociones de justicia y por tanto la
obediencia solo seria obligatoria si el Derecho no entrara en colisién con la obligacion

moral, de la que, a diferencia de la primera, si se deriva exigencia absoluta.

Sin embargo, y es aqui donde mi posicion difiere de la de Gonzalez Vicén,
considero que si bien es cierto que los imperativos éticos nacen de la conciencia, ellos
pueden haber sido perfectamente plasmados en el Derecho y de hecho seria aspiracion
ultima del mismo satisfacer las exigencias morales y pretensiones de justicia de los
individuos. En estos casos, y reconociendo, como G. Vicén hacia, la condicion a la que
el Derecho se somete —no contradiccion con los siempre ciertos imperativos de la
conciencia-, el Derecho deberia ser obedecido por imperativo ético. Es decir, considero
que en el fundamento ético encontrariamos tanto la razén suficiente para desobedecer el
Derecho —tesis de Gonzalez Vicén-, como el fundamento para obedecerlo. Si bien es
cierto que respecto de la obediencia no se desprende nunca la absolutidad que el Derecho
pretende, al estar su cumplimiento supeditado a la estricta coincidencia con la moral
individual, ello no es razdn suficiente para concluir que no existe obligacion moral de
obedecer al Derecho. Estariamos entonces ante una suerte de obligacion moral secundaria
que no por ello perderia su capacidad de obligar: la conciencia individual siguiendo su
deber de justicia, reconoceria como tal —justa- una norma heterbnoma que pasaria asi a

formar parte de nuestros imperativos éticos y por ello habria de cumplirse.

> GONZALEZ VICEN, Felipe, «La obediencia al Derecho, ..., op. cit., p. 388.

34



El Derecho, habra siempre de cumplirse por razones morales, que unidas a las
legales o propias de convertirlo en legitimo, se unen en “la obligacion politica”. Cuando
nuestra conciencia coincide con lo que el Derecho establece, no s6lo tendremos
obligacion sino también deber moral de obedecerlo y, de igual modo al contrario, cuando
lo dispuesto en las leyes contraria nuestros principios morales, caso en el cual estaremos

obligados moralmente a desobedecerlo.

Asi, considero que existe una obligacion prima facie de obedecer el Derecho, ello
siempre dentro de sistemas democraticos que garanticen y respeten los derechos
humanos. Evidentemente también en la obligacion de obedecer el Derecho residen
razonamientos juridicos, pero resultan no sélo tautoldgicos sino ademas insuficientes.
Seré en la conciencia donde encontremos el verdadero fundamento de la obligacion, tanto
a la obediencia como a la desobediencia. Ambas posturas estaran justificadas en el
convencimiento de la justeza de tales decisiones, inherente al deber imperante de actuar

siempre de modo acorde a los imperativos morales y por ello, a la justicia.

Como antes expresaba, estaremos ante una obligacion condicionada, que no por ello
deja de existir. La también obligatoria desobediencia basada en las mismas razones
morales debera hacerse a posteriori, tras haber reconocido la obligatoriedad inicial al
Derecho, que no siempre por derivar de procesos democraticos lleva consigo la justicia.
En el espiritu critico de la conciencia, que asume como obligatorio un Derecho que refleja
la justicia y es coincidente con ella, reside la obligacion moral de desobedecer aquello
que sin embargo, de ella difiere. Y cualquier actuacion, tanto la de obedecer como
desobedecer, de acuerdo a los imperativos éticos mas profundos, sera obligatoria, y

absolutamente valida.

En resumen y conclusién de todo lo anterior considero que, de la existencia de una
organizacion juridica y politica construida de forma democratica y en garantia y respeto
de los derechos humanos, en particular de la libertad y la igualdad, se desprende la
obligacion moral que tienen los ciudadanos de obedecer el Derecho justo en general y sus
disposiciones justas en particular. La obligacion moral en sentido fuerte, consistira en
obedecer lo justo, y de ello se deriva la obligacién moral de obedecer, el Derecho, no

absoluta, y la misma obligacion moral, de desobedecer, en determinadas ocasiones.

Es decir, existe una obligacion moral primaria y absoluta para desobedecer al

derecho injusto y una obligacion moral relativa de obedecerlo. Esto es asi ya que es la

35



conciencia moral individual la que crea, de forma directa, la obligacion moral de
desobedecer el Derecho injusto pero no la obligacién moral de obediencia, subordinada

a la coincidencia de ambos o6rdenes: legal y moral.

36



V. CONCLUSION

Como a lo largo de mi trabajo he tratado de mostrar, la obediencia al Derecho no
supone un acto de fe, sino que los ciudadanos han de aceptar y reconocer la justicia de las
normas, para asi, actuar en consonancia con los imperativos de su conciencia, que es lo
verdaderamente preceptivo: el Derecho como obra humana debe ganarse la obligacion de

ser obedecido por la justeza de sus normas.

En base a lo anterior, considero que el fundamento tanto de la obediencia como de
la desobediencia no puede hallarse en lugar distinto a la moral. Asi, cabe entonces decir,
que las razones meramente legales resultan tautoldgicas y se agotan en el sistema legal.
La teoria positivista genera un problema semejante al anterior, al reducir la legitimidad al
orden juridico sin importar sus contenidos y por ello pienso que los fundamentos que
Ilevan a obedecer —o lo que yo trato de defender, desobedecer-, han de buscarse fuera del
sistema legal. De igual modo, basar la obligatoriedad del Derecho en razones
prudenciales supone un error. Si bien estas razones son externas, resultan insuficientes

para reclamar una obediencia en sentido fuerte.

Sin embargo, las razones morales fundamentaran suficientemente tanto la
obediencia, -nunca absoluta-, como la desobediencia, en determinados casos. Estas, se
sostienen en el contenido o verdadera sustancia de las normas, generando una obligacion
moral, originada en la moral autdénoma, voluntaria y libre del individuo, “no interesada”,

impuesta por el respeto al deber y que trasciende a las fronteras de la obligacion legal.

Tras todo lo anterior, rechazo la validez de aquellas teorias que tratan de justificar
tanto la obediencia como la desobediencia, en base a razones distintas a las morales. Asi,
rechazo el fundamento iusnaturalista, que nos permite de un lado defender la absoluta y
obligatoria obediencia al Derecho, al considerar que, el Derecho natural es absoluto,
inmutable, siempre justo y por ello, lleva en él implicita la nocion de obligatoriedad; y de
otro lado, considero igualmente descartable, la fundamentacion iusnaturalista de la
desobediencia al Derecho, ello porque es en la pretension de validez universal de una
vivencia subjetiva, entendiendo la conciencia como organo para el conocimiento de un
orden intemporal y de validez absoluta, donde se halla la raiz del caos, al intentar
establecer como supremo y absoluto un orden que ha sido conocido a través de lo méas
intimo, personal y subjetivo del ser humano: su conciencia, cuando en realidad ésta

pretende precisamente lo contrario, crear un orden de validez objetiva que se hace real en

37



la decision personal e individual. Es decir, el iusnaturalismo, tratando de evitar caer en
posturas relativistas, al crear una posicion invariable y Gnica para todos, no peca sino
precisamente de eso, al tomar como verdadero algo que es fruto de la méas profunda

subjetividad.

La misma consideracion merecen las teorias que fundamentan la obligatoriedad al
Derecho en base a su capacidad para garantizar la paz y el orden en la sociedad, esto es,
en base a la seguridad juridica, ello porque ésta no ha de ser el fin del Derecho sino el
mero medio de consecucién de los verdaderos valores: la justicia y la garantia de las
libertades y es precisamente en ésta, la libertad de conciencia, donde reside la razén de

desobedecer aquello que resulta contrario a nuestra moral.

Tras concluir que ninguna teoria es capaz de fundamentar la absoluta obligatoriedad
de obediencia al Derecho, repaso algunas de las teorias que fundamentan, desde un punto
de vista moral, la posible desobediencia al Derecho, impregnandome de un poco de cada

una de ellas para asi elaborar y concluir con mi propia teoria.

Al igual que Rawls, considero que los agentes morales, destinatarios del Derecho,
tienen Unicamente obligacién de obedecerlo cuando éste sea justo y ello tendra lugar
cuando haya sido elaborado de forma democrética y garantice los derechos humanos
fundamentales, y todo ello se deriva del méas genérico deber moral de ser justos, este si,
impuesto de forma inexorable. Por el contrario, cuando el Derecho sea injusto, esto es,

incumpla unos minimos de justicia, no sélo podra, sino que debera ser desobedecido.

Sin embargo el Derecho en muchas ocasiones, aun habiendo sido producido a través
de procesos democréaticos y aun respetando los derechos de los individuos, es decir,
siendo a priori justo, puede contrariar nuestra mas intima conciencia y en estos casos,
estimo que igualmente podra desobedecerse. Con ello no estoy negando la existencia de
un deber moral de obediencia, ya que considero existe, pero éste no serd absoluto al

quedar supeditado a la coincidencia con nuestros imperativos morales.

38



VI. BIBLIOGRAFIA

ABELLAN GASCON, Marina, Obediencia al Derecho y objecion de conciencia, Centro
de Estudios Constitucionales, Madrid, 1990.

ALVAREZ, Norberto, «La obediencia al Derecho como deber ético (conclusiones de una
polémica)», en Revista de la Facultad de Derecho de la Universidad Complutense de
Madrid, nim. 78, 1991, pp. 41-52.

ARANGUREN, José Luis, Lo que sabemos de moral, Gregorio del Toro Editor, Madrid,
1967.

ATIENZA, Manuel y RUIZ MANERO, Juan, «Entrevista con Felipe Gonzélez Vicén»,
Doxa, n° 3, 1986, pp. 317-325.

BALLESTEROS PELUFFO, Gilma Liliana, Desobediencia civil: un anélisis politico,
Universidad de Granada, Granada, 2014.

BELLOSO MARTIN, Nuria, «La desobediencia al Derecho y su polémica justificacion»,
Revista Direitos Humanos e Democracia, 2013, pp. 328-385.

BOBBIO, Norberto, El fildsofo y la politica, Civitas, Madrid, 1994.

CAPDEVIELLE, Pauline, La libertad de conciencia frente al Estado laico, Serie Cultura
Laica, nim. 5, México, D. F., 2015.

CASARES, Tomas. La Justicia y el Derecho, Buenos Aires: Cursos de Cultura Catélica,
1945,

CASAUBON, Juan A.; «<Hans Kelsen y la Teoria Pura del Derecho», Revista de Estudios
Dominicos. n° 2 'y 3, Buenos Aires, 1996.

DE LUCAS, Javier, «Una consecuencia de la tesis de los derechos: la desobediencia civil
segn R. Dworkin», Doxa, n° 2, 1985, pp. 197-207.

DWORKIN, Ronald, Los derechos en serio, Barcelona, Ariel, 1984.
FALCON Y TELLA, M2 José, La desobediencia civil, Marcial Pons, Barcelona, 2000.
FERNANDEZ, Eusebio, La obediencia al Derecho, Civitas, Madrid, 1998.

___, «La obediencia al Derecho», Eunomia Revista en Cultura de la Legalidad n°l1,
septiembre 2011, pp.114-118.

39



___, «El punto de vista moral y la obediencia al Derecho», Revista del Centro de Estudios
Constitucionales, n° 6, 1990, pp. 45-55.

GARCIA AMADO, Juan Antonio, «A vueltas con la desobediencia. Notas sobre las tesis
de Gonzalez Vicén y sobre algunas criticas», en Anuario de Filosofia del Derecho, X,
1993, pp. 349-374.

GONZALEZ VICEN, Felipe, «La obediencia al Derecho», en Estudios de Filosofia del
Derecho, Universidad de La Laguna, Tenerife, 1979, pp. 365-398.

___,«Laobediencia al Derecho. Una anticritica», Sistema n° 65, marzo, 1985.

HABERMAS, Jirgen, Ensayos politicos, Traduccion de Ramon Garcia Cotarelo,

Ediciones Peninsula, Barcelona, 1988.

HOBBES, Thomas, Leviatan, Editorial Nacional, Edicién preparada por Carlos Moya y
Antonio Escohotado, Madrid, 1980.

IOSA, JUAN FRANCISCO, «La obligacion de obedecer el Derecho», Enciclopedia de
Filosofia y Teoria del Derecho, vol. 2, pp. 1193-1245.

KANT, Emmanuel, Teoria y Practica, Tecnos, Madrid, 2000.

KELSEN, Hans, «La doctrina del Derecho natural y el positivismo juridico», en Revista
sobre Ensefianza del Derecho, nim. 12, 2008, pp. 183-198.

LAPORTA, Francisco, «Etica y Derecho en el pensamiento contemporaneo», CAMPS,
Victoria (ed.), Historia de la Etica, vol. 3; Critica; Barcelona, 1989, pp. 221-295.

PASSERIN D’ENTREVES, Alessandro, “Legitimidad y resistencia”, en Sistema.
Revista de Ciencias Sociales, nim., 13, abril 1976, traduccidén al castellano de Manuel
Atienza, pp. 27-34.

PORTELA, Jorge Guillermo, «La justificacion iusnaturalista de la desobediencia civil y
la objecion de conciencia», Revista Facultad de Derecho y Ciencias Politicas. vol. 36,
n°. 105, pp. 341-360.

RAWLS, John. Justicia como equidad. Madrid, Tecnos, 1999.

40



ROUSSEAU, Jean Jaques, El contrato social, Altaya, Barcelona, 1993.
SINGER, Peter, Democraciay desobediencia, Ariel, Barcelona, 1985.

VICENTE Y GUERRERO, Guillermo, Apuntes de Filosofia del Derecho, Zaragoza,
2018.

41



