22035 61. 24-559

Fol.1.

## SERMON A L AS HONRAS

OVE HIZO LA CIVDAD DE CARAGOÇA, POR LA

Rey nuestro Señor Don Felipe I I.

deste nombre, en los Reynos

de Aragon.

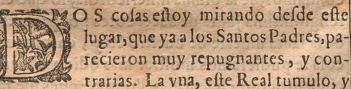
Por el P. Maestro F. Geronimo de Aldouera y Monsalue, Cathedratico de Visperas jubilado, y Calificador del Sato Officio de la Inquisicion, de la Orden de S. Agustin.

#### THEMA.

Qui credit in me,etiam si mortuus fuerit, viuet, & omnis qui Viuit, & credit in me,non morietur in aternum. 10an. cap. 11.

#### INTRODVCCION.

Que esta muerte juntamente puede ser materia de lagrimas, y de goZo.



pompa funeral, significadora de la tristeza que

A

tiene

tiene, y sentimiento que haze aquesta Illustrissima Ciudad, y nobilissimo Reyno, por la muerte del serenisimo Rey, y señor nuestro, Don Felipe II. deste nombre, en los Reynos desta Corona. La otra, las vozes, y Canticos Ecclesiasticos, que encomendando a Dios su Alma, nos prometen ciertas esperaças de su descanso, y de que llegò a buen puerto su nauio; y donde ay espe ranças de bien tan grande, ha de auer gozo, dize S. Pablo: Spe gaudentes. Aquestos dos extremos, tristeza, y alegiia: cantares, y lagrimas: no sabe Sa Iuan Chrisottomo como se puedan engazar, sin hazer agrauio, o a nuestra fè, y esperança: o al amor que tenemos a nuestro Rey difuncto. Non ne tibi metipsi repugnas, W aduersaris dum pro bijs luges, & vilulas? Ni puede ser mayor disproposito, (dize el mismo Santo) que sentir la muerte de los que van a gozar eterna vida; y que nos obligue el amor a hazer, lo que justamente pudiera obli garnos a hazer el odio:porque confiando, como confiamos, de la diuina misericordia, lo que esta religiosissima junta de Sacerdotes nos promete, de la santa muerte de nuestro Rey, en ninguna cosa le pudieramos mostrar mas odio, y aborrecimiento, que en sentir, y llorarla: pues sue tan fanta, y religiosa, Non psalmistam audis dicentem

S. Paul. Rom.12.12

Chris.hom. 5. 69. & 70.ad pop.

Chrisosto.

conuertere anima mea in requiem tuam, quoniam Dominus benefecit tibi? rem istam Deus beneficium nuncupat, tu luges? quid fecisses amplius, si desuncti hostis,
inimicus suisses? Los que han de llorar, acrecienta el mismo Chrisostomo, por los que mueren bien, y santamente, son los Demonios,
que pierden entonces las esperanças de la perdicion de aquellas almas, que tanto dessearon:
Nam si lugendam est, Diabolú oportes lugere. Ipse plangat, ingemmat ipse, quoniam ad maiora tendimus bona.

Pero a esto, respondo otras dos cosas. La vna, (acerca de la tristeza, q estos lutos y duelos nos representan, y es) que siendo al mundo tan ordinario, el mentir, quiere dezir oy, si quiera vna verdad; declarando, quanto mas ama los bienes de esta vida, que los de la otra, pues se duele que sus amigos se partan de su compañía, no porque van a posseer los eternos, sino porquese despiden de los temporales, que tanto estiman los mundanos: y que siente mas la falta que le haze el muerto, por el prouecho de los viuos, que no se alegra de la felicidad, que en la otra vida pue de tener el difunto. La otra, que hablando a lo Christiano, y verdadero, mas no deuen alegrar las esperanças, que prometen estas vozes de la Iglesia, que entristezer el aparato, y representa-

A 2

cion de muerte, que vemos, confiando de la diuina piedad, que viue nuestro santo Rey, y viui-

Chrisofto. ibidem.

ra para siempre: pues como dixo el mismo San Iuan Chrisoltomo, tales muertes mas son materia de gozo, y de dar gracias al Señor por ellas, que de lagrimas, ni tritteza; De instis autem paudeamus, non modo superstitibus, verum & mortuis: nam peccatores, & Viuentes mortui sunt, iusti quoque mortui viuunt. Que es lo mismo que nos assegura Christo nuestro Señor, en las palabras del Thema: Ioan.c. 11. Qui credit in me etiam si mortuus fuerit, viuet, & omnis qui Viuit, or credit in me, non morietur in aternum, el que cree en mi, ajustando la vida con la fè, aun que muriere, viuira; y el queviue, y cree en mi, no morira para siempre; y assi confiadamente podemos dezir, que nuestro gran Rey no murio, sino que viue, antes que en vez de vna muerte, ha cobrado tres vidas. Vna, en el cielo. Otra, en nuestra memoria. Y la tercera, en el successor. que nos dexa para reparo de tan gran perdida. A estos tres puntos, se reduzira todo lo que dixere con la diuina gracia en este rato, por los tres discursos que se siguen.

elacranças, quo pron erco etcas vases de l

que entralexer el apararo, y reprob rea

### Discurso Primero.

Que el justo nunca muere, y que podemos confiar que viue nuestro Rey en el cielo.

VI credit in me, etiam si mortuus fuerit, viuet. Estas palabras nos estan señalando, la notable diferencia que ay, de la muerte del justo, a la del pecadorique este muere, muerto, aquel viuo; con que cessa la contradicion que parece auer en ellas: pues dizen, que viue, y que no viue, que muere, y que no muere, ni morira para siempre. Parece repugnancia, y no lo es, porque como el justo muere viuo con la vida de la gracia, para continuarla con la de la gloria, no muere, sino que viue, o quando mucho, muere quedandose con vida. Desdichado el pecador, que mue re en pecado, y en desgracia de Dios, este si que muere, porque muere muerto, y la muerte de su culpa en esta vida, se continua con la de su pena en la otra, para siempre, como lo dize el Apos tol, Quorum finis interitus. Los malos mueren, de Philip. 3. tal manera, que su fin no tiene fin, y su muerre, 19. tiene por fin, y paradero la muerte; por esso la Sagrada Escritura, a los condenados los llama muertos, Dauid en muchos Psalmos, Non

Ifii.66.24

Sap. 30.1.

\$12.7 \$ CO.549

Psal. 114 mortui laudabunt te Domine, neque omnes, qui descendant in infernum: sed nos qui viuimus. Y en otra par Psal. 6. 6. te, Quia non est in morte, qui memor sit tui. Y el Profeta Elayas los llama cadaueres, y cuerpos muertos. Videbunt cadauera virorum qui præuaricati sant in me. Porque aqui viuieron muertos en la culpa, y alla moriran viuos en la pena, vna muerte eterna. Mas el sieruo de Dios, quando muere, aunque los ignorantes piensan, que murio: lo cierto es que viue, porque su muerte, no parò en muerte, sino en vida perdurable, y sin fin: assi lo certifi ca el Espiritu santo en el libro de la Sabid. lustoru anima in manu Dei sunt, & non tanget illos tormentum mortis, visi sunt oculis insipientium merisilli autem sunt in pace. Las vidas de los justos, estan en la mano del Señor, y assi corren por su cuenta; y por esso la muerte, los mirara con tal respecto, que ni aun osara llegar a tocarlos con el dedo, y quando mutieren, (que es deuda que le ha de pagar a la naturaleza) pondran sus vidas en cobro, aunque los ignorantes los juzgaran por muertos. Es como quando el diettro toreador, dexò la capa en los cuernos del Toro, los que lo mirauan de lexos, creyeron que lo mataua, y hazia pedaços, como le vieron que se encarniçana en ella, mas el con mucha ligereza saltò en la barrera, y pu-

sose en saluo. Asi passa (dize el Sabio) en la muer te del justo, dexole el cuerpo en los cuernos, ella se encarnizò en el hasta hecharle en la sepultura, y los que pesan las cosas, no con el peso de la razon, ni las miran, con los ojos de la fè, sino con los del cuerpo, y del sentido, dieronle por muer to, que el Toro le auia despedaçado, y quitado la vida; mas fueron necios, porque cosa tan graue la juzgaron con los ojos del cuerpo, Vifi sunt oculis insipientium morisla verdad es que no murieron, sino que se pusieron en saluo, lpsi autem suns in pace. Y nuestro Thema, Qui credit in me, etiam fi mortuus fuerit, Viuet. Ish amana slant al 20 200 - sl

De aqui es, q la Sagrada Escritura, tales muerres no las llama muertes, sino sueños: y lo mismo es vn sieruo de Dios, ponerse a morir, q hecharse a dormir, y a descansar. S. Pablo a los Thesalonis. Paul. ad Fratres nolumus Vos ignorare de dormientibus, corc. Y Thessal. 1. Christo nuestro Señor en este cap. 11.de S. Iuan, de Lazaro amigo suyo, que auia quatro dias era muerto, dize que duerme, Lazarus amicus noster Ioan. 11.11. dormit.S. Iuan Chrisost. reparô aqui en vna cosa, D. Chrisost. muy digna de ser considerada, y aduertida, que es la razon (preguta el santo Doctor) que las diuinas letras, en estos lugares, y en otros muchos, a nuestra muerte la llama sueño, y a la de Christo,

Paul. 6.10/110 sueño, sino muerte? Mortuus est propter peccata nostra; y en otra parte, Qui mortuus est peccato mortuus est semel, coc. Responde, que por esso la muer te de Christo se llama muerte, porque es causa de nuestra vida; y quanto el mas verdaderamen te fuere muerto, tanto nofotros mas de verdad seremos viuos, y para que nuestra muerte sea sue

ño, y descanso, y no muerte, fue necessario, que la suya no fuesse sueño, sino muerte verdadera: por que por su muerre nuestros males tienen remedio, nuestros pecados perdon, y se acabô lo que nos podia hazer la muerte horrenda, y espanto. sa, que es la mala cuenta de la vida. Dixolo esto Aug.lib.5 con la delgadeza quele mi gran P. S. Agustin, llora amargamente el Sato, el error en que cayò de los Manicheos, q dezian no ser verdadero el cuerpo de Christo, sino fantastico: y assi que su muerte, no auia sido verdadera, sino fantasseada; sonada, y aparente:ay de mi(dize Agustino) que por el mismo caso, señor mio, que yo renia por sonada la muerte de vuestro cuerpo, era verda dera la muerte de mi alma, y tanto la mia era mas verdadera muerte, quanto yo tenia la vuestra por mas sueño; y assi qua verdadera sue la muerte de vuestra carne, tan falsa era la vida de mi alma, que no lo creya, Quan falsa mihi videbatur mors

arnis eius, tam vera erat mors anima mea, & quam vera erat mors carnis eius, tam falfa vita anima mea, qua id non credebat. Assi que la muerte de Christo, le llama muerte, y la nuestra, sueño: porque para que nuestra muerte fuesse, sueño, y descanso, fue necessario que la suya, fuesse muerte verdadera, y no schada: Nolo vos ignorare de dormientibus, ve Ad Theff non contristemini. Luego el que muere Christiana. 4. 13. mente, no muere (segu nuestro Thema) sino que te hechô a dormir. Y es la razon concluyente: porque el Christiano verdadero, mas viue de lo que espera, que de lo que ve con los ojos corporales: mas de lo que cree, que de lo que possee en esta vida. Pero el mundano, que tiene el coraçon arraygado en la tierra, no viue de la esperança de los bienes eternos, fino de la possession de los temporales, que trae entre las manos, en quie ha puesto suamor, y vida; y assi este, qua do muere, muere de veras; no es sonada su muer te, sino de verdad: porque como vinia para las cosas que se acaban con la vida, muere de verdad, quando ellas se acaban, de quien colgana su vida. Y a estos quando la muerte no les hiziesse otro daño, fino quitarles de entre las manos, efsos bienes temporales de que viuian, era harto grande para ellos: y si a esso se añade, lo que de-

zia denantes, que mueren muertos, con la muerte de la culpa, y mueren para viuir vna muerre de pena eterna: bien claro està, que su muerte no es sueño, ni pintada; sino muerte verdadera de quatro costados, muerte malissima, que dixo

Ps.34.22. Dauld, Mors peccatorum pessima.

Acrecientase a todo lo dicho, que la muerte del jutto, si bien quanto al cuerpo es sueño, mas quanto al alma es continuacion, y medramiento de vida: porque la vida que hazía en la tierra, y la que espera en el cielo, toda es vna: de lo mis mo viuira allà, de lo que viuia acà: las mismas feran sus obras, y sus empleos, que es conocer, y amar a Dios. Este es el exercicio del hombre santo en esta vida, y en la otra, no se mudan suobras, sino que se continuan, y mejoran. Y esta es la razon: porque Christo nuestro Señor, por S. Iua llama vida ererna, la que el sieruo de Dios Ioan.5.24. viue, aun en este mundo por gracia: Amen, Amen dico Vobis, quia qui verbum Dei audit, & credit ei qui miste me, haber vitam aternam. No dize que, tendra, de futuro, sino que de presente ya tiene vida eterna, el que cree en el, y obedece a sus pala bras, que es la misma sentencia de nuestro The ma: Qui credit in me, non morietar in aternum. Por que el dia que vno comiença a seruir a Dios de

veras, y se entrega de todo coraçon al señor: esse dia comiença a ser inmortal, y a viuir vida eterna; pues comiença a exercitarse en las obras del conocimiento, y amor diuino, en que se ha de emplear en el cielo, por toda la eternidad: y por tanto, quando este muere no solo se hecha a dor mir, sino que muere, viuo, no se le acaba la vida, sino que passa adelante, y se perficiona. Cuytado el pecador, que tenia puesta la vida en sus delcytes, y en la possession de sus riquezas, en la ambicion de sus honras, y vanas estimaciones; que este muere verdaderamente, y continua su muer te temporal, con la eterna: la empeora, y haze malissima.

De donde infiero dos cosas. La primera, que mas espantosa nos haze la muerte, lo que se ama en la vida, que lo que se pierde, muriendo: porque en todos los que mueren, es igual la perdi da, pues todos lo dexamos todo, y no lo es el sen timiento, sino conforme al amor que se tuuo a la vida. Colijo lo segundo, que aunque no suera sino por esto, y por llegar a perder el miedo al morir, auia de ser vn hombre buen Christiano, y tratar muy de veras de seruir a Dios: porque e ser sieruo de Dios, consiste en poner su amor, y sus esperanças, en los bienes de la otra vida; y en

B 2

despre-

despreciar los desta mortal, y miserable:y quien esta ama, no teme la muerte, ni dexar de hecho los bienes, que dexo primero con el desseo.

Facil sera aora, de probar, que nuestro santo Rey no murio, sino que viue, y viuira en la gloria para siempre, que es la primera y principal vi da de las tres, que dixè auia ganado por su muerte. Murio su Magestad como ta Catholico Prin cipe en la Fè, y obediencia de la Santa Iglesia, re cibio con admirable deuocion, todos los fantos Sacramentos, que para esse trance dexo el Señor ordenados; y assi podemos esperar de su misericordia, que murio en gracia suya; que es morir viuo, y que se ha puesto a dormir, y reposar, quãto al cuerpo, hasta el dia de la general Resurrec cion, que despertarà de esse sueño. Mas el alma no duerme, antes vela, y viue, continuando la vida eterna, que aqui començò, de conocer, amar, y reuerenciar la diuina Magestad. Fue tan religioso, y deuoto, que de sola su piedad, y religió, se pudierā hazer muchos, y admirables Panegi-Loaysa in ricos. Su Maestro D. Garcia de Loaysa Arçobispo de Toledo, refiere como testigo de vista, en su Colleccion de los Concilios de España, que fiendo niño, le vio muchas vezes en S. Lorenço el Real ocupado, en facudir el poluo a los reli-

ciliorum.

carios

carios de rodillas, y descubierta la cabeça, acció que ella sola le podia hazer merecedor de la vida que digo. Su devocion al Santissimo Sacramento del Altar, sue rara, deuoció hereditaria, y propria a la ferenissima casa de Austria, aunq no fuera por otro, por esto dignamente vnida a la de Castilla; en cuyas leyes de la partida se ordena a todos los Reyes, y descédientes: q donde quiera, q encontraren al Santissimo Sacrameto, le sigan, y acompañen. A esta deuocion de nuestro piadosoRey, deuera siempre España, toda la q muestra, y las Indulgencias, que nos alcançó de la Sede Apostolica, a los que alaban, y bendizen este inefable Sacramento. Y porque no puede ser ver dadero fieruo, y deuoto del Hijo, el que no lo fuere de su Santissima Madre: fue afectuosissimo sieruo de la Virgen nuestra Señora, y señaladamente de su inmaculada Concepcion, sin pecado Petrus Dooriginal. Y como los hereges han juntado estos dos misterios para aborrecerlos; assi el santo Rey los juntó en su animo para amarlos, y reuerenciarlos. El primero, como verdad Catholica. cap.34. Y el segundo, como mas pia, y mas probable, segun los principios de nuestra Fè. Fue tal el afecto de nuestro santo Rey a la Virgen, concebida sin pecado, que este Año en que estamos, cele-

re lib. de Imagine pirtutis. Salazar de Conceptio.

brando su Magestad, con su Real presencia, y deuocion, en vna Iglesia de la Corte, la fiesta de la Concepcion Inmaculada, y llegando vna afligida muger postrada a sus pies, a pedirle perdon para vn hijo suyo, que estaua condenado a muer te por justa sententia. Respondio, Leuantaos bermana, que este dia no muere nadie. Desseò mucho, ver definido este misterio, hizolo mirar, y disputar en las Vniuersidades de España, las quales resoluieron, que podia su Magestad, suplicar a la Sede Apostolica, que lo difiniesse. Pidiolo con mucha instancia:pero con la modestia devida, y obedié cia de tan Catholico Rev, a la santa Sede. Y a la hora de la muerre, hizo voto de procurar có vida, y alma, la difinicion deste misterio. Fauorecio viuamente a la Canonizacion, y Beatificacion de tantos Santos, como S. Raymundo de Peñafort. El B. P. Ignacio fundador de la Compañía: la fanta Madre Theresa de Iesus, el B. Thomas de Villanueua, Francisco Xauier, Pasqual Baylon, Isidro de Madrid; y otros que no me acuerdo. Rezaua el oficio diuino, de ordinario, el de nuestra Señora siempre; y tenia cada dia su rato de re cogimiento, y oracion mental, en que sintia gran de aprouechamiento, y muchos consuelos del Señor. Lo que aora dirê causara admiracion, y

affom-

### del Rey Don Felipe nuestro Señor. 15

assombro, segu el estrago, y rotura, que en el mudo suele auer, assi en grandes, como en menores; digo de la honestidad, y templança de nuestro fanto Rey. Fue tal, y tan estremada, que nunca se entendio flaqueza en el, ni que conociesse otra muger, sino la que Dios le dio en el santo matrimonio, para tener hijos, y dexar successores en esta gran Monarchia: y porque entendiessemos, que solo para este sin se casò; quedando viudo de treynta y tres años, de aquella santa Reyna Margarita, perla preciosa, que fue entonces de la Corona de aqueste Rey; y aora lo es de la del de el Cielo, no quiso mas casarse: viuiedo diez años en esta admirable continencia. Exemplo raro, de que siempre el mundo tendra materia de admiracion, y alabança. Y nadie piense, que esta vir tud, no es muy necessaria a los Reyes, y magistra dos, que administran Iusticia; porque lo estanto, como la Iusticia misma, segun lo dixo el gran Casiodoro, Magistrasus esse debet innocentia tem- Casiod. 4. plum, temperantia (acrarium, Ara lustitia. Adonde par. episto. con gran elegancia, de las costumbres del Rey, y del Magistrado, fabrica vn Santissimo templo, donde el Sacrario sea la castidad, y templança, en que se leuante el Ara de la Iusticia: porque si no huuiere en el la honestidad, y templança del

mo. 6.

vida, con facilidad se corrompera el drecho de la Iusticia; que vna mugercilla podra facilmente con su amor derribarla, y dar con ella en el sue Stobeus ser lo, como dixo Plutarco referido de Stobeo: Qui scortantur, dormiunt ad negotia, Ciuitates negligunt, non verentur leges, patefaciunt publica confilia, or vnius muliercula, cuncta, indicio, vel temeritate potius administrant. Mire si es virtud Real, y politica la casti dad! y aduiertan los Iuezes, y Principes, quanto les importa tenerla, como nuestro Rey, para el gouierno y administracion de sus oficios. Encomendo a luhijo (ya nuestro Rey y Señor)eitando para morir, como primera y principal encomieda; la defensa, y amparo de la Sata Fè Catho lica, y de la Iglesia. Desseo tanto acertar en su go uierno, y estuuo tan resignado en las cosas de su alma, y conciencia, a la direccion de fus Confes sores, que tres dellos contestan, y afirman: que la primera vez que el santo Rey se confessaa con alguno dellos, despues de persignado, y puesto de rodillas, dezia ellas palabras formales. Padre, mi alina os encomiendos y estudiadaersido, y degidine sodo lo que ensendieredes, que deud bazer, para cumplir con mis otligaciones, y que Dios no se standa, que estar dis puesto para perder, y de var rodos mis Reignos, antes que bazer Dh pecado mortal inirad que plaire l'afticia a Dios

CELLIV

contra vos, si por no aduertirmelo, fuere Dios ofendido. Y lo mismo les repetia muchas vezes en otras confessiones. Que me diran, de la pureza desta conciencia? del viuo desseo, de acertar en el cum plimiento de la ley de Dios? del temer tanto el pecado mortal? que no le cometiera, sabiendo que lo era, por todos sus Reynos, ni por la vida de todo el mundo? Y assi solia dezir; se admirana mucho, que huuiesse Christiano, que estando en pecado

mortal, se pusiesse a dormir.

Pues con todas estas virtudes, y otras que no han llegado a mi noticia, a la hora de la muerte, estuno el buen Rey, con grandes temores de su saluacion: confessauase por el mayor pecador del mundo: dezia que no merecia, le enterrassen en sagrado. Pidio perdon a todos con gran humildad, y besando los pies de vn Christo, que tenia en las manos, dezia: Aqui me teneys Señor rendido, yo os ofrezco, la vida, y la Monarchia. Hay, Senor, y quien huniera viuido, estos veynte y dos años de mi reynado, en los defiertos de Thebayda, como los santos Anachoretas, que como veo aora de mas cerca mis pecados, conozco su grandeza, y temo wuestra lustisia: esto dixo el humildissimo Rey. Y en mi opinion, lo que mas lo assegura, fue este santo temor, Bealus homo qui semper est pauidus, posq como 14.

la demasiada confiança es mucho de temer, assi el justo temores prenda de la Christiana confiança. Ochenta años auia seruido S. Hisarion al Señor, en asperissima penitencia, y soledad, y a la hora de la muerte temia. Y mas que este temor de nueltro Rey, fuera de ser materia, en que pudo exercitar muchas virtudes, y ser parte, ò quiça el todo de las penas de su purgatorio, quiso el Señor dexarle para escarmiento de los viuos, y auiso de los que gouiernan Reynos, y Republicas, que no sean remissos, ni sloxos, pues el gouierno, aunque no ha de ser riguroso, ha de ser vigorolo, y tener las tres partes que enseñan los Politicos, Forma imperij debet esse, seuera, constans, astricta. Pues veamos agora, si de qualquiere fiel, que cree, y viue conforme a la Fe, dize Christo en nueltro Euangelio, que no morira, sino que viuira para siempre: Omnis qui Viuit, & credit in me, non morietur in aternum; de vn Rey, que no folo creyô, y viuio como creyò, sino que defendiò la Fè tan valerosamente, y procurò propagarla, y estenderla por todos sus Reynos, que auemos de dezir, sino que no es muerto? que vine vida segura, y verdadera?

Lipsius in Politica.

> Y de la manera, que con la muerte, no perdio la vida, tampoco perdio el Reyno, ni la Corona,

sing que tan Rey se es oy, como era antes: antes mejor, y mas auentajadamente: porque yo no le tenia tanto por Rey, por los muchos Reynos, y. vassallos que posseya, ni porque su Imperio (emu lo del Sol)llegaua, adonde el toca con sus rayes, y luz; en mis ojos mas le hazian Rey sus virtudes, que sus millones ; su deuocion, que su jurisdicion; su piedad, que su Magestad : porque como dixo vn muy discreto Español, Seneca el Seneca in Thyeste. traxico,

Nescitis cupidi arcium Regnum quo iaceat loco: Regemuon faciunt opes, Non vestis Tyric eolor, Non frontis nota Regia, Non auro nitida trabes. Rex eft, qui posuit metus. Et diri mala pectoris; Quem, non ambitio impotens, Et numquam stabilis fauor Vulgi præcipitis mouet. Qui tuto positus loco, Infrase videt omnia, Ocurritque suo libens Fato, nec queritur mori. Mens Regnum bona possidet Rexeft, qui metuit nibil.

Que pocos ay, (dize Seneca) que sepan darnos cuenta de la mina, donde se crian los Reyes, no

ella

està el ser Rey, en la vestidura de Purpura, en la Corona de oro, en la guarda Flamenca, y Espanola, ni hazen Rey a nadie los Palacios dorados co los paredes de laspe, y porsido; aquel es Rey que lo es de sus passiones, que manda a sus affectos, que puesto sobre todas las cosas, y bienes de la tierra, los huella, y trae debaxo de los pies, sin temer sus alteraciones, y mudanças: porque se acogio a lo seguro, y superior de su conciencia: y assi mira como de lugar alto, y eminente todo lo que el mundo estima, y reuerencia. Por esto estado para morir nuestro Rey, pidio el habito de la Tercera orden del Serafico Padre San Francisco; dioselo el P. General, hizo professió, y murio no folo como Rey Catholico, fino como pobre religioso; y parece, q auia oydo aquel gran documeto, que da el Serafico Padre S.Fran Bonauent. cisco (como refiere San Buenauentura) que el verdadero obediente ha de ser como el muerto, que no se quexa, que le injurien; que le pisen; que le hechen en el mas humilde lugar; y aunque le vistan de purpura, no se engrie; antes con ella parece mas muerto: Tolle corpus exanime, & Dbi placuerit, pone; Videbis non repugnare motum, non murmu. rare situm, non reclamare dimissum: in Cathedra, non alta, sed ima respicie; si collocetur in purpura, duplo pal-

lescie.

de vità S. Fran. c. 6.

lescit; hic autem Verus obediens est. Palabras todas, q vienen justas, a la resignacion de nuestro sanco Rey:que por esso aora muerto, està viuo; porque quando viuio, parecia muerto, fegun viuia, como mortificado religioso: Hinc defunctus viuere, W viuens, mortuus videbatur: que se dixo del glorioso Padre S. Guillermo, Duque de Aquitania, religioso de nuestra Orden, y abuelo decimoseptimo de su Magestad. Por esto sue Rey, nuestro difuncto; y esto no se lo quitò la muerte, sino q fe lo perficionò, y assi con morir no perdio el Reyno, ni la vida: porque como dize el Señor en nueltro Euangelio, Qui credit in me, etiam si mor cous suerit, Viuet, viue el gran Felipo II.con esta vida primera, de las tres que diximos, y esperamos que viuira para siempre.

Diranme, que haze, lastima, q le cortò la muerte la tela del viuir en lo mas florido, y robulto de su edad, pues no passò de quareta y tres años. Respondo, con el otro Seneca Filosofo, Que no seneca. nos baze tanto parecer corta la Vida, los pocos anos que viaimos, como los muchos que perdemos. Una hazienda, por muy gruessa que sea, en poder de vn prodi go, y perdido, parece pequeña, y otra menor, bie gouernada, y empleada, parece muy grande. Assi digo, que si todo el tiépo de nuestra vida, se em

pleasse

Seneca.

pleasse en merecer el cielo, y en seruicio de la Re publica, ninguna ay tan corta, que no sea muy cumplida, mas segu el tiempo que perdemos viuiendo, las vidas mas largas del múdo, son muy Senec. epis. Cortas, y limitadas, Satis longa Vita, W in maximarum rerum consumationem large data est, si tota bene col-Sap. 4.8. locetur. Y mejor el Espiritu Santo. Senectus wenerabilis est, non diuturna, neque annorum numero compuiaia. Luego si en tan pocos años alcançó nuestro Rey, y señor, tantas virtudes, y en tan corta vida, hizo tan grandes hazañas, como luego veremos, mas larga fue la suya, que la de aquellos que viuen muchos mas en ocio, sin prouecho de la Republica, ni de su alma. Que de los tales dize Seneca, que duran mucho, pero vinen poco. De la fuerte, que vna naue, que por calma no puede arribar al puerto, que pretende; no dezimos, que hizo largo viage, aunque anduuo muchos dias por la mar. Y assi no viue mucho, sino quien emplea bien la vida, ni viue poco, quien todo el tiempo della lo aprouechò; porque assi lo ordenô la diuina prouidencia, que si bien algunas vidas parecen cortas, para lo que las desseamos, todas son bastantes, y cúplidas para lo q las deuemos dessear:porq la vida no nos fue dada, sino para q cada vno en su vocació mereciesse la biéaueturaça.

Murio pues el Rey en lo mas robusto de sus anos, para hazernos del ojo, y auisarnos q no ay q assegurar en la mocedad, y en las fuerças, y en la salud robusta:porque la muerte no guarda la cara a nadie, ni con ella vale juuentud, ni regalo, ni riquezas, ni coronas reales, ni priuança con los Reyes:por dóde Hieremias dixo, que auia muer te, que escalaua las casas, Ascendit mors per senestras, y muerte que se entraua por la puerta a pie llano. Morir el viejo, y el doliente, y el que trac cada dia la vida jugada caesse de su peso, entrase la muerte por la puerta; pero morir el moço, robusto, y fuerte, a quien el mundo vayla el agua delante, y le singe inmortalidad, y morir quando menos lo pensaua, es morir con escala, y entrar la muerte por las ventanas. Tomen vna candela, q se va acabando, y otra que comience a arder, aquella que se acaba metida en vna linterna, defen dida por todas partes, y guardada; y la que comiença a arder descubierta al ayre, diganme qual destas dos corre mas peligro, y se acabara mas prello? Cierto es, que por natural discusso antes morira, la que se yua acabando: pero la otra que començaua, como estaua descubierta al viento recio, apagose a deshora, y dexo a escuras a los que se estauan con ella alumbrando.

Hier. 9.2

Elvie

El viejo, por orden de naturaleza mas presto ha de morir, que el moço, porque es lubre que se acaba: pero si el la guarda en linterna, quiero dezir, cautela el manjar, tiempla el beuer, abstienese de excessos perjudiciales a la salud, guardase del frio, huye del calor excessivo, encierrase del sereno, tales viejos suelen viuir mucho, y auellanarse. Pero el moço, candela puesta al ayre atreuese, como moço, y quando menos se acata vie ne vn viento recio, que co los exercicios dañosos, con las glotonerias, y otros desconciertos desproporcionados le apaga la luz, y le acaba la vida. Y assi nadie se descuyde, ni sie en mocedad, en valentia, que este fue el trampantojo, que pre tendio hazer Satanas al primer hombre, q como no auia visto muerte, le dize: Nequaquam moriemi. ni. Pero despues que tenemos experiécia, que todos somos mortales, y que ay muerte, danos a be uer este engaño a tragos, no dize, como dixo entonces: No moriras, sino no moriras esta mañana, y passada la mañana, no moriras esta tarde; y assi poco a poco, y de dia en dia. Mas la corra yerna deste veneno, es la perpetua memoria de la muer te, seanos exemplo temeroso, que Don sulanc murio, quando menos pensaua: y el otro acano quando estana mas descuydadora cutano le die-

Gen. 3.4.

ron vna estocada, y feneció sin dezir Dios valme, al otro en medio de sus trampas, cayò vn rayo, y le boluio en ceniça. O loco, temerario! no conoces las pieças del axedrez, y ofreces te a dar mate en casa señalada? es incierta la hora del morir, y tu señalas la hora, y el Año? Lo que co uiene es, no descuydar vn punto, y viuir como querriamos, que nos hallasse la muerte: oyamos lo que dize Dauid en vn Psalmo, De torrete in via Ps. 109.7 bibet, propterea exaltabit caput. Querria mncho acer

tar a declarar esto.

Si huuiesse en la soledad, en vn gran desserto, vn hombre a quien aquexasse mucho la sed, sediento quanto se puede imaginar, y hallasse alli vn buen arroy o de agua clara, y fresca, y que supiesse se auia de acabar, y no supiesse el quando, no juzgariamos por necio a este hombre, si dilatandolo de vna hora para otra, no se arrojasse a beuer, y a matar la sed, que le satigaua, sabiendo de cierto que se ha de agotar, y no sabiendo qua do? por tal le califica Horacio, Rusticus expectar Hora epis. dum dissuai amnis, at ille labitur. Pues este hombre sediento, es qualquiere de nosotros, el desierto, es este mundo, el arroyo es el tiempo, fuera del qual no tenemos otro, ni ay otra ocasion, si perdemos esta, que aora se ofrece con medida; lue-

go gran locura es, no beuer deste arroyo, sin aguardar a mañana: y caminar por la via de la virtud, mientras no se agota el agua : assi lo hizo el hijo de Dios, dize el Real Profeta, De torrente in via bibet. Iamas dexo vn punto las obras de su misericordia, dando vista a ciegos, sanando dolientes, jamas perdio punto: ofrecida ocasion de clavos, y Cruz, luego se echò a beuer: proprerea exaltabit caput, leuanto cabeça, sucediole todo prosperamete: porque no dexò passar el arroyo de la vida, sin emplearla en beneficio nuestro, y cumplimiento de la voluntad de su Padre. Ta les esperanças podemos tener de nuestro buen Rey, que en los pocos años de su vida, gano mucho caudal de merecimientos, que no dexô correr el agua, ni perdio ocasion, para merecer la e terna, &c.adonde exaltabit caput.

# Discurso Segundo.

Delpoco ser de las grandezas humanas, y de la vida, que es razon tengan en nuestra memoria, la muerte, beneficios, y hazañas de nuestro Rey.

Tomnis qui Viuit, & credit in me, non morietur in atternum. He dicho ya de la primera vida de

nuestro

questro Rey, señor, de que tenemos muy viuas confianças, que ya goza. Siguese por su orden que digamos de la segunda, que es la que ha de tener en nuestra memoria, y agradecimiento: y llamo vida suya la de nuestra memoria: porque la que hazemos los viuos de los muertos, es vn genero de resurreccion, y cierra manera de vida, q les damos, acordandonos dellos: y por tal la tiene S. Ambrosio, quando dize, Dum sic in comme- S. Ambro. moratione eius, qui amissum dolemus requiescimus, vi Obitu Vadetur nobis in sermone reuiuiscere. Assi el oluido es lentiniani. muerte, y sepultura de los viuos, y ya la frasi Española dize, Sepultado en oluido: porque de la suerte, que en el mundo, muerto, y oluidado todo es vno, assi tambien lo es oluidado, y muerto:con esta diferencia; que el muerto, es muerto para la vida; y el oluidado, es muerto para la me moria, y coraçon que le oluidó; assi lo siente Da uid, quando dize en vn Psalmo, estoy oluidado, y como muerto en el coraçon, que no se acuerda de mi, Oblinioni datus sum tanquam mortuus à cor- Psal. 31.13 de. A corde dize, para denotar, q como los muertos mueren para la vida corporal, assi los oluidados para la espiritual, que tenian en el coraçon: luego al contrario, con la memoria refucitamos a los muertos, y los boluemos en alguna mane-

Pf. 111.6.

ra a la vida, In memoria aterna erit iustus. Erit, existet, vinet. Esta es la vida, q deuemos a nuestro Rey, y señor en nuestra memoria, y acuerdo: que ha de ser de tres cosas principales, de su muerte, de sus beneficios, y de sus hazañas: memoria de su muer te para desengaño de nuestra vida; de sus beneficios, para agradecerlos siempre, y que no enterremos nueltro agradecimiento junto co su cuerpo: de sus hazañas, para alabarlas, y engrandezerlas: Memoria iusti cum laudibus erit. Diremos en este discurso destas tres cosas.

Prouerb. 10.7.

Lo primero, es razon que viua la muerte de nuestro gran Rey en la memoria de los que viuimos, para desengañarnos, y escarmentar en nuestra cabeça. Quie hara pie y pondra confiança en la vida, viendo que se acabó la de vn Rey, en lo mejor de sus dias, en la mayor pujança de su imperio? quien no temera la muerte, viendola triunfar de tan gran Monarcha? y que rendido a sus pies, y echado en la sepultura, se està confessando por su vassallo, Ductores quondam puluis, & Imbra sumus. Que los Reynos, y mayores señorios de la tierra, no son sino vn poco de poluo, y vna sombra vana y aparente. En aquella es Daniel. 2. tatua de Nabucho dono lor, esta esto marauillosamente dibujado, y aunque Daniel la interpretò

de las quatro Monarchias del mundo, Asyrios, Persas, Griegos, y Romanos, y es tan ordinaria en los pulpitos, que hasta los niños hablan della; siempre me parece, ha quedado que considerar algo, que no sea muy ordinario, ni muy sabido de todos. Theodoreto sobre el cap. 2. de Daniel Theodor. noto dos cosas: Et quod imago sit, & quod humana. La vna, que aquellos Reynos, ê Imperios se representaron en cosa, que no era verdad, sino figura, no verdadera, sino aparete. La otra, que era figura humana, porque aquella estatua representaua vn hombre; y assi era figura de la misma vanidad, Etenim Vuiuer fa Vanitas omnis homo Viuens, Pfal. 38.6 anadese a esso, que essa figura de cosa tan vana, no era figura real, y existente, sino sueño, imagen soñada:y no sueño permaneciente, sino sugitiuo, como dize el Sagrado texto, Somnum Vidir Nabushodonofor Rex, co fomnú eius fugir ab eo. De suerte, que las quatro mayores Monarchias, que el mundo ha conocido son nonada entre platos de oro. Lo primero, imagines, y no verdad. Lo legundo, imagen de hombre, de la vanidad misma. Lo tercero, essa figura, y essa vanidad, aun no es cosa despierta, y existente, sino soñada, y fantaseada. Lo quarto, essa figura de vanidad soñada, es fugitiua, se va por la posta, y huye a vña de

Cana-

D 3

Ecclesiast. 12.

Cauallo, Y lo vltimo, (y es mucho para notarse) que todos aquellos quatro grandes imperios representados en los quatro metales de yerro, bronze, plata, y oro, se juntaron, y conuinieron para componer aquella estatua vanissima, como quie haze vn sayo de remiendos, (q dixo Terru-Tertul. lib. liano, con mucha gala, Ad confuendam imperiorum contra Va- imaginem;) y aun no pudieron a solas forjar esta figura de vanidad, sino que sue necessario valerse del varro, y hazer de lodo, los pies de la estatua. (Y solo el temor de Dios haze no la figura de hombre, fino vn hombre caual y perfecto, co mo dize el Ecclesiastico: Deŭ time, & mandata eius serua, hoc est omnis homo.) Para que se vea de quan poco ser son todos los Reynos del mundo, pues todos juntos no bastaron a componer vna estatua, quiero dezir yna Imagen de nonada, y vn sueño ligerissimo, y porque los Reyes no tenga esto por ofensa: oyan como se los dize el Rey mas fabio, que ha tenido el mundo, Salomon en Prouer. 14 los Prouerbios, Inmultitadine populi dignitas Regis, pensareys (dize) que los Reyes son Reyes por alguna entidad Real, o calidad intrinseca, q los haze Reyes, y diferencia de los otros hombres! pues no penseys tal: que el ser Rey, no les sino vn ente de razon que depende de la apre-

hention

hension, y estimacion de los pueblos; tienenle por Rey, obedecenle como a tal, y esto le haze lo sea, In multitudine populi dignitas Regis. De aqui Tertul. con se sigue, (dize Terruliano) que no ay gente mas mog. c.8. necessitada, y dependente que los Reyes, porq como fon Reyes por causas extrinsecas, quantas estas son, tantas son sus necessidades y dependencias, las quales si les faltassen, dexaran de ser Reyes, y se quedaran en ser de hombres ordinarios, como cada vno de nofotros; porque si no tiene valallos no fera Rey, como fe lo dixeron a Sylla, Sinendos esse aliquos viuere, ve essent quibus posse imperare, si no tiene soldados y Capitanes, no sera poderoso por tierra: sino tuniere armadas, no tendra poder por la mar: si le faltaren Letrados, faltar le han los Consejos: si le faltan los Nobles y Grandes, faltarle ha el resplandor y Magestad de la Corte: y si le faktare dinero, faltarle ha todo. Son las Magestades del mundo mendigas, postizas, necessitadas, y dependentes; las palabras de Tertul.son. Nemo enim non eget eo de cu ius Viitur, nemo non subiacetei cuius eget, ve posit vii sic, on nemo de alieno viendo, non minor est eo de cuius viiur, no ay Señor, que por el mesmo caso que lo es, no sea sierno, necessitado de aquello que le haze señor; y quanto mas le crece el señorio,

de Ciuita.

Tfal. 15.2.

tanto mas le crece la sugecion, y dependencia, pues es tributario de todas aquellas cosas, de quien depêde su poder, y mando. Solo vn señor, y Rey ay, que para serlo no tiene necessidad de nadie, ni de nada; esse es Dios, dize Dauid: Dixi Domino, Deus meus es tu, quoniam bonorum meorum no eges. Porque no es Rey por entes de razon, de aprehensiones humanas: sino por su realidad, y entidad verdadera. Sin letrados es sabio, sin experiencia es prudente, sin dinero es rico, sin soldados puede dar batallas, sin Capitanes alcançar victorias, sin vassallos, es Rey, y Señor, porque lo fue desde su erernidad. Pero las Monarchias del mundo han menester pies que las sustenten, subditos que los leuanten, y encumbren, que son Dani.2.31 los pies de varro de la estatua, Et quadam pars pedum erat fictilis.

Epipha. in Panario.

Quien creera, que ay que añadir a lo dicho del poco ser que tiene, lo que en el mundo tiene mas ser y Magestad; pues oyamos a S. Epifanio que lo leuanta mas de punto, dize que toda la estatua era de varro, aunque al Rey Nabucodonosor, le parecio de diferentes metales, segu yua creciendo, y leuantandose para arriba; los pies q eran de tierra, parecieron de tierra, como eran: las piernas, y muslos, mas leuantados, parecia de

hierro

hierro: el pecho, que ya estaua mas alto, de plata; la cabeça mas eminente y subida sobre todo, parecia de oro;mas a la verdad toda ella, alto y baxo, desde los pies a la cabeça era de lodo; y assi cayô al golpe de vna pequeña piedra. Quiere de zir Epifanio, que aunque vnos hombres por escar mas altos, y en lugar mas subido que otros, parece de diferente metal, el Cauallero de hierro, el Conde de bronze, el Duque de plata, y el Rey de oro: pero la verdad es, que todos son de tierra, y a todos los derriba la muerte con pie igual, y los pisa en la sepultura, Equo pulsat pede. Horatius. pauperum tabernas, Regumq; turres : este fue el sueño de Nabucodonosor Rey de Babylonia.

Y no contentandose con lo dicho, la Sagrada Escritura acrecienta, que Somnium eius sugit ab eo, como si dixera, que toda esta vida nuestra velocissima, aunque sea de los mayores Reyes es sueño, y sueño sugitiuo, que huye a vña de Cauallo. Ya que es figura no mas, y figura de vanidad, figura humana y sueño! si fuera sueño, que estuuiera quedo, y parado, medio mal; pero que sobre ser figura vana y sueño, parta de carrera, y huya por la posta, estraña desuentura. Miren, que eal es nuestra vida, que los Hebreos con la misma palabra, significan la vida, y la huyda que es. Nod. Lorinus in

August li. 4.confes.c.

Deus Vitam meam annuntiaui tibi (dize Dauid) y el texto original; Deus fugam meam annuntiani tibi: que bien lo tenia entendido assi nuestro Padre S. Agustin, quando hablando con Dios en el libro de sus confessiones, deste huyr de la vida, y de las cosas della dezia, Cum oriuntur, Cortendunt esse, quo magis celeriser crescunt, ve sint, eo magis festinat, De non sine. La vida, y la muerte, corren parejas, y quanto mas priessa se dan a ser, ranto se la dan a no ser. Espera vn hombre de aqui a vn año la prouisson del oficio, ò de la dignidad que pretende, cuenta los mométos de las horas, los dias le parecen años; alegrase quando vee passarel tiempo, y acortarse el plaço para gozar lo que dessea; si este hiziera la cuenta al reues, hallara q el mismo tiempo que corre para llegar, corre pa ra acabarse, y los dias que han passado para alcaçar lo que pretende, han passado tambien para q dure menos. Y assi me parece, que las prosperidades humanas se pudieran dessear, si estudieran constantes, y no fugitiuas, mas no siendo esto possible, duran quando llegan, lo que basta para aficionarnos a ellas, y no quanto es necessario para satisfazernos con ellas; y assi su amor viene a parar en pena, y tormento, quando huyen, y se passan.

huye

Mas diganme, esta nuestra vida fugitiua, de quie huye? quien la perfigue, y acossa? Saben de quie! De si misma; la que corre para viuir, essa corre para acabarse. Asi lo dize lob : Et fugit et em\_ lob.c.14.2. bra, huye la vida humana como la fombra: y veamos la sombra de vn hombre de quien huye? del mismo hobre, que la va pisando, y no la puede alcançar:luego fi la vida huye, como fombra, siguese que huye de si misma: porque la niñez huye de la junentud, que la va siguiendo, la junen tud de la virilidad que le viene de tras, la virili. dad de la vejez: y la vejez como cansada, y sin fuerças, no pudiendo huyr viene a dar en manos de la muerte. Palabras son del gran Filosofo mo-seneca epi. ral Seneca, Pranauigabimus, Lucile, vitam, & quem-70. admodam in mari, De ait Virgilius noster, terra Vrbesq; recedunt, sic cursurapidissimi temporis primum pueritiam abscondimus, deinde adolescentiam, deinde quidquid est illud inter innenem, &) senem mediam, in viriusq; confinio positum, deinde ipsias semectutis opcimos annos. Nauegado auemos la vida,o amigo Lucilo; y afsi co mo en la nauegacion, se van perdiendo de vista las tierras, y Ciudades, y quanto mas se entra en la mar, mas parece que huye, y se esconde la tierra,assi en nuestra vida breue, y fugitiua, quanto mas viuimos, mas la vida huye de si misma, porq

huye de sus partes:niñez, mocedad, virilidad, y vejez, vnas huyen de otras, y todas huyen del ser que tienen. O vida humana, ô vida breue, ô vida ligerissima, ô vida que eres figura, y no verdad, figura de la vanidad, y mentira, ò vida que eres sueño, y sueño sugitiuo, que quanto mas duras, mas huyes, y mas presto te acabas l ni se escapan desta sentencia las vidas de los Reyes, aunque sea tan poderoso, y robustos como el nuestro. Nadie se engañe, ni ponga su consiança en cosa tan de vidrio,

Seneca in Troade.

Quicunq; regno fidit Animumq; letis, Credulum rebus dedit Me videat & te T roya.

Dize la otra Reyna Troyana, viendo arder su Ciudad, y acabado su Imperio. Y lo mismo nos dize (si queremos estar atentos) nuestro graRey: no ay que siar en Reynos, en Magestades, ni en grandezas, en mocedad, ni en valentia, que todo se acaba, y todo tiene sin. Y sino miradme a mi, &c. y assi dixo, estando para morir, a vn religios so Predicador suyo, que le ayudaua, Predicad este espectaculo, y dezid, que digo yo, que en este trance no aprouecha auer sido R ey, antes da tormento el cetro, y la corona. Esta muerte, es la que ha de quedar viua

en nuestra memoria, para ausso de nuestra vida, desengaño, y escarmiento de nuestro descuydo.

Lo segundo, ha de viuir tambien en nuestro acuerdo este santo Rey, por las mercedes, y beneficios, que nos hizo viniendo. Ingrato es, dize sentea. el Filosofo moral, el que no agradeze el bié que recibio: pero el q lo oluida es ingratissimo. De aqui nacio la costumbre, que tuuieron, assi los Egypcios, como los Hebreos, de embalsamar los cuerpos de sus Reyes, y Principes, vngiendolos por quarenta dias continuos, con diuerfas vnciones aromaticas, de tal manera que dizen Corn. Taci. Cornelio Tacito, y el gra Padre Augustino, que Anal. 21. los endurecian, como si fueran de bronce, para August. ser conservailos enteros perpetuamente: y a estos diver.c.22. tales cuerpos embalsamados llamauan en su lengua Gabbaras. Y los Gentiles los adorauan, y tenian por sus dioses en agradecimiento de los beneficios que les auian hecho:porque como dize S. Agustin, tuuiero por menos mal ser idolatras, que ser ingratos; no digo yo que idolatremos en nuestro Rey, sino que viva en nuestra memoria sus beneficios, y mercedes: que si no enterraremos con sus huessos nuestro agradecimiento, deuen estar tan viuas en todos, quato lo estan nuestras obligaciones: porque de la manera, que de

la her-

la hermosura, y resplandor del Sol, participan mas las otras criaturas, a quien tocan sus rayos, que el mismo que los possee, assi nuestro poderosissimo Rey Don Felipe, de tal manera sue el mas poderoso Rey del mundo, que mucha mayor parte de su grandeza cupo a sus vassallos, a quien gouerno humanissimamente, que a el mis

mo, que la posseya.

Acuerdense, que quando vino a visitar este Reyno, (luego que començô a reynar) vino como Padre a consolar hijos afligidos; y assi no quiso entrar en esta sidelissima Ciudad suya, sin q primero se quitassen de las paredes las memorias de los trabajos, que causaro en ella algunos pocos mal aconsejados. Y acuerdense tambien, 9 quando vino a esta Vniuersidad, a honrarla con su Real presencia, hizo aquella merced a los Do ctores della (como haziendo amago de querer hazerlos grandes) de mandarles sentar y cubrir: recibiédo propina de Doctor, como si fuera vno de nosotros, luego segun esto, nadie me reprehédera, de q le he llamado Padrelni tédra por indecente de la Magestad, y grandeza Real, el nom bre de Padre: (porque demas que Dios le toma para si, y se honra con el) hablo de vn Rey puesto ya en parte donde se goza mas de quan bien

cumplio con el oficio de Padre, que de quan prosperamente possey del estado de señor. Tambien podemos contar por merced, y merced grã de desta Ciudad y Reyno, auer echado mano para confessores suyos de dos hijos del, y della, honrandolos con dignidades, y titulos Illustrissimos. Pues el amor con que les escriuia, y la estimacion que hazia de la innata fidelidad destos sus vassallos, quié podra oluidarla jamas? Quando estuuo en esta Ciudad, no se acuerdan q le vimos passear por essas calles, sin otra guarda, ni feguridad, que la que le daua nuestro amor y Fè, por tantos siglos experimentada de nuestros serenissimos Reyes Progenitores de su Ma gestad Catholica? Pues la paz, y tranquilidad co que nos ha gouernado, y conseruado: es tambien otro beneficio, aunque este ha sido general a todos sus estados. Y si nos ha coseruado en paz, y sosiego, sin ser necessario hechar mano del me dio de la guerra, no ay para que en sus alabanças dessear batallas campales, exercitos poderosos, enemigos vencidos:porque la guerra, como dixo S. Agustin, se justifica con el fin de la paz que August. li. pretende, Ex bello pax, quanto mas, que essas hazañas, no son proprias de Principe Christiano: porque en ellas le haran ventaja muchos Alexa-

dros, Cyros, Darios, Cesares, que aora estan ardiendo en los infiernos.

Pero para que vean, que ni aun en esto se des. cuydò nuestro gran Felipo, lleguemos a lo tercero, que es la memoria de sus hazañas, en que tendran bien que emplear sus plumas los Historiadores: yo folamente tocare de passo algunas; Recobrò su Magestad Catholica, de poder de los Olandeses rebelados, las Islas Malucas, en el Archipielago Oriental, restituyendo a su Corona aquellos ricos Reynos de la especeria, y aromas del Oriente, que tanto dessearon los Griegos, y Romanos, accion digna de Historia, y de Historia tan prudentemete escrita, como la que tenemos. Acrecentô tambien la Monarchia.con Salaz.orig. el Marquesado del Final, en la ribera de Genoua, que ha muchos años le posseyan los del apellido del Carreto, descendientes de los Empera dores, y Vicarios perpetuos del Imperio. Ganò la Ciudad, y fortalezas de l'Arache, que es la Lyfa, o Lixa de Prolomeo, en la Mauritania Tin gitana, plaça de mucha importancia, y muy estimada, por ser escala para la India Oriétal, y Oc cidental. Tambien gano la Maamora en el Reyno de Fez, leuantando en ella vna gran fortale

za, cosa que auia mas de cien años, que desseaua

D. Leonar. hist. de Ma lu.

de las dizni.

los Reyes de Portugal, y no aujan podido alcan çarla. Ajuntemosa esto, la toma de la Valtelina sugeta a los Grisones. Este es vno de los mejo-Botero, reres valles de Europa, lleno de vituallas, de Castillos, lugares, y pueblos muy gruessos, en los qua les se sustentan mas de cien mil almas. Fue antiguamente del estado de Milan, y estos, con los demas Cantones fueron de los Señores de la Ca sa de Austria, auque aora son Republicas libres. Ha se cerrado el passo con esto, a los enemigos der de Don desta Monarchia, para que no puedan llegar a in Anthonio de Zuñiza. quietar en Italia, y ha se auierto a los exercitos, y armas Reales para passar facilmente a Flandes, y Alemaña, sin los gastos, y trabajos que hasta ago ra. Que dirè del Imperio? En cuyas manos se ha sustentado, que no cayesse del todo, sino en las de Philippe nuestro Rey, y señor, que con su mi licia, y hazienda ha sido la mayor parte desta gra victoria, que ha alcançado el inuicissimo Emconferrede limpia la fama Pe Carliel Stobaraq Mas sobre todo, lo que se puede dezir de sus

perador? Anna est cinst et ciquit de la massa de la massa fobre todo, lo que se puede dezir de sus hazañas, es la que en los siglos venideros siempre causara admiracion, y espanto: la expulsió de Bled de lo

pre causara admiracion, y espanto: la expulsió de Bleda hist. los Moriscos de España, mas de ochocientos mil ros, y exenemigos nuestros, y de la Fe Catholica. Dexo-pulsion. nos pobres, pero dexonos seguros, quedamos sin

F

hazien -

Chronologia hoc an-

Gerdon. in hazienda, pero sin peligros. El gran Constantino desterrò los hereges Donatistas del Imperio. Archadio, a los Arrianos. Recaredo, Syfebuto, y Scintila, hiziero en España lo mismo. Y de nues tros Reyes, el Rey Don Alonso de Aragon, y Napoles a los Vualdenses. Nuestro gran Rey do layme el Conquistador a los Moros. Mas a todos excedio Philippo II. porq en esta sazon era mayor el peligro, y mas en fuerças, y en numero los enemigos. Bienauenturado Rey, que vio cuplido por su mano el desseo, que tuuieron muchos de sus antecessores. A todos los Reyes, y señores de España, q desterraron los sudios, Moros, y Hereges, ha dado nuestro señor muchas victorias, y prosperidades: a esto atribuyeron sus felices successos, los Emperadores Theodosio, y Constantino. Nuestro Rey Catholico Don Fernando de Aragon, dixo muchas vezes: Que por el gran zelo que tenia, de que en sus Reynos se conseruasse limpia la santa Fè Catholica, le auia dado Dios el nueuo mundo; assi passò, que el mismo año, que el Rey ganò a Granada, descubrio Christoual Colon, las Indias Occidentales. Las Orientales de la Corona de Portugal, hallaron sus Reyes, luego que hecharon della los ludios. Por esta sola hazaña merece nuestro sere-

nifsimo

nissimo Rey viuir perpetuamente en nuestra me

moria. Con todas estas heroycas obras, y gloriosas virtudes, le quisieran algunos mas riguroso, y efectiuo, no tan blando, y benigno: esta es la falta, que le ponen los censores mas cryticos de su vida. Y si esta es culpa, culpemos la Clemencia diuina, que tanto, y tantas vezes nos perdona. El cargo viene a montar, que fue nuestro Rey, de tan piadosas entrañas, que no supo hazer mal a nadie. Y es la falta, demanera que con ella se suelen dissimular, y cubrir faltas grandissimas en otros, y al que las tiene excusamos diziendo, malo es fulano: pero al fin no a hecho mal a nadie: pues porque ha de ser defecto en nuestro Rey, lo que es disculpa de defectos en qualquier otra persona? Lo mismo se notò en aquellos tiempos del gran Emperador Theodosio, que en su gouierno y acciones, fuera de la de Thefalonica, le tuuieron por demassadamente piadoso, y remis so. Defendiole el glorioso Padre S. Ambrosio, Ambr. de en vna cloquentissima oracion, que hizo de su muerte, y lo que dixo el santo del Emperador, esso mismo, y con la misma verdad, digo yo de nuestro Clementissimo Rey. Beneficium se purabai accepisse, cum rogaretur ignoscere, & tunc propitior erat

obithTheo.

venia, cum fuisse comotior maiori iracundia, prarogatiua erat igno scendi, indignatum fuisse, & optabatur in eo, quod in alijs timebatur, vi irasceretur hoc erat remedium reorum: quoniam cum haberet super omnes potestatem, quasi parens expostulare malebat, quam quasi Iudex punire. Es dezir, que fue tan benigno, y milericor dioso nuestro santo Rey, que juzgaua por gran seruicio, el suplicarle por algun perdon, quando tal vez se enojaua, su enojo era prenda segura de auer de perdonar; y assi algunos desseauan en el, (y vn gran Predicador de mi orden, se lo suplico vna vez en el pulpito) que se enojasse muchos años, cosa que en otros suele tanto temerse:por que su enojo era la seguridad de los reos, y tenie do poder sobre todos, olgana mas de parecer Padre, que Iuez. Y la razon que da este glorioso Santo, para que tambien en los Principes, q tienen por oficio caltigar, sea gran virtud el ser clementes, y piadosos, es que como tambien ellos ante el tribunal de Dios son culpados, assi como lo son ante el suyo los que yerran, con la clemécia, que vsan en la tierra, asseguran la misericordia, de que tienen necessidad en el Cielo, Bonum est misericors homo, qui cum alijs subenit, sibi consulit, &. in alieno remedio vulnera sua curat, agnoscit enim se esse hominem, qui nouit ignoscere; & Dias Christi sequitur,

El M. Caftro Verde. qui carne sucepta maluit in hunc mundum Redemptor venire quam ludex. Quiere dezir, muy bueno es ser el hombre misericordioso, porque so corrien do a los otros trata de si mismo, y con el remedio, que da a los demas, cura sus llagas, porque aquel conoce que es hombre, que sabe perdonar, y sigue las pisadas de Christo Señor nuestro, que viniendo a este mundo, quiso antes venir co oficio de Redemptor, que de Iuez: ponderese mucho lo que dize este Santo, que se desconoce de hombre, quie no sabe perdonar, Agnoscit enim se esse hominem, qui nouit ignoscere. Porque es darnos licencia, para pensar que quien tiene naturaleza cruel, no conoce las miserias, las culpas, y flaquezas, de que esta rodeado, lo qual es desconocerse de hombre.

Y ya que comence con S. Ambrosio, quiero proseguir con el, y por sus fundamentos, y razones mostrar, que no solo no fue culpa en el Rey su gran piedad, y clemécia, sino que por ella podemos tener por cierto, que goza de aquel Senor, a quien siruio continuamente. Imagina el Santo Doctor, que sube el Emperador Theodo sio al Cielo, y saliendo a recebirle los Angeles, los Archangeles, y los Santos le preguntan, que auia hecho en la tierra, y quales eran sus mereciPfalmo.

mientos, para que tan confiadamente suba por los Cielos arribaly que el Emperador no respode otra cosa sino, Dilexi quoniam (id est) Quoniam dilexi (poniedo delate lo que auia de estar atras, segun la frasi Hebrea ) Exandiuis Dominus vocem orationis mea. Esto es,ame a aquellos, que me era subditos, tratelos como a hijos, tuueles amor, y entrañas de padre, Dilexi quoniam, idest, Quoniam dilexi:y por esso fueron al Señor acceptas mis obras, y mis oraciones. Si ha visto España algun Principe, que con mas razon pudiesse dar esta respuelta a los Angeles, qel Rey Don Felipe II. hasta los embidiosos lo digan!De donde se collige, que la mas croyca virtud, que en vn Principe puede auer, es que conozcan en el sus vasallos vna tan intrinseca clemencia, y verdadero amor, que castigue por obligacion, y perdone, y haga mercedes por gusto. Esto es lo postrero q ha de viuir en nuestra memoria, su piedad, su benignidad, su clemencia, y es la segunda vida, que ha de tener nuestro Rey despues de muerto, Etia si mortuus fuerit, vinet. Su muerte viua en nuestra memoria, para auiso, y escarmiento: sus beneficios para agradezerlos: sus hazañas, y eroycas obras, para alabarlas, y perpetuarlas en todos los figlos.&c. coho en laciorra, o quales

# Discurso Tercero.

Que viue nuestro Rey difuncto en el successor, y de las partes que forman un buen Rey.

VI credit in me, etiam siu mortus fuerit, viuet. La tercera vida de nuestro Rey difuncto. Viue en sus hijos, y principalmente en el successor de sus Reynos Don Felipe III.nuestro Rey y Señor, que nos ha dexado para consuelo de tan grande perdida. Assi lo dixo S. Ambrosio del mismo Emperador Theodosio, en la oracion, que citamos arriba, Tantus Imperator recessit à 3. Ambro. nobis, sed no totus recessit reliquit enim nobis likeros suos, tu Theo. in quibus eum debemus agnoscere, & in quibus eum cer nimus, W tenemus. De tal manera, se partio a su descanso nuestro Christianissimo Rey, que se quedò casi entre nosotros en sus clarissimos hijos, que han de ser estrellas, que illustren el mundo,por cuyo medio crezca la Santa Iglesia, como ya lo vemos en el Reyno de Francia, y fe estienda, y dilate mas por todo el, esta gran Monarchia. Pero dexonos señaladamente a su bijo Don Felipe III. deste nombre en estos Reynos, Rey Catholico nuestro Señor, que viua, y reyne

por largos años, con cuyo gouierno feliz, y prudente, grandeza de animo en años tan tiernos, feruor de la Fè Catholica, zelo de la Iusticia, y augmento de la Religion, no sienta España la ausencia de su Rey, y señor. Viue Felipe distuncto en Felipe su hijo nuestro gran Rey. Murio el Padre (dize el Sabio) mas no murio, porque dexo tal heredero, Mortuus est Pater, es quasi non est mor tuus, silencium enim reliquit sibi post se, y nuestro Thema, Etiam si mortuus suerit, viuet, y podemos prometernos estas gloriosas esperanças, no solo de los felicissimos principios, que por verdaderas relaciones se cuentan de su prudencia, y gouierno, sino de su nombre, de su nacimiento, y baptismo.

Nacio en Viernes Santo, sue baptizado el dia primero de Pasqua de Espiritu Santo, pusieron-le por nombre. Don Phelippe, Domingo, Victor de la Cruz. Philippe, por su padre, y abuelo, Domingo, porque sue baptizado en la misma Pila, en que lo sue este Santo Patriarcha, Victor, por la mucha deuocion, que tuuo su madre la Santa Reyna, a S. Victor martir, de la Cruz, porque nació en su dia Viernes Sato. Miren, si podemos y a de aqui pronosticar, y prometernos mucha prosperidad, en la religió, y en el gouierno. Y quando no tuniera

Eccles.30.

can excelentes partes, y talentos nueftro ferenifsimo Rey, como las que Dios le ha dado de ingenio, de Prudencia, de valor, y virtud, bastana le solo el nombre de Philippo, y ser hijo de sus Padres, que tan acreditado han dexado este gloriofo nombre, que ya en España no parece nombre de las personas, sino de la dignidad Real, como el de Nabucodonosor en Caldea, y el de Pha raon, en Egypto. Quando murio el gran Alexá- Quinto Cur dro en Babylonia huno diferentes pareceres acerca de la succession : porque murio sin hijos, vnos dezia vna cola, y otros otra: pero dixo vno, Yo soy de parecer, que no nos cansemos en esso, sino que tomemos la ropa, y Corona del Rey, y la pongamos en la silla donde solia sentarse, y que escriuamos alli este nombre, ALEXAN-DRE, que segun es grande la reputacion del muerto, y de su nombre, solo esso bastara para temor, y espanto de los enemigos, y para la sugecion, y gouierno de los vasallos, y Reynos. Assi podemos dezir, del nombre clarissimo de PHILIPPO, que el solo escrito sobre vn palo, assentado en el Trono Real, fuera bastantissimo para gouernarnos, y mantenernos en paz, y en guerra: pues que hara este nombre en nueltro Rey, y Señor, en quien viue el valor de su Bisa-

buelo, Carlos Quinto, la Prudencia de su Abuelo Philippe Primero, y la virtud, y bondad de fu

Padre Philippe Segundo?

Esta felicidad tiene España, verdaderamente fobre todas las naciones del mundo, quando mueren sus Reyes: que muda de personas, mas no de Reves:en nueltro Rey, y Señor, me parece, que veo a Carlos Quinto, a Philippo Primero, y Segundo, como filos viesse a ellos, y espero en nueltro Señor, que en el que oy viue, auemos de tener vna quinta essencia, de los Reyes sus progenitores, que vnos a otros se fueron communicando, no folo la vida, fino las mismas virtudes. Y es cosa rara, que se cuenten con toda verdad en esta serenissima familia, ciento y quinze Santos, muchos dellos canonizados, cuyas vidas refirio breuemente, el muy religioso Padre Fray Iuan Carrillo, en su relacion historica de la Real casa de las Descalças, y cita los autores. Y assi viene a ser, como quien enciende vna vela con otra, que la cera en ellas es diferente, mas la luz es la misma; y assi podemos dezir en Prouer, 16 este caso, lo que dixo Salomon en los Prouerbios, adonde nuestra vulgata lee, In hilaritate valtus Regis wita, W clementia eius quasi imber serotinus, el Escolio de los setenta Interpretes traduxe-

15.

ron, In luce filij Regis vita, & qui accepti sunt ei qua simber serounus, los hijos en la Sagrada Escritu ra se llaman lucernas, è luzes de sus Padres, en muchos lugares, y muy ordinarios: pues In luce 3. Reg. 15. filij Regis Dina: vna vela que se acabô, en quien vi- salazar in ue, sino en la que se encendio della, y recibio su locum Pro luz? Y assi viue nuestro Rey muerto en la luz, y vida de su hijo clarissimo: ò por ventura hizo alusion el Espiritu Santo en estas palabras, a la collumbre antigua de los Corredores, que corrian con achas encendidas en las manos, y acabada el vno su carrera daua la luz al otro, para que corriesse la suya, como dixo Lucrecio.

Et quasi cursores vitarum, lampada tradunt. Platon, y Pausanias, assi acaba el curso de su vi da el Padre hasta la sepultura, y da la luz al hijo, Athicis. que le fuccede en la carrera. Habitent simul paren tes, dize Platon, filios generando, & educando, Vi vi cam moresque, quos ab alijs acceperunt, à se quasi lam padem alys tradant. Esso es lo que dize Salomon, In luce filij, Regis vita.

Ni se oluidò este sapientissimo Rey, como ta platico en materias de Corte, de dar importantissimo auiso a los prinados, y a los que pretenden embarcarse en esta peligrosa nauegacion, Er qui accepti sunt ei, quasi imber serotinus, que la gracia

uerbiorum

Lucretius.

Pausa. in Plato. de legi. lib.6.

y priuança de los Reyes, es como el agua tardia de Abril, y Mayo, que aunque venga con grande impetu, se passa luego, y queda la tierra seca; como lo vemos aora en las ocasiones presentes. Y nadie piense, que esto es a caso: guiado viene por la diuina prouidencia, en cuyas manos estan los coraçones de los Reyes, que los inclina a elta, ô aquella parte, a elta persona, ò a aquella, segun es seruido, como el hortelano guia el agua de su huerta, y la reparte por sus eras, vnas quedan regadas, y otras secas, comparacion del Es-Prou.c. 21. piritu Santo en los Prouerbios, Sieut diuisiones aquarum, ita cor Regis in manu Domini. Assi las ins. Salonius terpreta San Salonio Vienense en la mystica interpretacion, que hizo deste libro. Y los Reyes en esto se parecen en alguna manera a Dios, que crian hombres, y los leuantan de la tierra con el aliento, y ayre de la boca, como criò Dios al pri Genes.2.7. mer hombre Gen. 1. Inspirauit in faciem eius spiraculum vitæ: era vn pedaço de lodo tendido en el fuelo, y solo con alentar en el, le dio vida, y leuantó a lugar tan eminente de vice Dios, y lugartiniente suyo. Esto pueden hazer los Reyes, que verdaderamente es gran poder, hazer hombres, con solo alentar en ellos: pero miren mucho como los hazen; y en quien alientan: y el

priuado, y ministro viua có perpetuo rezelo, no se prometiendo seguridad en aquel estado. Mire que aquel agrado del Rey, es agua del mes de Mayo, y por muy abundante que cayga, quando menos se cate se passara, y dexara la tierra seca. Es riego del hortelano Dios, que la quitara de sus eras, y encaminara a otras, segun fuere seruido. Es ayre, y aliento, que como da la vida, la quita; pues assi matan, como viuifican los Reyes con vna palabra. Muy platico era en la materia aquel escritor Romano, que dixo, Breuia momenca plerumque extollunt homines, rursumque deprimunt, in primis vero eos qui in aula versantur, illi enim profe-Eto, similes sunt mensarum calculis, qui pro eo ac calculatori libet modo assen, modo talentum valent, ita aulici ad nutum Principis, modo Beati, modo misseri fiunt. Piensen, que son como las pedrecillas del juego, que vnas valé diez, otras veynte, aunque son todas iguales, y el que les dio el valor se les puede quitar en vn momento. Buen exemplo dexo Aman en la Sagrada Escritura: y en las profanas, Seyano, Belisario, Eutropio, y otros de nuestro liglo, Et qui accepti sunt ei, quasi imber serotinus. No ay tal valer, ni tal gracia, como la que se alcança con Dios, sin remor de estos accidentes, y mudanças.

G 3

Pfal.71.

Mas, pues auemos visto ya, como viue nuestro Rey difuncto en el successor: lo que resta aora, es exortar a todos, que supliquemos a la diuina Magestad, nos le guarde largos años, encamine sus actiones a gloria suya, y bien, y prouecho de sus Reynos. Para lo qual, no podiamos en todas las letras diuinas hallar oracion mas acomodada, que la que hizo Dauid en el Psal. 71. desseando como Padre, que Dios hiziesse buen Rey a su hijo Salomon, y profetizando del Messias, que auia de tener todas las calidades de perfectifsimo Rey. Pidamos pues al Señor, que a nuestro Rey, le haga tan Sabio, y prudente como a Salomon, y que imite en el reynar, el Reyno de Christo. Deus inditium tuum Regi da, & iusticiam tuam filio Regis. Iudicare populum tuum in iusticia, En pauperes tuos in iuditio. Suscipiant montes pacem populo, & colles iusticiam. Indicanit pauperes populi, & salues faciat filies pauperum, & humiliet calumniatorem. Et permaneas cam Sole, & ante Lunam, in generatione, & generationem. Descendat sicut pluuia in vellus, & sicut stillicidia stilancia super terram. Oriatur in diebus eius iusticia, & abundantia pacis donec auferatur Lana. Et dominetur à mari Vsque ad mare, & à flumine rosque ad cerros orbis cerrarum. Coramillo procidant Ætiopes, & inimici eins terram lingant. Reges Tharfis

mas

Tarsis, & insula, munera offerant, Reges Arabum, & Sabba dona aducant. Et adorent eum omnes Reges terra, omnes gentes seruiant ei, &c. Soberano Señor, communicad al Rey alguna parte de vuestra infinita prudencia, y al hijo del Rey dad de vuestra justicia, para que haga cuenta, que es otro Dios en los juyzios, y gouiernese por las leyes, que guarda Dios, y sentencie las causas, de la manera que las sentéciara Dios, pues le ha puesto en su lugar. Sea Rey en el nombre, y en el hecho, que haga justicia generalmente a todos: pero en particular a los pobres. Los montes, y valles esten seguros, que no escondan, ni amparen malhechores. Aya fala, y audiencia para los mendigos, y alcance su drecho hasta el pobrecito, y cuytado. Corra parejas su gouierno con el Sol, y auentajase a la Luna quando mas resplandeze. Sea agradable su presencia, como rocio de agua menuda, nazca en su tiempo la Iusticia, administrandose con tanta rectitud, como si enton ces naciera: que de ay se seguira auer paz, y abun dancia en la tierra. Sea Señor de todo, y obedezcanle todos de mar a mar: hasta los de Ethiopia vengan a rendirsele, besen la tierra, que pisaren sus proprios enemigos. Los Reyes de las regiones mas remotas le ofrezcan dones, y las Islas mas apartadas sean sus tributarias. Los Reyesreuerencien a este nuestro Rey, y todas las gentes se den por sus vassallos, y le siruan. Esto pi de Da uid, para su hijo el Rey Salomon, y lo profetiza de Christo, y nosotros suplicamos, que en la ma nera que suere possible, lo conceda a nuestro Rey; y para que sepamos lo que pidimos en esto, sera bien declarar los puntos principales de esta oracion-

Esay. 6.11.

Lo primero, suplica Dauid, que su hijo Salomon, no solo sea Rey en el nombre, sino en el exercicio de Reynar, y hazer Iusticia, ludicare populum tuum. Y es lo mismo que dixo Esayas en el cap. 11. Et regnauit Rex, & sapiens erit. Reynara el Rey,y sera sabio. Parece a prima faz el lenguage improprio, reynara el Rey: porque si es Rey, dicho se está, que ha de Reynar, y si Reyna, tambien es claro que ha de ser Rey. Algunos respon den, que el Profeta vsó de la figura Rethorica Pleonasmos, d redundancia: pero supuesto, que en la Sagrada Escritura no ay palabra superflua, sino que cada vna tiene su misterio, y sacramento, porque veamos quiso el EspirituSanto aqui vsar de essa figura de redundancia, diziendo, Reynara el Rey? Entiendo que la razon fue para aduertir, que no todos los que reynan son Reyes,

pues algunas vezes, reynan y gouiernan los va-f sallos: ni todos los Reyes reynan, quando encomiendan las riendas del gouierno al priuado, y ministro, (daño que trae consigo muchos daños è inconuenientes;) reyne pues nueltro Rey, como ya ha començado a ser Rey, de nombre, y de hecho. Et sapiens erit: que en esso se descubrira fer prudente, y fabio. Y pues tan temprano comiença a gouernar, y con tan admirable prudencia, podremos le dezir, lo que aquel antiguo Romano Liuio Drusso dezia : Vni tibi, neque puero quidem unquam ferias contigise.

Lo fegundo, suplicamos al Señor, en este Psalmo, que le de su juyzio, y su Iusticia. Deus iuditium tuum R egi da, & lustitiam tuam silio R egis. Im portantissima deue ser esta junta de Iusticia, y juyzio, pues siempre los vne la Sagrada Escritura en mil lugares. En el segundo libro de los Reyes 2. Reg. 8. se dize de David, Fecisse indicium, & Institiam omni populo. La Reyna Sabba alabò al Rey Salomon 1. Paralip. de que hazia, luditiam, & lustuiam, y Dios pide al 18. 14. mismo Salomon, que a exemplo de su Padre; lu-Ititias suas, iuditiaque sernarer. Pues veamos, que juyzio, y lusticia es esta, tan importante para el gouierno de vn buen Rey? Iuyzio, es el parecer claro, y acertado, que el entendimiento tiene de

Liuio Druffo.

las cosas, que cada uno està obligado a hazer, conforme a su estado. Iusticia, significa vna proptitud grande de la voluntad, para executar, y poner por obra lo que el entendimiento juzgò por justo, y bueno: y de tal manera, es necessario que anden a vna, el juyzio acertado de las cosas, y la promptitud para executarlas, que qualquiera dellas q falte, ira todo ai reues. Mas quando se quisiere pintar vna Republica bienauen. turada, y dichola, no se le pueden dessear mas partes, que obedecer a vn Rey, y seruir a vn senor, adornado de juyzio, y de Iusticia: esto es, que conozca las obligaciones de su oficio, y las necessidades de sus vasallos, y estè muy prom pto, y aparejado para remediarlas. Y aunque alle de desto, tiene necessidad de poder, y caudal para hazer lo que le pide la Iusticia, toda via lleuan mejor los subditos, que al Principe a quien siruen le falte el poder, que no el conocimiento de sus seruicios, y la voluntad de se los remunerar. Falta de poder, a vezes entristeze al vasallo, mas falta de voluntad, y de conocimiento siempre escandaliza, y causa odio.

Mas sigamos el parecer comun de los Interpretes, que juyzio, y Iusticia son las dos principales virtudes del gouierno, Prudencia para co-

## del Rey Don Felipe nuestro Señor. 59

nocer, y Iusticia para guardar el drecho y la razon. Añadense a estas otras dos de suma importancia, Beneficencia, y Fortaleza; y assi seran perju. 4. 40 quatro las virtudes q han de resplandezer en vn tab.;. buen Principe: Beneficencia, Iusticia, Prudencia, y Fortaleza: y la razon es, porque todas las parres y calidades suyas, se ordenan al bien, y felicidad, de los que le obedecen : porque todo lo que del dessean, se cifra en que les haga bien, que esso es, Beneficencia: y en que los defienda del mal, y de los agrauios, que esso es Iusticia. Mas no podra exercitar essas obras, si le faltan fuerças, y poder, que se lo dara la Fortaleza. Y para que no exceda en lo vno, ni en lo otro, tiene necessidad de Prudencia.

Estas quatro excelentissimas virtudes, pide el Santo Rey Dauid para su hijo Salomon. Quando dize, Deus inditium tuum Regi da, le dessea muy prudente, y auisado; y quando añade, Ez lusticiam tuam filio Regis, le dessea muy justo, y recto. La Beneficencia està significada en lo que dize: Descendet sieur pluuia in vellus, que fertilize, y enriquezca sus Reynos, como el agua, y el rocio los campos. El poder, y fortaleza, para defen der al pobre, y humillar al insolente, Et saluos faciet filios pauperum, & humiliabit calumniatorem.

Cinit.

Gregorius.

Prol. Sup. Toel.

Por la Beneficencia, le llaman Beneficos los Reyes, como dixo Christo Señor nuestro, Et Aug. 4 de benefici vocantur, sin la Iusticia, dixo S. Agustin, Quid funt Regna, nisi magna latrocinia. La Prudencia en el gouernar la encareció San Gregorio, diziendo que es, Ars artium, co scientia scientiarum, Arte de las artes, y sciencia de las sciencias. El valor, y fortaleza, para atropellar con el malo, Eccles. 7.6 y poderoso, el Ecclesiastico: Nolli quarere sieri Iudex , nisi valeas erampere iniquitatem.

Estas quatro partes del Principe Christiano, tan necessarias para el buen gouierno, señalò Dios en los nombres de los quatro Proferas Geroni. in mayores, como lo aduirtio San Geronimo, en el Prologo sobre soel. Esayas, quiere dezir, Domini salus, essa es la Beneficencia. Hieremias: cels tudo Domini. Essa es la alteza del Consejo, y de la Prudencia. Ezechiel: Fortitudo Dei, vean aî la For taleza. Daniel: Inditium Dei, en que està significada la Iusticia, y equidad. Por estas quatro virtudes, el Espiritu Santo en este Psalmo 71. y en el Psal. 144. 144. alaba, y celebra la persona del Messias, calificandole por buen Principe, y Gouernador, porque las tiene todas juntas.

Pero quien dixo esto maravillosamente, fue Esay.c.9.6 Esayas en el cap. 9. por estas palabras, Paruulas

natus

# del Rey Don Felipe nuestro Señor. 61

natus est nobis, W filius datus est nobis, & factus est Principatus super humerum eius, sera (dize el Profeta) gran Principe, y gran gouernador nuestro, Christo:y para prouarlo, añade: Et vocabitur nomen eius, coc. Y si Dios le pone tal nombre, seralo de verdad, que no es, como lo que passa en el mundo, donde llaman Illustre, al deslucido: Magnifico, al miserable: Serenissimo, al que tiene mas tempestades en su alma, que vn mar alborotado: Vocabitur nomen eius, & c. Seralo sin falta; y que sera? Estas quatro cosas tan necessarias para gouernar bien: Prudente, Poderoso, Bienhechor, y Iusticiero. Admirabilis consiliarius, Deus fortis, Pater futuri seculi, Super solium Dauid sedebit, De confirmet illud in iuditio, & Iustitia e sque in sempiternum.

En estos quatro nobres q se da aqui al Messias, puso el Espiritu Sato, las quatro partes de su gouierno, q deuen imitar los Reyes, y en que se cotiene toda la razon de estado, y policia Christiana. El primero es, Admirabilis consiliarius, que assi Foreriusin se ha de leer, como adaierten los mas doctos interpretes, juntando las dos palabras, que la vna sea adjetiuo de la otra, Principe tan prudente, que sus consejos sean admirables, y sus resoluciones hagan arquear las cejas, de donde en los

H 3

infe-

linferiores se engendre grande reuerencia, y en el superior crezca la autoridad; por aqui començo su gouierno el Rey Salomon, en aquel admirable consejo, de mandar partir por medio el niño, que aquellas dos mugeres pleyteauan, y 3. Reg. 3. cada vna pidia por suyo: Afferte mihi gladium. Miren el efecto que causò tan prudente resolucion, en lo que añade el texto sagrado, Audiuit itaque omnis Israel, Ontimuerunt Regem Vidences fapientiam Dei esse in illo. Porque no ay cosa, que tanta autoridad, concilie en el Principe, v tanto le haga respectar de los subditos, como entender, que es hombre sabio, y prudente, y que sus consejos son admirables, señaladamente quando Tacitus.13. comiença a reynar, Admirabilis consiliarius. Y siepre es verdad, lo q dixo Tacito, Plura in summa fortu na, austicijs, & consibijs, quam tellis, & manibus geri.

Annal.

El segundo apellido de nuestro Rey Christo es, Deus fortis, que tambien se ha de adjetiuar, como el passado, en que està insinuada la fortaleza, y valor del Principe, y porque se entienda, que no ha de ser sencilla la suya, como la de los otros hombres, sino doblada, se aduierte que assi el substantino, como el adjetino, significan for taleza. El Deus. Hebraice denota Virtutem, el Forus. Hebraice Gabor, que es lo mismo, que Gigas

Ten

Tendremos vn gran Rey en el Messias, dize el Profeta, y seralo el que le imitare, si fuere fuerte, como Dios, y valeroso como Gigante: lo vno para sufrir el peso del gouierno, y las pesadumbres de los vasallos: y lo otro para acometer, y deshazer el exercito de los malos, Irrumpe.

re iniquitatem, que deziamos denantes.

Lo tercero, Pater futuri seculi, he ay la beneficencia; con que procure el bien, y felicidad de la Republica, siendo como Padre con sus hijos, v a este se reduze el otro nombre Princeps pacis, que es lo mismo, que sumamente benefico, inclinado masa la piedad, que al rigor, como dixo Cassiodoro, Veri, benignique Principis est, ad Clementia commodum, trasilire interdum terminos aquitatis, quando sola est misericordia, cui omnes Virtutes cedere honorabiliter non recusant. Y hasta Herodes, con ser tirano entendio, que solo para poder hazer bien, era bueno ser Rey. Si pietas manet, Re-Egisipus. gnamdele Etat fi desit gratia, vile imperiu est, opler unque noxium, Y finalmente a la grande equidad, y lusticia, con que Christo Rey soberano, auia de gouernar a los suyos, miran las vltimas palabras de la Profecia, Super solium David sedebit, ve confirmet illud in iudicio, & Iustitia, Vique in sempiternum; porque esta virtud es tan necessaria en

Cafiod. II. pariarum

offic.

qualquiera comunidad, que aun los que se juntan para hazer mal, no pueden viuir, sin alguna Imagen, y sombra de Iusticia, como lo dixo el Cicero. 11. Orador Romano, Tanta enim huius vis est, Ve nec hij quidem qui scelere ac maleficio pascuntur, possint sine Illa particula institia vinere: pero donde ella vine, y se guarda drecho, y equidad, estan las Ciudades, y Reynos seguros, y pacificos, y atidos tan fuertemente con estas prissones, que nadie osa mouerse, ni bullir para el mal, segun dixo el mismo, lus, & equitas, vincula ciuitatum. Y donde se guarda Iusticia, y las leyes son iguales a todos, al grande, y al pequeño, al poderofo, y al cuyta-Esay.c. 11. do, (anade Elayas en este mismo capitulo que voy declarando:)podran viuir juntos los lobes con las ouejas; y los leones, con los corderos: porque el leon se amansa, y domestica, viendo que tambien para el ay castigo, como para el pobre. Y el cordero, y miserable se anima, y alieta, viendo que ha de alcançar Iusticia, y amparo: Habitauit lupus cum agno, & pardus cum ado accubabit. Vitalus, O leo, & ouis, simul morabuntur. Y tal Republica, y Reyno, donde ay Iusticia, y las leyes fon para rodes, vn niño la podra gouer-

nar, aunque no tenga mas de diez y seysaños,

Cicero, Pa radox.

Puer paruulus minauit eos: y la razon de toda essa

## del Rey Don Felipe nuestro Señor. 65

facilidad da en lo que dize, que Erit Iustitia eingalum lumboram eius, y que ludicauit in Iustitia pauperes, de arguet in iuditio pro mansuetis terra, si el Rey
anduviere ceñido, y rodeado de Iusticia, y la hiziere al rico, y al pobre, al flaco, y al poderoso,
al grande, y al pequeño, sin larga experiencia, ni
muchas canas, podra tener pacifica, y contenta
su Monarchia.

Esto es en suma, lo que el Real Profeta pide para el Rey su hijo en este Psalmo, y lo que noso tros con el, auemos de suplicar, que conceda Dios a nuestro Rey: aunque de lo que vemos en los principios de su Reynado, ya me parece estamos obligados a darle gracias, porque le ha concedido mucho destas virtudes, y partes: y haziendole Venefico, Valeroso, Prudente, y amigo de la Iusticia; sembrado ha la dinina mano en su Real animo estas virtudes, que aun siendo tan tiernas, ya comiençan a darnos tan gloriosos frutos: pues que podemos prometernos, quando vayan creciendo con los años, y con el riego de la diuina influencia? Supliquemos al Señor, que las conserue, y acreciente, Deus iuduium tuum Regi da, & iustitiam tuam filio Regis.

Esta es otra peticion muy importante, para el

Aug. Sup. Pfal. 71. Tractatu

acierto en el gouierno de nuestro Rey; que los montes reciban la paz, y los collados la lufticia, mas que sea en beneficio del pueblo, Populo. San Agustin mi Padre, sobre este Psalmo, entiende por los montes, y collados, los mayores de la Lin Ioan Republica, los ministros de los Reyes. Y llamã. se montes con mucha propriedad, no solo por estar mas leuantados en la gracia, y fauor del Principe, sino porque deuen andar libres de los afectos humanos, que turban la razon. Y como los montes Olympo, y Ossa (segun se dize) estan defendidos por su eminente alteza de las nieblas, y tempestades, que corren por los valles, y lugares inferiores: assi es permitido en los menores turbarle, ya con el odio, ya con el amor, y con las otras passiones del alma, mas estas no deuen llegar à la cumbre de estos montes, antes han de estar tan puros, y serenos, como si viuiessen en otra region. Y dize, que la influencia de gracia, y fauor no ha de ser para alçarse con ella, sino en beneficio del pueblo, como los montes no se quedan con la pluuia, que el Cielo embia sobre ellos, sino que la comunican por sus laderas, hasta al mas humilde valle, Suscipiant montes pacem populo, y glosa San Agustin, idest pauperibus Dei, non illis sed cum illis regnare cupientes. El mar

Augustin. pbi sup.

361c1 (6)

le for-

se formò de los montes, quien lo creera? Pues es certissimo:y lo dize San Iuan Damasceno, y pas-Damasc.li só desta manera: que al principio, criô Dios la 2.ae pae co. cierra llana, ygual, y pareja, sin altura ni profun- Molina. 1. didades, toda cubierta de agua, y queriendo al tercero dia apartar della las Aguas, y que todas diput. 11. se juntassen en vn lugar, Congregentur aqua, qua sub celo sunt in locum vnum, ve appareat arida, le uantò Dios los collados, y los montes de la tier ra, que quedando focabada con los vacios, y profundidades, que quedaron de los montes, toda el agua que venia baxando dellos, se juntò en essas profundas boragines, y abismos; y dessa juta de agua se formó el mar, q de otra manera no fuera:y careciera el mundo de tan grande, y tan necessaria criatura, si los montes no le huuieran comunicado las aguas, y se quedaran con ellas.

Buena enseñança, para priuados, y ministros, que si son montes en la grandeza, entiendan que no lo ordenó Dios assi, para que se queden con el agua, que el Cielo de la Republica les comunica, sino para que la repartan con los vasallos, y que no reynen en ellos (como dize Augustino) sino juntamente con ellos. Y por esso dize Dauid, que reciban, no folo la paz, esto es la abundancia de bienes, y mercedes, que el Rey les

fex dierum

Genef.c.1.

hizie-

Augustin.

hiziere, sino tambien la Iusticia, no haziendose tyranos de la voluntad Real, sino medianeros, por quien el Rey beneficie, y consuele a sus Reynos; y assi no se haran adorar los tales ministros, vsurpando la reuerencia que se deue a solo el Rey. Hac est lusticia (añade San Agustin) non anzeponere seruos Domino, nec equare: ita leuare oculos in montes, unde veniat auxilium (ibi, Vi tamen auxilium suum non sperent à montibus sed à Domino, es vn precepto polytico, y Christiano importantissimo, que entienda el subdito, que la merced, no se la haze el priuado, sino el Rey; y assi no pondra su confiança, y amor en el monte, sino en el Cielo, de donde emano. Y aludio San Agustin a lo que dixo Dauid, Leuaui oculos meos in montes, Inde Veniet auxiliu mihi. Que licito es acudir el necessitado por fauor, y socorro a estos montes, por quien el Cielo de la Republica los comunica: pero recibanlo demanera, que no se persuadan, que el autor de la merced fue el priuado, fino el principe, que por su medio la hizo: y assi confessaran lo que luego se sigue: Auxilium meum à Domino, doctrina, que no solo se ha de guardar con el Rey del cielo, sino tambien con los de la tierra, que influyan en estos montes, para llegar a fertilizar los campos lla-

nos. No fean (dize San Bernardo) como las cuen- Bern. hom. cas, que recogen el agua, y se quedan con ella: pues verros, que sabe Dios dar vn barreno a la vasija, que la recogio toda para si, y dexarlos vacios sin vna gota: sino como las canales, para que por ellos se arcaduce el fauor, y la clemencia Real, hasta llegar al mas pobrecito, y humilde valle; y para q como dixo Plinio en el Panegirico de Trayano, Nulla sit inaudiendo dissicul-Plinius in cas, in respondendo mora, que guardandose lo dicho tendremos toda la felicidad, que dessea Dauid a su Rey, en este Psalmo 71. Acabo Christianos mios, con que nos acordemos, que lo q fue de nuestro serenissimo Rey, ha de ser de todos nosotros; y que antes de muchos años, no aura viuo ninguno de quantos aqui estamos, y quiça iremos à parte, adonde lloremos muchas lagrimas, por las cosas de que aora tenemos gusto, y alegria. Tenganos el señor de su diuina mano, y al Rey viuo de su gracia, y al Rey muerto en su gloria. Quam mihi co vobis, coc.





del Roy Dan Felipanny for hallor

controlicate (direction literary de luis de alconecllus autorior concllus de alconecllus autorior de luis de alconecllus autorior concentrate de alconeclus autorioris concentrate autoriori concentrate autorioris concentrate autorioris concentrate autor

#### CON LICENCIA.

En Çaragoça, Por Iuan de Lanaja y Quartanet Impressor del Reyno de Aragon y de la Vniuersidad.

Año M. DC. XXI.



no, y al Rey y luo de fu gracia y al Re maerro en lu gloria, O almul Bar Grandes Gracia de la luca

