1. Introduccién

2. Contextualizacion

INDICE

2.1. Historia de los Arcanos del Tarot

2.1.1.
2.1.2.

Origenes del Tarot
El Tarot de Marsella

2.2. Contenidos iconolégicos e iconogréaficos

2.2.1.
2.1.2.
2.2.3.
2.2.4.
2.2.5.
2.2.6.
2.2.7.
2.2.8.
2.2.9.
2.2.10
2.2.11
2.2.12
2.2.13
2.2.14

2.2.15.
2.2.16.
2.2.17.
2.2.18.
2.2.19.
2.2.20.
2.2.21.
2.2.22.

El Mago

La Sacerdotisa
La Emperatriz
El Emperador

El Sumo Sacerdote
Los Enamorados
El Carro

La Justicia

El Ermitafo

. La Rueda de la Fortuna
. La Fuerza

. El Colgado

. La Muerte

La Templanza
El Diablo

La Torre

La Estrella

La Luna

El Sol

El Juicio

El Mundo

El Loco

2.3. Referentes en la Historia del Arte

2.3.1.
2.3.2.

Referentes simbolistas
Referentes Tarots

2.4. Marco teorico
2.4.1 La experiencia estética en las cartas de Marsella

2.4.2.

La sinécdoque visual

3. Metodologia y descripcion de la obra
3.1. Metodologia del proceso de investigacion

3.2. Bocetos

3.3. Descripcion de la obra

4. Descripcion técnica
5. Conclusiones

6. Bibliografia

de la obra

34.

35.

43.

44,

45.



1. INTRODUCCION

El proyecto Las claves visuales de la Sephiroth. EI Mago, La Sacerdotisa, El
Ermitafio y La Muerte, tiene como objetivo realizar, a través de la investigacion historica y
tedrica, una obra artistica que proponga y renueve los simbolos intrinsecos en las cartas del
Tarot, valiéndose para ello de nuevas representaciones y del uso estudiado del color como
recurso para simbolizar nuestra interpretacion sobre el significado de estas cuatro cartas.

El Tarot conforma una compleja red de simbolos, de los que alin se desconoce su
origen e intencion original. Se ha usado como metodo de adivinacion, transmision de
sabiduria oculta y prohibida, tabla de saberes magicos, etc. Al igual que se han dado otro
tipo de técnicas y juegos a lo largo de la historia con la misma pretension. A pesar de que
el Tarot no provenga de estos métodos, si que demuestran una misma intencion, se hallan
relacionados por la misién para la que fueron creados. Con esta revelacion lo que también
se colige es que el ser humano, poniendo a parte quién fue el primero en intentarlo,
siempre ha sentido la necesidad de expresar y transmitir la sabiduria adquirida. Eso
muestra una unidad de pensamiento, un inconsciente comdn a todos los seres humanos,
que los impulsa a tomar vias intelectualmente evolutivas similares.

También se pretende sefialar que el Tarot, a pesar de lo antiguo de su origen, sigue
presente en la actualidad, no solo en nuestra imagineria y preceptos mentales (existe una
concordancia entre las figuras del Tarot y los arquetipos jungianos), sino también en la
cultura y el ocio, tal y como sucede en barajas disefiadas por conocidos ilustradores (como
Luis Royo) o novelas graficas (como Promethea de Alan Moore y J. H. Williams I11).

En la memoria a continuacién desarrollada se exponen los siguientes apartados: una
contextualizacion histérica del Tarot, sus origenes y un analisis iconografico de los
veintidds Arcanos Mayores del Tarot de Marsella. En segundo lugar ofrecemos un
desglose de las referencias al tarot a lo largo de la Historia del Arte, incluyendo obras
artisticas, dado que consideramos importante observar las semejanzas y relaciones que
otros artistas han tomado con respecto a la simbologia que el Tarot ofrece. Pero también
hemos tenido en cuenta los tarots de diversos autores, tanto antiguos, considerando los
simbolos clasicos utilizados, como actuales para observar el panorama en el que nuestro
tema de estudio se esta desarrollando y entender en qué contexto queremos introducir este
proyecto. En el siguiente apartado se explica el marco teorico en el que se ha desarrollado
el proyecto. A continuacion se expone la metodologia utilizada, la descripcion técnica de

las piezas realizadas y las conclusiones finales.



2. CONTEXTUALIZACION

En este apartado pretendemos realizar una explicacion de la historia y origenes del
Tarot en general y del Tarot de Marsella en particular, centrdndonos aqui en el contenido
iconografico. A continuacion expondremos los referentes historico-artisticos y por ultimo

los procesos tedricos en los que se enmarca la investigacion.

2.1. Historia de los Arcanos del Tarot.

En los siguientes apartados ofrecemos un resumen del origen de nuestro objeto de
estudio, pues consideramos que el contexto historico en el que surgio y se desarrollé el
Tarot es interesante y necesario, ya que dio lugar al repertorio iconogréafico que ha

motivado nuestra investigacion.

2.1.1. Los origenes del Tarot:

Los investigadores pioneros le otorgaron al Tarot un origen hebraico-egipcio,
declamando que se trataba del libro sagrado de Thot y que era una forma de transmitir la
tradicion oculta de la Humanidad. También se han dado otras teorias, aunque fragilmente
sustentadas, que consideran que el Tarot podria proceder de otras partes del mundo. Una de
ellas sustenta que el origen del Tarot proviene de China, a raiz de un juego inventado
supuestamente en el afio 1120 d.C. que consistia en unas fichas de marfil con relaciones
con el Cielo, la Tierra y el Hombre o elementos mas abstractos como la Muerte. Las
razones por la que se rechaza esta hipotesis se desprenden, por un lado, de la diferencia
abismal entre las iméagenes que aparecen en esta pseudo-baraja oriental y las occidentales
y, por el otro, de la carencia de documentos que reafirmen esta version, puesto que la
documentacién mas antigua que existe sobre cartas o similares chinas data del siglo XV,
cuando el Tarot ya se habia extendido por toda Europa. Un analogo que si seria valido pero
no por ello un antecesor del Tarot es el I Ching, dado que se trata de un método que
concentra igualmente una sabiduria inmensa y ancestral en funcion de una estructura de
imagenes secuenciada y coherente.

Otra de las teorias, afirma que el Tarot proviene del Chaturaji hindd, un juego que
provocd la creacion del ajedrez, y que después derivo en una serie de cartas redondas y
pesadas relacionadas con la deidad Vishnu. Esta Gltima creencia sostiene que los gitanos o
zingaros fueron quienes llevaron estas fichas Europa pero no tenemos ninguna constancia

documental de este hecho. Actualmente se ha demostrado que los llamados gitanos



provienen de las orillas del Mar Caspio, y a pesar de que por su condicion némada
viajaban de un lugar a otro, no se ha demostrado que llevasen a Europa ningln elemento
con estas caracteristicas. Una vez mas, lo datos probados mas antiguos sobre cartas
hindUes se remontan a épocas posteriores al conocimiento del Tarot en Europa.

Un defensor de que el Tarot tiene un origen arabe es Bussi , a raiz de una declaracion
de Covelluzzo, un historiador del siglo XV, quien afirma que “en 1379 los juegos de
cartas fueron introducidos en Viterbo procedentes del pais de los sarracenos, donde
reciben el nombre de nayb”. Sin embargo, hay dos motivos por los que es poco probable
que este juego fuera el Tarot. Por una parte, la afirmacion de Covelluzzo fue hecha dos
siglos después de que ya existiera el primer Tarot en Europa y no se conocen las fuentes de
las que obtuvo la informacion. Por otro lado, el Coran prohibe la representacion de la
figura humana, norma que choca con las representaciones que encontramos en el Tarot.

Una relacion ya mas directa, en la que tanto las imagenes como su uso se relacionan,
la hallamos en las Carticellas, unas ldminas usadas en el siglo XII1 en Italia para instruir a
los nifios en el conocimiento de las virtudes. Se considera que una serie de estas carticellas
podrian responder al denominado “Tarot de Mantegna”, creado por Francesco del Cossa en
la segunda mitad del siglo XV. Este “tarot” contiene cinco series de diez cartas divididas
por temas educativos. Entre estas cincuenta laminas se pueden encontrar analogias con el
Tarot: aparecen el Emperador, el Carro, la Justicia, la Fuerza... entre otras muchas, en las
que se encuentran simbolos visuales significativamente similares. No obstante, este ltimo
aspecto no aclara los origenes del Tarot de Marsella (pieza angular del resto de las barajas
gue conocemos), si bien esta claro que sus inicios podrian guardar mucha relacién con
estas Carticellas citadas por primera vez en el afio 1227 d.C.

Ya encaminados en la direccion correcta mas probable, es importante destacar el
contexto en el que se comenzd a desarrollar el Tarot en Europa. Hay que tener en cuenta
que en el afio 1229 d.C. —dos afios después de la primera cita conocida de las Carticellas—
la Santa Inquisicion, cuya funcion era perseguir y exterminar las herejias, adquirid rango
oficial en todos los dominios cristianos. Asi pues, podemos imaginar que los cultos que
sostenian los conocimientos ajenos a los del cristianismo, empezaron a buscar maneras de
transmitir su sabiduria en secreto, bajo apariencia de juegos de cartas inocentes, que bien
pudieron albergar los contenidos del Tarot. Podriamos basar esta suposicion en el hecho de
que a partir del afio 1300 d.C. encontramos algunas citas en las que los lideres politicos y

religiosos prohibian a sus subditos jugar a los naipes. De hecho, un sacerdote en 1377 d.C.



se refiere en esos términos a una baraja de setenta y ocho cartas, en clara alusién al formato
del Tarot. Asi pues, comenzamos a encontrar lo que si que podemos llamar con toda
certeza tarots hasta llegar al conjunto sobre el que orbita este trabajo: El Tarot de Marsella.

2.1.2. El Tarot de Marsella:

Un primer Tarot que podriamos considerar “oficial” es el Tarochino de Bolonia,
cuya creacién rondaria el afio 1400 d.C., dado que se le atribuye a Francesco Fibbia, quien
murio en 1419. Pocos afos después, en 1432, se produce la union de las familias Visconti
y Sforza, y el Tarot que recibe su nombre se supone que fue pintado el mismo afio. En el
Tarot Visconti-Sforza cuando aparecen ya nuevas figuras, como La Caridad. La adicion de
nuevas cartas prosigue durante el siglo XV, sobre todo en la Minchiate Florentina, en la
que los arcanos mayores llegan a ser cuarenta y uno. Es también a comienzos del siglo XV
cuando se producen las primeras xilografias, que ademas fueron naipes. Este dltimo
procedimiento de impresion dara lugar a una extraordinaria proliferacion de barajas debido
a la mayor facilidad de reproduccion que otorgaba el grabado. Asi, el Tarochino de
Bolonia encontrara su evolucion oportuna en el Tarochino de Milleti, una baraja grabada
por Giuseppe Maria Mitelli (1634-1718), con algunas variaciones y un formato de sesenta
y dos laminas entre arcanos mayores y menores.

Como estamos viendo, se vuelve a reducir el nimero de cartas, hasta acabar en la
Trapola (Trébuchet en francés), formada por treinta y seis cartas, dado que se eliminaron
los arcanos mayores. Ello es debido a que no tenian ninguna utilidad para juegos, de ahi
que su naturaleza adquiere un sesgo misterioso e inquietante. Finalmente llegamos al Tarot
de Marsella a finales del siglo XV, segun el filésofo y estudioso de los juegos de cartas
Michael Dummett. Entre los Tarots de Marsella mas famosos destacaremos el grabado por
Nicolas Conver en 1761, asi como el que us6 Court de Gebelin, creado en la fabrica de

barajas de la viuda Toulon, en Marsella®.

2.2. Contenidos iconograficos e iconoldgicos.
Los simbolos reflejados en las diferentes cartas del Tarot de Marsella obedecen a

una secuencia légica, donde los personajes revelan determinadas circunstancias de su

' De Gebelin naci6 en Ginebra, en 1719. A finales del siglo XVI11 escribi6 el libro EI Mundo Primitivo
Analizado y Comparado con el Mundo Moderno, en el tomo VIII de esta obra habla del Tarot
extensamente. Lo que dijo de manera muy resumida fue que el Tarot procedia del Antiguo Egipto y fue
introducido por los gitanos en Europa, aunque esta Ultima circunstancia se considera poco probable.



proceso de evolucion. De ello se desprende que dicho proceso conduce necesariamente a
una finalidad, tal vez representada en sus dos Ultimas cartas, EIl Juicio y El Mundo, en
clara alusién a las diferentes circunstancias ya superadas, o enjuiciadas, que dan lugar
finalmente a la liberacion del espiritu. En este contexto, debemos considerar la dialéctica
que las iméagenes establecen con el espectador o consultante, cuyas circunstancias y
avatares son claramente reflejadas por sus imagenes, tal y como sucede en el nimero uno,
El Mago, es decir, la magia que implica todo comienzo o nacimiento.

En nuestra aproximacion a los contenidos de las cartas consideraremos tanto los
elementos iconograficos que las constituyen como las cualidades iconolégicas que de

algin modo simbolizan.

2.2.1. El Mago:

— Este simbolo encarna la fuerza activa y creadora que todo

43 nacimiento conlleva. Se trata de la representacion de la idea del
hombre como poder creador. Si bien se halla con los pies asentados
en el suelo, en perfecto equilibrio, presenta la cabeza girada hacia la
izquierda, lo que sugiere que antes de actuar es conveniente

reflexionar. En su mano izquierda sostiene la varita, simbolo del

poder intelectual, orientada hacia arriba, de manera que establece un

contacto con el cielo y con las fuerzas superiores. Por el contrario, su
mano derecha la coloca sobre los objetos dispuestos sobre la mesa,
indicando una relacién con lo terrenal, con el plano fisico. De ambos gestos se desprende
que lo obtenido desde el cielo a través de su mano izquierda, lo transfiere en la dimension
material con su mano derecha. La condicién humana descrita en esta carta, por tanto, se
encuentra en el deslinde entre ambas dimensiones, lo celestial y lo terrenal. En el Tarot de
Marsella al igual que sucede en nuestra tradicion cultural, encontramos dos modos de
transferencias entre el cielo y la tierra. Si EI Mago, a través de su labor creativa, establece
una relacion directa entre lo que emana del cielo y la dimension terrestre, es decir,
transfiere las cualidades del cielo a los objetos materiales, donde podemos incluir los
objetos artisticos, por su parte los sacerdotes enlazan ambas dimensiones, pero en sentido
contrario. Por este motivo, La Sacerdotisa actia desde lo terrenal y propone el

conocimiento encarnado en su libro como via de acercamiento a lo celeste.



Los colores que aparecen combinados en su indumentaria, y en algunos casos la
propia forma de ésta, nos transmiten de manera muy especial las cualidades de esta carta.
El Mago porta un sombrero cuya parte exterior es verde, simbolizando la fuerza mental, y
cuya parte interior es amarilla, lo que nos indica que posee sabiduria. Pero la conjuncion de
ambas partes forma el simbolo del infinito, recordando que el hombre se halla inscrito en la
cadena eterna y armoniosa del universo. Este signo representa, ademas, un bucle que se
pliega sobre si mismo, de manera que su presencia indica igualmente la renovacion ciclica
constante, tal y como sucede en la naturaleza, que vuelve a iniciar su recorrido
precisamente en esta carta.

Los cabellos blancos y dorados nos indican que posee inteligencia y sabiduria (el
dorado) solo otorgada por la edad, la experiencia (el blanco). A pesar de ello, porta una
orla roja, lo que significa que el Mago, que también es un Hombre, estd sometido a las
pasiones materiales. No obstante el resto de su ropa muestra un equilibrio entre el rojo y el
azul a partes iguales, por tanto posee un equilibrio entre la psique y las pasiones, mantiene
sus impulsos a raya mediante la razon. La mesa es de color carne, recordando que el Mago
realiza una actividad que influye en lo terrenal, mientras que el suelo es amarillo y verde,
simbolizando la inteligencia en la que se apoya y la fecundidad, dado que la actividad
creadora del Mago es la chispa que da inicio al resto del desarrollo de acontecimientos. Tal
y como sefiala textualmente Paul Marteau: “El hombre como poder activo y creador [...]
representa al Hombre en presencia de la Naturaleza, con el poder de manejar sus

. b )2
corrientes .

2.2.2. La Sacerdotisa:

Se trata de lo que podriamos Ilamar la Madre, tiene la capacidad
de crear indefinidamente, es el Utero universal que, en unién con la
energia activa del Mago, genera la vida y las cosas. Simboliza

también los misterios del mundo, las cosas ocultas, puesto que

mantiene un libro en su regazo pero no lo lee, solo lo sefala,

indicando que debe ser descifrado. Con esto se transmite la idea de

que la Naturaleza debe ser comprendida antes de ser utilizada, puesto

que ofrece infinitas posibilidades. “La Sacerdotisa representa la

Naturaleza, con sus misteriosas riquezas, que el Hombre debe

2 MARTEAU, Paul: El Tarot de Marsella, Madrid, EDAF, 1985, pp. 37-42.



descubrir e interpretar™. Se observa a la mujer sentada, sus pies no se hallan al
descubierto, de modo que es simbolo también de la calma, la estabilidad y la pasividad. Por
tanto es una figura pasiva ante la representacion del Mago, pero éste la necesita para que
sus actividades den fruto, asi pues la energia activa es envuelta por la pasiva, para que no
se desperdigue, y al concentrarse dé resultado.

La mujer lleva un vestido rojo simbolizando la pasién cubierto por una capa azul, la
razén. Esto significa que la Sacerdotisa tiene pasiones, pero sometidas por la
espiritualidad. Y por encima de las pasiones y la espiritualidad, se halla la inteligencia, que
debe gobernarlas a ambas, reflejada por el broche amarillo que prende la capa sobre el
vestido. Porta también una tiara de oro en la cabeza, signo de una sabiduria superior, en la
que estan engastadas tres gemas, una por cada mundo: el fisico, el animico y el mental.
Lleva un velo blanco, en representacion de su pureza. Puesto que los instintos méas bajos,
los sexuales, estan guiados por la espiritualidad y en Gltimo término, por la pureza, éstos
son superiores a los del resto, son inocentes, dado que su Unica intencion es la de

engendrar.

2.2.3. La Emperatriz:

— Esta carta representa a otra mujer, que representa en primer
~ término el conjunto perfectamente equilibrado de lo positivo y de lo
negativo, puesto que realiza su actividad sobre la materia pasiva. Esta
idea se presenta mediante la posicion, se halla sentada, por lo que esta

estable y pasiva, pero mira de frente, por lo que se halla inmersa en

una actividad continua. La Emperatriz nace de la “fecundacion” de la
Sacerdotisa por parte del Mago, pero no es una hija en el sentido

fisico sino que ambos se mezclan para conformar este nuevo ente.

En cuanto a los objetos que porta, el globo de oro del cetro en su
mano izquierda simboliza el mundo universal, lo conocido y més alla, y la cruz sobre éste
representa la espiritualidad que debe gobernar dentro de la materia, no sobre ella. El
escudo que sujeta con la mano derecha, con un aguila amarilla sobre fondo carne, defiende
que la inteligencia “planea” sobre la materia. La Emperatriz Ileva también una corona de

oro, que destaca sobre el fondo rojo, signo de su poder mental interfiriendo en el mundo

* MARTEAU, Paul, Op, cit., p. 46.



fisico. Sus ropajes son los mismos que los de la Sacerdotisa, azul sobre rojo, las pasiones
subordinadas por la espiritualidad.
“En su sentido elemental, la Emperatriz representa el poder fecundo de la materia

4 Asi pues, se colige que se trata del

puesta a disposicion del Hombre para sus creaciones
poder pasivo del mundo material, en ocasiones se dan acontecimientos sin que

aparentemente haya sucedido algo que los genere.

2.2.4. El Emperador:

S p——— Al ser un hombre es un principio activo, pero se halla sentado

indicando una actividad pasiva y reflexiva, puesto que mira hacia la

izquierda. No obstante, como muestra un pie levantado, se halla
preparado también para realizar una accion inminente. Representa el
poder activo de la materia, al contrario que la Emperatriz. Se entiende
como el cambio, es la Vida en el sentido bioldgico. Es, al contrario

que los arcanos anteriores, un Estado acabado, él por si mismo es

materia.

En su mano derecha lleva el mismo cetro que la Emperatriz,
indicando el mundo influido por la espiritualidad, pero lo sostiene hacia adelante,
afirmando la accién. ElI Emperador no deja que las cosas sucedan, participa en ellas. El
escudo también lo comparten, fortificando la relacion entre ambos, asi como el Mago
necesita a la Sacerdotisa, la inteligencia practica (el aguila) del Emperador necesita de los
acontecimientos que genera la Emperatriz. El asiento sobre el que se halla es de color
carne, se asienta en la materia y esta dispuesto a avanzar con ella. A pesar de todos los
indicios de que el Emperador comenzara a moverse, su calzado es blanco, significando la
nada, en realidad carece de medios para moverse, se trata pues de la inmovilidad durante la
accion, la importancia individual del segundo justo que sucede a otro sin formar parte del
conjunto. Sus vestimentas son azules, exponiendo su espiritualidad, y el manto rojo que lo
cubre muestra la materia pero no es arrastrado por las pasiones, solo le envuelven. El
cinturén y la mano de color amarillo simbolizan al Hombre capaz de entender la

inteligencia.

* MARTEAU, Paul, Op, cit., p. 50.



2.2.5. El Sumo Sacerdote:

ST 5 ) Esta carta simboliza la espiritualidad latente en todas las cosas, sin
ella no hay evolucion, gobierna sobre la materia que son los dominios
del Emperador. Sin la influencia espiritual del Sumo Sacerdote, las

intenciones del Emperador y la Emperatriz serian impuras y por tanto

estériles. La figura principal se halla sentada y de frente, con dos
personajes que le observan atentos, esto indica la accion directa de

aleccionamiento. Podriamos considerarlo la representacion de la justicia

moral del Mundo.

El manto rojo que lo envuelve simboliza su capacidad para envolverse en la materia
y manifestarse en plano fisico, tiene influencia pues de forma concreta en el mundo
material mediante la actividad psiquica o espiritual, como indican los ropajes azules bajo la
capa. La cenefa dorada del ropon indica que la inteligencia limita la materia, la controla. El
medallon que lleva prendido al cuello tiene un cristal blanco en su centro, representando la
pureza de sus intenciones. Analizando esta interpretacion, se podrian establecer relaciones
con los ascetas u hombres santos de practicamente todas las religiones. Sus brazos son
blancos, representando que sus acciones son mentales. Sujeta una cruz de oro de tres
brazos (cada uno representa un mundo: el fisico, el animico y el mental) con la mano
izquierda, de color amarillo, indicando que la cruz (las creencias religiosas) deben
manejarse con inteligencia. Este hecho también nos remite al pensamiento de que las
religiones actuales han sido malinterpretadas, utilizadas por las personas con una
inteligencia perversa, no la divina que inspira al Sumo Sacerdote. El fondo lo constituyen
dos pilares azules, representando la accién y los sentimientos en equilibrio. EI hecho de
que sean dos personajes los que lo observan simboliza el bien y el mal innatos en el ser
humano. El personaje de la derecha viste una tonsura amarilla sobre cabellos color carne,
encarnando la espiritualidad en el plano fisico manejada con inteligencia. El personaje de
la izquierda, por su parte, viste una tonsura carne sobre fondo del mismo color, se trata del
plano mas pasional elevandose a otro nivel. De esta carta se destila que la inteligencia es
necesaria para que del plano material se pueda pasar al espiritual, se trata de de la “chispa
divina” que hace evolucionar al Hombre.

El arcano del Sumo Sacerdote personifica la obligacion moral que tiene el hombre de

remitirse en sus acciones a las ensefianzas divinas, de cualquier tipo, y subordinarse a ellas.

10



2.2.6. Los Enamorados:

Este arcano indica como el sentimiento que provoca el amor
fisico hace engendrar el amor espiritual. Es la calve para la evolucion
y la creacion. El arquero representa la fuerza espiritual que se produce

cuando surge el amor y eleva al ser. Se podria relacionar con las

reflexiones de la belleza en Platon, cuando delibera sobre que la Unica
forma de ascender al mundo de las ideas, al plano elevado del alma,
es el amor, primero amando a la forma bella mas fisica e impura para

después amar la belleza de las almas.

“Por consiguiente, cuando alguien asciende a partir de las cosas de este
mundo mediante el recto amor de los jovenes y empieza a divisar aquella belleza,
puede decirse que toca casi el fin. Pues ésta es justamente la manera correcta de
acercarse a las cosas del amor o de ser conducido por otro: empezando por las
cosas bellas de aqui y sirviéndose de ellas como de peldafios ir ascendiendo
continuamente, en base a aquella belleza, de uno solo a dos y de todos a todos los
cuerpo bellos y de los cuerpos bellos a las bellas normas de conducta, y de las
normas de conducta a los bellos conocimientos, y partiendo de éstos terminar en
aquel conocimiento que es conocimiento no de otra cosa sino de aquella belleza
absoluta, para que conozca al fin lo que es la belleza en si. [...] ;O no crees — dijo —
que so6lo entonces, cuando vea la belleza con lo que es visible, le sera posible
engendrar, no ya imagenes de virtud, al no estar en contacto con una imagen, sino
virtudes verdaderas, ya que esta en contacto con la verdad? Y al que ha engendrado
y criado una virtud verdadera, ¢no crees que le es posible hacerse amigo de los

dioses y llegar a ser, si algiin otro hombre puede serlo, inmortal también é1? "

Esta carta la componen cuatro personajes: el arquero, un hombre y dos mujeres. Cada
uno posee un significado concreto, formando entre todos un complejo conjunto simbdlico.
Los rayos que emanan del arquero son rojos, amarillos y azules, indicando que el amor
actla en todos los planos (fisico, mental y animico). Su piel es de color carne, pues actla

en primera instancia sobre ésta. El nudo en la tela que lo cubre muestra intencion de atar el

> MARTINEZ HERNANDEZ, M., “Banquete”, en Dialogos, Tomo Ill, 211a-212a, Madrid, Gredos,
1997.

11



amor a la tierra, aunque la esencia es divina. Las alas azules significan que la inclinacién
del ser humano a enamorarse proviene de lo mistico. Por otra parte, sus cabellos son
amarillos, simbolizando la necesidad de inteligencia en el amor para que se dé la elevacion
sobre la materia. ElI hecho de que la flecha y el arco sean blancos significa que son
virtuales, el amor es mental. La mujer de la derecha, por su parte, encarna el amor impuro,
material. Sus manos sobre el hombre indican dominio, pero breve. Su vestido tiene las
mangas azules abiertas, asi que este amor impuro tiene una caracteristica espiritual muy
superficial. En resumen, el atractivo de las satisfacciones materiales no es eterno. La mujer
de la izquierda es el amor puro y espiritual. Sus cabellos rubios significan la inspiracion
que ofrece el amor. Posa la mano izquierda sobre el pecho del hombre, indicando que su
amor proviene del corazén. Con su mano derecha sefiala la tierra, indicando la evolucion
de la materia a través del sentimiento limpido. Viste un manto azul, que indica
espiritualidad, orlado de rojo, representando que la actividad sexual tiene fines mas
elevados. Los brazos en blanco simbolizan la pureza de los sentimientos. El personaje
masculino representa el Cosmos sometido al amor. Es un hombre, pero en el mayor grado
de espiritualidad posible. El rojo simboliza los instintos que provoca el amor, las franjas
amarillas, azules y rojas tienen el mismo simbolismo que en el arquero. Los brazos
amarillos indican la inteligencia activa hacia el amor puro. Coloca su mano derecha sobre
el cinturon amarillo, sefialando que mediante su inteligencia separa voluntariamente los
dos tipos de amor. Su pelo es dorado, posee pues una inteligencia atemporal, supra
humana. El suelo sobre el que se asientan los personajes es amarillo también, indicando

que la inteligencia es la base de toda accion y que los deseos manifestados son mentales.

Representa la travesia que el Hombre debe realizar a través del
mundo material para alcanzar la espiritualidad, usando sus poderes y
dominando sus pasiones. Dado que viene detrés de la carta de Los
Enamorados (que encarna el amor divino o espiritual, puro) el Carro
simboliza el movimiento o las acciones que ha desencadenado la

chispa de ese amor.

La corona de oro que porta la figura masculina representa el

poder mental de ésta. La coraza es azul, indicando que el Hombre

debe protegerse con espiritualidad a lo largo de su viaje por la

12



materia, pero vemos que también es amarilla en la parte inferior, lo cual quiere decir que
debe dirigirse con inteligencia. En los cheurones de la coraza se adivinan varios puntos,
éstos simbolizan la evolucion y los elementos humanos. Los cheurones en si mismos
representan los dos planos de espiritualidad que se dan en el Ser material. Bajo la coraza
porta una tanica roja, por lo que el Hombre sigue atado a la materia. La manga derecha es
roja también, lo que nos dice que el Hombre ya posee fuerza fisica, y la manga izquierda es
amarilla, de modo que el Hombre ya posee inteligencia a la hora de usar esa fuerza. Las
hombreras son dos caras rojas, representando el Yo pasado y el Yo presente, y, mediando
la inteligencia, se puede recurrir a ambos. Simbolizan también la psique profunda, el
subconsciente y los pensamientos, y las reacciones exteriores y la accion. Sus cabellos son
amarillos, lo cual significa una vez mas que es poseedor de inteligencia propia. El carro
como tal son los hechos, las situaciones que hacen que el hombre esté siempre en
movimiento. También representa las pasiones, que aunque parezcan estables, estan siendo
también arrastradas por las corrientes del mundo material. Es rojo y azul, simbolizando la
materia y la espiritualidad en equilibrio perfecto, ayudando asi a la humanidad a
evolucionar. Las ruedas de color carne nos muestran el ciclo de la vida, y los doce clavos
son las doce etapas de evolucién del Hombre. Los caballos tienen rojo y azul, indicando
una vez mas actividad en la materia y en la espiritualidad a partes iguales. El suelo que pisa
el Carro es amarillo, pues el Hombre solo puede avanzar conforme comprende, y las
hierbas de color verde representan la esperanza que le ayuda a seguir avanzando y que

surge a la vez porque sigue avanzando.

2.2.8. LaJusticia:

Este Arcano representa el juicio o sentido comin del Hombre,
necesario para apreciar los equilibrios y desequilibrios que genera con

sus actos. Por esa razon viene detréas de El Carro, que es la evolucion,

pues la Justicia es la inteligencia que se debe a aplicar a la anterior.

:
|

Nos presenta la figura de una mujer sentada de frente, por lo que
se colige que es una accién directa, pero al no vérsele los pies es un

acto pasivo, propia del plano mental. Esta accién directa es la justicia

césmica basada en la inteligencia, ya que el asiento es amarillo. La

LA JOSTICE i

espada que sostiene también es de color amarillo, representando la

implacabilidad y la rectitud de esta justicia, que es aplicada tras la reflexién y sin animo

13



vengador. La balanza® nos indica que juzga en la materia. La cabeza se halla envuelta por
el color amarillo, lo que significa que la justicia no recibe influencias de ningdn tipo, solo
se guia por la inteligencia limpia y cerrada que posee. El collar y el cordén aportan la
humanidad necesaria para juzgar. El vestido rojo cubierto por el manto azul quiere decir
que entiende los actos que se realizan en el mundo fisico y por eso puede aplicar justicia.
El suelo amarillo sobre el que se asienta la figura representa que el punto de apoyo de la
justicia es la sabiduria.

2.2.9. El Ermitafo:

Esta carta simboliza al Hombre en busca de la Verdad, en
soledad, con la ayuda de la inteligencia, la luz. Bésicamente se trata

de la Sabiduria, la Verdad con mayuscula. No obstante esta Verdad se

halla oculta para los ojos de aquellos que no saben o no quieren
buscarla.

Dado que se trata de la figura de un hombre de pie, nos esta

indicando que es una actividad, pero la orientacion apunta que se

realizard en el plano del pensamiento. En la mano derecha lleva la

linterna, roja y amarilla, de modo que la Verdad hay que buscarla en
los dos planos, el animico y el material. La parte de arriba del farol es amarilla, de modo
que la busqueda estara guiada por la inteligencia. Sin embargo, el Ermitafio tapa un poco la
luz, iluminando a su alrededor con prudencia, con su manto, que es azul y amarillo, lo que
quiere decir que no debe darse la espiritualidad sin inteligencia si uno busca la Verdad. El
hecho de que lleve un traje rojo sefiala que el Hombre es materia, y que ahi también reside
la Verdad. El bastdn de color carne simboliza al Ser conectado con el plano fisico, y este

mundo fisico ofrece al Hombre cosas que le ayudan en su dificil busqueda.

® Aqui nos encontramos con un simbolo casi mundial: la Balanza como Justicia. Una de las
representaciones mas antiguas que encontramos de este simbolo se halla en EL Libro de los Muertos,
procedente del Antiguo Egipto.

14



2.2.10. La Rueda de la Fortuna:

Es la ejemplificacion de la vida, los actos pasados provocan la

llegada del presente y éste prepara lo devendra en el futuro. Es un

nuevo ciclo, consecuencia de lo anteriormente realizado: el Destino.
Todas las cartas del Tarot tienen un significado partiendo de la

posicion del conjunto, no obstante en esta ocasion es una rueda, de

modo que presuponemos que al girar las posiciones variaran, por lo

tanto esta carta posee efectos alternos activos y pasivos, de accion y de

pensamiento.

Esté dividida en tres fases, cada una correspondiente a cada uno
de los animales que aparecen. La primera es la del mono, que estd descendiendo y es de
color carne, simboliza la involucion. Se trata de una fase instintiva, de supervivencia, no
guarda ninguna relacién con la inteligencia’. El animal tiene la cabeza alzada porque ese
descendimiento no es de su agrado, se produce sin su consentimiento, es un hecho
ineluctable. El traje rojo y azul simboliza que la involucion es tanto material como
espiritual. La segunda fase la representa el perro, y en ésta se vislumbra la primera chispa
de evolucidn e inteligencia, simbolizada por el color amarillo. La cabeza mirando hacia
arriba significa el surgimiento de los primeros sentimientos humanos. La chaqueta que
Ileva es mas azul que roja, lo que indica que empieza a entrar en la espiritualidad y a su vez
abandona la materia. Lleva collar, por lo que aun es esclavo, pero se esta liberando, y el
color verde sefiala el inicio de la comprension cientifica conforme evoluciona. La tercera
fase esta representada por la esfinge, el destino, se trata de lo que el hombre ignora
mientras evoluciona, “la aspiracién hacia algo desconocido que debe descifrar™®. No
obstante, siempre es aspiracion y el Hombre estard “girando” en esta rueda o ciclo hasta
gue encuentre por si mismo la respuesta. Este ser mitoldgico simboliza la influencia divina
inherente a la evolucion. La corona de oro y la espada blanca indican que su reino es el
animico y que juzga con neutralidad. El cuerpo de color azul es la espiritualidad y las alas
rojas la influencia sobre la materia, a la que puede eludir.

Los listones amarillos sobre los que se sustenta la rueda son la inteligencia que

permite la evolucion, o la propia evolucion de ésta. La rueda en si es el Cosmos, y la llanta

’ No podemos dejar de sefialar lo interesante de que sea un mono el que represente la fase mas primitiva
en la evolucion del hombre, dado que “El Origen de las Especies” de Charles Darwin no fue publicado
hasta 1859 y el tarot en el que se basa este proyecto data de 1761, ademas de que éste esta basado en otro
aun mas antiguo.

® MARTEAU, Paul, Op, cit., p. 80.

15



de color carne nos indica que pertenece al plano fisico. De su centro rojo y sus radios
azules y blancos se colige la evolucion desde la materia hacia la espiritualidad y finalmente
la llegada al plano mental. El suelo es de color carne, por lo que toda la accion de la rueda,

la evolucién, sucede en el mundo fisico.

2.2.11. La Fuerza:

Esta carta representa la energia acumulada personalmente por el

Hombre gracias a su evolucién, por eso viene tras la Rueda de la
Fortuna. No obstante, no es fuerza bruta y desatada, el Hombre debe
dominarla y no dejarse dominar por ella, por eso la imagen es la de

una mujer, pues en este Arcano la fuerza no debe relacionarse con la

violencia. La posicion en la que se halla la figura recalca lo dicho: se
dirige a la derecha, es por tanto de accion directa, pero vuelve la

cabeza, indicando reflexion antes de actuar.

Sobre la figura de la mujer, el sombrero azul, amarillo y blanco
representa los tres estados de conciencia (espiritualidad, inteligencia y mental superior).
Tiene forma de simbolo del infinito, de modo que asegura la accién de la fuerza en todos
los planos y, ademas, en equilibrio. EI vestido azul con el corsé amarillo simboliza lo
espiritual guiado por la inteligencia. EI manto rojo y de apariencia liviana significa que la
accion se puede realizar en la materia, pero en este plano no se obtendran verdaderas
victorias ni experiencias. El brazo que simboliza la fuerza estd cubierto de amarillo y
carne, indicando que los actos que realiza estan gobernados por la inteligencia y tienen
lugar en el mundo fisico, pero como vemos su pie desnudo, esto nos indica que las
victorias (las logradas al subordinar o coordinar fuerza e inteligencia) nos hacen avanzar a
cualquier plano.

En cuanto a la figura del leon, ésta representa las fuerzas inteligentes y naturales a las
que el Hombre debe enfrentarse si quiere sobrevivir. Sin embargo, no quiere decir que
haya que destruirlas, sino entenderlas, por eso la mujer le separa las fauces, para
contemplar el interior y las fuerzas ocultas de la Naturaleza, y al entenderlas poder
controlarlas. EIl le6n no se halla en posicion agresiva, sino que casi parece unirse a la
mujer, esto se debe a que simboliza también la inteligencia preexistente en el Cosmos,
unida a la Divina y a la del Hombre. Solo asi puede el ser humano lograr la Fuerza,

mediante la comprension y aceptacion de las tres inteligencias o secretos.

16



2.2.12. El Colgado:

Este Arcano representa al Hombre dirigiendo sus actos hacia lo
espiritual con esperanza. La posicion, Unica en toda la baraja, indica
una actividad latente, en curso. También simboliza la union del plano
material y el espiritual, es decir, lo que sucede arriba también sucede
abajo y viceversa. A lo largo de la explicacion de las cartas anteriores,
hemos visto que se sucedia una evolucion, pero este naipe nos indica

una interrupcion en dicha evolucion.

La figura viste unos escarpines azules, indicando que mantiene

su espiritualidad a pesar de su inmersion en el mundo material. Las
piernas rojas, al hallarse boca abajo, nos indican que todos los actos realizados en el plano
inferior, en el mundo fisico, son llevados hacia lo Alto. La chaqueta es azul y con faldones
amarillos, por lo que la espiritualidad se estd sumergiendo en la materia, pero la
inteligencia siempre dirige la accion. Este acto de inmersion esté realizado de manera
voluntaria, como indican las manos detras de la espalda, es decir, el Colgado no hace nada
para cambiar su situacion, no se resiste. La posicion de la figura adn dice mas sobre el
significado de este Arcano, por ejemplo, al estar cabeza abajo, sus bolsillos son inservibles
a nivel practico, pero simbolizan que los bienes logrados en el mundo fisico no perduran.
El cinturén blanco, color de la neutralidad, separa lo animico de lo mental. Los brazos
color carne con mangas rojas indica los lazos pasionales, la debilidad de la carne frente a
los instintos primordiales. A pesar de ello, el cabello del personaje es azul, de modo que
conserva una profunda espiritualidad. El suelo verde sefiala que el sacrificio llevado a cabo
da sus frutos y el conocimiento ayuda al Hombre a evolucionar. Los dos arboles y el
travesafio que sustentan encarnan el Arbol de la Vida, que contiene al Hombre y le obliga a
repetir sus actos. Al ser dos arboles vemos representados el aspecto masculino y el aspecto
femenino, y al ser amarillos nos indican que la inteligencia humana puede elevarse hasta
alcanzar una comprension mas profunda. Las ramas con cortes rojos simbolizan que la
evolucion puede suceder en la materia. El travesafio del que pende el Colgado es verde,
porque las producciones cientificas a veces inmovilizan al Hombre en otros aspectos. La
cuerda blanca sefiala que el Hombre se ata por voluntad propia, ningin elemento externo lo
ha colocado ahi contra sus deseos. Esta atado en los dos planos, en el espiritual, por el pie,
y en el material, por las manos. Aln asi una de sus piernas permanece libre para que, si

tiene ansias de evolucionar, pueda soltarse.

17



2.2.13. La Muerte:

Indica el paso de una conciencia a otro nivel de pensamiento.

Simboliza la entrada del Hombre a un nuevo ciclo natural, en el que
se ha eliminado todo lo fatil del anterior. Alcanza un nivel mas

elevado a través del abandono de lo superfluo y, en mayor medida, lo

fisico. Es decir, esta carta, al venir tras EI Colgado, nos dice que

comienza de nuevo el movimiento, pero en un plano superior,

“significa la transformacion, simboliza el movimiento, el paso de un

plano de vida a otro plano de vida. Es, en lo invisible, la oposicién de
))9

su imagen en nuestro mundo

El esqueleto estd pintado de color carne, sefialando asi que la individualidad del ser
humano permanece, solo se trata de la muerte fisica, el Ser permanece. El hecho de que la
figura sea un esqueleto manifiesta que se ha deshecho del envoltorio material y esta
dispuesto a vestir una nueva piel. El espacio negro que siega simboliza la nueva evolucion
aun desconocida. Tiene pies y manos a la vista, de modo que es una accion y un avance, la
Muerte libera al Hombre del plano fisico pero “dejdandole el gesto y la andadura’*°. Esto
también lo apoya la orientacion de la figura, totalmente girada a la derecha, indicando
acciones consecutivas y transformaciones progresivas. La mano y el pie simbolizan que el
Hombre va de una encarnacion a otra, y el hallarse sobre un plano negro nos comunica que
permanece atado a la tierra. Las dos manos que brotan del suelo indican que gracias a la
Muerte los Hombres se inclinan hacia lo Alto y lo espiritual. La presencia de los dos
huesos blancos marca la nada y a la vez la polaridad masculino-femenina. La cabeza de
pelo largo, probablemente de nifio, simboliza que la inteligencia sobrevive a la Muerte,
pero solo permaneciendo en estado infantil. La otra cabeza, coronada y de adulto, significa
que cuando la Muerte alcanza al Hombre, éste pasa al fin a su reino. Las hojas amarillas y
azules, que no han sido segadas, muestran la fecundidad que se da en este Arcano,
fecundidad relacionada con los conocimientos cientificos y la sabiduria espiritual, que
ayudan al Hombre en su evolucion. EI mango de la guadafia es amarillo, por tanto los actos
de la Muerte obedecen a una inteligencia divina y superior, mientras que la hoja es roja,
indicando que solo corta en el plano material. La guadafia en si no es un elemento agresivo

ni dafiino, sino que representa la renovacion. Para finalizar, observamos que se apoya solo

* MARTEAU, Paul, Op, cit., p. 91.
' MARTEAU, Paul, Op, cit., p. 92.

18



sobre un pie, el otro no esta a la vista, lo cual muestra un desequilibrio natural, la Muerte
solo sucede en el plano fisico, nunca en el espiritual, por tanto “no es una armonia, sino

. 511
una consecuencia .

2.2.14. La Templanza:

En términos generales, este Arcano representa todas las
opciones y oportunidades proporcionadas por el flujo eterno de las
fuerzas contenidas en el mundo material y la repeticion eterna, el

Ciclo. Es también la conciliacion que subyace en todas las cosas.

Por la posicion de la figura, el cuerpo de frente y la cabeza
ladeada hacia la izquierda, se colige que es una carta de accién
dominada por la reflexion.

Observamos que la figura es la representacion de un angel. Esto

es indicativo de que la Templanza no es fruto de los actos del ser
humano, sino que es un rasgo “divino”, aparece a pesar de nosotros y no gracias a
nosotros. Los cabellos azules marcan su espiritualidad profunda, y la estrella roja de su
frente y las alas color carne nos indican que solo se da en el plano fisico. Los brazos rojos
significan que el angel es la encarnacion de la Templanza divina o superior en el mundo
material. Su cuerpo estd formado por diversos colores, tratandose éstos de su coraza
espiritual-intelectual bajo la que esconde su procedencia divina. El traje rojo y azul a partes
iguales sefiala un equilibrio entre lo animico y lo material. La figura se halla inclinada,
mostrando el vaso azul de la espiritualidad vertiendo su liquido en el vaso rojo de la
materia. Al estar asi colocado, asumimos que esta posicion no se invertird nunca, es la
espiritualidad que siempre llena la materia, renovandola sin desbordarla. EIl agua incolora
indica neutralidad, ambos planos se complementan y neutralizan a la vez en el constante
flujo de fuerzas entre ellos. El suelo es amarillo con hojas verdes, simbolizando que la base

de la Templanza es divina, pero los resultados de sus actos solo se dan en la Tierra.

" MARTEAU, Paul, Op, cit., p. 93.

19



2.2.15. El Diablo:

= Esta carta representa al Hombre en su intromision en el orden

del Universo. Es decir, el ser humano surge después de que el
Cosmos se organice, y para introducirse en él, el Hombre debe alterar
ese orden “divino”. Por eso, al ir contra natura, se le representa como
el Diablo. En su significado més profundo es lo uno y lo otro, Dios y
Diablo.

La posicion del personaje principal, el Diablo, indica una

accion directa, mientras que las dos figuras mas pequefias, con sus

cabezas algo vueltas hacia el otro, marcan la polaridad masculino-
femenina y la fuerza subyacente en su aparente pasividad

La figura central porta una corona de fuego, indicando que su origen es un plano
superior. Sus alas azules simbolizan que puede dirigir al Hombre en una evolucion hacia lo
Alto. La antorcha blanca representa el mundo de los anhelos y las ilusiones, lo que ain no
existe, es decision del Hombre qué color tendra esa llama, qué actos iluminara. El torso del
Diablo es de color carne y posee pechos de ambos sexos, encarnando la fecundidad de la
Naturaleza. Con el brazo derecho sefiala a lo Alto, indicando que sus actos provienen de un
plano divino superior, pero sus garras color carne lo atan al suelo, el Diablo nunca podra
escapar de la materia ni rozar el mundo espiritual. No obstante, sus piernas son de color
azul, por tanto aunque no pueda alcanzar él la espiritualidad, si puede guiar al Hombre
hacia ésta. Es hermafrodita, de modo que por si mismo renueva las energias de la materia,
penetrandolas y conteniéndolas en él a la vez. Se aposenta sobre un pedestal rojo de
pequefio tamafio, de modo que reina en la materia, pero de forma inestable.

Los dos personajes en los laterales estan atados al Diablo, simbolizando sus dos
extensiones sexuales, la masculina y la femenina, y la polaridad del Mundo. También
indican que los seres de la materia, humanos y animales, estan dominados por ésta. La
argolla roja representa que el Hombre puede encerrarse en la materia sin permitir que la
accion evolutiva del Diablo le alcance. Las Ilamas negras y la presencia de orejas y rabos
animales sefialan que el Diablo es necesario como idea para que el Hombre se libre de él,
si no lo logra solo producird actos negativos, también “simboliza al Hombre encadenado
por la Naturaleza, que impone en él una parte animal *?. El encadenamiento es también la

representacion de la ley de causa y efecto, los actos pasados del Hombre tienen

2 MARTEAU, Paul, Op, cit., p. 101.

20



repercusiones, inicuas si se han dejado atrapar por la materia, beneficiosas si se ha liberado
de ésta y continda su evolucion.
Se asientan sobre un suelo amarillo con franjas negras, de lo que se colige que los

actos del Mal pueden enmascarar una verdadera inteligencia divina.

2.2.16. LaTorre:

La Torre se trata del progreso constante solo instigado por
fuerzas humanas, por lo que es efimero pero continuo: el Hombre
construye mental y fisicamente sobre la materia, para crear, luego
destruir y volver a crear. En el fondo, eso es la esencia del progreso,

pero puramente material.

El color carne indica su existencia en el plano fisico. Las
ventanas son azules, de modo que el Hombre nunca debe perder de

vista la espiritualidad. Por otra parte, las almenas son de color

amarillo, indicando que el Hombre cree que su trabajo proviene de la
inteligencia, pero como no se trata de un conocimiento superior y divino, ésta es
incompleta e ineficaz, por lo que se derrumbara. La presencia del fuego no solo indica la
destruccidn, también simboliza renovacion y purificacion en el proceso de devastacion. La
Ilama roja es la accion en la materia y la amarilla la inteligencia divina que la guia.

El hombre de azul y rojo representa que la causa que le ha hecho caer puede ser
espiritual o material, pero apoya las manos en el suelo, de modo que esta absorbiendo las
fuerzas del mundo fisico para retomar la tarea de construccion. Por su parte, el segundo
hombre cae pasiva y pesadamente, ha tratado de dominar un poder que le supera y su caida
era inevitable, debe volver a la materia. La caida, o caidas, por si mismas, simbolizan las
consecuencias inmediatas que pueden desencadenar actos lejanos en el tiempo. Las bolas
representan las semillas de la creacion del Hombre, que volvera a comenzar, pero las de

color blanco indican que este esfuerzo, mas alla del plano fisico, es inutil.

21



2.2.17. La Estrella:

Es un Arcano con una base espiritual, que simboliza “los
principios que presiden la armonia de los mundos”*®, de ahi el
equilibrio compositivo de las estrellas situadas en la mitad superior;

las cuales son a la vez el simbolo de la perfecta construccién divina.

En la mitad inferior aparece el personaje femenino, encarnando la

fuente de la vida.
Las estrellas son los mundos en el plano fisico y la armonia

entre éstos: “la gran estrella central, agrupando en torno a ella siete

estrellas secundarias, sintetiza las siete notas de la escala universal
para hacer una sola armonia”™*. Sobre el suelo y en el medio de la carta observamos dos
arbustos verdes, simbolo de renovacion.

La posicién del personaje femenino, girado tres cuartos a la izquierda, nos indica que
por medio de la reflexién llegara la realizacion. Es por tanto una carta de accidn pasiva que
germinara en un estado activo. Tiene una rodilla apoyada en el suelo, indicando que puede
moverse y dar un paso adelante. El vaso horizontal es indicador de una donacion pasiva de
espiritualidad, la que todo Hombre posee por igual. El vaso vertical, no obstante, otorga
sus dones de forma activa, es decir, es la espiritualidad que el Hombre se gana mediante
sus actos. La mujer es la fuente de la que mana el agua azul, la espiritualidad, pero una vez
mas ésta se apoya en la inteligencia, como nos indica la rodilla amarilla. Los vasos rojos
simbolizan que solo se logra la espiritualidad, y en ultimo término la armonia, a través de

la materia.

2.2.18. La Luna:

Este Arcano representa el vinculo entre el mundo fisico y el

mundo animico, el de las fuerzas que ordenan el Cosmos. Esta carta
es la representacion que el Hombre otorga a sus creaciones, de modo
que solo logra generar ilusiones y errores. Hablamos de ilusiones
porque lo que vemos de la Luna no es mas que el reflejo de la luz del

Sol, lo que observamos es una quimera, en definitiva una ilusion.

Posee un perfil humano, pues es simbolo de la imaginacion

® MARTEAU, Paul, Op, cit., p. 109.
“ MARTEAU, Paul, Op, cit., p. 110.

22



humana, no es divina, pero sus rayos nos indican que puede intervenir en la evolucién
humana. Es de color azul, por tanto se trata de una presencia psiquica construida por la
espiritualidad del Hombre. Los rayos son azules y rojos, mostrando que alcanza tanto al
plano fisico como a las creencias religiosas, pero que su influencia no sera considerable,
pues el blanco los neutraliza casi en su totalidad. Las lagrimas que caen al revés, con la
punta hacia abajo, representan el ciclo natural de las energias humanas que se concentran
en el plano astral para caer sobre la Tierra y volver a ascender. Es un flujo constante que,
momentaneamente, fecunda la materia que a su vez fecundard después la espiritualidad.
Las torres amarillas nos dicen que el Hombre se refugia en sus ilusiones, persistiendo pues
en sus errores pasados, aunque le otorgan fuerza y capacidad creadora. Los perros de color
carne simbolizan los instintos mas primitivos del Hombre, generadores de su lucha
espiritual interna. También son las intuiciones presentes en el subconsciente de los errores
propios. El cangrejo, al tratarse de un animal voraz y con capacidad para dafiar con sus
pinzas, y al estar pintado de azul, representa una purgacion del plano animico individual
mediante el sufrimiento. El bafio o piscina tiene borde, por tanto el Hombre va a caer

irremediablemente, pero si lo desea, podra apoyarse en el borde para salir renovado.

2.2.19. El Sol:

Significa “el triunfo del Hombre sobre la materia y su

., o 15
evolucion de acuerdo con la divinidad ™.

Observamos al Sol de frente, indicando una accion directa, y
ademas se halla en la parte superior de la carta, de modo que viene de
lo Alto. Lanza su influjo sobre dos seres vueltos el uno hacia el otro,
lo pasivo, a la izquierda, mira a lo activo, a la derecha, y viceversa,
asi que la pasividad y la accién se fusionan.

El Sol se sitda de frente, plano, sin sombras, es todo luz. El

=== rostro de Hombre simboliza la encarnacién divina. Los rayos tienen
forma de triangulo y de llama. Los triangulos indican la perfeccion del astro rey, mientras
que los que tienen forma de llama simbolizan su fuerza devastadora, dado que la divinidad
absorbe por completo al Hombre. Ambos tipos de rayos son de todos los colores para
indicar que caen sobre todos los planos. Las lagrimas que brotan de él caen esta vez con la

punta hacia arriba, pues fecundaran enteramente en todos los planos, segun los colores

 MARTEAU, Paul, Op, cit., p. 118.

23



rojo, azul y amarillo, el fisico, el mental y el animico. Los dos seres simbolizan la union
entre el espiritu y la materia. Cubren su sexo pues lo divino influye en ambos por igual. Su
posicion es de equilibrio, de flujo constante de energias gracias a que son producto de lo
divino. Estan pintados de color carne, de manera que esta accion superior se desarrolla en
el plano fisico. El cinturon que visten es de color azul, simbolizando que ya no existen
instintos bajos ni aspiraciones elevadas, todo emana de lo espiritual. EI muro amarillo
rematado de rojo sefiala que el Hombre, al alcanzar el estado de evolucion marcado por
este Arcano, podra edificar construcciones estables. El suelo amarillo es una vez mas

indicador de que la base de todo es la inteligencia superior.

2.2.20. El Juicio:

Esta carta representa el examen personal al que se somete el
Hombre desde el plano espiritual.

La figura de la parte superior es un angel, simbolizando la parte
espiritual que el Hombre deja atras al tomar forma en el plano fisico.
Las alas color carne y los brazos rojos indican que puede regresar a la
materia, y las nubes azules que tiene la capacidad de volver a
ascender al plano espiritual. Su cabello es amarillo porque la

inteligencia permanece en el plano animico. Sostiene una trompeta,

simbolo de la capacidad humana para escuchar la “llamada divina” y
asi despertar su conciencia, contemplando asi el fruto de sus acciones y siendo plenamente
conocedor de las repercusiones que éstas generan. Los rayos amarillos y rojos sefialan que
la inteligencia, a pesar de la ascension espiritual o de la encarnacién material, nunca se
desliga del Hombre. En la otra mano porta una bandera blanca con una cruz amarilla,
anunciando que al plano espiritual solo se accede mediante la voluntad de sacrificio. La
posicion de la figura, de frente e inclinado hacia delante, sefiala una accién directa hacia el
plano inferior.

Los dos personajes colocados de frente, hombre y mujer, encarnan a la Humanidad, y
el estado de conciencia en el que se halla, o deberia hallarse, en ese momento,
personificado por la tercera figura a la que las dos anteriores miran. Esta observa a su vez
al angel, de modo que la conciencia humana esta ya vuelta hacia lo divino, preparada para
evolucionar al plano superior. Los tres personajes humanos tienen el pelo azul para indicar

gue esa ascension de plano solo es posible a través de la espiritualidad. Al ser solo tres

24



figuras, se nos muestra que la revelacion y el examen de conciencia solo pueden suceder de
forma individual, a través de la solitaria y propia inspeccion. El ataid verde que hay entre
ellos es el simbolo de La Muerte fecunda y renovadora de la vida. El suelo amarillo marca
la presencia de la inteligencia divina en la que debe apoyarse el Hombre. Es una carta de

parada en la accion, la pausa necesaria antes de emprender el siguiente paso.

2.2.21. El Mundo:

El Arcano Mayor ElI Mundo es la representacion de la definitiva
iluminacién mental y animica en la armonia traida por el equilibrio de
los elementos, “simboliza la perfeccion del Hombre en lo universal,
su triunfo sobre la materia, su poder sobre la Naturaleza™°. El
personaje central es andrdégino. Se cubre parcialmente con un chal
fino pues, llegado a la perfeccidn, ya no necesita reproducirse mas. La

pierna izquierda esta doblada para indicar que posee movilidad, y la

pierna derecha se aposenta sobre un pedestal amarillo, manifestacion

de la inteligencia. En la mano izquierda sostiene la varita, mostrando
su poder sobre la Naturaleza. En la mano derecha porta un recipiente que servird como
filtro para que el Hombre conserve algo de la realeza de la esencia divina. La guirnalda que
rodea a la figura central tiene dos significados complementarios: por un lado significa la
corriente cosmica en la que el Hombre esta inmerso, por otra parte es el aura equilibrada
del Hombre en los tres planos: fisico, animico y mental. El orden de los colores que
representan estos mundos es el que sigue: el azul abajo, indicando la espiritualidad, el
amarillo en la parte superior, la inteligencia domina todos los actos, y el rojo en el centro,
la materia ocupa su lugar en la mitad del camino evolutivo. Las cuatro figuras de alrededor
son el cuaternario de las fuerzas en equilibrio'’. EI Aguila es la sabiduria procedente de lo
espiritual, el Ser de forma humana representa las ataduras del Hombre con la materia. El
Toro color carne simboliza la regeneracion en lo fisico, y el Leon amarillo es la
encarnacion de la inteligencia que rige el Universo.
Esta carta representa la concertacion de todas las demas cartas, el fin armonioso de la

evolucion, “representa al Hombre que estd equilibrado tomando apoyo en los principios

'* MARTEAU, Paul, Op, cit., p. 126.

Y Nos permitimos resaltar la evidente relacion con el Tetramorfos, cominmente vinculado al
Cristianismo por su representacion en torno al Pantocrator a lo largo de toda la Edad Media. Es
mencionado en la Biblia, concretamente en el Apocalipsis de Juan (Apocalipsis 4:1-9), cuando el Cristo
es rodeado por cuatro angeles zoomorfos.

25



cosmicos: la Sabiduria y la Espiritualidad, la potencia generadora y la potencia Directriz,

: , . 18
v que ejerce su poder sobre la Naturaleza en la armonia de las leyes universales ™.

2.2.22. El Loco:

El Loco es el Hombre en su constante andar por el sendero de la
evolucion.

El personaje de la carta camina de izquierda a derecha con la
cabeza vuelta, representando pues la busqueda de reflexion antes de la

accion. Porta un hatillo pues acarrea con el peso de todo lo vivido.

También es indicativo de que el Hombre no puede establecerse, debe

continuar evolucionando. Es de color carne porque pertenece al plano

vital. El bastén amarillo simboliza que el Hombre se apoya en la

inteligencia, y ésta a su vez se hinca en la Tierra para tomar fuerzas y
continuar. La carne visible del personaje, en la que se esta sujetando el perro, simboliza su
parte mas animal y primitiva. El perro es el indicador de errores del pasado, que no dejan
de importunar al Hombre. En la cabeza vemos un gorro amarillo con una borla roja, lo que
sefiala que la inteligencia fisica del Hombre debe ser usada para atravesar el plano fisico.
La gorguera azul con cascabeles es la representacion de la incapacidad del Hombre para
“escuchar” sus recuerdos de cuando pertenecia al plano espiritual por culpa de las
perturbaciones que él mismo genera al recorrer de nuevo el camino de la encarnacion-
evolucion. Uno de sus brazos es azul y la manga es de color amarillo, esto anuncia su
capacidad de realizar acciones espirituales si las domina con inteligencia. En las piernas
viste unas calzas azules y en los pies zuecos rojos, por lo que el recorrido del Hombre se da
en su propia materia, siempre guiado por lo espiritual. ElI suelo amarillo es la
representacion de la inteligencia divina que conduce al Hombre en su caminar. Sin
embargo, se trata de un suelo desigual que no estara exento de vicisitudes y dificultades.
De ahi surgen brotes verdes y blancos, marcando una fecundacion al paso de la evolucion,

en el plano fisico y en el mental.

2.3. Referentes en la Historia del Arte.
A continuacion desarrollaremos dos apartados, el primero puramente artistico-

pictorico, el arte simbolista, y el segundo de algunos Tarots, tanto antiguos como actuales.

¥ MARTEAU, Paul, Op, cit., p. 129.

26



2.3.1. Referentes simbolistas:

Consideramos necesario este apartado para observar las semejanzas que, a lo largo de
la historia, en un contexto puramente artistico, se han dado con los simbolos del Tarot. En
el arte, el simbolo ha sido muy utilizado por los pintores para expresar aquello que no
debia ser revelado, sino encontrado por el espectador, 0 para mostrar aspectos misteriosos
y herméticos del mundo en el que vivian, de la religion o de sus propias ideas y suefios.

Uno de los primeros artistas simbolistas que nombramos es Francesco del Cossa,
quien realizé el Tarot de Mantegna, pero también observamos obras suyas como el fresco
“El triunfo de Venus[Fig.1.] 1458-1478, caracterizadas por un profundo simbolismo
basado en la imagineria pagana de la Antigliedad. Encontramos una primera referencia
bastante cercana al Tarot en Tiziano, su obra “Amor sagrado y amor profano’[Fig.2.]
1515-1516 guarda mucha relacion con la carta de Los Enamorados, por la intencionalidad,
ya que en la pieza de Tiziano lo que se representa es el amor celestial y el amor humano
(Lucie-Smith: 1991, 16). Otro referente es Odilon Redon, sobre todo su obra “Didgenes a
la basqueda de un hombre honesto ’[Fig.3.], el cual podemos identificar con la figura de El
Ermitafio. Encontramos también una asociacion entre “Maternidad ’[Fig.4.] de Eugéne
Carriére y La Sacerdotisa, que es la madre del mundo en el Tarot. La obra de Paul Sérusier
“Paul Ranson vestido de nabi”’[Fig.5.] (1890) nos puede recordar a la figura de ElI Mago o
la de EI Emperador, pues porta en su mano un baculo y estd leyendo unos escritos. La
representacion que John Singer Sargent realiza en 1892 de la diosa de origen sumerio
Astarté [Fig.6.] tiene cierta conexion visual con la carta EI Mundo, que a su vez guarda una

estrecha relacion con la representacion del Tetramorfos [Fig.7.] en la imagineria cristiana.

Fig. 3.

27



Fig.4. Fig.5. Fig6y7.

2.3.2. Referentes Tarots:
Tarot Scapini:

X VI

Tarot de Carra jat:

X i I




Tarot de Luis Royo:

€1 Crvurado I* T Herenr
< \

2.4, Marco tedrico.
En este apartado se encuentran el analisis de la experiencia estética del Tarot y la

explicacion de la sinécdoque visual.

2.4.1. La experiencia estética en las cartas de Marsella:

Para el analisis del efecto estético que suscitan las imagenes del Tarot de
Marsella, hemos tenido en cuenta el estudio realizado por Wolfgang Iser sobre los
efectos de las imagenes creadas por la literatura de ficcion en el sujeto lector. En nuestra
metodologia de estudio, hemos considerado oportuna la trasferencia entre ambas
disciplinas, la visual y la literaria, puesto que nos permite averiguar, con un cierto rigor,
cuales son los efectos generados por estas cartas a lo largo de su historia. En su libro El

acto de leer Iser escribe lo siguiente:

“En la lectura tiene lugar una elaboracion del texto que se realiza
mediante determinadas pretensiones de la capacidad humana. Por lo tanto,
no es posible captar el efecto ni exclusivamente en el texto ni tampoco
exclusivamente en el hecho de la lectura; el texto es un potencial de efectos,
que solo es posible actualizar en el proceso de la lectura, [...] dos polos, el
texto y el lector, asi como la interaccion que acontece entre ambos,
constituyen la base que debe permitir teorizar el efecto del texto literario

29



[...] Se llama efecto estético porque —aunque causado por el texto— exige la
actividad de representar y percibir del lector™®.

Observamos aqui una aplicacion directa de lo que el teorico sefiala al arte, puesto
que toda obra artistica debe ser “leida” por el espectador. Cualquier pintura, escultura,
etc. guarda en si misma la capacidad de despertar las interpretaciones que los
espectadores hagan de ellas. Es decir, el efecto estético esta constituido por la
contemplacion de la obra de arte en si y, al mismo tiempo, por las interpretaciones o
lecturas que el publico obtiene de sus propias configuraciones mentales, en funcién de
recuerdos, de sensaciones y de preceptos historico-sociales.

Por este motivo, para el adecuado estudio de las imagenes que nos ocupan,
consideramos necesario distinguir dos categorias, que resultan de dos enfoques
diferentes, es decir, el objeto artistico y el objeto estético. En tanto que objeto artistico,
la imagen es objetiva, tal y como aparece impresa, de manera gque su existencia estética
seria la “concrecion” que el espectador realiza en funcion de determinadas condiciones
que detallamos a continuacion.

La contemplacion de los Arcanos provoca sensaciones diferentes a cada persona,
pero debe darse un comun denominador, dado que los simbolos han permanecido
inalterados tantos siglos. Cuando Iser dice que “el texto es un potencial de efectos”,
podemos ver la similitud: los Arcanos son un potencial de efectos, creados desde sus
inicios, encarnados por los simbolos, y cada espectador serd capaz de ver-leer unos u
otros, o todos, condicionado por lo anteriormente expuesto®. Por supuesto, no podemos
obviar que cuando observamos un objeto artistico nos preparamos mentalmente para lo
que vemos, es decir, no tomamos una perspectiva totalmente externa a la obra, sino que
por el contrario nuestro punto de vista se adecua (podriamos decir que
automaticamente) a lo que esta viendo. De este modo al objeto artistico le afiadimos una
existencia estética, que denominamos objeto estético, constituido en funcion de la
perspectiva desde la que se la observa. Pero esta perspectiva viene determinada por la
que adopta el creador, tal y como sefiala Carl Friedrich Graumann:

9 |SER, Wolfgang, El Acto de Leer. Teoria del efecto estético, Madrid, Taurus, 1987, pp. 11-12.

% Como sefiala W. Iser: “Lo que se experimenta en la inmediatez se acepta como verdadero, por lo que
no hay necesidad de transformar en conocimiento tales experiencias [...] Todo intento de comprenderlas
significa un riesgo de disolver su espontaneidad natural. No obstante, quiza sea nuestra participacion
misma lo que nos impulse a conocer lo que acabamos de experimentar”. ISER, Wolfgang, Rutas de la
interpretacion, México D. F., Fondo de Cultura Econdémica, 2005, pp. 229-230.

30



“Asi como el artista en su exposicion se orienta segun el punto de vista
de un observador, asi el observador se encuentra referido mediante esta
forma de exposicion a una perspectiva determinada, que —mas o menos-— le
lleva a buscar el tnico dngulo de visién que le corresponde’™*.

Sin embargo, es preciso tener en cuenta que si el espectador —por medio de los
actos de comprension que se le solicitan— produce una situacion en la obra artistica, su
relacién con ella no se limita a una interpretacion discursiva, dado que finalmente
subraya con su propia “experiencia” los contenidos de la obra, generando el citado
objeto estético””. Reiteramos —una vez méas— que los simbolos utilizados han
permanecido casi intactos (obviando las variaciones estéticas) por un motivo: poseen la
capacidad de transmitir su mensaje al ser humano sea cual fuere su contexto. En esta
misma direccion, Iser nos comenta que: “La utilizacion pragmadtica de los signos
siempre tiene que ver con el comportamiento que debe causarse en el receptor”za. Los
simbolos, por tanto, son utilizados para ensefiar al observador lo que no estd en la
imagen, de manera que el concepto, lo que de verdad encarnan, se halla oculto tras la
representacion del simbolo. En consecuencia, construimos el sentido de lo que vemos a
raiz de lo que el simbolo nos hace pensar, rescatando de la memoria y del subconsciente
determinados preceptos que nos ayudan a desvelar el significado primordial.

Otra de las caracteristicas que se dan en la simbologia en general, y en las cartas
del Tarot en particular, es la denominada “indeterminacion” generada por los espacios
vacios, dejados en blanco entre los contenidos que configuran la obra artistica. Segun
Iser, los espacios vacios poseen un potencial de ensamblaje. La indeterminacion en
algunas representaciones es lo que genera los espacios vacios, que a su vez requieren de
la capacidad del observador para ser “rellenados”. No obstante, no nos referimos a los
preceptos mentales de los que hemos hablado anteriormente, sino que llegados a este
punto, el observador debe ser capaz de combinar lo que ve (las representaciones
pictoricas) a través de lo que no ve ni estd (los espacios vacios). Sin embargo, esta
capacidad del espectador depende de su grado de imaginacion y, por tanto, de su

agudeza o sensibilidad para realizar una “ocupacion proyectiva” de los espacios dejados

2 GRAUMANN, Carl Friedrich, Grundlagen einer Phanomenologie und Psychologie der Perspektivitat,
Berlin, 1960, p. 14. Citado en ISER, Wolfgang, Capitulo | B, p. 69.

?2 Son precisamente “los actos de concrecién solicitados en ocasiones por el objeto artistico” quienes
originan “la experiencia que da lugar al objeto estético”, tal y como indica el filésofo y esteta de la
Universidad de Valencia: CALLE, Roman de la, En torno al hecho artistico, Valencia, Fernando Torres
Editor, 1981, pp. 92-94.

2 |SER, Wolfgang, El Acto de Leer... Op. cit. p. 93.

31



en blanco, pues seran éstos los que propongan las diferentes combinaciones que lograra
realizar la mente, en funcién de la estructura de la obra que orienta la proyeccion del

lector:

“La categoria de potencial de ensamblaje [...] posee también una
relevancia psicoldgica que se puede captar en el concepto de la percepcion
de la good continuation. Este implica la asociacion consistente de los datos
de la percepcion a una figura de la percepcion, asi como la conexion mutua
de las figuras de la percepcion. [...] Cuando los espacios vacios
interrumpen el potencial de ensamblaje, [...] entonces este proceso solo
llega s du pleno desarrollo en la capacidad imaginativa del lector. [...]
invocan tanto un saber determinado en el lector como preparan también
determinadas informaciones, a través de las que debe ser representado el
hecho pretendido —pero no dado .

Iser nos habla de lo que él Ilama representaciones de segundo grado. Estas aluden
a la configuracién lograda tras superar la primera representacion mental. Es decir,
cuando nos sometemos a la contemplacion de un simbolo, realizamos una primera
representacion, como explicabamos en los primeros parrafos de este apartado, basada en
lo que vemos y en nuestras pre-configuraciones mentales. Sin embargo, gracias a las
indeterminaciones, se crean los espacios vacios, que nos llevan a plantearnos por
separado y, a continuacion, unitariamente, lo que estamos viendo de nuevo. Esta
representacion que surge al replantear lo ya pensado, en la que la imaginacién nos hace
unir diversos fragmentos separados en el esquema visual, seria la representaciéon de
segundo grado. Por otra parte, los espacios vacios también obligan al espectador a
permanecer mas tiempo frente a la obra, es decir, le obligan a reflexionar pues aun se
encuentra buscando el significado de lo que estd viendo y de esta manera se alarga la

experiencia y por tanto el efecto estético que provoca la pieza.

“Es conocido que los formalistas rusos habian hablado del arte como
de un proceso de dificultar la percepcion. Creian que el arte complicaba la
percepcion del objeto, por lo que luego obligadamente se debia
proporcionar una mayor duracién en la atencién al objeto. Asi, Sklovskij
formulaba: 'El objetivo del arte es mediar una experiencia del objeto, como
vision, y no como reconocimiento; el proceso del arte es el proceso del
extrafiamiento de las cosas y el proceso de las formas hechas dificiles es un
proceso que incrementa la dificultad y duracion de la percepcion, pues el
proceso de percepcion en el arte es fin en si y debe ser prolongado’ .

?*|SER, Wolfgang, El Acto de Leer... Op. cit., pp. 283-284.
% |SER, Wolfgang, El Acto de Leer... Op. cit., p. 286.

32



Asi pues, podemos arguir que los simbolos que conforman el Tarot son capaces
de producir una experiencia estética en el espectador solo comparable a la suscitada por
las obras de Arte, pues permanecen, a pesar de los cambios histdricos, sociales y
culturales que se han dado a lo largo de los siglos, y siguen siendo dotados del mismo
sentido o significado. Por su parte, el padre de la Fenomenologia, Edmund Husserl, ya
puso de relieve el valor del contexto donde se da el objeto cultural, como lo son las
cartas del Tarot que analizamos, asi como la importancia de la inter-subjetividad que

conlleva su uso, que debemos tener en cuenta para su estudio objetivo:

“Los objetos culturales son en determinada manera subjetivos, que
brotan del obrar subjetivo y que, por otra parte, se dirigen a los sujetos en
cuanto sujetos personales; se les ofrecen, en cuanto Utiles para ellos, como
instrumentos utilizables por ellos y por cada uno, bajo las circunstancias
adecuadas [...] Tienen objetividad, una objetividad para ‘sujetos’ y entre
sujetos [...] por tanto, la investigacion objetiva debe avanzar aqui, en parte,
en relacion al sentido mismo de la cultura y de su forma operante; pero, en
parte y correlativamente, en relacion a la personalidad plural y real, que es
presupuesta por el sentido de la cultura y a la que se refiere
constantemente "

2.4.2. La sinécdoque visual:

La sinécdoqgue consiste en la representacion del todo mediante su parte mas
significativa. También se usa este recurso concreto pues reproduce parte de lo
expresado a lo largo del proyecto, que es la identificacion comdn y generalizada
que hacemos las personas de algunas representaciones. Saborit y Carrere estudian
este hecho en su libro Retdrica de la Pintura, y acaban definiendo la retorica
como “nociones sobre la realidad que suponen subjetivas mezclas e interacciones
entre la experiencia directa del mundo y las ideas [...] La retorica, como el resto
del lenguaje, participa en la construccion del acuerdo social o convencion que

»27 Dado que estamos estudiando el Tarot, que habla

llamamos realidad
directamente del ser humano, se decidi6é que las representaciones que aparecieran

en las cartas debian ser partes caracteristicamente humanas.

% HUSSERL, Edmund, (1925) Phanomenologische Psychologie. Husserliana IX. La Haya, Martinus
Nijhoff, 1962. p.118. Citado en ISER, Wolfgang, Capitulo Il B, p. 241.
2" CARRERE Alberto y SABORIT José, La retorica de la pintura. Madrid, Cétedra, 2000, pp. 165-167.

33



3. METODOLOGIA Y DESCRIPCION DE LA OBRA
A continuacién vienen precedidos los apartados de la metodologia del proceso de
investigacion (cémo se afronto el trabajo), el trabajo de bocetos que se ha llevado a cabo y

finalmente la descripcion de la obra (los cuatro Arcanos seleccionados).

3.1 Metodologia del proceso de la investigacion.

Se comenz6 la investigacion abordando dos frentes iniciales: documentacién escrita
y documentacion visual del tema en cuestién. En lo que a documentacion tedrica se refiere,
se acogieron cuatro manuales principales: El Tarot de Marsella de Paul Marteau, con el
que se inicio la investigacion, La via del Tarot de Alejandro Jodorwosky y Marianne
Costa, utilizado més adelante para contextualizar lo que se estaba aprehendiendo en
cuestion de los Arcanos Mayores, EI gran libro del Tarot de Emilio Salas, utilizado como
manual, guia e indice a lo largo del trabajo y Jung y el Tarot. Un viaje arquetipico de Sally
Nichols, como refuerzo para el analisis del efecto estético. Para este fin se acogio
principalmente El acto de leer de Wolfgang Iser. En cuanto a la documentacion visual, se
ha recurrido al escaneado de barajas propiedad de coleccionistas, a la pagina web de la
Casa Camoin (actualmente propiedad de Philippe Camoin) y una busqueda selectiva en

Internet.

3.2. Bocetos.

B
! | \ N i AN
) ¥ \ 4 /J‘ \Y
e $EN A )
p \ 5 N
o 2\1'2\0:(7 ) » J
A e A\ ' v,
o2 J)\\ : 7
5 («_x "
~ = |
S 3 )
[ .j k

( \\ y
) 7

- K | 7 & kL
V/ ' / N AL
= . z Y : \\\%
P | _——— >

Bocetos I. 2011. Lapiz sobre papel. Dimensiones variables.

34



Bocetos 1. 2011. Acuarela sobre papel. Dimensiones variables. Bocetos 111. 2011. Oleo sobre cartdn gris.

3.3. Descripcion de la obra.

Para la realizacion de la obra se ha realizado una interpretacion personal de cuatro de
los Arcanos Mayores: EI Mago, La Sacerdotisa, EI Ermitafio y La Muerte. A
continuacion se expondra el analisis y las conclusiones finales que llevaron a las piezas
definitivas.

De manera muy resumida, diremos que los veintidés Arcanos Mayores construyen la
evolucion del ser humano (no desde el punto de vista darwiniano, sino moral e intelectual,
su propia comprension del Mundo), o si se prefiere, un circulo en el que, una vez
alcanzado el punto mas alto, se “vuelve a la tierra” para iniciar de nuevo el ciclo.
Sefnalamos pues la importancia del ser humano a lo largo de toda la interpretacion.

- De la carta ElI Mago se colige pues que se trata del inicio del Hombre, de su toma de
consciencia de si mismo y de las posibilidades que él, como ente en el Universo, posee a
través de sus propias energias y las que le ofrece el Mundo.

- La Sacerdotisa encarna el inicio de esas posibilidades y acciones que el Hombre puede
generar y también es la “Madre del Cosmos”, donde se concentran las energias para mas
adelante tomar forma. Es la meditacion y concentracion previas a la cadena de
acontecimientos que provocaran la evolucion del Hombre.

- El Arcano EI Ermitafio representa, como ya se ha dicho, la Verdad absoluta, y el Hombre

en busca de esa sabiduria primigenia. La intencion de querer saber y la bldsqueda de la

35



Verdad por encima de todas las cosas es un paso muy importante en esa ascension moral e
intelectual en la vida del ser humano.

- La Muerte representa la renovacion espiritual y la evolucién, una superacion de las cosas
materiales y el paso a una vida mas espiritual. Se trata del momento en el que el Hombre
descubre que para alcanzar una vida mejor y un estado animico superior, no necesita del
manto material y se libra de él. Sigue en el plano de la materia, pero ha superado su vida
anterior y ha alcanzado un estado més espiritual.

En el caso de ElI Mago, [Fig.8.] se han tomado las manos, dado que encarna el
inicio de la toma de control del Hombre sobre si mismo y sus actos. Asi pues, la obra
personal se conforma por dos manos, cada una orientada hacia un polo de la superficie
pictorica, de la que la significancia més profunda se encargan los colores: la mano azul
simboliza las energias “espirituales” que el Hombre acoge, la mano roja encarna el uso de
esa energia en las actividades materiales. EI amarillo es simbolo de inteligencia, que debe
dominar todos los actos del ser humano, y el fruto de la union de estas tres circunstancias
seré el conocimiento, representado por el color verde.

El Arcano de La Sacerdotisa [Fig.9.] ha sido presentado mediante el vientre y los
senos de una mujer embarazada, en cuyo interior lo que se esta gestando es una galaxia o
un cosmos (una imagen espacial, basicamente). La representacion del embarazo ya alude
directamente al concepto de Madre del que se hablaba anteriormente, y la galaxia al Todo
que se supone que produce. Asi pues, en esta representacion no recae solo sobre los colores
el otorgar significado, sino respaldar la interpretacion mas extensamente: el tono azul de la
piel de la mujer simboliza que esa germinacion es animica, mientras que la galaxia que
lleva en su interior estd formada por los tres aspectos del ser humano (el material, el rojo,
el mental, el amarillo, y el espiritual o moral, el azul). La rodea el rojo pues los efectos del
hecho que representa la carta se producen de forma fisica, material.

En El Ermitaiio [Fig.10.] cobra importancia el farol, la luz, la llama, y la mano que
la sostiene. Asi pues se ha representado una mano sosteniendo un farol, y mas adelante se
ha cambiado por dos manos envolviendo parcialmente una llama, una especie de bola de
fuego, que no tiene ningln soporte mas que esas manos que la rodean. Las manos son de
color azul, por la conciencia intelectual que la accion de El Ermitafio necesita, perdidas en
un fondo negro, pues es la oscuridad, la falta de conocimientos, lo que oculta la luz (la
Ilama) de la Verdad.

36



Para La Muerte [Fig.11.], se tomo la calavera como representacion de lo humano y
al mismo tiempo de la Parca, dado que es un simbolo casi mundialmente reconocido y
relacionado con este concepto. El hueso se ha pintado color carne, pues se trata del
Hombre, a pesar de que sea esqueleto. Al no incluir la guadafia como instrumento de
contacto con el mundo material, se ha dotado de esta cualidad a la boca (los dientes) de la
calavera, pintandolos de rojo (se pretende relacionar la boca con el mundo material, por un
lado por la capacidad del lenguaje y por otra parte por el acto fisico de alimentarse). De
estos dientes rojos surge un halo de color amarillo y azul (la inteligencia y la espiritualidad
que la Muerte lleva al mundo material) que al unirse crean el verde, simbolo del
conocimiento que nos ofrecen estas caracteristicas al liberarnos del plano fisico. Se
enmarca en el negro, pues la accion de la Muerte, aunque posea intencion evolutiva, se
produce en la oscuridad, no conocemos a donde nos llevara.
Para dar mayor sensacion de carta y por cuestiones de disefio, a las piezas finales se

les ha pintado también el reverso [Fig.12.] con un disefio sencillo y plano.

37



Fig.8.
El Mago. 2012. Oleo sobre tablex imprimado con gesso.

38



Fig.9.
La Sacerdotisa. 2012. Oleo sobre tablex imprimado con gesso.

39



Fig.10.

El Ermitafio 2012. Oleo sobre tablex imprimado con gesso.

40



Fig.11.

La Muerte. 2012. Oleo sobre tablex imprimado con gesso.

41



Fig.12.

Reverso. 2012. Oleo sobre tablex imprimado con gesso.




4, DESCRIPCION TECNICA DE LA OBRA

Fichas técnicas:

Titulo: Bocetos.
Fecha: 2011.

Soporte: Papel
Gvarro

Técnica: Lépiz.

Titulo: Bocetos 3.

Fecha: 2011.

Soporte: Carton gris.

Técnica: Oleo (pintados con los
dedos).

Titulo: La Sacerdotisa.
Fecha: 2012.

Soporte: Tablex
imprimado con gesso.

Técnica: Oleo.

Titulo: La Muerte.
Fecha: 2012.

Soporte: Tablex
imprimado con gesso.

Técnica: Oleo.

Titulo: Bocetos 2.
Fecha: 2011/2012.

Soporte: papel de
acuarela.

Técnica: acuarela.

Titulo: El Mago.
Fecha: 2012.
Soporte: Tablex

imprimado con gesso.

Técnica: Oleo.

Titulo: El Ermitafio.

Fecha: 2012.
Soporte: Tablex

imprimado con gesso.

Técnica; Oleo.

Titulo: Reverso.
Fecha: 2012.
Soporte: Tablex

imprimado con gesso.

Técnica: Acrilico.

43



5. CONCLUSIONES

La intencion a lo largo de todo el proyecto ha sido la de mantener la rigurosidad
durante la investigacion y plasmacion de la informacion recopilada e interpretada. Asi
mismo, se ha querido que todo lo expresado y comentado sea en base a un juicio critico y
razonado.

Cuando se inici¢ este proyecto, impulsado en un primer momento por el interés que
suscito la novela grafica Promethea (Alan Moore dedico en este trabajo suyo un capitulo al
Tarot) mencionada en la introduccion, el conocimiento que poseia de este tema era muy
basico y anclado a la creencia del uso exclusivo del Tarot como objeto de adivinacion. Asi
pues, ha sido realmente interesante e instructivo el estudio realizado para llevar a cabo el
trabajo, aportando por una parte conocimientos acerca de la naturaleza, origenes y
significados del Tarot, y por otra de los recursos artisticos que tenemos a nuestro alcance
para llevar a cabo piezas diferentes y con intencion significativa (en el sentido de
representar simbolos mediante el color, por ejemplo).

En general, estamos muy satisfechos con el trabajo realizado, tanto la investigacion
formal recopilando lo dicho hasta ahora por los expertos, como la interpretacidn personal a
la que finalmente se ha llegado. Pensamos que hemos logrado un texto coherente e

interpretaciones razonables.

44



6. BIBLIOGRAFIA

ALBERS, Josef: La interaccion del color, Alianza, Madrid, 1979.

ARNHEIM, Rudolf: Arte y percepcion visual. Psicologia del ojo creador, Alianza,
Madrid, 2008.

BAZZI, M.: Enciclopedia de las técnicas pictdricas, Noguer, Barcelona, 1965.

CARRERE, Alberto y SABORIT, José: La retorica de la pintura. Madrid, Catedra, 2000.

CALLE, Roman de la, En torno al hecho artistico, Valencia, Fernando Torres Editor, 1981.

DE BARTOLOMEIS, Francesco: El color de los pensamientos y de los sentimientos,
Octaedro, Barcelona, 1994.

DERIBERE, M: El color en las actividades humanas, Tecnos, Madrid, 1964.

DOERNER, Max: Los materiales de la pintura y su aplicacién en el arte, Reverté,
Barcelona, 1980.

DU PORTAL, F.: El simbolismo de los colores, J.J. de Olafieta, Barcelona, 1989.

GAGE, John: Color y Cultura, Madrid, Ediciones Siruela, 1998.

GERRITSEN, Frans.: Color: apariencia Optica, medio de expresion artistica y fenémeno
fisico, Blume, Barcelona, 1976.

GRANDIS, Luigina: Teoria y uso del color, Catedra, Madrid, 1985.

GONZALEZ, Federico: El Tarot de los Cabalistas, Vehiculo Méagico. Edicion especial.
Ed. mtm, Barcelona, 2008.

ISER, Wolfgang: El Acto de Leer, Madrid, Taurus Ediciones, 1987.

JODOROWSKY, Alejandro. y COSTA, Marianne: La Via del Tarot, Madrid, Ediciones
Siruela, 2004.

LUCIE-SMITH, Edward: El arte simbolista, Barcelona, Ediciones Destino, 1991.
MALTESSE, Corrado: Las técnicas artisticas, Catedra, Madrid, 1981.

MARTEAU, Paul: El Tarot de Marsella, Madrid, EDAF, 1985.

NICHOLS, Sally: Jung y el Tarot. Un viaje arquetipico, Barcelona, Editorial Kairds, 1989.
PAWLIK, Johannes: Teoria del color, Paidds, Barcelona, 1996.

PEDROLA, Antoni: Materiales, procedimientos y técnicas pictdricas, Ariel Barcelona,
1998.

SALAS, Emilio: El gran libro del Tarot, Barcelona, Robinbook, 2009.

SANZ, J.C.: El lenguaje del color, Blume, Madrid, 1985.

45



RESUMEN

El proyecto Las claves visuales de la Sephiroth. EI Mago, La Sacerdotisa, El
Ermitafio y La Muerte consiste en la investigacion y posterior realizacién de una obra
pictorica basada en los conocimientos adquiridos acerca del Tarot de Marsella.

Existen otras técnicas y juegos desarrollados a lo largo de la historia por diversas
culturas que tienen una relacion con el Tarot, dada su funcion de transmision de sabiduria,
como el I Ching de China, el Chaturaji hindu, o los naipes o “naybs” arabes. Aun asi, el
origen actualmente reconocido del Tarot lo sitGan los expertos en las Carticellas italianas
del siglo XIII. Recordemos que a partir del siglo XV se encuentran los primeros Tarots
nombrados como tales, y que su evolucion es continua hasta llegar al Tarot de Marsella de
Nicolads Conver en el siglo XVIII. A partir de este Tarot se han seguido disefiando
versiones hasta nuestros dias.

El Tarot de Marsella, desde el Arcano Mayor | (EI Mago) hasta el Arcano XXII (El
Loco), expone la evolucion moral y espiritual del ser humano, mediante una serie de
representaciones de figuras humanas contextualizadas en paisajes sencillos y el uso
simbalico del color.

A lo largo de la Historia del Arte se han hecho referencias, especialmente por parte
de los artistas simbolistas, a las representaciones y conceptos encarnados en el Tarot.
También destacamos ejemplos a lo largo del proyecto de tarots antiguos (de la Edad Media
y el Renacimiento) y de tarots actuales.

En el marco tedrico del proyecto realizamos un estudio sobre el efecto estético
provocado por las cartas de Marsella, partiendo de las teorias que Wolfgang Iser desarrolla
sobre este tema en relacion con la literatura, en su libro El Acto de Leer. Teoria del efecto
estético, donde establece paralelismos entre dicho efecto estético provocado durante la
lectura y el que sucede en la contemplacion de las cartas como tales y como obra artistica.

Finalmente, aportamos una interpretacion significativa y personal de los cuatro
Arcanos Mayores: EI Mago, La Sacerdotisa, El Ermitafio y La Muerte. A partir del analisis
iconografico, se ha realizado la pieza pictorica de cada una de estas representaciones
utilizando la figura retorica denominada “sinécdoque” visual, es decir, la sustitucion del
todo por la parte. En los trabajos que configuran este proyecto hemos elegido aquellos
rasgos y detalles méas representativos de cada una de ellas, como recurso metodolégico
para su elaboracion, asi como las cualidades cromaticas que adquieren un valor simbolico

en la obra realizada.

46



