a2s  Universidad
181  Zaragoza

Trabajo Fin de Master

Miguel Servet y Miguel de Molinos, teologos
aragoneses victimas de la intolerancia de su época

Autora

Josefina Pardo Lopez

Director
Jestis Gascon Pérez

Facultad de Filosofia y Letras
Ano 2019




INDICE

1. RESUMEN / ABSTRACT ..uttttittstesteateeseete st st st sttt e st sbe st bbb s e et e nte b nbenbe s e 2
2. INTRODUCCION ...ttt bbbttt bbbttt b ettt e b beeneen e 3
2. 1. EStado de 12 CUBSLION .....eovverieieiiece ettt eneas 3

2. 1. 1. Referencias sobre Miguel SEIrVet..........ccccoiiiiiiiiiiiineeeee s 4

2. 1. 2. Noticias sobre Miguel de MOolIN0S ..........cccocevieiiiie i 8

2. 2. ODJBLIVOS. ...ttt 13
2. 3. Metodologia apliCada .........ccevviiiiieiiciee s 13

3. CONTEXTO HISTORICO ...viviteiiasiesiesie st st sbe b s eseeste sttt sttt e et bbb b s 15
4. BIOGRAFIAS ...ttt ettt ettt ettt et e s bt e s s e e e st e e e sab e e e nab e e e nnn e e e nneas 23
4. 1. Un te6logo y cientifico aragonés condenado a la hoguera...........cccccocevevnnneen. 23

4. 2. Un mistico aragonés acallado y olvidado ............ccccceeeeiieieiic v 30

5. OBRAS PRINCIPALES Y SU REPERCUSION ......uciiiieiieiiteesieesiieesieesieesieessessseesnsessseesseens 36
5. 1. ESCIit0S de MIQUEI SEIVEL.........c.ooi it 36
5. 1. 2. ChristianiSmi FeSHITULIO ......ccuevveiiriiiiiisieiee s 38

5. 2. Escritos de Miguel de MOIINOS...........coiiiiiiiiie e 41
5.2. 1. La Guia eSPIFTtUAL.......cccoviiiieieieiieieesee e 42

B. LA RAIZ DEL MAL ...viviitiiiieiiesieieie ettt sttt ese e seeste sttt sbe et e s eseente e nbentesbenbesneanis 48
T 0] 1< g (o3 T PSSR 48
T 101 (0] (=T = o - S 50
7. CONCLUSIONES......eiutttittteteestttesteesite et ettt e sss e sbe e s st e e abe e e bt e sseeambeesbeeenbeesneeanneeanneanneen 52
8. FUENTES CONSULTADAS .....ccuttetittitiestenanteesteessaesseeassesssesansaessessnseessessnsesssesssesssessnseens 54



1. RESUMEN / ABSTRACT
Miguel Servet y Miguel de Molinos, tedlogos aragoneses victimas de la intolerancia
de su época

Miguel Servet, nacido en Villanueva de Sijena en la primera mitad del siglo xvi
y Miguel de Molinos en Muniesa en el xvii, fueron dos tedlogos que sufrieron la
intolerancia de su época. Serian victimas de los conflictos ocasionados por la Reforma
y Contrarreforma, intentando descubrir la verdad de cada una y poniendo a Dios por
encima de lo demas. La defensa de sus ideas, opuestas a la ortodoxia de la Iglesia, los
condujo a la condena por herejes. Calvino llevo a Servet a la hoguera en 1553 y la
Inquisicion recluird a Molinos en la carcel hasta su muerte en 1696. Las grandes obras
de ambos, Christianismi Restitutio y Guia espiritual, fueron utilizadas para probar sus
errores. Con la celebracion de sus centenarios de nacimiento o muerte, se difundieron

las obras de estos aragoneses y se publicaron escritos sobre ellos.

Palabras clave

Reforma, intolerancia, Inquisicion, Christianismi Restitutio, Guia espiritual

Michael Servetus and Miguel de Molinos, Aragonese theologians victims of his time’s
intolerance

Michael Servetus, born in Villanueva de Sijena in the first half of the 16th
century and Miguel de Molinos in Muniesa in the 17th century, were two theologians
who suffered the intolerance of their time. They would be victims of the conflicts caused
by the Reformation and Counter-Reformation, trying to uncover the truth of each of
them and putting God above anything else. The defense of their ideas, which were
opposed to the orthodoxy of the Church, led them to be convicted heretics. Calvin
condemned Servetus to be burnt at the stake in 1553 and the Inquisition confined
Molinos to prison until his death in 1696. The masterworks by both of them,
Christianismi Restitutio and Spiritual Guide, were used to prove their mistakes. With
the celebration of the centenaries of their birth or death, the works of these Aragonese

were spread and writings about them were published.

Key words

Reformation, Intolerance, Inquisition, Christianismi Restitutio, Spiritual Guide



2. INTRODUCCION

El curso pasado realicé el Trabajo de Fin de Grado en Historia sobre el mistico
Miguel de Molinos, del que apenas tenia noticia, solo que daba nombre a un instituto de
secundaria en Zaragoza, en cuyo blog se hacia una semblaza del titular. Parecia méas
conocido el forista aragonés Miguel del Molino, con una céntrica calle dedicada en la
ciudad, jurado en cap de Zaragoza y lugarteniente del Justicia. La vida de este Gltimo
transcurria entre la mitad del siglo xv y el xvi, la del mistico e intelectual en el xvii, y
resultaba sugerente investigar sobre el mas desconocido. Al terminar mis pesquisas la
conclusion fue que habia méas informacion de la que afloraba y aun se incrementaba.

Otro mistico aragonés, Miguel Servet habia padecido el acoso de la Inquisicién
y la persecucion por sus ideas, ajenas a las corrientes europeas suscitadas por los
poderes establecidos, que fluian en la primera mitad del siglo xv1. La intransigencia y el
fanatismo se cebaron en ambos con un grado tal de exaltacion que desemboco en sus
procesos y condenas por herejes. Bien es cierto que difiere su bagaje intelectual, pero se
encuentran muchos paralelismos en su comportamiento y merecia la pena cotejar este
devenir con la intolerancia como telén de fondo.

De Miguel Servet se ha oido hablar, esta presente en Aragon, en Zaragoza puede
contemplarse su escultura sedente, obra de Dionisio Lasuén de final del siglo xix, en el
Paraninfo de la Universidad, antigua Facultad de Medicina. Ademas, da nombre a una
calle, un hospital, con estatua incluida, y otro instituto de secundaria, por citar lo obvio.
Fue un personaje renombrado, acreditado, con proyeccion internacional, podria ser util
establecer un nexo entre la defensa de la libertad de pensamiento y expresion de los dos
y la cerrazén del poder de su tiempo. Fueron acosados por sus creencias, condenados y
acabaron su vida en la carcel o en la hoguera en siglos dispares, pero imbuidos de igual

inflexibilidad ante quienes fueran disidentes de la ortodoxia.

2. 1. Estado de la cuestion

A pesar de que Servet y Molinos vivieron en la Edad Moderna, presentan
abundantes paralelismos y fueron olvidados durante siglos, parece conveniente recordar
por separado la informacion o los estudios que existen sobre los mismos. Asi se verian
mejor algunas variedades, ademas de la diversa trascendencia que tuvieron entonces.

El primero desarrollé una labor cientifica vasta y compleja, pero bajo el prisma
teoldgico, y seria accesible su obra desde distintas disciplinas, aunque esa bibliografia

fue eliminada por sus enemigos, incluso por él, para evitar el peligro. La medicina pudo

3



ser uno de los aspectos mas relevantes por los que se le descubrié y se convirtio en
referente para los galenos al paso del tiempo, como se ird viendo en esta exposicion. De
hecho, congresos, conferencias, tesis o libros sobre su persona partiran inicialmente del
ambito sanitario. El segundo, quiza no podria abarcar tanta materia ni interesar a una
extensa y diversa poblacion, ya que su vida publica relevante se desarrollé en Roma,

aun proyectandose fuera de ella, pero apenas trascendio en Espafia o su tierra natal.

2. 1. 1. Referencias sobre Miguel Servet

Don Marcelino Menéndez y Pelayo? seria el primero a quien recurrir para saber
algo, ya que su magna obra sobre los heterodoxos espafioles es fuente indispensable, y a
partir de €l ir desbrozando lo que pudo existir con un cierto valor histérico. Desarrolld
una exhaustiva informacion de Servet, subjetiva y con algunos errores segun estudios
actuales, acompariada de abundantes notas y bibliografia. Destacaba que apenas se le
conocia en Espafia, no lo citaba Nicolas Antonio?, pero si Latassa®, que le dedicaba un
extenso articulo y, por el contrario, habian hablado mucho de él en el extranjero.

Los de su pueblo si que lo tuvieron en cuenta de manera oficiosa, pero hasta bien
entrado el siglo xx no se reconoceria por la autoridad. Por los documentos conservados
en los archivos del Instituto de Estudios Sijenenses sabemos que el 29 de septiembre de
1931, Julio Arribas Salaberri, secretario del Ayuntamiento, fomenté un homenaje y aun
se conserva en la fachada de su casa natal el medallon de bronce que se descubrié con
su rostro. En esa misma fecha, pero de 1975, ciudadanos e investigadores de su figura
participaron en el Homenaje Nacional, de nuevo organizado por Julio Arribas.

El pastor y profesor Roland Herbert Bainton, uno de los mayores especialistas

en la Reforma Protestante del siglo xvi, habia escrito sobre sus protagonistas, entre los

! Marcelino Menéndez y Pelayo, Historia de los heterodoxos espafioles, 2.2 ed. refundida
ordenada y dirigida por D. Miguel Artigas. Libreria de Victoriano Suérez, Madrid, 1928. Imprenta de
Romana Velasco. Y también en Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid, 1992,
<http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-de-los-heterodoxos-espanoles/html/>, 8-9-2019.

2 Nicolas Antonio, Bibliotheca Hispana Nova sive hispanorum qui ab anno md. ad
MDCLXXXIV. floruere notitia. auctore D. Nicolao Antonio Hispalense 1.C. Ordinis S. lacobi equite,
patriae Ecclefiae canonico, Regiorum negotiorum in Urbe & Roman curia procuratore generali,
confiliario Regio. Nunc primun prodit recognita emendata aucta ab ipso auctore. Matriti apud
Joachimun de Ibarra Typographum regium MDCCLXXXIII, Biblioteca Nacional de Espafia, Joaquin
Ibarra, Madrid, 1783.

3 Félix Latassa y Ortin, Bibliotheca Antigua de los Escritores Aragoneses que florecieron desde
la venida de Christo, hasta el afio 1500, 2 vols., Zaragoza, Oficina de Medardo Heras, 1796, y Biblioteca
Nueva de los Escritores Aragoneses, 6 vols., Pamplona, Oficina de Joaquin Domingo, 1798-1802. Hay
reed. a cargo de Genaro Lamarca Langa, cols. Sofia Arguis et al., Real Sociedad Econdmica Aragonesa
de Amigos del Pais, Ibercaja, Zaragoza, 2004.


http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-de-los-heterodoxos-espanoles/html/

que se encontraba el aragonés. En su libro, Servet, el hereje perseguido* decia: «Miguel
Servet tiene el singular privilegio de haber sido quemado en efigie por los cat6licos y en
persona por los protestantes». Fue la primera biografia escrita en inglés con objetividad
y rigor académico, que en una nueva edicion comprendera la introduccion del profesor
Angel Alcala, la traduccion al castellano, una bibliografia actualizada y comentada,
ademaés de otras notas de interés afines al protagonista y sus lectores. Este historiador
aragonés serd un referente para los estudiosos de Servet, como José Ignacio Tellechea
figurara en la obra de cualquier intelectual que escriba sobre Molinos.

Alcala ha investigado, traducido y publicado obras servetianas durante toda su
vida, algunas de ellas se irdn apuntando. Gracias a él se pudo leer en 1980 Christianismi
Restitutio®, tarea en la que le ayudo Luis Betés. 427 afios después de su edicion en latin
en Viena del Delfinado, el texto fue divulgado y puesto al servicio del publico de habla
hispana. Su contenido podria ser el colofon de una lucha hasta la muerte por la verdad y
libertad de pensamiento, frente a la ortodoxia impuesta desde Roma.

Se han ido elaborando tesis doctorales dedicadas a Servet, reflejando aspectos
relevantes de su vida y obra, como la de Juan Manuel Palacios Sanchez® en la cual se
estudia la personalidad de Miguel Servet en toda vertiente. Aporta nuevos juicios a su
faceta cientifica y teoldgica, valiéndose de los ultimos analisis realizados sobre estos,
tanto en libros como en archivos de Espafia y fuera de ella. Ha sido fijada la genealogia
del personaje desde el siglo xIv hasta la fecha del estudio, sobresaliendo como médico,
descubridor geogréfico y teoldgico, ademas de por su vasta bibliografia.

Francisco Tomas Verd( Vicente' realizé otra en 1998, que fue publicada por la
Universidad de Valencia afios més tarde. En ella se presenta al sijenense como uno de
los espafioles més destacados del Renacimiento, dada su dilatada cultura que englobaba
cualquier disciplina, y su desapego al poder establecido. Dominaba las lenguas clasicas,

latin, griego y hebreo, por lo que pudo acceder a obras todavia sin traduccion.

4 Roland Herbert Bainton, Servet, el hereje perseguido, trad. de Angel Alcala, Taurus, Madrid,
1973.

> Miguel Servet, Christianismi Restitutio, Baltasar Arnoullet y Guillermo Guéroult, Viena del
Delfinado (Francia), 1553, reeditado por Minerva GmbH, Frankfurt, 1966. [Restitucion del cristianismo.
Traduccion de Angel Alcala y Luis Betés. Edicion y estudio de Angel Alcala, Fundacion Universitaria
Espafiola, Madrid, 1980.].

6 Juan Manuel Palacios Sanchez, Nuevas aportaciones sobre Miguel Serveto. El poligrafo
Miguel Serveto, a través de su pensamiento, obra y linaje, Tesis Doctoral dirigida por José Antonio
Armillas Vicente, Universidad de Zaragoza, 1983.

" Francisco Tomas Verd( Vicente, Astrologia y hermetismo en Miguel Servet, Universitat de
Valéncia, 2004.


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=59989
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=59989

Ana Gomez Rabal® leeria la suya en Barcelona en 2003 y considera la muerte de
Servet en la hoguera la culminacion de su postura teoldgica concorde con ese siglo xvi,
cristiano, donde la religion presiona al pensamiento, aunque este no se dejard dominar.
La Biblia sera estudiada e interpretada con libertad, y en ello estaria nuestro te6logo con
sus escritos que reflejarian su ideario religioso desde su juventud.

En la coleccidn de libritos que publico la Caja de Ahorros Inmaculada (CAI) hay
uno del citado profesor Alcala, Miguel Servet®, que en 94 paginas condensa la vida y
obra del protagonista, de una manera clara y precisa, dice mucho con pocas palabras,
ademas de aportar comentarios y bibliografia basica.

Con motivo de la efeméride del 450 aniversario de la muerte del sijenense, actos
y publicaciones se sucedieron tanto en Espafia como en otros paises. En Zaragoza fue
iniciada la edicion bilingiie de sus Obras completas®, a cargo del ya citado profesor
Angel Alcala, en seis volimenes con su correspondiente contenido, que enumero mas
abajo. Se llevaria a cabo gracias a la colaboracion entre Universidad de Zaragoza,
Institucion «Fernando el Catdlico», Instituto de Estudios Altoaragoneses y Gobierno de
Aragon, que unificaron intereses para dar a conocer ese legado.

I. Vida, muerte y obra. La lucha por la libertad de conciencia. Documentos. Este
tomo sali6 en 2003 y destaca los textos de sus procesos inquisitoriales y los de disputas
sobre libertad de conciencia entre Servet, Castiello y Calvino, por citar algunos.

I. Primeros escritos teoldgicos. Se editd en dos tomos en 2004, originales en
lengua latina, en que se atisban sus ideas sobre la Trinidad, reflejadas con erudicién
biblica, patristica y analizando de un modo radical, impropio de una persona tan joven.
La traduccion de la Biblia es distinta a la de la Vulgata y tiene anotaciones. También se
incluyé algin manuscrito nunca traducido y otros textos.

I1l. Escritos cientificos. Comprenden la Geografia de Ptolomeo, la Apologia
contra Fuchs, el Tratado universal de los jarabes, el Discurso en pro de la Astrologia,
el extracto de su descripcion de la circulacion de la sangre, anterior a 1546 y publicado
en 1553 dentro de Christianismi Restitutio. Vio la luz en 2005, con las anotaciones y

traducciones textuales, como los anteriores y siguientes.

8 Ana Gomez Rabal, Las primeras obras teoldgicas de Miguel Servet estudio y traduccion, Tesis
Doctoral dirigida por Pere J. Quetglas, Universitat de Barcelona, 2003.

9 Angel Alcala, Miguel Servet, CAl 100, n.° 67, Zaragoza, 2000.

10 Miguel Servet, Obras completas, ed. de Angel Alcala, Larumbe, Clasicos Aragoneses, Prensas
Universitarias de Zaragoza, 2003-2007.


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=76587
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=56049
https://dialnet.unirioja.es/institucion/394/buscar/tesis

IV. Servet frente a Calvino, a Roma y al luteranismo. Se publicé el afio 2006, e
incluye tres breves tratados impresos como apéndices de Christianismi Restitutio y que
aclaran su posicion ante sus adversarios ideoldgicos: Treinta cartas a Calvino, Sesenta
signos del Anticristo y Apologia contra Felipe Melanchton.

V. Restitucion del cristianismo, 1 / V1. Restitucion del cristianismo, 2. Contiene
la obra que fue impresa en secreto entre septiembre de 1552 y enero de 1553 en Viena
del Delfinado, un libro casi mitico. Calvino y las demas iglesias, incluida la catdlica,
lograron destruir todos los ejemplares menos tres. En él se insertd la descripcion de la
purificacion de la sangre por los pulmones, enunciada en el tomo 11, y el extraordinario
sistema filosofico, teoldgico y reformador de su autor. Igualmente, se traduce al espafiol
muy anotado y desde el texto original, saliendo de las prensas en 2007.

Un articulo del te6logo pamplonés Alfredo Lopez Vallejos'! estaria entre otras
aportaciones en el marco de un congreso celebrado entre Tudela y Pamplona. Se dio en
él una vision precisa, clara del juicio servetiano sobre la filiacion divina de Jesucristo, la
Trinidad y diversos temas que evidenciarian la gran pasion de Servet por la Teologia y
que, al final, le conduciria a la hoguera. No seria tarea facil compatibilizar la rectitud de
sus ideas, su vehemente defensa, con la heterodoxia que se desprendia de su doctrina,
herética a los ojos de sus criticos, y que debia penalizarse.

Francisco Javier Gonzalez Echevarria? publico un libro, iterando la blsqueda de
la verdad y dificultad de la obra servetiana. Se hace raro que sitle el origen de Servet en
Tudela, cuando para esa fecha ya se sabia que no, como se vera mas adelante.

En octubre de 2011 se celebré en Zaragoza y Villanueva de Sijena un congreso
internacional con motivo del quinto centenario de su nacimiento. Se titulé «Libertad de
conciencia, ciencia y europeismo», querian darlo a conocer, reflexionar sobre las
diferentes perspectivas, estudiarlo a fondo. El Instituto de Estudios Sijenenses recogeria
las actas para editarlas, junto con otras, como colofén a ese afio de eventos. También
hubo jornadas sobre la tolerancia e intolerancia de la Edad Moderna, que se publicarian
después en la Revista de Historia Jerénimo Zurita, que dejo para el final del apartado.

El citado IES «Miguel Servet» desarrolla una gran labor divulgativa, que pone a

disposicion del publico gratuitamente, para dar a conocer al sijenense. En 2013 colaboré

1 Alfredo Lopez Vallejos, «Miguel Servet, ¢heterodoxo? Corrientes teoldgicas y filoséficas en el
cristianismo del siglo xXvi», en Manuel de Fuentes Sagaz, et al., Miguel Serveto o Miguel de Villanueva:
conmemoracion del 450 aniversario de la muerte de Miguel Servet, 1553, Gobierno de Navarra,
Departamento de Salud, Pamplona, 2004, pp. 141-178.

2 Francisco Javier Gonzéalez Echevarria, EI amor a la verdad. Vida y obra de Miguel Servet,
Gobierno de Navarra, Pamplona, 2011.



con el periédico Heraldo de Aragon en el libro digital Miguel Servet. Los valores de un
hereje®®, un conjunto de breves articulos que pueden llevar a estudios mas amplios. La
novela del profesor zaragozano José Luis Corral'*, El médico hereje, por otra parte,
pudo acercar esta figura al gran pablico.

En 2017 la Revista de Historia Jeronimo Zurita, le dedico un dosier coordinado
por el profesor Eliseo Serrano Martin'®, donde se eshoza el momento filosofico que se
vivia, haciendo hincapié en la tolerancia politica y religiosa de la que se carecia. Servet
tenia un conocimiento anatomico alejado de los clasicos, atento a la observacion directa,
en cuanto a la medicina, y esta nunca pudo concebirse sin la teologia en su mente, como
plasma en sus obras. La interpretacion de la Trinidad la hara desde la Biblia, ni dogma
ni misterio, usando la I6gica, por lo que no se le podria calificar de hereje o antitrinitario
y todo lo que acarreo, al introducirlo Menéndez y Pelayo en sus heterodoxos. La fecha
de publicacion de la revista coincidia con el mismo centenario del inicio de la Reforma,

1517, y la nota triste, el 6bito del gran estudioso de Servet, Angel Alcala, en 2017.

2. 1. 2. Noticias sobre Miguel de Molinos

En principio, daba la impresion de que habia poca informacion sobre Miguel de
Molinos. Estuvo acallado y olvidado bastante tiempo. Bien entrado el siglo Xix se supo
algo de él y serd a partir de la segunda mitad del xx cuando los historiadores consideren
su importancia y empiecen a publicar libros sobre su vida, planteamientos y obra. Unos
lo alabaran y otros lo censuraran, pero a ninguno dejara indiferente.

Citaré a Nicolas Antonio, quien tratd en Roma a Miguel de Molinos, lo habria
incluido en su magna obra y algo tuvo que ver en su vida. Antonio habia ido alli junto a
Luis de Guzman Ponce de Lebn, embajador de Su Majestad, como agente general de los
Reinos de Espafia, Dos Sicilias y Ducado de Milan, ademéas del mismo nombramiento
de la Inquisicion espafiola en Italia. Era el afio 1654 y Molinos llegaria nueve afios
después. Bajo seudonimo de Juan Bautista Catala lo incluyé en su Bibliotheca Hispana
Nova'®, como indico en el apartado de las obras. Se puede rastrear en el indice, p. 422,

un Catala Joannes Baptista y en el Patriarum aparece como valenciano. El acopio de

BVV. AA., Miguel Servet. Los valores de un hereje. Un aragonés universal, que luchd y murié
por la libertad de conciencia, Heraldo de Aragon, Zaragoza, 2013.

14 José Luis Corral, EI médico hereje, Planeta, Barcelona, 2013.

15 Eliseo Serrano Martin, (coord.), José Luis Rodriguez Garcia, José Pardo-Tomas, Maurizio
Rippa Bonati y Daniel Moreno Moreno, «Miguel Servet, humanista, anatomista y tedlogo en tiempos de
Reforma», Revista de Historia Jerénimo Zurita, 92, 2017.

16 Nicolas Antonio, op.cit.


https://es.wikipedia.org/wiki/Luis_de_Guzm%C3%A1n_Ponce_de_Le%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Inquisici%C3%B3n_espa%C3%B1ola

datos y noticias que recopild en estas bibliografias, acaso una iniciacion de las actuales,
hacen de él un gran erudito, riguroso y sistematico.

Molinos tiene una obra cumbre por la que més se le conoce: la Guia espiritual,
publicada en 1675. Entre ese afio y 1680 escribié Defensa de la contemplacion que era
un complemento de esta, un texto inédito publicado en 1983 en Madrid por la Editora
Nacional y en 1988 por el carmelita Eulogio Pacho. En 1676 imprimié en Roma Cartas
a un caballero espafiol desengafiado para animarle a tener oracién mental, dandole el
modo de ejercitarla. Comprende dos cartas, escritas para calmar a quienes lo acusaban
de tener poco aprecio por la meditacion.

El zaragozano Félix Latassa, el gran bibliégrafo de nuestra literatura aragonesa,
incluyé a Molinos en su Bibliothecal’ pero no parece tratarlo muy bien. La obra fue
refundida y publicada como un diccionario enciclopédico de escritores aragoneses por
Gomez Uriel'®, archivero del Colegio de Abogados de Zaragoza, que la consideraba la
obra «mas rica y abundante de cuantas en su genero se han publicado en Espafia».

El jesuita Dudon®® es una referencia basica, minucioso en sus investigaciones, y
citd también a Menéndez y Pelayo? quien incluy6 a Molinos como heterodoxo espafiol,
influyendo con sus opiniones en autores posteriores. Algo de eso queda reflejado en el

capitulo xxi del planteamiento general de su obra:

El quietismo en el siglo xvil. -Miguel de Molinos. Razones para colocar el
quietismo al fin de las herejias desarrolladas en nuestro suelo durante los siglos Xvi'y
XVII. -Precedentes historicos del molinosismo. -El misticismo panteista. -La secta de los
alumbrados de Extremadura y Sevilla. -Su enlace con la de los iluminados de Italia. -
Nacimiento y progresos de esta impudica herejia. -Es exterminada por la Inquisicion. -
Noticias sobre este punto. -Enlace del quietismo con los sistemas gnémicos. -Noticias
biograficas de Miguel de Molinos. -Publica en Roma la Guia espiritual, que
desembaraza el alma y la conduce al interior camino para alcanzar la perfecta
contemplacién. -Exposicion de la doctrina heterodoxa contenida en este libro. -
Condenacion de dieciocho proposiciones. -Proceso y prision de Molinos. -Su muerte. -
Noticia breve de sus mas famosos discipulos y secuaces (Francisco Le Combe, Juana
Guyon, etc.). -Propagase el quietismo en Francia. -Controversias que suscita. -Fenelon y
el quietismo. -El quietismo en Espafia. -Impugnaciones de Fr. Antonio de Jesus Maria y
otros. -Procesos de varias monjas y beatas acusadas de quietismo. -El quietismo en el
siglo xv1i1. -Reflexiones sobre esta herejia y sobre sus tristes consecuencias morales.

17 Félix Latassa y Ortin, op. cit.

18 Miguel Gémez Uriel, Bibliotecas antigua y nueva de escritores aragoneses de Latassa
aumentadas y refundidas en forma de Diccionario bibliogréafico-biogréfico, 3 vols., Zaragoza, Imprenta
de Calisto Arifio, 1884-1886. Hay reed., Bibliotecas antigua y nueva de escritores aragoneses de Latassa
aumentadas y refundidas en forma de Diccionario bibliografico-biogréafico, Prensas Universitarias de
Zaragoza, 2001.

19 Paul Dudon, Le quiétiste espagnol Michel Molinos, Gabriel Beauchesne, Paris, 1921.

20 Marcelino Menéndez y Pelayo, op. cit.



Parece que tanto Menéndez y Pelayo como Dudon conocieron un documento
inédito sobre la vida de Molinos, que utilizarian en sus obras, y asi lo advierte con gran
precision Justo Fernandez Alonso?! en su texto. EI de Muniesa aparecia registrado en el
Manual de Simén Diaz??, su obra y los estudios sobre él de otros escritores.

De los autores mas prolificos sobre Molinos, quiza haya sido el jesuita vasco
José Ignacio Tellechea, historiador, tedlogo, humanista e investigador infatigable y al
que citan la mayoria de los que escriben sobre el de Muniesa. Tellechea fallecié en San
Sebastian en 2008, reconocido como un insigne historiador del siglo xx en Espafia,
especialmente en el campo de la historia de la Iglesia catélica. Es autor de la edicion
critica de la Guia espiritual, editada por la Universidad Pontificia de Salamanca, a la
que le dedicaré un punto destacado.

Para tener una idea global y resumida de la vida y obra de Molinos, ademas de
las indicaciones bibliograficas al uso, se puede leer el librito de Jorge Manuel Ayala®®
en la coleccion que publicé la Caja de Ahorros Inmaculada (CAL).

Siguiendo con los heterodoxos, tenemos la publicacion?* dirigida por Ramon
Teja y Silvia Acerbi, donde colaboran varios autores y se considera un estudio valioso y
necesario sobre la obra de Menéndez y Pelayo. Es el fruto del tercer congreso dedicado
a la figura del céntabro en el centenario de su muerte y se tienen en cuenta las tesis de
partida y la evolucion y complejidad de su pensamiento, sin etiquetas deformantes.
Acaba este libro la interesante comunicacion de Marina Torres? sobre Molinos, el
molinosismo y la Inquisicion, sefialando el estudio realizado por Menéndez y Pelayo
como un verdadero hito historiografico. Se considera pura fantasia la propuesta de Joan
Fuster, valenciano, periodista, escritor, ensayista y profesor, fallecido en 1992, sobre la
dependencia de Molinos de «algun grupo de iluminados de su Muniesa natal». Dada la
confusion existente con las doctrinas y practicas de Molinos, sus seguidores y las de los
alumbrados no debe extrafiarnos. Pueden verse las discusiones al respecto, segun se van

cotejando los escritos que aparecen sobre el tema y que cambian de trayectoria.

21 Justo Fernandez Alonso, «Una bibliografia [sic] inédita de Miguel de Molinos», Anthologica
Annua (Roma), n.° 12, 1964, pp. 293-321.

22 José Simén Diaz, Manual de Bibliografia de la Literatura Espafiola, Gredos, Madrid, 1980,
pp. 419-420.

2 Jorge M. Ayala, Miguel de Molinos. Camino interior del recogimiento, CAl 100, n.° 71,
Zaragoza, 2000.

2 Ramon Teja y Silvia Acerbi (dirs.), «Historia de los heterodoxos Espafioles». Estudios,
Ediciones de la Universidad de Cantabria, Santander, 2012.

%5 Marina Torres Arce, «Molinos, Molinosismo e Inquisicion espafiola de la Historia de los
heterodoxos esparfioles hasta hoy», en «Historia de los Heterodoxos Espafioles». Estudios, Ediciones de
la Universidad de Cantabria, Santander, 2012, pp. 355-377.

10



En cualquier caso, el tercer centenario de su muerte, 1996, fue el periodo mas
fructifero para la eclosién de estudios sobre Miguel de Molinos, tanto de investigadores
como de instituciones que patrocinaban a los mismos.

Ibercaja publicd una obra?® cuyos autores son el profesor de la Universidad de
Zaragoza, Joaquin Lomba, fallecido en marzo de 2018 y José Maria Barcelo, gestor de
la Obra Social de Ibercaja, cuyo 6ébito ocurrié en 2014. También José Ignacio Tellechea
particip6 en varias publicaciones surgidas con motivo del aniversario.

De ese afio 1996 son otras contribuciones, de las que citaré algunas. «La mistica
heterodoxa de Miguel de Molinos»?’ es un articulo de Albert Ribas publicado en la
pagina web de la Editorial Sunya. La Guia espiritual a partir de los estudios de Maria
Zambrano y José Angel Valente se analiza en otro mas que publicé Tatiana Aguilar en
SciencieDirect?®, dentro del grupo editorial Elsevier. Mercedes Alvarez Gonzalez hizo
su tesis doctoral sobre Molinos y escribio a cerca de él en El Basilisco?® que tenemos en
version digital, pagina de filosofia.

Angel Alcala®, quien tiene una ingente obra sobre Servet, como se ha indicado
en ese apartado, no olvido al de Muniesa, turolense como él y le dedico un articulo en la
revista Turia en el que destaca la radicalidad de su misticismo y la incomprension de su
doctrina entre los ambientes eclesiasticos establecidos.

Hay algunos escritos mas de otros autores, que figuran en la bibliografia, aunque
no acaban aqui, y de los que se pueden extraer diversas novedades sobre el aragonés.
Muchas obras y creadores se utilizan en paralelo, apoyandose unos en otros y al final la
red se amplia, creando mayor nimero de textos sobre Molinos y el molinosismo.

Debi6 de ser muy influyente en su época, antes de caer en desgracia, ya que se
van descubriendo escritos, articulos u otros materiales, asi como términos relegados al
olvido y registrados posteriormente. Nos ha llegado la palabra quietismo, aunque para

denominar su doctrina se usé molinosismo®!, que figura en los diccionarios, pero apenas

% Joaquin Lomba y J. M.2 Barceld (coord.), Mistica, pensamiento y cultura. En el tercer
centenario de la muerte de Miguel de Molinos, Ibercaja, Obra Cultural, Zaragoza, 1996.

27Albert Ribas, «La mistica heterodoxa de Miguel de Molinos», El Ciervo, n.° 549, 1996, pp. 27-
30. La Web del Vacio, <www.editorialsunya.com/molinos.html>, 8-9-2019.

28 Tatiana Aguilar-Alvarez, «La nada como ejercicio creador. La Guia espiritual de Molinos en
Zambrano y Valente», Elsevier, ScienceDirect, Acta Poética 35/2, julio-diciembre 2014, pp. 15-34,
<https://www.sciencedirect.com/journal/acta-poetica/vol/35 >, 8-9-2019.

29 Mercedes Alvarez Gonzalez, «Sobre Miguel de Molinos», El Basilisco, n.° 21, 1996, pp. 18-
19, <www.filosofia.org/rev/bas/bas22107.htm>, 8-9-2019.

3 Angel Alcala, «Deuda con Molinos, mistico radical», Turia, n.° 50, 1999, pp. 263-271.

3L Seglin la RAE, «Especie de quietismo, doctrina de Miguel Molinos, sacerdote espafiol del
siglo xvii». El Diccionario del uso del Espafiol de Maria Moliner matiza «doctrina herética». La

11


http://www.editorialsunya.com/molinos.html
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas22107.htm

utilizada. Incluyo la definicién de Gaspar y Roig en el Nuevo Tesoro Lexicografico de

la Lengua Espariola de la RAE:

Molinosismo: s. m. Rel. Sistema teol6jico [sic] de Molinos, que hace consistir, toda
virtud, toda piedad, en el anonadamiento de la voluntad, en un abandono completo a la gracia o

a la reprobacion divina. EI molinosismo fue condenado en Roma en 1687.

Todavia queda mucho por conocer de la vida y obra del muniesino, largo tiempo
olvidado, pero se avanza con buen ritmo. El recuerdo emergié en la segunda mitad del
siglo XX, como ya indicaba mas arriba, y se empezaron a leer con mayor objetividad sus
escritos, los de sus partidarios y de sus detractores. Esto se reflejé en congresos y foros
de Espafia y América, donde los jovenes investigadores pudieron revitalizar su historia
sin cortapisas, abriendo un camino al futuro.

En el siglo xx1 se ve todavia mayor interés por su figura y lo que represento en
el devenir de ese polémico siglo xvii, lleno de contrastes. ContinGa siendo tema para
congresos, articulos de revistas y variadas publicaciones, como refleja la bibliografia
adjunta, sin olvidar el impulso recibido de las nuevas tecnologias. Se dice incluso que
«va a ponerse de moda», aunque todavia esta corriente solo se mueva en el &mbito
universitario, pero de lo que no cabe duda es de que Molinos ya no permanecera en el
anonimato. Ultimamente, la Revista de Historia Jerénimo Zurita le ha dedicado un
dosier coordinado por Rosa Maria Alabris®, en el que recopila informacion conocida y
que esta recogida en el apartado biogréafico.

Lo mas reciente publicado sobre Molinos, en junio de 2019, se ha podido leer en
la revista Turia, donde el profesor y fil6logo turolense, Francisco Lazaro Polo®, incluye
un articulo en el que relaciona al te6logo mistico con el premio nobel de Literatura
aleman, Thomas Mann. En su novela, La montafia méagica, uno de los personajes, Leo
Naptha, conoce la doctrina molinosiana y su quietismo. Se explicaria este hecho, segun
el articulista, por la admiracion que el novelista siente por El Quijote, del que extrae la
dignidad y tolerancia que se descubre en la obra del aragonés Molinos.

definicidn aparece en el diccionario de Gaspar y Roig de 1855, pagina 557,4 incluido en el Nuevo Tesoro
Lexicografico de la Lengua Espafiola, NTLLE de la RAE.

32 Rosa Maria Alabrds Iglesias (coord.), Emilio Callado Estela, Francisco Pons Fuster y Alfonso
Esponera Cerdéan, OP, «Silencio femenino y quietismo barroco. Miguel de Molinos y las mujeres»,
Revista de Historia Jer6nimo Zurita, 93, 2018.

3 Francisco Lazaro Polo, « Miguel de Molinos en La montafia magica de Thomas Mann»,
Turia, n.° 131, 2019, pp. 247-367.

12



Con todo lo advertido sobre el estado de la cuestion, se podria decir que Molinos
tuvo en la segunda mitad del siglo xvii su época de esplendor, en la que fue el modelo a
imitar para religiosos y laicos de cualquier categoria. Esta dulce etapa proseguiria con la
lucha encarnizada contra él, en la que se le tratd como peor puede hacerse por parte de
la autoridad religiosa y la civil. Fueron eclesiasticos e intelectuales quienes se cebaron
con su persona, ocasionandole una doble muerte, la fisica y la de la memoria, creo que
se debe insistir en ello, pero que felizmente se le va resucitando y situando en el lugar

adecuado, como se desprende de todo lo comentado.

2. 2. Objetivos

Después de haber esbozado el estado de la cuestion que refleja lo conocido sobre
los dos aragoneses, el primer objetivo serd conocer las caracteristicas de aquella época,
el ambiente en que se desenvolvieron y su biografia. Habra que descubrir cual pudo ser
la verdadera raiz del problema al enfrentarse a los poderes establecidos, tanto politicos
como religiosos, en lo que pecaron de ingenuos. Me preguntaria si solo fue una cuestion
doctrinal, de fe, como se presentd, o habia ciertos protagonismos, intereses bastardos y
lucha por el poder. Se produciria una fractura eclesial y académica con Servet, en la que
su oposicién a Calvino desempefiara un papel decisivo. La de Molinos ocurriria por su
misticismo y la atenciéon dedicada a las mujeres, cuando la «misoginia» presente en la
Iglesia negaba la formacion o direccion espiritual al género femenino.

Conociendo la vida de uno y otro, sus teorias principales y el contexto en que les
toco realizar su labor, podré establecerse la causa de su condena, la intolerancia, ese
endémico fanatismo religioso de muchos clérigos, no importa de qué credo. Surgiria el
conflicto al elaborar sus enunciados doctrinales, discordes con los oficiales, los cuales
generaran un desafio a la Iglesia, donde lucharan por buscar la verdad y la libertad hasta
la muerte, para poder expresarlas abiertamente, aun a riesgo de equivocarse.

Los pasos que deberan darse para alcanzar los objetivos vendran marcados por
una metodologia coherente y practica que sirva para elaborar el texto que se ofrece y
que el lector pueda entenderlo correctamente, aun con las inevitables connotaciones que

puedan desprenderse del mismo.

2. 3. Metodologia aplicada
Una vez definido el tema de estudio que da titulo al trabajo, procedia recopilar

los materiales que podrian ayudar a elaborarlo. Han sido humerosos y variados, tanto en

13



informacidn general como en la especifica de cada uno de estos tedlogos aragoneses, no
siempre objetiva, pero que también ayuda a discriminar las posturas que pudieron darse
en la época. No estardn todas las fuentes posibles, seria propdsito imposible en un
ensayo de este tipo, pero las que se han recogido parecen pertinentes y unas con otras
ayudan a organizar un relato mas conforme y proximo a la realidad. Las alusivas a cada
uno de los apartados quedaran reflejadas en las notas a pie de pagina del mismo.

Las obras procedian de autores conocidos y también de otros que lo son menos,
aunque contenian matices que me resultaban interesantes. He buscado referencias en
otros medios, como celebraciéon de efemerides, conferencias, congresos o articulos de
revistas especializadas e incluso prensa diaria, para lo que me he valido de la tecnologia
informética. Leyendo con espiritu critico y evitando repeticiones, se ha ido reduciendo
el nimero de aportaciones, hasta quedar las que presentaban mayor valor o utilidad.

Habria que tener en cuenta las fuentes histéricas, dando relevancia a la vertiente
religiosa, social y politica, ya que fueron claves en la vida de Servet y Molinos, por lo
que desecharé otras vias. Se atisba que las lineas de conducta de ambos, enfrentados al
poder, convergen en el mismo punto, la intolerancia y debe ilustrarse este apartado con
nuevas lecturas, videos o peliculas de los que se dejara constancia. Resulta dificil la
objetividad en estos temas y he procurado consultar autores de tendencias diferentes y
elegir alguno de ellos, para que el relato fuera equitativo.

La comprension de los abstrusos temas teoldgicos he tenido que apoyarla con la
lectura de textos que no procede resefiar, pero que me han servido para desentrafiar algo
esas obras fundamentales de los dos te6logos. Del mismo modo, un vocabulario preciso
y claro de los autores me ha inclinado a su eleccién entre los demas, sin obviar la serie
de interrogantes que plantean e impelen hacia nueva investigacion.

Una buena herramienta para la elaboracion de la estructura de este trabajo ha
sido la obra del historiador Enrique Moradiellos®* quien expone nitidamente lo referente

a disciplinas metodoldgicas y que contintia siendo un referente para cualquier estudioso.

3 Enrique Moradiellos, El oficio de historiador. Estudiar, ensefiar, investigar, Ed. Akal, Madrid,
2013.

14



3. CONTEXTO HISTORICO

Tanto Miguel Servet como Miguel de Molinos vivieron en la época moderna,
aunque en diferentes centurias, por lo que encontraremos algunas situaciones repetidas
y podria estimarse que uno abre ese ciclo temporal y el otro lo cierra. Se pasaria de la
Edad Media a una explosion renacentista en el siglo xvi, dando origen a movimientos
culturales, politicos y religiosos que se incrementaran hasta final del xvii.

Algo inherente a esa época serd el Renacimiento, un tiempo de revitalizacion
cultural y humanista, surgido en Italia durante el siglo x1v, desplegado en el Xv y xvi,
cuya caracteristica era la admiracién por la antigiiedad grecorromana. La bibliografia
sobre ese periodo sera copiosa en toda lengua y pais, se queria volver a ideales pasados,
impresos en todos los &mbitos, la literatura, la ciencia, la religion, la politica, el arte y
cualquier otra disciplina relacionada con la humanidad.

El hombre renacentista quedara bien definido en la obra de Eugenio Garin®,
ilustrando una renovada afirmacion de los valores humanos por encima del despertar
cultural y podremos descubrirlo en cualquier campo, desde el arte a la vida civil. Fueron
hitos brillantes del devenir europeo que resultaron decisivos para crear una conciencia
moderna y romper con atavismos ancestrales, aunque el camino no seria facil. Se iban a
producir reacciones y enfrentamientos de todo tipo hasta que llegara la luz a los lugares
mas reconditos, donde costaba desprenderse de los viejos usos medievales.

El enfrentamiento de Miguel Servet con Calvino, utilizando discursos teoldgicos
abstrusos, denota dos posturas intelectuales que se manifestaron en el siglo xvi, segun
Lopez Vallejos®®, final medieval y llegada renacentista rompiendo con todo ello. Las
ideas de cada cual iban a acoplarse a esa dptica, siendo el espafiol quien mejor mostraria
la nueva definicién de la naturaleza humana y su relacion con lo divino. Una inédita
vision del mundo colocaria al hombre, medida de todas las cosas, en el centro del
universo, antropocentrismo, que se opondra al teocentrismo medieval, donde Dios lo
regia todo.

Peter Burke®’ se referira especialmente al movimiento renacentista europeo, sin
olvidar su influencia en el exterior y fijandose en detalles que pudieron escapar a

autores precedentes. Para este escritor el Renacimiento continuaria hasta al menos 1630,

% Eugenio Garin, El hombre del Renacimiento, Alianza Editorial, Madrid, 1993.
%Alfredo Lopez Vallejos, op. cit.
37 peter Burke, EI Renacimiento europeo, Critica, Barcelona, 2000.

15



no fue el final con las luchas reformistas y contrarreformistas, segin se habia escrito,
aunque gozara de momentos brillantes y otros més anodinos, como iremos detectando.

Europa admitia la corriente erasmista, es decir la doctrina divulgada por Erasmo
de Roterdam (1466-1536) en defensa de una religion pura, intima y personal, ajena a las
supersticiones, distante de los excesos del papado y su degradacion, del abuso de poder
eclesiastico. El cisma tuvo que explotar ante las conductas observadas, la alta jerarquia
de la Iglesia vivia en un lujo extremo, se compraban cargos y vendian indulgencias para
obtener el perdon de los pecados, por citar a lo mas notorio.

Las primeras objeciones al orden eclesiastico establecido surgiran muy pronto,
con la Reforma iniciada en 1517, pero que prosiguio, marco pautas, y pudo ser el hilo
conductor que uniria a los dos tedlogos aragoneses al sufrir sus consecuencias religiosas
y politicas. Europa se partio en dos, catdlicos y protestantes formaron bandos incapaces
de conciliacion, no parecia posible ser ecuanime reconociendo la parte de razon de cada
uno, que de hecho la tenia, aunque jaméas se admitiria. De reformas y contrarreformas,
encontraremos informacion en las obras de Tedfanes Egido®® y Gomez Navarro®.

El Manual de Historia de la Iglesia*® recoge una amplia informacion sobre todos
los movimientos religiosos de estos tiempos, asi como de los protagonistas y diferentes
circunstancias en que se produjeron. Se hacia necesaria una reforma que acabara con la
relajacion de esa doctrina y Martin Lutero (1483-1546) seria el artifice de la protesta en
1517, que arrancd con sus conocidas 95 tesis, y surgié la Reforma, pero no fue solo eso,
ya existia un caldo de cultivo que apuntaba hacia ella®!.

Juan Calvino (1509-1564)*? seria su promotor en Ginebra, dando nombre al
calvinismo, muy influyente en ese siglo y causante de llevar a la hoguera a Miguel
Servet*®. En Inglaterra se romperia entre 1531-1532 con el papado romano y seria
proclamado cabeza de la Iglesia anglicana el rey Enrique V111*4. Roma responderia con
la Contrarreforma y convoco el Concilio de Trento, que se desarrollaria entre 1545 y
1563, donde se darian las normas para orientar rectamente la doctrina de la Iglesia.

38 Tedfanes Egido Ldpez, Las reformas protestantes, Sintesis, Madrid, 1992.

3% Maria Soledad Gomez Navarro, Reforma y renovacion catélicas, Sintesis, Madrid, 2016.

VV. AA., Manual de Historia de la Iglesia, (dir. Hubert Jedin), tomo V, «Reforma, reforma
catolica y contrarreforma» ed. Herder, Barcelona, 1972,

4L Ibidem, pp. 43-53.

42 |bidem, pp. 502-537.

43 |bidem, pp. 528-529.

4 Ibidem, pp. 462-473.

16


https://es.wikipedia.org/wiki/Inglaterra
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_anglicana
https://es.wikipedia.org/wiki/Enrique_VIII

El afio en que fue ejecutado Servet, reinaria en Inglaterra Maria I, la catdlica hija
de Enrique VIII y Catalina de Aragon, que tratd de sacar el anglicanismo del pais, lo
que provocd graves revueltas y verdaderos bafios de sangre, sin conseguirlo.

La Compaifiia de Jesus, fundada en 1534 por Ignacio de Loyola y aprobada por
Paulo Il en 1540, seria la abanderada del movimiento contrarreformista. Servet tuvo
poco contacto con los jesuitas al morir tan joven, y tampoco vio finalizado el Concilio
de Trento, pero Miguel de Molinos, aun educado con ellos, les declararia una fuerte
hostilidad en su época, que contribuiria a empujarlo a la condena por hereje.

El siglo xvi espafiol fue el de la hegemonia mundial y practicamente dos reyes
lo ocuparon, Carlos | (1517-1556) y Felipe 11 (1556-1598), aunque el sijenense solo
conocerd el reinado del primero y el muniesino ninguno. Se creard el Imperio espafiol,
uno de los mayores de la Historia, con territorios en todos los continentes al conquistar
gran parte de América y Filipinas. Eso no obsta para que surgieran enfrentamientos y
protestas por la presién fiscal u otras arbitrariedades de los gobernantes en la Peninsula
y fuera de ella, muchas veces ajenas a las ordenanzas reales, amén de guerras diversas.

El Saco de Roma (1527) fue el resultado del litigio entre el emperador Carlos V
y la Liga de Cognac en la que participaba el papa Clemente VII, creando un problema
de tipo religioso. En Alemania tuvo lugar la batalla de Muhlberg (1547), donde las
tropas imperiales vencieron a la Liga de Esmalcalda, la de los principes protestantes
integrados en la misma. La Paz de Augsburgo (1555) fue el tratado por el que se
resolveria ese conflicto religioso reformista y daria lugar a la division alemana y por
ende, la creciente autonomia de los estados que pertenecian al Sacro Imperio. Lo
firmaron Fernando | de Habsburgo, hermano y delegado del emperador Carlos V, y la
Liga de Esmalcalda, protestante. La ruptura era un hecho consumado.

El racionalismo como método cientifico y filosofico ira tomando cuerpo y con la
creacion de la imprenta, el saber y las nuevas corrientes se difundieron profusamente,
entre ellas, las propugnadas por Lutero y su biblia en aleméan. Renacentistas fueron dos
genios polifacéticos, Leonardo y Miguel Angel, cuyas obras, La Gioconda y la Capilla
Sixtina pudieron contemplar Servet y Molinos, asi como tener a su alcance la lectura de
El Principe (1513) de Maquiavelo, un tratado de doctrina politica.

El declive romano lo supuso el Saco, ya mencionado, unido a la muerte del papa
Ledn X, un gran amante y protector del arte. Acabd con el protagonismo de Roma como
centro de desarrollo y difusor del humanismo. Erasmo de Rotterdam, el espafiol Luis

Vives y el inglés Tomas Moro pueden ser ejemplos de la pérdida de supremacia italiana

17


https://www.ecured.cu/Imperio_espa%C3%B1ol
https://www.ecured.cu/Am%C3%A9rica
https://www.ecured.cu/Filipinas
https://www.ecured.cu/index.php?title=Saco_de_Roma&action=edit&redlink=1
https://www.ecured.cu/1527
https://www.ecured.cu/Batalla_de_M%C3%BChlberg
https://www.ecured.cu/1547
https://www.ecured.cu/index.php?title=Paz_de_Augsburgo&action=edit&redlink=1
https://www.ecured.cu/1555
https://www.ecured.cu/Sacro_Imperio

en los estudios humanistas, ademas de emerger diversidades dentro del movimiento, que
no solo era intelectual. El influjo renacentista llegaria a la vida cotidiana de una minoria
y avanzaria hasta llegar al esto de los europeos. Hacia mediados del siglo xvi, algo que
Servet ya habia previsto, se creia estar en una nueva era, al recuperar la Antigiiedad,
inventar la imprenta y la polvora, ademas de descubrir el Nuevo Mundo, de donde iban
Ilegando nuevos productos, objetos y leyendas.

Nicolas Copeérnico publicd De revolutionibus orbium coelestium en 1543, en la
que propone la teoria heliocéntrica, ya no sera la Tierra el centro, sino el Sol, alrededor
del cual giraban los planetas. Ese mismo afio Andrés Vesalio sacé a la luz sus estudios
sobre anatomia humana, De humani corporis fabrica, fruto de su observacién directa al
diseccionar cadaveres de personas, lo que practicara el sijenense partidario de la misma
idea. En 1553 Miguel Servet afirmara la existencia de la circulacion de la sangre menor
o pulmonar y la describira con erudicion en su gran obra Christianismi Restitutio®. Se
asentarian las bases para la investigacion del médico inglés, Wiliam Harvey, en el siglo
siguiente, a quien se atribuyo esa descripcion, propiedades y distribucién corporal por el
bombeo del corazon. ¢Habria leido la obra de Miguel Servet?

La sociedad también evolucionard, cobrando importancia la burguesia que se ira
acercando a la nobleza gracias a su riqueza, los cargos publicos o haciendo méritos en el
gjército. Se construirian casas en estilo clasico, siguiendo libros de disefio que ilustraban
las de la Antigiiedad y en la sala de estudio, un lugar para leer, escribir o reflexionar, se
situaria el globo terrdqueo u otros objetos tematicos. De ahi surgirian los museos donde
se exponian obras de todo tipo y continuaban las esculturas en el jardin, signo expresivo
y ostentoso de gusto estético de auge en el siglo xvi.

La costumbre de latinizar nombres o apellidos la utiliz6 Servet, asi como lo hizo
al escribir poesia al estilo de Petrarca. El arte epistolar proliferd, se pedian modelos de
cartas, y acabé siendo un género que practicaron profusamente nuestros dos tedlogos
aragoneses. También les afectaria la nueva concepcion de la conducta que primaba la
virtud, la humildad y el valor, adjuntado la curiosidad, antes vituperada, y que fue punta
de lanza para la investigacion diversa y los descubrimientos. A lo largo del siglo xvi se
sucedieron los relatos y testimonios de viajeros y al final del mismo se habian difundido

grabados e ilustraciones que acercaban a otras culturas o lugares.

4 Miguel Servet, Christianismi Restitutio, Baltasar Arnoullet y Guillermo Guéroult, Viena del
Delfinado (Francia), 1553, reeditado por Minerva GmbH, Frankfurt, 1966. [Restitucion del cristianismo.
Traduccion de Angel Alcala y Luis Betés. Edicion y estudio de Angel Alcala, Fundacion Universitaria
Espafiola, Madrid, 1980.].

18


https://es.wikipedia.org/wiki/Nicol%C3%A1s_Cop%C3%A9rnico
https://es.wikipedia.org/wiki/De_revolutionibus_orbium_coelestium
https://es.wikipedia.org/wiki/Teor%C3%ADa_helioc%C3%A9ntrica
https://www.ecured.cu/Miguel_Servet
https://www.ecured.cu/Sistema_Cardiovascular
https://www.ecured.cu/Sistema_Cardiovascular
http://restaurantebeltane.files.wordpress.com/2013/02/sociedad-feudal.jpg

El progreso desarrollaria la economia y colaboraria en el aumento poblacional
urbano, donde se ofrecian mejores condiciones de vida, aunque también los campesinos
tendrian mayor salida para sus productos. No solo se hablaria de derechos celestiales,
sino de los terrenales, habia que aspirar a una existencia digna, en libertad, y disfrutarla
con el variado programa humanista y cultural renacentista.

Tampoco ha de olvidarse la jerarquizacion social, el extraordinario poder de la
Iglesia y el Santo Oficio de la Inquisicion?®, latigo de herejes, judios 0o musulmanes,
entre otros. La obsesion por la limpieza de sangre perduraria durante siglos en Esparia, a
la vez que el honor daba paso a la honra y esta acabaria en la apariencia, paradigma del
hidalgo, parodiado magistralmente en la novela picaresca de nuestro Siglo de Oro.

Galileo (1564-1642) y Descartes (1596-1650) desecharian la primacia de los
antiguos que habian sido el modelo de los humanistas renacentistas, daban mayor valor
a la razon significada en las matematicas y en la geometria. Se ira avanzando en esta
linea y desintegrando el movimiento renacentista del siglo xv1, que ain se mantendra en
el siguiente, pero que Molinos no pudo vivir.

El de Muniesa estuvo ya inmerso en ese siglo xvii, de convulsiones politicas y
religiosas, con disminucién poblacional por las crisis, frio, peste, hambrunas y guerras,
la méas destacada la de los Treinta Afios. Devasto Europa y se extendi6 desde 1618 hasta
1648, dejando una huella imborrable que marcé todo el siglo y exponen en sus obras los
britanicos Geoffrey Parker*’ y Peter H. Wilson*®, mientras que el punto de vista espafiol
seré elaborado por Fernando Negredo del Cerro®. Este Gltimo valora el significado que
tuvo para los espafioles y aporta nuevos enfoques. Se iniciaria con la defenestracion de
Praga, la rebelion de los protestantes checos contra Fernando de Estiria, que devendra
en emperador Fernando Il (1619- 1637), que pidi6 ayuda a Felipe 111 de Espafia.

En Bohemia gobernaban los Habsburgo y los protestantes reaccionaron contra
ellos, hasta ser vencido el Imperio por las alianzas entre Dinamarca, Suecia y Francia,
protagonista del grupo. Las paces de Westfalia (1648) y Pirineos (1659) fijaron la
derrota imperial y espafiola. Por la guerra, las potencias nérdicas llegaron a incluirse

entre las grandes naciones europeas, Francia asumié la hegemonia continental, Austria

46 Manuel Pefia Diaz, Escribir y prohibir. Inquisicién y censura en los Siglos de Oro, Céatedra,
Madrid, 2015.

47 Geoffrey Parker, La guerra de los Treinta Afios, ed. Antonio Machado, Madrid, 2014.

48 peter H. Wilson, La guerra de los Treinta Afios, Desperta Ferro Ediciones, Madrid, 2018.

4% Fernando Negredo del Cerro, La guerra de los Treinta Afios: una vision desde la Monarquia
Hispanica, Sintesis, Madrid, 2016.

19



avanzo hacia el Este y Esparfia reconocié a los Paises Bajos, abriendo una etapa politica
que acabaré con la entronizacion del Borbon, Felipe V, nieto del Rey Sol. Este inicio de
gobierno no estuvo exento de dificultades, cobrando protagonismo el monarca francés.

La Guerra de los Treinta Afios habia desgarrado el corazon de Europa, una
cuarta parte de la poblacion alemana desaparecio entre violencias, hambrunas y pestes,
regiones enteras de Europa central fueron deshechas por el incesante paso de ejércitos y
tardarian décadas en recuperarse. Todas las grandes potencias europeas participaron en
la pugna entre los Habsburgo y los Borbones, donde los primeros iniciaran el ocaso ante
una pujante Francia. Tras las Paces de Westfalia, se definié un tablero europeo durable
hasta la Revolucion francesa que lo cambi6 de nuevo.

Pero también fue el siglo de los avances en la fisica con Galileo, Descartes o
Newton y una gran riqueza artistica y literaria, donde brillé el Barroco en arquitectura,
escultura, pintura y se publicaron importantes obras entre ellas El Quijote. Los jesuitas
ejercieron una gran influencia religiosa e intelectual, Descartes se educé con ellos.

El espacio en que vivié Molinos sufrira los avatares del nacionalismo religioso,
galicanismo y jansenismo, que se refleja en el Manual de Historia de la Iglesia*. El
gran teorico frances, Bossuet, propuso el poder absoluto y centralizado, consideraba que
la division de poderes llevaba a la anarquia, el rey era un enviado de Dios y nadie
estaria por encima ni aceptaria «pacto social» alguno. En consecuencia, el galicanismo
propugnaba la autonomia de la Iglesia catolica francesa en sus relaciones con el papa de
Roma, con lo que la batalla estaba preparada.

La maxima expresion del absolutismo la escenifico Luis XIV de Francia, quien
en su largo reinado de 72 afios la convertiria en la gran potencia europea frente a los
Habsburgo de Espafia y Austria. Este modelo autoritario triunfé gracias a dos
cardenales, Richelieu, gran ministro de Luis X1 (1610-1643), y Mazarino, que goberno
durante la minoria de edad de Luis XIV (1643-1651). Cuando el delfin se declard
adulto, siguié gobernando en solitario y como rey absoluto, hasta su muerte en 1715.

Por su parte, Inglaterra siguié otra via y serd Hobbes quien planteara que cada
individuo debia renunciar a sus derechos para ponerlos en un monarca por medio de un
pacto. Este filosofo ensefiaba que el poder no viene de Dios, sino de la sociedad y el rey

debia estar sometido a El y a la ley, —la teoria politica moderna considerara esencial

0VV. AA., op. cit., Tomo VI, «La Iglesia en tiempo del absolutismo y de la llustracion», 1978,
cap. VIII, pp. 199-209.

20



pacto y representatividad del parlamento—. El magnifico pensador inglés John Locke
dara forma a todas estas ideas, bien alejadas del ambiente francés o romano de Molinos.

También entonces existia una especie de «globalizacién» y no era facil obviarla.
El peso de la Iglesia era enorme y se extendia méas alla de los limites del continente
europeo. Casi todo pasaba por Roma, donde residia el papa, y alli acudia todo tipo de
personalidades de variados &mbitos. El comercio atlantico sostenia la economia y el
progreso burgués, marcando la forma diferente de ser «ciudadano», aunque el mercado
de esclavos no parecia crear problemas de conciencia a nadie, primaba el dinero.

El extraordinario palacio de Versalles fue lugar de intrigas politicas y religiosas,
donde cardenales franceses podian ser embajadores y el papa someterse a los dictados
del rey o viceversa, segun los asuntos que se trataban. Francia y Roma, mejor la Iglesia
o0 el papado, no actuaran con independencia. Habra que fijar la vista en estos dos lugares
que nos llevaran a completar la red de influencias «universales» que originaron, todavia
habra de pasar algin tiempo para obtener independencia real.

Molinos pudo disfrutar en Roma de las arquitecturas de Bernini y Borromini.
Brillaron en esa época los pintores Caravaggio, Rubens, Rembrandt, Zurbaran, Murillo
0 Veldzquez y la imagineria religiosa cobro impulso. El Barroco seria producto de la fe,
la exageracion en las representaciones, una ostentacion de poder y riqueza.

La literatura correra parecido camino y contribuira a difundir las ideas entre la
poblacién con escritos y soflamas. La vida y obra de Molinos entrara en esta espiral de
manifiestos, a la que se unia la oralidad. Los sermones, mas que los libros, llegaban a
cualquier rincon. La controversia seria el caldo de cultivo propicio para expresarse en
los diferentes foros y aun en la calle. Como sostiene Michele Olivari®!, el disponer de
un menor grado de informacion no significaba que las personas no pudieran manifestar
su opinion sobre los temas mas relevantes.

La Iglesia, aliada con el poder, dara la pauta para muchas de las actividades y
usard a los inquisidores como acicate para conseguir sus fines, no solo religiosos. De
igual manera los utilizaran los gobernantes para eliminar personajes que les podian
resultar molestos. El profesor de Historia Moderna de la Universidad de Cdérdoba,
Manuel Pefia Diaz®, presenta a la Inquisicion como una institucion que estuvo en

continuo proceso de adecuacion y reubicacion a lo largo de los siglos.

51 Michele Olivari, Avisos, pasquines y rumores. Los comienzos de la opinién plblica en la
Espafia del siglo xvii, Catedra, Madrid, 2014.
52 Manuel Pefia Diaz, op. cit.

21



Tanto el Santo Oficio como la sociedad serian espacios en los que se darian
tensiones, negociaciones, disimulaciones y resistencias. Intelectuales religiosos o laicos
participaran en la defensa de sus teorias, por absurdas que puedan parecernos ahora. El
proceso de Molinos esta lleno de variadas anécdotas que lo confirman.

Se reprimira el quietismo y prohibira todo libro de mistica sospechoso, hasta se
pretenderd acabar con ella misma por la persecucion del Santo Oficio, los guardianes de
la fe. Molinos seré el pretexto para conseguirlo en este final del siglo xvi1, un momento

histdrico para el ocaso del misticismo europeo. Asi lo escribi6 José Ignacio Tellechea®s:

Con todo, resume bien la situacion resultante L. Cognet al afirmar que la
desconfianza adquirié bases doctrinales, invadieron la piedad el intelectualismo y el
psicologismo, se desconfié de todo lo que no fuese razén, conciencia y pensamiento y
se tendié a considerar como una ilusion toda oracion pasiva 0 no conceptual. «Poco a
poco —concluye—, a medida que pasan los afios, la mistica se hace sospechosa e
inclusive se tifie progresivamente de un peligroso ridiculox.

Los reyes no querian perder sus prerrogativas, todavia se percibia un atavismo
«divino» en su persona y Luis XIV seria el abanderado de los enfrentamientos con la
Iglesia para obtener la supremacia sobre ella, moviendo habilmente las fichas, aunque
también él seria utilizado para derrocar eclesiasticos. El papa Inocencio XI mantuvo un
incisivo litigio con el monarca, aun antes de llegar a la Sede de Pedro y hasta el final de
sus dias, para preservar a la Iglesia de injerencias perniciosas.

Se mezclan guerras politicas y de religion con tal de obtener dominio territorial.
Al respecto, Menéndez y Pelayo> expondra en su obra: «el Padre La Chaise, confesor
de Luis X1V, le persuadi6 para acabar con los quietistas. De ellos se decia en Roma que
eran un elemento politico en favor de la casa de Austria y contra Francia».

Una centuria repleta de enormes contrastes, que caminaba hacia la llustracion,
que ya no vera Molinos, creador del quietismo. Repasando su vida podremos atisbar
mas avatares de ese siglo xviI, minimamente esbozado, pero que se puede ampliar con
las obras de tres reconocidos autores, entre otros muchos, como Tedfanes Egido®, M.2
Soledad Gomez Navarro® y Geoffrey Parker®’. Convivieron dos fuerzas fundamentales
enfrentadas: el absolutismo de Luis XIV y la Iglesia de Roma.

53 José Ignacio Tellechea, Introduccion a Miguel de Molinos, Guia Espiritual, edicion critica,
introduccidén y notas de J. I. Tellechea Idigoras, ed. Universidad Pontificia de Salamanca y Fundacién
Universitaria Espafiola, Madrid, 1975, p. 39.

%4 Marcelino Menéndez y Pelayo, op. cit., libro V, cap. primero, VIII, p. 258.

% Teofanes Egido Lopez, op.cit.

%6 Maria Soledad Gémez Navarro, op.cit.

22



4. BIOGRAFIAS

Aun perteneciendo a distintas épocas, pero dentro de la Edad Moderna, se iran
viendo bastantes paralelismos entre los devenires de Servet y Molinos relacionados con
los poderes religiosos y civiles, pero también divergencias, como quedara reflejado en
el trascurso del relato. Con todo, estimo la utilidad de presentar separadamente ambas
biografias, para poder descender al detalle en algunos casos, situandolos en un espacio y
tiempo fijados, que no pueden ser coincidentes, y tampoco su proyeccion. Merecera la
pena empezar con la introduccion de sus respectivos retratos, obra de grabadores bien
reconocidos y un referente para posteriores imagenes. EI comentario sobre los mismos
podré ayudar a un conocimiento inicial de sus personalidades, antes de ser confirmadas

al final del texto con mayores argumentos.

4. 1. Un tedlogo y cientifico aragonés condenado a la hoguera

Miguel Servet fue plasmado en 1607 por el holandés Cristoffel van Sichem, el
Joven (c.1546-1624), miembro de una insigne dinastia del gremio. Se deduce por esa
fecha que habian pasado 54 afios después de haber muerto el protagonista, lo que podria
plantear dudas sobre su realidad, pero es el modelo repetido. Quiza el autor tuvo ante si
alguna imagen propia de Servet, mas tarde perdida, y solo quedo el grabado conservado
en la Biblioteca Nacional de Paris.

Se muestra a Servet reflexivo, de mirada profunda y gesto grave, quiza de mayor
edad, ya que murio a los 42 afios, al colocarle bigote y perilla. En primer plano vemos al
personaje representado en tres cuartos, con el cuerpo ligeramente girado a la derecha, y
la cabeza de frente. La mano diestra descansa en su pecho y la otra se apoya sobre un
librito cerrado, situado encima de un alargado y estrecho soporte, en cuyo frente leemos
MICHAEL SERVETUS HISPANUS DE ARAGONIA —EI1 HISPANUS, casi oculto por el libro, se
adivina por el contexto de su escritura—.

Una arquitectura clésica, bajo muro, pedestal con basa y parte del fuste liso de
una columna, sirve para separar los planos. En el segundo y en el lateral izquierdo, se
recrea la escena de su ejecucion en la hoguera, donde el aragonés es quemado vivo en la
pira, atado a un tronco, mientras un hombre aviva las llamas y otros dos lo contemplan.
En el lado derecho observamos una casa con torre cilindrica a un lado, algunas ventanas

y puerta con arco de medio punto, quiza fuese la carcel donde estuvo Servet.

57 Geoffrey Parker, El siglo maldito. Clima, guerras y catastrofes en el siglo xvi, Planeta,
Barcelona, 2013.

23



Se diria que en este grabado el autor ha buscado un simbolismo con dualidad
narrativa, por una parte se muestra el retrato que atrae nuestra atencion hacia las manos
y el rostro, artifices del trabajo intelectual y cientifico de Servet y por la otra, la cruel
escena de su ejecucion en la hoguera, ejemplificacion de la intolerancia eclesiastica y no

solo, que lo condujo al sacrificio de su vida.

Illlyjli'lll )!lllllwﬂﬂ']lﬂllﬂll Illi“

I J,
e ugff | mm mmm

B AR A Iﬁw )
umumulnlmlfnm|mmnmlﬂuu mmuuhm i it

Cnterch Jﬂaﬁ:ﬂl f’—'z&mhu‘vrz

Retrato de Miguel Servet. Biblioteca Nacional de Paris

“ljllllmlﬂIlllllmllillllllI{llllllllll I s i ﬂliq h

24



Menéndez y Pelayo®® en el capitulo xix del plan de su obra, «El antitrinitarismo
y el misticismo panteista en el siglo xvi. Miguel Servet», hace un completo desarrollo
de la vida y obra servetiana que traslado:

Noticias biogréaficas de Servet (Miguel de Reyes). -Patria. -Estudios de filosofia
y derecho en Tolosa. -Relaciones de Servet con Ecolampadio, Bucero y Zuinglio. -
Escandalo que producen en Alemania los primeros libros antitrinitarios de Servet.-
Dedicase en Paris a la medicina. -Descubre la circulacion de la sangre. -Publica un
tratado acerca de los jarabes. —Controversias con los médicos franceses de su tiempo. -
Primeras relaciones con Calvino. -Viajes de Servet. -Servet en Viena del Delfinado. -
Imprime el Christianismi restitutio. -Odiosos manejos de Calvino. -Hace que Arney
delate el libro de Servet al tribunal eclesiastico de Viena del Delfinado. -Proceso de
Servet en Viena. -Su fuga a Ginebra. -Nuevo proceso que alli se le forma a instancia de
Calvino. -Controversias. -Consulta a las iglesias suizas. -Entereza de Servet. -Su
condenacién. -Muere en las Ilamas. -Noticia de sus obras no teolégicas. -Su edicién de
Tolomeo. -Andlisis detenido de las obras teoldgico-filosoficas, en especial de la
intitulada Christianismi restitutio. -idem del lioro De Trinitatis erroribus, de los
didlogos De Trinitate y de otros escritos semejantes. -Admirable vigor ldgico de las
obras de Servet. -Su Christologia. -Enlace de esta doctrina con el sabelianismo y otras
herejias de los primeros siglos de la Iglesia. -Exposicion de la doctrina filosofica de
Servet. -Su representacion en nuestra historia cientifica. -Enlace de su sistema con el
neoplatonismo renovado en el siglo XVI. -Paralelo entre Servet y Jordan Bruno. -
Predecesores de Miguel Servet. -Servet y Maimdnides. -Discipulos y sucesores de
Servet. -Servet y Benito Espinosa. -Servet y el moderno panteismo aleméan. -El Cristo
de Servet y el de Schleiermacher. -Resefia historica de la secta antitrinitaria: los
socinianos. —Extremada rareza de las obras de Servet. -Pormenores bibliogréficos.

En el capitulo vi del libro cuarto desarrolla ampliamente el contenido enunciado
en cuarenta y tres paginas, con abundantes notas al pie. Del sesgo que puede tomar su
opinidn sobre el aragoneés da idea la frase inicial: «Entre todos los heresiarcas espafioles
ninguno vence a Miguel Servet en audacia y originalidad de ideas, en lo ordenado y
consecuente del sistema, en el vigor légico y en la trascendencia ulterior de sus errores».
No lo tratara muy bien, lo mismo que hara cuando escriba sobre Molinos.

Numerosos historiadores han publicado biografias de este tedlogo y cientifico
aragones, mas prolificas, si cabe, con motivo de la conmemoracion del 450 aniversario
de su muerte en el afio 2003, y el 500 de su nacimiento en 2011. Presentan informacion
con mayor o menor detalle y cada uno resalta algun rasgo tipico, Juan Manuel Palacios
Sanchez® insistio en esclarecer su origen, algo que confirmaran autores posteriores con

mejor documentacion y aportaran nuevas vias de estudio.

%8 Marcelino Menéndez y Pelayo, op. cit.

5%Juan Manuel Palacios Sanchez, El ilustre aragonés Miguel Servet: breve biografia del sabio
espafiol, descubridor de la circulacion de la sangre, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas
(CSIC), Instituto de Estudios Oscenses, Huesca, 1956.

25



Anticipo un sumario de lo que puede ser una biografia mas completa. Miguel
Servet nacid en Villanueva de Sijena, Huesca, en 1511, donde su padre era notario. A
los 15 afios entrd al servicio del sacerdote erasmista Juan de Quintana, confesor de
Carlos V. En 1528 estudié Derecho en Toulouse e inicio un contacto con la Reforma,
volviendo a ser secretario del clérigo al afio siguiente y asistio a la coronacion del
emperador en Bolonia. Tras abandonar la fe tradicional y a su presbitero en 1530, se
relacion6 con destacados reformadores en Basilea y Estrasburgo. Publico De Trinitatis
erroribus en 1531, condenada por ambas iglesias, mientras mantenia correspondencia
con Calvino, quien lo denunci6 por herejia, después de leer su Christianismi Restitutio
en 1553. Condenado por hereje, murié en la hoguera ese mismo afio en Ginebra.

Al igual que a Molinos, se le achacaron difusos lugares de origen y asi lo expone
Palacios en su relato. El catalan, por su apellido Serveto, que también era aragonés y si
se adujo a Tarraconensis fue por la denominacién territorial hispanorromana. Calvino lo
define hispanoportugués y el ser italiano, por apellidarse Vilamonti, asi se ocultaba de la
Inquisicion, y por lo mismo se hizo llamar Miguel de Vilanova nacido en Tudela. Para
complicar més las cosas, Menéndez y Pelayo® habia escrito que era aragonés de origen
y navarro de nacimiento en su biografia, aunque se contradice al final.

Villanueva de Sijena es su pueblo. Su padre, Antdn, tenia el alias de Revés y en
los diversos procesos y declaraciones, ademas de en algunas de sus obras, Servet se
declaraba, villanovano y con ese apodo. Antes de morir dice también «que es de
Villanueva del Reino de Aragon, que sus apellidos son Servet Revés y que el estado de
su padre es notario»®?.

El origen de su familia se puede rastrear, aunque durante la Guerra Civil se
destruyeron muchas actas notariales, suscritas desde 1517, en las que figuraria: «Antonii
Serveto alias Reveés, habitatoris loci Vilanova de Xixena, autoritate regia notari publici
per totam terram et dominationem Serenisimi Domini Regis Aragonum et Castella»®?,
El apellido se fue extendiendo y ha llegado hasta nuestros dias, a pesar de que al pasar a
Francia, Miguel lo redujo a Servet, utilizaba otros mas y no el materno.

Su madre, Catalina Conesa, procedia de Barbastro y se celebrd el matrimonio en
1504, del que nacieron tres hijos, Pedro, Juan y Miguel. El primero heredé el bufete del

padre, el segundo fue clérigo y el tercero, médico, gedgrafo, astronomo y teélogo. Los

80 Marcelino Menéndez y Pelayo, op. cit., libro 1V, cap.VI.
61 Juan Manuel Palacios Sanchez, op.cit., p. 22.
%2 Ibidem, p. 24.

26



tres hijos del primogénito siguieron la tradicion familiar, Antdn seria el heredero, Pedro
Antonio, obispo de Albarracin y Marco Antonio, abad de Montearagdn. Continuaria la
saga familiar, apelando a su origen y asentamiento en la villa, como han descrito varios
autores, ya en el siglo xx, reivindicando el aragonesismo servetiano y Palacio Sanchez®®
seguira aportando pruebas sobre su linaje y condicion en su tesis doctoral.

Parece cierto que Servet vio la luz en Villanueva de Sijena el 29 de septiembre
de 1511, dia de San Miguel, en el seno de un hogar noble y cristiano, cuya casa aun se
conserva. Aprenderia las primeras letras con su padre, realizando estudios medios en el
vecino monasterio de Montearagon, gramatica, historia, latin y griego. Carlos I convoco
Cortes aragonesas en 1525, celebradas en Monzén, y seria a partir de entonces cuando
Juan de Quintana, consejero y confesor del Emperador, pidi6 a su amigo, Antén Serveto,
Ilevarse a su hijo como secretario y paje.

El joven acompafié a ambos en viajes oficiales y pudo tomar nota de las diversas
actuaciones, entre otras sobre los moriscos, alumbrados y heterodoxos en general. Seria
una experiencia inolvidable, para cuando él fuera acusado de hereje, como un siglo y
medio después Molinos, por la intolerancia religiosa ambiental. EI aprendizaje al lado
de su mentor fue crucial, ademas de perfeccionar el latin, griego y hebreo, observaria
los flujos europeos que se estaban gestando, las corrientes erasmistas y la ruptura entre
Reforma e Iglesia de Roma. Se elevaron a lo religioso, pero serian razones econdémicas
y politicas que beneficiarian a la nobleza y los comerciantes, dandose la paradoja de que
la libertad de fe era la del poder, los subditos la asumian, fuera este civil o eclesiastico.

Sus inquietudes teoldgicas lo empujaron a seguir ideas erasmistas y relacionarse
con los personajes mas diversos, exigiéndoles mayor radicalidad en las reformas que
preconizaban. En 1528 su padre lo envio a la Universidad de Toulouse, para que cursara
Derecho, aunque a él le interes6 mas mezclarse en el ambiente cosmopolita de la ciudad,
seguir las controversias religiosas de todo tipo y tomar partido, mientras iba asimilando
el racionalismo y misticismo propios. Residi6 alli dos afios, hasta la coronacion imperial
del monarca espafiol en febrero de 1530 en Bolonia, donde la presencié en compafiia de
Quintana, quedando afectado por ese ritual poco cristiano, exento de verdad evangélica,
segun su criterio. Aludiria méas adelante a esa «comedia» que contemplé en lItalia, creyd
que él nunca encajaria en esa Iglesia, que tampoco aceptd un plan de paz entre Alfonso
de Valdés y Melanchthon por la Dieta de Augsburgo.

83 Juan Manuel Palacios Sanchez, op. cit.

27


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=59989

Estuvo en Basilea, vivio dos afios en Estrasburgo y cerca de alli, en Haguenau,
imprimio sus dos primeras obras, en latin con citas en griego y en hebreo: De Trinitatis
erroribus libri septem en 1531 y Dialogorum de Trinitate libri duo en 1532. Firmaba
Miguel Serveto, apodado Revés, espafiol de Aragon. Provocaron gran escandalo entre
catdlicos y protestantes, un gran disgusto para su protector, que fue retirado del séquito
real. Ademas estaba en busca y captura por la Inquisicion, por lo que cambid su nombre
a Miguel de Villanueva y buscé refugio en Paris, para titularse en Medicina. En esa
Universidad conoceria a Calvino y empezarian sus batallas teologicas y el reto de este al
que no accedid Servet y se trasladé a Lyon, donde fue acogido por los impresores,
hermanos Trechsel, aduciendo esa profesion.

Alli publicé la traduccion con notas de la obra Claudii Ptolomaei Alexandrini
Geographicae enarrationis libri octo en 1535. Conocié a Champier por el que pudo
iniciarse en el neoplatonismo y esoterismo, ademas de ser animado a volver a la capital
francesa para proseguir sus estudios. Segun dice Angel Alcala®*, la matricula lleva fecha
25 de marzo de 1537 y ese mismo afio escribira Syruporum universa ratio. Sera corta su
estancia, ya que por su caracter combativo y disputa con un decano, debido a la clase
que impartia sobre Astrologia, fue condenado por la Universidad y hubo de huir otra
vez. Se refugié en Charlieu, cerca de Lyon, donde vivid ejerciendo con dedicacion la
medicina durante tres afios y poniendo en orden sus ideas, aungque siempre siendo objeto
de ataques y envidias profesionales, pero viviendo feliz.

El doctorado lo procuraria en la Facultad de Medicina de Montpellier en 1540, a
la par que trabajaba en la Biblia de Pagnini, cuya traduccion y nueva estructura editaria
en 1542. Habria que estudiar e interpretar los textos sagrados con libertad y pretendio
volver a los origenes, restituir la doctrina de Cristo, para lo que seria basica la lectura
directa en griego y en hebreo, que él conocia perfectamente, para evitar errores. De esas
traducciones servetianas ya escribié Ana Gomez Rabal® en su Tesis Doctoral y en
pleno siglo xx se ha dado algo parecido, biblistas y expertos fil6logos han iluminado
giros oscuros y palabras ambiguas de los textos sagrados, a partir de los originales.

Los ultimos doce afios de su vida transcurrirdn en Viena del Delfinado, como
Doctor Villeneuve, médico personal del arzobispo Pierre Palmier, quien lo acogio en su

palacio, valorando también su ciencia los distintos estamentos sociales. Los poderes de

8 Angel Alcala, Miguel Servet, CAI 100, n.° 67, Zaragoza, 2000, p.20.
% Ana Gomez Rabal, op. cit.

28


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=76587

su tiempo lo encumbraron hasta caer en desgracia desde el momento en que fue tachado
de peligroso hereje por Calvino, uno de los gestores de la Reforma.

Durante esos afios escribio Christianismi Restitutio, editado en el mismo afio de
su ejecucion en la hoguera, 1553. Solo ocupaba su pensamiento la teologia y en esa obra
condensaria todas sus ideas, heréticas para la mayoria, mas para él busqueda del pristino
cristianismo. Resultaba peculiar que se gestara en el palacio de un principe de la Iglesia.
Servet no era falso, sino precavido como Nicodemo, citado en Jn 3, 1-21%, quien visito
a Jesus de noche para recibir su ensefianza, pasaje que conoceria el sijenense. De ahi la
denominacion de nicodemitas, ocultos por miedo a la persecucion de que fueran objeto.

Se naturalizara francés en 1549, recibira honores profesionales, pero el ginebrino
no cejara en su empefio persecutorio. Las cartas intercambiadas activaran el encono y
todavia mas por la correccion servetiana de Institutiones christianae, obra de Calvino, a
la que dara réplica con la que estaba gestando en su retiro de Viena, citada mas arriba, y
de la que se hablara en el apartado de los escritos de Servet. Los manejos y delaciones
surtirian efecto iniciando un nuevo calvario para el aragonés en febrero de 1553, cuando
Ilegaron a manos del inquisidor francés, Mateo de Ory, quien las trasladara al cardenal
Tournon. El proceso se pondra en marcha, se citara al acusado para interrogarle, pero el
sijenense destruira o escondera los escritos que pudieran comprometerle.

No encontrarian pruebas, aunque uno de los editores de su obra, Guéroult, huyd
y el otro, Arnoullet, acabaria encarcelado con Servet en abril. Parece que en el proceso
el sijenense mezclaba ideas confundiendo a los jueces, pretendia mantener el nombre
que habia utilizado en Viena, Michel de Villeneuve, natural de Tudela. Ahi estaria la
confusion para biografos posteriores, como se indico al desarrollar el origen oscuro del
lugar de nacimiento. Por supuesto que negara los cargos, mas sin ser creido, regresara a
su prision, de la que escapara al dia siguiente. Como lo logro o quién le ayudo, misterio,
lo cierto es que solo hay conjeturas, primando la fantasia sobre la realidad.

Un domingo 13 de agosto se present0 en Ginebra para enfrentarse a Calvino y
fue su captura definitiva para terminar enjuiciado, condenado y ejecutado en la hoguera
el 27 de octubre de 1553, junto con su gran obra Christianismi Restitutio. Serviria de
escarmiento para catolicos y protestantes, pero no pidid perdon ni se arrepintid, estaba

muy seguro de su doctrina y buscaba restituir el cristianismo primitivo, el verdadero.

% Luis Alonso Schokel y Juan Mateos (trs.), et al., Nueva Biblia Espafiola, Ediciones
Cristiandad, Madrid, 1975, pp. 1634-1635.

29



4. 2. Un mistico aragonés acallado y olvidado

A Miguel de Molinos se le retratard durante el proceso que lo llevard a la
condena por hereje, y quiza sea el més difundido, ya que su escarmiento serviria como
ejemplo para quienes no aceptaban la ortodoxia. Es un buril de Johann Hainzelman,
fechado en 1687 en Paris y conservado en la Biblioteca Nacional espafiola, que se
reproduce en la pagina siguiente.

Se muestra erecto, maniatado, portando la vela de su reconciliacion con la fe
cristiana, su rostro refleja evasion, como si no le importase el castigo recibido por no
seguir la norma de la Iglesia. Al pie del mismo leemos : «Michel Molinos du Diocése
de Saragosse Chef des Quietistes, fit abjuration de 68 propositions hérétiques le 3e.
Septembre 1687 dans I'Eglise de Ste. Marie de la Minerve a Rome en presence des
Cardinaux, d'un grand nombre de Princes et de grands Seigrs. Ensuitte jl fat vestu d'un
Scapulaire jaune, marqué d'vne Croix rouge deuant et derriere, apres quoy jl fut
condamné a vne prison perpetuelle». Debajo figura el grabador y la direccion.

Aungque el grabado de Johann Hainzelman pueda acercarnos al aspecto fisico del
personaje, lo confirmaria una cita de Latassa®’ que anota el retrato que le hace Nicolas
Antonio y afade la fuente consultada: Biblioteca Hispano Nova, tomo |, pag. 488,
«semblante palido, ojos bajos, vestido modesto, andar pausado y grave». No tenemos
imagen alguna que lo confirme, solo del final de su vida, pero podria dar esa impresion
tal como aparece en el buril comentado.

Realizaré una sintesis de la biografia de este te6logo aragonés, cuya presentacion
mas extensa quedo plasmada en mi Trabajo de Fin de Grado®® que puede consultarse en
Zaguan, Repositorio Institucional de Documentos de la Universidad de Zaragoza.

Miguel de Molinos nacié en Muniesa, localidad de la provincia de Teruel, en
junio de 1628 y alli fue bautizado con el nombre de su abuelo el 29 del mismo mes,
segun figura en la partida de bautismo, y Pedro Molinos y Ana Maria Zujia son los
padres. En su familia aparece un tio sacerdote, mosén Juan, y también una hermana,
monja en Valencia. Parece una parentela de convicciones religiosas, participarian en
cofradias u organizaciones religiosas de su pueblo en esa época. Este relato, con mayor
0 menor extension, se incluira en los textos de cualquiera de los bidgrafos que le han

dedicado su obra en distintas épocas o lugares.

57 Félix Latassa y Ortin, op. cit., Volumen IV, LIX, p. 65.
8 Josefina Pardo Lépez, Miguel de Molinos un mistico acallado y olvidado, Trabajo de fin de
Grado, Universidad de Zaragoza, 2018, [https://zaguan.unizar.es/collection/trabajos-fin-grado?In=es].

30



e
M l‘ il [l

b il K i i
Michel M olines duDioecse de 3:1:‘:{50.;50, C’/It_'f

i
‘v;’”‘l‘lv/ /// i ///'

if m iy ’:’:"‘”!‘i //‘
e,

w Quictistes, fit a

by
propositions heretiques le 3¢ Septembre 2087, dans t&glisede $ KMarie 3:." la Minerve.
aRome: en presence des Cardinaux, d un J und nombre dcf?’r:mc‘e.f, c‘t‘_rle Lqrmw"s
St ensuittefl fiit vestu dun Scapulatve faune margue dyne Crowx rouge
denant et derviere apres quoy ji. fiit,conCamne’a yiue prison perpetuelle.;. .

ration de68-

e AR} GBIk ‘. . 3 . ) . 4 . -
CePortrait est grave par Jean HanZeiman Survn dufiesn original Enueoye avne personie e
l premiere Qualite dePariv.

pr s 3 ; ¢ ; ey =
(raz fo dit Haingelman oraveunriegalande lur:('/.'(' I 'z.-ﬂ:‘.'c Massert eBennyd la Croix tlancie 887
"l

Retrato de Miguel de Molinos. Biblioteca Nacional de Espafia

31



El jesuita Dudon, segun propio testimonio, se trasladd a Muniesa para verificar
los datos de su nacimiento, ya que existian diferentes versiones que no le encajaban en
su investigacion y es quien aporta buena informacién al respecto. No solo lo hara con la
vida, también con la obra molinosiana, siendo un autor de referencia para los estudiosos

de Molinos. Recojo el texto del bautismo tomado del registro parroquial®®:

Et le fait est certain. Les registres paroissiaux de Muniesa existent encore. On 'y
peut lire ces lignes : « Le 29 de juin, de mille six cent vingt-huit, Messire Jean Roio,
vicaire-curé, a baptisé, selon le rite de la sainte Eglise romaine, Michel Molinos, fils de
Pierre Molinos et de Marie-Anne Zujia sa femme. Fut parrain Messire Jean Zujia ».

En nota al pie esboza un arbol genealdgico y aclaracion sobre el mismo:

De la famille de I'hérésiarque nous ne pouvons dresser qu'un trés petit arbre
généalogique.

Miguel Molinos = Maria Blasco Juan Zuxia = Catalina Aznar
Pedro Molinos  marié le 2 février 1624 a Maria Zuxia
né le 4 avril 1587 née le 6 mars 1601
1 le 19 octobre 1653. 1 le 12 juin 1652.

Miguel Molinos
baptisé le 29 juin 1628.

Les documents manquent pour remonter plus haut. Et d'autre part, les registres
de baptéme, de 1628 (date de la naissance de Michel) a 1653 (date de la mort de son
pére), ne mentionnent pas d'autre fils de Pedro Molinos.

Ya no se sabrd mas de Molinos hasta su traslado a Valencia. Hay un vacio entre
el nifio y el joven, quiz& adulto, que desarroll6 su actividad en tierras levantinas y su
ubicacién definitiva en Roma, la parte mejor conocida de su existencia. Alli cobrara
fama y se relacionara con la sociedad relevante tanto politica como religiosa, un ascenso
vertiginoso hasta su caida en desgracia, la ruina moral y su proceso inquisitorial.

A la ciudad del Turia se trasladard en 1646 donde disfrutard de un beneficio
eclesiastico en la iglesia de San Andrés, por ser muniesino, ya que fue fundado para
ellos por Bernardo de Mucio en 1563, un prohombre nacido en Muniesa. Estudio en el
colegio jesuita de San Pablo, ordenandose sacerdote el 21 de diciembre de 1652. No
consta donde obtuvo el titulo de doctor —que nadie le discutio en su tiempo— y quiza
lo conseguiria en Coimbra, un colegio de la Compaiiia facultado para conceder grado,
pero no en la Universidad de Valencia. Solicit6 sin éxito la penitenciaria del colegio del

Corpus Christi por dos veces.

8 Paul Dudon, op. cit., cap. 1, p. 3.
32



Fue confesor y participo en las reuniones de la llamada «Escuela de Cristo»’, en
la que ingreso el 4 de junio de 1662, fundada en Valencia poco antes, el 25 de marzo.
Esta escuela habia seguido las Constituciones de la de Madrid de 1653, que aprobaria
Alejandro VI en 1665. Estuvo muy extendida tanto en Espafia como fuera de ella por lo
que Molinos permaneceria en contacto con la misma, incluso en Roma.

La «Escuela de Cristo» era una institucion catolica de sacerdotes seculares y de
laicos también, para la mejora de la vida cristiana de sus miembros, que tenia semejanza
con la Congregacion del Oratorio de San Felipe Neri fundado en Roma en 1575. Alli se
practicaba el ascetismo por medio de ejercicios piadosos, penitencias, meditacion en la
humanidad de Cristo y caminos de humildad.

Un ejemplo de esta corriente de perfeccion cristiana la tenemos en la carta del
socio Guillermo Ramon de Moncada, marqués de Aytona: «... Que a nosotros no nos
toca sino estarnos en nuestro lugar, que es la nada, con indiferencia total para todo lo
que el Sefior dispusiese de nosotros». La nada y el abandono en manos de Dios. {No
naceria de aqui el quietismo como doctrina de Molinos? Sus ideas no parecerian tan
originales, fluyen en la época, hunden sus raices en la tradicion y su aportacion seria
plantearlas con claridad. Su fama y virtud contribuirian a lograrlo.

Entre unas cosas y otras, Molinos acabé en la ruina y condena. La confusion de
doctrinas y précticas, suyas y de sus seguidores, con las de los alumbrados, de los que
ya pudo saber Servet durante sus viajes con Quintana. Estos formaban una secta mistica
espafola del siglo xvi, considerada herética, proxima al protestantismo, que se Ilamé
iluminismo en Europa y fue perseguida por la Inquisicion. Se les atribuian a todos ellos
«ciertos excesos sensuales», en gran parte confirmados, que no podian conducir sino al
desastre, como se vera siguiendo el relato.

La etapa fundamental de su vida se desarrollard en Roma a donde acudio por su
designacion el 20 de junio de 1663 como procurador de los tres Estados de Valencia,
para promover la beatificacion del sacerdote Francisco Jeronimo Simo de Rojas, muerto
a sus treinta y tres afios en 1612, objetivo que no logrd. La fama de santidad del clérigo,
producida a partir de su muerte, dio lugar a un encarnizado debate entre los partidarios
de su beatificacion, «simonistas», y los que se oponian, especialmente desde las 6rdenes

mendicantes. Ademas, representara a su arzobispo, Martin Lopez de Hontiveros, en su

0 Fermin Labarga Garcia, «La Santa Escuela de Cristo. Una peculiar institucion del Barroco
hispano». Anuario de historia de la Iglesia, n.° 21, 2012, pp. 519-528.

33


https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_cat%C3%B3lica

obligada visita ad limina’. En marzo de 1664 ya habia cumplido este encargo, pero ain
volveria tiempo después para establecerse definitivamente.

Molinos se vincul6 en el acto a la «Escuela» de Roma, distribuida en iglesias,
entre ellas la casa matriz de los jesuitas y San lldefonso de los Espafioles. En 1675
«llegd a obediencia» de la de Roma, que empez0 a decaer desde entonces, quiza por las
ideas que llevaba el aragonés, ajenas a ella, excesivo protagonismo personal, descuido
de sus deberes u otra serie de motivos poco conocidos.

Las andanzas de Molinos son dificiles de documentar, pero se ha dicho que por
entonces intercambi0 cartas con la reina Cristina de Suecia, convertida al catolicismo en
1654 en forma privada y al afio siguiente en publico, antes de vivir en Roma. También
se relaciond con el papa Inocencio Xl, entre otras autoridades, que lo apoyaron incluso
después de su proceso, como expone José Ignacio Tellechea’ en su ya aludida obra

sobre la Guia espiritual:

Entonces y después, Molinos goz6 de altos protectores entre los que se cuentan
al propio Inocencio XI, los Cardenales Capizzuchi, Lauria, Ricci, Azzolini, los
monsefiores Casoni y Favoriti, la inquieta Cristina de Suecia, altas damas romanas
como las princesas Ludovisi y Borguese.

El mismo afio publico el Breve tratado de la comunion cotidiana’, que la cita
Dudon y esta en la linea de la defensa jesuitica de ese habito de Baltasar Gracian’, cuya
obra EI Comulgatorio «contiene varias meditaciones para que los que frecuentan la
sagrada Comunion puedan prepararse, comulgar y dar gracias». Otras congregaciones
religiosas incidiran igualmente en esta préctica.

También fue de 1675 la famosa Guia espiritual que desembaraza al alma y la
conduce por el interior camino para alcanzar la perfecta contemplacion y el rico tesoro
de la interior paz. El primero era de total ortodoxia y el segundo, sin sospecha alguna,
salia precedido de numerosas aprobaciones elogiosas de ilustres personalidades, de la
Inquisicion romana o espafola. Pareceria inimaginable que luego llegara a ser el motivo

de su proceso por herejia y base de su condena.

"L Técnicamente, la obligacion impuesta a ciertos miembros de la jerarquia de visitar, en tiempos
determinados, las tumbas de los santos Pedro y Pablo, y de su presentacidn en persona ante el Papa para
dar cuenta del estado en que se encuentran sus diocesis. Previamente, los prelados habrian hecho la visita
pastoral en su demarcacion y recogido la informacion de sus fieles, religiosos y laicos.

72 José Ignacio Tellechea, Introduccion, op. cit., p. 50.

8 «Le premier livre que Molinos ait publié est un Bref traité de la communion quotidienne. I
parut @ Rome, chez le libraire Michel Ercole, en 1675». Paul Dudon, op. cit., cap. 1, p. 26.

74 Baltasar Gracian, EI Comulgatorio, Zaragoza, Juan de Ybar, 1655.

34


http://www.enciclopedia-aragonesa.com/voz.asp?voz_id=6481&voz_id_origen=8904
http://www.enciclopedia-aragonesa.com/voz.asp?voz_id=7113&voz_id_origen=8904

Nada extrafio en sus doctrinas y Molinos seria el clérigo mas buscado de Roma
por su maestria en la direccion de almas, entre ellas frailes, obispos, cardenales y papa,
Inocencio XI. Durante diez afios Roma parecio centrarse en €l, consiguiendo enorme
ascendiente en todos los medios romanos, siempre tan politizados. Nadie sospechaba lo
que sucederia después, la caida a los infiernos. Quiza este descenso se iniciaria en el
momento en que empezd a enfrentarse con los jesuitas, con los que se habia formado.

La vision de Félix Latassa” sobre el tedlogo podemos leerla en su breve
biografia, expuesta en el tomo I, letra M, pp. 328-329, su aspecto recatado, aunque
hipdcrita, y va escribiendo Latassa sobre €l todo tipo de descalificaciones: «un
renovador de la secta de los iluminados y de otros herejes, los mas impuros, obscenos y
deshonestos». En la Guia espiritual vierte sus «funestas ideas». Lo llama «infame autor
de los Quietistas» y continta con el proceso inquisitorial prodigandole los calificativos
mas duros. Parece que desconfiaba de su arrepentimiento. Ha de pasar tiempo hasta que
vuelva a hablarse bien de Molinos.

Aungue los diferentes modos de entender la mistica pudieron ser la causa, no
seria ajeno al litigio la division existente entre catolicos y protestantes, que se habia
heredado de la Reforma y Contrarreforma del siglo anterior, que también sufri6 Servet
en sus inicios. Al igual que habia ocurrido con el sijenense, la doctrina de Molinos se
aceptd mejor por los seguidores de Lutero e incluso la defendieron.

Luis X1V nunca sera neutral y utilizara ladinamente a los clérigos franceses para
litigar e influir en decisiones importantes del papado. El cardenal D’Estrées, embajador
de Francia en Roma y obedeciendo a su rey, presentaria la denuncia contra Molinos
aportando varias cartas suyas y refiriendo las conversaciones que con él habia tenido
«mientras fue su amigo, aunque fingido y con el Unico propdsito de descubrir sus
marafias»’®. Y no seria el (inico acusador, aunque fuese de los mas destacados.

Molinos fue apresado por el Santo Oficio romano el 18 de julio de 1685. Sufrio
un largo proceso en el que €l se defendié con acierto, pero era un didlogo entre sordos.
Se salvo de la hoguera, de rodillas pidi6 perdon y abjurd, siendo absuelto pero penado a
carcel perpetua, que cumpli6é santamente. De esto se hacen eco todos los autores. Murid
en Roma el 28 de diciembre de 1696 —dia de Inocentes, una curiosidad méas en su

biografia, ;seria una premonicion?—.

5 Félix Latassa y Ortin op. cit.
6 Marcelino Menéndez y Pelayo, op. cit., libro V, cap. primero, VIII, p. 259.

35



5. OBRAS PRINCIPALES Y SU REPERCUSION

En la biografia se han mencionado algunos de los escritos realizados por cada
uno de nuestros personajes, pero no seré baladi enumerar las publicadas y centrarse en
las que tuvieron mayor trascendencia y, a la vez, pudieron ser la causa de la condena.
Podria citarse Christianismi Restitutio en el caso de Miguel Servet y la Guia espiritual
en el de Molinos. Ambas constituirian un lugar idoneo para que las autoridades civiles o
eclesiasticas extrajeran las herejias que pretendian condenar.

5. 1. Escritos de Miguel Servet

Se quemaron muchas de sus obras pero eso no obsta para que se las conozca, ya
que su difusién era considerable y habria partidarios servetianos que las pondrian a buen
recaudo. EI mundo protestante lo defenderia, a pesar de su enfrentamiento con Calvino,
porque se identificarian con sus postulados, algo que también se repetira en la vida de
Molinos y su doctrina espiritualista. Ambos no admitian una Iglesia poco evangélica.

De Trinitatis erroribus libri septem’’ la public6 en 1531, una obra peligrosa y un
tema recurrente que nunca obviara y le creara conflictos con la Iglesia, se consideraba
herejia abordarlo. Dos siglos después se reimprimio en Ratisbona, editandose a partir de
la segunda mitad del xx en Francfort y Espafia. Insistio en la idea al afio siguiente con
Dialogorum de Trinitate libri duo’®, de parecida trayectoria a la anterior referente a las
impresiones. Al final, tanto catolicos como protestantes rechazaran las dos y Servet
consideraria que ambas confesiones tendrian parte de verdad o error.

Revisd, tradujo al latin y editd en 1535 la obra de Ptolomeo’® con anotaciones y
comentarios criticos sobre la cartografia, y la repetira en 1541, en cuyas portadas figura
Miguel de Villanueva. Menciona a Zaragoza, entre otras ciudades, habl6 de la rebelidn
de los campesinos alemanes, comprendiendo la explotacion que sufrian, cité también a
la Inquisicion espafiola, causante de la persecucion de herejes, conversos y musulmanes.

El mismo era una de sus victimas, por lo que fue esquivandola cambiando de lugar.

" Miguel Servet De Trinitatis erroribus libri septem [Siete libros de los errores sobre la
Trinidad], 1531. Reimpreso en Ratisbona, 1721. Ed. facsimil, Minerva GmbH, Frankfurt, 1965. Trad. al
catalan de Ana Gomez Rabal, Dels errors sobre la Trinitat, Edicions, Proa, Barcelona, 1999.

"8 Ibidem, Dialogorum de Trinitate libri duo [Dos libros de didlogos sobre la Trinidad], Johann
Setzer, Haguenau (Francia), 1532. Reimpreso en Ratisbona, 1721. Ed. facsimil junto con Erroribus,
Minerva GmbH, Frankfurt, 1965. Trad. al cataldn de Ana Gomez Rabal, Proa, Barcelona, 1999.

® Ibidem, Claudii Ptolomaei Alexandrini Geographicae enarrationis libri octo, Melchior y
Gaspar Trechsel, Lyon, 1535 y 1541. Traduccion y estudio de José Goyanes Capdevila como
Descripciones geogréficas del estado moderno de las regiones en la Geografia de Claudio Ptolomeo
Alejandrino por Miguel Villanovano (Miguel Serveto), Edicion Julio Cosano, Madrid,1935.

36



In Leonardum Fuchsium apologia®, cuyo prologo lo realizara en Paris, tiene en
su portada el mismo nombre, Miguel de Villanueva. Hizo la defensa de Symphorien
Champier, médico humanista francés amigo suyo y atacado por Leonhart Fuchs, galeno
protestante aleman. También en la capital francesa se publicara Syruporum universa
ratio®! y bajo el mismo nombre, en la primera edicion y todas las que del libro se dieron
a la imprenta, en el que cita a Galeno y algunos de sus profesores.

Igualmente se debid de realizar en ese lugar Michaelis Villanovani in quemdam
medicum apologetica disceptatio pro Astrologia®?, condenado por la Universidad de
Paris, pena de muerte para Servet, pero conmutada por la retirada de su edicién. Parece
que el médico aludido seria el decano de Medicina, Jean Tagault, quien le prohibi6 dar
clases de Astrologia y lo desautoriz6 publicamente mientras practicaba una diseccion
ante los estudiantes. A partir de ese afio, jamas figurara en las portadas Miguel de
Villanueva, aunque todavia aparecio en su tirada de la Biblia Sacra ex Santis Pagnini
tralatione® en uno de los prélogos y después, ni en eso. Servet habia afiadido prélogo y
notas criticas a la traduccion latina de Sanctes Pagnini.

Christianismi Restitutio®, serfa su Gltima obra, el 27 de octubre de ese mismo
afio moriria en la hoguera. A ella hay que dedicarle mayor atencion, contiene varios
estudios y fue la causa de su condena final. Descubrimos en su interior impresas Treinta
cartas a Calvino. Sesenta signos del Anticristo. Apologia de Melanchton®, que han
dado lugar a otras publicaciones independientes.

No se acabaria con esta enumeracion la obra de Miguel Servet, van apareciendo

escritos anonimos en los que investigadores actuales reconocen su autoria. Un hombre

8 Ibidem, In Leonardum Fuchsium apologia, Gilles Huguetan, Lyon, 1536. [Apologia contra
Leonardo Fuchs. Traduccion y estudio de Angel Alcala, Instituto de Estudios Sijenenses «Miguel
Servet», Villanueva de Sijena, 1981.].

8 |bidem, Syruporum universa ratio, Simon Collinaeus, Paris, 1537. [Razén universal de los
jarabes segun inteligencia de Galeno. Traduccidn y estudio de José Goyanes Capdevila, Edicién Julio
Cosano, Madrid, 1943. Nueva traduccion, introduccion y notas de Ana Gomez Rabal, Mra Ediciones,
Barcelona, 1995.].

8 Ibidem, Michaelis Villanovani in quemdam medicum apologetica disceptatio pro Astrologia,
Paris, 1538. [Discurso en pro de la Astrologia. Traduccion y estudio de Angel Alcal, Instituto de
Estudios Sijenenses «Miguel Servet». Villanueva de Sijena, 1981.].

8 Ibidem, Biblia Sacra ex Santis Pagnini tralatione, Gaspar Trechsel, Lyon, 1542.

8 |bidem, Christianismi Restitutio, Baltasar Arnoullet y Guillermo Guéroult, Viena del
Delfinado (Francia), 1553, reeditado por Minerva GmbH, Frankfurt, 1966. [Restitucion del cristianismo.
Traduccion de Angel Alcala y Luis Betés. Edicion y estudio de Angel Alcala, Fundacion Universitaria
Espafiola, Madrid, 1980.].

% lbidem, Treinta cartas a Calvino. Sesenta signos del Anticristo. Apologia de Melanchton.
[Amplias obras independientes impresas por Servet con Restitutio. Traduccion y estudio de Angel Alcala,
Castalia, Madrid, 1981.].

37


http://books.google.es/books?id=X2RyZREnBDIC
http://books.google.es/books?id=X2RyZREnBDIC
http://books.google.es/books?id=X2RyZREnBDIC

inquieto y curioso como él debid de escribir y traducir diversidad de volimenes, aunque
censurado y vigilado, se veria obligado a ocultarse bajo nombre supuesto o0 no estampar
su firma en los escritos, para mayor seguridad. Ademas, al referir su biografia, se anotd
que él mismo destruyo escritos o escondid otros para evitar ser acusado de herejia por
los inquisidores. Su libro principal se pudo preservar, a pesar de ser quemado junto a €l
en la hoguera, existian otros ejemplares, pero solo se conservan el de la Universidad de
Edimburgo, la Imperial de Viena y en la Biblioteca Nacional de Paris, el de Calvino. Se

lo habia enviado Servet «con su conocida arrogancia»©®.

5. 1. 2. Christianismi restitutio

La restitucién del cristianismo preocupaba a Servet y ese titulo daria a su obra
cumbre, aunque comprendiera otras variadas materias. A pesar de las recomendaciones
recibidas para que no lo hiciera, ya que su contenido podria acarrearle graves problemas,
fue editada en Viena del Delfinado (Francia) en 1553. Se ha visto mas arriba como los
dos impresores sufrieron la denuncia inquisitorial, aun siendo publicacion clandestina y
tomando las debidas cautelas. Seria la principal causa que lo llevaria a la hoguera en
Ginebra, al igual que siglo y medio después Miguel de Molinos sufriria condena por la
doctrina desarrollada en su Guia espiritual, para dirigir a las almas en un camino de
perfeccidn cristiana. Ambos buscaban la genuina doctrina, pero no se les tolerd.

Pareceria la contestacion a la criticada obra de Calvino, Institutiones christianae,
que recogia la ideologia de la Reforma, significando la pérdida del libre albedrio por el
pecado de Adan y Eva y la predestinacion final. Servet, radical por naturaleza, buscaba
la simplificacion evangélica, un cristianismo libre de apéndices innecesarios, pero acabo
en un panteismo al introducirse en el dogma y plasmar su idea teoldgica. Contra la
Trinidad habia escrito antes, sus primeras obras de juventud por las que se le condend y
declar6 hereje, lo iteré aseverando que Cristo era hijo natural de Dios del que provenia
todo por emanacidn, una teoria emanantista, tomada por panteista.

Segun Servet, el hombre no seria capaz de cometer pecado hasta alcanzar el uso
de razon, su mayoria de edad, por lo que recibiria los sacramentos a partir de entonces,
debia prepararse conscientemente. Puso como ejemplo para bautizarse a Jesus, quien lo
hizo a los treinta afios, se le dira anabaptismo y entonces podria recibir la eucaristia. Se

descubren muchos paralelismos con el protestantismo, parece uno de ellos, algunos solo

8 Angel Alcala, Miguel Servet, CAI 100, n.° 67, Zaragoza, 2000, p. 29.

38



tienen los dos sacramentos sefialados, bautismo y eucaristia. Aun cuando simpatizaran
con él, al final acab6 siendo hereje para ambas confesiones, algo extrafio en la historia,
ya que no se puede creer en algo y a la vez, en su contrario.

Criticaba la corrupcion de la Iglesia, como hizo Lutero, pero aportando una
apabullante informacion de todo tipo, dada su vasta formacién intelectual y dominio
filologico. Pretendia nada menos que volver a los origenes, incluso antes del Concilio
de Nicea®”, una tarea harto dificil en la que él mismo habia sido tildado de arriano por
sus manifestaciones sobre la Trinidad. La libertad y tolerancia religiosa que preconiz6
no podrian ser admitidas, asi como librar a la Iglesia de jerarquia, burocracia y rituales,
aceptando que los mismos cristianos fueran sacerdotes.

Puede suscitar la atencién de un lector actual que en el libro se introduzca una
descripcion de la circulacién menor o pulmonar de la sangre, pero tiene su explicacion,
ya que Servet contemplaba la tradicion biblica y, segln esta, el alma estaba ahi. El soplo
divino la habria inoculado y para entender ese aliento habria que comprender primero el
sistema circulatorio del ser humano.

Molinos dividira su Guia espiritual en tres partes, cada una de ellas con una
finalidad concreta, la obra servetiana se distribuye en cuatro. Quien mejor lo resume es
Angel Alcala® en su librito de la CAl y anteriormente traductor de la obra original. Ya
se ha dado una idea general en parrafos anteriores, pero atendiendo a las secciones se
podra ahondar algo mas en la orientacion teoldgica, obsesion de Servet, y reflexiones
sobre materias que habia elaborado a lo largo de su vida.

La primera sera dedicada a la Trinidad, revision de lo escrito en su juventud, ya
que puede contar con mayor conocimiento de teorias y mejor vocabulario para hablar de
las funciones de Cristo, el nombre de Dios y su espiritu, contexto en el que plasmara la
circulacion de la sangre. Mostrara que la Biblia no alude a la Segunda Persona trinitaria,
sino al Jesus corporal, cuando le llama «hijo de Dios», al igual que Espiritu Santo e Hijo
constituiran dos modos de incluirse en el Creador, inaccesible al mundo y la humanidad,
para dirigirla a una progresiva deificacion.

Continuara con el mismo tema en la segunda, aunque muy revisada y quiza sea
la principal novedad el aporte de la luz divina, que todo lo penetra, el alma, los cuatro

elementos y se encuentra en cada ser sin dejar de ser Dios. Podra ser un planteamiento

87 Convocado por Constantino en el 325 y presidido por el obispo Osio de Cérdoba, para dirimir,
entre otros temas, el de la naturaleza divina de JesUs que negaba Arrio y daria origen al arrianismo.
8 Angel Alcala, op.cit., pp. 74-79.

39



original, pero herético, por lo que se le atribuirian ideas panteistas, heterodoxas, fuera
de la fe tradicional, proclives a la condena. Es una obra muy transversal y nada fécil de
hacerla comprensiva, aun en &mbitos intelectuales, y si se quiere profundizar algo mas
en ese esoterismo luminoso, podriamos encontrarlo en el libro de Verdl Vicente®®. San
Juan parece su evangelista preferido y acudira a él de nuevo para justificar la luz divina,
como antes lo hizo con el pasaje de Nicodemo. Dos citas paradigmaticas, en Jn 1, 1-5%
y Jn 8, 12°% para reflejar su sentimiento.

Insistira en sus primitivos escritos sobre la fe, y la justicia del reino de Cristo en
la tercera parte. Se explayara hablando de todo ello, no desde el intelecto, sino fruto de
su entrega a JesUs, imperat cor intellectui. Alabaré la libertad humana como un reflejo
de la divina, pero con limites, creerd en el mérito de las obras y la fe en la salvacion,
mas sobre todo reinaria la caridad, el fundamento cristiano. Con lo expuesto, mal podria
aceptarse el ritualismo y la corrupcion de la Iglesia de Roma carente de activa charitas.

En la cuarta y ultima parte, su radical cristocentrismo y espiritualismo, que habia
confesado en la anterior, llegaran a la cima para lograr restituir el cristianismo auténtico
que constituy6 su lucha vital. Leyendo el titulo, «De la regeneracion sobrenatural y del
reino del Anticristo», se puede adivinar el contenido, luchara por volver a la comunidad
de los primeros cristianos, erradicando la venalidad y abusos de la Iglesia, cuyo papa
representarad al enemigo de Cristo. Aqui incluird su curiosa conclusién: no hay pecado
mortal hasta los veinte afios y la edad adulta comienza a los treinta, asi el bautismo se
administrara entonces, como lo recibi6 Jesus. Quiza él volvié a bautizarse y alegara la
razon para hacerlo y muchas evitandolo en la infancia. Solo admitira este sacramento y
la eucaristia, aunque la presencia de JesUs en ella la presenta muy farragosa.

Negara la transubstanciacion, pero igualmente la teoria luterana de la presencia
transitoria, y la calvinista simbdlica, insistiendo en que el alimento eucaristico ha de ser
para los ya bautizados. Siguiendo a san Pablo podré decir: «vivo yo, mas ya no yo, sino
que es Cristo quien vive en mi», se ha transformado en divinidad intimamente y llevara
una existencia ética y pura alimentada con ese pan de vida. Le surgira el problema de la
inmortalidad o la resurreccién del cuerpo, entre otros muchos, considerando una Iglesia
comunidad de iguales, unidos por la fe, sin cabeza que domine o imponga, acaso que

pueda persuadir y orientar a sus miembros hacia su verdadero cristianismo.

8 Francisco Tomas Verdu Vicente, op. cit.
% Luis Alonso Schokel y Juan Mateos (trs.), et al., op. cit. p. 1649.
9 Ibidem, p. 1666.

40



Christianismi restitutio, como ya se apuntd, es una obra dificil, con abundante
transversalidad, ideas antagonicas y abstrusas la mayor parte de las veces, pero no cabe
duda de la honradez del autor al plantearla. Podria considerarse su testamento vital, él
supo que acabaria condenado y queria dejar bien asentada su doctrina, inaudita incluso
para un lector actual. Sirva de ejemplo la oracién con que la termina y expone Angel

Alcala en su traduccién del escrito®?:

iOh, Padre omnipotente, Padre de misericordial En nombre de tu hijo, Jesus el
Cristo, nuestro Sefior, libranos, miserables de nosotros, de estas tinieblas de muerte. jOh,
hijo de Dios, Jesus el Cristo! Tu, que moriste para que no muriéramos nosotros.
Ayudanos, no muramos. Te pedimos suplicantes lo Unico que tl nos ensefaste a pedir:
“Santificado sea tu nombre. Venga a nosotros tu reino”. jVen ti mismo, Sefior! En el
Apocalipsis tu esposa, la Iglesia, ora y dice: “iVen!”. Y el espiritu de tus hijos ora y
dice: “;Ven!”. Y quien esto oye, que ore, clame y diga, como Juan: “{Ven!”. De seguro,
tl vas a venir, pues has dicho: “Vengo en breve” (Ap. 22). Y de seguro, con tu venida
destruiras al Anticristo (11 Tes. 2). FIAT. jQue asi sea! Amen.

En estas pocas lineas ya tendriamos materia suficiente para reflexionar sobre la
realidad de la herejia servetiana y su heterodoxia, asi veria la situacion Lopez Vallejos®
con motivo de la celebracién del 450 aniversario de la muerte. Otro tanto cabria pensar

sobre la «desviacion» del muniesino, del que vamos a repasar sus escritos.

5. 2. Escritos de Miguel de Molinos

Miguel de Molinos no tiene una amplia bibliografia y apenas proyeccién en
Espafia, donde llegé tarde el estudio sobre su persona y doctrina, como indicaba al
principio. La devocion de la buena muerte se publico en Valencia en 1662, no parece
que hubiera mayor repercusion y es curioso que aparezca citada en la obra de Nicolas
Antonio con el seudénimo de Catala®. En 1675, establecido en Roma, editd el Breve
tratado de la comunion cotidiana, una apologia sencilla sobre la conveniencia de la
comunion diaria, su preparacion y bienes que proporciona. Latassa®® nos dio los titulos
en italiano® con su ficha bibliografica. Dudon la cit6 en su obra, como se vio al exponer

la biografia, y redacté el titulo en franceés, igual que el resto de libros propuestos.

% Angel Alcala, op.cit., p. 79.

% Alfredo Ldpez Vallejos, op. cit.

% Nicolas Antonio, op. cit.

% Félix Latassa y Ortin, op. cit., volumen IV, LIX, p. 68.

% Breve trattato della cotidiana commvnione. Roma: Michele Hercole, 1675. 12.°, Génova-BU;
Vat-B. Simén Bibliografia, XV, 1044; CAV. Hay reed., Breve trattato della cotidiana communione.
Venecia: G. G. Hertz, 1685. 8.°, Vat-B. CAV.

41



El mismo afio del tratado se publicaba la Guia espiritual, ambas le darian mucho
prestigio, siendo esta segunda su obra mas conocida y por la que se le ensalz6 y después
vilipendid hasta acabar condenado. De un modo u otro, el material consultado procede
de ese libro, pero con diferentes temas de estudio. Por otra parte, podria sospecharse que
muchos de los autores que han escrito sobre Molinos, aunque hablen insistentemente del
texto, parece que no la leyeron o no la interpretaron adecuadamente.

Defensa de la contemplacion fue un volumen inédito escrito entre 1675-1680,
como complemento de la Guia espiritual, para precaverse de reparos y acusaciones.
Hace acopio de referencias a autoridades, entre las que destaca Juan de la Cruz, ya beato
entonces, que seria canonizado por Benedicto XIII en 1723. Su objetivo era demostrar
que no ensefiaba novedades, sino una doctrina tradicional sana sobre la contemplacion.
Como ya dije, esta obra la publico en 1983 la Editora Nacional en Madrid y el carmelita
Eulogio Pacho en 1988, generando estudios posteriores.

A la vez, indicaba que en 1676 se editd en Roma Cartas a un caballero espafiol
desengafiado para animarle a tener oracion mental, dandole el modo de ejercitarla. La
escribiria para atemperar las acusaciones recibidas de apreciar poco la meditacion. En la
citada pagina 68 del volumen 1V de la obra de Latassa tenemos la referencia® y el titulo
en italiano tal como ocurria con el tratado sobre la comunion.

Hay rumores de otros textos, pero nada se sabe de cierto, no han llegado hasta
nosotros, se perdieron o destruyeron deliberadamente. Latassa apunta sobre una carta en
espafol en Roma del 12 de noviembre de 1678 y su firma Servus in Jesu Christo el
Doctor Miguel de Molinos, que tendria que ver con un libro de Marcelino Uberte. De lo
que no cabria dudar es de la importancia de la Guia espiritual, por la que se conoce a su

autor, y que requiere un estudio mas significativo.

5. 2. 1. La Guia espiritual

La palabra «guia» puede equipararse a «arte», parece que se usé mucho como
sinénimo de ordenar ideas y de método en el Renacimiento y el Barroco. Quiza Molinos
quiso arreglar la contemplacién, un sistema rapido y seguro para alcanzar la perfeccion,
aun a costa de simplificar el recorrido, dando una visién unilateral de la oracion, pero

obviando a los alumbrados. ElI muniesino no seria original ni herético.

9 Lettere scritte ad un cavaliere spagnvolo Disingannato per animarlo all’Esercitio
dell’Oratione mentale con darli il modo da ferla... Fatte tradurre dalla lingua Spagnuola. Juan de Jesus
Maria, trad. Roma: Michele Ercole, 1676. 12.°, Vat-B. Simén Bibliografia, XV, 1045; CAV.

42



La obra capital de Miguel de Molinos le daria fama, pero lo llevaria a un proceso
inquisitorial, ya que las ideas expuestas chocarian pronto con el poder tanto eclesiastico
como civil. Fue publicada en Roma en 1675 con el largo titulo de la época: Guia
espiritual que desembaraza el alma y la conduce por el interior camino, para alcanzar
la perfecta contemplacion y el rico tesoro de la interior paz. Resume lo que se va a
encontrar en ella, pero ese encabezamiento se fundiria en el breve y més practico de sus
dos primeras palabras. Enseguida se tradujo al italiano, latin y francés, con gran nimero
de ediciones y resonancia «universal».

La Guia espiritual y su quietismo no tuvieron repercusiones en Espafa, pero si
bastante interés en el extranjero, afiadiendo versiones en inglés, holandés y aleman. En
quince afos, veinte ediciones en diversas lenguas, mientras se iba incubando la condena
de su autor, para quien el ultimo objetivo era el amor de Dios. El alma no habria de
hacer nada, solo estar pura, sin preocupacion ni pecado, quieta, un vacio espiritual que
seria el camino mas corto para llegar a Dios y El actuaria.

La fuerza de la Contrarreforma con una religiosidad formalista abanderada por
los jesuitas se opondria al quietismo, ya extendido por Europa, y Molinos, educado en
la Compaiiia, devendria su peor enemigo, por disquisiciones sobre espiritualidad. Un
jesuita aprovecharia la meditacion para hacerse preguntas, vivir el Evangelio, actuar,
esta en el ideal ignaciano y es lo que han predicado siempre. No podran aceptar una
inaccion, por afiadidura considerada herética al final, cuando su objetivo era y es llevar
el Evangelio a todo el mundo, ademas de obedecer al papa. Se consideran mas radicales
los planteamientos molinosianos, como se deduce del estudio de su obra.

Jests Ezquerra Gomez®8, el filosofo zaragozano, nos habla del «desapego de
Dios» en Miguel de Molinos y de las reacciones inquisitoriales ante la Guia espiritual.
Por la meditacion llegaria Molinos a la contemplacion, el quietismo, la nada del mistico
que refleja la nada de Dios y le devuelve su propia nulidad. El alma del mistico, para
Francois Malaval, al que cita, «debe ser como un espejo limpio y brufiido en el cual
pueda mirarse Dios a su gusto»®°.

Mas arriba decia que se enfrentaban dos conceptos de espiritualidad: el de
Molinos y el de los jesuitas, detractores acérrimos del quietismo. Como abanderados del

Concilio de Trento, en el que se intentd poner freno a cualquier tipo de desviacion

% Jestis Ezquerra Goémez, El profundo de la nada. El desapego de Dios en el mistico aragonés
Miguel de Molinos, Institucién Fernando el Catélico, Zaragoza, 2014.

% Frangois Malaval, Pratique facile pour élever I’ame a la contemplation (I partie), Florentin
Lambert, Paris, 1664, pp. 47-48.

43



segun las conclusiones de 1563, y luchadores por la Contrarreforma, veian a Molinos
apartarse de la ortodoxia y generar una corte de seguidores.

La bula papal que lo condenard, Caelestis Pastor, del 20 de noviembre de 1687
contiene pocos argumentos teoldgicos, pero abunda en lo respectivo a la inmoralidad y
la incitacion al pecado, entendido implicita o explicitamente por conducta sexual. Asi,
se acusaréd a Molinos de relajar la moral al promover una espiritualidad que la dejaria en
suspenso por esa quietud —conveniente a muchas «beatas» para evitar inquictudes— y
desembocaria, entre otros, en pecado de contenido sexual.

Las proposiciones condenadas por la bula de Inocencio XI mas préximas a la
doctrina del desapego de Dios serian las 6, 7, 8 y 9, es decir, el ser no debe pensar,
querer, recordar, actividades de las potencias del alma. La literatura espiritual consider6
a estas inversamente proporcionales a la comparecencia de Dios, por lo que se alentaba
su atenuacion. Fray Luis de Granada proponia su «reformacion», una purificacion de
tipo ascetico, y san Juan de la Cruz miraba a su «vaciamiento», pero Miguel de Molinos
quiso su aniquilacion, la «morte mistica» del intelecto, memoria y voluntad. Fue el mas
radical en todos esos planteamientos misticos.

Cuando respondié a sus interrogadores lo definié como un estado de pérdida de
toda reflexion, manifestacion divina y aun del conocimiento de esa pérdida, la propia
nada, el Unico modo de hallar a Dios que es «comprendido» en su incomprensibilidad
por la muerte mistica del intelecto. ¢Qué pensarian los jueces? ¢ Se entenderian las ideas
elevadas? Solo pudieron descubrir pecado y habia que atajarlo.

Paradojicamente, este estado permitiria al alma la plena comprensiéon de Dios,
que no se deja apresar por quien conoce, recuerda y quiere, solo aparece cuando todo
desaparece, seré la pérdida de la pérdida. Semeja un galimatias imposible de descifrar y
no seria sencillo introducirlo en la vida cristiana cotidiana. Jests Ezquerra Gomez, ya
anteriormente citado, ha estudiado el «desapego de Dios» en Molinos y en palabras del

muniesino podemos leer en la Guia Espiritual® su idea del mismo:

Sabrés que se ha de desapegar y negar de cinco cosas el que ha de llegar a la
ciencia mistica. La primera, de las criaturas; la segunda, de las cosas temporales; la
tercera de los mismos dones del Espiritu Santo; la cuarta de si misma, y la quinta se ha
de desapegar del mismo Dios. Esta Ultima es la méas perfecta, porque el alma que asi se
sabe solamente desapegar, es la que se llega a perder en Dios, y solo la que asi se llega a
perder, es la que se acierta a hallar.

100 Guia espiritual, 111, xvin, [176] 173, pp. 358-359.
44



Siguiendo el criterio de estudiosos de Molinos, podria decirse que €l encarna una
tendencia natural, impresa en la naturaleza humana, a evitar los esfuerzos, el espiritual
en este caso y la practica de las virtudes en general. La gracia parece pesar mas que el
esfuerzo, se la exagera llegando a caer en el abandono, se ve un exceso de pasividad en
el quietismo, eliminando voluntad y responsabilidad. Modificara el sentido de unién
mistica, derivando a un cierto panteismo donde la delimitacion entre la criatura y Dios
queda desdibujada. También Servet habia sido acusado de esa deificacion.

No es facil desentrafiar la obra de Molinos desde la mirada de un lector actual,
mas teniendo en cuenta las connotaciones politicas y religiosas ambientales, encajaria
algo mejor ese ideario. El filésofo zaragozano, Jests Ezquerra Gomez!, reivindica la
heterodoxia del mistico aragonés y su «desapego de Dios». La absoluta presencia de
Dios seria su absoluta ausencia, la nada. Molinos diria: «Estate quieta y resignada, niega
tu juicio y deseo, abismate en tu insuficiencia y en tu nada: que ahi solo esta Dios»'%2,

Observamos que sus censores no encontraron en ella sino doctrina aceptable, ni
herética, perniciosa u obscena, capaz de ser recomendada. Eran tiempos dificiles y se
conjugaron factores que originaron lecturas cripticas, ademas de envidias intraclericales,
seguidores fanaticos y posturas politicas interesadas. Todo contribuyd a condenar a un
hombre y su doctrina de elevada y general aceptacion, que devino en feroz persecucion
inquisitorial. Quizad Molinos se introdujo en terrenos que la Iglesia nunca permitiria,
como la atencidn a las mujeres, y estas no supieron estar a la altura de su mistica.

Tal vez su error estribd en las cartas que intercambi6 con todo tipo de personas,
no todas capaces de entender su doctrina, muchas dirigidas espiritualmente por él y a las
que les pudo convenir acogerse al «dejarse llevar», para eludir responsabilidad moral.
José Ignacio Tellechea® habla de ello y escoge palabras del P. Criségono, conocedor

de la tradicién mistica:

El libro no tiene en realidad proposiciones abiertamente errdneas. Las mas
atrevidas se hallan también en los libros de los grandes misticos ortodoxos como
Ruysbroeck y San Juan de la Cruz. Pero el error existia oculto bajo aquellas expresiones
consagradas por los misticos. Se descubrié por sus cartas, en las que Molinos hablaba
sin misterios. En ellas, mas bien que en la Guia, esta encerrado el molinosismo. De ellas
estan entresacadas casi todas las proposiciones condenadas. Y es seguro que a no ser
por su correspondencia y por la vida poco recatada que llevaba ocultamente con sus
dirigidas, la Guia espiritual no habria sido condenada... Las proposiciones condenadas

101 Jestis Ezquerra Gomez, op. cit.
102 Guia espiritual 11, v, 27, pp. 218-219.
103 José Ignacio Tellechea, Introduccién, op. cit., p. 29.

45



no eran todas de Molinos. Algunas eran de sus discipulos, que sacaron las
consecuencias de la doctrina del maestro.

La correspondencia mantenida con el general de los jesuitas Oliva, hasta
entonces amigo suyo, igual que lo habia sido de Inocencio XI, va dando pabulo a la
tormenta que estallard con crudeza y acabara en un proceso inquisitorial condenandolo
y dando fin a su memoria. Similar situacion habia vivido Servet por sus misivas con
Calvino y prueba acusatoria definitiva para llevarlo a la hoguera.

Tanto los contrarios como los pocos que estaban a su favor actuaban y seguian
las habladurias. Parece que Molinos tuvo problemas por todas partes, pecé de ingenuo y
no midid las fuerzas opositoras, sin olvidar a Luis XIV, que entrard en la diatriba,
enemistandole con el cardenal D’Estrées, embajador real y antiguo amigo de Molinos.

La Guia espiritual es lo que su nombre indica, su autor queria dirigir a las almas
en un camino de perfeccion de la vida cristiana. Dividio la obra en tres partes, cada una
de ellas con una finalidad concreta. En la primera traza un recorrido por el abandono y
la desolacion para alcanzar el recogimiento que llevara al silencio interior. Ya se estara
preparado y dispuesto a confrontaciones y penitencias en la segunda, para obtener en la
tercera el espiritu de la contemplacién, soledad, pasividad, paz interior, animo purgado,
aniquilacion y, por fin, la nada. Servet también estructurard su Christianismi Restitutio
y buscara el pristino cristianismo, aunque de modo transversal.

José Ignacio Tellechea en la edicion critica de la Guia espiritual® escribe:

[...] es innegable que la Guia alcanz6 un éxito editorial inusitado. Acaso sea
exagerado de calificarla de bestseller del siglo xvii, en que vieron la luz el Discurso del
método, de Descartes, o las Provinciales, de Pascal. Con todo, pocos libros habréan
alcanzado tan réapidas ediciones y traducciones a todas las principales lenguas europeas
como el pequefio librito de Molinos, cuya edicidn princeps en espafiol aparecio en
Roma en 1675. Antes de la condenacion, casi cada afio ve la luz una nueva edicion de la
Guia en espafiol e italiano: Roma (1675), Madrid (1676), Roma, Zaragoza y Venecia
(1677), Venecia (1678), Roma y Palermo (1681), Venecia (1683), Venecia y Sevilla
(1685); y la definitiva desaparicion de escena en el area catdlica, a raiz de su
condenacion (1687). Justamente entonces irrumpen las ediciones latina (Leipzig, 1687),
francesa (Amsterdam, 1688) y alemana (Frankfurt, 1699). En el siglo XVl se sepulta en
silencio, si exceptuamos una traduccion al ruso (Moscu, 1784), de la que posee un
ejemplar la Biblioteca norteamericana del Congreso. Las ediciones en espafiol
desaparecieron de tal manera de la circulacion que un avido buscador de rarezas como
Menéndez y Pelayo confeso, en su Historia de los heterodoxos no haber podido ver ni
leer un solo ejemplar.

104 José Ignacio Tellechea, Introduccién, op. cit., p. 58.

46



Parece que la Guia espiritual se difundié con inusitada rapidez, acaso por su
sencillez y claridad que la hacia accesible a cualquier persona. Felix Latassal® dio una
lista de sus ediciones: 3 en castellano, 1675-1677; 9 en italiano, 1675-1685; una del afio
1629 [sic]; 2 en francés, 1688; 2 latinas, 1687; 7 inglesas, 1685-1798; 1 rusa, 1784. Fue
apoyada por la cuspide de la Iglesia, hasta su condena que la eliminé junto al autor.

Espafia conté con admiradores molinosistas, perseguidos por la Inquisicién, pero
los detractores eran mayoritarios. De los primeros, Jaime Palafox y Cardona, arzobispo
de Sevilla, que realiz6 una edicion de la Guia espiritual en Sevilla en 1687, con loas en
su prologo y difundida en conventos. Retird la Inquisicion cuantos ejemplares pudo,
proceso al arzobispo, sin lograr condenarlo, pero si obligado a retractarse y escribir en
contra de Molinos. Se lleg6 al olvido de este y parece que D. Marcelino Menéndez y
Pelayo no conocio la edicion espafiola de la Guia espiritual, como subray6 José Ignacio

Tellechea y he apuntado maés arriba. El insigne cantabro decia al respecto®®:

Hoy son todas rarisimas; yo la he visto en latin, en francés y en italiano, pero
jamas en castellano; y es lastima, porque debe ser un modelo de tersura y pureza de la
lengua. Molinos no estaba contagiado en nada por el mal gusto del siglo xvil, y es un
escritor de primer orden, sobrio, nervioso y concentrado, cualidades que brillan ain a
través de las versiones.

La cita continla en el texto original y me parece interesante afiadirla, denota el
interés que suscitd el libro, su relevancia, como puede deducirse de este parrafo, ademas

de su alusion al otro mistico aragonés, Miguel Servet:

Con todo eso, la Guia espiritual es uno de los libros menos conocidos y menos
leidos del mundo, aunque de los mas citados. Yo voy a presentar un fiel resumen de
ella, que muestre su importancia en la historia de las especulaciones misticas. Es facil
analizarla, porque Molinos, al contrario de su paisano Servet, con quien tiene otros
puntos de contacto, se distingue por la claridad y el método.

En el fondo de todos esos giros residiria la division producida en Europa por la
Reforma de Lutero y la Contrarreforma de la Iglesia que marcaron a los dos aragoneses,
cuya raiz seria la intolerancia ante sus ideas opuestas a los poderes establecidos y la

defensa de ellas con tenacidad hasta el término de sus vidas.

105 Félix Latassa y Ortin, op. cit., volumen IV, LIX, p. 67.
106 Marcelino Menéndez y Pelayo, op. cit., libro V, cap. primero, VII, p. 250.

47



6. LA RAIZ DEL MAL

Después de haber expuesto todo lo anterior, puede deducirse que la intolerancia
fue la causa de los problemas sufridos por ambos autores y su condena final. Sus obras
no podrian ser admitidas en una sociedad gobernada por leyes estrictas, cuyos regidores
se consideraban en la posesion de la verdad, tanto en la primera mitad de siglo xvi
como en el xvii. Escudrifiando en las obras escritas conseguirian encontrar algo que los
implicase en la herejia, resultado de la intransigencia y del poder frente a cualquier tipo
de heterodoxia, pero su lucha por la tolerancia no fue en balde.

Desde una perspectiva historica, Servet murid para que la libertad de conciencia
Ilegara a ser un derecho civil del individuo en la sociedad moderna. Se lleg6 a decir que
Thomas Jefferson, uno de los mejor educados presidentes de Estados Unidos, retomé el
mensaje y lo introdujo en la Constitucidn Americana. EI martirio de ambos aragoneses
seria un estimulo para el crecimiento de la tolerancia religiosa, aunque habria de pasar
largo tiempo hasta que se alcanzase la confrontacion de criterios basandose en la razén
y la libertad, alejadas de ortodoxias caducas.

Llegados a este punto, podemos definir tanto la tolerancia como la intolerancia y
comprobar que se ajustan al tratamiento recibido por Servet y Molinos. Se podra objetar
que también ellos fueron intolerantes al no aceptar la doctrina de la Iglesia y oponerse a
sus normas, pero no parece un caso de ir contra la fe, sino de salvaguarda de la misma.
El cristianismo no se reflejaba en las actuaciones eclesiales y exigia una revision, habia

que volver a la luz de los primeros tiempos y librarlo de oropeles innecesarios.

6. 1. Tolerancia

Debemos remitirnos al latin para encontrar el verbo tolerare, con el significado
de soportar 0 aguantar, que parece negativo y alude a que no se puede solucionar una
situacion. Sin embargo, tolerantia indica la accion basada en respetar y aceptar algo con
lo que uno no esta de acuerdo. Ahora se usaria mas como sinénimo de respeto y asi lo
expresa la Real Academia Espafiola (RAE): «Respeto a las ideas, creencias o practicas
de los demas cuando son diferentes o contrarias a las propias». En otra acepcion se lee:
«Reconocimiento de inmunidad politica para quienes profesan religiones distintas de la
admitida oficialmente». Hay muchas mas y también autores que han escrito ella, como

John Locke!?”, Carta sobre la tolerancia, en el siglo xvi1, en la que expresa que de las

107 John Locke, Carta sobre la tolerancia, Tecnos, Madrid, 2008.

48



libertades reivindicadas en la época moderna fue la primera la religiosa y raiz de las
demés, marcando un hito en el progreso humano.

Voltairel® en el xvii, compuso su obra Tratado sobre la tolerancia, en la que
leeremos esta afirmacion: «Cuantas mas sectas haya, menos peligrosa es cada una de
ellas; la multiplicidad las debilita». En 1685, Luis XIV habia revocado el edicto de
Nantes, que permitia la libertad de cultos en Francia y con ocasion de la muerte del
jansenista Jean Calas, el autor escribe sobre la tolerancia animando al resto de filésofos
a declarar la guerra a cualquier religion, sobre todo, a la catélica de Roma. De ese
mismo siglo e intencion sera David Hume'%, Tratado de la naturaleza humana, que
introduce el razonamiento experimental en los temas morales y es el debelador de todo
dogmatismo, tanto religioso como politico, erigiendo la tolerancia como virtud
fundamental en el orden social y en el cognitivo. Jean-Jacques Rousseau*'®, pensador
influyente, aunque controvertido al igual que su Contrato social en el cual ensalza la
democracia directa de las republicas de la Antigliedad y someteria al individuo a la
colectividad, voluntad general en cuyo nombre «se les obligara a ser libres».

En el x1x John Stuart Mill*** publicara Sobre la Libertad, una controvertida obra
en su tiempo y aun ahora, donde se manifestaba que si la conducta de las personas no
afectaba a terceros, su libertad de pensamiento y accion debia ser completa. Ninguna
ley, gobierno, sociedad, religion, costumbre, tradicién o moral tendrian algun derecho a
interferir en la soberania del individuo.

Claude Levi-Strauss'?, en el siglo xx, incide en la tolerancia de la diversidad
con su Raza y cultura. Observara que no sera uno racista por hablar del color de la piel
ni de la raza blanca, la negra o la amarilla, sino por marcar diferencias entre individuos
y grupos y dudar de la marcha del progreso. Stefan Zweig*3, Castellio contra Calvino,
serviria para cerrar esta muestra de referentes en la actualidad con esta declaracion:
«Tolerancia frente a intolerancia, libertad frente a tutela, humanismo frente a fanatismo,

individualismo frente a mecanizacion, conciencia frente a violencia... Todos estos

108 \/oltaire, Tratado sobre la tolerancia, ed. de Mauro Armifio, Alianza Editorial, Madrid, 2016.
109 David Hume, Tratado de la naturaleza humana, ed. de Félix Duque Pajuelo, Tecnos, Madrid,

2005.

110 Jean Jacques Rousseau, El contrato social, ed. de Maria José Villaverde, Istmo, Madrid,
2004.

11 John Stuart Mill, Sobre la Libertad, ed. de Carlos Rodriguez Braun, Tecnos, Madrid, 2008.

112 Claude Lévi-Strauss, Raza y cultura, Céatedra, Madrid, 1993.

113 stefan Zweig, Castellio contra Calvino. Conciencia contra violencia, Acantilado, Barcelona,
2012.

49



nombres expresan una opcion que en Ultima instancia es la méas personal y la mas
intima, la que para todo individuo resulta de mayor importancia: lo humano o lo
politico, la ética o la razon, el individuo o la comunidad».

La libertad asociada a tolerancia parece coincidir en diversos escritores, también
Angel Alcala manifestara ese interés en muchas de sus obras y articulos servetianos'*4.
Se presta a ello la relacion de Servet con Calvino y las discusiones mantenidas. Denota
que se le da importancia a este valor moral y al que se alude en los grandes discursos,
aunque la practica sea dificil.

El profesor Ferrer Benimeli'®® escribira sobre el historiador fildsofo y abogado
francés, Voltaire, un modelo de respeto a la razén, la ciencia y humanidad en general,
propia de la llustracion, algo que también preconizaba Servet, como un adelantado a ese
pensamiento del Siglo de las Luces.

Un reciente articulo de Juan Fernando Segovia''® puede aclararnos conceptos, ya
que da un sesgo historico a todas esas ideas politicas y juridicas desde la Reforma hasta
la llustracion. Tolerancia religiosa y libertad de conciencia han ido emergiendo en la
vida y obra de Servet y de Molinos. Ahora, religion, teologia, moral, justicia y otras mas
formarian parte del Derecho Constitucional e Internacional.

No voy a tratar de época antigua ni hablar del Edicto de Milan del 313, un caso
de tolerancia religiosa. Con las pautas dadas por los autores mencionados, podemos

establecer diferencias claras entre tolerancia y su concepto opuesto.

6. 2. Intolerancia

Seria lo contrario de la tolerancia, negar los valores de la primera. Intolerancia
es sindnimo de intransigencia, obstinacion, testarudez, no respetar a quien posee ideas
diferentes en el ambito politico, religioso, cultural, sexual, racial o de cualquier otro. No
permite una buena convivencia entre humanos, y si avanzamos algo mas, descubriremos
que los grandes casos de persecuciones a lo largo de la historia han hundido sus raices
en la intolerancia. Se deja bien claro cual ha sido el problema base de los procesos

inquisitoriales sufridos por los dos aragoneses.

114 Angel Alcala «De la polémica entre Calvino y Servet al reconocimiento en las Constituciones
modernas: el derecho a la libertad de conciencia», Revista de la Inquisicion. Intolerancia y Derechos
Humanos, n.° 12, Madrid, 2006, pp. 55-97.

115 José Antonio Ferrer Benimeli, Voltatire, Servet y la intolerancia, Instituto de Estudios
Sijenenses «Miguel Servet», Villanueva de Sijena, 1980.

116 Juan Fernando Segovia, «De la razén de estado a la razén de los derechos. Tolerancia
religiosa, libertad de conciencia y libertad de religion», Derecho Publico Iberoamericano, n °© 13, 2018,
pp. 13-74

50



David Wark Griffith'!’ dirigio la pelicula Intolerance de 1916, un clésico del
cine mudo, donde muestra a través de varios episodios historicos las injusticias
provocadas por esa falta de valor moral. Aunque la idea inicial del director era narrar las
sangrientas huelgas de 1912 en EE.UU., después decidio rodar tres episodios mas: «La
caida de Babilonia» en 539 a. C, «La Pasion de Cristo» y «La noche de San
Bartolomé», el sangriento episodio de las luchas entre hugonotes y catdlicos que tuvo
lugar en Paris en 1572. Me parece que es un buen ejemplo de que la intolerancia se da
en cualquier época y en muy distintos &mbitos, pero con un denominador comun, no
aceptar al otro.

Un humanista y tedlogo francés, Sebastian Castellio, defensor de la libertad tuvo
muy duros enfrentamientos con Calvino por su conducta y malas précticas, entre ellas la
ejecucion en la hoguera del sijenense. Se ha repetido por doquier su célebre frase:
«Matar a un hombre no es defender una doctrina, es matar a un hombre» y Juan Alfredo
Obarrio Moreno*® describe la situacion en un interesante articulo.

Tanto Miguel Servet como Miguel de Molinos serian paradigma de afectados
por la intolerancia religiosa, sufrieron persecucion por sus ideas y fueron victimas de
manejos politicos de los gobernantes y de los grupos de presion eclesiasticos. Caerian
en desgracia, después de ser loados por todos los estamentos, y sufrieron proceso
inquisitorial. EI primero fue quemado vivo en la hoguera y el segundo padeci6 carcel
perpetua, hasta morir en ella.

Esa animosidad no solo podria considerarse eclesiastica, también civil, ya que en
la época resultaria dificil discernir ambas acepciones, los intereses religiosos y politicos
formaban un cuerpo indisoluble para quienes ejercian el poder. Puede verse rastreando
la trayectoria vital de los dos y si me decanto por la intolerancia religiosa, es porque ella
fue la desencadenante de todo lo demaés y la causa oficial de los procesos y condena por
el Tribunal del Santo Oficio.

Ahora, bajo aparente capa de libertad, las distintas confesiones siguen sufriendo
la intolerancia de sus contrarios y parece que serad una lacra dificil de erradicar, ya que
cada uno se creera en posesion de la verdad y esta admite muchos matices. Quiza habria

gue buscar lo que nos une mas que lo que nos separa.

17 David Wark Griffith, Intolerance [pelicula muda], EE. UU., 1916,
<https://www.youtube.com/watch?v=Lg-HMkrs9-k>, 8-9-2019.

118 juan Alfredo Obarrio Moreno, «Conciencia frente a intolerancia: Castellio contra Calvino»,
Revista de la Inquisicidn. Intolerancia y derechos humanos, n.° 21, 2017, pp. 61-117.

51


https://www.youtube.com/watch?v=Lg-HMkrs9-k

7. CONCLUSIONES

Lo expuesto en este trabajo sobre los dos te6logos aragoneses es una minima
aproximacion a sus vidas, obras y pensamiento, bien reflejado a la altura del siglo xxi,
cuando hay tanto publicado, segin se ha comprobado. La época en que vivieron Servet
y Molinos fue de gran convulsion politica y religiosa, que los abdujo, y la percepcién
del otro como enemigo crearia el caldo de cultivo para la intolerancia sufrida. Cabria
preguntarse si solo se trataba de diferentes apreciaciones misticas o el fundamento era la
soberbia, el herido orgullo personal y el ascenso en una escala social de cualquier orden.

Sus lugares de nacimiento fueron Villanueva de Sijena en Huesca y Muniesa en
Teruel, aunque su trayectoria vital se desarrollé lejos de ellas. El sijenense tuvo una
intensa actividad europea, absorbiendo las corrientes del momento, y el muniesino se
asento en el politizado ambiente de Roma, pero comunicandose con el exterior. Como
hombres inquietos, buscaban su particular promocion religiosa y social, relacionandose
con relevantes personalidades que los protegieron e impulsaron en su carrera. Distintos
externamente y con diferente «estado civil», ambos participaron de un interés comdn:
Dios por encima de todo, regresar a la verdadera practica del cristianismo.

El conservadurismo eclesiastico los abocaria a enfrentamientos constantes con el
poder establecido, que consideraba herejes a quienes no se ajustaban a la ortodoxia, y
sus escritos seran el vehiculo propicio para exponer sus ideas. Los dos elaboraran su
respectiva obra cumbre, Servet Christianismi restitutio y Molinos la Guia espiritual,
que se convertirdn en el pretexto para su condena, aunque fueran las cartas el motivo
real. En ellas pudieron encontrar los censores la heterodoxia que no residia en los libros.

Preocupados por la fe verdadera, la oleada de la Reforma y Contrarreforma les
impact6 de lleno, ya que empezaria en el siglo Xviy se prolongaria en el xvii. El paso
del tiempo calmaria las aguas, pero ya se habrian llevado por delante a los dos. Servet,
acosado obsesivamente por Calvino, seria ejecutado en la hoguera como hereje, y la
sociedad que habia encumbrado a Molinos, unida a la persecucion perpetrada por los
jesuitas, lo condenaria igualmente, hasta morir en la carcel. Matizaria que el sijenense
no se arrepintio de su proceder tras oir la sentencia, se mantuvo firme en su doctrina,
pero si el de Muniesa, que lo hizo humildemente.

Los estudios tradicionales de la ciencia, bajo el prisma divino, frente al avance
del Renacimiento y humanismo, también favorecian el asedio a quienes se decantaban
por esa nueva via. Se mezclaban intereses politicos y religiosos y Servet los sufrié en

sus trabajos de investigacion tanto en la Sorbona como en las obras publicadas.

52



Hemos descubierto que estos dos tedlogos aragoneses disfrutaron de un tiempo
de gloria, fueron reconocidos y alabados. Cayeron en desgracia por mantener su linea de
conducta y no someterse al poder, que los condend. Pasado el tiempo, ambos han sido
revalorizados y rehabilitados, colaborando las instituciones y autores aragoneses. Antes
pudimos observar el trato poco favorable que les habian dedicado en sus obras Latassa y
Menéndez y Pelayo, dando la impresion de que los intolerantes fueran ellos.

Angel Alcala estudi6 la vida de Servet y tradujo sus textos, fue un especialista
servetiano, como lo seria José Ignacio Tellechea de Molinos, actuando con equidad en
la interpretacidn, ante todo lo que se habia ido editando, trufado de maniqueismo.

Pasarian siglos hasta poner en valor las propuestas teoldgicas de los olvidados
aragoneses y reconocer que fueron victimas de su época, la coyuntura y también de su
ingenuidad, como ha quedado manifiesto. Mantuvieron firmes sus ideas, la coherencia
parecia imprescindible, aun buscandose enemigos poderosos que acabaron con sus vidas
de modo ignominioso. Un caracter recio, su sensibilidad humana y espiritual pudieron
ser claves en estos misticos, victimas de la intolerancia, la raiz de todo su calvario, pero
rehabilitados actualmente. La copiosa bibliografia existente, tesis doctorales, congresos

y diversos eventos conmemorativos dan prueba de ello y contintia en alza.

53



8. FUENTES CONSULTADAS

AGUILAR-ALVAREZ, Tatiana, «La nada como ejercicio creador. La Guia espiritual de
Molinos en Zambrano y Valente», Elsevier, ScienceDirect, Acta Poética 35/2,
julio-diciembre 2014, pp. 15-34, < https://www.sciencedirect.com/journal/acta-
poetica/vol/35 >, 8-9-20109.

ALABRUS IGLESIAS, Rosa Maria (coord.), CALLADO ESTELA, Emilio, PONS FUSTER,
Francisco y ESPONERA CERDAN Alfonso, OP, «Silencio femenino y quietismo
barroco. Miguel de Molinos y las mujeres», Revista de Historia Jeronimo
Zurita, n.° 93, 2018.

ALCALA, Angel, «Deuda con Molinos, mistico radical» Turia, n.° 50, 1999, pp. 263-
271.

— Miguel Servet, CAI 100, n.° 67, Zaragoza, 2000.

— «Los dos grandes legados de Servet: el radicalismo como método intelectual y el
derecho a la libertad de conciencia», Turia, n.° 63-64, 2003, pp. 221-242.

— «De la polémica entre Calvino y Servet al reconocimiento en las Constituciones
modernas: el derecho a la libertad de conciencia», Revista de la Inquisicion.
Intolerancia y Derechos Humanos, n.° 12, 2006, pp. 55-97.

ALONSO SCHOKEL, Luis y Mateos, Juan, (trs.) et al., Nueva Biblia Espafiola, Ediciones
Cristiandad, Madrid, 1975.

ALVAREZ GONZALEZ, Mercedes, «Sobre Miguel de Molinos», El Basilisco, n.2 21,
1996, pp. 18-19, <www.filosofia.org/rev/bas/bas22107.htm>, 8-9-2019.

ANTONIO, Nicolas, Bibliotheca Hispana Nova sive hispanorum qui ab anno md. ad
MDCLXXXIV. floruere notitia. auctore D. Nicolao Antonio Hispalense I.C.
Ordinis S. lacobi equite, patriae Ecclefiae canonico, Regiorum negotiorum in
Urbe & Roman curia procuratore generali, confiliario Regio. Nunc primun
prodit recognita emendata aucta ab ipso auctore. Matriti apud Joachimun de
Ibarra Typographum regium MDCCLXXXIII. Biblioteca Nacional de Espafia,
Joaquin Ibarra, Madrid, 1783.

AYALA, Jorge Manuel, Miguel de Molinos. Camino interior del recogimiento, CAIl 100,
n.° 71, Zaragoza, 2000.

BACHES OrI, Sergio (coord. y ed.) y GOMEZ RABAL Ana (ed.), Miguel Servet, eterna
libertad. V Centenario de su nacimiento (1511-2011), Instituto de Estudios

Sijenenses «Miguel Servet», Villanueva de Sijena, 2012.

54


http://www.filosofia.org/rev/bas/bas22107.htm
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=33487
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=76587
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=7367
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=7367

BAINTON, Roland Herbert, Servet, el hereje perseguido, trad. de Angel Alcala, Taurus,
Madrid, 1973.

BARON FERNANDEZ, José, Miguel Servet. Su vida y su obra, Espasa-Calpe, Madrid,
1989.

BURKE, Peter, El Renacimiento europeo, Critica, Barcelona, 2000.

CORRAL, José Luis, ElI médico hereje, Planeta, Barcelona, 2013.

CoRTES PENA, Antonio Luis, Religion y politica durante el antiguo régimen,
Universidad de Granada, 2001.

DUDON, Paul, Le quiétiste espagnol Michel Molinos, Gabriel Beauchesne, Paris, 1921.

EGIDO LOPEZ, Teofanes, Las reformas protestantes, Sintesis, Madrid, 1992.

EspINOsA, Juan, Apuntes sobre el ocaso de la mistica europea. Miguel de Molinos,
Parques de estudio y reflexion, Toledo, 2013.

EZQUERRA GOMEZ, Jesus, «EIl desapego de Dios en Miguel de Molinos», Revista de
Estudios Turolenses, vol. 87, n.° 2, 1999, pp. 141-171.

— EI profundo de la nada. El desapego de Dios en el mistico aragonés Miguel de
Molinos, Institucion «Fernando el Catolico», Zaragoza, 2014.

FERRER BENIMELI, José Antonio, Voltatire, Servet y la intolerancia, Instituto de
Estudios Sijenenses «Miguel Servet», Villanueva de Sijena, 1980.

FERNANDEZ ALONSO, Justo, «Una bibliografia [sic] inédita de Miguel de Molinos»,
Anthologica Annua (Roma), n.° 12, 1964, pp. 293-321.

GARCIA CARCEL, Ricardo y MORENO MARTINEZ, Doris, Inquisicion. Historia critica,
Temas de Hoy, Madrid, 2000.

GARIN, Eugenio, El hombre del Renacimiento, Alianza Editorial, Madrid, 1993.

GOMEZ NAVARRO, Maria Soledad, Reforma y renovacién catolicas, Sintesis, Madrid,
2016.

GOMEZ RABAL, Ana, Las primeras obras teoldgicas de Miguel Servet: estudio y
traduccion, Tesis Doctoral dirigida por Pere J. Quetglas, Universitat de
Barcelona, 2003.

— De Trinitatis erroribus: una aproximacion filolégica a Miguel Serveto, Instituto de
Estudios Sijenenses «Miguel Servet», Villanueva de Sijena, 2005.

GOMEZz URIEL, M., Bibliotecas antigua y nueva de escritores aragoneses de Latassa
aumentadas y refundidas en forma de Diccionario bibliografico-biogréfico, 3
vols., Imprenta de Calisto Arifio, Zaragoza,1884-1886.

55


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=56049
https://dialnet.unirioja.es/institucion/394/buscar/tesis
https://dialnet.unirioja.es/institucion/394/buscar/tesis

— Bibliotecas antigua y nueva de escritores aragoneses de Latassa aumentadas y
refundidas en forma de Diccionario bibliografico-biogréafico, Prensas
Universitarias de Zaragoza, 2001.

GONZALEZ ECHEVARRIA, Francisco Javier, EI amor a la verdad. Vida y obra de Miguel
Servet, Gobierno de Navarra, Pamplona, 2011.

GRACIAN, Baltasar, El Comulgatorio, Juan de Ybar, Zaragoza, 1655.

GRIFFITH, David Wark, Intolerance [pelicula muda], EE. UU., 1916,
<https://www.youtube.com/watch?v=Lg-HMkrs9-k>, 8-9-2019.

HuwmE, David, Tratado de la naturaleza humana, ed. de Félix Duque Pajuelo, Tecnos,
Madrid, 2005.

LABARGA GARCIA, Fermin, «La Santa Escuela de Cristo. Una peculiar instituciéon del
Barroco hispano», Anuario de historia de la Iglesia, n.° 21, 2012, pp. 519-528.

LATASSA Y ORTIN, Félix, Bibliotheca Antigua de los Escritores Aragoneses que
florecieron desde la venida de Christo, hasta el afio 1500, 2 vols., Oficina de
Medardo Heras, Zaragoza, 1796.

— Biblioteca Nueva de los Escritores Aragoneses, 6 vols., Oficina de Joaquin
Domingo, Pamplona, 1798-1802.

— Biblioteca nueva de los escritores aragoneses, ed. a cargo de Genaro Lamarca
Langa, cols. Sofia Arguis et al., Real Sociedad Econémica Aragonesa de
Amigos del Pais, Ibercaja, Zaragoza, 2004.

LAzARO PoLO, Francisco « Miguel de Molinos en La montafia magica de Thomas
Mann», Turia, n.° 131, Teruel, 2019, pp. 247-367.

LEVvI-STRAUSS, Claude, Raza y cultura, Catedra, Madrid, 1993.

LockE, John, Carta sobre la tolerancia, Tecnos, Madrid, 2008.

LomBA, Joaquin y BARCELO J. M.? (coord.), Mistica, pensamiento y cultura. En el
tercer centenario de la muerte de Miguel de Molinos, Ibercaja, Obra Cultural,
Zaragoza, 1996.

LOPEZ VALLEJOS, Alfredo, «Miguel Servet, ¢heterodoxo? Corrientes teoldgicas y
filosoficas en el cristianismo del siglo xvi», en FUENTES SAGAZ, Manuel, et al.,
Miguel Serveto o Miguel de Villanueva: conmemoracion del 450 aniversario de
la muerte de Miguel Servet, 1553, Gobierno de Navarra, Departamento de Salud,
Pamplona, 2004, pp. 141-178.

MALAVAL, Frangois, Pratique facile pour élever I’ame a la contemplation (1" partie),
Florentin Lambert, Paris, 1664.

56


https://www.youtube.com/watch?v=Lg-HMkrs9-k

MENENDEZ Y PELAYO, Marcelino Historia de los heterodoxos espafioles, 2.2 ed.
refundida ordenada y dirigida por D. Miguel Artigas, Libreria de Victoriano
Suérez, Imprenta de Romana Velasco, Madrid, 1928.

— Historia de los heterodoxos espafioles, Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, Madrid, 1992, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, Alicante,
2003, <http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-de-los-heterodoxos-
espanoles/html/>, 8-9-2019.

MOLINER, Maria, Diccionario del uso del espafiol, Gredos, Madrid, 1983.

MoLiNos, Miguel de, Devocion de la buena muerte con ejercicios de meditacion,
Bernardo Nogués, Valencia, 1662. [Atribuido por Nicolds Antonio a Molinos
bajo el seuddnimo de Juan Baptista Catald].

— Breve trattato della cotidiana commvnione. Roma: Michele Hercole, 1675. 12.°,
Génova-BU; Vat-B. Simon Bibliografia, XV, 1044; CAV.

— Lettere scritte ad un cavaliere spagnvolo Disingannato per animarlo all’Esercitio
dell’Oratione mentale con darli il modo da ferla, Fatte tradurre dalla lingua
Spagnuola, Juan de Jesus Maria, trad. Roma: Michele Ercole, 1676. 12.°, Vat-B.
Simén Bibliografia, XV, 1045; CAV.

— Breve trattato della cotidiana communione. Venecia: G. G. Hertz, 1685. 8.°, Vat-B.
CAV.

— Guia Espiritual. Defensa de la Contemplacion, edicion José Angel Valente, Barral,
Barcelona, 1974.

— Guia espiritual, edicion critica, introduccién y notas de J. I. Tellechea Idigoras, ed.
Fundacion Universitaria Espafiola-Universidad Pontificia de Salamanca, Madrid,
1976, [ed. orig., 1675].

— Defensa de la contemplacién, obra inédita escrita entre los afios 1675-1680, ed. de
Francisco Trinidad Solano, Editora Nacional, Madrid, 1983.

MORADIELLOS, Enrique, El oficio de historiador. Estudiar, ensefiar, investigar, Akal,
Madrid, 2013.

MORENO MARTINEZ, Doris, La invencion de la Inquisicion, Marcial Pons, Madrid,
2004.

MORENO MORENO, Daniel, Miguel Servet tedlogo iluminado ¢Ortodoxia o herejia?,
Institucion «Fernando el Catolico», Zaragoza, 2011.

MORENO RODRIGUEZ, Pilar, EI pensamiento de Miguel de Molinos, prél. de José Ignacio

Tellechea Idigoras, Fundacion Universitaria Espafiola, Madrid, 1992.

57


http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-de-los-heterodoxos-espanoles/html/
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-de-los-heterodoxos-espanoles/html/

— «Miguel de Molinos en la obra de Ramon J. Sender», Actas del | Congreso sobre
Ramon J. Sender (Huesca, 3-7 de abril de 1995) / Fermin Gil Encabo (ed. lit.),
Juan Carlos Ara Torralba (ed. lit.), 1997, pp. 409-430.

NEGREDO DEL CERRO, Fernando, La guerra de los Treinta Afios: una vision desde la
Monarquia Hispanica, Sintesis, Madrid, 2016.

OBARRIO MORENO, Juan Alfredo, «Conciencia frente a intolerancia: Castellio contra
Calvino», Revista de la Inquisicion. Intolerancia y derechos humanos, n.° 21,
2017, pp. 61-117.

OLIVARI, Michele, Avisos, pasquines y rumores. Los comienzos de la opinion publica en
la Espafia del siglo xvii, Céatedra, Madrid, 2014.

PALACIOS SANCHEZ, Juan Manuel, El ilustre aragonés Miguel Servet: breve biografia
del sabio espafiol, descubridor de la circulacién de la sangre, Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas (CSIC), Instituto de Estudios Oscenses, Huesca,
1956.

— «Sobre el descubrimiento de la circulacion de la sangre», Argensola, n.° 29, 1957,
pp. 55-58.

— «Aportaciones a la medicina servetiana», Argensola, n.° 86, 1978, pp. 381-390.

— «A propdsito del lugar de nacimiento y origen familiar de Miguel Servet»,
Argensola, n.° 87, 1979, pp. 263-276.

— Nuevas aportaciones sobre Miguel Serveto. El poligrafo Miguel Serveto, a través de
su pensamiento, obra y linaje, Tesis Doctoral dirigida por José Antonio Armillas
Vicente, Universidad de Zaragoza, 1983.

PARDO LOPEZ, Josefina, Miguel de Molinos un mistico acallado y olvidado, Trabajo Fin
de Grado, Universidad de Zaragoza, 2018,
[https://zaguan.unizar.es/collection/trabajos-fin-grado?In=es].

PARKER, Geoffrey, El siglo maldito. Clima, guerras y catastrofes en el siglo xvii,
Planeta, Barcelona, 2013.

— La guerra de los Treinta Afios, Antonio Machado, Madrid, 2014.

PENA Diaz, Manuel, Escribir y prohibir. Inquisicion y censura en los Siglos de Oro,
Cétedra, Madrid, 2015.

PosADAS, Francisco, Triunfos de la castidad contra la lujuria diabdlica de Molinos,
Valverde, Cordoba, 1689.

RAE, Diccionario de la lengua espafiola, Espasa-Calpe, Madrid, 1980.

58


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=67245
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=106311

— Nuevo Tesoro Lexicografico de la Lengua Espafiola, NTLLE.
http://www.rae.es/recursos/diccionarios/diccionarios-anteriores-1726-
1992/nuevo-tesoro-lexicografico, 8-9-2019.

RiBAs, Albert, «La mistica heterodoxa de Miguel de Molinos», El Ciervo, n.° 549,
1996, pp. 27-30.

— La Web del Vacio, <www:.editorialsunya.com/molinos.html>, 8-9-2019.

RousseAu, Jean Jacques, El contrato social, ed. de Maria José Villaverde, Istmo,
Madrid, 2004.

Seco, Manuel, ANDRES, Olimpia y RAM0S, Gabino, Diccionario del Espafiol Actual,
Aguilar, Madrid, 1999.

SEGOVIA, Juan Fernando, «De la razon de estado a la razdn de los derechos. Tolerancia
religiosa, libertad de conciencia y libertad de religion», Derecho Publico
Iberoamericano, n ° 13, 2018, pp. 13-74.

SENDER, Ramon J., El verdugo afable, Aguilar, México D. F., 1970.

SERRANO MARTIN, Eliseo (coord.), RODRIGUEZ GARCIA, José Luis, PARDO-TOMAS, José,
RIPPA BONATI, Maurizio y MORENO MORENO, Daniel, «Miguel Servet,
humanista, anatomista y te6logo en tiempos de Reformas, Revista de Historia
Jerénimo Zurita, n.° 92, 2017.

SERVET, Miguel, De Trinitatis erroribus libri septem [Siete libros de los errores sobre
la Trinidad], 1531. Reimpreso en Ratisbona, 1721. Ed. facsimil, Minerva GmbH,
Frankfurt, 1965. Traduccion al catalan de Ana Gémez Rabal, Dels errors sobre
la Trinitat, Edicions, Proa, Barcelona, 1999.

— Dialogorum de Trinitate libri duo [Dos libros de dialogos sobre la Trinidad], Johann
Setzer, Haguenau (Francia), 1532. Reimpreso en Ratisbona, 1721. Ed. facsimil
junto con Erroribus, Minerva GmbH, Frankfurt, 1965. Traduccion al catalan de
Ana Gomez Rabal, Proa, Barcelona, 1999.

— Claudii Ptolomaei Alexandrini Geographicae enarrationis libri octo, Melchior y
Gaspar Trechsel, Lyon, 1535 y 1541. Traduccion y estudio de José Goyanes
Capdevila como Descripciones geograficas del estado moderno de las regiones
en la Geografia de Claudio Ptolomeo Alejandrino por Miguel Villanovano
(Miguel Serveto), ed. Julio Cosano, Madrid,1935.

— In Leonardum Fuchsium apologia, Gilles Huguetan, Lyon, 1536. [Apologia contra
Leonardo Fuchs. Traduccion y estudio de Angel Alcala, Instituto de Estudios

Sijenenses «Miguel Servet», Villanueva de Sijena, 1981.].

59


http://www.rae.es/recursos/diccionarios/diccionarios-anteriores-1726-1992/nuevo-tesoro-lexicografico
http://www.rae.es/recursos/diccionarios/diccionarios-anteriores-1726-1992/nuevo-tesoro-lexicografico
http://www.editorialsunya.com/molinos.html

— Syruporum universa ratio, Simon Collinaeus, Paris, 1537. [Razon universal de los
jarabes segun inteligencia de Galeno. Traduccién y estudio de José Goyanes
Capdevila, ed. Julio Cosano, Madrid, 1943. Nueva traduccion, introduccion y
notas de Ana Gomez Rabal, Mra Ediciones, Barcelona, 1995.].

— Michaelis Villanovani in quemdam medicum apologetica disceptatio pro Astrologia,
Paris, 1538. [Discurso en pro de la Astrologia. Traduccion y estudio de Angel
Alcald, Instituto de Estudios Sijenenses «Miguel Servet». Villanueva de Sijena,
1981.].

— Biblia Sacra ex Santis Pagnini tralatione, Gaspar Trechsel, Lyon, 1542.

— Christianismi Restitutio, Baltasar Arnoullet y Guillermo Guéroult, Viena del
Delfinado (Francia), 1553, reeditado por Minerva GmbH, Frankfurt, 1966.
[Restitucion del cristianismo. Traduccion de Angel Alcala y Luis Betés. Edicion
y estudio de Angel Alcala, Fundacion Universitaria Espafiola, Madrid, 1980.].

— Treinta cartas a Calvino. Sesenta signos del Anticristo. Apologia de Melanchton.
[Amplias obras independientes impresas por Servet con Restitutio. Traduccion y
estudio de Angel Alcal4, Castalia, Madrid, 1981.].

— Obras completas, ed. de Angel Alcala, Larumbe, Clasicos Aragoneses, Prensas
Universitarias de Zaragoza, 2003-2007.

SIMON Diaz, José, Manual de Bibliografia de la Literatura Espafiola, Gredos, Madrid,
1980, pp. 419-420.

STUART MILL, John, Sobre la Libertad, ed. de Carlos Rodriguez Braun, Tecnos, Madrid,
2008.

TAUSIET, Maria, « Mago contra falsario: un duelo de insultos entre Calvino y Servet,
Hispania Sacra, LXII, 125, enero-junio 2010, Instituto de Historia (CSIC),
Madrid, pp. 181-211.

TeJA, Ramon y Acersl, Silvia (dirs.), «Historia de los heterodoxos Espafioles».
Estudios, Ediciones de la Universidad de Cantabria, Santander, 2012.

TELLECHEA IDIGORAS, José Ignacio, «Dos originales manuscritos dela Guia
espiritual de Molinos. Notas para una edicion critica» en Anthologica Annua,
Roma, Iglesia Nacional Espafiola, 1960, Vol. 8, pp. 495- 518.

— «Miguel Molinos en la obra inédita de Francisco A. Montalvo Historia de los
quietistas» en Salmanticensis, 1974, 21, Universidad Pontificia de Salamanca,
pp. 69-126.

60


http://books.google.es/books?id=X2RyZREnBDIC

— Introduccién a Miguel de Molinos, Guia Espiritual, edicion critica, introduccion y
notas de J. I. Tellechea Idigoras, ed. Universidad Pontificia de Salamanca y
Fundacién Universitaria Espafiola, Madrid, 1975.

— Léxico de la Guia espiritual de Miguel de Molinos, Fundacion Universitaria
Espafiola, Madrid, 1991.

— EI proceso del Doctor Miguel de Molinos, Fundacién Universitaria Espafiola,
Madrid, 2007.

TORRES ARCE, Marina, «Molinos, Molinosismo e Inquisicién espariola de la Historia de
los heterodoxos espafioles hasta hoy», en «Historia de los Heterodoxos
Esparioles». Estudios, Ediciones de la Universidad de Cantabria, Santander,
2012, pp. 355-377.

VALENTE, J. A., Ensayo sobre Miguel de Molinos, Barral, Barcelona, 1974.

VALTUENA, José Antonio, Proceso y rehabilitacion de Miguel Servet, Aula 7 activa,
Barcelona, 2008.

VERDU VICENTE, Francisco Tomaés, Astrologia y hermetismo en Miguel Servet,
Universitat de Valéncia, 2004.

VOLTAIRE, Tratado sobre la tolerancia, ed. de Mauro Armifio, Alianza Editorial,
Madrid, 2016.

VV. AA., Manual de Historia de la Iglesia, (dir. Hubert Jedin), tomo V, «Reforma,
reforma catolica y contrarreformax» ed. Herder, Barcelona, 1972 y tomo VI, «La
Iglesia en tiempo del absolutismo y de la llustracién», Ibidem, 1978.

— Nueva Enciclopedia Larousse, Editorial Planeta, Barcelona, 1980.

— Miguel Servet. Los valores de un hereje. Un aragonés universal, que luch6 y muri6
por la libertad de conciencia, Heraldo de Aragén, Zaragoza, 2013.

— GEA, Gran Enciclopedia Aragonesa OnLine, < http://www.enciclopedia-
aragonesa.com/monograficos/biografias/miguel_servet/default.asp>, 8-9-2019.

WILSON, Peter H., La guerra de los Treinta Afios, Desperta Ferro Ediciones, Madrid,
2018.

ZWEIG, Stefan, Castellio contra Calvino. Conciencia contra violencia, Acantilado,
Barcelona, 2012.

61


http://www.enciclopedia-aragonesa.com/monograficos/biografias/miguel_servet/default.asp
http://www.enciclopedia-aragonesa.com/monograficos/biografias/miguel_servet/default.asp

