
 

 

 

 

Trabajo Fin de Máster 

 

Asia Menor helenística: Elementos de influencia 

sobre la sociedad y la administración de la polis 

griega 

Hellenistic Asia Minor: Elements of influence 

on society and the administration of the Greek 

polis 

 
Autor/es: 

Jorge Atondo Martínez 

 

Director/es 

Laura Sancho Rocher 

 

Facultad 

 

Filosofía y Letras 

Año 

2019 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 2 
 

 

 



 

 

ÍNDICE 
ÍNDICE ........................................................................................................................................................................................................... 3 

INTRODUCCIÓN ......................................................................................................................................................................................... 5 

CAPÍTULO I. MUNDO HELENÍSTICO ................................................................................................................................................. 8 

1.DELIMITACIÓN TEMPORAL Y GEOGRÁFICA ......................................................................... 8 

2.CARACTERÍSTICAS DE LA ÉPOCA HELENÍSTICA .................................................................. 12 

CAPITULO II. FORMACIÓN DE LOS ESTADOS MINORASIÁTICOS ...................................................................................... 18 

1.CONFORMACIÓN DE LOS GRANDES ESTADOS HELENÍSTICOS............................................ 18 

1.1Asia Menor ................................................................................................................. 21 

2.CARACTERÍSTICAS ASIA MENOR ....................................................................................... 25 

2.1 Bitinia ........................................................................................................................ 28 

2.2 Capadocia .................................................................................................................. 30 

2.3 Ponto ........................................................................................................................ 30 

2.4 Pérgamo .................................................................................................................... 35 

2.5 Rodas ........................................................................................................................ 38 

2.6 Liga Licia .................................................................................................................... 40 

2.7 Liga Etolia .................................................................................................................. 41 

2.8 Gálatas ...................................................................................................................... 43 

CAPITULO III: ELEMENTOS DE INFLUENCIA EN LA SOCIEDAD Y EN LA POLIS HELENA ....................................... 43 

1.MONARQUÍA HELENÍSTICA ............................................................................................... 43 

1.1 Culto monárquico y dinástico .................................................................................... 51 

2.RELIGIÓN Y NUEVAS CONCEPCIONES SOCIALES ................................................................ 57 

2.1 Individualismo ........................................................................................................... 63 

3.LA ESCLAVITUD ................................................................................................................ 65 

4.LA MUJER HELENÍSTICA .................................................................................................... 74 

CAPITULO IV: LA CIUDAD HELENÍSTICA ..................................................................................................................................... 77 

1.LA CIUDAD ....................................................................................................................... 77 

1.1 La ciudadanía ............................................................................................................ 80 

1.2 Relaciones con los reyes ............................................................................................ 81 

1.3 Dominio de las ciudades griegas ................................................................................ 93 

2.ECONOMÍA Y FINANZAS ................................................................................................... 94 

2.1 Estructura social ...................................................................................................... 101 

2.2 La moneda............................................................................................................... 103 

3.ADMINISTRACIÓN Y MAGISTRATURAS............................................................................ 106 

3.1 Pérgamo .................................................................................................................. 116 

3.2 Asociaciones federales o Ligas ................................................................................. 117 

4. TIPOS DE CIUDADES ...................................................................................................... 120 

4.1 Urbanismo ............................................................................................................... 122 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 4 
 

CAPÍTULO V: CONCLUSIONES......................................................................................................................................................... 130 

BIBLIOGRAFÍA ....................................................................................................................................................................................... 132 

ANEXOS ..................................................................................................................................................................................................... 135 

Anexo 1: Imperio de Alejandro Magno (356 a.C.-323 a.C.) ................................................. 135 

Anexo 2: Reinos helenísticos tras Ipsos (301 a.C.) .............................................................. 135 

Anexo 3: Asia Menor a la muerte de Atalo III y la donación del reino de Pérgamo a Roma 
(133 a.C.). Fin de la época helenística en Asia Menor. ....................................................... 136 

 



5  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

 

INTRODUCCIÓN 

 

Dentro de la Antigüedad el periodo helenístico (323 a.C.-30 a.C.) representa una 

transformación radical del mundo conocido, en el momento, en aspectos como la cultura, 

la lengua, la forma de vida e incluso la propia concepción del individuo y el mundo. Lo 

más destacable de estos siglos son las continuas guerras y conspiraciones entre los 

herederos de Alejandro Magno para hacer con los territorios fragmentados del grandioso 

Imperio macedónico formado por el rey macedonio, estos sucesores fueron llamados 

Diadocos1 y los herederos de estos los Epigonos2 que imitaron a sus padres o 

predecesores, pero sin la intensidad e inteligencia de ellos en la mayor parte de los casos. 

Obviamente hay que darle importancia que tienen a todas estas guerras, enfrentamientos, 

tratados, paces, negociaciones etc, entre los diferentes monarcas helenísticos que son a la 

postre los que configuran el mundo helenístico y a todos sus miembros desde el laoi más 

pobre a los poderosos Ptolomeos, Seleucos, AntÍocos y Atálos gobernantes de los grandes 

reinos. Los estudios sobre esta época se centran en esos acontecimientos políticos y como 

se van formando los reinos así como su evolución en la conquista y perdida de territorios 

hasta la definitiva desaparición de los estados helenísticos bajo el dominio romano, 

mientras que dejan otros apartados más relegados; si bien hay trabajos sobre aspectos 

específicos como los ejércitos o la esclavitud que es realmente importante para la sociedad 

y economía helenística por parte de Herminda Feo; así también de las ciudades y las 

formas de organización de las mismas que es lo que nos interesa en este trabajo. 

El interés por la época helenística surge a mediados del siglo XX ya que antes se 

había considerado una época de decadencia, como veremos después, especialmente por 

las fuentes romanas ya que debían justificar sus conquistas sobre una civilización que en 

esos momentos era muy superior a la suya en bastantes aspectos, excepto en el militar 

que es el que propició las conquistas y la perdida de la autonomía para los griegos. Sin 

embargo, los nuevos estudios tratan estos años con más objetividad y sin connotaciones 

políticas lo que no permite acercarnos de una manera más certera y descubrir que fue una 

época llena de todo menos de decadencia ya que hubo un desarrollo de la ciudad y la 

economía como no se había visto antes, así como avances tecnológicos para la guerra y 

 
1 Significa literalmente sucesores 
2 Nacido después, en referencia a los nuevos reyes y dinastías que fueron surgiendo 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 6 
 

 

algunos para la producción y explotación de los recursos naturales, aunque bastante 

menores. Debido a ello la mayoría de las fuentes empleadas son modernas y de diferentes 

procedencias, lo que no evita hacer referencia a los clásicos como Polibio, que incurre en 

esa visión favorable a los intereses romanos, o Estrabón, ya que era oriundo de Ponto 

(Asia Menor) en el momento de su conquista por Roma.  

La diversidad marca este periodo en muchos ámbitos siendo uno de ellos las 

diferentes formas de gobierno que aparecen por doquier. Surgen grandes imperios y 

reinos con la fuerte institución de la monarquía helenística al frente, pero también hay 

agrupaciones de ciudades conocidas como Ligas e incluso ciudades independientes como 

Rodas. Sin embargo, la ciudad o polis seguía siendo donde vivía la mayoría de la 

población, mientras que el resto habitaba pequeñas aldeas o pueblos sin el nivel 

organizativo de las primeras y en muchos casos sometidas a la organización y deseos de 

la polis.  

El trabajo se estructura con una parte inicial en la que se trata el origen del término 

“Helenístico” creado por Droysen en el siglo XIX, y las diferentes concepciones e ideas 

sobre el mismo, así como el uso que se le daba y se le da que difiere bastante en varios 

aspectos dependiendo el autor y lo que se pretenda explicar. Seguido por un análisis de 

las principales características de este, que siendo dos de ellas su gran extensión geográfica 

y temporal plantean ciertas dificultades para establecer el resto sobre todo por la 

singularidad de cada región, aunque hay algunas que están presentes en la mayoría de las 

regiones y se mantienen a lo largo de todo el tiempo e incluso perduran después del 30 

a.C.  

Como ya he dicho en este trabajo las guerras de Diádocos y Epígonos no es el 

elemento principal, pero es necesario hacer un repaso de estas para llegar a comprender 

como se desarrolla el Asia Menor y todos los cambios que sufre desde la llega de 

Alejandro Magno y su muerte, por lo que se trata la formación de las grandes identidades 

de la región como los reinos de Pérgamo, Capadocia y Ponto; la Liga Licia, la ciudad de 

Rodas e incluso el estado celta de los gálatas en el mismo centro de Anatolia debido a la 

semejanza de la región con su lugar de origen. De esta forma entendemos como acaba 

dividiéndose Anatolia antes de la llegada de los romanos, así como alguno de los efectos 

que tuvieron los itálicos en la región, ayudándonos a comprender porque las ciudades 

actuaban de una manera u otra respecto los nuevos poderes y a los reinos helenísticos en 

declive, antaño dominadores de un extenso y próspero territorio. 



7  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Posteriormente se tratan varios elementos que afectan de forma directa a la 

organización minorasiática, y algunos al mundo helenístico en general, como son la 

institución de la Monarquía helenística y su concepción divina siguiendo la línea de 

Alejandro Magno y su proclamación como hijo de Zeus, la religión helena y todos los 

cambios que sufre con el contacto con oriente que cambia hasta la concepción del 

individuo pasando de una idea de comunidad a una más individualista que influye en la 

forma de construir las ciudades, también cambia el papel de la mujer adquiriendo más 

importancia y posibilidades de actuación. Y también la esclavitud que, aun existiendo 

durante toda la antigüedad, en la época helenística adquirió un nivel altísimo y 

especialmente en la región de nuestro estudio lo que llevó a que se aumentaran 

rápidamente los tratados de asylia, que después explicaremos dentro de las relaciones y 

acuerdos entre los reyes y las ciudades griegas. 

Finalmente, se analiza la ciudad desde diferentes perspectivas como es el ideal de 

la polis clásica y su cambio, los tratados realizados con los reyes y entre las ciudades, la 

idea de ciudadanía, la economía y el origen de la riqueza de las ciudades, las magistraturas 

presentes y sus desempeños, así como la nueva forma de construcción de los edificios 

públicos y privados que responde a varios de los aspectos anteriormente tratados. 

Lo que se pretende como objetivo de este trabajo es dar una visión de una de las 

regiones más importantes durante la época helenística, como fue Asia Menor, debido a 

su riqueza económica y cultural, así como por ser la zona más urbanizada y helenizada 

del antiguo imperio de Alejandro, a excepción de la Grecia continental obviamente. En 

especial, haciendo referencia a la ciudad y su estructura desde sus magistraturas, la 

economía, sus limitaciones políticas que la obligaban a estar en constantes negociaciones 

con los reyes e incluso su urbanismo ya que representa las concepciones sociales y 

culturales del momento. La ciudad era el eje de la vida griega tanto en época clásica como 

helenística, aunque de diferentes modos, por lo que es necesario tratar todos los aspectos 

antes comentados antes de llegar a poder hablar de la ciudad porque en un mundo tan 

complejo como fue el que se creó a la muerte de Alejandro hay muchas partes en juego 

que se relacionan entre sí y pueden llegar a producir transformaciones en otros elementos 

que en un primer momento no nos habríamos llegado a plantear. 

 

 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 8 
 

 

CAPÍTULO I. MUNDO HELENÍSTICO 

 

 

1. DELIMITACIÓN TEMPORAL Y GEOGRÁFICA 

El término “Helenístico” lo crea el historiador alemán Johan Gustav Droysen 

(1808-1884) en sus obras sobre Alejandro Magno y los Diádocos que son los máximos 

exponentes de esta época (Geschichte Alexanders des Großen en 1833 y Geschichte des 

Hellenismus, entre 1836 y 1843). Son varios autores quienes concuerdan con Droysen a 

la hora de aplicar el término, como puede ser Peter Thoneman 3, Sayas Abengoechea4 o 

Heinen5 entre otros. Sin embargo, hay diferencias a la hora de emplear el término tanto a 

la hora de definir el mundo helenístico como de establecer sus límites geográficos y 

temporales que son muy difusos. 

El término Helenístico se emplea tanto para una época histórica como para una 

región geográfica. La definición de helenístico es entendida de diferentes formas 

dependiendo del autor y el objeto de estudio, Thoneman lo considera como un fenómeno 

cultural con diferentes características según la región y el periodo, como los reinos 

helenísticos, poesía helenística, escultura, religión etc. Mientras que Tarn se pregunta 

¿Qué significa ahora helenismo?  y nos ofrece una serie de respuestas sobre las diferentes 

concepciones de este. Para unos, significa una nueva cultura compuesta de elementos 

griegos y orientales (mezcla que era el deseo de Alejandro); para otros, la extensión de la 

cultura griega a los orientales; otro grupo, lo entiende como la continuación de la línea 

pura de la antigua civilización griega manteniendo sus elementos tradicionales, lo que es 

erróneo ya que acontecen muchos cambios y transformaciones. Y para otro grupo, es esa 

misma civilización modificada por nuevas condiciones6 provenientes de diferentes 

ámbitos. Por otro lado, Walbank se refiere al aspecto más cultural utilizándolo para 

describir este mundo nuevo en el que el griego (Koiné) era la lengua franca empleada por 

todos para los aspectos públicos como las negociaciones o el comercio. Es un helenismo 

que se extiende a los no griegos, con el choque de culturas que ello implica7 aunque las 

revueltas de la población indígena no fueron un gran problema para los estados 

helenísticos debido a las políticas de integración empleadas con ellos. 

 
3 (Thoneman, The hellenistic age 2016) pg 6 
4 (Sayas Abengoechea 2007) pg791 
5 (Heinen 2007) pg10 
6 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 791 
7 (F. Walbank 1985) pg 14 



9  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Para Droysen el inicio de la época helenística comienza con las conquistas de 

Alejandro III de Macedonia, proclamado rey tras el asesinato de su padre Filipo II, 

conocido como Alejandro Magno (356-323 a.C.), con el cruce del Helesponto e invasión 

de Asia Menor frente al Imperio Persa de los Aqueménidas gobernado por Darío III 

Codomano. Es decir, que en opinión de Droysen Alejandro pertenece a la época 

helenística que habría comenzado en el 334 a.C. Thoneman coincide con esta 

consideración inicial puesto que es un acontecimiento dramático que trastoca la vida de 

la cultura helena, incluso más que la muerte del Conquistador, y la expande hacia el este. 

 Aunque hay que tener en cuenta que otros autores establecen el comienzo de la 

época helenística con la muerte de Alejandro, como Lavaque8, puesto que durante las 

conquistas la preocupación por la administración de los territorios era escasa hasta el 

periodo final con su estancia en Babilonia, pese a que las características pueden ser 

similares no es hasta después de la desaparición del Conquistador cuando se forman los 

estados helenísticos y se desarrolla la cultura griega que tendrá en las monarquías 

helenísticas y en las ciudades, antiguas y ex novo,  sus máximos centros de difusión y 

representación de la cultura helena9.  

Pese a las diferentes opiniones sobre el comienzo de esta época, no se crea un gran 

inconveniente porque son solo 13 años de diferencia en los que lo principal es el avance 

imparable hacia la frontera este del Imperio persa por el ejército macedonio. Por otro lado, 

hay características de esta época que ya estaban presentes en las épocas anteriores de la 

Grecia Antigua, es por ello que algunos autores defienden esa idea de que es la 

continuación pura de la cultura griega, y algunos perviven incluso hasta después de la 

conquista romana de la mayoría de los territorios helenísticos 10. 

Sin embargo, sí que surgen problemas a la hora de determinar el final de la época 

helenística ya que el hecho de la gran cantidad de terreno que abarca obliga a hacer 

diferenciaciones por regiones, siendo el criterio principal su pérdida de independencia 

frente al poder romano en el oeste o el parto en el este, es decir, un criterio político. 

Aunque también se tienen en cuenta otros elementos, principalmente culturales, que son 

por los que surgen las diferencias principales y los que generan más dudas puesto que en 

su mayoría no es algo concreto y fácil de rastrear por lo que está sujeto a las 

 
8 (Lavaque 2005) pg21 
9 (Thoneman, The hellenistic age 2016) pg7 
10 (Heinen 2007) pg10 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 10 
 

 

interpretaciones de los historiadores. Por lo general los historiadores consideran que el 

periodo helenístico se finaliza con la muerte de Cleopatra VII Thea Filopátor 

(descendiente del Diádoco Ptolomeo) en el 30 a.C. y la desaparición del Reino de Egipto 

como una entidad independiente que pasa a formar parte de Roma, como lo habían hecho 

antes los reinos de Macedonia, Ponto, Bicinia, Pérgamo, la costa siria y otros tantos 

territorios helenísticos. Por ello, aunque se estable el 30 a.C. como fin general, cada región 

tiene su propia fecha que responde a la invasión romana o parta en el este11.  

Polibio de Megalópolis (210 -125 a.C.) es quien relata mejor este hecho en su 

Historias. En la que Roma tras solo dos generaciones conquista todo el Mediterráneo. 

Tras la caída definitiva de Siria y Egipto en manos romanas llega la caída del helenismo. 

Sin embargo, es un relato político de los acontecimientos que describe los 

enfrentamientos que mantuvo Roma con todo el mundo helenístico, aunque si hay ciertos 

aspectos políticos y reflexiones son más del lado romano que del griego pese a la 

procedencia helena del autor. 

La presencia y duración de la cultura helena son los aspectos que nos plantean esa 

diferencia de opiniones respecto al final del mundo helenístico. Pese a la desaparición de 

los grandes estados helenísticos la cultura griega se mantuvo presente en estos territorios 

siglos después de su pérdida de independencia política, incluso en regiones agrestes del 

este del Imperio Alejandrino se habló griego hasta el siglo XX, como herencia de las 

conquistas. Thoneman lo considera de esta manera, especialmente teniendo en cuenta el 

pequeño Reino del Bósforo en el Mar Negro que sobrevive en el periodo imperial 

romano12. 

 Otros autores, como Heinen Heinz, creen que los antiguos estados helenísticos 

perviven transformados en provincias romanas conservando su cultura 

predominantemente griega y que, dentro del Imperio Romana y Bizantino, surgido con la 

caída del primero en el 476 d.C., se siguió desarrollando la cultura helena sin solución de 

continuidad, uno de los motivos para sostener esta teoría es que en la parte oriental del 

Imperio romano la lengua empleada para los documentos oficiales siguió siendo el griego. 

Mientras los territorios iranios se iban perdiendo, las zonas de Asia Menor y Oriente 

Próximo formaron parte del mundo cultural griego hasta el triunfo del islam muchos 

siglos después. Incluso llega a extender aún más la influencia del helenismo en la cultura 

 
11 (F. Walbank 1985) pg 27 
12 (Thoneman, The hellenistic age 2016) 



11  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

europea, ya que piensa que la unión entre judaísmo y helenismo en el nacimiento y 

propagación del cristianismo es herencia helenística lo que nos lleva a considerar que el 

helenismo tuvo una gran importancia en la conformación de la cultura europea medieval 

y actual13. 

Walbank también cree el periodo helenístico continua dentro del Imperio romano, 

no ya de forma política si no culturalmente ya que muchas de las ideas sociales, 

filosóficas, la concepción del monarca especialmente su ascendencia divina etc perviven 

en la sociedad romana durante un largo periodo e incluso según unos pocos autores se 

pueden encontrar ecos de esta en la Edad Media y en épocas posteriores14 15. 

Como vemos estos límites superan y con creces el año 30 a.C. que como hemos 

dicho es el fin de la independencia política de Egipto, el último reino helenístico, pero si 

vamos un paso más adelante teniendo en cuenta la cultura helena podemos extender su 

influencia hasta siglos muy posteriores. Aunque no creo que se puede alargar la época 

helenística hasta fechas tan tardías como la aparición del islam, ya que si bien es cierto 

hay rasgos del helenismo que perduran hasta esos momentos la idea de una Grecia 

independiente que controlase los territorios de población griega no existía, sino que era 

Roma quien lo hacía. 

Respecto al ámbito geográfico hay muchas menos dudas y diferencias entre los 

autores que han trabajado la época helenística. Refiriéndonos a la extensión territorial la 

zona helenística se sitúa en la zona oeste de Afro-Eurasia entre los paralelos 25 y 45, 

limitada por el Adriático y Libia en el oeste y la cordillera del Himalaya en el este. Todas 

estas tierras estaban gobernadas por Alejandro hasta su muerte en el 323 a.C. en 

Babilonia. Incluía el este del Mediterráneo y el Mar Negro, Egipto y el Levante, 

Mesopotamia, la Meseta irania y las zonas inmediatamente cercanas al norte y sur del 

Hindu Kush. Se trataba del antiguo Imperio persa, junto a Macedonia y Grecia, que 

quedaba ahora administrado por griegos y macedonios y configuraba la escena en la que 

se desarrollarían los acontecimientos de la historia griega, a lo largo de los siguientes tres 

siglos 16. 

 
13 (Heinen 2007) pg 47, 131-132 
14 (F. Walbank 1985) pg 27 
15 (Anson 2014) pg 1 
16 (F. Walbank 1985) pg 14 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 12 
 

 

 Incluso se sumaron algunos territorios a esta vasta extensión como fueron las 

regiones del norte de Anatolia, que Alejandro nunca llegó a controlar. Desde el siglo IV 

a.C. hasta el I a.C. en estas tierras se hablará el griego y estarán gobernadas por dinastías 

greco-parlantes. A este vasto grupo de tierras se podrían añadir algunas otras fuera de 

estos límites, como el reino de Siracusa en la italiana isla de Sicilia o los reinos del 

Bósforo en el Mar Muerto puesto que su cultura era de raíz claramente helénica 17, si bien 

los griegos de Italia y Sicilia no tuvieron entonces ni después un auténtico apoyo de los 

señores helenísticos de Macedonia y Oriente, eran una parte del mundo económico y 

cultural griego pero sin vinculaciones dinásticas ni políticas con el resto del mundo 

helenístico18. 

Debido estos dos aspectos, temporalidad y extensión geográfica, del Mundo 

Helenístico es muy difícil por no decir imposible establecer un relato homogéneo del 

mismo, ya que cada región tiene sus propios rasgos y devenir político. incluso en regiones 

tan cercanas y con estrechas relaciones entre ellas como la Grecia Continental y Asia 

Menor, que va a ser nuestra zona de estudio, hay numerosas diferencias y características 

particulares19. 

 

2. CARACTERÍSTICAS DE LA ÉPOCA HELENÍSTICA 

Aunque los dos elementos antes tratados nos pueden hacer pensar que no hay 

rasgos comunes en la cultura helenística, como nos los dice Walbank, sí que es posible 

establecer ciertas características que se dan a lo largo de todo el periodo con mayor o 

menor intensidad dependiendo del momento y de la región pero que siempre están 

presentes para hacernos visible la presencia del helenismo en todos los lugares. 

Las características fundamentales de esta época están en función de la 

desmesurada extensión de tierras dominadas por los griegos y del desplazamiento y 

división del centro político que, de la Grecia, clásica y tradicional, se traslada a los reinos 

orientales controlados por las estirpes macedónicas20. La historia de esta época es 

extremadamente compleja y resulta extremadamente tediosos narrar las guerras 

interminables, las intrigas de los generales macedónicos para hacerse con la herencia de 

Alejandro y las disputas posteriores mantenidas por los diversos reinos helenísticos en su 

 
17 (Thoneman, The hellenistic age 2016) pg 7 
18 (Heinen 2007) pg 45 
19 (F. Walbank 1985) pg 27 
20 (Lavaque 2005) pg 21 



13  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

ambición de aumentar sus dominios a costa del resto, pero sin ninguna intención de 

restaurar el imperio de Alejandro. Puesto que el objetivo del trabajo no es conocer la 

historia política no se tratará profundamente, pero si es necesario conocer la conformación 

de los grandes estados helenísticos y especialmente de los minorasiáticas de forma que 

podamos comprender las características propias de la zona ya que derivan, en su mayor 

parte, de estos conflictos entre los herederos de Alejandro Magno (tanto los Diádocos 

como los Epígonos) así como de cierta influencia romana derivada de las llamadas de 

socorro de algunos reinos como Pérgamo21. 

Para algunos autores e historiadores supone un anticlímax tras las conquistas de 

Alejandro, en palabras de Bosworth “deprimentemente anticlimático”22; sin embargo, no 

fue así ni tampoco un período de declive y desintegración. A decir verdad, Alejandro 

había dejado una situación caótica, sin una sucesión garantizada, sin una administración 

en activo que resultase adecuada para un imperio tan inmenso23, y con extensas áreas 

indómitas tanto en los límites de su imperio como en el interior (Zonas de Asia Menor, 

por ejemplo). La inestabilidad adicional y la insubordinación satrapal eran casi inevita-

bles. Su muerte, se podría argumentar, simplemente aceleró el proceso de ruptura del 

Imperio, pero no la pérdida del control de los griegos y macedonios sobre estos vastos 

territorios24. 

Así pues, lejos de una desintegración, los sucesores consolidaron las anexiones 

del Conquistador que había legado el Imperio al más fuerte (Krat'eroi). Sin embargo, 

ambicionando todos lo mismo, dicha consolidación derivó inevitablemente en la 

descomposición del imperio y en la fundación de nuevos imperios y reinos menores en la 

mayor parte de los casos de raigambre helena, proceso que hacer surgir la idea de 

decadencia cuando realmente no fue así ya que fue un periodo de esplendor para el 

desarrollo de la cultura y la lengua griega25. 

La cultura helenística es la categoría más difuminada de todas, Droysen tiene una 

idea de fusión, como la pretendida por Alejandro. Hay unas migraciones de gran escala 

de gentes de habla griega hacia Egipto y Asia, y el griego, el estilo de vida griego, y las 

 
21 (Sayas Abengoechea 2007) pg 34 
22 (Bosworth 2002) pg 1 
23 Alejandro fue avanzando en sus conquistas sin preocuparse mucho por la administración, hasta sus 
últimos años cuando se asentó en Babilonia a la vuelta de su expedición a la India. 
24 (Bosworth 2002) pg2 
25 (Waterfield 2012) pg 14 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 14 
 

 

instituciones de las ciudades-estado griegas se difunden por las tierras no griegas 

conquistadas por Alejandro. El helenismo del este está marcado por una fusión cultural 

entre griegos y no griegos por el colonialismo y el apartheid, se corresponde con el 

proyecto de Alejandro de mezclar ambas culturas, aunque los Diádocos descartaron la 

idea rápidamente imponiendo una elite cultural y administrativa macedónica y griega 

frente al pueblo llano indígena 26. 

La sociedad colonial ignoraba, en cuanto al derecho, las discriminaciones raciales 

entre vencedores y vencidos tan fundamentales en el imperio romano, por lo que pese a 

las reticencias de los Diádocos se iba esbozando poco a poco la fusión de razas soñada 

por Alejandro. Así como el contagio era débil en las ciudades, donde ellos helenos 

conservaban su marco tradicional y eran relativamente numerosos, colonos y clerucos 27, 

que vivían mucho más aislados y no podían agruparse más que en las politeumata 28 

adoptaron progresivamente las costumbres autóctonas, estas respondían a un ambiente 

muy distinto al de Grecia o Anatolia ya que los matrimonios mixtos se multiplicaron a 

partir del año 250 a.C.29 

Droysen (Historia del Helenismo): Este y oeste se fusionan. El despertar de una 

forma de vida popular con descubrimientos destacables en el estado y la esfera 

intelectual, en el comercio y el arte, en la religión y la moral. La cultura griega, domina 

la vida del este30. 

La globalización de la cultura griega se despierta con las conquistas de Alejandro 

Magno, quizá sea este el mejor argumento para separar la era helenística de los primeros 

periodos de la historia de Grecia31. Es extraordinaria la uniformidad de la cultura griega 

por todo el nuevo mundo, como dice el historiador Martin Robertson:  

La absorción de influencias orientales o su modificación es un rasgo 

insignificante y marginal de la cultura helenística. Los griegos consideraban desde 

mucho tiempo atrás que su cultura era superior a la de cualquier otro pueblo del mundo, 

 
26 (Thoneman, The hellenistic age 2016) pg 8 
27 Ciudadanos pobres que recibían un lote de tierra llamado kleros 
28 Agrupaciones de minorías étnicas dentro de una polis 
29 (Lavaque 2005) pg 95 
30 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 791 
31 (Heinen 2007) pg 7-8 



15  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

y para sus habitantes las nuevas ciudades eran como oasis del helenismo en páramos 

considerados, por lo demás, carentes de atractivo cultural en mayor o menor grado 32. 

Alejandro conocía los modos de propagar la incomparable cultura de los griegos, 

al menos en opinión de ellos mismos; hizo aprender el griego al mayor número de 

personas de su entorno33, llamó a artistas griegos, como Lisipo o Apeles, para celebrar su 

gloria en diversos lugares del imperio. Incluso instituyó de buen grado, ante los bárbaros, 

concursos musicales o de gimnasia a la manera griega. A pesar de que no dejó de honrar 

a las divinidades helenas, era bastante liberal y generoso a la hora de admitir las distintas 

creencias. Toleró las costumbres religiosas de cada región y realizo grandes dispendios 

en la restauración del templo de Marduk en Babilonio o el de Amón en Karnak. 

Los intercambios eran la garantía más segura de la progresiva unificación del 

Imperio. Los intercambios de especies animales o vegetales entre regiones alejadas fueron 

la anticipación de las selecciones de la época helenística. Los intercambios humanos se 

produjeron gracias a los caminos, canales, puertos, dársenas y barcos que construyó o 

reconstruyó. Alejandro describía la transformación del pueblo macedonio, llevada a cabo 

gracias al esfuerzo de Filipo en los siguientes términos (Anábasis Arr, VII, 9,2)34: 

Filipo os encontró como vagabundos y pobres, la mayoría de vosotros llevaba por vestidos pieles 

de ovejas, erais pastores de parvos ganados en las montañas y solo podíais oponer escasas fuerzas para 

defenderos de los ilirios, los tribalios y los tracios en vuestras fronteras. Él os dio capas en lugar de pieles 

de oveja y os trajo desde las cimas de las montañas a las llanuras, él hizo que presentarais batalla a los 

bárbaros que eran vecinos vuestros, de tal modo que ahora confiáis en vuestro propio coraje y no en las 

fortificaciones. Él os convirtió en moradores de ciudades y os civilizó merced al don de leyes excelentes y 

buenas costumbres. 

Plutarco estaba en lo cierto al afirmar que los grandes hombres conducen la 

historia. Sin haber cumplido los 33 años Alejandro murió habiendo creado un mundo 

nuevo, que recibiría transformaciones constantes pero que siempre estuvo en deuda con 

él35. 

 

 
32 (Waterfield 2012) pg 71 
33 Como ejemplo las Bodas de Susa (324 a.C) y la creación de un ejército de 30000 persas instruidos en 
las armas griegas y también en la cultura y lengua griegas. 
34 (Lavaque 2005) pg 27 
35 (Lavaque 2005) pg 17-20 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 16 
 

 

El mundo mediterráneo estaba a punto de adquirir el aspecto que ofrecerá en el 

momento de la conquista romana definido por: preeminencia reconocida al comercio y a 

las empresas de las sociedades capitalistas y situación inferior de la población agrícola; 

todo lo cual chocará violentamente con las tradiciones romanas y cuya adopción gradual 

se presentará, a los ojos de los senadores, como una traición y decadencia moral al ideal 

griego clásico 36. Como ya se ha dicho a veces el periodo helenístico se ha visto como 

una época de decadencia, en su mayor parte por los romanos ya que necesitaban cierta 

justificación moral para la conquista de los grandes estados helenos que culturalmente 

eran superiores a ellos al menos en el momento de la conquista. Quizás fuera una época 

de tránsito y de cambios, pero no es el helenismo una fase de mero declive de la cultura 

griega, sino una prolongación creadora. Las bases de la civilización occidental se 

asentaron aún más sólidamente cuando la Roma conquistadora hubo sucumbido 

culturalmente a los encantos de la civilización helenística conquistada37. 

Para los nativos era interesante imitar a los vencedores, en los que, por otra parte, 

seguramente también reconocían la superioridad y el dinamismo de su cultura. Los 

campos no se vieron muy afectados por este movimiento y las lenguas autóctonas, el 

arameo, el persa y el egipcio, resistieron al griego. Los ambientes sacerdotales se 

mantuvieron bastante impenetrables. En las ciudades atálidas o seléucidas y en las 

metrópolis de los nomos egipcios, la helenización fue imparable, sobre todo entre 

comerciantes y funcionarios. Ello condujo a la constitución de una elite indígena que 

hablaba griego, vestía a la griega, y adoptaba los usos y costumbres griegos. El gimnasio 

era un medio ideal para formarse en el estilo de vida helénico: los que lo frecuentaban 

estaban muy orgullosos, y formaron las asociaciones del apo tou gymnasiou (los que salen 

del gimnasio). Desde el punto de vista social, el desarrollo de una clase media helenizada 

fue un éxito38. 

La novedad del Helenismo consistió en la aparición de grandes monarquías, 

grandes confederaciones, grandes ligas y su fuerte propaganda política a fin de crear un 

estado fuerte e independiente que resistiera frente al resto e incluso pudiera conquistar 

nuevos territorios. Los reinos helenísticos permanecerán siempre griegos hasta su 

desaparición y convirtieron el Mediterráneo en el centro del helenismo. Las monarquías 

 
36 (Lavaque 2005) pg 154 
37 (A. Lozano, Historia del Mundo Antiguo: Grecia, Asia Menor Helenística Número 33 1989) pg 61 
38 (Lavaque 2005) pg 96 



17  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

fueron en este momento las principales fuerzas motoras en la historia política, sin olvidar 

la fuerza de las Ligas y las ciudades independientes como Rodas, aunque en bastante 

menor medida. 

Aunque también hay otro elemento importante, que se puede considerar para 

establecer esa división de las épocas de la Grecia Antigua y es la sumisión de los estados 

griegos a la monarquía, la de Filipo II inicialmente seguida por Alejandro Magno y los 

Diádocos.  Esta inflexión política y cultural tiene una correspondencia en la literatura y 

la lengua, donde también se establece un tránsito del período clásico al postclásico. En el 

caso de la lengua se observa el fenómeno, a primera vista sorprendente, de la sustitución 

de los dialectos por una legua común, la llamada koiné un griego estandarizado que 

facilitaba la comunicación entre las diferentes regiones, aunque cada una de ellas lo 

modificaría dándole sus particularismos39.  

Políticamente se caracteriza por la victoria de la monarquía absoluta sobre la 

democracia de las ciudades-estado griegas; culturalmente por la expansión de la lengua, 

la civilización y las formas de vida griegas; y en lo religioso, por el triunfo de los cultos 

orientales, que en su expansión se sirvieron del griego como lengua franca. Todos estos 

desarrollos desembocan en el Imperio Romano, que arrebató la independencia política al 

oriente helenístico, pero preservó su autonomía cultural. Más aún, la misma Roma quedó 

comprendida dentro del helenismo, cambió su sistema republicano por una monarquía 

que, en el transcurso de la época imperial, recordaba cada vez con más nitidez a las 

helenísticas 40. 

El mundo del helenismo era un mundo cambiado y ampliado. Aunque el particu-

larismo de la ciudad-estado griega debía mantenerse lo suficientemente vigoroso, de he-

cho, se había roto en teoría; y estaba siendo reemplazado por el universalismo y su coro-

lario, el individualismo. La idea surge de un oecumene o 'mundo habitado' en su conjunto, 

la posesión común de hombres civilizados; y para su uso crece la forma griega conocida 

como koine, el "discurso común", que fue también utilizado por muchos asiáticos. Los 

griegos podrían llevar a un hombre de Marsella a la India, del Caspio a las cataratas 41.  

 
39 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 60 
40 (Heinen 2007) pg131-132 
41 (Tarn y Griffith 1961) pg 2-3 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 18 
 

 

Existía el mismo complejo de estados, grandes y pequeños, con diferentes formas 

de estado, algunas más avanzadas que otras, trabajando dentro de los límites de una civi-

lización común; y, además de algunos de los fenómenos observados anteriormente, había 

muchos otros que parecían muy modernos42. 

Se podría decir que el periodo helenístico se caracteriza por ser una época de cam-

bios en una gran extensión de territorios muy diversos entre ellos pero que acaban por 

adaptarse a la cultura griega superior con mayor o menor éxito. Así como el triunfo de la 

Monarquía sobre la ciudad-estado, símbolo de la Grecia Clásica, y la gran cantidad de 

conflictos entre esas diferentes monarquías que buscaban extender su territorio lo que 

provocó desastres y penuria entre la población civil. Pero pese a ello fue una época de 

desarrollo y esplendor en muchos ámbitos. 

CAPITULO II. FORMACIÓN DE LOS ESTADOS MINORASIÁTICOS 

 

1.  CONFORMACIÓN DE LOS GRANDES ESTADOS HELENÍSTICOS 

 

Este trabajo no se va a centrar en los cambios territoriales y enfrentamientos entre 

los diferentes estados que surgieron tras la muerte de Alejandro Magno en el 323 a.C. 

pero es necesario al menos contarlos resumidamente puesto que la organización de las 

ciudades de Asia Menor, así como del resto del antiguo Imperio Macedónico son resul-

tado de las mismas. Primero se contarán los acontecimientos generales para posterior-

mente situarnos en Asia Menor y los reinos que allí se configuraron como Pérgamo, 

Ponto, Bitinia, Capadocia; y la Liga Etolia, La Liga Licia y Rodas que no son reinos, pero 

dominan partes de Anatolia y fueron agentes importantes en la política de la zona. 

 

Los reinos helenísticos se basaron más en la persona del soberano que en un 

territorio bien delimitado. Afirma que los reyes crearon dinastías, más bien que reinos, ya 

que los límites territoriales de los distintos dominios fueron siempre inestables con 

continuas adiciones y restas resultado de las guerras y tratados de paz43. 

 La historia de los siguientes veinte años (323-301 a.C.) es la historia de la lucha 

entre los generales de Alejandro para tomar para sí mismo todo lo que pudieran. Desde el 

306 a.C. en adelante, varios de los contendientes asumieron el título de monarcas y en el 

 
42 (Lavaque 2005) pg 11 
43 (Feo 1990) pg 31 



19  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

301 a.C. se produjo la derrota y muerte de Antígono Monoftalmo en Ipsos: estos hechos 

marcaron dos pasos decisivos en el proceso de disolución, un proceso que puede dibujarse 

con detalle. 

Las luchas se iniciaron inmediatamente después de la muerte de Alejandro en 

Babilonia en el 323 a.C. por hacerse con los restos de su imperio y se prolongaron de una 

u otra forma hasta el 301 a.C. A causa de que los contendientes, con excepción de 

Eúmenes que se centró en Asia Menor, eran macedonios, Macedonia habría de 

desempeñar un papel especial en el conflicto no por su riqueza si no porque la legitimidad 

que al trono que otorgaba su control. Quizá no haya sido una mera casualidad el hecho de 

que fuese la última región importante del imperio en adquirir una dinastía estable con los 

Antigónidas. 

Se dividen en dos períodos. El primero, desde el 323 a.C. al 320 a.C., representa 

el esfuerzo de Pérdicas, que era el quiliarca (Primer Ministro) justo debajo de Alejandro, 

por proyectar un compromiso mediante el cual pudiera quedar a salvo la legitimidad 

mientras el mando quedaba en sus manos gracias a las conocidas como Las Conferencias 

de Babilonia donde se acordaba lo dicho, esta etapa tuvo fin con la muerte violenta de 

Pérdicas (321 a.C.) en una conspiración. El segundo período es más prolongado, abarca 

los años que medían entre el 320 a.C. y 301 a.C. y está dominado por los intentos de 

Antígono Monoftalmo de poner todo el imperio, o al menos su mayor parte, bajo su 

control. Los detalles son complejos y la escena se traslada de Asia a Europa y otra vez al 

Asia, donde finalmente Antígono es derrotado y muerto en Ipsos por una coalición de sus 

enemigos Casandro, Lisímaco, Seleuco y Antíoco (301 a.C.). 

Con Ipso se había confirmado la existencia de dinastías separadas en Egipto 

(Ptolomeos), Babilonia y norte de Siria (Seleuco) y el norte de Anatolia y Tracia 

(Lisímaco). Como ya se ha comentado solo el destino de la madre patria, Macedonia, 

permanecería incierto. Entre el 288 a.C. y el 282 a.C., Lisímaco hizo un intento al objeto 

de anexionarla, primero aliándose con Pirro, Rey de Epiro, y después solo, pero en el 282 

a.C. pero fue derrotado por Seleuco en Corupedión, donde cayó luchando, y después de 

un período de casi anarquía, con invasiones galas y rápidos cambios políticos, Macedonia 

también obtuvo, por fin, un gobierno permanente a través de Antígono Gonatas, el hijo 

de Demetrio Poliorcetes, hijo de Antígono Monoftalmos. 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 20 
 

 

Contemplamos el surgimiento, a partir del imperio único de Alejandro, de un or-

den político multiestatal y de un equilibrio de poder en vías de desarrollo que nunca llego 

a ser del todo estable. En algún momento todos los sucesores trataron de emular a su 

desaparecido líder, queriendo conquistar la totalidad del imperio, pero ninguno lo logró. 

Somos testigos de lo que los historiadores realistas describirían como una ley histórica: 

tarde o temprano los poderes contiguos con ambiciones imperialistas entran en colisión y 

limitan, por ende, esas ambiciones44. Del conflicto surgieron varios reinos independientes 

y más pequeños, creados por las ambiciones de sátrapas individuales, que gradualmente 

se unieron en dinastías hereditarias imitando a los Sucesores. La principal víctima fue 

inevitablemente la dinastía Argeada de Macedonia, que se extinguió 15 años después de 

la muerte de Alejandro, y la propia Macedonia dejó de ser una potencia imperial para ser 

una pieza en el juego de los Diádocos. 

 

Las divisiones territoriales básicas del anterior imperio de Alejandro quedaron 

fijadas desde ese momento y habrían de sobrevivir, con escasos cambios menores, a través 

de los dos siglos siguientes. La disolución del imperio universal de Alejandro en un grupo 

de reinos rivales y en un equilibrio de poder establecido de facto (jamás reconocido de 

forma adecuada)45. Se sucedieron las guerras y paces en los años posteriores, pero no 

hubo cambios significativos que supusieran el triunfo de uno de los grandes reinos sobre 

otro, puesto que en la mayoría de los casos eran más acuciantes los problemas internos 

que las conquistas a diferencia de lo ocurrido durante estos primeros 20 años. 

Durante el siglo II a.C. El mundo helenístico de los estados territoriales iba 

adquiriendo sentido, con los Antigónidas en Macedonia, los Ptolomeos en Egipto y los 

Seléucidas en la zona de Siria, Mesopotamia e Irán. En cada monarquía se hallaban en el 

trono los hijos o los nietos de los sucesores de Alejandro y el principio dinástico quedaba 

establecido con firmeza. Desde el punto de vista político, el imperio de Alejandro se había 

fragmentado, pero en muchos aspectos los nuevos reinos tenían mucho en común 46. 

 

 

 
44 (Waterfield 2012) pg 15 
45 (F. Walbank 1985) pg 47-49 
46 (F. W. Walbank 2012) pg 60 



21  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

1.1 Asia Menor 

Dentro de estas luchas internas la zona de Asia Menor y Anatolia en general tuvo 

gran relevancia y las grandes batallas se disputaron en sus territorios puesto que se situaba 

entre los grandes poderes y era el ambiente ideal para que los ejércitos helenísticos 

hiciesen muestra de todo su poder.  Pese a no ser ni la madre patria Macedonia, ni la cuna 

del helenismo, Grecia, los Sucesores de Alejandro mostraron interés por esta zona 

especialmente por las ricas ciudades de Asia Menor donde fluía el comercio. 

Tras la muerte de Alejandro, los territorios minorasiáticos fueron atribuidos a 

Antígono Monoftalmos y a Eumenes de Cardia, recibiendo el primero Frigia, y Licia y 

Panfilia y el segundo Capadocia y Paflagonia teniendo en cuenta que Capadocia no había 

sido conquistada y estaba gobernada por Ariates tuvo que conquistarla por la fuerza. 

Posteriormente, mediante el acuerdo de Triparadisos (321 a.C.), se le encomendó a 

Antígono Monoftalmos, debido a que sus dominios se situaban en Asia Menor, la 

dirección de la lucha contra Eúmenes en calidad de estratego de las fuerzas reales, dado 

que éste, tras la muerte de Crátero (321 a.C.), se había apoderado de gran parte de Asia 

Menor traicionando los acuerdos realizados. 

Sin embargo, Antígono aprovecho la situación y se lanzó a la guerra total seguro 

de su poder, la lucha terminó con la paz del 311 a.C. en la que se confirió a Antígono el 

poder sobre toda Asia (Menor). (…) Se estipulaba la reafirmación del derecho a la 

autonomía de las ciudades griegas, lo cual no dejaba de ser sibilino, puesto que en todos 

los territorios dominados por los firmantes existían tales ciudades a las que no estaban 

dispuestos a renunciar porque pretendían sacar el mayor beneficio posible47. 

 Según Diodoro (XIX, 105, 1):   

Casandro, Ptolomeo y Lisímaco sellaron la paz con Antígono y suscribieron un tratado, cuyos 

términos fijaban que Casandro sería general de Europa hasta que Alejandro, el hijo de Roxana, 

llegará a la mayoría de edad; Lisímaco debía ser el señor en Tracia y Ptolomeo lo sería en Egipto y 

en las ciudades del África y Arabia lindantes con tierra egipcia; Antígono quedaría al mando de toda 

el Asia (Menor) y los griegos vivirían según sus propias leyes. Pero no respetaron tales acuerdos 

mucho tiempo, sino que cada uno de ellos adujo excusas plausibles para tratar de adquirir más 

territorio48. 

 
47 (A. Lozano, Historia del Mundo Antiguo: Grecia, Asia Menor Helenística Número 33 1989) pg 8-10 
48 (F. Walbank 1985) pg 53-54 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 22 
 

 

Como dice Diodoro, las hostilidades se reanudaron rápidamente, aunque también 

se solucionaron de igual manera con una nueva paz en 308 a.C. entre Antígono y Seleuco, 

dividiéndose Asia menor entre la parte occidental para el primero y la oriental para el 

segundo.  Ptolomeo y Antígono actuarían como liberadores de las ciudades de Grecia, a 

la par que se le reconocían al hijo de Lago (Ptolomeo I) la soberanía de las plazas 

minorasiáticas recientemente capturadas. 

Este periodo de tensión los enfrentamientos eran pequeñas escaramuzas y 

acababan con paces que no satisfacían a ninguna de las partes. Todo ello desemboca en 

el encuentro decisivo en Ipsos (301 a.C.), en Frigia (Anatolia), batalla en la que Seleuco 

portando elefantes (…) tuvo un papel importante. Antígono quedaría muerto en el campo 

de batalla, y su hijo Demetrio Poliorcetes huiría, mientras sus oponentes se repartirían sus 

territorios. 

Tras Ipsos, Asia Menor hasta la cordillera del Tauro fue a parar a manos de 

Lisímaco. Se exceptuaban algunos puntos de la costa, en Licia, Panfilia y Pisidia, en poder 

de Ptolomeo, además de Cilicia cedida a Plistarco, hermano de Casandro49. La batalla de 

Ipsos marcó el final de toda idea de la existencia de un único imperio y a pesar de que 

reino de Lisímaco abarcaba el estrecho por ambas márgenes, Asia y Europa seguirían a 

partir de entonces caminos diferentes 50.  

Seleuco puso cuidado en tratar favorablemente a las ciudades griegas del litoral, 

cuyo dominio era necesario para controlar el occidente minorasiático. Se mostró liberal 

hacia ellas en lo relativo a un punto tan sensibles como el mantenimiento de su autonomía 

y la política fiscal. (…) Los frutos de esta actitud pudo recogerlos su hijo Antíoco apoyado 

por Filetero gobernador de Pérgamo51. 

Mayores problemas representaban para Antíoco I las zonas septentrionales de 

Anatolia. Allí, Bitinia se había erigido en monarquía independiente en el 298 a.C. con 

Zipoetes. Lo mismo sucedió con la Capadocia póntica o reino del Ponto, convertido en 

reino autónomo con Mitrídates probablemente en el 281 a.C. Otras zonas, sujetas y unidas 

al Imperio Seléucida disfrutaban de hecho de cierta autonomía dirigidas por gobernadores 

más o menos independientes. Tal situación estaba propiciada por las condiciones 

 
49 (A. Lozano, Historia del Mundo Antiguo: Grecia, Asia Menor Helenística Número 33 1989) pg 11-12 
50 (F. W. Walbank 2012) pg 57 
51 (A. Lozano, Historia del Mundo Antiguo: Grecia, Asia Menor Helenística Número 33 1989) pg 15 



23  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

geográficas de Anatolia. Las ciudades minorasiáticas de la costa póntica, entre ellas 

Bizancio, Calcedonia, Heraclea Póntica etc formaron la Liga del Norte cuyas pretensiones 

independentistas se evidenciaron en la negativa de Heraclea de someterse a Seleuco y 

derrotándole con ayuda de Mitrídates.  

Los últimos años de gobierno de Antíoco I contemplaron la segregación definitiva 

del reino de Pérgamo. Filetero, gobernador con los primeros seléucidas, había actuado 

con una independencia absoluta, tolerada por mantenerse teóricamente bajo dominio 

seléucida y por la valiosa ayuda que había dispensado a Seleuco y Antíoco. Los recursos 

de Pérgamo hicieron posible una labor de propaganda política en el exterior que 

cimentaron en el mundo griego el prestigio de la ciudad. Esta independencia, tácitamente 

permitida cambio al producirse la muerte de Filetero en 263 a.C. Sucedido por su sobrino 

Eumenes, pretendió éste una ruptura abierta de las relaciones con Antíoco I, cuyas 

motivaciones son oscuras y que acabó con la derrota de los seléucidas cerca de Sardes. 

Se erigió así Eumenes en el primer monarca de Pérgamo centrado en el valle del Caico, 

pero dotado de recursos importantes para el espectacular desarrollo urbanístico de la 

ciudad y también cultural ya que tras Alejandría tenía la mayor biblioteca del mundo 

heleno. 

 El balance del conflicto entre seléucidas y egipcios, tanto en el frente 

minorasiático como en el sirio, fue negativo a Egipto. En el primero, la costa jonia había 

vuelto a autoridad seléucida al concluirse el episodio de Ptolomeo en Éfeso como también 

lo hicieron los enclaves costeros de Cilicia y Panfilia (…). No obstante, el 

restablecimiento en el litoral de Asia Menor de la hegemonía seléucida fue efímero.  

La guerra afectó a las llamadas monarquías menores insertas en el marco 

geográficamente minorasiático donde se desarrolló. (…) Nos referimos sobre todo a 

Pérgamo y al testimonio aportado por las acuñaciones. Sabemos por ellas que un cierto 

número de enclaves en la Eólide pasaran a estar bajo soberanía pergamena, alejándose de 

la obediencia al seléucida a las que estaban sometidas con Antíoco II. Significa que 

Eumenes I logró ampliar su zona de influencia por la zona costera próxima a su reino, 

aunque no es posible de determinar cronológicamente. 

A la muerte de Antíoco II, Seleuco no logró hacerse reconocer como rey por todo 

el Imperio. Le fueron fieles Asia Menor y el interior donde actuaba como gobernador en 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 24 
 

 

Sardes, su tío materno Alejandro. Éfeso se decantó por el hijo de Berenice, la reina 

decantaba la balanza hacia su hijo y pidió ayuda a su hermano Ptolomeo III. 

Dentro del marco de la guerra laodicea, una hermana del monarca seléucida se 

casó con Ariarates III de Capadocia y otra con Mitrídates II del Ponto. Pretendía tener 

guardadas sus espaldas ante cualquier amenaza que pudiera sorprenderle mientras 

eliminaba la presencia egipcia de los territorios propios. 

Vemos cómo la potencia seléucida debía considerar cada vez más otras fuerzas 

políticas surgidas en diferentes regiones de Anatolia. Además de Pérgamo, Bitinia y 

Ponto también Capadocia se configuró como reino aparte. (…) Gobernada desde entonces 

por una dinastía irania, Ariarates III que se proclamó rey en 255 a.C. 

 Hacia el 240 a.C. en Asia Menor la preponderante presencia seléucida empezaba 

a ser rebatida por pequeños estados situados en la periferia del área minorasiática y cuya 

amistad se disputaban las principales potencias helenísticas; Bitinia y Pérgamo se 

inclinaban hacia Egipto mientras Ponto y Capadocia se iban junto a los Seléucidas. Los 

Lágidas conservaban bajo su influencia la franja costera de Cilicia, Panfilia y Jonia. 

Otra de las fuerzas para tener en cuenta fue la tribu celta de los gálatas que 

saquearon y arrasaron la Grecia continental y después cruzaron el Helesponto para hacer 

lo propio en la rica región de Asia Menor, y servir de mercenarios a cualquier rey que les 

contratase sin mostrar lealtad a ninguno de los reinos puesto que solo respondían a la 

mejor oferta. Tras el episodio de Ancira, éstos (gálatas) se volvieron contra Antíoco, el 

cual tuvo que recurrir a comprar su alianza lanzándolos contra Pérgamo cuya 

independencia obstaculizaba a Antíoco Hierax. Átalo I obtuvo en 287 a.C. una enorme 

victoria a consecuencia de la cual se adjudicó el título de basileus (rey) por primera vez 

entre los pergamenos. 

La neutralización de este peligro (gálatas) fue uno de los éxitos de que se 

vanaglorió ante los griegos (OGIS 269 Y 276). (…) Átalo I había aprovechado el 

abandonó de Asia Menor seléucida por Antíoco para anexionársela. (…) La ampliación 

del reino de Pérgamo se hizo en zonas caracterizadas por la presencia de ciudades griegas, 

muchas de ellas con raigambre muy antigua, en posesión de estatutos jurídicos variados 

y diferenciados. (…) Átalo I actuaría de manera similar a sus antecesores (respetar su 

autonomía). Las ciudades griegas minorasiáticas estaban acostumbradas desde antiguo a 

estar bajo la hegemonía de unos y otros y en el momento de Pérgamo estaban necesitadas 



25  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

de un poder fuerte, y centralizador que respetando sus características fuese capaz de 

enfrentarse a los gálatas, indígenas sometidos y los demás enemigos que pusiesen en 

riesgo su prosperidad. 

 Ya a fines del 223 a.C. dirigió (Aqueo) una campaña fulminante contra Pérgamo 

a consecuencia de la cual volvieron a pasar al Imperio Seléucida todos sus territorios. Le 

veremos así (Aqueo) intentando consolidar y agrandar sus dominios hacia el sur de 

influencia ptolemaica, pero tuvo que abandonarlo por los ataques de Pérgamo sobre las 

ciudades perdidas. La acción de Pérgamo llevada a cabo por galos de la Tracia  (gálatas) 

se centró en el norte de Pérgamo y la Eólide así como los Estrechos. 

Tras ello (Guerra Antíoco III-Aqueo 216-213 a.C.) se procedió a la reorganización 

de Asia Menor seléucida a cuyo frente se puso Zeuxis, el vencedor de Molón. Se trataba 

de un territorio más reducido que el de otrora. Además, se pagó la colaboración de Átalo 

I agrandando el reino pergameno con las conquistas de Aqueo y otras ciudades jonias 

como Lébedos, Colofón, Noción y su autoridad en Tiatira y Frigia Epictetes. 

En 208 a.C. Átalo I debió regresar a Asia para encarar la lucha contra Bitinia, 

abandonando a los etolios en su guerra con Macedonia, varios reinos y ciudades quisieron 

Intervenir como mediadores para volver a favorecer el comercio en la zona sin éxito 52 

La mayoría se organizaron en pequeños reinos que fueron adquiriendo o 

perdiendo territorio en medio del juego de poder de los grandes estados. Otros territorios 

se organizaron mediante Ligas a imitación de las creadas en la Grecia Continental, e 

incluso algunas ciudades que resistieron mantuvieron el espíritu de poleis en cierto modo. 

 

2. CARACTERÍSTICAS ASIA MENOR 

En el oeste gran parte de Asia Menor fue gradualmente tomada por dinastías 

locales como los átalidas de Pérgamo, los ariaratidas de Capadocia y las casas reales de 

Bitinia y Ponto, que consiguieron la independencia frente a los seléucidas a finales del 

siglo III53. 

El grupo de estados comprendidos en Asia Menor tuvieron una existencia un poco 

más larga. También aquí el aislamiento fue el rasgo característico en el aspecto político. 

 
52 (A. Lozano, Historia del Mundo Antiguo: Grecia, Asia Menor Helenística Número 33 1989) pg 17-27 
53 (Thoneman, The hellenistic age 2016) pg 29 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 26 
 

 

Las cuestiones que ocupaban la mente de los estadistas principales del país eran de 

carácter puramente local, tales como el eterno proyecto de agrandar el territorio de un 

Estado a expensas de sus vecinos, o de incorporar alguna ciudad griega libre a una u otra 

monarquía anatólica. Los problemas territoriales fueron siempre asuntos de gran 

importancia para los distintos estados de Asia Menor, dando lugar a una permanente 

hostilidad entre ellos y provocando guerras de cuando en cuando. Estas guerras eran en 

su mayor parte fútiles, ya que las cuestiones pendientes las resolvían siempre, de una 

manera u otra, los grandes poderes como los Ptolomeos, los Seléucidas o los romanos; 

pero éstos permitían que se produjeran porque así evitaban que las monarquías se hicieran 

demasiado fuertes y peligrosas en potencia. Los romanos se daban cuenta de que no 

podían permitir que llegase a ser demasiado fuerte ninguno de los contendientes. Los 

protagonistas en las actividades políticas de Asia Menor después de Magnesia (190 a.C.) 

eran: Pérgamo; Bitinia, cuyo rey Prusias, hombre de gran talento, había convertido en un 

reino bien organizado; el Ponto, que desde sus modestos comienzos se transformó bajo 

Farnaces I en una de las monarquías más fuertes de Anatolia, y Capadocia. Estos tres 

últimos estados, a los que podemos añadir Galacia, eran los principales fomentadores de 

la discordia54. 

Los territorios septentrionales de Asia Menor no se vieron afectados por la marcha 

de Alejandro, y una vasta región como el Ponto no se anexionó a su imperio. 

Después de la muerte de Alejandro y en el transcurso de las luchas entre los 

Diádocos, las distintas regiones de Asia Menor evolucionaron hacia monarquías cuyos 

reyes intentaban, a la vez que librarse del dominio seléucida, consolidar y no pocas veces 

ampliar sus territorios. Estos nuevos reyes trataban por lo general de organizar sus 

dominios en gran medida al estilo de las monarquías helenísticas, según la tendencia de 

la época. Las monarquías de Asia Menor no estuvieron sometidas a ningún poder 

extranjero macedonio, sino sobre todo a poderes locales o iranios, que, no sin orgullo, 

volvían los ojos a sus tradiciones, y, llegado el caso se jactaban de su parentesco con los 

Aqueménidas como Mitrídates VI de Ponto. Entre las monarquías al oeste de Asia Menor 

el reino de los Átalidas de Pérgamo desempeño el papel más importante. Pérgamo fue 

construida como una típica capital helenística, con una arquitectura urbana griega 

mezclada con la representación de la monarquía. La ciudad tiene un carácter especial por 

 
54 (Rostovtzeff, Historia social y economica del mundo helenistico. Tomo 1 1967) pg 48 -49 



27  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

sus famosos monumentos, como el Altar de Pérgamo y las estatuas de los galos, en los 

que se ensalza míticamente la victoria de los Átalidas sobre los gálatas en Asia Menor, 

glorificando a los soberanos de Pérgamo como paladines en la lucha contra los poderes 

del mundo subterráneo y los bárbaros. 

Los Átalidas no fundaron ciudades, y sus recursos los extraían de sus crecientes 

dominios territoriales y en especial de sus territorios reales, cuyos productos explotaban 

sistemáticamente55. 

El Asia Menor pasaba por ser una zona proverbialmente rica; además, los 

macedonios contarían con el apoyo de las ciudades para producir esa riqueza56.   Se 

oponían la franja costera occidental, Jonia, lugar de asentamiento de las ciudades griegas 

con características tomadas de la madre patria continuada durante el helenismo frente a 

las regiones del interior que tenían en común su orientalidad y ruralidad. Sera esta 

contraposición entre griegos y orientales la característica principal de Asia Menor pese al 

intento de hacer penetrar la cultura griega mediante ciudades y otros elementos por parte 

de los monarcas. Otro elemento para tener en cuenta es la falta de unidad política debido 

a su gran extensión y diferencia de culturas 

La costa occidental de Asia Menor se diferencia de las demás regiones por las 

numerosas poleis griegas existentes, cuya tradición de ciudad-estado se había prolongado 

más allá del dominio persa y pervivía en la época helenística. Así quedaron delimitadas 

por dos áreas culturales: las ciudades griegas de occidente por un lado y el interior del 

país, por otro, donde la penetración de esta influencia fue lentísima, debido a la firmeza 

de las antiguas estructuras amoldadas a unos intereses económicos concretos. 

 Estas ciudades, prosperas tanto económicamente como culturalmente, se vieron 

mimadas y disputadas debido a la rivalidad de los reyes. (…) Esta tensión competitiva 

desembocaba con frecuencia en conflictos militares que sumían en la penuria a las 

ciudades, que, al mismo tiempo, aprovechaban esas rivalidades para resguardar en lo 

posible su autonomía y espacio político. 

 

 
55 (Heinen 2007) pg 74-75 
56 (Heinen 2007) pg 20 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 28 
 

 

Numerosas inscripciones laudatorias a ciudadanos destacados permiten reconocer 

con la mayor claridad qué cuestiones políticas, económicas y sociales eran relevantes para 

la época. Como por ejemplo la inscripción de Meneas, ciudadano de Sesto en 133 a.C. 

(cambio a la soberanía romana) (Krauss, 1980, Nr I):  

Fue sacerdote del culto al soberano átalida, administrador de las finanzas de su ciudad, y de 

que estuvo encargado especialmente de la formación militar de los jóvenes en el gimnasio, que era 

aún de mayor importancia cuando la ciudad había sufrido repetidamente la invasión de los tracios. 

Una idea de la todavía muy viva tradición de la autonomía ciudadana y de las 

variadas exigencias a los ciudadanos más destacados de las ciudades griegas57. Los 

problemas especiales que presentaba una minoría griega en un entorno extranjero no se 

produjeron en la Grecia continental y en Macedonia, en las ciudades del Egeo o en las 

ciudades del este de Asia Menor. Esas regiones continuaron siendo las reservas de la 

cultura griega, como así también de las fuerzas humanas mientras se mantuvo la ola 

migratoria58. 

2.1 Bitinia 

Uno de estos estados fue el Reino de Bitinia, Estrabón lo describe con gran 

precisión al igual que toda Asia Menor ya que era oriundo de Ponto y conocía la región 

de primera mano.  Se encuentra limitada al este por Panflagonia, Mariandyni y los 

epicteti; al norte por el Mar Póntico (Negro) y la desembocadura del río Sangarius en 

Bizancio; al oeste por los Propontis; y hacia el sur por Misia y Frigia Epitecto, también 

llamada Helespóntica por el mar cercano59. 

 La capital de Bitinia (en época de Polibio), Nicea, se encuentra en el interior y fue 

llamada primeramente Antigoneia debido a su fundador, Antígono, para después adquirir 

el nombre definitivo por Lisímaco en homenaje a su esposa. La ciudad tiene dieciséis 

estadios en circuito y es de forma cuadrangular; está situado en una llanura, y tiene cuatro 

puertas; y sus calles están cortadas en ángulos rectos, de modo que las cuatro puertas se 

pueden ver desde una piedra que se encuentra en medio del gimnasio, símbolo de la 

cultura griega en cualquier ciudad helenística60. 

 
57 (A. Lozano 1981) pg 13 y 75 
58 (F. Walbank 1985) pg 67 
59 (Estrabón 2003) 12.4.1 
60 (Estrabón 2003) 12.4.7 



29  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Por lo demás la situación en Bitinia se había transformado repentinamente com-

plicada a la muerte de su rey Zipoites. Su hijo y sucesor, Nicomedes I, no encontró reco-

nocimiento indiscutido por su autoridad, chocando con su hermano Zipoites. Nicomedes 

I requirió el apoyo de la Liga del Norte a la cual también se había aproximado Antígono 

Gónatas (Macedonia). Se configuraba una gran coalición contra el monarca seléucida que 

hubiera actuado como tal a no ser por la reconciliación, en 278 a.C., entre Antígono y 

Antíoco. Frustrado Nicomedes y temerosos del rey seléucida recurrió a los celtas (gálatas) 

que sembraban el terror en Grecia y los estrechos. Acabaron con Zipoites y los empujó 

hacia el sur creando una barrera contra Antíoco.7 

 

Alrededor del año 264 a.C. Nicomedes I fundó Nicomedia en el Preponto como 

la capital de su reino transfiriéndola desde Nicea, y convirtiéndola en residencia de los 

reyes bitinios, orientando así a Bitinia hacia el mar y al mismo tiempo abriendo las puertas 

a una helenización acelerada del país61. Sin embargo, hay varias versiones acerca de la 

fundación de esta ciudad. Para Estrabón, es resultado del sinecismo (agrupación de 

antiguas ciudades en una nueva) (12.4.2) Astako fue destruida por Lisímaco y sus 

habitantes pasaron a Nicomedia cuando se fundó. Arriano (FHrH156 F29) atribuye la 

fundación a Prusias mientras que Plinio (NH5.148) se la otorga a Aníbal Barca, no llegan 

a ser contradictorias porque la participación de Aníbal pudo ser de supervisión como ya 

hizo en Artaxata en Armenia 62. 

En Bitinia, el punto culminante coincide con el de Pérgamo. Prusias I, 

probablemente entre 235 a.C. y 182 a.C., fue aliado de Filipo V en la primera guerra 

macedónica y aliado de Roma frente a Antíoco63. La historia de la monarquía bitinia en 

la peligrosa franja de terreno entre Europa y Asia se caracteriza por los numerosos 

conflictos exteriores y dinásticos, sobre todo con Pérgamo. En el contexto de las guerras 

de Mitrídates, Bitinia no sobrevivió como estado independiente. Su último rey Nicomedes 

IV legó el país a los romanos junto con el antiguo reino de Ponto, en el 63 a.C. Pompeyo 

creo la provincia de Bythinia et Pontus64. 

 

 
61 (Walbank, y otros 2008) pg 425 
62 (Getzel 1995) pg  395-404 
63 (Lopez Melero, Placido y Presedo 1992) pg 887 
64 (Heinen 2007) pg 77-78 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 30 
 

 

Este reino se organizaba mediante tribus, que hablaban el mismo idioma y no pre-

sentaban diferencias entre ellas, cada tribu se dividía en cuatro partes llamadas tetrarquías 

lideradas por el tetrarca, un juez y un comandante militar que respondían ante el primero. 

El Consejo de los doce tretarcas (4 por cada una de las 3 tribus) formado por trescientos 

hombres y que se reúnen en Drymentum. El Consejo dictaba sentencia sobre los casos de 

asesinato, pero los tetrarcas y los jueces sobre todos los demás65. 

 

2.2 Capadocia 

Capadocia fue gobernada por una dinastía iraní que había recuperado un alto grado 

de independencia para el país después de la agitación experimentada durante la era de los 

Diádocos. La era real en Capadocia comenzó alrededor del año 255 a.C. cuando Ariarar-

tes III tomó el título de rey. Las relaciones de vecindad se desarrollaron posteriormente 

entre Capadocia y los seléucidas a través del acuerdo mutuo de intereses66. 

 

Los romanos tras derrotar a Antíoco comenzaron a administrar los asuntos de Asia 

y formaron amistades y alianzas tanto con las tribus como con los reyes de la zona con-

quistada, que en todos los demás casos otorgaron este honor a los reyes individualmente, 

pero se lo dio al rey de Capadocia y a la tribu conjuntamente. Y cuando la familia real se 

extinguió, los romanos, de acuerdo con su pacto de amistad y alianza con la tribu, les 

concedieron el derecho de vivir bajo sus propias leyes; pero aquellos que llegaron a la 

embajada no solo se despojaron de la libertad (porque dijeron que no podían soportarlo), 

sino que solicitaron que se designara un rey para ellos. Los romanos, se asombraron de 

que las personas estén tan cansadas de la libertad. En cualquier caso, les permitieron elegir 

por voto de su propio número a quien quisieran. Y eligieron los Ariobarzanes; pero en el 

curso de la tercera generación su familia se extinguió; y Archelao fue nombrado rey, aun-

que no estaba relacionado con el pueblo, siendo nombrado por Antonio67.  

 

2.3 Ponto 

Sobre Ponto tenemos información detallada de la conquista romana tras las gue-

rras mitridaticas, debido a que Estrabón era de origen póntico. 

El reino del Ponto estaba profundamente helenizado, como lo indica la titulatura 

de sus reyes, tomada del Helenismo: Mitrídates IV Filopátor Filadelfo y Mitrídates V 

 
65 (Estrabón 2003) 12.5.1 
66 (Walbank, y otros 2008) pg 425 
67 (Estrabón 2003) 12.2.11 



31  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Evergetes. El reino del Ponto lindaba con Armenia, Capadocia y Paflagonia. En él se 

había asentado desde hacía mucho tiempo varias colonias griegas: aquí, según la leyenda, 

Heracles había guerreado contra las amazonas. La dinastía era de origen persa. Su capital 

era Sínope. En 121-120 a.C. murió asesinado Mitrídates V, sucediéndole su hijo, un niño 

de once años, que hablaba varias lenguas, profundamente ambicioso y sin escrúpulos. En 

los años anteriores a Mitrídates VI, el reino con Farnaces I y Mitrídates V, había 

desempeñado cierto protagonismo, interviniendo en el siglo II en los asuntos de Anatolia. 

La ocasión de intervenir de Mitrídates más allá de sus fronteras se la ofreció la 

presión de los escitas y de los sármatas sobre las colonias griegas. El Quersoneso, en el 

sur de la península de Crimea, pidió socorro a Mitrídates, que envió 6000 mercenarios 

griegos, al mando de Diofante, que en tres años logró ocupar la mayor parte de Crimea, 

incluyendo el Bósforo cimerio y llegar hasta Olbia, incorporando todo este territorio en 

el reino del Ponto. La adquisición era importante, por ser esta región rica en minas de 

plata, trigo y soldados. La primera faceta política de Mitrídates VI se presentó como el 

gran campeón del Helenismo contra las tribus bárbaras y contra los romanos; las colonias 

griegas del Ponto, las ciudades griegas de Anatolia y de Grecia le consideraron soberano 

helenístico y liberador. 

Tarde o temprano tenía que estallar el conflicto con Roma, ya que la provincia 

romana de Asia estaba próxima al reino del Ponto y existía en ella, además, un profundo 

descontento con la administración de Roma, que la agobiaba con impuesto que 

recaudaban compañías de publicanos. La feroz explotación que fue sometida la provincia 

de Asia Menor, al igual que el resto de Grecia, ha quedado bien descrita por Plutarco 

(Luc, 20,1,2). 

 La guerra cogió a Mitrídates preparado. Contaba con una flota de 300 barcos y, 

además, con 130 carros y un ejército de 300000 hombres, lo que indicaba que el rey del 

Ponto preparaba la guerra hacía mucho tiempo. A Mitrídates VI le fue fácil derrotar a 

Nicomedes IV y a dos ejércitos romanos mandados por el gobernador de la provincia, M. 

Aquilio, que se refugió en Lesbos, donde fue condenado a muerte. El soberano del Ponto 

se apoderó de Bitinia y de la provincia romana de Asia, donde fue recibido como el 

liberador de la explotación romana. El odio contra Roma era tan profundo, que en una 

sola noche fueron asesinados 80000 itálicos por orden del rey, que se encontraba en Éfeso; 

todos los bienes de los publicanos asesinados fueron confiscados, lo que permitió a 

Mitrídates no cobrar tributos en cinco años. El monarca promulgó las mismas 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 32 
 

 

disposiciones que todos los revolucionarios: condonación de las deudas y libertad a los 

esclavos. 

Implantó el sistema administrativo de las satrapías, heredado del Helenismo y 

diferente del romano. Para prestigiar su poder, Mitrídates VI acuño una excelente moneda 

de oro, inspirada en los modelos de Alejandro, Mitrídates se consideraba un heredero 

directo del rey macedonio, a quien tenía como modelo. Traslado la capital a Pérgamo y 

siguiendo la misma política de los lágidas y atálidas se rodeó de artistas y escritores 

griegos. 

Perdida Grecia, presintiendo que Asia Menor se escapaba a su control y ante la 

noticia de que un ejército romano mandado por Lúculo, enemigo ahora de Sila, había 

cruzado el estrecho del Bósforo y llegado a Bitinia en el 85 a.C., Mitrídates juzgó 

prudente entablar negociaciones. Prefirió llegar a un acuerdo con Sila, antes que con 

Lúculo. El tratado, que fue una verdadera capitulación, se firmó en la Troade. El rey se 

vio obligado a abandonar todas sus últimas conquistas: Capadocia, Bitinia y la provincia 

romana de Asia Menor, a entregar 70 navíos y pagar una fuerte suma como indemnización 

de guerra. Este triunfo dio a Sila un gran prestigio como general. 

Asia Menor debió pagar el apoyo prestado a Mitrídates VI con una altísima 

contribución: 20000 talentos. La exploración de los publicanos las contribuciones de 

Mitrídates VI y después las impuestas por Sila, arruinaron estas ciudades, antes tan 

prósperas. 

 La tercera guerra mitridática terminó con la total victoria de Roma y la 

desaparición del reino del Ponto. Lúculo demostró estar a la altura de las circunstancias 

y ser un buen estratega y también un buen gobernador: defendió sus provincias de la 

rapacidad de los funcionarios romanos. Las poblaciones guardaron siempre un buen 

recuerdo suyo. 

Pompeyo demostró ser tan excelente estratega como organizador. Antes de 

marchar a Roma, organizó las cuatro provincias de Asia Menor, hizo la paz con Tigranes 

y con los partos, con los que Lúculo había hecho ya un tratado; agrupó en Galacia a las 

tribus celtas y dejó a un rey amigo de Roma ocupando el trono de Capadocia. En el 64 

a.C., llegó a Siria y juzgó conveniente para los intereses de Roma liquidar la monarquía 

seléucida. Antíoco XIV huyó y fue posteriormente asesinado. Siria quedó reducida a 

provincia romana. Pompeyo, llamado por los propios judíos, intervino también en Judea, 



33  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

suprimiendo su condición de reino independiente: en el futuro, sus habitantes serían 

gobernados por un ethnarca68. 

Las ciudades griegas de la costa póntica formaban un mundo propio. Sus 

relaciones se limitaban a las ciudades hermanas, en la costa del mar Negro, y al Occidente. 

Tenían poco interés con la tierra del Ponto, que geográficamente volvía la espalda al mar 

y a las ciudades de la costa. Por consiguiente, las ciudades griegas tuvieron muy poca 

influencia sobre las condiciones que predominaban entre los valles, colinas y montañas 

pónticos. 

Es evidente que el reino póntico y su estructura política, social y económica, tal 

como las describe Estrabón, no fueron creación de la dinastía mitridática, sino una 

herencia ligeramente helenizada de los hititas y los persas. El país era gobernado por el 

rey, y sus residencias fortificadas se repartían por todo el territorio 

La política que adoptaron él y sus sucesores fue la misma que la de los reyes 

bitinios. Sus fines principales eran gobernar su reino con independencia, extender su 

territorio todo lo posible, y abrir el país al mundo exterior obteniendo el dominio de las 

ciudades griegas de la costa del mar Negro69 . 

Las antiguas monarquías habían desaparecido. Su lugar era ocupado por las 

provincias romanas de Asia, Cilicia, Bitinia y el Ponto. Junto a ellos los reinos clientelares 

de Capadocia, los Gálatas. El establecimiento de este nuevo orden político significaba el 

fin del Asia Menor helenística. 

En Asia Menor son sobre todo ciudades griegas fundadas en el litoral con siglos 

de vida tras ellas y una brillante tradición económica y cultural; el reino de Pérgamo y las 

llamadas monarquías menores como Bitinia o Ponto. 

Encontramos el mismo dualismo entre las ciudades costeras y el interior. Las 

primeras Trapezunte, Sínope, Amiso etc eran poleis de larga vida. Los griegos allí 

atraídos por las ofertas económicas de la minería de hierro (cobre y plata), y el comercio 

de estos minerales constituía la base del florecimiento de estas, la agricultura era prospera 

en los ríos y también la ganadería. La poleis griegas y los habitantes del interior estuvieron 

durante siglos coexistiendo sin influirse en nada. 

 
68 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 875-880 
69 (Rostovtzeff, Historia social y economica del mundo helenistico. Tomo 1 1967) pg 537-540 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 34 
 

 

La estructura política y socioeconómica de ambas áreas era diferente. La de las 

ciudades participaba de los mismos rasgos que el resto de las agrupaciones urbanas 

minorasiáticas. 

El interior por su tradición histórica, hititas y persas, la población irania conservó 

unas estructuras y unos hábitos que nunca llegaron a desaparecer ni con helenismo ni con 

los romanos, sino que se fueron adaptando en lo imprescindible. 

El rey era señor absoluto del país dentro de una estructura aristocrática donde los 

nobles disfrutaban de grandes tierras concedidas por los reyes. (…) Los templos también 

tenían importantes porciones de tierra. 

La helenización del reino coincide con su apertura hacia la costa, una vez que la 

dinastía mitridática se fue anexionando las ciudades griegas del litoral hasta el 183 a.C. 

cuando se hacen con Sinope que sería la ciudad más poderosa. Dieron la base económica 

para sus aspiraciones expansionistas, sería la última monarquía que intento la hegemonía 

en Asia Menor hasta que Roma la doblegó70. 

Estos reinos eran considerados reinos menores dentro del mundo helenístico y su 

situación era más simple, si no más cómoda, después de la creación del Estado gálata, 

que el de las monarquías más grandes. La principal preocupación de estos reinos menores 

era mantener su independencia contra posibles intromisiones por parte de los seléucidas. 

El arma más eficiente de los reinos menores se la suministraban los gálatas. El principal 

objeto de la actividad política y diplomática de los reinos menores era mantener a los 

gálatas, ocupados realizando acciones de pillaje en las ciudades occidentales y 

meridionales de Asia Menor, e impedirles que tratasen de la misma manera sus propios 

territorios. Aparte de esta preocupación principal, los reyes del norte se enfrentaban con 

el mismo difícil problema de todas las demás monarquías helenísticas, grandes y 

pequeñas: el problema de sus relaciones con las ciudades griegas libres e independientes 

situadas dentro de sus territorios o en su vecindad. Este problema, sin embargo, afectaba 

solamente a Bitinia y al Ponto, no a Capadocia71. 

 
70 (A. Lozano, Historia del Mundo Antiguo: Grecia, Asia Menor Helenística Número 33 1989) pg 51-54 y 
61 
71 (Rostovtzeff, Historia social y economica del mundo helenistico. Tomo 1 1967) pg 28 



35  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

2.4 Pérgamo  

Pérgamo fue el reino más grande y poderoso en Asia Menor tras lograr su inde-

pendencia de los seléucidas y gracias a las buenas relaciones con los romanos, a los que 

en cierta medida estaba sometido. Estrabón describe su origen, de forma resumida y desde 

un punto de vista romano: 

 

Pérgamo ejerce una especie de preponderancia sobre estos lugares; es una ciudad famosa y 

prosperó durante mucho tiempo bajo los monarcas atálidas. Debo empezar mi siguiente apartado aquí, y 

exponer brevemente cómo surgieron los reyes y el final que tuvieron. En Pérgamo estaba el tesoro de 

Lisímaco, hijo de Agatocles, uno de los sucesores de Alejandro; la cima de la montaña está densamente 

habitada, a pesar de tener forma cónica y terminar en un pico escarpado. Filetero, hombre de Tieum, que 

era eunuco desde la infancia, había sido encargado de la custodia de la plaza y del dinero, que ascendía 

a la suma de nueve mil talentos. 

 Desempeñó bien el cargo y se mostró digno de la confianza puesta en él. Durante un tiempo 

permaneció bien dispuesto Lisímaco, pero luego se enemistó con su esposa Arsinoe, que le calumniaba, y 

dio así lugar a revueltas, siguiendo una política de oportunismo, cuando vio que las circunstancias 

favorecían un cambio. Lisímaco se vio envuelto en problemas domésticos y se vio obligado a asesinar a su 

hijo Agatocles; entonces intervino Seleuco I Nicátor y le derribó del trono, pero fue a su vez derrocado 

cuando Ptolomeo Ceraunos le asesinó a traición.  

Mientras tales crisis se producían, el eunuco permaneció al frente del fuerte y siguió una política 

de compromisos y de pleitesía a cualquiera que fuese poderoso y estuviese cerca. Estuvo veinticinco años 

al frente del fuerte y del dinero. Tenía dos hermanos, el mayor Eumenes y el menor Atalo. Eumenes tuvo 

un hijo llamado como su padre, Eumenes, y llegó al poder en Pérgamo. Ya era gobernante (dinastes) de 

los lugares próximo, y así, llegó incluso a derrotar en una batalla cerca de Sardes a Antíoco I, el hijo de 

Seleuco I. Murió después de gobernar durante veintidós años. Atalo I, hijo de Atalo y de Antiochis, la hija 

de Aqueo, accedió al poder, y fue el primer gobernante Atálida en proclamarse rey tras derrocar a los 

gálatas en una gran batalla. Se hizo amigo de los romanos y luchó junto ellos y a la flota rodia contra 

Filipo V. Murió anciano después de un reinado de 43 años, y dejó cuatro hijos de Apollonis, una mujer de 

Cyzico: Eumenes, Atalo, Filetero y Ateneo. Los dos más jóvenes se mantuvieron como ciudadanos 

particulares, mientras Eumenes, el mayor, se convirtió en rey. Luchó al lado de los romanos contra Antíoco 

III el Grande y contra Perseo, y recibió de los romanos todo el territorio del Tauro que había estado bajo 

poder de Antíoco. Anteriormente el territorio de Pérgamo no incluía lugares tan alejados como la costa 

comprendida entre los golfos de Elea y Adramitium.  

Este gobernante planteó en el Niceforio una arboleda, embelleció la ciudad con monumentos y 

bibliotecas y aumentó el solar de Pérgamo hasta su tamaño actual. Reinó durante cuarenta y nueve años 

y le sucedió Atalo III, cuya madre era Estratónice, hijo de Ariarates, rey de Capadocia. Nombró a su 

hermano Atalo II tutor de su hijo, que era muy joven, y de su imperio (arché). Después de un reinado de 

veintiún años, Atalo murió anciano tras cosechar muchos éxitos; pues ayudó a Alejandro Balas, hijo de 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 36 
 

 

Antíoco IV a derrocar a Demetrio I, hijo de Seleuco IV, y luchó al lado de los romanos contra el Pseudo-

Filipo y ocupó Tracia y sometió a Diegylis, rey de los Caenu, y mató a Prusias II de Bitinia habiendo 

incitado a su hijo Nicomedes contra él, y dejo el imperio a Atalo, su sobrino. Éste reinó cinco años y fue 

llamado Filométor; cuando murió de enfermedad nombró herederos a los romanos. Éstos se convirtieron 

el país en una provincia, dándole el mismo nombre que al continente de Asia72. 

La ciudad, fácilmente defendible por su situación como nos ha descrito Estrabón, 

fue entregada por Lisímaco a Filetero, que se mantuvo en buenas relaciones con los 

seléucidas. Filetero, al igual que todos sus sucesores, luchó contra las bandas gálatas; un 

monumento en Delos, en honor suyo, conmemora estas victorias; posteriormente se 

seguirían construyendo monumentos en este sentido siendo el más famoso el Altar de 

Zeus en la propia Pérgamo. Ayudó a las ciudades griegas que peleaban contra los gálatas 

Cicico, Prine, Mileto y Eritrea. La primera de estas ciudades, agradecida, instituyó en su 

honor las fiestas llamadas Philataireia73.  

El estado átalida nació de una traición. Lisímaco había confiado la custodia de la 

ciudadela de Pérgamo, con un considerable tesoro, a un oficial de padre griego y madre 

paflagona, el eunuco Filetero. Este se pasó al bando de Séleuco I (282 a.C.) que lo 

convirtió en señor de Pérgamo. Su sobrino, Eumenes I, rompió con Antíoco I y se 

proclamó independiente. El paso siguiente lo realizo su sobrino y sucesor Átalo I que 

obtuvo grandes victorias contra los gálatas y osó arrogarse el título de rey, al igual que 

habían hecho años antes otros gobernantes helenísticos, (240 a.C.) pero que estableció 

una alianza con Roma de la que mostró ser fiel amigo durante las dos primeras guerras 

macedónicas. Esta alianza dominaría toda la historiad de Pérgamo, les permitió 

desempeñar un gran papel en la historia del mundo griego del siglo II a.C. 

El hijo de Átalo I, Eumenes II (197-159 a.C.) contribuyó a desencadenar la guerra 

entre Roma y Antíoco III, lucho valerosamente junto a los romanos en Magnesia y se 

benefició ampliamente de la victoria, pues le fueron adjuntadas casi todas las tierras 

arrebatas a los seléucidas en Anatolia. Desde entonces, su reino sería el más poderoso de 

Asia Menor, aunque tendría muchas dificultades para conservarlo, debido al odio que le 

profesaban todos sus vecinos y a la desgracia a que estaría expuesto el día, en que, sin 

razón aparente, la poderosa Roma se dejara de arrastrar por sus caprichos. 

 
72 (Estrabón 2003) 13-5- 1 y 2 
73 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 838 



37  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

El segundo sucesor de Eumenes II, su hijo Átalo III, falleció sin descendencia 

(133 a.C.) y legó su reino a los romanos, otorgando la libertad sólo a Pérgamo y las 

ciudades griegas. Roma aceptó el legado y constituyó una provincia de Asia (129 a.C.) 

con Jonia y la región de Pérgamo, cediendo a los reyes vecinos, sus vasallos, las regiones 

periféricas: un momento crucial en el que Roma ponía los pies en Asia y de la que 

recibiría, según palabras de Justino (363 d.C.) “con sus recursos también sus vicios”. Las 

palabras de Justino hacen referencia a la concepción que tenían los romanos de esa época, 

pero también de las anteriores, sobre los griegos y sus costumbres a las que achacarían el 

fin de la República, así como las conspiraciones imperiales, por ello hemos dicho antes 

que se consideraba la época helenística, por algunas partes, como decadente. 

El reino de Pérgamo había nacido de una usurpación y sólo tuvo poder aliándose 

con los romanos contra los monarcas griegos. Crearon un estilo personal y aunque se 

arreglase para explotar a fondo a sus súbditos, imponiendo pesados tributos a las ciudades 

y a los templos y exprimiendo a los campesinos de los dominios reales de la chora, tenían 

a su favor haber detenido a los gálatas, haber creado un activo centro de helenismo en 

Pérgamo y haber efectuado muchas edificaciones en Grecia74. 

En Pérgamo se desarrolló la industria y hubo afamados talleres reales al servicio 

de los monarcas. La fabricación de pergaminos fue muy importante, como también el 

trabajo de la plata. Fue famosa la producción de vasijas metálicas que se comercializaron 

por el Mar Negro, las ciudades del entorno minorasiático, Delos y la Península Itálica. 

Estos recipientes de plata fueron imitados en cerámica decorada en relieve, primero en 

color negro y luego en rojo. Las imitaciones acabaron por producirse en Italia, donde 

surgió la célebre terra sigillata itálica. 

El reino de Pérgamo fue rico y brillante. La riqueza permitió a los reyes Atálidas 

ser grandes evergetas: embellecieron la capital y levantaron numerosos edificios públicos. 

La arquitectura y la escultura pergamenas alcanzaron un nivel exquisito. Incluso 

existieron cuerpos de arquitectos y albañiles al servicio de los monarcas que 

eventualmente fueron enviados a otras ciudades del mundo helenístico para prestar sus 

servicios. Sabemos que trabajaron en Atenas, Delos, Antioquía y Alejandría. 

 
74 (Lavaque 2005) pg 49-50 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 38 
 

 

2.5 Rodas  

La isla de Rodas se convirtió en el principal centro del tráfico comercial con des-

tino a Egipto, Chipre, Fenicia, Grecia, Mar Negro, norte de África e Italia. Disponía de 

tres grandes puertos, provistos de la infraestructura necesaria y de enormes almacenes 

para depositar mercancías. Su papel comercial, la acogida y protección dispensada a los 

comerciantes extranjeros, la atención prestada a los pobres y el disfrute de una constitu-

ción moderada convertía a este estado en un término de referencia para las otras ciudades 

griegas. Quizás por eso, muchos estados griegos prestaron ayuda a los rodios cuando un 

terremoto destruyó la ciudad en el 227 a.C. Estrabón relata bien la situación tras el terre-

moto con especial referencia al Coloso de Rodas, una de las siete maravillas del Mundo 

Antiguo: 

 

  ” Pero ahora se encuentra en el suelo, después de haber sido derribado por un terremoto y roto 

por las rodillas. De acuerdo con un cierto oráculo, la gente no lo volvió a levantar. Esta, entonces, es la 

más excelente de las ofrendas votivas (en cualquier caso, es de común acuerdo una de las Siete Maravi-

llas)75. 

El oráculo decía que aquel que reconstruyese el Coloso se erigiría como nuevo 

paladín del Mundo Heleno en defensa de los poderes extranjeros, no fue reconstruido en 

ningún momento y sus restos fueron vendidos siglos más tarde por los Otomanos, cuando 

tomaron posesión de la isla, como chatarra 

Este seísmo también provocó un aluvión de donaciones a la ciudad, estos regalos 

a las ciudades griegas fueron numerosos durante la época helenística para ganarse el favor 

de estas como después veremos. Polibio nos relata que: 

En esta ocasión los rodios trataron el asunto de tal manera, que al exagerar la 

amplitud de la calamidad y sus espantosas características y conduciéndose en las 

audiencias públicas y en las conversaciones privadas con la mayor seriedad y dignidad, 

lograron impresionar a las ciudades y en particular a los reyes, hasta el punto de que no 

solo recibieron los presentes más generosos, sino que también quienes los hacían 

experimentaban la sensación de que se les estaba confiriendo un favor a ellos mismos 

(V,88,4)76. 

 
75 (Estrabón 2003) 14.2.5 
76 (F. Walbank 1985) pg 171 



39  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Rodas eclipsó a todas sus vecinas. Fundada en el 408 a.C. por el sinoceísmo de 

tres ciudades, sorteó hábilmente el siglo IV a.C. tras resistir los asaltos de Poliorcetes. 

Vivió un siglo de gran apogeo, manteniendo su independencia entre intrigas reales y 

mostrando una asombrosa capacidad de supervivencia del régimen de la polis en pleno 

periodo helenísticos. Regida por una constitución moderada, era una república de 

comerciantes, celosa de su derecho de ciudadanía que ayudaran a incrementar su riqueza. 

La ciudad debió especialmente dicha prosperidad a su posición privilegiada: 

estaba situada muy cerca de la costa asiática y frente a Alejandría. Las ánforas marcadas 

con sus sellos llegaban a todas partes, desde las estepas del Póntico hasta la Galia e 

Hispania. Tomó el relevo del Pireo de la época clásica, con una banca especialmente 

activa y una marina de guerra que mantenía la paz en el Egeo en lucha con la piratería. 

La lex rhodia, fue tan conocida que hasta Marco Aurelio tomó alguno de sus principios, 

heredados por Bizancio y Venecia. 

Fueron los rodios, junto con los habitantes de Pérgamo, los que solicitaron la 

intervención de los romanos en los asuntos griegos (201 a.C.) y les prestaron ayuda 

cuando se enfrentaron a Filipo V de Macedonia y a Antíoco de Siria, aunque más tarde, 

durante la Tercera guerra macedónica, mantuvieron una postura indecisa 77. 

 Como en otros tiempos, algunas ciudades lograron prosperar y basar una 

economía sana sobre todo en el comercio, en especial es el caso de la ciudad insular de 

Rodas, gobernada por una aristocracia naval, que ha dejado su huella en muchas 

inscripciones honoríficas: 

Los rodios se preocupan por las gentes en general, aun cuando su gobierno no es democrático; 

sin embargo, se muestran deseosos de cuidar de la multitud de pobres. Con tal motivo, el pueblo es 

abastecido de trigo y de acuerdo con ciertas costumbres ancestral los indigentes son mantenidos por los 

que tienen medios; y existen ciertas liturgias que proporcionan provisiones, de modo que los pobres reciben 

el sustento y al mismo tiempo el estado no se queda sin hombres útiles, en especial para tripular su flota 

(Estrabón, XIV, 2,5)78. 

Tan alto esplendor se derrumbó casi de golpe. Rodas obtuvo, con el tratado de 

Apamea, importantes posesiones en el continente, en Licia y en la Caria meridional, pero 

se pasó de lista y sus intrigas agotaron la paciencia de Roma que en el 166 a.C. creó un 

puerto franco en Delos cuya competencia hundió el negocio rodio. Obligada a pactar con 

 
77 (Sayas Abengoechea 2007) pg 476 
78 (F. Walbank 1985) pg 168 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 40 
 

 

Roma perdió de facto su independencia. Rodas pasó a ser una ciudad de las artes y las 

ciencias, un foco universitario al que acudían los jóvenes romanos de la aristocracia a 

completar sus estudios79. 

Es notable también por su buen orden y por su cuidadosa atención a la adminis-

tración de los asuntos de estado en general; y en particular a la de los asuntos navales, por 

lo que mantuvo el dominio del mar durante mucho tiempo y derrocó el negocio de la 

piratería, y se hizo amigo de los romanos y de todos los reyes que favorecían tanto a los 

romanos como a los griegos. En consecuencia, no solo se ha mantenido autónoma, pero 

también se ha adornado con muchas ofrendas votivas, que en su mayor parte se encuen-

tran en el Dionisio y el gimnasio, pero en parte en otros lugares80. 

 

Es cierto que Rodas no pertenece directamente a Asia Menor, aunque la costa 

continental se puede ver desde sus costas; en tiempos helenísticos, sin embargo, estaba 

vinculado al continente y su destino por muchos hilos. Rodas poseía territorios en la costa 

de Asia Menor (la Peraea de Rodas) y se vio envuelta en las disputas entre los Ptolomeos 

y los Seléucidas en suelo asiático. En contraste con las grandes monarquías helenísticas 

y las dinastías emergentes de Asia Menor, Rodas fue y siguió siendo una polis claramente 

griega 81. 

 

2.6 Liga Licia 

En Asia Menor también surgieron ligas, agrupaciones de ciudades que se 

organizarían mediante consejos e instituciones de las que formarían parte todas ellas, con 

mayor o menor poder dependiendo del tamaño de estas. 

En el siglo II, Licia se convierte en helenizada, pero se mantiene como una región 

cultural independiente con unas 20 poleis. Después de un corto periodo de unión a la 

cercana Rodas, los licios se declaran libres por el senado romano en el 167 a.C. 

La organización de la Liga Licia es muy oscura. Tenían un ejército de la Liga, 

unos cultos de la Liga relacionados con Roma como Apolo Alkimos, y una diplomacia 

internacional en común. La Liga Licia no es en verdad un estado federal, las ciudades 

 
79  (Lavaque 2005) pg 29-30 
80 (Estrabón 2003) 14.2.5 
81 (Walbank, y otros 2008) pg 432-433 



41  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

mantenían un alto grado de autonomía interna. Pero las monedas de la liga muestran la 

importancia de los miembros de la liga para las comunidades de la región. 

Como en las grandes reuniones de gente en todas las ciudades del noroeste de Asia 

Menor, los licios realizaban sacrificios, pruebas atléticas y dramáticas, con un gran 

festival mercantil o los famosos panegiricos 82. 

Es Estrabón quien de nuevo nos da información sobre la organización y 

administración de esta Liga formada por veintitrés ciudades que participan en las 

votaciones. Se unen en un congreso general después de elegir a un representante.  Las 

ciudades más grandes controlan tres votos cada una, las medianas dos y las demás uno. 

En la misma proporción hacen aportes y descargan otras liturgias. 

Artemidoro dijo que las seis más grandes eran Xanthus, Patara, Pinara, Olympus, 

Myra y Tlos. En el congreso, primero eligen un "Lyciarch" y luego otros funcionarios de 

la Liga; y se designan tribunales generales de justicia. En épocas anteriores, deliberaban 

sobre la guerra y la paz y las alianzas, pero ahora, naturalmente, no lo hacen, ya que estos 

asuntos necesariamente están en poder de los romanos, excepto, quizás, cuando los ro-

manos deberían darles permiso o debería ser para su beneficio. Del mismo modo, jueces 

y magistrados son elegidos de varias ciudades en la misma proporción. Y como vivían 

bajo un gobierno tan bueno, permanecieron siempre libres bajo los romanos, conservando 

así sus usos ancestrales; y vieron a los piratas completamente destruidos83. 

 

2.7 Liga Etolia 

De las ligas desarrolladas a partir de las comunas cantonales de diferentes perso-

nas, había varias en el norte de Grecia; pero el principal ejemplo fue la Etolia, el único 

país en Grecia que, desde el principio hasta el final, nunca fue conquistado ni dependiente 

de ningún rey.  Etolia poseía pocas ciudades y ninguna capital, siendo el centro federal el 

templo de Apolo en Thermum. Cuando se reorganizó su antigua comuna, quizás en la 

época de la hegemonía tebana de 370 a.C. y bajo la influencia de ese gran exponente del 

federalismo Epaminondas (o tal vez incluso antes), las unidades de la Liga con frecuencia 

no eran ciudades sino distritos rurales agrupados alrededor de alguna aldea o fuerte en la 

colina; pero las ciudades continuaron desarrollándose gradualmente.  

 
82 (Thoneman, The hellenistic world: Using Coins as sources 2015) pg 75-76 y82 
83 (Estrabón 2003) 14.3.3 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 42 
 

 

Todo el poder político pertenecía a la Asamblea, que comprendía a todos los eto-

lios libres; surgió simplemente del ejército, del pueblo en armas, y fue su contraparte 

civil; se reunía dos veces al año, antes y después de la temporada de campaña. El jefe de 

la Liga era un general elegido anualmente, que era presidente y comandante en jefe, la 

reelección solo fue posible después de algunos años de intervalo. Los otros oficiales eran 

un líder de caballería, una secretaria, un agonothetes para celebrar festivales, y siete ad-

ministradores de finanzas. 

  

Etolia no fue una instancia de estados constituyentes que delegaban poderes a un 

organismo federal; La Liga surgió naturalmente de la organización de guerra popular, 

pero las ciudades tenían autonomía interna y su propia ciudadanía. 

 

A medida que la Liga de Etolia se expandió, cualquier estado que se quisiera unir 

primero se disolvía para después unirse como ciudades o unidades separadas. Si una 

nueva unidad se adhirió al territorio de la Liga, entró en simpatía con Etolia, es decir, su 

gente se convirtió para todos los propósitos en etolios, y asistieron a la asamblea. Pero 

una ciudad a distancia se convirtió en un aliado y entró en la isopolidad (tratado de ciu-

dadanía), en un intercambio de ciudadanía; sus ciudadanos se convirtieron en potencial-

mente etolios, pero su potencial ciudadanía etoliana solo se volvió real si se establecían 

en el territorio de la Liga, y (como tenían derecho a) se convirtieron en ciudadanos de, 

una ciudad de la simpolidad etoliana. Volveremos a encontrarnos con estas posibles ciu-

dades en otras conexiones.  

 

La Liga etoliana tenía un Consejo (boule) compuesto por miembros elegidos por 

las unidades de la Liga en proporción a los contingentes militares; pero este cuerpo tenía 

poco poder, y solo resolvía asuntos actuales que no podían esperar hasta la próxima 

Asamblea. Sin embargo, a medida que la Liga se expandía, el gobierno de la Asamblea, 

es decir, por reunión masiva dos veces al año, se hacía imposible, y Etolia nunca golpeaba 

en ninguna forma de representación; el resultado fue que el Consejo organizó un comité 

llamado Apokletoi, desconocido para la Constitución, que se sentó permanentemente con 

el General y realmente gobernó el país, aunque la Asamblea mantuvo el poder de la paz 



43  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

y la guerra; entre 280 a.C.  y 220 a.C. Etolia pasó de ser la más democrática a ser la menos 

84. 

 

2.8 Gálatas 

Los gálatas eran un pueblo celta del Danubio que aprovechando las debilidades 

de los estados griegos saquearon durante años Grecia y después pasaron a Asia Menor 

invitados por Bitinia en su conflicto con Pérgamo para usarlos como mercenarios. Sin 

embargo, estos celtas siguieron con sus costumbres de saqueo por toda la zona hasta que 

finalmente se establecieron en una zona central de Anatolia con características similares 

a su lugar de origen que paso a ser conocida como Galacia. Fueron mercenarios muy 

preciados para todos los bandos en las guerras entre los Sucesores y posteriormente.  

Finalmente fueron derrotados por Atalo I, victoria conmemorada en el Altar de 

Zeus, aunque no eliminados ya que pervivieron en Galacia hasta finales del Imperio Ro-

mano. Fueron adquiriendo la cultura y el estilo de vida griegos, pero mantuvieron su len-

gua celta al menos hasta el siglo V d.C.  

CAPITULO III: ELEMENTOS DE INFLUENCIA EN LA SOCIEDAD Y EN LA POLIS 

HELENA 

 

1. MONARQUÍA HELENÍSTICA 

Para entender el desarrollo de las ciudades griegas de Asia Menor es necesario 

conocer que idea tenían sobre la monarquía los propios monarcas, así como el pueblo, ya 

que de ellos dependía si la ciudad avanzaba hacia la prosperidad o por otro lado caía en 

el olvido e incluso era saqueada y destruida varias veces; como ocurrió en el curso de las 

guerras empobreciendo una de las zonas más ricas del mundo sobre todo por su comercio. 

En su forma absoluta, la monarquía parecía una forma de gobierno adecuada solo 

para bárbaros, servil por naturaleza, y el Rey por excelencia era, por supuesto, el Rey de 

Persia85.  Los reyes helenísticos no se titularon, al revés que sucedió en Macedonia, reyes 

de una región o pueblo, sino simplemente reyes creando dinastías familiares. 

Las luchas endémicas de unas ciudades contra otras, que fueron el gran cáncer de 

la historia griega, y el fracaso del federalismo llevaron a la idea de la unificación de Grecia 

bajo un solo hombre, que tenía el poder en su país o en su ciudad. Seguramente éste era 

el ideal de Filipo II. Problema oscuro es conocer en qué medida influyeron las monarquías 

 
84 (Tarn y Griffith 1961) pg 71-72 
85 (Walbank, y otros 2008) pg 62 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 44 
 

 

orientales en esta concepción de la monarquía macedónica, especialmente cuando 

Alejandro Magno incorporó todo el ceremonial y la indumentaria real persa86. 

Las similitudes y los aspectos comunes de la monarquía helenística, las formas y 

la estructura que esta institución desarrolló y que puede ser identificada, no solo en las 

grandes monarquías, sino también en los pequeños estados anatolios, como Capadocia, 

Bitinia y Ponto, e incluso en uno tan occidental como Siracusa, donde muchas de las 

características de la monarquía helenística se muestran en el gobierno de Hierón II, en un 

reinado que virtualmente solo contaba con griegos y después de acceder al poder se 

asemejó mucho a la carrera típica de un tirano griego. 

La similitud estructural entre las diversas monarquías facilitó que hombres de 

probada valía pudieran ir de un lado a otro sin dificultades y enriquecerse, de la misma 

forma que ellos hombres de un rango social menos elevado y poseedores de talentos más 

corrientes podían progresar y mejorar sus fortunas marchando a una nueva colonia o 

enrolarse como mercenario en uno u otro de los ejércitos reales. Un buen ejemplo de tal 

movilidad es el etolio Escopas (que era un oficial mercenario que acabó como general del 

ejército de Ptolomeo V en la batalla de Panion) o el mítico Aníbal Barca que estuvo de 

consejero en las cortes de los reinos de los Seléucidas, Armenia y Bitinia 87. 

Alejandro tenía la concepción de una monarquía autocrática, con el dominio 

griego sobre Egipto y Asia, con la urbanización de las lejanas satrapías, e interpenetración 

de las civilizaciones helénica y oriental por el contacto constante entre Europa y Asia. 

Alejandro conquistó el mundo llevando consigo una Ilíada con anotaciones de su maestro 

Aristóteles, fue un innovador genial que repudió la diferencia entre lo griego y lo bárbaro, 

base del helenismo clásico, en pro del generoso ideal de la unidad de la humanidad88. Se 

hizo llamar hijo de Zeus e incluso ser aclamado como dios, no era un proceder 

descabellado, ya que, antes, los sacerdotes egipcios le habían proclamado hijo de Amón, 

dando con ello un paso crucial en la concepción teocrática de la monarquía, que se 

reforzó, decididamente, cuando Alejandro, considerándose descendiente de Heracles, 

reclamo que se le rindiera culto. Tras su muerte, se estableció un culto oficial dedicado a 

su persona 89. 

 
86 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 882 
87 (F. Walbank 1985) pg 76 y 79 
88 (Lavaque 2005) pg 20 
89 (Sayas Abengoechea 2007) pg 586 



45  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Los reyes residían habitualmente en su capital, Alejandría, Pérgamo, Antioquía y 

Pella, rodeados de la corte. La capital era una ciudad privilegiada, adornada con 

magníficos edificios: Alejandría, además del palacio real, tenía dos bibliotecas, un museo, 

un zoo, un observatorio, un instituto anatómico; en Menfis se hallaba el jardín botánico, 

donde se aclimataban los árboles frutales. En Antioquía existía una biblioteca pública y 

en Pella una privada90. 

El carisma que entrañaba un liderazgo militar de éxito era tan importante que, al 

margen de las otras cualidades nobles que el rey pudiera poseer, corría el riesgo de que 

lo sustituyeran por otro si en la guerra tenía una actuación penosa o desafortunada. Sin 

embargo, hay ejemplos de lo contrario como Demetrio Poliorcetes que, pese a cosechar 

una serie de derrotas seguía siendo aclamado rey por sus tropas y varias ciudades griegas 

de importancia, entre ellas Atenas, que levantaban estatuas en su honor. Las estatuas 

siguen una regla, muestran los reyes como hombres musculosos, poderosos, implacables 

y preparados para las conquistas. Así lo describe Plutarco (Plutarco-Vida de Demetrio): 

Atenas rápidamente adoptó a Demetrio como su benefactor y salvador, Demetrio y Antígono 

recibieron el título de dioses salvadores y los atenienses consagraron un altar a Demetrio. Según Plutarco, 

los atenienses fueron los primeros de todos los hombres en reconocer a Antígono y Demetrio como reyes, 

previamente ellos habían rechazado usar ese título91. 

 Se suponía que un rey era rico, y que era dador y receptor de riqueza: se conside-

raba que un rey pobre o un rey mezquino era una contradicción en los términos. Esta es 

una formulación atractiva, pero la carrera de Demetrio inyecta un elemento de duda. Oca-

sionalmente era pobre, y su pobreza comparativa no le impedía comandar la lealtad de 

sus partidarios. Y Demetrio no es único. Hay otros casos que no se ajustan al modelo. 

Quizás la figura más paradójica de las teorías ortodoxas de la realeza es Lisímaco 92. 

 

El "territorio ganado por la lanza" era importante en parte porque era una prueba 

concreta de la victoria y la victoria era uno de los principales atributos de la realeza, ya 

que era una prueba demostrable de mérito y un reclamo incontrovertible sobre la lealtad 

de tropas y súbditos93. 

 
90 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 883 
91 (Thoneman, The hellenistic age 2016) pg 50 
92 (Bosworth 2002) pg 268 
93 (Walbank, y otros 2008) pg 66 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 46 
 

 

Los reyes helenísticos eran soberanos merced a una conquista o a la herencia; al 

menos por un tiempo nadie pensaba en casos tales como la legitimidad. Y tampoco existía 

un grupo al que en virtud de su posición los reyes pudieran volcarse en busca de ayuda. 

De modo que los soberanos elegían a sus Amigos personalmente de entre los medios que 

les parecían adecuados, con poca consideración en cuanto a la clase social, el nacimiento, 

las riquezas o el rango. 

Pero un rey precisaba de otros atributos. Debía hacer alarde de generosidad, no 

solo a la hora de recompensar a sus soldados y especialmente a sus cortesanos sino 

también a la hora de concederles tiempo de escuchar ruegos. De nuevo tenemos como 

ejemplo de ello a Demetrio que se negó a escuchar las plegarias de una mujer por lo que 

esta se lo reprochó, Demetrio accedió a recibir todas las peticiones de los ciudadanos 

durante al menos dos días. 

El rey debía encontrar un equilibrio entre accesibilidad y el mantenimiento de la 

dignidad de su posición a través de la ceremonia. La generosidad también se manifestaba 

mediante obras de caridad, el patrocinio de actividades culturales en la corte y el reino, el 

arbitraje en disputas dentro del reino, la fundación de ciudades para contribuir a aliviar la 

pobreza y la aportación de ayuda económica a las ciudades. Un gobernador helenístico 

según la teoría política sería un buen rey sin mayor actividad que poseer altas cualidades 

éticas94. 

El rey se aseguraba de que sus súbditos conocieran sus cualidades regias 

organizando desfiles majestuosos y campañas militares frecuentes, haciendo donaciones 

y erigiendo monumentos, encargando loas a los poetas y retratos a pintores y escultores, 

y designando sacerdotes para su culto o para el de su dinastía. El aparente altruismo de 

algunas cualidades regias es ilusorio; todo contribuía a mantener la posición del propio 

rey. Por ejemplo, patrocinar actividades culturales u ofrecer espléndidos sacrificios a los 

dioses eran manifestaciones que al rey le permitían ganar prestigio o conservarlo, en su 

reino o fuera de él. 

Los pensadores políticos añadieron una dimensión ética, diciendo que los reyes 

debían gobernar teniendo en cuenta el bien de sus súbditos y no el suyo propio, pero los 

sucesores, casi en su totalidad, hicieron caso omiso de tal recomendación. Ellos estaban 

creando imperios, no protectorados, por lo que procedieron a exprimir sus territorios 

 
94 (Aalders 1975) pg 22 



47  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

buscando el máximo beneficio para financiar sus guerras frente al resto de reyes.  Antíoco 

III tras su desastrosa derrota en Magnesia (190 a.C.), realizó una campaña de recaudación 

forzosa que llevaría a su muerte en Ectabana cuando intentó sustraer los tesoros de un 

templo (187 a.C.). 

La monarquía de comienzos del período helenístico era absoluta, una extensión 

del poder del monarca como comandante en jefe de sus campañas; se cuenta que Seleuco 

afirmó “Lo que el rey ordena es acertado siempre”. Al tener la figura de Alejandro Magno 

tan cercana era fácil para los Diádocos mantener esta postura. 

La victoria demostraba que contaba con el favor de los dioses y, si era lo 

suficientemente significativa, venía a significar que él mismo era casi un dios, pero 

ninguno de ellos llegó a proclamarse hijo de Zeus como había hecho Alejandro. La 

monarquía absoluta encajaba a la perfección con los sucesores que se la tomaron como 

una licencia para dar rienda suelta a sus ambiciones95.  

De esta forma, la bondad, la generosidad, la inteligencia y la habilidad política, 

los triunfos y los éxitos militares figuraban como virtudes en el carácter de la realeza y 

convertían al monarca en un rey protector, liberador, salvador y benefactor, elegido y 

apreciado por los dioses, la ley viva encargada de establecer el orden en la tierra. Todas 

estas cualidades daban solidez y justificaban el carácter absolutista de la realeza, cuyo 

poder quedaba todavía más reforzado con la consagración a su persona de un culto oficial, 

la dedicación de estatuas y templos y la realización de sacrificios y donaciones. 

Una de las cualidades que se les atribuía era verlo como un padre, una noción muy 

común era verlo como un pastor que los guía. El rey como pastor presenta una buena 

imagen, frecuentemente ocurre en el cercano este, Egipto, así como en Mesopotamia y en 

Sumeria. 

En tiempos helenísticos se elabora el sentido del rey como otro tipo y otro orden 

sobre los súbditos, como en el caso del pastor y el ganado. El rey se elevaba a un nivel 

más alto que el común de la humanidad. Estos supuestos abrían paso a la deificación del 

rey. En respecto con lo notado en el cercano este no solo el rey, sino otras deidades eran 

vistas como pastores, con muchos ejemplos en el viejo testamento96. 

 
95 (F. Walbank 1985) pg 215-216 
96 (Aalders 1975) pg 23-25 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 48 
 

 

Debido a la gran extensión del territorio conquistado y la comparación con la 

pequeña Grecia, la población helena siempre estuvo en inferioridad respecto a la 

población nativa por lo que la Monarquía debía acercarse a la población nativa y mejorar 

sus relaciones con ellos. Hicieron grandes donaciones y concesiones a los templos y a la 

clase sacerdotal, favorecieron los matrimonios mixtos y cuidaron de que los miembros de 

las elites indígenas y muchos nativos tuvieran oportunidades de promoción97. 

La exclusión de los no griegos de este círculo probablemente reflejó los prejuicios 

de los griegos y los macedonios en lugar de cualquier incapacidad o renuencia a servir 

por parte de la población nativa. El prejuicio racial era característico de la casta greco-

macedonia dentro de los reinos, al menos a lo largo de los siglos cuarto y tercero. El hecho 

de que en el reino de Seléucida se extendió mucho en la escala social puede verse a partir 

de dos o tres generaciones que los hombres con nombres nativos aparecen como titulares 

de puestos administrativos en cualquier nivel, e incluso entonces son pocos en número - 

nunca más del 2.5% de una muestra de varios cientos de nombres y estos pocos son 

empleados principalmente como comandantes de unidades locales 98. 

La monarquía pertenecía a la comunidad, pero los miembros pertenecientes al 

reino no eran posesión del rey. Se opone al helenismo absoluto en el que todo el territorio 

y todo y todos los que estuvieran en él eran posesión del rey, y podía ser legado en 

testamento99, aunque en el caso de Pérgamo si fue así. 

Los nuevos dinastas se proclamaron sucesores de los gobernantes anteriores, ben-

decidos por los dioses nativos, ya sea Ahura Mazda, Bel Marduk o Amón Re, y la pobla-

ción indígena, hasta cierto punto, se sentía identificada con los nuevos regímenes. 

 

Para sus súbditos nativos, eran los reyes legítimos, los sucesores de los 

gobernantes indígenas, quienes, al igual que sus predecesores, tenían su poder sancionado 

por los dioses locales. Para sus ejércitos, eran naturalmente comandantes, que 

demostraban su legitimidad mediante el éxito en el campo y la obtención de botines y 

tierras para recompensar a sus tropas. Para sus tribunales eran benefactores, que 

recompensaban un buen servicio con honor y riqueza materiales. Los nuevos regímenes 

no tenían tradición, ni costumbres establecidas; más bien encontraron una multiplicidad 

 
97 (Sayas Abengoechea 2007) pg 587 
98 (Walbank, y otros 2008) pg 70 
99 (Aalders 1975) pg 20-21 



49  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

de tradiciones que absorbieron y modificaron 100. El rey era la ley viviente y encarnada, 

lo cual justificaba su carácter divino.  Los textos en los que se expresaba la todopoderosa 

voluntad del rey son variados; leyes (nomoi), reglamentos (diagrammata), y ordenanzas 

(prostagmata) que a menudo adoptan forma de cartas 101 

La plebe era sensible al prestigio que confería la victoria: los éxitos militares le 

parecían la señal más patente del favor de los dioses. Imponía al rey unas obligaciones 

morales que los textos repiten hasta la saciedad; el monarca debía ser activo, benévolo 

con todos, filántropo y piadoso.  

La figura del rey y el carácter personal de la realeza era el elemento común de 

unión que cohesionaba tierras y poblaciones tan dispares. El culto a la dinastía seléucida 

no resultaba del hecho de ser encarnación viva de una divinidad, como en Egipto, 

teniendo en cuenta los numerosos y variados dioses venerados en el reino. Pero los reyes 

seléucidas fueron fundadores y benefactores de numerosas ciudades, que en muestra de 

agradecimiento por lo beneficios recibidos crearon en su honor cultos públicos. 

Los reinos helenísticos crearon poco a poco otros títulos honoríficos, cuyos 

beneficiaros pasaron a formar parte de una especie de nobleza personal, constituyendo el 

consejo real, con la misión primordial de asesorar al rey en asuntos de gobierno. Estos 

títulos honoríficos portaban denominaciones tales como tutor, guardia de corps, pariente, 

amigo, mayordomo etc. 

Entre los ministros y altos funcionarios del reino se encontraban el jefe de la corte 

real de justicia, que entendía de los asuntos legales (epistológrafos), el ministro de las 

finanzas y el secretario financiero, que se ocupaban de los ingresos y gastos del estado y 

de la administración de los bienes del rey, de los impuestos y los asuntos monetarios 102. 

Invitaba a sus amigos a celebrar un consejo para asesorarlo. A algunos de ellos les 

confiaba cargos que corresponderían a dos ministerios como funciones específicamente 

reales, siempre se reservaba el mando del ejército y los supremos pontificados. Exhibe un 

título modesto (encargado de los asuntos), un gran canciller, un ministro de justicia y un 

inspector general de finanzas103 

 
100 (Bosworth 2002) pg 3-4 
101 (Lavaque 2005) pg 57 
102 (Sayas Abengoechea 2007) pg 588 
103 (Lavaque 2005) pg 57 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 50 
 

 

 El desmembramiento del imperio de Alejandro y del reino seléucida no hacen 

más que confirmar la gran innovación política que representaba la institución monárquica, 

pequeños o grandes los reinos se instauraron por doquier104. 

La aparición de esta gran cantidad de reinos responde a la posibilidad de 

proclamarse rey sin pertenecer a la casa real de ninguna nación, ya que como se ha dicho 

lo importante era el prestigio militar. Los primeros fueron Antígono Monoftalmo y su 

hijo, Demetrio Poliorcetes, rápidamente seguidos por sus rivales Seleuco, Ptolomeo, 

Lisímaco, Casandro y Agatocles. En Asia Menor surgirían doce casas reales en el siglo 

II a.C. a consecuencia del debilitamiento de la autoridad seléucida. 

 La monarquía al principio del mundo helenístico era un asunto de poder. 

Demetrio era un hombre con carisma, éxitos militares y una gran riqueza personal y 

después mereció el título de rey. Los reyes esperaban verse y comportarse como el joven 

Demetrio, hermoso y radiante, rico y guerrero, combatiendo a caballo al frente de sus 

tropas. La nueva generación de reyes dibujo claramente un glamoroso y dinámico general 

como los que sirvieron a Alejandro y el propio Alejandro. Pero Alejandro sustentaba su 

autoridad real en su posición de heredero y monarca de los macedonios cosa que Demetrio 

no era. 

Una generación después con los reinos helenísticos establecidos, los guerreros 

carismáticos de finales del siglo IV a.C. serán remplazados gradualmente por monarcas 

hereditarios. La monarquía personal se va transformando en estados territoriales más 

estables con una monarquía dinástica. Los orígenes de las monarquías están en la guerra, 

la riqueza y el magnetismo personal y no debe ser olvidado. Los reyes son representados 

siempre igual como glamurosos y dinámicos héroes que cogen el manto de Alejandro 

como guerreros y conquistadores 

Con estas características obviamente la guerra estaba presente en toda monarquía 

helenística y muchas de ellas se proclamaron posteriormente a una victoria en el campo 

de batalla. La aclamación de Demetrio y Antígono como reyes vienen precedida de la 

victoria naval sobre Ptolomeo en Chipre (306 a.C.). En el 230 a.C. la dinastía local de los 

átalidas de Pérgamo uso su victoria sobre los gálatas en Asia Menor para proclamarse 

rey. Numerosos reyes llevaran epítetos como Nikephoros, Killinikos o Aniketos. Un buen 

 
104 (Lavaque 2005) pg 55 



51  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

rey se preocupa por su herencia, expande su territorio por conquista y enriquece su 

ejército por botín105. 

1.1 Culto monárquico y dinástico 

Debido a esa concepción de cierta divinidad encarnada en los reyes helenísticos, 

o la propia divinidad en el caso de Alejandro Magno, no es de extrañar que se 

desarrollasen cultos a los reyes y la familia real. El primero, obviamente, fue hacia 

Alejandro en las ciudades de Asia Menor en el 334 a.C. en agradecimiento por liberarles, 

o así lo entendían, de la opresión persa permitiéndoles recuperar sus formas de gobierno 

helenas, aunque no se sabe con certeza y se plantean fechas posteriores en las que la 

empresa de Alejandro confirmaba su éxito. 

Las hazañas de Alejandro parecían propias de un dios. Muchas ciudades le 

rindieron culto en el 324 a.C. incluida Atenas, que le había mostrado hostilidad, aunque 

lo suprimió de inmediato aprovechando su muerte. Pero los eritreos liberados de su 

dependencia persa por Alejandro establecieron un culto a su honor y no lo suprimieron, 

al igual que muchas otras ciudades que había sido sometidas por los persas. La creación 

de este culto solía comprender como elementos esenciales, con algunas ausencias y con 

variaciones locales como cualquier elemento del mundo helenístico, la concesión de un 

terreno, un altar, sacrificios, festivales de aniversario, juegos, estatuas y coronas. 

El culto a los soberanos como dioses vino facilitado por una serie de factores. En 

primer lugar, existía ya la adoración del héroe; hasta los atletas de éxito podían recibir 

honores divinos a su muerte como héroes, como un modo de reconocer que habían 

realizado proezas sobrehumanas, aunque no fuese del todo divinas, pero sobre todo que 

habían beneficiado a su sociedad y al honor de su ciudad. En segundo lugar, existía desde 

mucho tiempo atrás la tradición, tanto en Macedonia como en Oriente, de considerar a 

los reyes como seres favorecidos especialmente por los dioses y a la majestad como un 

reflejo de lo divino. 

En tercer lugar, la base de la religión griega era ritualística en gran medida y no 

constaba de grande dosis de dogma por lo que la aparición de nuevos cultos y adoraciones 

no representaba ningún problema. En cuarto lugar, se estaba produciendo cierto 

 
105 (Thoneman, The hellenistic age 2016) pg 51-53 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 52 
 

 

debilitamiento de la religión del Olimpo y cierto escepticismo, en relación al aspecto 

anterior106. 

El verdadero significado del culto al gobernante no es fácil de definir. Poseía un 

aspecto político claro, así como cultual y divino, y aunque a menudo se acordaba en forma 

espontánea y a modo de reconocimiento de la condición real, a su vez reforzaba el poder 

y la legitimidad del monarca igualmente los de su dinastía. La existencia del derecho 

dinástico al trono fue, desde luego, una de las distinciones principales entre un rey y un 

tirano. El culto también favorecía las relaciones con las ciudades, ya que de ellas surgía 

a menudo la iniciativa para la deificación, y la incorporación del rey y de su esposa y sus 

antepasados a los cultos locales en modo alguno ciertamente cambió la relación legal 

entre el soberano y la ciudad, pero con frecuencia creó lazos de buena voluntad y de 

afecto107. 

 La mayoría de estos cultos se crearon por iniciativa de las ciudades. Pero también 

hubo miembros de las dinastías reinantes, especialmente los Ptolomeos por las 

características de Egipto, que desarrollaron y promovieron sus propios cultos. La 

monarquía helenística estuvo estrechamente vinculada a la religión. Las dinastías se 

hallaron bajo protección especial de determinados dioses. Los soberanos se asemejan a 

diversos dioses, y en algunos casos se identificaban con ellos.  

Muchas ciudades decidieron tributar culto a los soberanos, dado que la liberalidad 

y generosidad que mostraran para con ellas dependía su existencia física y su bienestar 

económico. Estos soberanos proporcionaban en la práctica lo que las ciudades pedían a 

los dioses públicos: salvación, seguridad y prosperidad. El poder de conceder la vida, la 

protección y la munificencia era considerado como algo sobrehumano, algo que estaba 

en consonancia más con el poder de los dioses que con el de los hombres108. 

Existió un culto dinástico de carácter oficial al rey difunto, y a veces miembros de 

la familia real en vida. Es difícil establecer la línea divisoria entre el culto a los dioses 

patronos y el de los dioses del panteón, identificados con miembros de la casa reinante; 

incluso entre el culto dinástico y el culto especifico de cada ciudad. Heracles fue el 

antepasado de la dinastía de los Argeadas, y Apolo el de la Seléucida; el de los Atálidas 

 
106 (Waterfield 2012) pg 291-292 
107 (F. Walbank 1985) pg 225 
108 (Sayas Abengoechea 2007) pg 663-664 



53  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

fue Dionisos. La asimilación de los reyes a dioses concretos estuvo en estrecha relación 

con el patronazgo divino y con los antepasados. 

El culto dinástico tuvo un origen diferente al dado por las ciudades; 

probablemente, se reforzó con él el poder de la casa reinante y tuvo un fuerte carácter de 

propaganda política. Comenzó con el culto a Alejandro Magno, quizá en el 290 a.C. fue 

un culto nacional, desempeñado por un sacerdote epónimo. 

Solo en Pérgamo parecen quedar restos de un centro dedicado al culto a los reyes. 

En la ciudadela de esta ciudad, al sur del Palacio de los Atálidas y al este del famoso altar 

de Zeus, se levantó una estructura, que, por comparación con el Heroon109 de Calidón, se 

ha interpretado como un temenos de culto a los soberanos. Se cree que dos grandes 

cabezas, una de Alejandro, interpretación de un estilo relacionado con el tipo de Lisipo y 

otra supuesta de Atalo I, proceden de este edificio, donde existían nichos para guardarlas. 

En estos santuarios de culto a los monarcas helenísticos trabajan talleres de 

retratistas a los soberanos. Antíoco II, en 193 a.C., escribió una carta pública, conservada 

en una inscripción, en la que anunció la creación de un nuevo cuerpo de sacerdotisas, 

dedicadas al culto de su esposa Laodice que debían llevar coronas de oro decoradas con 

retratos de la reina. Estas capillas funcionaban no sólo en las grandes ciudades, como 

Alejandría o Pérgamo, sino también en las pequeñas.110 

Sviatoslav dice que este culto a los monarcas helenísticos se intensifica bajo el 

dominio romano, puede que a modo de resistencia a aceptar la autoridad romana 

demostrando que los antiguos reyes helenísticos eran casi dioses y sus territorios y cultura 

debían ser tratados con una dignidad propia de su pasado111. 

El culto a los gobernantes es una forma de adoración ofrecida a un rey, aunque 

esta es una descripción simplificada de una institución compleja, que comparte cierta 

afinidad con la práctica de asimilar un rey a un dios en particular. El ímpetu al culto al 

gobernante proviene principalmente de los adoradores, no del gobernante mismo. Es 

característico de la era helenística, cuando las ciudades tienen una necesidad constante de 

 
109 Lugar de culto a un héroe, generalmente erigido sobre su tumba. 
110 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 884 y 996-997 
111 (Dimitriev 2005) pg 4 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 54 
 

 

protección y, tal vez, tienen menos confianza de la que tenían los dioses tradicionales, 

pero esto tiene un trasfondo en el siglo IV a.C.112  

Los griegos necesitaban encontrar una nueva estructura para relacionarse con 

estos potentes y carismáticos hombres, ellos eligieron tratarlos como dioses. Los helenos 

nunca tuvieron una gran concepción de la religión, para ellos era un fenómeno 

eminentemente social en la que participaba toda la comunidad. Había una relación de 

reciprocidad entre los dioses y los hombres mediante la oración y el sacrificio animal. 

Los reyes helenísticos aprovechaban esta relación para beneficiarse. Demetrio 

Poliorcetes reconstruyo templos y protegió los muros de algunas ciudades a cambio de su 

lealtad y dependencia. Demetrio como dios no era necesariamente incluido en ningún tipo 

de ritual, sin embargo, si respondía de forma correcta en los rituales sería considerado un 

dios como Zeus o Apolo. 

Los reyes no estaban siempre presentes y por tanto las ciudades griegas realizaban 

sacrificios rituales en honor del rey ausente, siguiendo el modelo del culto a los dioses 

olímpicos. Una ciudad pequeña de la costa oeste de Turquía dedica un templo a Seleuco 

I y a su hijo Antíoco en 281 a.C.:  

Para los dioses revelados Seleuco y Antíoco que deberían ser honrados por los hombres de 

acuerdo con sus buenos actos, con un templo, lo más bellos posible, construido al lado de santuario de 

Apolo con su propio santuario rodeándolo. Dos estatuas de culto dedicadas, lo más bellas posibles, con 

las inscripciones Seleuco y Antíoco, y otra estatua y altar par la diosa salvadora en frente del templo. En 

frente del templo un altar con las palabras a “A Seleuco y Antíoco” en él, lo más bello posible, y sacralizar 

el perímetro. 

El nuevo culto al monarca seléucida está claramente modelado como el culto a 

Apolo en Egas. La población de la zona introdujo el culto por decisión propia para 

fundamentar la futura relación con los reyes. Al igual que el culto a los reyes helenísticos, 

estos gestos eran la forma que tenían las ciudades de brindar honores, lealtad y gratitud a 

los nuevos líderes. Esperando ciertos beneficios113. 

Los dioses recibían adoración cuando se los veía como capaces de conferir 

beneficios o infligir daño al adorador114. Los reyes estaban en tales posiciones. A 

diferencia de los olímpicos, su generosidad era clara y, a menudo, inmediata. Los reyes 

 
112 (Walbank, y otros 2008) pg 87 
113 (Thoneman, The hellenistic age 2016) pg 57-60 
114 (Mikalson 2005) pg 502-503 



55  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

eran los que distribuían la riqueza, y se consideraba que la mezquindad no era digna de 

un rey. A través del patrocinio, el general, la dinastía o el monarca crearon un partido de 

adeptos, cuya posesión de poder y privilegio emanaba de la persona del líder. Este fue 

especialmente el caso en la corte real y en el ejército 115.  

En el caso de Pérgamo la adoración a sus gobernantes se inició incluso antes de 

que estos se proclamaran reyes, tras la victoria de Atalo I sobre los gálatas en el 241 a.C., 

ya que hay evidencias de que el fundador, Filetero y su sucesor Eúmenes los recibieron116, 

compartiendo templo con Asclepio en Elaea. 

A diferencia de los Seléucidas, los atálidas no eran reconocidos como dioses en 

vida y no tenemos testimonios de un culto dinástico oficial en Pérgamo, pero se les 

reconocía un culto en muchas ciudades. En especial son dignos de mención los honores 

acordados a Apolonis, la esposa de Átalo I, que recibió el título cultual de Eusebés 

(Piadosa) mientras vivía (OGIS, 308) y fue venerado en muchas ciudades. Un ejemplo es 

el de Teos, donde una inscripción proporciona los detalles de un festival, en el que el 

sacrificio debía ser responsabilidad del sacerdote del rey Eumenes y de la diosa Apolinis 

Eusebés y de su sacerdotisa de la reina Estratónice, y también contiene las disposiciones 

para la fundación de un templo dedicado a Apolonis con el posterior nombre cultual de 

Apobateria (OGIS, 309, L.Robert, Etudes anatoliennes, Paris, 1937, pg 17) 117. 

El culto al monarca también estaba destinado a proporcionar una forma específica 

de culto religioso y ritual para la propia casa real y la gran cantidad de burócratas y per-

sonal del ejército directamente relacionados con ella. Los miembros de la familia real ya 

no pertenecían a una ciudad griega con sus dioses y cultos; y la mayoría de sus Compa-

ñeros (Hetaroi), soldados y funcionarios también fueron desplazados. El culto dinástico 

les proporcionó el marco de la observancia religiosa necesaria para una vida redondeada 

en ese sentido, y, además, una que consolida la lealtad en torno al rey118.  

 

El contacto con las poblaciones no griegas que adoraban a dioses diferentes, el 

apoyo deliberado a ciertos cultos por motivos de política estatal, la adopción espontánea 

o como réplica a insinuaciones o presiones oficiales del culto gobernante, la conciencia 

 
115 (Anson 2014) pg 192 
116 (Walbank, y otros 2008) pg 92 
117 (F. Walbank 1985) pg 224 
118 (Walbank, y otros 2008) pg 96-97 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 56 
 

 

de los individuos de unas necesidades nuevas personales y emocionales en media del 

aislamiento social, la respuesta a las incertidumbres de un mundo en el que los cambios 

rápidos significaban frecuentes golpes adversos de fortuna, todos estos elementos se 

combinan para crear un cuadro confuso y caleidoscópico de cambio, que resulta muy 

difícil de captar. 

Los soberanos que sucedieron a Alejandro eran por completo usurpadores de 

modo que buscaron un apoyo religioso que legitimara sus pretensiones y reforzara los 

derechos de sus nuevas dinastías. Un rasgo común de prácticamente todas las nuevas 

casas reales fue la adopción de algún dios protector especial por supuesto de entre las 

divinidades olímpicas, ya que todavía eran motivos de la veneración que surge del peso 

de la tradición119. 

Sin embargo, los reyes hacían el papel de dioses en su manera de presentarse pú-

blicamente. Esto explica, por ejemplo, el despliegue de tocados que encontramos en las 

monedas: cabellera de león, testa de elefante, cuernos de carnero, cuernos de toro, cuernos 

de cabra, diadema con rayos, diadema con alas. Cada uno evocaba asociaciones divinas 

concretas. El hecho mismo de que algunos se hiciesen representar su propia efigie en las 

monedas resulta revelador, dado que tradicionalmente ahí era donde se retrataba a las 

deidades120. 

 

La divinidad no estaba limitada para gente de un pasado lejano, y podía ser 

atribuida en vida. El culto al gobernante en época helenística continua en el imperio 

romano. El culto a Alejandro Magno como dios en vida no está probado. ¿En las monedas 

la línea entre Alejandro y Heracles son borrosas es Alejandro con atributos de Heracles o 

viceversa? En 291 a.C. Demetrio Poliorcetes recibe un culto en Atenas como dios incluso 

más fuerte que el de Deméter. El culto a los emperadores romanos empieza con la muerte 

de César. Utilizando la lex Rufria en 41 d.C. Octavio empieza el culto a César. El propio 

Augusto será convertido en divus tras su muerte y muchos emperadores le siguieron, sus 

sucesores estaban interesados en hacer al anterior emperador divino como buen 

gobernante.   

 
119 (F. Walbank 1985) pg 218 
120 (Waterfield 2012) pg 291 



57  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

La adopción de estas divinidades como patronos por partes de los monarcas 

helenísticos frecuentemente enlaza con la institución del culto al gobernante, es decir la 

adoración de los soberanos muertos y más tarde vivos como divinidades. Los cultos a los 

seres humanos no eran nuevos121. 

En el mundo politeísta la línea entre los dioses y los humanos no estaba tan clara 

como en la cristiandad122. 

 

2. RELIGIÓN Y NUEVAS CONCEPCIONES SOCIALES 

La gran cantidad de nuevos desarrollos religiosos fue una respuesta a los cambios 

en las actitudes individualistas y a las nuevas condiciones sociales. Con la reducción del 

poder de las ciudades-estado y el ascenso de las monarquías, se observó una disminución 

de la confianza de los hombres respecto a sus cultos tradicionales y un interés creciente 

por las religiones mistéricas; esto se incrementó por la escasa credulidad en el 

racionalismo, que había sido una característica de buena parte del pensamiento sofista del 

siglo V a.C. 

Para muchos la disminución de la confianza en los dioses de la ciudad significaba 

un crecimiento del escepticismo, aunque a menudo este último se hallaba disimulado 

dentro de otros posibles cambios en el pensar y hacer de los griegos123. 

La religión griega era politeísta, pero una de las innovaciones principales del 

período helenístico fue la tendencia henoteísta124. Los filósofos más influyentes del siglo 

IV a.C., como Platón o Aristóteles, habían defendido el culto a una sola deidad suprema, 

y aquella idea cayó en el terreno fértil que representaba la religiosidad helenística, 

rebrotaron los viejos ritos y mitos, que estaban olvidados o, que, sin significado 

primordial, se habían ya borrado de la práctica religiosa habitual. Esta fertilidad se debió 

en parte, tal vez, a que se había alcanzado su mayor grado de sofisticación intelectual, 

pero sobre todo a las condiciones sociales, a que ahora el mundo en el que vivían las 

personas se había hecho más grande y diverso. En el pasado, las divinidades y los cultos 

habían estado vinculados, muchas veces, a lugares concretos, e incluso en algunos casos 

a familias concretas, pero ahora cada vez más gente residía lejos de su hogar natal. Se 

 
121 (F. Walbank 1985) pg 220 
122 (Walned, Gordon y Spikermann 2016) pg 117 
123 (F. Walbank 1985) pg 226 
124 El henoteísmo o la monolatria reconoce la existencia de varios dioses, pero considera que solo uno es 
suficientemente digno para ser adorado. 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 58 
 

 

forjaron nuevas tradiciones mediante la creación de clubes en los que se mezclaban con 

fines religiosos y sociales, pero siempre ideados para congregaciones relativamente 

pequeñas, por lo que la gente seguía practicando sus ritos religiosos en santuarios cada 

vez menos numerosos. 

Los más famosos en el período helenístico inicial fueron el culto a Deméter y 

Perséfone en la ciudad costera de Eleusis, próxima a Atenas, Deméter además contó con 

un santuario en Pérgamo, construido por Filetero y su hermano Eumenes en el centro de 

la ciudad. La viuda de Atalo I, Apolonis, mandó levantar los propileos, las columnas y 

los oikoi en su honor; y el culto a los Grandes Dioses de Samotracia (Cabiros) en el que 

se inició la madre de Alejandro Magno, Olimpia, conocido ya desde el siglo V a.C.. 

Este culto se propagó principalmente entre navegantes, el santuario recibía visitas 

de los devotos procedentes de muy remotos y diferentes lugares: las islas del Egeo, Italia, 

Cirene, Alejandría, Asia Menor etc. Su culto constaba de una ceremonia de iniciación y 

un ritual dramático del tipo de los misterios de Eleusis.  

Aunque ambos santuarios eran considerablemente antiguos, su auge llegó en el 

período helenístico. Samotracia fue agraciada con la devoción y las buenas obras de 

varios miembros de familias reales macedonias. Uno de los cultos cuasi monoteístas de 

mayor éxito fue el de Serapis, un dios sanador y obrador de milagros. El culto a la nueva 

deidad se acompañó del culto a su hermana-esposa Isis, dando lugar así a una nueva 

variante de religión mistérica. Los devotos llegaron a considerar a Serapis y a Isis como 

los principios primordiales masculino y femenino del universo. 

En este marco, los cultos tradicionales griegos compartían espacio con santuarios 

y divinidades egipcias, sirias y babilónicas, como Isis, Atargatis, Hadad, Ba´al y Astarté, 

que debieron satisfacer inicialmente las necesidades espirituales de los creyentes de esas 

nacionalidades. También el culto orgiástico y desenfrenado de Dionisio, sujetado en el 

pasado con frecuentes disposiciones religiosas y, sobre todo, con su incorporación a los 

cultos cívico, consiguió en época helenística una gran difusión entre la población griega 

y oriental. Los ritos dionisiacos producían una liberación de los peligros de la vida 

cotidiana y del temor de los muertos, por la certeza de la resurrección de Dioniso, además 

poseía muchas posibilidades para el sincretismo125 con los dioses orientales.  No parece 

 
125 Unión o relación con dioses de otras religiones, puesto que Dioniso había viajado hasta la India era de 
fácil relación con algunos de los dioses orientales. 



59  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

que esta función liberadora de Dioniso fuera unida a una verdadera doctrina 

soteriológica126. Según se ha indicado, algunos monarcas helenísticos estaban 

especialmente vinculados con Dioniso, en especial los Atálidas, que elegían como 

sacerdotes del dios a familiares suyos127. 

Pero parece ser que la gente no se sentía tan atraída sentimentalmente hacia la 

religión del Olimpo. Siempre había pensado en las deidades olímpicas como dioses cuasi 

antropomórficos, y ahora aparecían cada vez más cultos a abstracciones, deidades 

carentes de una personalidad concreta, tales como la Fama justa, el Rumor, la Paz, la 

Victoria, la Vergüenza, recibieron todas su altar, si es que no lo tenían ya.  La 

consecuencia de este panorama religioso, variado y complejo fue que los individuos 

tuvieron, antes y más fácilmente que las ciudades, la posibilidad de elegir entre varias 

opciones religiosas, ya que no eran incompatibles ni excluyentes entre sí. 

Es muy probable que los miles de emigrantes griegos, familiarizados como 

estaban con las tradiciones religiosas de sus patrias de origen, continuasen aferrados a 

ellas en las nuevas ciudades de acogida. Pero, en cualquier caso, disfrutaron de mayores 

oportunidades que sus antepasados para realizar una elección personal sobre qué tipo de 

divinidades deseaban adorar. Muchas prácticas religiosas tradicionales alcanzaron en 

época helenística una gran difusión. 

Los contactos greco-orientales favorecieron el conocimiento mutuo de creencias 

y cultos. La documentación disponible pone de manifiesto que hubo un conjunto selecto 

de divinidades griegas (Asclepio, Diónisos) y orientales (Isis-Osiris, Atargatis-Hadad), 

que consiguieron una gran popularidad, tanto en las nuevas tierras de promisión como en 

el continente griego. Otras, como Cibeles128, Atis, Baal, Adonis o Mitra, tendrían que 

esperar a época romana para conseguir el apogeo de su culto. Cibeles, la gran diosa de 

Anatolia, cuyo templo en Atenas era el archivo del estado ateniense. Se trataba de una 

diosa de la fecundidad, que alcanzó gran popularidad en Asia Menor, siendo conocida 

como la Artemis Efesia 129. 

La aceptación y popularidad creciente de las divinidades orientales se debe al 

hecho de que atendían a la necesidad de los individuos y de sus familias en temas 

 
126 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 999 
127 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 1002 
128 Diosa de la Madre Tierra originaria de Frigia adorada en toda Anatolia desde el Neolítico. 
129 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 1009 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 60 
 

 

relacionados con el destino, salud, seguridad y bienestar. Estos cultos fueron introducidos 

por orientales y, en los lugares de arraigo, contaron con el apoyo de sacerdotes y adeptos, 

ya bastante helenizados, que podían, por esta razón, hacerlos fácilmente accesibles y 

comprensibles al resto de los griegos. Además, estas divinidades orientales, pese a tener 

un origen y una tradición muy diferentes, asumían funciones muy similares a las 

desempeñadas por las divinidades griegas, lo que facilitaba su difusión a través de esa 

interpretatio graeca130131. 

No se ponía así en duda la existencia de los dioses, ni su poder, sólo se daba una 

interpretación histórica a los mitos. Las teorías de Evemero, que fue considerado un ateo 

en su tiempo, fueron utilizadas en siglos posteriores por los cristianos como argumento 

contra la religión pagana; pero no se extrajeron de ellos sus últimas consecuencias. 

Este proceso de sincretismo se ilustra perfectamente gracias a un himno escrito en 

el siglo I a.C. por un sacerdote egipcio llamado Isidoro, e inscrito en el templo de Isis en 

Medinet-Madi, El Fayum132:  

Los sirios te llaman Astarté-Ártemis-Nanaia y las tribus de los licios Reina Leto y los tracios 

te han puesto el nombre de Madre de los dioses y entre los griegos eres la bien entronizada Hera y 

Afrodita y la bondadosa Hestia, y Rea y Deméter, pero entre los egipcios, Thiouis, porque en tu única 

y propia persona tú eres todas las otras diosas llamadas con distintos nombres por los pueblos (SEG, 

VIII, 1937, 548). 

 

En el helenismo se generalizo poco a poco la idea de que el mundo era regido por 

un poder superior, que se denominó Tyche, y los romanos llamaron Fortuna. Precedentes 

del culto a Roma, que tanto arraigo en Oriente. En el 195 a.C., Esmirna levantó un templo 

a Roma, ejemplo imitado por otras ciudades. El nuevo culto a Tyché, la casualidad o 

fortuna, es una forma enmascarada de escepticismo. Ese fervor era aún mayor entre el 

pueblo, abrumado por la crisis social, contrariado por las vicisitudes de una tormentosa 

historia, arrancado de sus creencias tradicionales, y para el que alcanzar la cima de la 

sabiduría no era un consuelo. 

 
130 La interpretatio graeca consistía en adaptar los nuevos dioses, que se fueron conociendo con las 
conquistas, a la cultura griega permitiendo relacionarlos con los dioses tradicionales. De esta manera se 
conseguía que las relaciones entre los griegos y los indígenas fueran mejores ya que podían compartir 
sus creencias religiosas. 
131 (Sayas Abengoechea 2007) pg 662 
132 (F. Walbank 1985) pg 228 



61  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

De estos cultos, el más extendido con diferencia fue el culto a la diosa Fortuna. 

En un mundo en el que las circunstancias cambiaban a gran velocidad, la única certeza 

era la incertidumbre. La Fortuna era un gran principio, femenino, irracional, y a la 

difusión de la veneración de Serapis e Isis por el mundo entero contribuyó la 

identificación de Isis con la Fortuna desde el primer momento. La Niké y la Tyche fueron 

muy populares en los siglos helenísticos, se las representaba continuamente. De aquella, 

la escultura más famosa es la llamada Victoria de Samotracia, datada en finales del siglo 

III a.C. o a comienzos del siguiente, estaba colocada sobre una nave, al igual que aparece 

en una tetradracma de Demetrio Poliorcetes. Se ha supuesto, pero no es seguro, que 

conmemoraba la victoria de la flota rodia sobre la seléucida, en 190 a.C. En la forma de 

la Tyche de la ciudad, representada con una corona mural y una cornucopia que 

simbolizaba la abundancia, los hombres trataron de deificar a la fortuna como a una diosa 

benevolente, pero es casi imposible responder a las preguntas de hasta qué punto los 

hombres personalizaron de verdad tal abstracción y de si poseían algún punto de vista 

consistente con respecto a ella133. 

El hecho de que en la religión griega fuese posible fusionar lo subjetivo con lo 

objetivo de esta manera ayuda a comprender por qué esta clase de cultos tendían a durar 

tan solo un breve período de tiempo. Cundo se calmaba ese primer arrebato de 

sentimiento, y sobre todo cuando las circunstancias geopolíticas variaban, se volvía 

posible ver a la persona deificada como una persona sin más ni más como alguien 

corriente, y escuchar a los que se habían mostrado escépticos desde el primer momento, 

el dios había abandonado su vehículo temporal134. 

Los cultos mistéricos eran de una gran antigüedad, siendo particularmente 

florecientes a partir de la época helenística. Un fiel podía iniciarse en varios cultos 

mistéricos y mantener al mismo tiempo su piedad con los dioses tradicionales135 

Puede decirse que el ambiente religioso externo de las viejas ciudades griegas de 

la época helenística era bastante parecido al de la época anterior, conservándose en ellas 

los cultos y las prácticas religiosas tradicionales. Pero es evidente que la religión oficial 

de los santuarios y de las ciudades griegas perdió calidad y fuerza espiritual e incorporó 

algunas divinidades extranjeras al panteón religiosos local. Al mismo tiempo, los 

 
133 (F. Walbank 1985) pg 228 
134 Waterfield 2012) pg 273-274   
135 (Sayas Abengoechea 2007) pg 1001 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 62 
 

 

sentimientos religiosos íntimos de los individuos buscaban un contacto más personal y 

directo con la divinidad de su elección, mientras que los espíritus afligidos y 

desorientados pretendían la liberación de su angustia a través de una salvación 

personal136. 

La religión políade, moribunda por la disgregación interna de las ciudades, se 

hundió con el derrumbamiento político de estas. La religión colectiva se tornó individual, 

como era de esperar en una época en la que el individualismo triunfaba137. 

Los habitantes de la mayoría de las ciudades griegas siguieron confiando en las 

antiguas creencias religiosas, practicaron los viejos cultos y participaron en los festivales 

tradicionales. Lo antiguo pervivió, pese a los cambios y a las nuevas incorporaciones 

religiosas, como las personificaciones de virtudes abstractas (Paz, Virtud, Victoria) 

elevadas a la condición de divinidades del Estado, con sacrificios y sacerdotes dedicados 

a su culto138. 

Algunos dioses del panteón tradicional conservaban una numerosa clientela. Las 

miradas de todos los enfermos seguían dirigiéndose a Asclepio. Las sucursales de 

Epidauro, especialmente en Cos y Pérgamo, se llenaron de suntuosos edificios que 

evidenciaban su riqueza; tales santuarios se convirtieron en auténticas escuelas de 

medicina. 

Así pues, la deificación de los sucesores fue, en origen, una reacción emocional 

espontánea provocada por un acontecimiento que había salvado vidas o que había 

resultado asombroso por alguna otra razón. De ahí que no solo las ciudades instituyesen 

cultos, sino que también se los veneró en privado, tal como demuestran algunas 

evidencias139. 

El culto a los soberanos, heredado de Alejandro, no era la respuesta a nuevas 

aspiraciones, y podía parecer una hábil maniobra de unos reyes con el interés manifiesto 

de proclamarse dioses. Sin embargo, ante el fracaso de la ciudad, las esperanzas se 

desplazaron, natural y espontáneamente, hacia aquellos señores todopoderosos, cuyo 

favor era infinitamente valioso. Estas actitudes fueron seguidamente explotadas por los 

 
136 (Sayas Abengoechea 2007) pg 660 
137 (Lavaque 2005) pg 162 
138 (Sayas Abengoechea 2007) pg 659 
139 (Waterfield 2012) pg  291 



63  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

monarcas, enormemente satisfechos de tener en el culto real una garantía de poder y 

estabilidad, y a menudo, un medio para imponer, asimismo, una unidad espiritual al 

mosaico de pueblos que constituían sus reinos140. 

El pensamiento hermético surge por revelaciones y no mediante excursos, lo que 

supone un esfuerzo total para poner en juego las fuerzas divinas destinadas a conservar la 

fuerza y la estabilidad del universo. El hermetismo proporciona un apoyo filosófico a la 

acción mágica. El iniciado puede esperar la epifanía del dios y puede, asimismo, 

provocarla. El considerable desarrollo de la magia, que se asentó, a la sazón, en el mundo 

griego como una disciplina autónoma, tal y como había ocurrido en Oriente hacía miles 

de años, deriva de la conjunción de tradiciones griegas y orientales141. 

Los sucesores de Alejandro conservaron por doquier su misma política de 

tolerancia con los dioses propios. Esencialmente por una cuestión política, intentaron 

acomodarse con el clero autóctono, arreglando los antiguos santuarios, construyendo 

otros nuevos y colmando de presentes y regalías a dioses o sacerdotes con la esperanza 

de que tamaña generosidad les facilitara un mejor control de las masas. El Artemisio de 

Éfeso era un auténtico Estado sacerdotal con inmensas riquezas y un innumerable 

personal, formado por sacerdotes castrados, los megabises, y las sacerdotisas vírgenes142. 

Vemos una religión griega que, gracias a su permeabilidad al igual que casi todas 

las religiones antiguas, permitió incorporar nuevos cultos y desarrollar nuevas entidades 

divinas a las que los ciudadanos se aferraban para sobrellevar sus males provocados por 

las sucesivas guerras. De esta manera el mundo helenístico se vio salpicado de cultos más 

reducidos e individuales que los antiguos cultos cívicos debido a la nueva concepción de 

la polis y su forma de organización y administración. 

2.1 Individualismo 

Como hemos ido viendo en la religión se va abandonado la vida pública hacia una 

visión más individualista del ciudadano y de su participación para con el resto de los 

habitantes de la polis. Durante la época helenística se coloca al individuo en el centro de 

la atención, como consecuencia de la era de soberanía absoluta que dio comienzo con la 

conquista de Grecia por Filipo II y que confirmaron tanto la conquista de Oriente por 

 
140 (Lavaque 2005) pg 154 
141 (Lavaque 2005) pg 165-166 
142 (Lavaque 2005) pg 90 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 64 
 

 

Alejandro Magno como la incorporación a su imperio de todas las polis griegas de Asia 

Menor. 

Por extraño que pueda parecer, un ciudadano de una polis griega del período 

clásico habría tenido dificultades para comprender el valor individualismo. Pero la polis 

griega clásica no carecía ni de alma ni de rostros; su alma y su rostro eran los de cada una 

de las generaciones de sus ciudadanos. 

La relativa pérdida de poder de los ciudadanos en tanto agentes políticos hizo 

posible que se vieran a sí mismos como individuos, en mayor grado que antes, en lugar 

de como contribuidores al bien común. Por supuesto, ya antes había habido gentes que 

optaban por no participar en la vida pública de su ciudad. Recibían el apelativo de idiotai, 

vocablo que representa el origen remoto de nuestro idiota. Pero a medida que avanzaba 

el período helenístico, cada vez menos ciudadanos desempeñaban algún papel relevante 

en la vida política de la ciudad y cada vez eran más numerosos los que podían llevar una 

vida más privada, y he aquí el contexto en el que sería posible reconocer el valor del 

individualismo143. 

Todo gobierno debe encontrar un punto de equilibrio entre las exigencias de los 

ciudadanos individuales y las exigencias del estado como un conjunto, para el mayor bien 

del máximo número de personas. De lo contrario, los individuos podrían expresar su 

sentido de su propia valía de maneras que no fuesen ni atractivas ni constructivas. Los 

sucesores de Alejandro no tenían que someterse a las ataduras de ningún aparato estatal, 

porque ellos mismos eran el aparato estatal. Los griegos tenían una palabra, pleoneia, que 

significaba precisamente: ambicionar más de lo que corresponde, o ser egoísta, moverse 

por interés que definía perfectamente a todo los monarcas helenísticos144. 

Epicuro avoca a una abstinencia de la ciudadanía del estado y la vida política. No 

nos debería sorprender esta visión en época helenística.  El vuelo desde los políticos 

encumbrados y las grandes concentraciones de gente y sus problemas tenían una solución 

más o menos obvia, puesta en práctica por la gente, en tiempos actuales puede parecerse 

a la de los helenísticos145. 

 
143 (Waterfield 2012) pg 93-95 
144 (Waterfield 2012) pg 98-99 
145 (Aalders 1975) pg 41 



65  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

La última mutación del helenismo espiritual representa el triunfo del 

individualismo que tanto había progresado a finales del siglo V a.C. y que se expresa bajo 

formas tan distintas como el éxito del lirismo, la aspiración del filósofo a una sabiduría 

personal y a las necesidades místicas del alma, ansiosa por asegurar su propia salvación. 

Pero, paradójicamente, el hombre no parece capaz de desarrollar su individualidad 

más que en el seno de la colectividad. Se desarrollaron bibliotecas institutos, donde se 

almacenaba y acrecentaba el conocimiento humano146. 

El individualismo tuvo un impacto considerable en el número de hijos y la 

cantidad de población griega, hubo cierta despoblación que Polibio en el siglo II a.C. 

describía como oligantropía, es decir, falta de hombres. Los ricos para poder disfrutar 

mejor de sus riquezas no tenían hijos o, a lo sumo, se limitaban a tener uno o dos. Los 

pobres, debido a la miseria, se negaban a tener hijos y, si los tenían, recurrían a la práctica 

de la exposición o sea el abandono de los recién nacidos. Como lo señala Aymard, la 

oligantropía era, a la vez el efecto y la causa, de la decadencia económica que se acentuaba 

cada vez más a Grecia147. 

3. LA ESCLAVITUD 

Si bien la mayoría de las culturas de la antigüedad eran esclavistas, la helenística 

lo fue aún más. Aumentó el número de los esclavos domésticos, principalmente en el 

primer período helenístico. Los esclavos estaban dedicados en gran número a los trabajos 

artesanales y a las labores agrícolas, debido al aumento de la demanda de ambas, aunque 

las fuentes no son claras o no dicen nada sobre las explotaciones agrícolas. Las revueltas 

serviles, raras hasta entonces, se multiplicaron, por ejemplo, en Pérgamo, Delos, Laurión 

y Sicilia148. 

Para los grandes filósofos griegos, como Aristóteles o Platón, era natural la 

existencia de ciertas personas que debían ser unas señores y otras esclavos. Estas 

segundas eran, por naturaleza, los bárbaros, en su concepción de seres inferiores a los 

griegos. Su inferioridad residía fundamentalmente en la rudeza de sus costumbres frente 

a la civilización griega. La esclavitud está considerada, pues, como un orden necesario 

tanto para la misma naturaleza como para la economía149. 

 
146 (Lavaque 2005) pg 105 
147 (Feo 1990) pg 52 
148 (Lavaque 2005) pg 92 
149 (A. Lozano 1981) pg 191 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 66 
 

 

El sistema esclavista se mantenía, pero con condiciones nuevas creadas por las 

relaciones entre estados, por el desarrollo de las monarquías, la crisis de las ciudades-

estado y la aparición en escena de pueblos hasta entonces marginales. En el panorama 

general del mundo helenístico también es preciso tener en cuenta el fenómeno de la 

posible orientalización y de su alcance en el terreno de la historia social, ya que los 

orientales eran más propensos a la esclavitud. 

En Asia Menor la situación es igualmente compleja y problemática. En las zonas 

más helenizadas, en que se dejan sentir los efectos de las ciudades, la esclavitud conserva 

su vigencia, a pesar de la crisis, interferencias y modificaciones creadores de una rica 

variedad de matices: por otro lado, había tribus que se habían sometido colectivamente al 

poder helénico, pero otras permanecían al margen, incluso ostentando un cierto poder 

para las potencias dominantes, conservaban sus propias estructuras. Estas habitaban 

normalmente zonas poco atractivas desde el punto de vista de una economía agraria 

desarrollada150. Pese a la falta de información, aunque es de suponer, al igual que en otras 

ocasiones, que la costumbre, largamente atestiguada en aquellas áreas en épocas 

anteriores, continuara con las mismas características de antaño, tal como sucedía con 

Egipto. Los griegos y los nuevos regímenes políticos no traerían a estas regiones ningún 

cambio en sus tradiciones seculares y tampoco en lo referente a sus deudas. La venta de 

niños para saldar deudas privadas continúo existiendo en Egipto e igualmente en Asia 

Menor según dicen las fuentes. 

El Ponto Euxino151, Tracia, Asia Menor y Siria eran los lugares más frecuentes de 

procedencia de los esclavos que se vendían en los numerosos mercados, de los que el más 

famosos, hasta el 100 a.C. fue el de Delos, que vendía hasta 10000 esclavos diarios (STR 

14668) pero existían también otros en Éfeso, Bizancio, Cnosos, Naupacto, Anfisa, etc152. 

Los términos más comunes para hablar de los esclavos son doulos y oiketes. 

Andrapon no se usa en época helenística, aparecen otros términos como soma, país, 

therapon etc que no significan esclavo directamente, pero se emplean para ello153. 

 
150 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 857 y 863 
151 Actualmente el Mar Negro 
152 (Sayas Abengoechea 2007) pg 945 
153 (A. Lozano 1981) pg 3 



67  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Las fuentes de donde provenían los esclavos eran varias siendo las más comunes 

los prisioneros resultantes de las numerosas guerras154, la piratería y las deudas. Incluso 

los hijos de los esclavos nacían como esclavos lo que resultaba en parte perjudicial para 

el amo puesto que durante los primeros años de vida su capacidad de trabajo era escasa y 

su alto coste. Los niños llamados oiogeneis, threptoi155 etc tenían una fidelidad casi 

incondicional según Wallon. También se traficaba con niños ajenos a la familia, pero 

nunca llegaron a tener la importancia de la descendencia156. 

Según las inscripciones no todos los threptoi eran esclavos, A. Cameron distingue 

entre los libres y los esclavos: 

-El padre que alimenta al niño (tutor) 

- Niño adoptado. 

- Niño en condición servil (ESCLAVO). 

Hay recogidas muchas manumisiones sagradas en las cuales el niño pasa a ser 

servidor del dios, solían ser el fruto de la relación dueño-esclava157. 

Solo alguna inscripción helenística confirma el estatus de esclavitud de los 

threptoi en las monarquías helenísticas. Pese a lo escaso de las inscripciones helenísticas 

los threptoi eran corrientes en esta época en Asia Menor y que las características de las 

inscripciones de época romana parecen similares a las de época anterior. Semejanzas entre 

las costumbres babilónicas y las de Asia Menor siglos más tarde: la venta de los hijos, 

exposición de estos variando entre esclavo y libre. La mayor cantidad de inscripciones 

sobre threptoi se encuentran en Asia Menor. La mayoría de los threptoi de Asia menor 

pertenecían a la oikogenesis, es decir, esclavos nacidos en casa. El fenómeno de la 

oikogenesis aumenta en época helenística y es algo generalizado en Asia Menor 158. 

 

 
154 El termino para prisionero de guerra es aichmalotos, también se utiliza soma pero es menos 
frecuente 
155 Lidell-Scott define threptos y threpte como “esclavo nacido en casa” o “niño expuesto, adoptado”. 
Mau da como equivalencia a threptos el latín alumnus y como definición la de un niño expuesto 
educado por la persona que lo encontró. Ramsay sostiene que threptos es un niño expuesto y 
encontrado por lo que no se corresponde con verna que es oikogenes sino con alumnus 
156 (A. Lozano 1981) pg 17 
157 (A. Lozano 1981) pg 24 
158 (A. Lozano 1981) pg 27-29 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 68 
 

 

Estas fuentes de esclavitud podían darse juntas en un mismo espacio y Asia Menor 

fue uno de ellos, debido a la falta de autoridad de los grandes reinos helenísticos y a la 

riqueza del comercio de la zona, la piratería aumentó considerablemente y junto a los 

beneficios del saqueo se unía la venta de los capturados como esclavos. En el interior, 

fueron las deudas junto con la descendencia de los esclavos y la venta de niños 

(oikogeneis, threptio). Si bien las grandes fuentes eran la guerra y la piratería, en las 

épocas de paz cuando era evidente la igualdad de fuerzas entre los renos había que buscar 

otras fuentes como las deudas o la exposición de niños antes mencionada. 

La piratería tuvo una gran importancia en el desenvolvimiento del comercio y las 

relaciones comerciales e incluso para la política de las monarquías helenísticas.  Pese a la 

escasez de inscripciones helenísticas las actividades piraticas aparecen frecuentemente en 

ellas. 

Este fenómeno estuvo motivado por dos causas fundamentales. La primera de 

ellas radica en la inestabilidad de la situación política, tanto exterior como interior de las 

monarquías helenísticas. La segunda es que en esta época los ejércitos estaban 

compuestos en su gran parte por mercenarios que atacaban sin distinción a cualquier 

ciudad o convoy comercial a cambio de dinero159. Los pueblos responsables de esta 

situación fueron los cretenses, panfilios y cilicios fundamentalmente. 

Un factor de gran importancia y en parte responsable del florecimiento de la 

piratería, fue la colaboración entre gobernantes y piratas. La contrapartida estas alianzas 

con los piratas la constituyen los repetidos intentos llevados a cabo por los estados 

helenísticos de acabar con esta plaga de los mares, lo cual era contradictorio, pero 

dependiendo del momento la piratería les podía ser rentable o no en el curso de la guerra. 

Al igual que Mileto actuaron otras ciudades de Asia Menor con las mismas 

pretensiones. Referentes a los contactos diplomáticos llevados a cabo por Teos con las 

ciudades cretenses, conservamos una serie de inscripciones correspondiente a los tratados 

de Teos con cada una de las ciudades por separado. 

En conexión con estos tratados efectuados bilateralmente con los pueblos piráticos 

de mayor actividad en cada momento, hay que señalar los intentos desplegados por un 

gran número de ciudades y lugares sagrados para conseguir el reconocimiento de 

 
159 (A. Lozano 1981) pg 30 



69  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

inviolabilidad de parte de las helenísticas. Como objetivos que eran de los piratas, las 

ciudades costeras son, por ello, las que aparecen en las inscripciones intentando ser 

reconocidas como inviolables; en sus pretensiones de asegurarse la neutralidad, queriendo 

evitar así ataques de la piratería. En general, parece poder afirmarse que reyes y 

gobernantes solieran acceder a tales pretensiones, aunque a veces, con reservas.  Lo 

esencial desde el punto de vista jurídico, es que la deuda estaba asimilada al delito y, por 

ello, al crimen, entrando así en el terreno del derecho penal160.  

Sin embargo, había cierto consenso sobre la esclavitud ya que no era aceptado que 

los griegos esclavizaran ciudades griegas, aunque obviamente hubo casos en los que se 

hizo, o que un ciudadano fuera esclavo de su propia ciudad, punto que los romanos 

consideraban de igual manera. Ello no evitó que se esclavizaran a las poblaciones de las 

ciudades conquistadas, permaneció inalterado el principio por el cual todas las cosas del 

vencido pasaban al vencedor (Aristóteles: todo lo que es cogido en la guerra, pertenece 

al vencedor)161. 

En el caso de las deudas, generalmente por préstamos, en derecho griego hay 

menos huellas aparentes de época antigua, que demuestren que la falta de cumplimiento 

de un contrato de préstamo, estaba considerado desde el punto de vista delictivo. Un texto 

de Plutarco relativo a Cnosos y a las costumbres de allí imperantes parece demostrar la 

afinidad con el derecho romano: la no devolución del préstamo estaba considerada como 

un delito respecto al acreedor, quien, confiado, entregó sus bienes al deudor. El primero, 

puede, por tanto, acusar al segundo de violencia y castigarlo severamente. 

 Para un hombre de clase social baja, el peligro de tener que recurrir al préstamo, 

es evidente. Es claro que sólo otra persona de clase elevada podría facilitar el préstamo. 

Los motivos para el préstamo se polarizan en dos clases: una, el interés con el que se 

cargaba lo prestado; y otra el préstamo con garantía en la persona del deudor, y no sólo 

de este sino también de cualquier miembro de su familia162. 

Los esclavos eran considerados como cualquier otro tipo de mercancía 

comerciable y por ello un motivo importante por el que la patria real de los esclavos 

acompaña a su nominación es que fuera famosa por el ejercicio, por ejemplo, de las armas, 

 
160 (A. Lozano 1981) pg 31-33 
161 (A. Lozano 1981) pg 17 
162 (A. Lozano 1981) pg 33-34 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 70 
 

 

como es el caso de los escitas con el arco, o por el hecho de que en la región del esclavo 

se practicará con especial habilidad determinadas técnicas de cualquier tipo, o cosas 

similares. Todo ello era así un justificante, determinante del pago de un precio más 

elevado que el normal, al igual que ocurría con el vino o las teles de determinados lugares 

163. 

En cuanto al origen de estos esclavos, puesto que muchas grandes batallas y parte 

de las incursiones piráticas, tuvieron como escenario Asia Menor, habrá que suponer que 

al menos una buena porción de los esclavos que había en Grecia en el siglo III a.C., eran 

de procedencia anatólica. Las distintas regiones minorasiáticas, en concreto, se 

encuentran representadas prácticamente todas en las actas délficas. Son zonas de clima 

duro, áridas, muy encerradas y poco afectadas por ideas renovadoras como eran las 

griegas. La población seguía conservando una ideología y unas costumbres mucho más 

atrasadas y claramente orientalizadas. Eran por ello presa fácil para los tratantes de 

esclavos. 

Eran siervos, que se distinguían del resto de la población. Cuando el rey regalaba 

o vendía parte de la chora basilike164, los laoi basilike165 pasaban así a ser propiedad del 

nuevo dueño. Estos vivían en komai y formaban con ellas un todo único. Los ocupantes 

de dichos territorios reconocían la soberanía del rey mediante el pago de un tributo, el 

phoros. Esta es la diferencia esencial con las dos anteriores. Así pues, los laoi de las 

propiedades de Mensíamachos eran laoi basilikoi, seguían siendo del rey y estaban, como 

en el fundo de Aristodícides, simplemente al servicio de los usufructuarios. 

Los seléucidas dejaron el aprovechamiento de las tierras de la chora basilike a 

particulares de forma temporal y podían ser exigidas de vuelta en cualquier momento por 

el rey, los esclavos (laoi) pertenecerían siempre a la chora basilike y al rey no a sus 

propietarios temporales. Existían jueces especiales para los basilikoi laoi, institución 

dependiente de la administración central y encaminada con toda probabilidad a cortar 

abusos cometidos con ellos por sus eventuales señores166. 

 

 
163 (A. Lozano 1981) pg 37 
164 Territorio destinado a la explotación por parte del rey 
165 Esclavos pertenecientes al rey 
166 (A. Lozano 1981) pg 71 



71  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Se emplearon los esclavos en la industria, tanto de cerámica como de pergamino 

y demás, que estuvo en estrecha relación especialmente con Pérgamo y los atálidas, los 

cuales extraían de sus talleres una buena parte de los ingresos por los que tan famoso era 

en el mundo helenístico. La mano de obra utilizada, al menos en buena parte, aparece 

designada como basilikoi laoi, no propiamente esclavos, sino gente dependiente de los 

reyes pergamenos. Su número debía ser importante dentro de la misma ciudad de 

Pérgamo y en sus alrededores, según puede deducirse del decreto de la ciudad a la muerte 

de Atalo III167. 

Es opinión de algunos historiadores que gran parte de la población esclava estaba 

dedicada a los trabajos domésticos en casa de gente acomodada. Los esclavos privados 

aparecen en inscripciones de las ciudades griegas en Asia Menor de forma bastante 

frecuente, aunque su número global es imposible de calcular. 

Como no están adscritos a ellos unos trabajos determinados, es probable que su 

labor consistiera en ayudar a sus dueños siempre que lo requiera, y que parte de estos 

esclavos ciudadanos tuvieran a su cargo el cuidado de la casa en todos sus aspectos. Las 

diversas facetas del trabajo doméstico y su cumplimiento por parte de los esclavos sólo 

se saben con certeza en contadísimos casos. 

Otro tipo de esclavos muy apreciado eran los esclavos públicos, estos se dedicaban 

al trabajo de la administración y debido al diferente grado de desarrollo entre la costa y 

el interior que hemos ido viendo solo se situaban en las desarrolladas ciudades griegas 

cercanas al mar. Eran los demosioi, solían ser los más selectos, personas más instruidas 

con conocimientos, al menos, de leer y escribir. En algunos casos, su formación podía 

abarcar otros campos más complejos. Los escribas públicos encargados de anotar toda 

clase de documentos en los archivos públicos podían ser, en algunos casos, de condición 

esclava. Los empleados públicos encargados de la vigilancia y sobre todo del 

mantenimiento y orden de la grabación de cualquier clase de documentos referentes o 

interesantes para la ciudad, eran a menudo esclavos públicos 

La escala de trabajos asignados a los esclavos públicos es sumamente amplia y 

variada, pudiendo ir desde los más bajos, como son los de limpieza, como los de tipo 

administrativo, que llevaban consigo una gran responsabilidad. La remuneración obtenida 

por ellos iba por tanto de acuerdo con esta escala, llegando a veces a tener los esclavos 

 
167 (A. Lozano 1981) pg 84 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 72 
 

 

unos sueldos altos que les permitían un elevado nivel de vida y dar muestras de su 

generosidad como lo hacían los ciudadanos ricos. Sabemos que uno de estos esclavos 

públicos se enriqueció enormemente, pudiendo por ello permitirse el lujo de hace 

donación de 352 modios anuales de trigo para distribuciones públicas168. 

Al hablar de la esclavitud sagrada en Asia Menor, se impone, en primer lugar, una 

diferenciación entre aquellas personas dedicadas a la explotación económica de los bienes 

poseídos por los templos y consagrados únicamente al servicio directo del culto y el 

templo. 

De los templos situados en Asia Menor occidental, el más famoso era el de 

Artemis de Éfeso. No era, como los pónticos o capadocios, una unidad independiente, 

pero a pesar de las conexiones con la ciudad gozaba de una enorme autonomía y de gran 

cantidad de bienes materiales, pero que iban en constante aumento, por su calidad de 

banco, autentico origen de su fama y riqueza. La opinión más extendida, no obstante, es 

que se trata de auténticos principados teocráticos. 

Lo que si hicieron sería arrebatar a los sacerdotes y a los templos su importancia 

política, derivada del dominio ejercido por ellos en época helenística sobre los pueblos y 

poblaciones que componían los templos-estado, como Pesinunte, Olba, Comagene etc. 

Los seléucidas para acabar con este dominio, liberarían a los pueblos de sus obligaciones 

hacia los templos, pasando así a forma parte de la chora basilike, cosa que sucedió 

especialmente en la parte occidental del imperio. 

En relación con los atálidas tenemos algún testimonio indicativo de la actitud 

adoptada hacia las posesiones sagradas y hacia las divinidades en general. Así, al templo 

de Atenea en Ilión Atalo II dedicó ganado, con sus pastores y también tierra; el mismo, o 

quizá Atalo III, hizo determinadas concesiones a Hiera como exención de impuestos, 

como también Eumenes II a los katoikoi del templo misio de Apolo Tarsenos. Estos 

pueblos y ciudades constituían centros de comercio de la población de la región, con lo 

cual la importancia del templo no era sólo por su carácter religioso, sino por ser un lugar 

clave en la vida de la población allí establecida, derivada de su unión a todo tipo de 

actividades. Estos ocupaban grandes extensiones de tierra, trabajada por los servidores 

del templo. Estrabón solo dice, polle chora, en la que posiblemente hubiera más de un 

asentamiento, esto no está mencionado, pero puede suponerse que tan grandes territorios 

 
168 (A. Lozano 1981) pg 129 y 132 



73  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

requirieran para su explotación agrícola de más de un pueblo, en donde vivieran los 

campesinos, máxime para ciertos cultivos necesitados de mucha mano de obra, como el 

de huerta. 

En relación con el poder central, los sacerdotes debían pagar al tesoro por estas 

propiedades unos impuestos, como se deduce de las inscripciones que hablan de la 

concesión de la ateleia (liberación del pago de impuestos o de obligaciones) o alguno de 

ellos. No obstante, los reyes no dudaron en concederles con frecuencia este privilegio. 

Los templos disfrutaron así de la protección de los reyes ya desde los persas y continuaron 

teniéndola con los monarcas helenísticos169. 

Los esclavos disponían de un día libre al año tales son los casos de Pérgamo, en 

ocasión de la celebración de fiestas religiosas en acción de gracias por el fin de la guerra 

de Aristónico, y de Lámpsaco. Aquí, en la institución de unas fiestas religiosas en honor 

de Asclepios, se prevé un día de vacación para los niños, así como la dispensa a los 

esclavos de trabajar ese día170.  

En el ámbito griego no existe una religión típica de esclavos. En este aspecto, las 

creencias de estos han de identificarse con las del pueblo bajo en general. Como veremos 

más adelante, ciertas divinidades gozaban de una preferencia especial por parte de los 

esclavos, pero sin que ello implique que pueda hablarse de una religión característica de 

estos, pues ni si quiera estas divinidades son exclusivas de esclavos171.En relación con las 

creencias en el más allá, deben situarse los misterios, celebrados como parte integrante 

de determinados cultos.  

En Pérgamo, ciudad cuya dependencia en el plano religioso en Atenas es clara y 

ha sido demostrada por Kern, había un santuario dedicado a Deméter, donde tenían lugar 

los misterios de Eleusis cuya celebración se hacía siguiendo el modelo eleusino. Ello 

implica que de llevarse a efecto todos y cada uno de los rasgos del culto eleusino, tendrían 

cabida también los esclavos. Sin embargo, la gran atención dispensada al culto de 

Deméter por los atálidas, la participación en sus misterios de las reinas etc, apunta a 

considerar que estaba reservado a las altas esferas únicamente, a pesar de la influencia 

ejercida en él por Eleusis. 

 
169 (A. Lozano 1981) pg 139-143 
170 (A. Lozano 1981) pg 92-93 
171 (A. Lozano 1981) pg 208 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 74 
 

 

Hay una sorprendente escasez de testimonios referentes a los libertos esta carencia 

casi absoluta de menciones en la epigrafía minorasítica helenística es especialmente 

llamativo, y más que llamativa chocante, al considerar su constante presencia en los 

documentos a partir del siglo I a.C. Esta circunstancia ha sido puesta de relieve por 

quienes se han dedicado a estudiar la esclavitud helenística, tanto desde un punto de vista 

sociológicos-económico, como los que han considerado los aspectos jurídicos de esta 

institución. 

4. LA MUJER HELENÍSTICA 

Con los cambios introducidos en la sociedad griega durante la época helenística 

no es de extrañar que también se transformase la concepción del papel de la mujer en la 

familia y la actividad que podía realizar tanto dentro de su casa como en el desarrollo de 

la ciudad donde fue adquiriendo cada vez más relevancia.  

Su irrupción en el mundo griego dejaba una peculiar impronta en la emergente 

sociedad, cuyo diseño, enraizado en época clásica, se olvidaba de la estrechez de la ciudad 

para difundir, con unas miras más amplias, un modelo más abierto e igualitario, dentro de 

la propia ciudad, entre sus ciudadanos, pero también hacia afuera, hermanándose con las 

demás en aspectos tan importantes como podríamos considerar el jurídico. Y así las 

mujeres del mundo helenístico, privadas de las ataduras de la solidaridad familiar que el 

oikos imponía, adquirieron capacidades jurídicas que les habían sido antes negadas, 

aunque no significa que tuvieran la total independencia para realizar cualquier acto ni la 

consagración de su emancipación172. 

Los documentos epigráficos estudiados nos ilustran sobre una capacidad jurídica 

femenina más amplia y aplicada en diferentes vertientes diferentes en comparación con 

los tiempos que las precedieron, de modo que vemos a las mujeres inmiscuirse en asuntos 

financieros o dotadas de capacidad testamentaria, vetada sin excepción a las mujeres 

clásicas173. 

Una mujer podía ser destinataria de una dominación o recibir una herencia sin ser 

autorizada por su kyrios, mientras que, cuando vendía, hacía prestamos, incluso hacía una 

donación, su presencia era exigida. Todo negocio jurídico a través del que las mujeres 

pusieran en juego el patrimonio familiar y ocasionara una disminución de forma definitiva 

 
172 (Calero Secall 2004) pg 13-14 
173 (Calero Secall 2004) pg 29 



75  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

o temporal de los bienes, pensemos en las disposiciones testamentarias, exigía el 

consentimiento del kyrios174. 

De lo que tenemos certeza es de la capacidad que las mujeres helenísticas tuvieron 

para ser designadas como herederas testamentarias. Pese a las evidencias sobre el derecho 

femenino a heredar, se percibe con nitidez la primacía masculina, no en el mismo sentido 

que se aplicaba el privilegio de masculinidad como principio sucesorio, sino como 

elemento de protección y dominio. Los documentos epigráficos testimonian la capacidad 

no solo de la hija, sino también de la esposa a heredar de su marido, pese a la existencia 

de descendencia masculina en el seno familiar. 

La vía tradicional por la que recibían bienes las mujeres era la dotal. La 

organización del matrimonio griego basada en el sistema del don gracioso de la novia 

acompañada de bienes obligaba al padre la entrega de bienes a su futuro yerno con ocasión 

de la alianza matrimonial de su hija, en vistas a sufragar las cargas que pudiera generar 

su manutención mientras estuvieran unidos por los lazos conyugales. Y cuando se rompía 

el vínculo, el marido estaba obligado a restituir la dote. 

Existieron dos términos para designar la dote, proíx y pherné. Se ha dicho que este 

es el término casi exclusivo de la Grecia Helenística. Hay que distinguir entre el mundo 

helenístico de Grecia y el Egipto helenístico, puesto que pherné se circunscribe a Egipto 

y Éfeso. Si la sociedad helenística se iba despojando del ropaje endogámico y familiar 

del sistema tradicional, la condición de la mujer, a su vez, se adaptaba a la exigencia de 

los tiempos mucho más abiertos y sociales que los anteriores175. 

Otro de los actos jurídicos para los que estuvieron capacitadas las mujeres 

helenísticas fue la manumisión de esclavos. El esclavo, como otra posesión más que 

formaba parte del patrimonio de la casa, era objeto de compraventa. No fue menos 

frecuente la actuación de mujeres solas, esposas, madres o hijas que manumitían a sus 

esclavos, pero siempre bajo la presencia de sus esposos, hijos o padres. Ante la perpetua 

inclusión de esta fórmula en las actas hay plena razón para estimar la autorización 

masculina como requisito exigible para la alienación femenina de su propiedad. 

 
174 La tutela de kyrios estaba destinada a proteger a las mujeres de la debilidad inherente a su 
naturaleza. No se debe confundir con epítropos, aunque a veces se empleen sin distinción, 
este sería el encargado de la tutela de niños y niñas huérfanos hasta la mayoría de edad. 

175 (Calero Secall 2004) pg 56-63 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 76 
 

 

A las capacidades jurídicas anteriores se suma a la facultad de hacer una donación. 

La donación considerada como un contrato obligaba al donatario a cumplir las 

condiciones impuestas por el donante, cuya única obligación era la entrega de los bienes 

prometidos. Por tanto, era otro acto jurídico más de notable alcance que exigía ser 

registrado y publicado. 

De estas donaciones públicas también participaron las mujeres, pero si es verdad 

que tales actos subrayan el vínculo femenino con la comunidad cívica, en multitud de 

casos estuvieron enmarcados por ribetes religiosos. De todos modos, el hecho de que las 

mujeres helenísticas, aunque con previa autorización, pudieran contribuir a 

subscripciones públicas bajo la llamada de la asamblea de la ciudad tiene un significado 

importante, en la medida en que van a intervenir en actos de carácter cívico. 

Estas donaciones femeninas con un destino cultural que proliferaron en época 

helenística subrayan el ámbito religioso y piadoso como consustancial al mundo 

femenino y a ellas contribuyeron en gran manera a ese grupo especial de mujeres que se 

ocuparon de la función sacerdotal176. 

En muchas ciudades helenísticas las mujeres no solo tuvieron capacidad de poseer 

propiedad, sino también de administrarla. Las viudas, como era costumbre ancestral, son 

representadas por sus hijos. 

Este raro nombramiento de tutores de hermanos y sobrinos podría llevarnos a 

pensar que su marido estaba actuando como kyrios en compañía de sus hijos. La 

intervención de varios tutores fue costumbre de esta época, que incluso ni menciona el 

parentesco, sino solo los nombra como phíloi. 

La época helenística abría a la mujer un campo desconocido en época clásica como 

el mundo de las finanzas. Esta actividad, que había sido siempre, y seguía siéndolo, 

prerrogativa totalmente masculina dejaba entrar por un resquicio la iniciativa femenina. 

Pero si hay bastantes indicios que las mujeres de Tenos respecto a la gestión de sus 

inmuebles estuvieron en unos niveles de participación muy similares a las atenienses, 

aunque no semejantes a las gortinias, que gozaron de la posibilidad de gestionar su 

propiedad, el temor aristotélico de dejar en manos de las mujeres la administración de las 

 
176 (Calero Secall 2004) pg 86-94 



77  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

fortunas no prosperó en otras regiones, como Esparta o en época helenística, en Beocia 

que permitió como ninguna otra la inmersión de las mujeres en actividades financieras177 

Pese a que puedan parecer actividades poco significativas, vistas desde nuestra 

perspectiva actual, suponían un gran avance en el papel de la mujer dentro de la sociedad 

cuya comunidad cívica les había dotado de situaciones más favorables. No se debe renun-

ciar a subrayar la emancipación real o no en la realización de algún negocio jurídico como 

requisito tributario de la voluntad política de las ciudades, a su modo de organizar la 

comunidad cívica, pero en muchos casos es deudora de la idiosincrasia étnica que las 

sostenía. 

CAPITULO IV: LA CIUDAD HELENÍSTICA 

 

1. LA CIUDAD 

Todo lo anteriormente descrito desde la formación de los reinos, como la 

religiosidad y los esclavos influyen de manera directa en cómo se organizan, administran 

y desarrollan las ciudades griegas del Asia Menor, hasta se producen cambios en el 

concepto que tenían los griegos sobre la polis y su capacidad fuera de sus muros en los 

ámbitos político, económico, religioso y militar.  

La mayoría de los autores consideran que el ideal de la polis clásica comienza a 

desaparecer con el sometimiento de Grecia a Alejandro Magno y que ya se da por perdido 

definitivamente con los monarcas helenísticos. Para Glotz, ya con Filipo II, el padre de 

Alejandro Magno, y su conquista de gran parte de la Grecia continental gracias a la 

victoria en Queronea (338 a.C.) frente al ejército tebano pone fin a ese esplendor de las 

poleis griegas puesto que a partir de ahí ninguna de ellas conseguirá tener poder suficiente 

para enfrentarse a un reino consolidado por lo que optan por las negociaciones o formaran 

Ligas.  Queronea fue comienzo de la desgracia para todos los griegos, pues llevó a la 

esclavización de los que se había alineado de parte de los macedonios. Filipo se apoderó 

de la mayoría de las ciudades, y llegó a un acuerdo con Atenas, pero en la práctica acabó 

con su imperio marítimo. Los macedonios acaban con la posibilidad de que Atenas se 

conservara libre178. Tarn, en su obra La civilisation hellenistique, afirma que, para las 

 
177 (Calero Secall 2004) pg 104-109 
178 (Lopez Melero, Placido y Presedo 1992) pg 829 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 78 
 

 

ciudades griegas, el período helenístico representa la transición entre las ciudades libres 

y las municipalidades romanas. 

El mantenimiento de la libertad y de la autonomía de las ciudades se había 

convertido a lo largo de la historia de la Hélade en uno de los problemas fundamentales, 

agravado en época helenística con la aparición y desarrollo de entidades políticas más 

amplias, de corte federalista o monárquico. La tradición de la relación de las ciudades se 

rompe por un nuevo estado bajo los monarcas, que centralizaban el poder haciéndolo 

incompatible con la idea de autonomía de las ciudades griegas. Lo que traería muchas 

tensiones en estas relaciones179. 

Tras la muerte de Alejandro renace la aspiración de las ciudades griegas a la 

libertad. A pesar de la propaganda del rey macedonio, que consigue implantar la noción 

de que su intervención representa la libertad y la autonomía, la guerra lamiaca fue un 

síntoma de que todo no estaba tan claro180. La democracia se convierte cada vez más en 

un concepto lejano, indicado por la desaparición del régimen democrático en favor de 

formas de aristocracia y oligarquía181. 

En época helenística el espíritu de independencia de las poleis griegas permaneció 

vivo, pero ya no se manifestó con la fuerza de antaño. Todavía, no obstante, fue capaz de 

aflorar con fuerza cuando los romanos proclamaron la libertad (eleutheria) de todos los 

estados griegos en el 196 a.C. El imperio macedonio había cambiado las normas, aunque 

las polis conservaron mucha de su vitalidad, el hecho indiscutible era que habían pasado 

a ser piezas de un engranaje mucho más grandes. Las ciudades continuaron gobernadas 

por democracias o por oligarquías compuestas por ciudadanos originarios de ellas; hasta 

ahí, todo siguió igual. Pero estas administraciones locales tenían un poder relativamente 

pequeño182. 

La aspiración de las ciudades griegas era mantener su independencia, como lo 

indica la alegría con que fue recibida la proclamación de independencia de Flaminio en 

196 a.C. Las guerras entre las ciudades griegas no desaparecieron; pero se recurrió 

 
179 (Getzel 1995) pg 23 
180 (Lopez Melero, Placido y Presedo 1992) pg 829 
181 (Aalders 1975) pg 3 
182 (Waterfield 2012) pg 94 



79  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

frecuentemente al arbitraje de una tercera, o a la intervención del soberano 

correspondiente183. 

La emigración y el asentamiento definitivo de muchos veteranos griegos en 

ciudades de nueva creación o refundadas en Oriente privaron a las ciudades de 

procedencia de un contingente humano muy activo, necesario para atender las actividades 

económicas e importante como contrapeso político y social dentro del cuerpo cívico184. 

Sin embargo, la polis como forma de organización ciudadana autónoma, no sólo 

sobrevivió en la época helenística, sino que conoció un inusitado empuje expansivo. En 

esencia, la educación política de la polis y la militar del gimnasio contribuyeron a que los 

griegos sobrevivieran largo tiempo en los territorios de Oriente sin perder identidad y a 

que pudieran constituir una comunidad cultural que sobrepasó las fronteras de los estados 

helenísticos185. 

Las inscripciones recogen decretos de la ciudad acerca de su aparato 

constitucional con los magistrados, consejo y asamblea, con su fórmula de fechar, tribal 

y nombre de meses, las instituciones como el gimnasio y la ephebeia así como varios 

oficiales están conectadas.  También recoge tratados y comunicaciones entre ciudades, 

cambios en la isopoliteia, reconocimiento de asylia y cartas reales186. 

Debemos distinguir entre las ciudades griegas de la costa egea, como Esmirna y 

Éfeso, fundaciones nuevas como Seleucia del Tigris, ciudades nativas que adquirieron 

nombres dinásticos como Jerusalén rebautizada Antioquía, y ciudades nativas que son 

helenizadas por completo para convertirse en centros administrativos con funcionarios y 

una guarnición. 

Sin embargo, es posible que ambas ciudades hayan tenido habitantes orientales 

también, como ocurría con Apamea en el Asia menor; de acuerdo con Estrabón, “Antíoco 

I Sóter hizo que los habitantes de Celaenae se trasladaran a la actual Apamea, la ciudad 

que denominó asó por el nombre de su madre, Apama” (XII,8,15). 

 

 
183 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 900 
184 (Sayas Abengoechea 2007) pg 549 
185 (Heinen 2007) pg 66 
186 (Getzel 1995) pg 9 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 80 
 

 

Ser una ciudad implicaba la sucesión de formas organizativas tradicionales en 

Grecia: tribus, un consejo, magistrados, un territorio, un código de leyes y algunas 

regulaciones financieras. En general, se necesitaba una muralla para la defensa y era 

común que hubiera una asamblea, aunque no siempre se encuentre presente. La base 

económica casi siempre era la agricultura, ya fuera practicada por los ciudadanos o por 

un campesinado sometido a servidumbre, pero al parecer se produjo cierto aumento en el 

comercio y en la industria en las ciudades orientales, si bien más que nada se trató de un 

crecimiento en cantidad más que de algo fundamentalmente nuevo en su carácter187. 

La democracia era sólo aparente pues los ricos acaparan las magistraturas. Las 

ciudades necesitan frecuentemente a estos ricos para cubrir sus necesidades. La situación 

financiera de las ciudades empeoró con respecto a épocas anteriores y el sistema fiscal no 

permitió acumular reservas. Las ciudades ricas lo eran por tener muchos ciudadanos ricos: 

se prefería acudir a la generosidad de los bienhechores que a los impuestos directos. Esta 

situación hizo depender la ciudad de las fortunas privadas y de su generosidad. Los 

conflictos políticos, las luchas entre oligarcas y demócratas camuflaban frecuentemente 

las luchas sociales por motivos económicos. 

El empobrecimiento de las ciudades obligó a recurrir a los soberanos, que influían 

en la vida de estas. Con el tiempo, el interés de los soberanos se dirigió más a los estados 

federales que a las ciudades empobrecidas188. 

1.1 La ciudadanía 

La ciudadanía se entendía como el derecho a la participación y a la defensa de los 

propios intereses, personales o de grupo, a través de los organismos políticos, es algo que 

ha desaparecido a lo largo del proceso de transformación representado por la época de los 

Diadocos189. 

Un momento importante para entender el sentimiento de ciudadanía y pertenencia 

a una ciudad o grupo en época helenística es la Revuelta de Aristónico. Estalló tras el 

decretó de Pérgamo del 133 a.C. Así el pueblo hacia participe de la ciudadanía a los 

inscritos en las listas de paraikoi190, y a los soldados asentados en la ciudad y la chora. 

De la misma manera se otorgaba este derecho a los colonos militares macedonios y 

 
187 (F. Walbank 1985) pg 140 
188 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 901 
189 (Lopez Melero, Placido y Presedo 1992) pg 937 
190 Siervos o esclavos del estado 



81  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

misios, a los Masdyenos, también a los soldados de guarnición y a otro tipo de tropas 

asentadas en la ciudad junto con sus mujeres y niños. Por otro lado, conferían los derechos 

disfrutados por los paroikoi y a los hijos de los libertos, a los esclavos reales de ambos 

sexos, excepción hecha de aquellos que hubieran sido comprados por Filadelfo o 

Filometor y de los que se convirtieron en propiedad real por confiscaciones. Por la misma 

resultaban también privilegiados los esclavos públicos. Los habitantes de la ciudad y la 

chora, hombres y mujeres, que la habían abandonado por motivo de la muerte del rey, o 

la abandonaron entonces quedaban privados de sus derechos y sus bienes confiscados por 

la ciudad191. 

1.2 Relaciones con los reyes 

En un principio Alejandro se había esforzado por subrayar los aspectos 

panhelénicos de la guerra, pero por desdicha nuestros testimonios no son lo bastante claro 

como para permitirnos afirmar qué posición acordaba Alejandro a las ciudades liberadas 

de Asia Menor. Según Arriano: 

Ordenó que en todas partes las oligarquías quedaran disueltas y se estableciesen democracias, 

cada ciudad debía recibir otra vez sus propias leyes y dejaría de pagar los impuestos que habían pagado 

hasta entonces a los persas (Anábasis I, 18,2).  

Al cuarto día, llegando a Éfeso, reintegró a los exiliados que en otro momento habían abandonado 

la ciudad y disolviendo la oligarquía restableció la democracia: los tributos que antes entregaban a los 

bárbaros ordenó fueran liberados al templo de Ártemis. El pueblo de Éfeso, una vez liberados del miedo a 

los oligarcas, se aprestaron a ejecutar a los que habían traído a Memnón, también a los que habían 

saqueado el templo de Ártemis y retirado del templo de la estatua de Filipo que se encontraba allí y habían 

profanado en el ágora la tumba de Herópito, el libertador de la ciudad. También dieron muerte a Sírfax y 

a su Pelagonte, y a los hijos de los hermanos de Sírfax a los que sacaron del templo. Alejandro puso freno 

a que se siguiera persiguiendo y ejecutando a otros, pues era consciente de que el pueblo mataría, junto 

con los culpables, a personas inocentes, a unos por rencor y a otros para apoderarse de sus bienes, a no 

ser que se pusiese frenos a esos desmanes. Pues bien, si en algún momento obtuvo buena notoriedad fue 

entonces, en los sucesos de Éfeso192.  

Pero una inscripción de Priene (Tod 185) demuestra que Alejandro interfería con 

amplitud en los asuntos de la ciudad y aunque los prienenses eran declarados libres e 

independientes y fueron liberados del pago de contribuciones, no está claro qué 

significaba para el rey la expresión libres e independientes. Algunos eruditos han 

 
191 (A. Lozano 1981) pg 203 
192 (Arriano, Anábasis de Alejandro, I, 17, 10-12) 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 82 
 

 

sostenido que las ciudades griegas del Asia Menor se convirtieron en miembros de la Liga 

de Corinto. Esto parece haber sido cierto para las ciudades de las islas del Egeo. 

Pero no existe una prueba firme para determinar si esto mismo era también verdad 

en el caso de las ciudades del Asia Menor. En la práctica, todas ellas tuvieron que cumplir 

lo que Alejandro ordenaba, como Éfeso, donde el rey restauró la democracia, pero dio 

órdenes de contribuir para el templo de Ártemis con impuestos iguales a los que habían 

tenido que pagar a los persas (Arriano, Anábasis, I, 17,10)193. 

 Las relaciones entre los soberanos y las ciudades eran de fuerza. Los reyes 

siempre disponían de ejércitos en la región, generalmente de mercenarios. Las relaciones 

muchas veces tomaban la forma de alianza. En realidad, se necesitaban mutuamente. El 

monarca obtenía de las ciudades tributos, tropas, el uso del puerto de la ciudad como base 

de operaciones, el control de un territorio o de una importante vía de comunicación, etc. 

La ciudad se beneficiaba de la exención de tributos, de privilegios y de ciertas 

garantías194. 

Existen dos teorías conflictivas de las relaciones de la monarquía y la ciudad. 

Alejandro había tratado a las ciudades griegas como si fueran libres, Antípatro deseaba 

tratarlas como sujetos, atando a los elegidos y manteniendo en el poder a tiranos u 

oligarquías favorables a él; Casandro, Lisímaco, los Ptolomeos y los Atálidas también 

querían tener ese control sobre las ciudades:  

Yo (Antípatro), como arma política contra Casandro, reviví los métodos de Alejandro, y durante 

años traté a las ciudades (griegas) como libres; pero más tarde comenzó a interferir con ellos, y al final 

controlé a las que deseaba. Demetrio siguió el mismo curso, comenzando con la libertad y terminando con 

la sujeción195. 

Las ciudades griegas suponían un problema y a la vez una oportunidad para los 

reyes helenísticos, Alejandro las había tratado con respeto y en la mayoría de los casos 

les había devuelto su libertad a cambio del pago de impuestos y de soldados. Los 

Diádocos tenían las mismas intenciones, pero al final las poleis se convirtieron en armas 

arrojadizas por ver quien se hacía con su control, pero al mismo tiempo les daba libertad 

para erigirse como el paladín defensor de los griegos. 

 
193 (F. W. Walbank 2012) pg 36-37 
194 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 926 
195 (Tarn y Griffith 1961) pg 64 



83  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Claro ejemplo es la proclama de Tiro en el 314 a.C. por Casandro que llevaría a 

una larga guerra: Todos los griegos también debían ser libres, no tener guarniciones en 

su territorio y debían autogobernarse (ELEUTHEROUS, APHROULOGETOUS, 

AUTONOMOUS) (Diodoro, XIX, 61, 1-3)196. Así como el posterior tratado del 311 a.C. 

que representaba un revés para las ambiciones de Antígono, pero en una carta a las 

ciudades griegas, una copia de la cual fue hallada en Scepsis, habla del acuerdo como un 

éxito y se refiere a la libertad de los griegos como su interés personal:  

El celo que hemos demostrado en estos asuntos será evidente, creo, para vosotros y para 

todos los demás habitantes de esa colonia. Tras finalizar los acuerdos con Casandro y Lisímaco. 

Ptolomeo nos mandó enviados solicitando que se firmara también una tregua con él y que se lo 

incluyera en el mismo tratado. Hemos considerado que no era cosa de poca monta deponer parte de 

una ambición que tantas penalidades y sacrificios nos ha costado, tanto más cuando hemos conseguido 

un acuerdo con Casandro y Lisímaco y cuando lo que quedaba por hacer era más fácil. Sin embargo, 

por cuanto pensamos que tras haber alcanzado un compromiso con él el problema de Polipercón podía 

solucionarse con mayor rapidez, pues nadie se aliaría con él por causa de nuestra vinculación y aún 

más porque menos considerado que vosotros y nuestros otros aliados os veíais agobiados por el peso 

de la guerra y de sus penalidades, hemos pensado que correspondía ceder y fijar una tregua también 

con él. Sabed, pues, que se ha concertado la paz. Hemos determinado en el acuerdo que todos los 

griegos habrán de jurar ayudarse mutuamente para preservar su libertad e independencia, pensando 

que mientras vivamos se han de proteger tales principios con todos los cálculos humanos que sean 

posibles, pero que más tarde la libertad deberá permanecer asegurada por todos los griegos en forma 

más cierta si tanto ellos mismos como los hombres que detentan el poder están obligaos por juramento 

(Welles, R.C., n1, II, 24-61=SVA, 428). 

Además de ello se juzgó a Casandro en ausencia por los crímenes cometidos 

contra los argéadas: el asesinato de Olimpia, la detención de Roxana y Alejandro IV, el 

haber forzado a Tesalónica a casarse con él, la reconstrucción de Tebas etc197. 

La disposición final de la proclamación declaraba que las ciudades griegas debían 

ser libres, autónomas y sin guarniciones. Antígono ya había empezado a auspiciar este 

tipo de autonomía en las ciudades quedaban dentro de su alcance o apenas fuera de él, 

pero ahora estaba dándole el cariz de una política oficial. Era buena propaganda y no era 

ninguna tontería. Le venía bien congraciarse con las ciudades, para que le abastecieran de 

mano de obra y pericia griega, y administrar las ciudades sin guarniciones resultaba más 

caro. 

 
196 (F. Walbank 1985) pg 52 
197 (Waterfield 2012) pg 174 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 84 
 

 

Sin embargo, a corto plazo las posibilidades de libertad para los griegos eran 

remotas, incluso bajo el dominio del propio Antígono, dado que debía guarnicionar 

muchas de las ciudades de Asia Menor y de las Cícladas en previsión de alguna invasión. 

Pero, por supuesto, la declaración, además de actuar como un manifiesto, iba dirigida a 

sus enemigos, como había pasado con la de Poliperconte años antes. 

Ciertamente Antígono parece haber hecho todo lo que estaba en su mano para 

cumplir su promesa de autonomía dentro de sus dominios personales. Los reyes 

realizaban actos de evergetismo198 para ganarse a esas ciudades, pero no era siempre 

posible. Un poco antes he hecho referencia a un par de cartas de Antígono, escritas hacia 

el 303 a.C. y dirigidas a Lebedos y Teos. Antígono pretendía unir ambas comunidades en 

el lugar donde se construyó Teos o cerca de él, y dejar abandonada completamente 

Lebedos. Queda claro por el trono de las epístolas que Antígono estaba empeñado en este 

plan en contra de la voluntad de los habitantes y que su intención era asegurar que sus 

arcas siguiesen llenándose con impuestos de la nueva ciudad conjunta. En la práctica, la 

libertad de las ciudades era muchas veces una ilusión199. 

Lo difícil está en determinar cuál es el significado libertad, democracia e 

independencia en estos diversos contextos, porque hasta cierto punto las palabras son 

intercambiables, de modo tal que en ciertos decretos la palabra democracia parece ser 

equivalente de libre. Pero libertad es bastante menos de lo que hubiera sido en los siglos 

IV o V a.C. 

Pero las ciudades dentro de la alianza -término favorito de los atálidas- tenían que 

acordar su política a la del rey y una libertad que era concedida mal podría ser vista como 

una libertad genuina.  La concesión de quedar libres de impuestos y de guarniciones es 

algo distinto de las concesiones de libertad e independencia o de independencia y 

democracia, pero en ausencia de la primera se torna difícil determinar lo que puedan haber 

significado las segundas. Porque, de hecho, el pago de un tributo real era lo que 

normalmente correspondía a todas las ciudades que no estuvieran exentas de él en forma 

específica. Tiempo más tarde, esto proporcionó un precedente para los romanos cuando 

siguieron tras las huellas de los monarcas helenísticos200. 

 
198 Hacer el bien o hacer buenas obras 
199 (Waterfield 2012) pg 175 
200 (F. Walbank 1985) pg 142-143 



85  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Para las ciudades helenísticas, lo fundamental fue la liberación de ciertas señales 

de sujeción, como los tributos y las guarniciones. Esta libertad y autonomía podían ser 

violadas en cualquier momento y, de hecho, lo fueron frecuentemente201. 'Quizás', escribe 

Polibio (xv.24.4), se puede decir de todos los reyes que al comienzo de su reinado hablan 

de libertad como de un regalo que ofrecen a todos y que diseñan a todos aquellos que son 

sus fieles seguidores amigos y aliados, pero tan pronto como han establecido su autoridad, 

enseguida comienzan a tratar a aquellos que confiaban en ellos no como aliados sino 

como esclavos202 

No existía un estatuto jurídico único para definir las relaciones de las poleis con 

los reyes sino una amplia gama. Las ciudades estaban obligadas al pago de impuestos 

(Phoros), además los ciudadanos estaban constreñidos por impuestos reales203. 

En los asuntos exteriores, las ciudades de las que poseemos registros seguros se 

comportaban como si fueran estados soberanos, promulgaban decretos e intercambiaban 

enviados con otros estados y ciudades, y muy a menudo se ha sostenido que, de otras 

formas, las ciudades más antiguas de las costas del Egeo fueron de hecho genuinamente 

independiente. Sin embargo, esta es una hipótesis nada firme. Alejandro, tal como hemos 

visto, podía declarar que Priene era libre e independiente aun cuando interfería con 

amplitud en sus asuntos y recibía de ella contribuciones; y Antígono I en Tiro, en el 314 

a.C., declaraba que todos los griegos debían ser libres, no tener guarniciones en su 

territorio y debían autogobernarse y tiempo más tarde, en su carta a Escepsis proclamaba 

que asegurar esa situación era su preocupación principal en los tiempos de paz del 311 

a.C., si bien no experimentaba turbación alguna cuando quería ignorar la declaración, en 

los casos en que así conviniera a sus propósitos204. 

Al dirigirse a las ciudades, el rey parece haber intentado, cuando fue posible, 

incorporar sus decisiones en sus leyes, tal vez en interés de las buenas relaciones, pero 

también porque se podría esperar que las leyes de las ciudades ordenaran una permanencia 

mayor que una promulgación real. Un ejemplo de este procedimiento se puede encontrar 

en una carta de Atalo III al concilio y al pueblo de Pérgamo, enviada poco antes de su 

muerte en 133 a.C., en la que expresa su deseo de que existan disposiciones para 

 
201 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 889 
202 (Walbank, y otros 2008) pg 72 
203 (A. Lozano, Historia del Mundo Antiguo: Grecia, Asia Menor Helenística Número 33 1989) pg 54 
204 (F. Walbank 1985) pg 141 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 86 
 

 

establecer un culto a Zeus Sabazius en el templo de Atenea Nicéforo se incorporará a las 

"leyes sagradas" de la ciudad205.  

Los reyes tenían un rango de opciones políticas disponibles para ellos. O bien (a) 

podrían dejar las propiedades tradicionales como eran, o (b) podrían abrogar las 

propiedades tradicionales para limitar el poder de otros tenedores y maximizar las suyas, 

o (c) podrían conferir parte de sus propias propiedades. en otros. El curso (a) fue seguido 

de manera más natural por un conquistador o un nuevo gobernante que confirmó las 

propiedades o los títulos revocados o en disputa previamente: creó buena voluntad y costó 

poco, ya que dejó intactos sus ingresos. El curso (b) solo podía ser adoptado por un rey 

en una posición muy fuerte con respecto a sus súbditos, como cuando Alejandro revocó 

las tierras en poder de los hiparcas en las satrapías orientales o cuando los primeros 

Ptolomeos asumieron el derecho de vender el templo. las prebendas, la administración de 

la tierra sagrada y la de al menos algunos impuestos de culto. Más a menudo, el curso (b) 

era simplemente un preliminar para la reasignación de la tierra (curso (c)) y para el 

consiguiente reordenamiento de las relaciones de patrocinio, como cuando un Ptolomeo 

(¿IV?) amenazó con confiscar a Judea para convertirla en propiedades clerúquicas, o 

cuando a Apolonio en 167 a.C. y Lisias en 165 a.C., Antíoco IV les ordenó que realizaran 

una transformación muy similar en Jerusalén. Sin embargo, por supuesto (c) no tenía que 

ser punitivo o violento, ya que no tenía por qué implicar la revocación o confiscación de 

tierras. En cambio, la tierra que ya está en manos reales podría ser alienada por un regalo 

(Scopea)206. 

Las ciudades griegas de viejo cuño se esforzaron en establecer con los monarcas, 

y por ser la clase gobernante greco-macedonia, unas relaciones de privilegio que los 

monarcas no siempre estuvieron dispuestos a conceder, en orden a mantener un equilibrio 

estable en el interior del estado. De ahí que no pueda hablarse de un status único válido 

para todas las poleis, sino de una gama de situaciones de acuerdo con los privilegios, 

mayores o menores, obtenidos como favor del rey207. 

 

 
205 (Walbank, y otros 2008) pg 71 
206 (Walbank, y otros 2008) pg 301 
207 (A. Lozano, Historia del Mundo Antiguo: Grecia: Las monarquías helenísticas II: La monarquía 
seléucida Número 32 1989) pg 48 



87  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Los reyes, en efecto, se mostraron, en general, muy bien dispuestos, no dudando 

en hacerse todo tipo de concesiones, bien fuera mediante regalos de orden económico o 

de otra índole, como la inmunidad, derecho de asilo, exención de impuestos, etc. Los 

casos de saqueo de tesoros sagrados efectuados por los monarcas en algunas ocasiones 

especiales no bastan para teorizar en contra de lo que fueron las directrices generales de 

la política seléucida208.  

Siguiendo a D. Musti, las relaciones de los seléucidas y las ciudades del oeste de 

Asia Menor pueden atravesar por diferentes períodos, desde los tiempos de Seleuco I 

hasta la paz de Apamea: 1-Relaciones basadas más en la diplomacia que en la hegemonía 

(312-281); 2-Crisis en las relaciones entre los comienzos del reino de Antíoco I y los 

primeros años de Antíoco II, con pruebas de liberalidad por parte de los soberanos 

seléucidas; 4-Nuevo periodo crítico durante la guerra Laodicea (246-241 a.C.), con la 

crisis entre el poder central y Antíoco Hiérax; 5- Periodo de la sucesión de Hiérax y Aqueo 

y 6-Restauración de Antíoco III209. 

Filetero de Pérgamo hace donaciones de varios tipos como festivales, protege la 

ciudad y la actividad de los neoi. Su sucesor el rey Átalo I dona dinero para el gimnasio 

de Chios. Estas donaciones tienen varios propósitos como la defensa de la ciudad o la 

educación de los jóvenes.  Las donaciones de los no magistrados tienen una especial 

importancia y se establecen como práctica habitual en las ciudades asiáticas. Las primeras 

evidencias son la construcción de edificios a finales del siglo IV e inicio del III a.C. por 

parte de los monarcas helenísticos. También en periodos más tardíos con el rey Eumenes 

II que paga con sus propios recursos proyectos en Mileto por lo cual se le rinden honres. 

Después de los reyes se les unen los benefactores privados que suelen ser ayudados por 

los magistrados de la ciudad para que ese dinero retornase a la ciudad210. 

Una proporción cada vez más grande de las energías políticas de los hombres se 

invertían, en esos momentos, en intercambios formales de diversa índole que permitieron 

a los ciudadanos ricos un gasto en dinero y de esfuerzo a favor de la ciudad, como por 

ejemplo la intervención en funciones de embajadores pagándose sus propios gastos o la 

actividad a modo de benefactores generosos. 

 
208 (A. Lozano, Historia del Mundo Antiguo: Grecia: Las monarquías helenísticas II: La monarquía 
seléucida Número 32 1989) pg 52 
209 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 890 
210 (Dimitriev 2005) pg 37-38 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 88 
 

 

Pero muchas otras ciudades estaban en deuda con benefactores locales, que 

proporcionaban dinero para pagar el trigo en tiempos de hambrunas, emprendían obras 

caritativas, ayudaban a pagar a construcción de edificios públicos y ejercían su influencia 

junto a los reyes a favor de su propia ciudad211. 

Uno de los acuerdos más comunes realizado por las ciudades y recintos sagrados 

con el rey era el derecho de asylia que consistía en poder dar protección a todo aquel que 

lo solicitara. A él podían acogerse también los esclavos descontentos y maltratados. No 

era infrecuente que los ciudadanos a lo largo de sus vidas sufrieran daños físicos y 

perjuicios en sus intereses. La reaparición de las ofensas recibidas quedaba en manos de 

los tribunales de justicia. De esta forma, las ciudades cerraban las puertas a la venganza 

que antaño practicaban los clanes y las familias. De manera similar, también las ciudades, 

para evitar cualquier venganza indiscriminada y para prevenir, sobre todo, daños 

irreparables a personas y entidades locales, crearon la institución de la asylia, un 

privilegio que otorgaba protección y proporcionaba inviolabilidad212 

 El disfrute de asylia de los recintos sacros llevaba implícita una protección 

reconocida internacionalmente y que los preservaba de expoliaciones y otros actos 

deplorables en tiempos revueltos. La inviolabilidad de los santuarios era un privilegio 

tradicional entre los griegos. Sin embargo, a raíz de ciertos abusos cometidos durante la 

guerra del Peloponeso y en las habidas a lo largo del siglo IV a.C. se hizo necesario un 

reconocimiento de dicha inviolabilidad por parte de los gobernantes. En época helenística 

se dieron con frecuencia concesiones de asylia; éstas, no obstante, se refieren a ciudades, 

más que a templos propiamente. 

En época helenística se multiplicaron los lugares inviolables dotados con el 

reconocimiento de la asylia. El motivo de ello radica precisamente en la inseguridad de 

los tiempos, como, por ejemplo, Magnesia del Meandro que conserva 6 cartas y decretos 

de los reyes helenísticos y de las ciudades reconociendo la inviolabilidad de la ciudad y 

su territorio213. Evitar las guerras innecesarias y mitigar las penurias que se derivaran de 

ellas si se producían, eran dos objetivos primordiales de la política de la ciudad; para 

lograrlos las ciudades apelaban con frecuencia a la ayuda de los reyes o incluso esa ayuda 

 
211 (F. Walbank 1985) pg 148 
212 (Sayas Abengoechea 2007) pg 553 
213 (Thoneman, The hellenistic age 2016) pg 10 



89  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

les era impuestas ya que bien podían un rey considerar que una guerra que él mismo no 

había proyectado acarrearía dificultades o sería inoportuna214. 

Entre una ciudad y otra existían notables diferencias en cuestiones de legislación 

sobre las herencias o sanciones contra los deudores. Por lo tanto, surgían dificultades, 

pero algunas ciudades como Rodas y Priene adquirieron reputación por la pericia e 

imparcialidad de sus árbitros, de cuyos servicios había gran demanda. 

En el período helenístico se produce un crecimiento notable en el número de 

intentos felices realizados por las ciudades para ser declaradas ásylos, es decir inmunes 

al ejercicio de la sýle, la represalia. Esta era una extensión de un privilegio anteriormente 

acordado a los templos y a menudo es solicitado después que un dios o una diosa hubiera 

hecho una aparición, o hubiera dado a conocer un oráculo, en el que indicaba que quería 

que el territorio de la ciudad fuera declarado sacro e inmune a la sýle (hierá y ásylos). 

Esto sucede en una de las más antiguas peticiones de inviolabilidad para una 

ciudad entera, la de Esmirna, en la que (246) Seleuco II escribió a los reyes, dinastías, 

ciudades y pueblos instándolos a reconocer que el templo de Afrodita Estratónica era 

inviolable y que nuestra ciudad era sacra y ásylos (OGIS, 229, 11-12). Una inscripción 

recientemente descubierta demuestra que los intentos realizados por Teos en el 204-203 

a.C. para lograr la inmunidad acordada no poco al apoyo de Antíoco III, quien, tras asumir 

el control de la ciudad hasta entonces en manos de Pérgamo, inicio el movimiento 

Presentándose ante la asamblea y declarando personalmente que nuestra ciudad y territorio 

son sacros, ásyloi y libres de tributo, además prometió que seríamos liberados por él de las otras 

contribuciones que habíamos pagado al Rey Átalo (P. Herrmann, Andolu, 1967, pg 13, 17-20) 215. 

Este tipo de otorgamiento está definido con claridad en un decreto conjunto de los 

pueblos de Temno y de Pérgamo, que data de los tiempos de Lisímaco o de Filetero, el 

antepasado de los Atálidas, a comienzos del siglo tercero, cuyo texto dice así: 

 Resuelto por el pueblo de Temno y de Pérgamo… que los temnitas gozarán de la ciudadanía de 

Pérgamo y los pergamenenses en Temno y que compartirán todos los derechos compartidos por los otros 

ciudadanos y que los temnitas tendrán el derecho de poseer tierra y vivienda en Pérgamo y los pergamenses 

en Temno (OGIS 265), donde, sin embargo, el derecho de voto en la otra ciudad es una restauración de 

luna laguna en el texto que debe ser rechazada216. 

 
214 (F. Walbank 1985) pg 149 
215 (F. Walbank 1985) pg 151-152 
216 (F. W. Walbank 2012) pg 138 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 90 
 

 

 Sin embargo, esta ampliación de templos y ciudades inviolables trajo 

consecuencias no deseadas. Nos referimos a que estas circunstancias de inviolabilidad 

reconocida fueron aprovechadas por gente indeseable como criminales, deudores y 

semejantes, que huían a atales lugares para escapar de la justicia. Estas secuelas de la 

asylia se habían hecho tan pronunciadas en Asia Menor al principio del Imperio que el 

gobierno romano se vio obligado a intervenir217. 

Otro rasgo de la vida helenística, que tenía por resultado borrar las líneas de 

separación entre una y otra comunidad, fue la costumbre creciente de otorgar derechos de 

ciudadanía, proxenía y asilía a personas de otros estados; algunas veces estas concesiones 

se otorgaban a ciudades o pueblos enteros. 

La proxenía se hallaba estrechamente relacionada con la antigua institución de la 

hospitalidad. Implicaba lazos y obligaciones personales y por lo general era hereditaria. 

Pero ya hacía el siglo IV a.C. encontramos concesiones de proxenía en reconocimiento 

de servicios prestados.  

La ciudad de Ilium, por ejemplo, honra a un médico, Metrodoro de Anfípolis, por 

sus servicios al rey Antíoco después que este recibiera una herida en la garganta. 

Metrodoro es declarado próxenos, benefactor de Ilium, pero además se le concede la 

ciudadanía, el derecho de adquirir tierras en Ilium y el de acceder al consejo y al pueblo 

el primero después del sacrificio (OGIS, 220, 14-19). 

Después de otorgar en tan amplia escala de derechos de proxenía, no quedaba más 

que un paso muy pequeño para declarar a grupos enteros o comunidades completas 

próxenoi. Por ejemplo, 266 mercenarios, muchos de ellos bárbaros oriundos de Misia, 

que servían en un cuerpo de tropas enviadas por Átalo I de Pérgamo, recibieron la 

proxenía del pueblo focidio de Lilae en el 208 y, al mismo tiempo se les concedió la 

asylia, la ciudadanía y la condición de benefactores. Estos hombres eran de distintas 

nacionalidades, pero hacia finales del siglo III a.C. la comunidad molona de los aterargos 

renueva la amistad y la proxenía con los habitantes de Pérgamo y sus descendientes para 

siempre (SEG, XV, 1957, 411). Esta concesión establece un lazo estrecho y duradero 

entre dos comunidades vecinas. 

 
217 (A. Lozano 1981) pg 165-166 



91  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Los visitantes o residentes temporales en una ciudad con la que no mediase un 

tratado de isopoliteia o en la que ellos mismos no disfrutasen de la concesión de honores 

o beneficios especiales a título individual, buscaban proteger sus intereses haciendo uso 

de la institución de la proxenia, que existía en casi todas las ciudades y tenía carácter 

privado y público. Conforme a la doctrina de esta antigua institución, un ciudadano 

influyente de una ciudad recibía de otra el decoroso encargo de representarla ante sus 

conciudadanos. En estos huéspedes públicos (proxenoi) las ciudades depositaban la 

defensa de sus intereses políticos, sociales, económicos y religiosos, así como los de sus 

ciudadanos. Las diferentes funciones que los proxenoi desempeñaban en su propia ciudad 

a favor de otra ciudad o de sus ciudadanos eran inherentes a la función de huésped. Entre 

estos cometidos, estaban la defensa de los intereses de la ciudad de la que habían sido 

nombrados proxenoi ante la asamblea de su propia ciudad, la representación ante los 

jueces de los abogados enviados por la ciudad representada, si esta se veía implicada en 

algún litigio, y la introducción de embajadores. Salvando, ciertamente, las distancias, 

ejercían para las ciudades patrocinadas funciones similares a las que suelen desempeñar 

los cónsules y embajadores actuales.  

Los proxenoi rendían servicios parecidos a los particulares. Les daban alojamiento 

si carecían de él. Representaban a sus protegidos, si éstos necesitaban hacer alguna 

demanda ante los magistrados o ante los tribunales de justicia. En caso de muerte, 

vigilaban su testamente. Los huéspedes que conocían las actividades comerciales de su 

ciudad hacían las veces de comisionados comerciales, si los protegidos de la proxenia 

eran comerciantes218. 

Otras concesiones similares asociadas con estas son la exención de impuestos 

(atéleia), el derecho de pagar los mismos impuestos que los ciudadanos (isotéleia), la 

libertad para entrar y salir de la ciudad y para importar y exportar viene, privilegios 

legales ante los tribunales, acceso a la tierra comunal, el derecho de cortar madera, un 

lugar de honor en los juegos y el derecho de cenar en el salón de comidas públicas de la 

ciudad durante las visitas. 

 
218 (Sayas Abengoechea 2007) pg 552-553 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 92 
 

 

El efecto de todos estos privilegios era consolidar en cada ciudad un amplio grupo 

de extranjeros que gozaban de una variedad de derechos compartidos con los 

ciudadanos219. 

En casos como estos, la ciudadanía se otorgaba por razones internas, pero muchas 

concesiones adquirieron la forma de isopoliteía, que tenía una finalidad bien distinta, ya 

que implicaba conferir una ciudadanía potencial, que se convertiría en realidad solo si 

quien la recibía se radicaba en la ciudad que había hecho la concesión. Este tipo de 

otorgamiento está definido con claridad en un decreto conjunto de los pueblos de Temno 

y de Pérgamo que otorga una isopoliteia general, que data de los tiempos de Lisímaco o 

de Filetero, el antepasado de los Atálidas, a comienzos del siglo III:  

Resuelto por el pueblo de Temno y de Pérgamo que los temnitas gozarán de la ciudadanía de 

Pérgamo y los pergamenses en Temnoy que compartirían todos los derechos compartidos por los otros 

ciudadanos y que los temnitas tendrán el derecho de poseer tierra y vivienda en Pérgamo y los 

pergamenses en Temno (OGIS, 265), donde, sin embargo, el derecho de voto en la otra ciudad es una 

restauración de una alguna en el texto que debe ser rechazada (Robert, Opera minora selecta, vol I, 

pg 204-209). 

En este período se produjeron muchos casos de sympoliteía; algunos de ellos 

reunían varias ciudades. El hecho cruel consistía en que los pueblos pequeños resultaban 

demasiado vulnerables; sin embargo, esa clase de uniones no siempre eran duradera220. 

Las ciudades también llegaban a acuerdos sin la intromisión del rey, aunque a 

escala menor y siempre procurando que estos no importunaran al monarca. Para ello se 

solía recurrir al proxenos. Un próxenos era, originalmente, el representante de un estado 

extranjero en otra ciudad, algo similar a un cónsul moderno, pero en la época helenística 

la concesión de la proxenía se había convertido en un honor formal casi siempre, aun 

cuando podía tener algún uso práctico, ya que otorgaba el acceso a los tribunales de 

justicia de la ciudad que había concedido la distinción221. 

Salvo en algunas regiones marginales, la polis fue la forma de estado más 

extendida entre los griegos, aunque su territorio, su población y el marco para la actuación 

política de sus habitantes eran más bien reducidos Los habitantes de las ciudades 

compensaban la exigua extensión de su Estado, que les impedía llevar una política 

 
219 (F. Walbank 1985) pg 155-156 
220 (F. Walbank 1985) pg 157-159 
221 (F. Walbank 1985) pg 74 



93  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

exterior totalmente autónoma, mostrándose extremadamente entusiastas y celosos de la 

autonomía e independencia de su comunidad. 

Frecuentemente las ciudades-estado suscribían con otra u otros tratados de alianza 

(symmaquía), con vistas a acoplar los esfuerzos en política exterior o con la intención de 

aumentar la capacidad militar de los estados comprometidos222. 

1.3 Dominio de las ciudades griegas 

Los estados griegos estuvieron de una u otra forma sujetos a las directrices 

marcadas desde Macedonia. Los gobernantes macedonios administraron sus posesiones 

griegas por medio de generales. De estos altos funcionarios dependían los gobernadores 

(epistatai) de las ciudades o de un grupo de ellas. Este sistema de gobernadores de 

ciudades y de jefes de guarniciones macedónicas sólo se impuso en la Grecia propiamente 

dicha en determinadas y especiales ocasiones. Por lo general, las ciudades griegas seguían 

siendo autónomas. Sus asambleas ciudadanas funcionaban libremente sin interferencias 

de Macedonia, aunque apenas trataban otra cosa que no fuera cuestiones triviales223. 

Las ciudades griegas de Asia Menor, tanto de las islas como del continente; 

algunas continuamente independientes, y otras, sólo en ocasiones. Las que no eran 

independientes, no abandonaron nunca sus esfuerzos por serlo, y se acreditaron como 

aliadas y vasallas muy equívocas de varios monarcas helenísticos, estando siempre 

dispuestas a reanudar la lucha. En primer lugar, por su situación estratégica en la franja 

litoral y conexión con el continente griego. Interesaban también por el contacto con el 

interior de Anatolia. Su florecimiento cultural y económico con un alto nivel de 

especialización, podía ser usado en otros lugares fuera de las ciudades. 

Resulta estremecedor seguir los destinos de algunas de estas ciudades, 

especialmente las que eran de gran importancia para los monarcas helenísticos, tales como 

Mileto, Éfeso y Esmirna. El dominio de estas ciudades, de todos codiciadas, pasó de los 

Ptolomeos a los Seléucidas, y viceversa, y las ciudades vivieron épocas de dificultad y 

dureza; fueron sitiadas y capturadas, repetidas veces, pero, a pesar de ello, nunca 

abandonaron la esperanza de alcanzar de· sus amos temporales, alguna vez y de alguna 

manera, el reconocimiento completo de su autonomía y libertad, que todos les prometían 

mientras estaban en manos de su rival. Entretanto, trataban de sacar todo el provecho 

 
222 (Sayas Abengoechea 2007) pg 561 
223 (Sayas Abengoechea 2007) pg 473 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 94 
 

 

posible de las condiciones políticas cambiantes de la época, aceptando regalos y edificios 

del amo de turno 

Condiciones similares existían entre las ciudades griegas de la costa noroeste de 

Asia Menor y los atálidas. Las grandes ciudades de los estrechos, el mar de Mármara y la 

costa sur del mar Negro, disfrutaban de mucha mayor libertad respecto a los reyes 

relativamente débiles con cuyos territorios limitaban. Estas ciudades eran Cícico, 

Bizancio, Calcedonia, Heraclea y Sinope. Durante todo el período que estudiamos, 

mantuvieron su completa independencia. La situación de las islas del Egeo, excepto 

Rodas, se asemejaba a la de las ciudades lidias, jonias y carias más bien que a la de Cícico, 

Bizancio y el resto. Como Mileto, Éfeso, etc., pasaron repetidas veces de las manos de 

los Tolomeos a las de los Antigónidas, y viceversa, conservando algunos su organización 

federal (la Liga de las Islas) y luchando por protegerse de la rapiña y el pillaje de los 

beligerantes y sus aliados, los piratas más o menos profesionales de tierra y mar224. 

2. ECONOMÍA Y FINANZAS 

Las ciudades generaban sus propios ingresos, que procedían de partidas como los 

arriendos de las tierras públicas, la pesca, los pastos, las minas de la sal; etc. Los 

santuarios que pertenecían a la polis, pagaban igualmente. 

Los habitantes de las ciudades de Grecia y de Asia Menor que estaban bajo la 

influencia de los reyes helenísticos, acostumbrados a ser propietarios e independientes, 

soportaban más cualquier control por parte de los reyes, y, en especial, al estar sometidos 

al pago de impuestos, detraídos de sus beneficios, generalmente agrarios. Parte del 

territorio de estas ciudades, de dimensiones variables según su importancia, estaba 

constituido por la chora politike, la tierra cívica. 

El territorio de algunas ciudades, especialmente en Asia Menor, comprendía 

también tierras habitadas por poblaciones indígenas sometidas, como los mariandinos en 

Heraclea Póntica, o toleradas, como las poblaciones frigias de Zela y Cício, que pagaban 

a las ciudades un impuesto por cultivar las tierras que habitaban. 

En los territorios de las numerosas ciudades fundadas por Alejandro y los 

Diádocos se asentaron muchos inmigrantes griegos y macedonios, así como veteranos, 

que, como propietarios civiles, tenían intereses personales en defenderlos y garantizar su 

permanencia. Los territorios de estas ciudades de nueva creación fueron segregados de 

 
224 (Rostovtzeff, Historia social y económica del mundo helenístico. Tomo 1 1967) pg 29-30 



95  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

los dominios reales, divididos en lotes y entregados a los nuevos ciudadanos, convertidos 

en propiedad privada. Estas propiedades estaban sujetas al pago de uno o varios impuestos 

y al compromiso de los beneficiarios de prestas el servicio militar, sobre todo, en aquellas 

ciudades fundadas en territorios conflictivos, con el objeto de controlarlos y 

tranquilizarlos225. 

Los labriegos vivían en aldeas, quizá bajo el control de un komarca. Si tal como 

se ha sugerido de forma razonable, la llamada economía satrápica, esbozada en el pseudo-

Aristóteles, Oikonomiká, II, I, se basaban en la del Asia Menor a comienzos del siglo III, 

los laoí pagaban allí un diezmo, en tanto que en Celesiria, al parecer, pagaban un impuesto 

fijo. Una inscripción importante que se refiere a la situación de los laoí proviene del 

templo de Apolo en Dídima y contiene una carta fechada en 254-253 enviada por Antíoco 

II a Metrófanes, probablemente gobernador de la satrapía del Helesponto (Welles, R.C., 

N18, 1-14)226. Tenemos noticias de mejoras especificas en los sistemas de irrigación y 

drenaje. Estrabón (XVI, I, 9) escribe: Alejandro prestó especial atención a los canales y 

proporciona detalles acerca de los métodos utilizados para construir preas y evitar 

obstrucciones de fango. Los Ptolomeos también introdujeron nuevas especies vegetales, 

tales como lo hicieron sus rivales en Pérgamo y Antioquía227. Sin embargo, los avances 

en la producción no fueron muchos debido a la mano de obra barata: ahorrar en ella debe 

de haber parecido algo poco importante. No había gran diferencia en que la mano de obra 

fuese un esclavo o un hombre libre. Esta carencia de incentivos se veía reforzada por una 

actitud conservadores generalizada, que hacía que los hombres fueran reacios a invertir 

dinero en el desarrollo de inventos que requerían el desembolso de un capital 

considerable. Solo hubo grandes avances tecnológicos en el campo bélico en respuesta a 

la guerra constante 228. 

Las actitudes mentales que esto implica pueden ser atribuidas a varias causas. Una 

es el clásico menosprecio hacia el trabajo manual y las artesanías que, según Heródoto 

(II, 166-167), se manifestó por primera vez en el siglo V a.C. y fue copiado, según el 

historiador, de los bárbaros. 

 
225 (Sayas Abengoechea 2007) pg 611 
226 (F. Walbank 1985) pg 132 
227 (F. Walbank 1985) pg 166 
228 (F. Walbank 1985) pg 199 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 96 
 

 

En el capítulo de las asignaciones a particulares, el grupo más importante y 

numerosos lo constituían las tierras entregadas a los soldados macedonios, a los griegos 

y a personas de otras procedencias que estaban al servicio del rey. Estos soldados recibían 

lotes de tierra, kleroi, segregados de la tierra real (chora basiliké), en extensión 

proporcional a la categoría social del beneficiado. 

Otro colectivo que tenía muchas posesiones eran los templos, cuya propiedad, en 

última instancia, correspondía a la divinidad. Los templos poseían inmensas cantidades 

de terreno, que formaban la denominada hiera chora o tierra sagrada. Los monarcas no 

confiscaron esta tierra, ni las privatizaron, ni las vendieron en lotes; por el contrario, las 

aumentaron con nuevas donaciones con vistas a ganarse la confianza de los sacerdotes, 

que tenían una gran ascendencia entre la masa indígena tradicional que era necesario tener 

contenta y apaciguada como ya hemos comentado229. 

La carta de Antíoco a Metrófanes además nos informa que Laodice puede unir su 

nueva propiedad a cualquier ciudad que quiera. Existe una previsión similar en la primera 

carta de Antígono a Meleagro, que establece que la tierra asignada a Aritodícides debe 

ser unida al territorio de Ilium o de Scepsis y una carta posterior, enviada por Meleagro a 

Ilium, indica que el beneficiario optaba por la primera. Unida a la carta que se refiere a la 

propiedad de Laodice, esta sugiere que era usual que los beneficiarios de las propiedades 

fueran requeridos a vincularse a las ciudades. Pero sería temerario deducir que toda la 

tierra de propiedad individual debía estar necesariamente vinculada a una ciudad230. 

Los impuestos indirectos eran la mayor fuente de ingresos de las ciudades; se 

percibían por medio del comercio, las aduanas, petekosté, que ascendían al 2 por 100 del 

valor de la mercancía, por lo que las ciudades con gran comercio recaudaban grandes 

ingresos, como Rodas, que llegó a recibir hasta un millón de dracmas al año. Las dos 

partidas fijas en la administración de una polis eran las referentes a la religión (hiéra) y 

la administración (dióikesis). En algunas ciudades existía una partida especial dedicada a 

honrar a los soberanos debido a los cultos que antes se han explicado. Los gastos 

ordinarios en las ciudades eran de diverso tipo: pago a los funcionarios, construcción o 

reparación de las fortificaciones, gastos militares, pago de deudas y de embajadas 231. 

 
229 (Sayas Abengoechea 2007) pg 613 
230 (F. Walbank 1985) pg 133 
231 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 930-931 



97  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Los impuestos más habituales que debían pagar las ciudades y sus habitantes a los 

reyes que en ese momento los dominasen era el phoros que a su vez tenía sus distinciones, 

la inscripción de Mensíamachos señala dos clases: argyrikos y leitourgikos. Los laoi 

estarían obligados a los dos: el primero como parte de los komai o topoi, y el segundo 

bajo la forma de prestaciones obligatorias al servicio del rey en calidad de campesinos 

reales. El impuesto monetario es el exigido a los komai y otras comunidades del que se 

da en las inscripciones su cuantía exacta. Así pues, cada campesino contribuiría a esa 

cantidad con la parte proporcional que le correspondiera. El phoros, en contraposición, 

es el impuesto que pagaban los habitantes de las komai: los deudores no eran ellos 

directamente sino la kome232 como unidad. 

Así pues, estos phoroi se pagaban al rey. En el caso de tratarse de tierra en 

donación lo que realmente se entregaba al beneficiario era el usufructo de esas tierras 

reales y el trabajo, la productividad obtenida de los laoi basilikoi en su calidad de mano 

de obra agrícola. 

En muchas ciudades griegas las fuentes de riqueza estaban prácticamente en 

manos de los poderosos. Incluso los gastos urbanos y el mantenimiento de las 

infraestructuras se atendían con desembolsos voluntarios de los ciudadanos más ricos, 

más que por medio de liturgias normalizadas y relativamente equitativas, como sucedía 

antaño en las ciudades de corte democrático. Esto hacía inevitable que en el terreno 

político las magistraturas ciudadanas también estuviesen controladas por los ricos y 

poderosos, incluso en ciudades democráticas. Todo esto hizo que los enfrentamientos 

locales entre ciudadanos de inclinación oligárquica o democrática degeneran 

frecuentemente en conflictos sociales, motivados por el endeudamiento del pequeño 

campesinado y por el deseo de distribución de tierras233. 

Los reyes helenísticos por tradición, herencia o derecho de conquista se 

consideraban propietarios de todas las tierras de su reino. Pero el dominio que el rey tenía 

sobre todas las tierras no era un derecho de propiedad en el pleno sentido de la palabra, 

sino solo a percibir ingresos de ellas. De hecho. Sólo ejercía sus derechos sobre una parte: 

las tierras reales, cultivadas por campesinos reales en arriendo. Había una gran variedad 

 
232 Aldea, a diferencia de las poleis estas no disponían de muralla, Tucídides define a Esparta de esta 
manera por su ausencia de muros. 
233 (Sayas Abengoechea 2007) pg 549-550 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 98 
 

 

de estatutos para otras tierras, con privilegios y obligaciones que variaban ampliamente, 

según la clase de propiedad, la entidad de los que las explotaban y el lugar234. 

Los oikonómoi, funcionarios superiores, formaron colegios en algunas ciudades, 

como Atenas y Magnesia de Meandro. Eran los encargados de administrar los ingresos, 

según las decisiones tomadas por la asamblea. 

Los griegos tuvieron siempre muy desarrollado el sentido de comunidad y era un 

honor para ellos participar con su dinero en el bien de la ciudad. Estas aportaciones se 

denominaban epidóseis y variaban según las circunstancias y las ciudades. Se sabe con 

certeza, por las inscripciones, que se recurría con mucha frecuencia, incluso en ciudades 

que gozaban de buena situación económica como Rodas. 

El período helenístico fue próspero, si se atiende a la riqueza acumulada. La 

riqueza estuvo, si se considera la distribución geográfica, más repartida que en los siglos 

anteriores. Aunque se hizo más manifiesta la diferencia entre ricos y pobres. La riqueza 

se concentró en las capas superiores de la sociedad, en poder de los monarcas, de los altos 

cargos administrativos y militares, en las oligarquías urbanas y en los templos235. 

Como hemos visto la esclavitud era un elemento importante en la vida de Asia 

Menor. En las ciudades el número de esclavos fue elevado, como parece indicar la 

documentación sobre las manumisiones de Seleucia del Tigris, del Euleo, de Pérgamo 

etc. trabajaban como criados. Funcionaron dos tipos de talleres: uno empleaba mano de 

obra libre a sueldo y al mismo tiempo esclavos y pertenecía a los ciudadanos; el segundo 

lo integraban los talleres reales que empleaban mano de obra libre y asalariada. Muchos 

de estos talleres estaban emplazados en el campo. La situación de los trabajadores en 

estos talleres reales era similar a la de los campesinos. Estos últimos obreros poseían 

pequeñas parcelas de tierras explotadas por los familiares236. 

El mundo helenístico desarrolló un comercio internacional como no lo habían 

conocido nunca en Grecia, ni el imperio aqueménida, ni siquiera en la época de la gran 

colonización. En el mundo helenístico hubo dos tipos de comercio: el de alimentos, 

manufacturas o materias primas entre los diferentes estados helenísticos y el efectuado 

con Estados no griegos, como la India y Arabia, de donde se importaban 

 
234 (Sayas Abengoechea 2007) pg 617 
235 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 932 y 934 
236 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 938 



99  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

fundamentalmente objetos de lujo. La circulación monetaria atestigua la existencia de 

relaciones comerciales ininterrumpidas entre Siria y Anatolia, Egeo y mundo póntico. 

Se introdujeron mejoras en las técnicas de navegación y se efectuaron grandes 

inversiones en infraestructuras, con la construcción de faros, muelles de atraque, 

almacenes e instalaciones portuarias para atraer la navegación marítima, facilitar el 

atraque de barcos comerciales y depositar las mercancías de entra y de salida en cómodos 

y espaciosos almacenes. El gran desarrollo de la marina y la construcción de edificios 

favoreció el comercio de la madera Algunos reinos, como Egipto, carecían de ella y la 

importaban de Chipre. Los lugares que contaban con buenos bosques eran el Ponto 

Euxino, el Bósforo, Macedonia, Pérgamo, Licia, Caria y Siria. La isla de Delos canalizaba 

este comercio. El mundo helenístico desarrolló mucho la venta de obras de arte, tanto de 

originales como copias. Los romanos importaron gran número de estas, muchas veces 

procedentes de requisas. Los talleres más importantes se encontraban en Rodas, Atenas, 

Éfeso y Paros. Es probable que, como sucedía en el Imperio romano, las obras de arte 

fueran cargas de retorno de los barcos dedicados al comercio, como seguramente es el 

caso de las obras halladas en Meda y Anticitera 237. Grecia en conjunto perdió liderazgo 

económico y comercial mientras que otras regiones y ciudades de los nuevos reinos 

adquieran una gran importancia comercial. 

Aparecían dos nuevos tipos de intercambio. El comercio mutuo entre los reinos 

helenísticos, o con Grecia, era activo. En primer lugar, se basaba en los productos 

alimenticios y las materias primas. En segundo lugar, circulaban productos 

manufacturados de primera calidad: cerámica de Megara, vasos metálicos, bronces 

artísticos, exvotos y joyas, tejidos y tapices de lujo. También el tráfico de esclavos era 

considerable. 

La conquista de Oriente permitió la llegada al Mediterráneo de productos 

originarios del África interior, de Arabia y de las Indias: marfil, especias, incienso y 

perfumes, perlas y pedrerías, maderas preciosas… Una burguesía opulenta e ilustrada, 

amante de los fastos, ya no se contentaba con la vida austera de los griegos del siglo V 

a.C., pues no podía prescindir de todo aquello que, en otros lugares resultaba envidiable 

 
237 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 943-945 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 100 
 

 

o suntuoso. El Mediterráneo resultaba demasiado pequeño para sus apetencias y se surtían 

del África negra y la India238. 

 La importancia de los puertos sirios y de Alejandría se explica en gran parte 

porque las rutas terrestres o marítimas de transporte de mercancías confluían en ellos. La 

compra de productos de lujo provocó el déficit de la balanza comercial, origen de una 

hemorragia de oro y plata, lo que suponía una pérdida de recursos y materiales, que 

persistiría hasta finales del imperio romano239. Situación que Trajano intentó solucionar 

con la conquista de territorios en el este como los del Imperio parto, pero tras su muerte 

en el 117 d.C. estos territorios al igual que la Dacia se abandonaron por sus sucesores y 

no se evitó esta pérdida de recursos hacia el este. 

Una burguesía opulenta e ilustrada, amante de los fastos, ya no se contentaba con 

la vida austera de los griegos del siglo V a.C., pues no podía prescindir de todo aquello 

que, en otros lugares resultaba envidiable o suntuoso. El Mediterráneo resultaba 

demasiado pequeño para sus apetencias y se surtían del África negra y la India. Los 

integrantes de esta burguesía, si bien no poseían grandes fortunas, disponían de los 

recursos que les permitían disfrutar de diversas comodidades a la vez que recibir los 

beneficios de la cultura. El ejercicio de los cargos públicos le proporcionaba grandes 

honores, pero también pesadas cargas económicas, ya que debían hacer préstamos a los 

fondos de aprovisionamiento de cereales y soportar diversos gastos colectivos como la 

realización de concursos o representaciones teatrales o colaborar en la construcción de 

edificios públicos240. 

Existían bancos privados, bancos de ciudades, como en Mileto, y bancos de los 

templos, que, como los de Éfeso y Delos, rentabilizaban por cuenta propia y en su propio 

interés los depósitos sagrados que tenían encomendados, mientras que en Egipto los 

depósitos de esos bancos lo controlaban y administraba el Estado por medio de 

funcionarios, hasta que se sacudieron la tutela del monarca241. 

Una de las primeras actividades de los bancos, que adquirieron a la sazón un 

increíble desarrollo fue el cambio. Poseían las cuentas de sus clientes, y la letra de cambio, 

el cheque y tal vez las transferencias se convirtieron en prácticas habituales. También en 

 
238 (Lavaque 2005) pg 76 
239 (Lavaque 2005) pg 75 
240 (Feo 1990) pg 50-51 
241 (Sayas Abengoechea 2007) pg 620 



101  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

los templos se desarrollaron instituciones bancarias, siguiendo una tradición muy antigua, 

ya que fueron los clérigos de los grandes santuarios los que tuvieron la idea de rentabilizar 

el dinero de los depósitos sagrados; las más conocidas estaban en Anatolia y en Delos242. 

No tenemos información de lo que cobraban los oficiales, algunos de ellos podían 

cobrar pequeñas multas e incluso después de retirarse podían costear la construcción de 

templos como el agoranomos aristarchos en Erythrae. También había oficiales que 

creaban sus propios ingresos. 

Los magistrados religiosos recibían un pago usualmente como parte de las 

ofrendas del sacrificio. Los pagos directos solo se constatan a aquellos no magistrados 

como profesores, embajadores, arquitectos y soldados. Las ciudades asiáticas cubren el 

gasto de los oficiales de la ciudad durante todo el periodo helenístico. En Priene se ocupa 

el neopoios, el secretario en Larbenae y otros oficiales en Mileto, Samos etc243. 

2.1 Estructura social 

La estructura social de las ciudades era más compleja que la existente en el ámbito 

rural. Los ciudadanos conformaban una importante parte de su población, en manos de 

los cuales recaían las magistraturas y otros cargos políticos, judiciales o religiosos, 

propios de toda ciudad. Junto a ellos existía una abultada masa de gente desprovista de la 

plenitud de derechos ciudadanos, agrupados bajo distintas denominaciones cuyos matices 

no son siempre claros. Las posibilidades de alcanzar la ciudadanía plena eran mayores 

para los ricos por sus muestras de generosidad a la ciudad (ejemplos en inscripciones). 

(…) La promoción a ciudadanos de grupos sociales enteros solía acaecer tan solo en 

ocasiones especificas (muerte de Átalo III) siendo más frecuente en momentos de guerra 

como Éfeso contra Mitrídates244. 

El trabajo de la tierra, por su puesto, resulta ser inevitablemente de una 

importancia capital para las nuevas ciudades griegas y también para los pueblos nativos 

entre quienes dichas ciudades se establecían. Pero aquí terminaba la similitud. Las 

ciudades no solo eran el centro de la cultura griegas, sino también desde el punto de vista 

económico estaban organizadas de acuerdo con las características de la ciudad-estado 

griega; en ellas, un cuerpo de ciudadanos bien definido, que podía constituir una 

proporción de la tierra y la trabajaba con la ayuda de esclavos; por otra parte, los 

 
242 (Lavaque 2005) pg 77 
243 (Dimitriev 2005) pg 35 
244 (A. Lozano, Historia del Mundo Antiguo: Grecia, Asia Menor Helenística Número 33 1989) pg 57-58 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 102 
 

 

residentes extranjeros compartían la vida social, cultural y económica pero no el gobierno. 

Un motivo para esta inercia fue el hecho de que la época helenística no estuvo 

caracterizada por ninguna transformación radical en las fuerzas de producción245. 

La crisis económica y social que arrastraban algunos estados de la vieja Grecia y 

la esperanza de encontrar un futuro mejor empujó a miles de helenos a abandonar su 

patria, en donde muchos de ellos estaban condenados a soportar un vida llena de 

necesidades: aventureros, campesinos, gran cantidad de mercenarios, personal técnico y 

personas cualificadas buscaron rehacer su vida y dedicarse al cultivo de sus inquietudes 

científicos y culturales aprovechando las oportunidades que les brindaban los nuevos 

reinos helenísticos. Olvidando sus ciudades y las diferencias sociales y económicas que 

soportaban en sus lugares de origen, estos inmigrantes, hablantes de una lengua griega 

común, la koiné, derivada del ático, se consideraron en la tierra de acogida una pieza más 

del grupo étnico que había impuesto su dominio sobre las poblaciones indígenas. 

Estos emigrantes griegos formaron el cuerpo cívico de las ciudades y nutrieron 

masivamente las filas del ejército. La estructura social del elemento humano griego, cuyos 

componentes se pueden distribuir en tres escalones sociales: en la cima estaban los 

cortesanos, altos cargos e intelectuales que contaban con el favor del rey; el segundo 

escalón lo ocupaba una amplia masa de funcionarios de categoría intermedia, 

comerciantes, hombres de negocios y militares; y en la base de la escala social estaba in 

extenso sector de griegos humildes, cuya condición no se diferenciaba gran cosa de la que 

sufrían los nativos 

En los primeros tiempos, en los reinos helenísticos de Oriente y Egipto, el criterio 

de diferenciación sociopolítica fue de carácter étnico, basado en la contraposición 

griego/nativo, aunque en el reino seléucida, donde la realidad étnico-cultural y política 

era mucho más compleja que en Egipto, ese criterio no se manifestó de forma 

excesivamente radical. Los monarcas seléucidas respetaron la personalidad, la cultura y 

la organización social y administrativa de los principados-vasallos de Irán y de Asia 

Menor, que reconocieron la autoridad seléucida y proporcionaron tributos y tropas246. 

 

 
245 (F. Walbank 1985) pg 165-166 
246 (Sayas Abengoechea 2007) pg 630-632 



103  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Por parte de los greco-macedonios, hubo reacciones defensivas para preservar la 

pureza de su civilización y, a pesar de ello, una progresiva orientalización, especialmente 

visible en el ámbito religioso; por parte de los nativos, reacciones nacionalistas para 

preservar sus costumbres y creencias y, a pesar de ello, la aparición de una élite helenizada 

por interés. 

La escisión tuvo lugar según criterios étnicos: para los conquistadores, poder y 

riqueza. Pero la desproporción entre ambos elementos y las cualidades naturales de 

algunos nativos, poseedores de una civilización milenaria, junto a los logros personales 

de individuos capacitados y dinámicos, condujeron rápidamente, a partir del siglo II, a 

otra diferenciación, basada antes en la fortuna que en la raza. 

A partir del siglo II se asiste a la aparición, en las metrópolis de los nomos, de una 

burguesía caracterizada por la acumulación de actividades urbanas y de funciones de 

terrateniente y por su cultura helenística, que desempeñar una función muy importante en 

el imperio romano. A ello cabe añadir los mestizajes, tanto más cuanto que, entre los 

inmigrantes griegos, los hombres eran más numerosos que las mujeres. 

Solía existir desprecio entre las dos etnias presentes, pero, generalmente, no había 

segregación ni en la ley ni en la práctica. Las diferentes clases sociales prescindiendo de 

la raza, sin dejar por ello de constatar que los indígenas son cada vez más numerosos a 

medida que descendemos en la escala social247. 

Así pues, según todos estos indicios, la posición de los autóctonos respecto a las 

ciudades griegas puede definirse como «incorporación», «adscripción», pero no como 

integración, pues mantuvieron siempre, por lo menos durante la época helenística, una 

posición secundaria respecto al grupo colonizador de procedencia greco-macedonia248 

2.2 La moneda 

Las monedas nos dan mucha información acerca del desarrollo económico de las 

poleis, así como de su grado de autonomía, sus momentos de vitalidad o ruina. 

El uso de la moneda y la espectacular difusión de la circulación monetaria fue uno 

de los factores principales del cambio económico. Muchos soldados griegos y 

macedonios que componían los ejércitos de los reinos helenísticos no cobraban en dinero, 

sino que recibían tierras como pago por su servicio, asentado en Egipto como clerucos y 

 
247 (Lavaque 2005) pg 85-86 
248 (Feo 1990) pg 214 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 104 
 

 

como colonos en el reino seléucida, en colonias y ciudades, que, de este modo, podían 

disponer de una reserva militar. 

La expansión de la moneda, motivada en parte por exigencias militares y fiscales, 

produjo otros efectos económicos. La oferta monetaria y la cantidad de metal precioso 

sometido a acuñación creció enormemente. En este sentido, Atenas parece que salió 

beneficiada, pues varios de los estados y reinos (Antigónidas Seléucidas, Atálidas etc) 

que adoptaron como sistema de acuñación el patrón ático, mientras que Rodas y los 

Ptolomeos decidieron un patrón de peso más ligero inspirado en el patrón fenicio249. 

Los monarcas helenísticos acuñaron mucha y muy buena moneda, al tiempo que 

hubo una tendencia a simplificar el sistema monetario. A finales del siglo IV todos los 

estados y ciudades del Mediterráneo usaban moneda ya. Los pequeños estados o ciudades 

utilizaban monedas de bronce y plata de circulación limitada. La única moneda que 

conservó su valor debido a la importancia excepcional de su comercio dentro de la 

economía helenística fue la de Rodas250. 

Las monedas de Asia Menor son abundantes y fascinantes y son el corazón de 

debates como la relación entre estas monedas y la autonomía de las polis, la identidad de 

las ciudades y las funciones económicas de las monedas locales. Otro resultado de las 

campañas de Alejandro y la colonización de los Seléucidas, que se produjo a 

continuación, determinó que la economía monetaria se propagara a las ciudades de Asia. 

De una importancia mucho mayor resultó la adopción del patrón ático, debido a 

Alejandro y más tarde a Lisímaco, quien hizo acuñar gran cantidad de monedas de plata, 

con la cabeza de Alejandro, monedas que circularían en toda el Asia Menor. Sin embargo, 

esta expansión del uso de la moneda no tuvo muchos efectos en los nativos que vivían en 

sus aldeas y el uso del trueque y del pago en especie eran aún característicos en la mayor 

parte de las áreas ajenas a la influencia inmediata de una ciudad251. 

Los reyes también acuñaron monedas de bronce, índice de que escaseaban los 

metales preciosos. Su valor fue siempre inferior al nominal. Monedas de bronce 

circulaban en el interior de los reinos, como los grandes bronces ptolemaicos, que 

circularon igualmente en el mundo griego. Las razones por las que se acuñaron monedas 

 
249 (Sayas Abengoechea 2007) pg 620 
250 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 913-914 
251 (F. Walbank 1985) pg 166-167 



105  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

llamadas de pseudo Alejandro, o pseudo Lisímaco, no son claras. Se ha creído que 

responden a la popularidad del tetradracma de Alejandro; y al deseo de estas ciudades 

libre de separar su moneda de los soberanos reinantes. 

Las monedas de Alejandro se acuñaron en la capital del reino macedonio, en 

Anfípois, en Sición, en las ciudades de la costa de Asia Menor, en Siria, en Fenicia, en 

Chipre, en Alejandría y en Babilonia siguiendo el pie ático de 8,75 con lo que su moneda 

se convirtió en la moneda de su extenso imperio252. 

En el reino de Pérgamo se acuñaron tetradracmas de Lisímaco desde el 287-286 

hasta el 282 a.C., y después de la batalla de Curupedión tetradracmas de Seleuco, con 

cabeza de Bucéfalo y elefante en el reverso. En el 272 a.C., Filetero acuñó tetradracmas 

con su inscripción y con los prototipos de la cabeza divinizada de Seleuco, y Atenea en 

el reverso. Filetero, al independizarse de los seléucidas, sustituyó en el anverso la cabeza 

de Seleuco por la suya convertida en dionisiaco. 

Pérgamo fue el estado más poderoso después de la batalla de Apamea y acuñó 

cristóforos, que se han relacionado con el nuevo estilo ateniense y la creación del puerto 

franco de Delos; fueron acuñados no antes del 188 a.C. y son llamados de este modo por 

representar una cista de la que salía una serpiente. Una corona de vid rodeaba la cista. En 

el reverso, dos serpientes entrelazaban sus cuerpos. La corona indica bien claramente que 

la cista es de carácter dionisiaco. 

Éumenes II adoptó un pie ligero en los cistóforos, que circularon dentro del reino 

y eliminaron las monedas anteriores. Hay que suponer que existían bancos de intercambio 

de moneda, como en Egipto a la entrada y salida del país. Las razones de esta política 

monetaria son oscuras, pero pueden obedecer al mismo motivo que la produjo en el reino 

lágida, es decir, a la escasez de monedas. Esta política monetal había sido ya seguida por 

las ciudades griegas antes y durante el helenismo, como Bizancio y Calcedonia, entre los 

años 235 y 220 a.C.253 

El problema es identificar la vitalidad o la caída de las polis griegas en el periodo 

helenística. Podemos considerar 3 respuestas: 1- La supresión de las monedas locales por 

Alejandro y sus sucesores. 2- La baja necesidad de la moneda local respecto a la 

 
252 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 914 
253 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 917 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 106 
 

 

abundante moneda de oro y plata de las monarquías, y 3- Cambios en la identidad cívica 

y la autorrepresentación al principio del periodo helenístico. 

La primera posibilidad del declive de las monedas de las ciudades refleja la 

decisión real de acabar con las cecas propias. Cuando las ciudades caen bajo poder real 

pierden el derecho de acuñación. John Ma dice que muchas ciudades se autogobiernan a 

la vez que están bajo la autoridad real. Las ciudades de Asia Menor conquistadas por los 

alejandrinos tenían unas marcas y símbolos locales en las monedas muy diferentes a las 

usadas por la monarquía macedonia. 

Una de las curiosidades de las monedas de Asia Menor es que el tamaño de las 

monedas tiene cierta relación con la importancia de las ciudades donde son acuñadas. Las 

razones de porque esto no esta tan claro es porque aparentemente las monedas locales 

estaban subordinadas a las monedas reales, por ejemplo, los Atálidas de Pérgamo. 

La renovada prominencia de las deidades locales en las monedas se produce en el 

siglo II probablemente por la proliferación de festivales en todo el mundo helenístico, 

particularmente en el oeste de Asia Menor. Las pequeñas ciudades sin un festival de culto 

propio buscaban su prestigio mediante la victoria en los juegos atléticos o musicales 

(Olímpicos, Pitios, Nemeos y Itsmicos) 254.  

Los metales acuñados por los seléucidas fueron oro, plata y cobre. Cuando lo 

hicieron las ciudades griegas, se trataba de un privilegio real. Sin embargo, la de cobre lo 

fue de una manera mucho más amplia, al menos en Asia Menor, pues en las satrapías 

orientales y en las nuevas fundaciones continuó siendo un privilegio real 

exclusivamente255. Las monedas acuñadas por las poleis permiten conocer el área de 

influencia de estas256. 

3. ADMINISTRACIÓN Y MAGISTRATURAS 

Considerada desde afuera, la constitución de la ciudad griega autónoma, en el si-

glo III a.C., se parecía mucho a lo que siempre había hecho; tenía su Asamblea, Consejo 

y magistrados, su jurisdicción sobre sus ciudadanos, sus finanzas, sus peleas intestinales. 

Las Asambleas perdieron terreno; el poder podría pasar al Consejo, pero a menudo 

era ejercido por los magistrados como una junta; ilustra la importancia creciente de que 

 
254 (Thoneman, The hellenistic world: Using Coins as sources 2015) pg 46-63 
255 (A. Lozano, Historia del Mundo Antiguo: Grecia: Las monarquías helenísticas II: La monarquía 
seléucida Número 32 1989) pg 53 
256 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 919 



107  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

una ciudad que forme una alianza o ingrese en una Liga a menudo modifique sus 

magistrados para ajustarse a los de la Liga o aliados. Dos magistrados crecieron cada vez 

más: los agoranomos, que se ocuparon del suministro de maíz, y los gymnasiarchos, que 

supervisaron la educación257. 

Es importante conocer la diferencia fundamental entre la administración de una 

polis y el de una monarquía helenística ya que eran las dos formas de gobierno presentes 

en todo el mundo griego, junto con las Ligas que eran de similar organización que las 

poleis, esta diferencia estriba en que en la primera las magistraturas administraban los 

asuntos públicos de la comunidad; en las monarquías por el contrario se administraban 

los asuntos del rey por delegación de su autoridad y en su nombres. El cargo se recibía a 

asuntos del rey por delegación de su autoridad y en su nombre. El cargo se recibía a título 

personal y para cometidos específicos, sin limitación de tiempo y tienen diferentes 

nombres según las monarquías. Cada monarquía tenía sus archivos y una cancillería que 

conservaba y registraba todos los documentos oficiales siguiendo una vieja práctica de 

las ciudades griegas, encomendada generalmente a los esclavos públicos. Los archivos 

helenísticos contaban con un buen número de escribas. Se archivaba todo documento que 

salía del rey y que se enviaba a otros Estados o a lo subordinados 258. 

La institución del gimnasio fue de vital importancia a lo largo de todo el territorio 

y periodo helenístico. Todas las ciudades de nueva fundación estaban dotadas de un 

gimnasio dirigido por el gymnasiarchos, este edificio se dedicaba a la conservación y 

difusión de la cultura helena por lo que su presencia resulta de mayor utilidad en el este 

donde no había raigambre alguna de la civilización griega pero también fue necesaria en 

áreas de Asia Menor, su difusión llegó a tal manera que hay conexiones entre el famoso 

santuario de Delfos y una ciudad en los límites orientales del Imperio Seléucida. 

 

Hacia mediados del siglo III a.C. los habitantes de una ciudad griega que se alzaba 

junto al emplazamiento de Ai-Khanoum, en la frontera septentrional de Afganistán 

erigieron una columna en la que estaban inscritas unas 140 máximas morales copiadas de 

una columna similar que se erguía en Delfos, junto al santuario de Apolo a más de 4000 

km de distancia. Un poema añadido dice:  

 
257 (Tarn y Griffith 1961) pg 66 
258 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 793-794 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 108 
 

 

Estas sabias palabras de hombres famosos de otros tiempos están consagradas en la mansión 

de la Pitonisa sacra. De allí las tomó Clearco, copiándolas con cuidado, para mantenerlas refulgentes 

a la distancia, en el recinto sagrado de Cineas (Robert CRAI, 1968, 422)259. 

El papel central del gimnasio en las comunidades griegas corría parejo a una 

pasión muy arraigada por el atletismo y también los atletas de todas las edades 

viajaban por el mundo griego llevando fama a sus ciudades y adquiriéndola para sí 

mismos, en el caso de obtener premios en los festivales internacionales. De esto 

proporciona un ejemplo una inscripción de finales del siglo II, hallada en el 

emplazamiento de Cedrea, una pequeña ciudad que se encuentra bajo lo que hoy es la 

isla de Sedir, en el golfo Cerámico, al suroeste de Turquía, que por aquellos tiempos 

pertenecía a Rodas: 

La Confederación de los pueblos del Quersoneso saluda a Onasiteles, hijo de Onesístrato, 

vencedor por tres veces en la carrera de un estadio, categoría de muchachos en los juegos ístmicos, 

en la categoría de los que aún no llevan barba en los Nemeicos y en los Asclépeia en Cos, en la 

categoría de hombres en los Juegos Dóricos de Cnido, en los Dioscuridos y en la Heracleios, en la 

categoría de muchachos y de efebos en las competencias Tlapolemeias, victorioso en la carrera de un 

estado y en la de dos estadios en la categoría de muchachos en los Poseidanios, en la carrera de un 

estado y en la de armas en los Heracleios y en la carrera larga en la categoría de los hombres por dos 

veces, en la carrera de la antorcha desde el primer puesto, en la categoría de los hombres en los 

grandes Halieios y por dos veces en los pequeños Heracleios, dos veces en los Dioscuridos, dos veces 

en los Poseidanios, en la carrera de un estadio y en la carrera con armas, en la categoría de los 

hombres (Syll, 1067)260.  

Por ejemplo, en el gimnasio de Pérgamo, construido en tres niveles para atender 

a niños, efebos y jóvenes, tal como en otros, había por lo común salas de lectura, pórticos 

y bibliotecas adaptados a esta nueva función central. El plan de estudios era sobre todo 

literario, poniendo el acento en la poesía en especial la de Eurípides y la de Homero. La 

vida del gimnasio se descubre a través de muchas inscripciones y en particular en una 

proveniente de Teos, de la cual se conservan casi cuarenta líneas y que contiene las 

previsiones para gastar una suma de dinero entregada al gimnasio por cierto Polythros 

(Syll.578). 

La posición social de los profesores no era muy alta, pero el respeto de los 

ciudadanos de clases elevadas hacia el gimnasio se manifestaba en los numerosos 

 
259 (F. Walbank 1985) pg 61 
260 (F. Walbank 1985) pg 72-73 



109  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

decretos en honor de los funcionarios más importantes que sustentaban la dirección, los 

paidonómoi, que cuidaban de la enseñanza de los niños, y especialmente en honor del 

gimnasiarca que en realidad era el director. 

En una época en la que la vida política de las ciudades había languidecido, el 

papel que en tiempo antiguos desempeñaban unos magistrados prominentes a menudo 

fue a recaer en los funcionarios del gimnasio. 

La importancia de la institución también era reconocida por los reyes, quienes 

con frecuencia asignaban subsidios o hacían donaciones al gimnasio mismo o para las 

diversas actividades relacionadas con él. Para los alumnos el gran día era el de los 

certámenes, que combinaban las características de un moderno día deportivo con las 

de los exámenes anuales. 

Aunque la educación era sobre todo literaria, la época helenística conoció 

algunos desarrollos notables tanto en la ciencia pura como en la aplicada, en este capo 

también en gran medida bajo el estímulo de Alejandría y Pérgamo261. 

 Los nuevos gobernantes no empujaron su racismo al extremo de concebir a los 

demás como malvados y en necesidad de exterminio, pero la mayoría de la población 

nativa que se dedicaba a la agricultura solía encontrarse como inquilinos o laoi, siervos o 

incluso esclavos. Sin embargo, los nuevos gobernantes rara vez intentaron imponer su 

cultura o religión a los demás, y la mayoría de las veces participaban en prácticas nativas, 

especialmente estableciendo vínculos con instituciones religiosas locales. El helenismo 

no se hizo cumplir, pero resultó atractivo para aquellos que deseaban prosperar, en lugar 

de simplemente sobrevivir, en este nuevo mundo. Los hablantes de griego se convirtieron 

en una clase privilegiada en un mundo que trascendió la ciudad-estado. La etnia griega 

nunca estuvo tan ligada a la sangre como a la cultura (Anson 2010b). Isócrates (4.50) lo 

expresó mejor: "El título de Hellenes se aplica más a los que comparten nuestra cultura 

que a los que comparten una sangre común"262. 

 

Varios historiadores han intentado organizar la administración de una ciudad 

helenística a semejanza del sistema empleado para estructurar las magistraturas romanas 

durante la República y el Imperio conocidas como el cursus honorum. Sin embargo, esto 

 
261 (F. Walbank 1985) pg 189-191 
262 (Anson 2014) pg 194 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 110 
 

 

no se puede llevar a cabo con los griegos ya que cada ciudad tenía un sistema propio y a 

su vez cambiante dependiendo bajo que poder estuviese en cada momento, si pasaba a 

formar parte de una Liga o alcanzaba un grado de independencia alto. Pese a ello sí que 

se encuentran ciertos elementos comunes a la hora de denominar ciertos cargos, aunque 

puede que la designación coincida, pero sus funciones y/o forma de elección fuesen 

dispares a la otra ciudad. 

El funcionario es un personaje totalmente nuevo en el mundo griego. Mientras los 

seléucidas tenían una carencia de administración no ocurrirá lo mismo con los atálidas ni 

los lágidas. Era el hombre del rey, encargado de transmitir y de hacer ejecutar su voluntad 

y, sobre todo en las monarquías capitalistas, de asegurar la máxima explotación y percibir 

las rentas. El funcionario teóricamente designado por el rey, lo era, en realidad, por su 

superior, por lo que, con el tiempo, acabó convirtiéndose en un hombre ligio: los papitos 

reflejan regalos con que debía colmar a sus jefes conservar su puesto. Fue formándose 

una nueva feudalidad: los que ocupaban los puestos más elevados de la jerarquía se 

transformaron en auténticos déspotas que trataban a sus subordinados con tanta altivez, 

menosprecio y arrogancia cuando dependían de ellos incluso en el plano judicial, ya que 

los funcionarios estaban sometidos a una jurisdicción administrativa especial263. 

El claro ejemplo de ello ocurre con los arches o arcontes, es el término general 

para nombrar a un gobernador o magistrado griego, pero dependiendo de la ciudad puede 

tener otro nombre y funciones diferentes. Este arconte suele ser el e principal organizador 

de la ciudad tanto en aspectos políticos, militares, económicos y sagrados, aunque tendría 

otros magistrados especializados en esos aspectos como los strategoi en materia militar. 

Dos inscripciones de Pérgamo nos muestran más información sobre el arche en referencia 

a los strategoi de la ciudad. 

 La primera dice que los generales que fueron nombrados durante el sacerdocio 

de tal y como se presentaron durante todo este tiempo como los que habían logrado el 

arche de una manera adecuada. La segunda dice que los arcontes de la ciudad: Los sacer-

dotes, las sacerdotisas y los generales y los arcontes y los hieronicai. Los generales tienen 

un especial estatus como elegidos del rey264. 

 

 
263 (Lavaque 2005) pg 88 
264 (Dimitriev 2005) pg 16 



111  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

El significado de la palabra arche en los documentos de las ciudades asiáticas 

depende de las circunstancias particulares de cada ciudad. Muchos oficiales de las 

ciudades asiáticas tienen las mismas responsabilidades y generalmente los mismos títulos 

en los diferentes niveles de la administración dentro de la misma ciudad. Las oficinas 

revelan los niveles bajos de la administración de las ciudades asiáticas distinguidas como 

archai en Erythare y Mylasa. La palabra arche se refiere tanto a los niveles bajos como a 

toda la ciudad265 

Otra de las designaciones de los oficiales o magistrados es leitourgia, que sería 

otra de las formas de llamar a los arche. Para otros es una designación especial para 

aquellos con un capital amplio, pero a lo largo del tiempo la diferenciación se diluye. 

Leitourgia es el servicio con el propio sacrificio en el sentido de donativos usados, y los 

arche no tienen por qué dar esos donativos. 

La epimeleia es el cuidado en el sentido general, usado como el respeto a los 

niveles administrativos más altos de toda la ciudad. Cuando es relevante en Asia menor 

sus límites se expanden más halla de solo la administración civil. Algunos oficiales se 

convierten en epimeleiai a veces como parte de sus responsabilidades. Como oficios 

sacrales y profesiones en Illion y construcción de templos en Pérgamo, mientras militares 

en Magnesia y otras ciudades de Asia piden permisos para atravesar el territorio cercano 

a la ciudad. Los paidonomos y los gimnasiarcas de Teos se preocupan por dan educación 

a los jóvenes de la ciudad. El deber del phrourarchoi en Priene y Lepsia es proteger el 

territorio de la ciudad. El impuesto (epimeleia) de inscribirse   y levantar estelas está 

reservado en Asia a particulares, los neopoio en Priene, los teichopoioi y architecton 

(designaciones diferentes en cada ciudad para la misma función) en Mileto etc. 

La hyperesiai es la actividad de individuos privados de ayudar a los visitantes de 

otras ciudades. Si la epimeleia es tener cuidado de la ciudad e implica supervisión y 

regular los conflictos, la hyperesia es una referencia clara a la financiación de proyectos 

por el responsable de las finanzas de la ciudad, podría tener relación con el evergetismo 

imperante en la sociedad de la época. 

Otra distinción de la hyperesiai es los requerimientos de los oficiales para ello, en 

las ciudades de Asia Menor este reservado a los responsables de los impuestos. Pero en 

algunos casos la epimeleia de inscribir y establecer estelas recae en otros elegidos para 

 
265 (Dimitriev 2005) pg 32 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 112 
 

 

ese propósito. En Samos a veces se eligen por un colegio de 5 personas o los prytaneis. 

En Priene a través de los neopoio a la vez que actúan como hyperetes, e incluso como 

epimeletes pero es más inusual. 

 Las palabras de administración en Asia no hacen referencia únicamente a ese 

concepto y se pueden usar en varios momentos. La relación entre las palabras depende de 

las consecuencias y circunstancias de los documentos, por lo que como se ha dicho es 

difícil establecer ese sistema tan ordenado y recto empleado en las magistraturas romanas 

266. 

Los intentos de agrupar los oficiales de las ciudades en grupos por sus 

responsabilidades son muy habituales en las ciudades griegas incluidas las de Asia. (…) 

Muchos oficiales incluyen funciones sacrales, tesoro de las ciudades, secretariados y otros 

mucho sin poderes judiciales o muy insignificantes que no tienen plaza ni consideración; 

no se distingue a los oficiales legales como grupo separado. 

En el mismo grupo están los agonanomoi y astynomoi que están permanentemente 

como arcontes, los sitonais son oficiales temporales y los archiatroi nunca podrán ser 

arcontes. Una inscripción de Pérgamo de 237 líneas que describe los deberes de los 

astynomoi, los oficiales responsables de los caminos, fuentes, cisternas, baños y otros 

trabajos públicos267 En la administración de la Priene helenística encontramos 

instituciones como el phylai, la asamblea del pueblo y el consejo de la ciudad, atención 

en los epimelatai como funcionarios de los phylai y la secretaria del conejeo y el pueblo 

como funcionarios de la asamblea del pueblo. Es el caso de Priene y no se puede llevar a 

todas las ciudades de Asia268. 

Asboeck define 7 grupos de oficiales y sus seguidores: 

1-Secretarios. 

2-Controladores (Agoranomos, metronomosl sitophylax, architecton, neopios, 

teichopios).  

3-Oficiales de finanzas (oeconomos de la ciudad, architecton, nomophylax, 

exetaston). 

 
266 (Dimitriev 2005) pg 16-22 
267 (Thoneman, The hellenistic age 2016) pg 10 
268 (Dimitriev 2005) pg 23-24 



113  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

4-Embajadores, theoroi y agonothetai. 

5-Oficiales jurídicos. 

6-Oficiales de educación. 

7-Oficiales militares.  

En lo referente a lo sagrado los oficiales suelen llevar la palabra hieros haciendo 

referencia a las responsabilidades del sagrado o de la hiera. Algunas inscripciones nos 

muestran que se diferencia entre estos oficiales y los arcontes como en Magnesia (Dejar 

que la gerousia los sacerdotes y los arcontes, elegidos por mano en alto y mayoría, 

participar juntos en la procesión), también en Priene y Elaea. Son actividades no 

religiosas y es que en muchas ciudades se requería la presencia de los sacerdotes sin que 

fueran eventos religiosos. 

A veces los oficiales sagrados se incluyen en los arcontes como la elección del 

sacerdote en Pérgamo (El sacerdote será establecido durante la archairesiai), 

festividades religiosas en honor a los átalidas en Teos (El sacerdote, la sacerdotisa, el 

prytanais, el hieropoio, y otros synarchiai se encargarán de los sacrificios) etc. Esta 

participación del cuerpo sacerdotal en eventos no religiosos responde a la concepción 

cívica de la religión pese al creciente individualismo del momento por lo que al final del 

helenismo la administración sacra formara parte de la administración ciudadana en 

Asia269. 

Se puede agrupar a los oficiales legislativos de maneras diferentes. En la mayoría 

de las inscripciones de Asia Menor los encontramos como consejeros o prytanaeis, ellos 

mismos elaboran la legislación con decretos aprobados por el consejo o por el consejo y 

la asamblea del pueblo. Pero no en todas las ciudades, estos oficiales tienen un tipo de 

responsabilidades diferentes a los de los arcontes y se diferencian de ellos (Por los 

arcontes y el consejo y la gente, gracias-Nysa) (Después que ellos fueran con los arcontes 

y con el consejo y la asamblea del pueblo-Mileto) En estos casos el consejo es un órgano 

deliberativo con oficiales executivos. 

 

 
269 (Dimitriev 2005) pg 25 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 114 
 

 

En otros documentos se considera a los consejeros como arcontes y al consejo 

como un archai de la ciudad como en (Tienes que convertirte en consejero, y actuar como 

arche de manera digna-Milasa) y (El consejo u otro archai-Illion) En este caso con uno 

de los constituyentes de la administración de la ciudad más alejado de la deliberación. 

Los consejeros y prytanais tienen diferentes competencias según la ciudad, los 

prytanais en Illión toman parte en los sacrificios mientras que en Colophon y Chios hacen 

proclamas como los agonothetai en otras ciudades. En Eritrae y Mileto la tradición 

establece una cooperación entre el prytaneis y los demás oficiales, como la fórmula de 

los acuerdos legislativos demuestra270. 

 La evidencia de oficiales militares en las ciudades de Asia crea un nuevo grupo. 

El general es distinguido de entre los arcontes de la ciudad. Muchas inscripciones 

conectan la función con la de la defensa de los intereses de la ciudad como un todo, pero 

no especifica acciones militares, rendían honores al jurado de la ciudad en Eritrea y como 

syntrophos de Atalo II en Apolonia, por el tratado entre Mileto y Pidasa. Participan en 

sacrificios, hacen proclamas, levantan estelas con decretos honoríficos, acuerdos con 

oficiales de otras ciudades, controlan el manejo del fondo religioso, y otras actividades 

fuera de sus deberes militares lo que no resulta extraño puesto que hemos visto que los 

sacerdotes lo hacían a la inversa. 

Normalmente está cerca de otros oficiales como los prytaneis y exetastai en 

Eritrea con la formula “El movimiento por los generales, prytaneis y exetastai. En Teos 

es similar “el movimiento de los timouchoi y los generales”. A veces pueden ser 

nombrados dentro de la casa real como en algunas ciudades de Asia. 

A finales del siglo II a.C. los generales participan más en los asuntos de la ciudad, 

aparecen unos hoplitas especiales que lideran los conflictos. A veces estos generales se 

inmiscuyen demasiado en los asuntos de la ciudad. Es cuando los reinos de los Diádocos 

se debilitan cuando estos generales participan más en la ciudad e incluso consiguen la 

independencia de estos grandes reinos 271. 

Los oficiales legales los podemos clasificar de varias maneras, la separación de 

los jueces como una categoría diferente es rara en Asia y los términos usados para ellos 

tienen varios significados. En las inscripciones aparecen nombrados como dikastai o 

 
270 (Dimitriev 2005) pg 27 
271 (Dimitriev 2005) pg 27-28 



115  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

kritai, eran los encargados de resolver los conflictos territoriales entre las ciudades de 

Grecia y de Asia. Los generales resuelven las disputas entre la población y los extranjeros 

por el bien de la ciudad, pero en algunas ciudades de Asia esto lo hacen otros oficiales. 

Algunos oficiales de Asia se ocupan de asuntos legales como sus responsabilidades. 

 La administración de las ciudades griegas no es cerrada y dependiendo el caso se 

puede recurrir a cualquier tipo de oficial pese a que no sea su campo especifico. 

Los neoi y ephebes son nombrados separadamente de otros residentes de la ciudad 

y provienen de la synarchiai. Los neoi pagan sus propios honores en Priene y tienen su 

propia gymnasia en Mylasa. En Mileto los ephebus tienen que jurar lealtad al rey 

Ptolomeo II y sus descendientes de forma separada al resto de la ciudad. Los neoi en 

Cyzucus reciben una donación separa de Fileteros de Pérgamo, y una carta de Eumenes 

II muestra la separación del neoi de Tyraion en Frigia272.  

Estas organizaciones muestran unos niveles de administración de una ciudad 

entera: son separados del resto de la ciudad, cooperan con la ciudad y tiene su propia 

administración. 

Varios colegios de administración en Asia tienen su propio grupo de personas 

encargadas de enseñar los procedimientos de la administración helena. La secretaria de 

los colegios existe en Erythrae impuesto por Atenas. Secretarios especiales sirven en 

colegios de los generales en Priene y Iasus, de los nomophylakes y tomouchi en Priene. 

Al final de la época helenística hay evidencias de que surgen magistrados entre 

las organizaciones sociales de varias ciudades. Los ephebos en Stratonicea tienen su 

propia secretaria, mientras los neoi en Milasa son ayudados por un especial 

gymnasiarcha273. 

La evidencia es que los oficiales de los colegios y de las organizaciones sociales 

dentro de las ciudades asiáticas se convierten en masivas en el III y II a.C., reflejando el 

desarrollo de la organización administrativa de la ciudad y su mayor actividad en los 

asuntos de la ciudad. La evolución del gobierno helenístico en Asia Menor está basada en 

la organización de las ciudades griegas. 

 
272 (Dimitriev 2005) pg 29-30 
273 (Dimitriev 2005) pg 30-31 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 116 
 

 

Al igual que los reyes os magistrados siguieron el camino y empezaron a pagar 

los gastos de sus oficinas. Suelen usar la misma fórmula que los benefactores. El choregio 

en Milasa muestra sus donaciones como “pagados con sus recursos”, y el gymnasiarcha 

y el ephebarchos en Sesto se reembolsan los gastos con los honores y la gratitud de la 

juventud de la ciudad. El neokoros Pusanias en Magnesia paga la construcción de un 

templo para el embellecimiento de la ciudad con sus propios recursos. Los magistrados 

podían ser benefactores usando los mismos procedimientos para embellecer la ciudad 

como en el caso de Aristarcos de Eritrea y Polemaeos de Claros. 

La evidencia de promesas publicas vienen designadas con epangelia para la 

promesa y el verbo probeter como epangellomai y hypiskhneomai, está documentada muy 

pronto en la Asia helenística; también se usan para relaciones y promesas de amistad y 

lealtad entre ciudades274. 

3.1 Pérgamo 

Pese a las numerosas inscripciones y documentos del reino Atálida no se conoce 

bien su organización interna. Sin embargo, debido a que surge de una de las escisiones 

del Imperio Seléucida se presupone que estructura municipal no difiere mucho de la de 

sus antiguos dueños, pero sin las características satrapías.  

Se repiten los dominios reales, cultivados por campesinos reales, los templos 

indígenas con grandes riquezas, las colonias militares y agrícolas, las ciudades griegas y 

los enclaves indígenas y dinásticos. Tampoco se conoce bien la política seguida por los 

atálidas con las ciudades griegas. De Pérgamo conocemos documentos que mencionan la 

administración municipal bajo los atálidas: 

Columna 1:  

Harán (los astynomoi) una inspección y darán el veredicto que les parezca justo y si ni aun así 

obedecen, los generales les infligirán el castigo legal y asignarán al recaudador de multas (praktor) la 

misión de recaudar la multa; los astynomoi formalizarán un contrato para la restauración del lugar a su 

estado original en el plazo de diez días, y exigirán de los infractores una vez y media el costo, y pagarán 

la suma debida a los contratistas y el resto a los tesoreros. Y si los astynomoi no actúan como establece la 

ley, los generales formalizarán el contrato, y los astynomoi cargarán con el costo y además serán multados 

con cien dracmas. Los guardianes de la ley (nomophylakes) les exigirán esta suma inmediatamente. 

Respecto a los caminos en el territorio de la ciudad los caminos principales no tendrán una anchura 

inferior a veinte codos y los otros no menos de ocho, excepto si algunas personas usan senderos en sus 

 
274 (Dimitriev 2005) pg 39 



117  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

vecindarios para comunicarse unos con otros. Aquellos que posean propiedades junto a los caminos los 

mantendrán limpios y transitables y también el vecindario hasta una distancia de … estadios, 

contribuyendo a los gastos y las reparaciones. Y si no obedecen los tomaran fianzas de ellos. 

Columna 2: 

 Los amphodarchai instarán a aquellos que hayan arrojado, limpiar el lugar, como establece la 

ley. Si no lo hacen así los amphodarchai informarán a los astynomoi. 

Los astynomoi formalizarán un contrato con el amphodarches y exigirán el gasto resultante a los 

infractores inmediatamente y les multarán con diez dracmas. Si alguno de los amphodarchai incumple 

alguna de sus instrucciones escritas será multado por los astynomoi con veinte dracmas por cada falta. 

Las sumas recaudadas de las multas se darán todos los meses a los tesoreros y se destinarán a la limpieza 

de las calles, y no serán transferidas a ningún otro fin. Los astynomoi se encargarán de recaudar las multas 

y de todo lo demás. Si no desempeñan las instrucciones escritas, serán multados por los generales y el 

supervisor de la ciudad con cincuenta dracmas por cada falta y esta multa se asignará también a los fines 

mencionados arriba. Sobre las obras en las calles. Si alguien remueve tierra o piedras en las calles o hace 

arcilla o ladrillos o abre desagües al descubierto, los amphodarchai les amonestaran… 

Las ciudades conservaban cierta autonomía municipal pero la política dependía 

directamente del soberano; tenían la posibilidad de nombrar un epistates. No se puede 

demostrar que las ciudades hubieran suscrito una alianza con los atálidas. La libertad de 

las ciudades no estaba en el programa político de los atálidas. Después de la batalla de 

Magnesia, las ciudades, que antes eran libres e inmunes, pasaron como tales a poder de 

Rodas o Pérgamo, y las restantes lo hicieron como tributarias. 

Los atálidas fueron grandes constructores. Para la construcción de tantos edificios 

y para cubrir los gastos militares, diplomáticos etc, necesitaban una administración 

eficiente. El reino era rico en todo tipo de cereales, en minerales y en ganado. Es discutible 

que el sistema fiscal fuese similar al seléucida. Existían talleres reales, pero no hay 

pruebas de que existieran monopolios reales. 

El patronato de los atálidas abarcaba tres categorías: creación, restauración y 

ampliación de los santuarios; edificios para embellecer las ciudades; y estatuas de los 

monarcas atálidas enviadas en agradecimiento por los favores recibidos275. 

3.2 Asociaciones federales o Ligas 

El estado federal permitía a los ciudadanos hacer uso de su soberanía a través del 

ejercicio de su derecho al voto, participación en las asambleas deliberantes comunes y 

 
275 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 897-899 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 118 
 

 

desempeño de las magistraturas federales, caso de ser elegidos. Los estados federales 

disponían las instituciones y los poderes públicos de manera especial y distinta a como 

los organizaban las ciudades-estado. Los cargos públicos y las instituciones federales no 

eran los mismos en todos los estados federales, aunque básicamente podrían distinguirse 

en: 

-Ciudadanía federal: El ciudadano de un estado federal se movía en un marco 

político y territorial más amplio que el ciudadano de una ciudad-estado. Este último no 

podía poseer tierras en otra polis, salvo concesión expresa. Por el contrario, los 

ciudadanos federales, por lo general, no sólo podían adquirir tierras y comprar casa en 

cualquier ciudad de la federación, son que podían administrar directamente en ellas sus 

negocios y propiedades bajo las mismas normas y condiciones que los propios ciudadanos 

del lugar. 

Solo en ella podían desempeñar cargos políticos y administrativos de ámbito local, 

aunque como ciudadano federal podía tener tierras y casas en otra ciudad y gestionar sus 

asuntos con los mismos derechos que los ciudadanos de ese lugar. 

-Asamblea primaria: En los estados federales, el ejercicio de la soberanía se 

realizaba a través de la participación en la asamblea federal (ekklesía). A veces se trataba 

de una asamblea primaria, integrada por todos los ciudadanos varones mayores de edad, 

generalmente a partir de los 30 años. Otras asambleas eran de carácter representativo 

(boulé, synedrion) y estaban integradas por delegados elegidos. 

-Asamblea representativa: Los estados federales funcionaron habitualmente con 

asambleas representativas. 

Estos consejos o asambleas representativas, en su condición de órganos 

principales de gobierno, nombraban a los funcionarios y a los magistrados civiles y 

militares encargados de la dirección de la política exterior, de la movilización y 

conducción del ejército federal, de la percepción de los impuestos y de la administración 

del Tesoro común. La situación, sin embargo, parece que era un tanto más complejo en 

lo que se refiere al sistema judicial. 

-Gabinete o consejo restringido: Las reuniones de las asambleas tropezaban con 

una gran dificultad: la distancia. Muchos ciudadanos tenían que recorrer largas distancias 

para acudir al lugar de celebración de las asambleas primarias y representativas. Par paliar 



119  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

este inconveniente y salvar el vacío impuesto por reuniones de las asambleas tan distantes 

en el tiempo, algunos estados federales crearon con carácter permanente otro organismo, 

una especie de gabinete ejecutivo. 

-Magistratura: El poder ejecutivo estaba en manos de un alto funcionario. A 

veces ese alto poder ejecutivo lo ejercía un grupo colegiado, cuyos miembros eran 

elegidos por votación. 

En los textos históricos, la lata magistratura aparece designada con diversos 

nombres, como arconte o prostatés, entre otros. El de strategós, sin embargo, fue el más 

usual, mostrando en el título su dedicación a los asuntos de política exterior, 

especialmente a la conducción de la guerra, aunque atendía también a asuntos internos y 

externos de la administración del estado federal. 

Los estados federales contaban, además, con otros magistrados. El hiparco 

(comandante de caballería) fue un alto cargo en muchas confederaciones. El secretario se 

encargaba de los expedientes estatales y de la remisión de los documentos generados 

dentro y fuera de la Confederación a los órganos y autoridades federales correspondientes. 

A veces, los secretarios eran magistrados, epónimos y daban nombre al año. Los estados 

federales disponían de tesoreros, encargados de las finanzas, y de nomographoi, que 

entendía de la revisión y elaboración de las leyes. Su existencia esta atestiguada en las 

confederaciones aquea, etolia, y acarniense, entre otras. 

-Tesoro: Los funcionarios encargados de las finanzas federales establecían, de 

acuerdo con los gastos y las necesidades, los ingresos a percibir. El Tesoro federal 

disponía normalmente de poco dinero para atender los gastos menores habituales. Los 

tesoros federales apenas se encuentran mencionados en las fuentes, quizás porque las 

remesas de dinero con las que habitualmente contaban no eran muy elevadas.  

-Ejército: El ejército federal estaba formado por los contingentes proporcionados 

por las diversas ciudades, acompañados de sus oficiales locales, que se colocaban bajo el 

mando de las autoridades federales. La eficacia de estos contingentes no estaba asegurada. 

Las tropas provenían de distintas ciudades. Sus sistemas de entrenamiento y de 

preparación no tenían que ser necesariamente los mismos y los mandos locales no se 

incorporaban, a veces, al comando federal. En tales circunstancias no puede resultar 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 120 
 

 

extraño que algunos estados hayan preferido, en ocasiones, depositar su confianza en 

tropas mercenarias más que en el ejército federal276. 

4. TIPOS DE CIUDADES 

Las nuevas fundaciones no siempre tuvieron ese estatuto de poleis propiamente 

dichas, pues una parte de tales establecimientos, al menos en principio, nacieron con 

carácter militar, dirigidos a controlar el territorio y sus habitantes frente a posibles 

movimientos subversivos de la población autóctona, a la par que ofrecían a ésta la 

posibilidad de encontrar protección en caso de amenaza o invasión extranjera. No 

obstante, con el paso del tiempo y a medida que la situación política se consolidaba, esta 

clase de establecimientos fueron evolucionando hacia ciudades normales, diluyéndose 

con ello su característica originaria277. 

Las áreas de elección fueron más bien (a) el alcance de la asignación, (b) el grado 

de permanencia de la tenencia para cada clase o instancia de asignación, y (c) la pregunta 

de si las tierras una vez asignadas a individuos podrían gravitar hacia los colectivos (ciu-

dades o templos).  

La opción (a) era una cuestión de necesidad, determinada sobre todo por los re-

quisitos del ejército. Es notable, por ejemplo, cómo los Atalidas lograron evitar las reasig-

naciones a gran escala mediante el uso de mercenarios de Creta y Mysia (más tarde, tam-

bién Galacia), reteniendo en sus propias manos la disposición de los ingresos reales de la 

tierra, mientras que Egipto la encontró. Cada vez es más difícil hacerlo.  

La opción (b) dependía de las relaciones de poder, ya que los intereses de un rey 

(para perpetuar la precariedad de la tenencia) estaban directamente en conflicto con los 

de los cesionarios (al convertirlos en permanencia). La evolución hacia la permanencia 

en Egipto es clara, 288 a.C. en otros lugares mucho menos, pero no cabe duda de que el 

derecho a alienar, un elemento intrínseco de la permanencia fue originalmente en térmi-

nos seléucidas un privilegio. 

 Era la opción (c) la que tenía Las consecuencias de mayor alcance. La renuencia 

ptolemaica por renunciar al control de la tierra en la medida y el grado de permanencia 

necesarios para permitir que el estilo griego de los polis se consolide a sí mismos efecti-

vamente mantuvo mucho poder en manos reales278. 

 

 
276 (Sayas Abengoechea 2007) pg 562-566 
277 (F. Walbank 1985) pg 212 
278 (Walbank, y otros 2008) pg 308 



121  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

La diferencia entre la colonia militar y la ciudad no es tan fácil de definir; Los 

escritores griegos ayudan a Uttle, ya que la mayoría de ellos llamarán polis a cualquier 

cosa y algunos de ellos. Llamará pueblo a una colonia militar porque al principio a me-

nudo llevaba el nombre de un pueblo. Los griegos antes de Alejandro solo habían cono-

cido la ciudad, la polis y el pueblo, kome. 

Pero después de Alejandro, la antigua antítesis de 'ciudad o pueblo' ya no se aplica; 

uno a la sombra en el otro; las formas nuevas e intermedias crecieron, y se encontraron 

nuevas formas, como politeuma (corporación) y katoikia (asentamiento), para describir 

comunidades con una organización casi independiente de la ciudad, los miembros de esta 

última organización siendo llamados katoikoi, colonos. La politeuma, al igual que la ciu-

dad, tenía un centro religioso, podía tener un consejo y magistrados, y proporcionaba un 

medio para incorporar en la ciudad un cuerpo de extranjeros sin hacerlos ciudadanos. 

Grandes centros nativos, también, comenzaron a ser llamadas ciudades, aunque escritores 

cuidadosos, como Isidoro y, a veces, Estrabón, usan komopolis, pueblo-ciudad, para una 

ciudad nativa sin organización que un griego pueda entender; lo que un pueblo nativo 

sujeto era antes de que se convirtiera en helenizado, generalmente se desconoce. En ge-

neral, se cree que los colonos de una colonia militar se llamaban katoikoi, una palabra útil 

que tenía más de un significado279. 

Además de las ciudades y colonias municipales, se han producido algunos asen-

tamientos civiles en Asia Menor '', aunque no se mencionan hasta la época romana y no 

se distinguen fácilmente del desarrollo de la aldea nativa, que tendió constantemente a 

adquirir alguna forma corporativa; en esto, los aldeanos ya no serían llamados laoi, sino 

que serían designados por esa palabra útil katoikoi, colonos. Aquí las antiguas ciudades 

griegas ayudaron, ya que los campesinos en sus territorios tendían a convertirse katoikoi, 

que impregnaba algún tipo de gobierno local en las aldeas, aunque al principio era rudi-

mentario; Sin duda, lo mismo ocurrió en los territorios de las nuevas ciudades griegas. 

Esto fue un paso hacia arriba para el campesinado, como lo muestra Eumenes II de Pér-

gamo una vez que degradó a algunos katoikoi en laoi nuevamente280. 

 

 

 

 
279 (Tarn y Griffith 1961) PG 147-148 
280 (Tarn y Griffith 1961) PG 154 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 122 
 

 

Los asentamientos militares o kleroi estaban ocupados por kátoikoi, Estos 

asentamientos militares cumplían una finalidad triple. A diferencia de los de 

Alejandro, estaban constituidos principalmente por soldados en activo y no por 

veteranos. Por lo tanto, proporcionaban una reserva militar de hombres entrenados 

con quienes el rey podía contar en el caso de producirse una guerra. En tiempos de 

paz actuaban como guarniciones que mantenían el orden y defendían posiciones 

vulnerables contra una posible invasión y también llevaban a cabo sus tareas de 

paisanos, en especial el cultivo de la tierra. Sin embargo, no todas las katoikíai 

anatolias eran asentamientos militares, muchos de cuyos miembros, si no la mayoría 

de ellos, provenían de la población indígena y se hallaba en condiciones de ser 

llamados a filas, si surgía la necesidad, como los kátoikoi militares. Por desdicha en 

muchos casos no es posible saber con certeza de qué clase de katoikía se trata. Las 

katoikía identificables como militares se encuentra sobre todo en Asia Menor 

occidental, tanto en el territorio seléucida como en el de Pérgamo. Los átalidas 

establecieron a no pocos mercenarios de esa forma, incluidos algunos galos. En el 218 

a.C., Átalo, alarmado al observar el comportamiento poco colaborador de sus 

mercenarios gálatas,  

Prometió que en ese momento los devolvería al lugar de donde habían partido y les entregaría 

unas tierras adecuadas para una katoikía y que tiempo después se preocuparía por atender, en la 

medida de sus posibilidades, todas aquellas demandas razonables que ellos le presentaras (Polibio, 

V, 78, 59). 

En su organización, sobre todo si se poseían en común los kleroi, las katoikíai 

se asemejaban mucho a las aldeas, que constituían las unidades primordiales de la 

estructura social y de la producción en todo el ámbito de la campiña anatolia. En 

muchos aspectos las katoikía se acercaban a lo que era una aldea, pero, en particular 

cuando estaban habitadas por macedonia, podían tener la esperanza de ser promovidas 

a la condición de ciudad. Si tal cosa ocurría, implicaba el establecimiento de una 

nueva estructura y muchas ventajas especiales. 

4.1 Urbanismo 

El hecho de que las ciudades fuesen creadas a modo de oasis de cultura griega 

quiere decir que en este período la movilidad era en gran medida movilidad de los 

griegos. Por ejemplo, cada ciudad debía contar con un teatro, y así fue como nació el 

Gremio de Dioniso, una organización que suministraba actores y la pericia necesaria 

para representar obras de teatro por todo el mundo. Además de un teatro, cada nueva 



123  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

fundación debía tener su gimnasio, su estadio, templos y pórticos al estilo griego, 

agrupados alrededor de un ágora. Códigos de leyes, constituciones cívicas y formas 

de entretenimiento público eran todos evidentemente griegos. Las vajillas y 

cuberterías, aun fabricadas en el lugar, reproducían estilos griegos, al igual que las 

joyas, la pintura, la arquitectura y demás281. 

   A finales del siglo III y principios del II la gente de varias profesiones de las 

ciudades de Asia empiezan a hacer promesas similares a los privados, reyes y 

magistrados. El doctor Apolonio de Tenos prometió seis meses gratis a todos sus 

pacientes. En Mileto los embajadores cumplieron sus deberes gratis etc. Los arcontes les 

siguieron rápidamente, en el siglo II empezaron a prometer beneficios fiscales por los 

magistrados de la ciudad. El agonothtes Kydias de Iasus pagaría todas las actuaciones de 

los flautistas especialmente el favorito local en las celebraciones. El status económico de 

los magistrados varía mucho, la fundación de ciudades no decae en todo el helenismo y 

por tanto crece el número de magistrados que empiezan a costearse sus gastos de sus 

propios recursos282. 

Los benefactores lo hacen de manera libre, no es obligatoria para los magistrados 

de la ciudad. Las promesas se hacen con el interés de conseguir el puesto de oficial en 

competencia con otros. La práctica de las benefacciones y las promesas tienen clara 

relación con las relaciones de la ciudad con las dinastías reales y otras ciudades283. 

Las ciudades se adaptaban a la topografía, de los que son mejores ejemplos Priene 

y Pérgamo en cuanto a la combinación de la estética urbanística, la seguridad y la 

higiene284. Al sembrar el imperio recién conquistado de numerosas Alejandrías, 

destinadas a helenizar Oriente y a realizar aquella fusión de razas que él consideraba 

necesaria, Alejandro demostró claramente ser el heredero de la tradición285. Pese a la labor 

urbanística de Roma, estaban lejos de los gobernadores helenísticos que fundaron nuevas 

ciudades y consolidaron las viejas.  Asia es uno de los territorios más populares y 

urbanizados de habla griega en las provincias286 

 
281 (Waterfield 2012) pg 70-71 
282 (Dimitriev 2005) pg 41-42 
283 (Dimitriev 2005) pg 43-44 
284 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 903 
285 (Lavaque 2005) pg 63 
286 (Dimitriev 2005) pg 5-6 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 124 
 

 

Los monarcas helenísticos fundaron nuevos centros urbanos, empezando por las 

capitales de los reinos: Alejandría, Antioquía, Seleucia y Pérgamo. Las nuevas urbes se 

levantaron conforme a un programa y aun plano urbanístico en cuadrícula, conocido como 

hipodámico por el nombre del arquitecto Hipódamo de Mileto. 

Los edificios más significativos de las instituciones educativas, culturales y 

religiosas se agrupaban en las proximidades o en torno a la plaza (ágora), que se porticaba 

para favorecer las actividades comerciales. 

También la ciudad de Pérgamo (Asia Menor) ofrecía un desarrollo urbanístico 

diferente. La ciudad se levantaba sobre un terreno muy accidentado, en cuya cumbre se 

encontraba la acrópolis. Los arquitectos de Pérgamo aprovecharon el desnivel natural del 

terreno para instalar un teatro. Los demás edificios públicos y religiosos se escalonaron a 

lo largo de cinco plantas de terraza, empezando por el ágora, situada en la terraza más 

baja, punto de partida de una calle que conducía la zona alta. 

Siguió subsistiendo la tradición arquitectónica de los tres estilos griegos, aunque 

más ligeros y aéreos, con un auge cada vez mayor del corintio. El estilo dórico, en 

progresivo retroceso, produjo, no obstante, obras estimables, como los templos dedicados 

a Hera y Atenea en Pérgamo. El jónico, por su parte, fue el predominante en los templos 

levantados en Asia Menor, como el de Ártemis de Éfeso o el de Apolo en Dídima, ejemplo 

de colosalismo, con un gran patio interior y una cella, rodeada de una doble columnata de 

108 columnas de 20 metros de altura. 

Respecto a la arquitectura civil, conviene significar que los palacios cortesanos 

fueron una creación helenística287. 

Seleuco I fundó por su cuenta más de sesenta ciudades, dieciséis de ellas con el 

nombre de Antioquía y nueve con el de Seleucia. Por otra parte, no hay que dejarse 

engañar por la palabra fundación, que no implicaba una creación ex nihilo, sino que podía 

significar un sinoceísmo de ciudades, o la elevación de una aldea indígena a la categoría 

de la ciudad. 

Aquellas ciudades eran auténtica poleis en el sentido griego del término, con un 

territorio, una autonomía municipal con magistrados. En la mayoría de los casos, estaban 

estrechamente sometidas a la vigilancia de un gobernador (epistates) y, a veces, debían 

 
287 (Sayas Abengoechea 2007) pg 664-665 



125  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

albergar una guarnición. El rey multiplicaba las muestras de filantropía, participando con 

su propio dinero en la construcción de edificios públicos, ayudándolos en caso de 

catástrofe, y otorgándoles privilegios que acrecentaban su independencia. 

Las ciudades favorecieron el auge económico, que acrecentaba en igual medida al 

tesoro real; permitieron la implantación de tropas, que vigilaban las grandes vías de 

circulación y las posiciones estratégicas: el ejemplo más claro se dio en Asia Menor, 

donde era numerosas las instalaciones de clerucos en forma de pequeños agrupamientos 

urbanos (politeumata)288. 

La insegura situación en que se encontraban bajo los monarcas helenísticos 

obligaba a las nuevas ciudades y a las antiguas que se desarrollaban a cercarse de murallas 

más cuidadas, más adaptadas a las nuevas circunstancias que las ciudades del siglo IV o 

de la época arcaica289 

La arquitectura religiosa era el ámbito predilecto del arte clásico, hubo pocas 

innovaciones. Se construyeron templos nuevos, pero siguiendo las normas tradicionales. 

El dórico se empleaba cada vez menos, pero hay bueno ejemplos en Pérgamo (Hera 

Basileia y Atenea Políade) que muestran la evolución hacia una ligereza de influjo jónico; 

columnas más esbeltas, multiplicación de metopas y triglifos, simplificación del plano 

por desaparición del opistódomo. 

 El jónico se convirtió en el orden por excelencia, especialmente en Anatolia, 

donde los arquitectos buscaron relaciones matemáticas entre los distintos elementos, en 

la tradición de Piteo. A principios del siglo II, Hermógenes, autor de un tratado de las 

proporciones levantó el templo de Dionisos en Teos y el templo de Antemisa Leocopriena 

en Magnesia. 

Esa misma tendencia a lo colosal, a menudo característica del período helenístico, 

vuelve a encontrarse en la construcción de altares monumentales: el altar de Hierón II, en 

Siracusa, de un estadio de largo; el gran altar de Zeus y de Atenea en la acrópolis de 

Pérgamo (pedestal 36x34x5,6m) conocido sobre todo por su decoración esculpida o el 

altar de Atenea en Priene (13x7) inspirado en el de Pérgamo. El Gran Altar de Zeus de 

Pérgamo se comenzó a construir hacia el 180 con el motivo de las victorias de Eumenes 

sobre el Ponto y Bitinia y la creación de los Nikephoria. Representa la lucha de los dioses 

 
288 (Lavaque 2005) pg 64 
289 (Matzger 1976) pg 185 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 126 
 

 

y los gigantes, tema del arte arcaico pero el tamaño de las figuras no tiene precedentes. 

El estudio anatómico de los combatientes es un vehículo para el expresionismo abstracto. 

Son también importantes los estudios de los pliegues de los vestidos de los dioses y el 

movimiento de las figuras. Los grupos de combatientes expresan un dramático crescendo, 

efecto que los animales aumentan290. 

Los avances arquitectónicos fueron mucho más evidentes en las viviendas 

particulares, que se amplió y ganó en confort y suntuosidad. El ascenso de una burguesía 

acomodada favoreció la construcción, como se constata en las excavaciones de Priene y 

Delos. 

La denominada casa helenística no poseía ventanas hacia el exterior y se ingresaba 

a ella por una sola puerta que daba acceso a un corredor lateral. Las habitaciones se 

disponían en torno a un patio central rodeado de un peristilo; en el fondo se encontraba la 

sala principal que servía como lugar de recepción y comedor. 

Lo verdaderamente nuevo en este tipo de casa eran lo abundante de la decoración. 

Los pisos estaban recubiertos con mosaicos coloreados, los muros aparecían revestidos 

con mármoles y con estucos pintados con vivos colores. 

Este tipo de casa será posteriormente imitado en Roma donde se verá enriquecido 

con la incorporación de un jardín dando origen a la casa de Pompeya291 

En Priene se agrupaban, alrededor de un patio, una gran sala que se abría a un 

vestíbulo con columnas, dos estancias más pequeñas y un pórtico. A ambos lados de las 

calles más importantes se dispuso un espacio de terreno dividido en tiendas 

independientes. Considerando el conjunto urbano, el progreso es absolutamente claro. Es 

extraño que se permitiera a la ciudad desarrollarse por sí misma, al azar, como parece que 

fue el caso de Delos. 

El urbanismo se convirtió en norma, ya se tratará de ordenar un marco preexistente 

desde mucho antes, como en Mileto o el Pireo, ya de construir a partir de la nada, como 

en las nuevas aglomeraciones. Las ciudades que nacen a la sazón en Oriente obedecen, la 

mayoría de las veces, al plano Hipodamo; calles ortogonales y plano funcional. Pero 

Pérgamo con su elevadísima acrópolis, brindo la oportunidad a los arquitectos de los 

 
290 (Blazquez, López Melero y Sayas 1999) pg 1028 
291 (Feo 1990) pg 70 



127  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

atálidas de crear algo enteramente distinto que se siguió construyendo durante más de un 

siglo, sobre todo con el impulso de Átalo I y de Eumenes II. Eran como tres ciudades 

superpuestas, cada una con sus templos, vinculadas a terrazas conectadas por una vía en 

zigzag y gigantescas escaleras: un extraordinario decorado teatral suspendido en el flanco 

de un abrupto espolón sobre la llanura. 

La adaptación al paisaje, de la que Pérgamo extrae su poderosa belleza, no es una 

ley menos constrictiva en una ciudad llana como Alejandría, donde todo se ordena en 

torno a los puertos. La capital de los atálidas se levantaba a 30 km de la costa, sobre un 

espolón formado por dos afluentes del Caicos (Bakir), el Selinus y el Cetios: este saliente 

de traquita, a 335m de altitud, ofrecía una vista admirable, aunque difícil de acondicionar 

debido a su altura. Los arquitectos lo consiguieron superponiendo tres ciudades, unidas 

entre sí por escaleras, con azoteas y terrazas que sostenían pórticos a dos plantas, que 

atestiguan un gusto innovador por lo pintoresco y que se adaptaban perfectamente al 

paisaje. 

La ciudad alta, la más importante, y donde se concentraban las funciones políticas 

y administrativas, tenía una doble ágora, bordeada por el templo Dionisos. En la planicie 

superior se alzaban el gran altar de Zeus y Atenea, uno de los edificios más notables tanto 

por sus colosales dimensiones como por la belleza romántica de su decoración escultórica, 

el santuario de Atenea Políada, delimitada por dos pórticos y que dominaba 

excepcionalmente el valle del Selinus, la biblioteca y, en lo más alto, el palacio y un gran 

arsenal. Un poco más abajo, el teatro, suspendido sobre una larga terraza, en cuyo extremo 

se erigía el pequeño templo jónico a Dionisos. 

En la ciudad, un magnifico gimnasio, quizás el más bello del mundo helenístico, 

dispuesto sobre varios planos superpuestos, unidos por tramos de escaleras y pasajes 

subterráneos, y los templos de Deméter y de Hera Basileia, separados por el Pritaneo. 

En resumen, aquella ciudad, erigida para rivalizar con Atenas y donde vieron la 

luz tantas innovaciones, fue un logro admirable. Su éxito se explica por las múltiples 

actividades que albergó Pérgamo por deseo de los atálidas. No es el comercio lo que 

justifica su desarrollo, puesto que estaba demasiado lejos de las grandes rutas que 

alcanzaban el Asia interior, pero era el centro de una rica campiña y se practicaba una 

cría científica por selección de especies. Se instaló en ella una industria diferenciada: 

perfumes, paños finos, papel de pergamino. 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 128 
 

 

La ambición de los atálidas era convertir Pérgamo en la Atenas del mundo 

helenístico. Su biblioteca rivalizaba con la de Alejandría; el palacio real albergaba un 

auténtico museo de escultura. Su escuela de retórica y sus talleres de escultura partidarios 

del género patético y del efectismo eran justamente célebres, al igual que sus artistas 

dionisiacos, protegidos por los soberanos, y gracias a los cuales la ciudad se convirtió en 

el principal centro de arte dramático, Tal vez el mejor homenaje a Pérgamo sea el de 

Plinio el Viejo (33,149): “ A partir de la muerte de Átalo (legó sus Estados a Roma), los 

romanos empezaron a amar, y no solamente a admirar, las maravillas extrajeras”. En 

cuanto a servir de escuela, Pérgamo es a Roma lo que Atenas a Grecia292. 

Y tampoco se cae en la monotonía. Pérgamo lucía el gran altar de Zeus y de 

Atenea, una mesa de ofrendas única tanto por su tamaño como por su belleza, digna del 

señor de los dioses y su hija predilecta. A finales del período, las avenidas se ampliaron 

y se las dotó de columnatas especialmente en Siria y Anatolia.293. 

Los edificios destinados a la vida colectiva tuvieron un desarrollo considerable en 

todas partes. La arquitectura pública y la planta de las ciudades griegas se convierte en 

más uniforme, debido al kit de edificaciones públicas de todas las ciudades (Gimnasio, 

teatro, bouleterion, etc)294. Había salas de reunión para el consejo, cuyo ejemplo más 

destacado es el bueluterion de Priene: de planta cuadrada, se abría sobre el gran pórtico 

del ágora con una disposición de gradas paralelas en tres de sus lados que rodeaban el 

altar; unos pilares sobre las diagonales soportaban un armazón visto. 

El debilitamiento de la vida pública explica que las creaciones más bellas se 

destinaran sólo al placer y a la comodidad de los habitantes Tales planes eran muy 

convenientes para los habitantes, pero prácticamente no tenían "espacios abiertos". 

Además, las fachadas generalmente sin ventanas que flanquean las largas calles rectas 

deben haber sido bastante monótonas295. La de Atenas era aún más notable, con sus tres 

nuevos pórticos, el del centro, el del sur y el del este ofrecidos por Átalo II. 

Es una civilización que se humanizaba, los edificios destinados a los placeres 

colectivos se multiplicaron. Los teatros, los gimnasios, las palestras y los estadios son 

testimonio del gusto tradicional por los ejercicios físicos, base de toda educación liberal. 

 
292 (Lavaque 2005) pg 68-70 
293 (Lavaque 2005) pg 134-138 
294 (Thoneman, The hellenistic world: Using Coins as sources 2015) pg 53 
295 (Walbank, y otros 2008) 372 



129  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

El gimnasio se convirtió en el centro universitario de la ciudad, donde los profesores 

vinculados a la institución impartían la enseñanza literaria, científica, filosófica y musical. 

No hay prueba mejor de la prosperidad del mundo griego y del ocio de sus 

habitantes que aquellas ciudades armoniosas, donde todo era orden y belleza, en el ágora, 

en el teatro, en la palestra e incluso en los edificios más utilitarios. El griego no concebía 

una arquitectura que ignorase el prestigio de la escultura. Por un lado, triunfaba el género 

patético y la escultura relevaba a la tragedia a la hora de inspirar terror y piedad al espíritu. 

Los cuerpos se convulsionaban, expresaban el infortunio de la condición humana, 

un romanticismo desenfrenado y feroz que aparece sobre todo en Pérgamo, pero también 

en Rodas. La vena realista se exacerba, manifestándose en el retrato, que triunfa con el 

desarrollo del individualismo y el advenimiento de los cultos reales296.La arqueología de 

la Anatolia Helenística no tuvo sólo como resultado poner de manifiesto el nacimiento de 

un auténtico urbanismo, o hacer conocer una variedad de edificios sacros o profanos de 

los que la vieja Grecia solo ofrecía raros ejemplares: algunos yacimientos nos han 

revelado estilos desconocidos en particular el dominio de la escultura297. 

En lo alto de la ciudadela, cerca del santuario de Atenea, Átalo I erigió un gran 

exvoto para celebrar su victoria sobre los gálatas, aquellas bandas errantes de Galacia que 

asolaron Asia. Aunque el conjunto es difícil de recomponer, se le pueden atribuir algunas 

partes célebres, como el Gladiador o Galo moribundo del Capitolio, y el grupo de Arria 

y Paetus de la colección Ludovisi, que representan, respectivamente, a un gálata 

expirando y a un gálata cortándose el cuello tras haber dado muerte a su esposa. Es una 

buena ocasión para que el artista anónimo cantara la gloria del soberano exponiendo la 

desesperación de los vencidos, cuyos rostros expresan el horro de la derrota y de la 

muerte, mientras sus cuerpos se desploman, terriblemente heridos 

El poder emotivo de tales obras procede de todo lo que, finalmente, osan expresar: 

el horro y la desesperación ante la muerte o la barbarie. El gusto por lo macabro, lo 

morboso, lo deforme, por aquello que niega la razón y la cordura del hombre, aparece 

expuesto con una complacencia que le competiría al psicoanálisis. Sobre la elevada 

 
296 (Lavaque 2005) pg 139-142 
297 (Matzger 1976) pg 221 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 130 
 

 

acrópolis de Pérgamo, un mundo conocedor del terror y los fantasmas se traicionaba tanto 

como se traducía298. 

CAPÍTULO V: CONCLUSIONES 

 

Las conclusiones pretenden dar una visión más centrada a acerca de la región 

minorasiática durante la época helenística. Si bien como ya hemos ido viendo no se puede 

tratar el mundo helenístico como un bloque único tampoco se puede hacer con esta región 

donde hay muchos reinos, ciudades y territorios independientes y cada uno con sus 

características propias que van evolucionando con el paso del tiempo y los devenires de 

los estados cercanos puesto que estaban en estrecha relación. 

Es una región profundamente afectada por la guerras de los Diádocos y Epígonos 

debido a los numerosos cambios de poder de zonas de la región entre Seléucidas, 

Ptolomeos, Antigónidas y demás poderes helenos o asiáticos; además de que varias de las 

grandes batallas de estas luchas fueron en su territorio como Ipsos, Corupendio o 

Magnesia ya que se encontraba en el tránsito entre Europa y Grecia y su control interesaba 

por su gran riqueza natural y comercio. 

De esta inestabilidad deriva el gran auge de la esclavitud que se produce en esta 

época en todo el mundo helenístico, pero especialmente en esta región. Lo que repercutió 

tanto en la economía como los avances tecnológicos en la producción, pero lo más 

importante es que obligó a las ciudades a protegerse bajo el manto real mediante tratados 

siendo el más extendido el de asylia que en teoría las hacia inviolables al saqueo y los 

ataques. 

La ciudad seguía siendo el elemento central de la vida en cualquier lugar del 

mundo helenístico, donde residía la mayor parte de la población con una organización 

similar a la de épocas anteriores con la única diferencia de la pérdida de su libertad e 

independencia. Sometidas a los reyes a los que debían pagar tributos y respetar sus 

dictados como si fueran leyes, y así lo era ya que las preferencias reales se fueron 

incorporando al cuerpo legal de muchas de las poleis.  

 

 
298 (Lavaque 2005) pg 144 



131  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Las magistraturas de las ciudades griegas se mantienen como anteriormente y la 

separación entre las mismas no queda clara porque hay casos en que los oficiales 

religiosos se inmiscuyen en asuntos cívicos o militares al igual que lo hacían los otros dos 

en asuntos sacros. Por otro lado, no se puede establecer un sistema similar al romano 

porque cada ciudad denominaba a un magistrado de una forma diferente y le atribuían 

competencias muy diferentes que las que podría tener en otra ciudad. Sin embargo, si se 

puede rastrear en cierto modo como se organizaba la poleis de modo individual o cuando 

se agrupaban en forma de Ligas o Confederaciones. 

Este es el principal cambio para el ideal de la polis clásica que se ha mantenido 

por los historiadores sin mutaciones, ya que la época helenística no había sido tratada con 

la profundidad y el interés necesario siendo postergada en favor de otros periodos en 

apariencia más interesantes. Esta pérdida de independencia se mantendría ya hasta 

nuestros tiempos ya que la entrada del Imperio romano las transformaría en municipios 

bajo la autoridad del Senado y después del Emperador, teniendo incluso menos libertades 

que con los helenísticos. Esto se debe a que los reyes helenísticos pretendían mostrarse 

como paladines de la libertad de las ciudades griegas para aprovecharse de su ayuda en 

los enfrentamientos contra los otros reyes, pero los romanos no necesitaban de ello y 

buscaron su justificación de la conquista desprestigiando los logros helenísticos como ya 

hemos visto. 

La aparición de la monarquía es otra de las transformaciones, antes considerada 

una forma de gobierno únicamente aceptable para los barbaros como eran los persas o 

incluso los macedonios que cuando pasaron a controlar Grecia aumentaron ese 

sentimiento pese al buen trato dado por Filipo y Alejandro a la mayoría de las poleis. Es 

esta institución la que cambia la religión helena con cultos a los reyes y las dinastías, la 

que propicia los tratados y negociaciones con las ciudades que tenían una posición débil 

en las mismas por lo que acababan cediendo a las pretensiones reales. 

Todos los elementos tratados en el textos nos permiten entender lo que supone la 

época helenística para el Asia Menor, que sufre una cantidad de cambios y 

transformaciones nunca vista en la región que la dejaría irreconocible a como se 

encontraba antes de las campañas de Alejandro Magno. Asia Menor se convertiría en una 

de las regiones más prosperas y ricas del mundo conocido y se mantendría así durante 

siglos, bajo diferentes poderes como fueron el romano, el bizantino y el otomano. 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 132 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

Aalders, GJD. Political thougth in hellenistic times. Armsterdam: Adolf M. Hakkert, 1975. 



133  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

Anson, M. Edward. Alexander's Heirs: The Age of the Successors. Oxford: Wiley Backwell, 2014. 

Blazquez, Jose María, Raquel López Melero, y Juan José Sayas. Historia de Grecia Antigua. 
Madrid: Catedra, 1999. 

Bosworth, A.B. The Legacy of Alexander: Politics, Warfare, and Propaganda under the 
Successors. Oxford: Oxford University, 2002. 

Calero Secall, Inés.: La capacidad jurídica de las mujeres griegas en la época helenística, La 
epigrafía como fuente. Málaga: Thema, 2004. 

Dimitriev, Sviatoslav. City government in hellenistic and roman asia minor. Oxford: Oxford 
University Press, 2005. 

Elvira, Miguel Ángel. La cultura Helenística Número 247. Madrid: Grupo 16, 1985. 

Estrabón. Geografía: Volumen V, Libros XI-XIV. Traducido por Ma. Paz de Hoz García-Bellido. 
Madrid: Gredos, 2003. 

Feo, Herminda. Alejandro y la civilización helenística. Madrid: Cincel-Kapelusz, 1990. 

Getzel, M. Cohen. The hellenistic settlements in Europe, the islands, and the asia minor. 
Oxford: Oxford University Press, 1995. 

Grimal, Pierre. El mundo mediterráneo en la Edad Antigua, II: El helenismo y el auge de Roma. 
Volumen 6. Madrid: Historia Universal siglo XXI, 1972. 

Heinen, Heinz. Historia del Helenismo: De Alejandro a Cleopatra. Traducido por Elena Bombín 
Izquierdo. Madrid: Alianza, 2007. 

Lavaque, Pierre. El mundo helenístico. Barcelona: Paídos, 2005. 

Lopéz Melero, R. Placido,D. y Presedo,F. Historia universal: Edad antigua: Grecia y oriente 
próximo. . Barcelona: Vicens Vives, 1992. 

Lozano, A. «¿Segregación o integración? Relaciones entre las ciudades griegas helenísticas de 
Asia Menor y las poblaciones anatólicas.» Gerión 20 (2002): 205-230. 

—. Historia del Mundo Antiguo: Grecia, Asia Menor Helenística Número 33. Madrid: Akal, 1989. 

—. Historia del Mundo Antiguo: Grecia: Las monarquías helenísticas II: La monarquía seléucida 
Número 32. Madrid: Akal, 1989. 

—. La esclavitud en Asia Menor Helenística. Oviedo: Asociación Trajano y Departamento de 
Historia Antigua, 1981. 

Matzger, Herni. Archaeologia Mundi: Anatolia II. Barcelona: Juventud, 1976. 

 

Piñero Saez, Antonio. Historia del Mundo Antiguo: Grecia, La civilización Helenística Número 
35. Madrid: Akal, 1889. 

Plutarco. Vida de Alejandro. s.f. 

Rostovtzeff, M. Historia social y economica del mundo helenistico. Tomo 1. Calpe: Espasa, 
1967. 

—. Historia social y economica del mundo helenistico. Tomo 2. Calpe: Espasa, 1967. 



LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 134 
 

 

Sayas Abengoechea, Juan José. Historia de la Grecia Antigua. Madrid: Universidad Nacional de 
Educación a Distancia, 2007. 

Sekunda, Nicholas, y Angus McBride. The army of Alecander The Great. Osprey: Men at Arms 
148, 1995. 

Tarn, W.W, y G.T. Griffith. Hellenistic Civilisation. Cleveland y Nueva York: Meridian Books, 
1961. 

Thoneman, Peter. The hellenistic age. Oxford: Oxford University Press, 2016. 

—. The hellenistic world: Using Coins as sources. Cambrigde: Cambrigde University Press, 2015. 

Walbank, F. W. El mundo helenístico. Traducido por Francisco Javier Lomas. Madrid: Gredos, 
2012. 

—. Historia del Mundo Antiguo: EL mundo helenístico. Madrid: Taurus, 1985. 

Walbank, F.W, A.E Astin, M.W Frederiksen, y R.M Ogilvie. The Cambrigde ancient history. 
Cambrigde: Cambrigde University Press, 2008. 

Walned, Katharina, Richards Gordon, y Wolfgang Spikermann. Burial rituals, Ideas os Afterlife, 
and the individual in the helenistic world and the roman empire. Stuttgart: Franz 
Steiner Verlag, 2016. 

Waterfield, Robin. La guerra por el imperio de Alejandro. Traducido por Inés Beláustegui. 
Madrid: Gredos, 2012. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



135  JORGE ATONDO MARTÍNEZ 
 

 

ANEXOS 

Anexo 1: Imperio de Alejandro Magno (356 a.C.-323 a.C.) 

 

Mapa_de_Alejandrías.svg : * Alexander_III_empire_map-es.svg : * Alexander_III_em-
pire_blank_map.svg : historicair 22:06, 18 de agosto de 2007 (UTC). 

 
Anexo 2: Reinos helenísticos tras Ipsos (301 a.C.) 

 

 

 Rowanwindwhistler (discusión) - Diadochi PT.svg; The Macedonian Empire, 336-323 B.C. 

AND Kingdoms of the Diadochi in 301 BC and 200 BC. Historical Atlas by William R. Shepherd, 1911. 

Courtesy of the University of Texas Libraries, The University of Texas at Austin. 

 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mapa_de_Alejandrías.svg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Alexander_III_empire_map-es.svg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Alexander_III_empire_blank_map.svg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Alexander_III_empire_blank_map.svg
https://commons.wikimedia.org/wiki/User:Historicair
https://commons.wikimedia.org/wiki/User:Rowanwindwhistler
https://commons.wikimedia.org/wiki/User_talk:Rowanwindwhistler
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Diadochi_PT.svg
http://www.lib.utexas.edu/maps/historical/shepherd_1911/shepherd-c-018-019.jpg
http://www.lib.utexas.edu/maps/historical/shepherd_1911/shepherd-c-018-019.jpg


LA CIUDAD Y SOCIEDAD HELENÍSTICA 136 
 

 

Anexo 3: Asia Menor a la muerte de Atalo III y la donación del reino de Pérgamo a Roma (133 a.C.). Fin de la 

época helenística en Asia Menor. 

 

 

 

 

  

 


