
Trabajo Fin de Máster

La subversión del género en los entreactos de la
Tragicomedia de los jardines y campos sabeos (1624) de

Feliciana Enríquez de Guzmán

Gender-Role Subversion in Feliciana Enríquez de
Guzmán's Tragicomedia de los jardines y campos sabeos

(1624) Interludes 

Autora

Mª Asunción Espés Cosculluela

Directora

Dra. Mª Carmen Marín Pina

FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES Y DEL TRABAJO

Septiembre 2019

1



RESUMEN

 Estudiamos  la  figura  de  doña  Feliciana  Enríquez  de  Guzmán,  primera  mujer  española
conocida que publica una obra de teatro, Tragicomedia de los jardines y campos sabeos, en 1624.
En su obra defendió, por un lado, su posición como escritora y mujer, y por otro, el respeto a las
normas clásicas del teatro. En los entreactos que acompañan su obra, principal objeto de estudio de
este trabajo, nos encontramos con unas protagonistas que, en un mundo carnavalesco, desafían y
subvierten las normas de género de la España del XVII al ser mujeres activas,  decididas y que
optarán por un matrimonio poliamoroso; todo para, en el fondo, defender la libertad de las mujeres
en el matrimonio y en la vida.

 We  study  the  leading  character  of  Lady  Feliciana  Enríquez  de  Guzmán,  First  Known
Spanish Woman who publishes a drama play,  Tragicomedia de los jardines y campos sabeos, in
1624. In her work she stands up for, on one side, her position as a writer and a woman, and, on the
other hand, the respect for the classic rules of drama. In the interludes that accompany her work,
which are the main object under study in this essay, we find three female protagonist who live in a
carnivalesque world challenging and overthrowing gender rules in Spain XVII century being active
and determined women who will choose a polyamorous marriage, in order to stand up for women's
freedom in marriage and life.

2



ÍNDICE

1. Introducción: justificación del tema, objetivos y metodología...........................p. 4

2. Estado de la cuestión: paseo por una playa casi desierta....................................p. 6

3. La construcción del género en la España del XVII.............................................p. 13

4. Las mujeres y el teatro español del XVII............................................................p. 22

5. Feliciana Enríquez de Guzmán: una dramaturga contracorriente.......................p. 25

5.1. Datos biográficos.....................................................................................p. 25

5.2.  La Tragicomedia de los jardines y campos sabeos como obra global...p. 27

6. El concepto de autora a través de los paratextos de la Tragicomedia................p. 33

6.1. El prólogo: versos para defender el clasicismo.......................................p. 33

6.2. La carta “A los lectores”: obra para la inmensa minoría........................p. 38

6.3. La “carta executoria”: mujer y autora ganadora del Laurel de Apolo....p. 40

7. La  subversión  de  los  entremeses  de  personaje  en  los  entreactos  de  la
Tragicomedia.....................................................................................................p. 47

7.1.  Los entreactos de la Tragicomedia y el género de teatro breve............p. 47

7.2.  El matrimonio libre y poliamoroso.......................................................p. 51

7.3.  Las tres Gracias casaderas y sus pretendientes.....................................p. 53

7.4.  Las tres Gracias Mohosas vs. Belidiana y Maya..................................p. 60

8. Recursos para la subversión..............................................................................p. 63

8.1. El uso de la mitología............................................................................p. 63

8.2. Los juegos del lenguaje.........................................................................p. 66

9. Conclusiones generales.....................................................................................p. 71

10. Bibliografía.......................................................................................................p. 72

3



1.  INTRODUCCIÓN:  JUSTIFICACIÓN  DEL  TEMA,  OBJETIVOS  Y
METODOLOGÍA

 En  este  Trabajo  de  Fin  de  Máster  (en  adelante  TFM)  estudiaremos  la  figura  de  doña
Feliciana Enríquez de Guzmán, la primera dramaturga española con obra publicada. Nuestro estudio
se centra principalmente en dos de los entremeses que acompañan su Tragicomedia de los jardines
y campos sabeos  (1624),  donde se produce una transgresión de las normas de género y que la
presentan a ella como una revolucionaria. Esta autora sevillana, pionera al publicar su obra en 1624,
ha  sido  silenciada  e  ignorada  por  el  canon  literario  español  durante  siglos  y  no  figura  en  los
manuales  e  historias  de  la  literatura.  En  las  últimas  décadas,  gracias  a  la  reivindicación  del
movimiento feminista de estudiar y visibilizar a las mujeres escritoras, se ha empezado a defender
su  figura,  pero  sin  que  todavía  sea  conocida  por  el  público  ni  haya  entrado  en  los  manuales
escolares.  Así,  a  través  de  nuestro  TFM,  queremos  mostrar,  en  primer  lugar,  quién  fue  doña
Feliciana Enríquez de Guzmán y cómo, en su obra, centrándonos en los entreactos, y,  en parte,
también en su vida, subvirtió las normas de género vigentes en la España del siglo XVII.  

 Como dice Lillian S. Robinson, el establecimiento de lo que llamamos el “canon literario”,
el conjunto de obras que se estudian y se consideran relevantes culturalmente, muchas veces ha sido
un “acuerdo entre caballeros”1, donde los hombres han tomado la decisión de qué obra entraba y
qué  obra  no,  copando  los  espacios  en  los  que  esto  se  decide  (publicaciones,  universidades,
congresos, premios literarios, etc.), con el resultado de la práctica invisibilización de las mujeres
escritoras. Un canon literario por el que se podría pensar que “la calidad estética de las mujeres
escritoras, y en particular de las hispanas, resulta ínfima y marginal”2, como señala Mª Victoria
Reyzábal, dado el escasísimo número de mujeres que entran en consideración3. Por ello, se puede
afirmar que “entre los autores consagrados faltan ellas”4. 

 Para acabar  con esta ignorancia,  en las últimas décadas,  la crítica feminista,  tal  y como
explica Elaine Showalter5, se dedicó en una primera etapa a mostrar la misoginia de la práctica
literaria en la historia; es decir, a estudiar las obras clásicas y ver cómo se presentaba a la mujer en
la literatura de todas las épocas. En un segundo momento, al constatar que las mujeres habían sido

1 Lillian S. ROBINSON, “Traicionando nuestro texto. Desafíos feministas al canon literario”, en Enric Sullà (comp.),
El canon literario, Madrid, Arco Libros, 1998, p. 116.

2 Mª Victoria REYZÁBAL,  Canon literario y diferencia de género en la educación, Madrid, Editorial La Muralla,
2012, p. 11.

3 En nuestra  experiencia  como docentes  de  instituto,  podemos  afirmar  que  los  manuales  de  Eso  y  Bachillerato
nombran a tres escritoras: Teresa de Jesús, Rosalía de Castro y Carmen Laforet.

4 Mª Victoria REYZÁBAL, op. cit., p. 17.

5 Elaine SHOWALTER (ed.), The new feminist criticism, Londres, Virago Press, 1986, pp. 5-6.  

4



también escritoras y que el canon establecido había silenciado a todas esas creadoras de todas las
épocas, comenzó el esfuerzo por la recuperación y visibilización de estas mujeres olvidadas.

 Con nuestro TFM queremos unirnos a esa visibilización de las mujeres escritoras y presentar
y defender a la primera dramaturga española con obra conocida publicada, doña Feliciana Enríquez
de Guzmán, porque, como dicen, por ejemplo, las profesoras Nieves Ibeas y Mª Ángeles Millán, se
debe “visibilizar esta presencia silenciada” y “reconsiderar la historia”6. Creemos que es justo y
necesario. 

Por tanto, el objetivo general de nuestro TFM es:

 Reivindicar la figura de doña Feliciana Enríquez de Guzmán como pionera en el campo de
la literatura dramática. 

 Como objetivos específicos,  nos proponemos:

 Mostrar las claves de la construcción del género en la España del siglo XVII.

 Estudiar  la  obra de doña Feliciana,  centrándonos en sus reivindicaciones  como autora y
mujer, atendiendo especialmente a los entreactos de la primera parte por considerarlos una
de las partes más rompedoras o innovadoras de la obra, al mostrar mujeres activas,  que
llevan el peso de la acción y que deciden sobre su vida.

 Analizar los entreactos de la primera parte de la  Tragicomedia de los jardines y campos
sabeos, para evidenciar su novedad en cuanto al tratamiento de la mujer.

 Comparar los personajes femeninos de los entreactos con las protagonistas de las dos partes
de la Tragicomedia. 

 Para ello, hemos seguido la siguiente metodología de trabajo:

 Recopilación de las fuentes bibliográficas referidas tanto a la posición de la mujer en la
España del XVII como a la literatura española del Barroco; ya  de manera específica,  lo
publicado acerca de la autora. Esta labor la hemos realizado en la biblioteca María Moliner
de la Universidad de Zaragoza y a partir especialmente de las bases de datos Bibliografía de
la  literatura  española  desde  1980,  dirigida  por  Carmen  Simón  Palmer,  y  BIESES
(Bibliografía de Escritoras Españolas)7.  

 Lectura  y  análisis  de  la  obra  de  doña Feliciana  Enríquez  de  Guzmán.  Para  ello  hemos
empleado la edición de Louis C. Pérez de 19888, hasta la fecha la única edición disponible
de la obra completa. 

6 Nieves IBEAS, Mª Ángeles MILLÁN (ed.), La conjura del olvido. Escritura y feminismo, Barcelona, Icaria, 1997,
p. 11.

7 https://www.bieses.net (última visita: 21-7-19) 

5

https://www.bieses.net/


 Tras un breve estado de la cuestión, comenzaremos explicando las claves de la construcción
del  género  en  la  España  del  XVII,  para  contextualizar  nuestro  estudio  y  entender  por  qué
hablaremos  de  subversión  del  género  en  doña  Feliciana  Enríquez  de  Guzmán.  Seguidamente,
comentaremos brevemente la relación de las mujeres con el teatro español del XVII, sobre todo
desde el punto de vista de autoras. Después, ya nos centraremos en la figura de nuestra dramaturga,
hablando primero de los datos biográficos que conocemos, para tratar después de su obra y sus
paratextos, que nos brindan ya una primera imagen de la autora como una escritora rompedora por
no decir que revolucionaria. En la parte central del trabajo, estudiaremos los dos entreactos de la
primera parte de la Tragicomedia de los jardines y campos sabeos, focalizando nuestra atención en
la subversión que presentan desde el punto de vista del género, a partir del tema planteado y de sus
personajes femeninos contrastados con los de la Tragicomedia. Este capítulo se cierra con el estudio
de los recursos empleados para la subversión, en concreto con el uso burlesco de la mitología y el
lenguaje. Por último, presentaremos unas conclusiones, donde recordaremos las ideas centrales de
este TFM. 

2. ESTADO DE LA CUESTIÓN: PASEO POR UNA PLAYA CASI DESIERTA

 

 En cuanto a la bibliografía, debemos comenzar destacando que doña Feliciana Enríquez de
Guzmán  es  una  autora  casi  desconocida,  muy  poco  o  nada  nombrada  en  las  Historias  de  la
Literatura  canónicas  y  apenas  citada  en  los  estudios  de  Filología  Hispánica9.  Como  hemos
comentado anteriormente, gracias a la reivindicación de la crítica feminista de sacar a la luz a las
escritoras que han sido silenciadas por el canon literario hegemónico, en las últimas décadas esto ha
ido cambiando y ya podemos encontrar más estudios e interés por su persona. 

De inicio,  decidimos  investigar  qué aparecía  sobre nuestra  autora en las  Historias  de la
Literatura canónicas. Como en su momento indicaron Mª Carmen Marín Pina y Nieves Baranda
Leturio, estos manuales han incidido “una y otra vez en las mismas autoras”10, con un “desinterés
total y absoluto por las escritoras”11 hasta los últimos años, donde se ha visto una mejoría, aunque

8 Louis C. PÉREZ,  The Dramatic Works of Feliciana Enríquez de Guzmán, Valencia, Albatros Hispanofila, 1988.
Citamos siempre por esta edición, menos los entreactos, sin necesidad de remitir a nota.

9 Nosotras, licenciadas en Filología Hispánica y profesoras de Lengua Castellana y Literatura muy aficionadas al
teatro áureo español, no habíamos oído hablar de esta autora. Fue gracias a nuestra directora del TFM que supimos
de su existencia.

10 Mª Carmen MARÍN PINA, Nieves BARANDA LETURIO, “Bibliografía de escritoras españolas (Edad Media-siglo
XVIII). Una base de datos”, en Anthony Close (ed.), Actas del VIII congreso de la AISO (Asociación Internacional
Siglo de Oro), Cambridge, Asociación Internacional del Siglo de Oro, 2006, p. 425. En el ámbito de la literatura
áurea, tres son las que conforman el canon fijado en estas historias de la literatura: Teresa de Jesús, María de Jesús
de Ágreda y María de Zayas. 

6



las Historias de la Literatura siguen siendo “muy conservadoras e inmovilistas”12.  Comprobamos
esto por nosotras mismas, tras consultar catorce manuales (quince, si contamos un suplemento de
una de ellas), certificamos que solo tres nombran a doña Feliciana. A continuación, vamos a dar una
relación de los manuales consultados en los que se encuentra totalmente silenciada:

 Díaz – Plaja, G. (dir.), Historia general de las literaturas hispánicas. III. Renacimiento
y Barroco, Barcelona, Vergara, 1968.

 Alborg,  J.L., Historia de la literatura española,  volumen II, época barroca,  Madrid,
Gredos, 1973. 

 Díez Borque (coord.), Historia de la literatura española, volumen II (Renacimiento y
Barroco), Madrid, Taurus, 1982. 

 Rico,  F.  (dir.), Historia  y  crítica  de  la  literatura  española,  tomo 3  (Siglos  de  oro:
Barroco), Barcelona, Crítica, 1983. Sí la nombra en el suplemento de 1992, pero no en
el tomo primero.

 Wilson, E.M., Moir, D, Historia de la literatura española 3: Siglos de Oro: Teatro,
Barcelona, Ariel, 1985.

 VV. AA., Historia de la literatura española, volumen I, desde los orígenes al siglo XVII,
Madrid, Cátedra, 1990. 

 Valbuena  Prat,  A.,  Historia  de  la  literatura  española,  volumen  III  (siglo  XVII),
Barcelona, ed. Gustavo Gili, 1992.

 Canavaggio,  J.  (dir.),  Historia  de  la  literatura  española,  tomo  III  (siglo  XVII),
Barcelona, Ariel, 1995.

 Alvar, C., Mainer, J.-C., Navarro, R., Breve historia de la literatura española, Madrid,
Alianza editorial, 1997.

 Menéndez  Peláez,  J.  (coord.),  Historia  de  la  literatura  española,  volumen  II:
Renacimiento y Barroco, León, Everest, 2005.

 Rodríguez Camacho, L., Manual de historia de la literatura española, volumen I, siglos
XIII al XVII, Madrid, Castalia Universidad, 2009.

 Ruiz Pérez, P.,  Historia de la literatura española, volumen 3, el siglo del arte nuevo
(1598-1691), Barcelona, Crítica, 2010.

11 Ibídem, p. 429. 

12 Ibídem, p. 433.

7



 Se menciona, en orden cronológico, en el Manual de literatura española de Felipe Pedraza
y Milagros Rodríguez de 198013. Aquí nombran a doña Feliciana en dos ocasiones: en la primera, la
citan como una de las defensoras de la poética clásica; y en la segunda, la mencionan como posible
inspiración para doña Jimena, la protagonista de El amor médico de Tirso de Molina14. 

 El segundo manual que la registra es el primer suplemento al tomo tercero de la Historia y
crítica de la literatura española dirigida por Francisco Rico15. Este suplemento, de 1992, estuvo a
cargo de Aurora Egido. Aquí, doña Feliciana aparece mencionada como defensora de la unidad de
tiempo en el teatro.  

 El tercer manual que la cita es el de Pedro Ruiz Pérez, Manual de estudios literarios de los
siglos de oro16. Solo la nombra como autora de obras cortesanas. En cambio, no la incluye en la
Historia de la literatura española 3, el siglo del arte nuevo (1598-1691), Barcelona, Crítica, 2010.

 Dentro de lo que son manuales específicos de teatro, merece también mención el volumen
Autoras en la historia del teatro español, dirigido por Juan Antonio Hormigón, que recopila a todas
las  autoras  teatrales  españolas  conocidas  entre  1500  y  1994.  Doña  Feliciana  es  presentada
brevemente  con  un  pequeño  resumen  y  acercamiento  a  su  obra17.  Igualmente,  nuestra  autora
también se registra en  Teatro español [de la A a la Z]18, obra de Javier Huerta, Emilio Peral y
Héctor Urzáiz, de 2005, con unos breves datos sobre su vida y su obra, con mención de su defensa
de autora como mujer y su enfrentamiento con el ideario de Lope y la comedia nueva.

 Ya centrándonos en la bibliografía específica, si seguimos un criterio cronológico, debemos
empezar nombrando los Apuntes para una biblioteca de escritoras españolas de Manuel Serrano y
Sanz19. En esta obra pionera, escrita entre 1898 y 1903, el profesor Serrano y Sanz reunió a las
escritoras españolas de las que se tenía noticia entre 1401 y 1833. Se trata de un repertorio básico de

13 Felipe B. PEDRAZA, Milagros RODRÍGUEZ CÁCERES, Manual de literatura española, volumen IV: Barroco.
Teatro, Tafalla, Cénlit ediciones, 1980, pp. 104, 335.

14 Conociéndolo,  no  nos  sorprende  excesivamente  que,  ya  en  1980,  el  profesor  Pedraza,  uno  de  los  mayores
especialistas en Lope de Vega y responsable durante años de las Jornadas de teatro clásico de Almagro, conozca a
nuestra autora y la nombre. Probablemente llegó hasta ella a través de un texto de Lope que habla de una tal doña
Feliciana Enríquez y que, erróneamente, se ha relacionado con nuestra autora. 

15 Aurora EGIDO, Francisco RICO (dir.), Historia y crítica de la literatura española, tomo 3/1, Barcelona, Crítica, 
1992, p. 166. 

16 Pedro RUIZ PÉREZ, Manual de estudios literarios de los siglos de oro, Madrid, Castalia Universidad, 2003, p. 462.

17 Juan Antonio HORMIGÓN, Autoras en la historia del teatro español (1500-1994), vol. 1, Madrid, Asociación de
directores de escena de España, 1996, pp. 445-456. 

18 Javier HUERTA CALVO, Emilio PERAL VEGA, Héctor URZÁIZ TORTAJADA, Teatro español [de la A a la Z],
Madrid, Espasa Calpe, 2005, pp. 247-248.

19 Manuel SERRANO Y SANZ, Apuntes para una biblioteca de escritoras españolas, tomo I, segunda parte, Madrid,
Atlas, 1975. (1ª ed: 1898-1903)

8



consulta,  en la que el historiador cita a nuestra dramaturga,  dando los poquísimos datos que se
tenían en este momento sobre ella20 (a saber: escritora de origen sevillano, nacida en el último tercio
del XVI, casada dos veces y autora de un único drama conocido y publicado). A su vez publica, por
primera vez, un fragmento de la primera parte de la Tragicomedia de los jardines y campos sabeos,
tres de los cuatro entreactos y la carta executoria. 

 El estudio de Santiago Montoto y Sedas,  Doña Feliciana Enríquez de Guzmán21, leído en
1914 en la Real Academia de Buenas Letras de Sevilla y publicado un año después, avanza en el
conocimiento biográfico de la autora, aportando algún dato biográfico novedoso como el hecho de
que nuestra autora vivió los últimos años con penurias económicas. 

 En 1988 encontramos el primer trabajo sobre la obra de doña Feliciana, que además es la
única publicación moderna íntegra de su obra. Se trata de la obra de Louis C. Pérez The dramatic
works of Feliciana Enríquez de Guzmán22, en la que presenta un estudio introductorio sin muchos
datos novedosos respecto a Serrano y Sanz y a Montoto. Lo relevante de esta obra es que es la única
edición completa de la obra de doña Feliciana, más allá de la edición original de 1624 y 1627. 

 En 1994 se publican exentos los entreactos  a cargo de Felicidad González  Santamera y
Fernando  Doménech  en  la  antología  de  dramaturgas  barrocas  Teatro  de  mujeres  del  Barroco:
María de Zayas, Feliciana Enríquez de Guzmán y Leonor de la Cueva23. En ella también hay una
breve e interesantísima introducción que da unas claves muy acertadas para entender estas piezas de
teatro breve.

 Fernando Doménech,  en  1999,  presenta  el  trabajo  “Feliciana  Enríquez  de  Guzmán:  una
clasicista  barroca”24,  que  ofrece  un  acercamiento  a  nuestra  dramaturga  con  los  pocos  datos
biográficos que se conocían en ese momento y un repaso a su obra y la defensa que hace de las
normas clásicas.

20 Ibídem, pp. 356-358.

21 Santiago  MONTOTO  DE SEDAS,  Doña  Feliciana  Enríquez  de  Guzmán,  estudio  leído  en  la  Real  Academia
Sevillana de Buenas Letras el día 4 de diciembre de 1914, Sevilla, Imprenta de la Diputación Provincial, 1915, en:
BIESES (Bibliografía de escritoras española), publicación web: https://www.bieses.net/ (última visita: 18-5-19).

22 Louis C. PÉREZ, op. cit. 

23 Felicidad GONZÁLEZ SANTAMERA y Fernando DOMÉNECH (ed.),  Teatro de mujeres del Barroco: María de
Zayas, Feliciana Enríquez de Guzmán y Leonor de la Cueva, Madrid, Publicación de la Asociación de Directores de
Escena de España, 1994. 

24 Fernando DOMÉNECH, “Feliciana Enríquez de Guzmán: una clasicista barroca”, en Mercedes de los Reyes Peña
(ed.), La presencia de la mujer en el teatro barroco español, Almagro, 23 y 24 de julio de 1997 , Junta de Andalucía,
Consejería de Cultura, Centro de documentación de las Artes Escénicas de Andalucía, Festival de Almagro, 1998,
pp. 97-124. 

9

https://www.bieses.net/


 También de 1999 es  el  trabajo en inglés  de Ted E.  McVay,  “The use of  mythology in
Feliciana Enríquez de Guzmán's  Tragicomedia de los jardines y campos sabeos”25, que estudia el
uso de la mitología en la obra de doña Feliciana y defiende que esa utilización es por la defensa que
realiza nuestra autora de los preceptos clásicos y como muestra de sus conocimientos, sobre todo
teniendo en cuenta su posición como mujer.

 La única publicación que es propiamente un estudio de la obra de doña Feliciana se debe a
M.  Reina  Ruiz26,  quien  en  2005  publica  Monstruos,  mujer  y  teatro  en  el  Barroco. Feliciana
Enríquez  de  Guzmán,  primera  dramaturga  española.  En  ella  encontramos  una  aproximación
interdisciplinar  (desde la sociología,  el  psicoanálisis,  etc.)  muy interesante a la  obra de nuestra
dramaturga, entendiendo monstruo como un símbolo de aquello que se sale de la normalidad, lo
establecido, para referirse a su figura rompedora. 

 También de 2005 es un artículo de Julio Vélez-Sainz, “Alabanza política y crítica literaria en
la  Tragicomedia de los jardines y campos sabeos  de Feliciana Enríquez de Guzmán”27, donde el
autor analiza el empleo de la mitología dentro de la Tragicomedia como una alabanza política hacia
el monarca, Felipe IV, y una crítica literaria hacia la comedia nueva de Lope que triunfaba en los
escenarios. 

 Ya en 2006 tenemos un estudio de Pedro Conde Parrado y Cristina de la Rosa Cubo, “Una
lectura de Ovidio en el drama español del siglo XVII: La Tragicomedia de los jardines y campos
sabeos de Feliciana Enríquez de Guzmán”28, donde los autores muestran la excepcionalidad del caso
de  doña Feliciana  como mujer,  escritora,  que  muestra  sus  conocimientos  desplegando  todo un
mundo mitológico tanto en la Tragicomedia como en los entreactos y los paratextos, centrándose en
los entreactos de la segunda parte de la Tragicomedia.

 En 2009 se publicó un artículo de Cristina de la Rosa, “Transgresiones de género y parodia
mítica en Feliciana Enríquez de Guzmán”29, que estudia la “carta executoria” y cómo nuestra autora

25 Ted E. McVAY, Jr., “The use of mythology in Feliciana Enríquez de Guzmán's  Tragicomedia de los jardines y
campos sabeos”, en Valerie Hegstrom y Amy R. Williamsen (eds.),  Engendering the early modern stage. Women
Playwrights in the Spanish Empire, Nueva Orleans, University Press of the South, 1999, pp. 139-150.

26 M. REINA RUIZ,  Monstruos, mujer y teatro en el Barroco. Feliciana Enríquez de Guzmán, primera dramaturga
española, Nueva York, Peter Lang, 2005.

27 Julio VÉLEZ-SAINZ, “Alabanza política y crítica literaria en la Tragicomedia de los jardines y campos sabeos de
Feliciana Enríquez de Guzmán”, Bulletin of the Comediantes, 57/1 (2005), pp. 91-105.

28 Pedro CONDE PARRADO, Cristina DE LA ROSA CUBO, “Una lectura de Ovidio en el drama español del siglo
XVII:  La  Tragicomedia  de  los  jardines  y  campos  sabeos de  Feliciana  Enríquez  de  Guzmán”,  en  Susana  Gil-
Albarellos  Pérez-Pedrero  y  Mercedes  Rodríguez  Pequeño  (eds.),  Ecos  silenciados.  La  mujer  en  la  literatura
española. Siglos XII al XVIII, Segovia, Junta de Castilla y León, Instituto Castellano y Leonés de la Lengua, 2006,
pp. 253-261.   

29 Cristina DE LA ROSA, “Transgresiones de género y parodia mítica en Feliciana Enríquez de Guzmán”, en Mª Pilar
Celma Valero y Mercedes Rodríguez Pequeño (eds.), Vivir al margen. Mujer, poder e institución literaria, Segovia,
Junta de Castilla y León, Instituto Castellano y Leonés de la Lengua, 2009, pp. 197-206. 

10



subvierte las normas de género en los entreactos, por lo cual nos ha sido un texto muy útil para la
parte central de nuestro TFM.

 De 2010 es un artículo de M. Reina Ruiz, “Cervantes, Góngora y Feliciana Enríquez de
Guzmán: voces discordantes de la monarquía cómica”30, donde la autora estudia cómo estos tres
escritores fueron disidentes de la comedia nueva de Lope y por ello relegados del mundo teatral de
éxito en la España de la primera mitad del XVII.  

 De  2011 es  un  trabajo  en  inglés  de  Rina  Walthaus,  “'A garden  of  her  own':  Feliciana
Enríquez de Guzmán and her  Tragicomedia  de los jardines y campos sabeos”31, que estudia la
defensa que hace de sí misma doña Feliciana y su condición de mujer autora en un mundo de
hombres,  y  cómo  lo  afronta  a  través  de  la  autoafirmación  en  sus  conocimientos  y  su  linaje,
mostrándose como una voz disidente y subversiva de su tiempo. 

 En 2012 nos encontramos la obra definitiva en cuanto a la biografía de doña Feliciana se
refiere. Se trata del estudio de Piedad Bolaños Doña Feliciana Enríquez de Guzmán. Crónica de un
fracaso vital  (1569-1644)32.  Tras una exhaustiva investigación,  redacta  una biografía  de nuestra
autora que arroja luz sobre muchas sombras referidas a su vida. Poco tiempo antes, Bolaños había
publicado un estudio sobre la biblioteca de Francisco de León Garavito y su influencia en doña
Feliciana, información conseguida a través del testamento del letrado sevillano33.  

 En el colectivo de 2015 Perspectives on early modern women in Iberia and the Americas:
studies in law, society, art and literature in honor of Anne J. Cruz, Mª Carmen Marín Pina llama la
atención sobre el interés de doña Feliciana Enríquez de Guzmán por los libros de caballerías y las
deudas que su Tragicomedia contrae con ellos34.

30 M. REINA RUIZ,  “Cervantes,  Góngora  y Feliciana  Enríquez  de Guzmán:  voces  discordantes  de la monarquía
cómica”, en Germán Vega García-Luengos y Héctor Urzáiz Tortajada (eds.), Cuatrocientos años del Arte nuevo de
hacer  comedias  de  Lope de  Vega.  Actas  selectas  del  XIV congreso  de  la  Asociación  Internacional  de Teatro
Español y Novohispano de los Siglos de Oro; Olmedo,  20 al  23 de julio de 2009,  Valladolid,  Universidad de
Valladolid, Secretariado de Publicaciones e Intercambio Editorial, 2010, pp. 929-936.

31 Rina WALTHAUS, “'A garden of her own': Feliciana Enríquez de Guzmán and her Tragicomedia de los jardines y
campos sabeos”, en Anne Bollmann (ed.),  A place of their own. Women writers and their social environments
(1450-1700), Frankfurt am Main, Peter Lang, 2011, pp. 121-134.

32 Piedad BOLAÑOS DONOSO,  Doña Feliciana Enríquez de Guzmán. Crónica de un fracaso vital  (1569-1644),
Sevilla, Universidad de Sevilla, 2012.

33 Piedad  BOLAÑOS  DONOSO,  “Doña  Feliciana  Enríquez  de  Guzmán  y  sus  fuentes  literarias:  examen  de  la
biblioteca de don Francisco de León Garavito”, Teatro de palabras, 1 (2007), pp. 1-21.  

34 Mª Carmen MARÍN PINA, “Feliciana Enríquez de Guzmán, una dramaturga barroca seducida por los libros de
caballerías” en Adrienne L. Martín y Mª Cristina Quintero (eds.),  Perspectives on early modern women in Iberia
and the Americas: studies in law, society, art and literature in honor of Anne J. Cruz , Nueva York, Escribana books,
2015, pp. 596-614.

11



 Además  de  los  estudios  comentados,  el  interés  por  la  dramaturga  sevillana  trasciende
fronteras y una parte de su obra, en concreto los entreactos, se ha traducido recientemente al inglés,
en 2016, en el colectivo Feliciana Enríquez de Guzmán, Ana Caro Mallén and Sor Marcela de San
Félix:  Women Playwrights of  Early Modern Spain35,  editado por Nieves Romero - Díaz y Lisa
Vollendorf. El trabajo va precedido por un interesante estudio referido a estas pioneras del teatro en
España.  

 Así, vemos que nuestra autora ha interesado como rara avis dentro del panorama del teatro
áureo español y que los estudios se han centrado en su biografía, en analizar el uso de la mitología o
su  posición  como  defensora  de  las  normas  clásicas,  interesando  más  en  un  principio  la
Tragicomedia que los entreactos, a pesar del reconocimiento bastante unánime del valor de estos
últimos. Lo que casi no se ha trabajado, menos en un caso, es el estudio de su obra desde una
perspectiva de género, que es precisamente lo que queremos realizar en este TFM.

 Por último, nos hemos preguntado también qué conocimiento hay de nuestra autora fuera
del ámbito académico. Lo primero que debemos destacar es que en 2011, por ejemplo, la compañía
Teatro del Velador puso en escena Las gracias mohosas36, los entreactos de la primera parte de la
Tragicomedia,  en el Teatro Pavón de Madrid, cuando estaba como sede de la CNTC (Compañía
Nacional de Teatro Clásico). No nos ha sorprendido especialmente, porque ese fue el momento en
el que Helena Pimenta entró como directora de la CNTC, y con ella al frente se ha representado a
María  de  Zayas  o a  Sor  Juana  Inés;  siempre  ha  intentado  dar  visibilidad  a  las  escritoras  y ha
conferido  también  un punto de vista  feminista  a  las  obras  clásicas  de Lope o Calderón37.  Esta
representación fue muy bien acogida por la crítica, que alabó la novedad y la subversión del texto
de nuestra autora. Así, en El País hablaron de “Esperpento del siglo XVII”38, poniendo de relieve lo
avanzado de la obra y estableciendo una conexión con el esperpento de Valle, algo que también
hacen Felicidad González y Fernando Doménech en su edición de los entreactos39. En  El Mundo
dijeron que era una “curiosa obra” con una “delirante historia”40. En el Abc escribieron que era una
“deliciosa y desvergonzada pieza” con “gusto por el delirio grotesco y el subrayado de los tintes

35 Nieves ROMERO – DÍAZ y Lisa VOLLENDORF (eds.),  Feliciana Enríquez de Guzmán, Ana Caro Mallén and
Sor  Marcela  de  San  Félix:  Women  Playwrights  of  Early  Modern  Spain,  Toronto,  Ontario,  Medieval  and
Renaissance Texts and Studies, 2016.

36 Se puede visionar parte de la representación en los siguientes enlaces: 

       https://www.youtube.com/watch?v=UtmWoGDXLS0 (última visita: 9-7-19)

       https://www.youtube.com/watch?v=EOIBU00xZxE (última visita: 9-7-19)

37 Sobra recordar que su primer montaje como directora dentro de la CNTC fue La vida es sueño con Blanca Portillo
como Segismundo, estrenada en Almagro en julio de 2012; y apoyó la revisión del  Don Juan Tenorio de Zorrilla
que dirigió Blanca Portillo, en la que el protagonista interrumpía el final y decía al público: “¿Por qué seguís aquí, si
soy un asesino, un violador, …?” y que destruía el mito del don Juan.

38  https://elpais.com/cultura/2011/06/03/actualidad/1307052011_850215.html (última visita: 11-7-19)

39 Felicidad GONZÁLEZ SANTAMERA, Fernando DOMÉNECH, op. cit., p. 180.

12

https://elpais.com/cultura/2011/06/03/actualidad/1307052011_850215.html
https://www.youtube.com/watch?v=EOIBU00xZxE
https://www.youtube.com/watch?v=UtmWoGDXLS0


esperpénticos”41. O en la revista  Anagnórisis,  Antonio Guijarro-Donadiós habló de “espectáculo
grotesco,  transgresor  y  muy  divertido”,  “un  verdadero  espectáculo  de  mojiganga  barroca  y
celebración carnavalesca”42. Todas estas críticas ponían de relieve la novedad, la transgresión, la
subversión,  la  relación  con lo  grotesco  y  carnavalesco  de  los  entreactos  de  nuestra  autora  que
estudiaremos en el punto central de nuestro trabajo, y dejaron patente que la obra de doña Feliciana
se puede poner sobre el escenario y tener éxito hoy. 

 Además,  en 2013 se estrenó una obra llamada  Barrocamiento (Ellas se atrevieron),  que
recreaba la vida de María de Zayas, Sor Juana Inés de la Cruz y doña Feliciana. Esta representación,
que no pudimos verla en su momento pero que la hemos podido visionar gracias a la teatroteca del
INAEM43, coloca a las tres autoras, resucitadas, hoy en día. Cada una de ellas va contando episodios
de su vida, donde se ponen de manifiesto las dificultades tan grandes a las que se tuvieron que
enfrentar  por el  hecho de ser mujeres.  Una obra en verso que busca la  reivindicación de estas
mujeres olvidadas, de las que se puede afirmar que doña Feliciana es la más desconocida de las tres,
sin duda. Nos ha parecido una propuesta muy loable, pero falla en el rigor histórico en cuanto a
nuestra dramaturga, al basar buena parte de lo que cuenta en una falsa relación de doña Feliciana
con unos versos de Lope de Vega44, que Piedad Bolaños ya ha demostrado totalmente ficticia. 

 En  conclusión,  se  puede  observar  que  doña  Feliciana  Enríquez  de  Guzmán,  primera
dramaturga  española  con obra  impresa  y  hasta  la  fecha  conocida,  es  una  autora  prácticamente
ignorada en la Historia de la Literatura canónica; si bien, en las dos últimas décadas, con el esfuerzo
de recuperación de autoras olvidadas, se le está comenzando a dar la relevancia que debería tener.
Desde nuestro punto de vista, el paso más urgente para su recuperación es editarla, poner al alcance
del público una edición fiable y asequible. Por todo esto, creemos que es muy necesaria una labor
de visibilización como la que queremos hacer con nuestro TFM. 

3. LA CONSTRUCCIÓN DEL GÉNERO EN LA ESPAÑA DEL XVII

 El siglo XVII es una época caracterizada normalmente como “oscura” por las continuas
crisis políticas, sociales y económicas. Una sociedad del denominado Antiguo Régimen donde el

40 https://www.elmundo.es/elmundo/2011/06/10/andalucia_sevilla/1307706182.html (última visita: 11-7-19)

41 http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/2011/06/24/057.html (última visita: 11-7-19)

42 http://www.anagnorisis.es/pdfs/n7/guijarro-donadios(125-132)resena_n7.pdf (última visita: 11-7-19)

43 http://teatroteca.teatro.es/opac/#indice (última visita: 11-7-19)

44 Lope de Vega, en la silva tercera de su Laurel de Apolo (1631), habla de una tal Feliciana Enríquez, que se fue a
estudiar a Salamanca vestida de hombre, que se enamoró de un compañero de clase y que era poeta. Durante mucho
tiempo se ha relacionado esto con nuestra dramaturga, dados los pocos datos biográficos que se tenían, pero hoy,
con seguridad, se sabe que no era ella. 

13

http://teatroteca.teatro.es/opac/#indice
http://www.anagnorisis.es/pdfs/n7/guijarro-donadios(125-132)resena_n7.pdf
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/2011/06/24/057.html
https://www.elmundo.es/elmundo/2011/06/10/andalucia_sevilla/1307706182.html


Rey  absoluto  tenía  todo  el  poder  y  la  población  española  estaba  totalmente  jerarquizada  en
estamentos: el rey, con la nobleza, en lo más alto de la pirámide; la Iglesia, diferenciando entre la
alta jerarquía eclesiástica o alto clero y la base de la Iglesia, los curas y monjas, llamados bajo clero;
el estamento militar; y, por último, el pueblo llano, que era la inmensa mayoría de la población,
donde entraban los campesinos y campesinas, los artesanos y artesanas, etc. Como explicaremos
más adelante, esta división estamental va a ser fundamental a la hora de entender la situación de las
mujeres en la España del XVII. 

 Los reyes de la casa de los Austrias fueron sucediéndose (Felipe III [1598-1621], Felipe IV
[1621-1665]) y cada uno de ellos fue dejando el gobierno en manos de sus validos, sin preocuparse
de la situación que vivía el pueblo ni de las necesidades de gobierno del Imperio. Esto llegó a su
límite  con el  último  Austria,  Carlos  II  (1665-1700),  cuya  inutilidad  manifiesta  dejó al  antiguo
Imperio Español muy mermado y murió sin descendencia, lo que llevó a la Guerra de Sucesión y la
llegada al trono español de los Borbones con Felipe V. 

 España se convirtió en el país ejemplar de la Contrarreforma tras la celebración del Concilio
de Trento (1545-1563), lo que magnificó la importancia de la Iglesia Católica y de la institución
encargada  del  mantenimiento  de  la  “moral”:  la  Santa  Inquisición.  Así,  la  Iglesia  fue  la  que
estableció los parámetros de lo “honrado” dentro de la sociedad; en otras palabras, difundió y fijó el
comportamiento que debía regir para los hombres y las mujeres, que es en lo que nos vamos a
centrar a continuación. 

 En la Edad Moderna, y por tanto en el siglo XVII que nos ocupa, existía un modelo de
perfección humana para hombres y para mujeres; es decir, un patrón de comportamiento establecido
por  la  Iglesia  al  que  debían  aspirar  ambos  y  que  obviamente,  como  iremos  desgranando,  es
totalmente diferenciado. En esta búsqueda de la perfección, los hombres estaban mejor situados que
las mujeres, porque se creía que las mujeres eran débiles, mucho más susceptibles de sucumbir al
pecado, por lo que había que controlarlas45.  Estas ideas eran las que defendían,  por ejemplo,  el
humanista valenciano Juan Luis Vives en  La formación de la mujer cristiana (1528), Antonio de
Guevara en Relox de príncipes (1529), Fray Luis de León en La perfecta casada (1583), Gaspar de
Astete en Tratado del gobierno de la familia (1597) o Juan de la Cerda en Vida política de todos
los estados de las mujeres (1599). 

 Una  idea  fundamental  es  que  se  consideraba  que  el  ser  humano  se  componía  de  dos
elementos: cuerpo y alma. Estos dos rasgos eran compartidos tanto por hombres como por mujeres;
es decir, aquí no había diferencia46. En torno a ello se suscitó un debate entre los que defendían
biológicamente la inferioridad de la mujer y los que, basándose en la igual composición de cuerpo y

45 Esta idea ya viene de la Biblia y de la imagen de Eva como mujer que sucumbe al diablo y supone la perdición de
Adán, el hombre. 

46 Esta será una de las grandes diferencias con la Ilustración y la Edad Contemporánea, al poner entonces como base
del ser humano la razón y defender que solo los hombres la tienen, por lo que las mujeres no deben dedicarse a
cuestiones del ámbito público como gobernar, trabajar fuera de casa, etc.  

14



alma de hombre y mujer, apoyaban la igualdad. Por ejemplo, Huarte de San Juan, en su Examen de
ingenios para las ciencias (1575), un texto que se suponía “científico”, dice: 

 Luego la razón de tener la primera mujer no tanto ingenio, le nació de haberla hecho Dios fría
y húmeda, que es el temperamento necesario para ser fecunda y paridera, y el que contradice el
saber; y si la sacara templada como Adán, fuera sapientísima, pero no pudiera parir ni venirle la
regla, si no fuera por vía sobrenatural47.

 Así,  Huarte  de  San  Juan  está  justificando  biológicamente,  a  partir  de  la  teoría  de  los
humores,  la  inferioridad  de  la  mujer  con  una  misoginia  terrible,  presentándolo  como  tratado
científico. Frente a estas ideas, María de Zayas parece responderle en el prólogo “Al que leyere”, en
sus Novelas amorosas y ejemplares (1638):

 Esta materia de que nos componemos los hombres y las mujeres, ya sea una trabazón de fuego
y barro, o ya una masa de espíritus y terrones, no tiene más nobleza en ellos que en nosotras; si
es una misma la sangre, los sentidos, las potencias, y los órganos por donde se obran sus efetos
son unos mismos, la misma alma que ellos (porque las almas ni son hombres, ni mujeres), ¿qué
razón hay para que ellos sean sabios y presuman que nosotras no podemos serlo?48. 

 Esto  es  una  muestra  de  cómo  un  grupo  de  hombres  intentaban  buscar  un  argumento
biológico, científico, que justificara el rol inferior que la sociedad, comandada por la Iglesia, había
impuesto a las mujeres, diciendo que su cuerpo tenía unas características inferiores a las de los
hombres.  Frente  a  estos  argumentos  biologicistas,  algunas  mujeres,  como  María  de  Zayas,
respondieron expresando que si ambos, hombres y mujeres, estaban compuestos de cuerpo y alma,
y  el  cuerpo  tenía  los  mismos  órganos  vitales  realizando  las  mismas  funciones,  ¿cómo  podía
sostenerse ese criterio?

 Por último, antes de centrarnos en las diferencias de género, debemos tener claro que la
sociedad española del XVII era la sociedad del privilegio, de la jerarquía, donde lo que importaba
era el estatus, la clase social. La categoría social estaba por encima del género, lo que llevaba a lo
que conocemos como “tolerancia con la excepción”: si una mujer pertenecía a la clase alta, se le
permitía realizar cosas impensables para el resto de las mujeres. Esta idea la desarrolla, por ejemplo,
Nerea Aresti, ejemplificándola con el caso de Catalina de Erauso, la “monja alférez”, que pertenecía
a una destacada familia y se escapó con 11 años del convento donde estaba recluida con vestimenta
de hombre, combatió en América en el ejército español destacando por su valentía en la lucha, y
tras 15 años de servicio el rey Felipe IV le otorgó una pensión y el papa Urbano VIII la recibió y le
permitió mantener su vestimenta masculina. ¿Por qué se consintió? Demostró que, biológicamente,
era virgen, algo esencial para la honra femenina; era un “híbrido” entre hombre y mujer, lo que

47 Juan HUARTE DE SAN JUAN,  Examen de ingenios para las ciencias, Guillermo Serés (ed.), Madrid, Cátedra,
Letras Hispánicas, 1989, pp. 614-615. 

48 María de ZAYAS Y SOTOMAYOR, Novelas amorosas y ejemplares, Julián Olivares (ed.), Madrid, Cátedra, Letras
Hispánicas, p. 159. 

15



causaba curiosidad; pero, también, como dice Aresti, por su clase social, porque en el siglo XVII
“exceptions to prevailing gender norms met with more tolerance in privileged social circles”49.

 Comenzando ya con los ideales de género establecidos en la época, la sociedad se movía en
torno a la institución del matrimonio y la familia, establecida por la Iglesia en la Edad Media para
imponer un orden social. Tal y como explica Isabel Morant50, el ideal de familia del siglo XVII
trasladaba el modelo organizativo monárquico, donde, bajo una estricta jerarquía, el hombre tenía el
papel activo y representativo, como la imagen de la familia en la sociedad, y la mujer tenía un papel
pasivo y dependiente. La base de las ideas misóginas defendidas en la época llevaba a que todo en
la familia girara en torno al pater familias o padre de familia51.

 Las mujeres, dentro de la familia, debían desempeñar el papel de esposas, madres o hijas. La
esposa, como defendían Fray Luis de León o Juan Luis Vives ya en el XVI, debía ser obediente al
marido, sumisa y discreta, siendo siempre consciente de que los intereses y preocupaciones de su
marido estaban muy por encima de los suyos. Debía saber encargarse de las cuestiones de la casa,
acompañar a su marido y colmarle las necesidades que tuviera52. 

 Como explica Isabel Morant53, si la mujer acataba sin rechistar estas normas como esposa y
se sometía a la total voluntad del marido, todo era paz y concordia en el hogar. En cambio, si la
mujer  era  insumisa  y  no  seguía  las  normas,  eso  provocaba  toda  clase  de  desórdenes  de
comportamiento  en  el  hombre.  Así,  se  le  echaba la  culpa  a  las  mujeres  de todas  las  acciones
reprobables masculinas. 

 Como madres, las mujeres debían educar a sus hijos e hijas en el catolicismo, preparando a
los chicos para la vida como padres de familia y a las chicas, como futuras esposas obedientes y
sumisas. La educación de los hijos e hijas era una obligación de la madre, por lo que ella era la
responsable  de  cualquier  desviación  que  surgiera.  En  el  caso  de  las  hijas,  era  fundamental  el
mantenimiento de la virginidad para conseguir un matrimonio honroso, y para eso se las debía tener
controladas y vigiladas. 

49 Nerea ARESTI, “The Gendered Identities of the 'Lieutenant Nun': Rethinking the Story of a Female Warrior in
Early Modern Spain”, Gender & History, 19/3 (2007), p. 402. 

50 Isabel  MORANT (dir.),  Historia de las mujeres en España y América latina, volumen II:  El mundo moderno ,
Madrid, Cátedra, 2005,  p. 17.

51 La concepción de la superioridad del hombre sobre la mujer la defienden Juan Luis Vives o Fray Luis de León, en el
XVI, como ya hemos comentado antes; pero estas ideas provenían de la Edad Media, y ya se empezaron a oír en la
Grecia clásica del siglo V a.C. 

52 Aquí entran las necesidades de carácter sexual, ya que se consideraba que el hombre, por su naturaleza, tenía que
cubrir unas necesidades sexuales, y la esposa estaba obligada a proveer adecuadamente y en cualquier momento
esos requerimientos. 

53 Isabel MORANT (dir.), op. cit., p. 45.

16



 Las hijas debían obediencia a sus padres, sobre todo a su padre, y tenían que ser sumisas,
serviciales, calladas, humildes y castas. Su finalidad principal era conseguir un casamiento honroso
para su familia y formar entonces su propia familia. Como explica Isabel Morant54, la virginidad de
las jóvenes se vigilaba en la casa familiar, donde la muchacha debía vivir sin contacto con hombres
e  ignorando  su  sexualidad.  Así,  la  obediencia  y  la  sumisión  al  hombre  se  aprendía  desde  el
nacimiento y se transmitía en la casa paterna.

 La honra era el concepto social más importante en el siglo XVII. Para que se considerara
honrada a una familia, las mujeres debían cumplir este ideal como esposas, madres o hijas. Así, la
honra de la familia estaba en manos de las mujeres, ya que se basaba en la virginidad de las hijas
ante el matrimonio y la fidelidad de la esposa, pero solo podía ser defendida y vengada por los
hombres, por el padre de familia. 

 Esta idea de la honra familiar, basada en el comportamiento de las mujeres, podemos verla
en numerosas obras de teatro de la época. Quizá, los dos casos más conocidos de la historia de
nuestro teatro áureo son Fuenteovejuna (1619), de Lope de Vega, y El alcalde de Zalamea (1651),
de Pedro Calderón de la Barca. En ambas, una mujer, soltera y virgen, es raptada y violada por un
hombre poderoso; en la primera, Laurencia le recrimina a su padre que no la haya defendido, ya que
era su obligación como padre de familia y guardián de la honra familiar; y en la segunda, Isabel le
pide a su padre que acabe con su vida,  ya  que al  ser violada ha deshonrado a la familia,  y su
hermano a punto está de matarla. Laurencia, en Fuenteovejuna, se expresa así: 

 Aún no era yo de Frondoso, 

para que digas que tome

como marido, venganza,

que aquí por tu cuenta corre;

que en tanto que de las bodas

no haya llegado la noche,

del padre y no del marido,

la obligación presupone; [..]

 ¡Gallinas, vuestras mujeres

sufrís que otros hombres gocen! […]

¡Vive Dios, que he de trazar

que solas mujeres cobren 

la honra, de estos tiranos,

54 Ibídem, p. 44.

17



la sangre, de estos traidores!55

 Por otro lado, como decimos, los hombres eran los únicos que podían vengar la deshonra
familiar.  Esto quiere decir  que una mujer no podía tomar la justicia por su mano si había sido
deshonrada; tenía que ser su padre o su hermano el que llevara a cabo la venganza. Esto dio lugar a
casos de mujeres que buscan recuperar la honra disfrazadas de varón. En el teatro áureo tenemos
muchos ejemplos de esto, entre ellos el de Valor, agravio y mujer de Ana Caro, pero quizá el más
representativo y conocido es La vida es sueño, de Pedro Calderón de la Barca, que comienza con
Rosaura  llegando  al  castillo  con  ropa  y  nombre  de  varón  para  buscar  al  hombre  que  la  ha
abandonado en el altar  después de prometerle matrimonio,  lo que ha causado la deshonra de la
familia. Como mujer no puede restaurar la honra familiar, por lo que se hace pasar por hombre.
Rosaura le explica su historia a Segismundo, y termina con estas palabras:

 Mujer vengo a persuadirte

al remedio de mi honra, 

y varón vengo a alentarte

a que cobres tu corona.

Mujer vengo a enternecerte

cuando a tus palabras me ponga

y varón vengo a servirte

cuando a tus gentes socorra.

Mujer vengo a que me valgas

en mi agravio y mi congoja,

y varón vengo a valerte

con mi acero y mi persona.

Y así piensa, que si hoy

como a mujer me enamoras

como varón te daré

la muerte en defensa honrosa 

de mi honor, porque he de ser

en su conquista amorosa,

mujer para darte quejas,

55 Lope de VEGA, Cristóbal de MONROY, Fuenteovejuna (dos comedias), Francisco López Estrada (ed.), Madrid,
Clásicos Castalia, 1991, pp. 137-139.

18



varón para ganar honras56.

 Centrándonos en las diferencias por estamentos, tal y como hemos comentado antes, este es
un aspecto fundamental. Debido al tipo de sociedad imperante en España en el XVII, las diferencias
entre las mujeres de las distintas clases sociales era notable. Las mujeres de clase social más alta
eran, por un lado, las que se suponía que más debían respetar las normas de género. Como señalan
Bonnie S. Anderson y Judith P. Zinsser57, tenían acceso a estudios que se consideraban “adecuados”
para ellas, como podía ser la música, la danza y las lenguas. 

 Las jóvenes españolas pertenecientes a las clases altas y medias aprendían a leer y escribir.
Las de clase más alta solían estudiar con profesores particulares y a las segundas les enseñaban sus
madres o recibían formación en los conventos, donde muchas finalmente acababan profesando58. Se
recomendaban las lecturas de libros religiosos, para aumentar la piedad en ellas, pero no novelas,
como ya hiciera Juan Luis Vives en La formación de la mujer cristiana. Se avisaba de la maldad de
que leyeran, por ejemplo, novelas de caballerías. Las mujeres, en muchos casos, se saltaban estas
normas, ya que se sabe que los libros de caballerías eran los favoritos de las féminas en el XVI y
principios del XVII. En algunos casos se llegaba a aconsejar vetar estos libros para que las mujeres
no se “salieran” del camino recto. 

 Lo que buscaba la familia para las hijas era conseguirles un casamiento adecuado. Estos
matrimonios eran concertados por los padres, no por las jóvenes59. Para ello, requerían tener una
dote buena. A mayor dote, mejor iba a poder ser el casamiento y más honroso para la familia. Por
ello,  los  matrimonios  venían  precedidos  de  negociaciones  monetarias  entre  las  dos  familias60.
Después,  esa dote era  gestionada ya  por  el  marido,  responsable  último y máximo de todas  las
cuestiones familiares. Esto era así en todos los estamentos. 

 Las  mujeres de clase alta,  como ya  hemos  comentado,  eran las que,  por otro lado,  más
acceso tenían a salirse de estos patrones de género sin ser por ello rechazadas por la sociedad. Si
pensamos en las escritoras del XVII como doña Feliciana Enríquez de Guzmán o María de Zayas,
ambas pertenecían a la baja nobleza, y ello les permitió tener cierta educación y acceder al ámbito
público, vetado a las mujeres. 

56 Pedro CALDERÓN DE LA BARCA, La vida es sueño, Ciriaco Morón (ed.), Madrid, Cátedra, Letras Hispánicas,
1989, p. 175. 

57 Bonnie S. ANDERSON y Judith P. ZINSEER,  Historia de las mujeres: una historia propia, vol. 2,  Barcelona,
Crítica, 1991, p. 30.

58 Ibídem, p. 602.

59 Nuestra autora muestra esto, por ejemplo, en la primera parte de la  Tragicomedia, donde vemos a una disgustada
Belidiana porque su padre le impide casarse con el hombre que ama. También, como estudiaremos más adelante,
doña Feliciana  presenta  todo lo  contrario  en  los  entreactos,  donde realiza  una  reivindicación  de la  libertad  de
elección femenina en el matrimonio. 

60 Bonnie S. ANDERSON y Judith P. ZINSEER, op. cit., p. 30.

19



 Respecto a las mujeres de clase media-baja,  que era el  porcentaje mayoritario,  debemos
recordar que la España del XVII era un país eminentemente rural y pobre. Aunque no hay cifras
concretas, parece que la mayoría de estas mujeres no sabía leer ni escribir. Aquí debemos recordar
que estas dos destrezas no van juntas; por ello, se tiene la impresión de que había más mujeres que
sabían leer, algo que sí se consideraba “de utilidad”, que escribir, que se entendía que era algo de lo
que las mujeres, y en general la clase baja de la sociedad, podían prescindir perfectamente. 

 Las mujeres de la clase baja trabajaban porque era una necesidad imperiosa para la familia.
Muchas veces, si vivían en el campo, trabajaban en las labores campesinas junto a sus maridos; si
residían en la ciudad, trabajaban en el taller de su marido, si era artesano; o podían trabajar como
ama de cría, limpiadora, costurera, en cuidados de personas, etc.; oficios que se realizaban muchas
veces dentro del propio hogar, porque recordamos que los talleres artesanos eran también la propia
casa de la familia del artesano. Estos trabajos, en muchos casos, no se tienen contabilizados como
economía de un país, y son fundamentales.  

 Dentro de las familias de clase baja, muchas veces se mandaba a las hijas a trabajar como
criada en una casa con ocho años. En estos casos, la muchacha recibía techo y comida a cambio de
sus servicios como criada; y al final de su estancia, que podía ser cuando tenía unos 20 años, la
familia para la que había trabajado le daba una dote para que se pudiera casar. Como decimos, esta
era muchas veces la solución que encontraban las familias de clase baja para que sus hijas pudieran
tener una dote y se pudieran casar. 

 Si la dote no daba para conseguir un matrimonio honroso para la familia, o si eran varias
hijas y se concentraba todo el dinero en la dote de la mayor, las jóvenes iban a un convento. Como
explican Bonnie Anderson y Judith Zinsser61, en los conventos femeninos del XVII se encontraban
grupos  de  mujeres  muy heterogéneos,  que  estaban allí  por  motivos  muy  diversos.  Algunas  de
verdad profesaban por sus creencias religiosas, otras estaban ahí obligadas por sus padres y otras
ingresaban en el convento escapando de los matrimonios concertados por las familias.  

 Los conventos proporcionaron a las mujeres un ámbito en el que moverse con una cierta
libertad sin tener que depender ni compartir lecho con un hombre. Esto dio muchos casos de monjas
escritoras en el XVII, que seguían la estela de Teresa de Jesús, escritora mística del XVI que marcó
un ejemplo para todas estas mujeres. La mayoría de ellas, como la santa abulense ya había hecho,
escribían por mandato de sus confesores, para que explicaran las visiones religiosas que habían
tenido o los sentimientos religiosos que profesaban62. Todas aspiraban a ser modelo de santa. 

 Así, hemos visto que una mujer, cuando llegaba a cierta edad, tenía que casarse, si tenía
dote, o ingresar en un convento. Pero, ¿qué pasaba con las mujeres que se quedaban viudas? En

61 Ibídem, p. 605.

62 Este tema ha sido estudiado por la crítica. Véanse, entre otros, los trabajos de Isabelle Poutrin Le voile et la plume:
Autobiographie et sainteté féminine dans l'Espagne moderne (1995) o Sonia Herpoel  A la zaga de santa Teresa,
autobiografías por mandato (1999).

20



estos casos, la Iglesia insistía en que debían mantener el máximo recato en su casa, dejarse ver poco
y no levantar sospechas. En la mayoría de los casos, cuando una mujer se quedaba viuda pasaba a
hacerse cargo del negocio de su marido. Conocemos muchos casos de impresoras o libreras que
continuaron con el trabajo de sus difuntos maridos, y también de otros gremios en los que estos les
daban permiso a las viudas para seguir con el taller. En general, los gremios no permitían mujeres
en la mayoría de los casos; o no se les dejaba llegar a oficiales, en otros casos. Pero la realidad es
que las mujeres trabajaban en los talleres con sus maridos, por lo que cuando se quedaban viudas
solicitaban permiso para continuar con el taller, y solían dárselo. 

 La sociedad patriarcal española del XVII quería que las mujeres estuvieran siempre bajo el
amparo y la supervisión de un hombre, por lo que las viudas era algo que desconcertaba bastante.
Por ello, la Iglesia insistía tanto en que las viudas debían mantenerse en su casa, encerradas, y ser
vistas lo menos posible. La sociedad quería que las mujeres estuvieran encerradas y supervisadas, y
las viudas podían ir en contra de eso, ya que ya no estaban bajo el mandato del marido que las
mantenía en el hogar.

 Por último, vamos a hablar de las mujeres que estaban fuera de estas normas de género.
Había mujeres que estaban fuera de los márgenes de la sociedad. Como explica Mary Elizabeth
Perry63, las que no seguían estas normas masculinas vagaban en los límites de la respetabilidad,
moviéndose entre el ostracismo y la integración. Dentro del ámbito de las mujeres que rompieron
los códigos de conducta sexual,  encontramos mujeres  procesadas por adulterio  o fornicación,  y
prostitutas. Como recuerda Isabel Morant64, la infidelidad de la esposa era considerada uno de los
pecados femeninos más graves. El adulterio femenino obligaba al marido a terminar el matrimonio
y “desechar” a su esposa. Frente a esto, el adulterio masculino también era pecado, pero mucho más
leve, y en ningún caso se planteaba que una mujer pudiera repudiar a su marido por esto. Por lo
tanto, se ve claro algo esencial: los criterios morales no eran los mismos para los dos sexos. 

 En el caso de la prostitución, lo que se hizo en las ciudades fue regularla y obligarlas a estar
en burdeles, en lugar de en la calle. Se consideraba que la prostitución era “un mal necesario” para
que los hombres jóvenes o los maridos que no conseguían lo que querían de sus mujeres en el
ámbito  sexual  se  desfogaran,  ya  que  se entendía  que  los  hombres,  por  naturaleza,  tenían  unas
“necesidades sexuales” que debían cubrir. A pesar de esto, como dice Mary Elizabeth Perry65, las
prostitutas  encarnaban  la  máxima  depravación  femenina  por  “traicionar”  el  modelo  de  mujer
“virgen y santa” difundido por la Iglesia. 

 También  encontramos  a  las  mujeres  sanadoras,  “hechiceras”  o  “brujas”,  igualmente  al
margen de la sociedad y perseguidas por la Santa Inquisición. Desde tiempos remotos, las mujeres

63 Mary Elizabeth PERRY, Ni espada rota ni mujer que trota. Mujer y desorden social en la Sevilla del Siglo de Oro,
Barcelona, Crítica, 1993, p. 17.

64 Isabel MORANT (dir.), op. cit., p. 44.

65 Mary Elizabeth PERRY, op. cit., p. 52.

21



habían aprendido a realizar curas en casa con lo que hoy llamaríamos “medicina natural”. En la
Edad Moderna se empezó a sospechar de esas mujeres que dispensaban remedios naturales y que
habían aprendido de sus madres o abuelas. Todo esto proviene de la idea que había difundido la
Iglesia  de la mujer como un peligro para el  hombre porque tenía  unas capacidades que podían
“volver loco” al varón, y por eso había que mantenerla atada en casa y vigilada. Estas sanadoras
empezaron a ser mal vistas y perseguidas por la Iglesia y la sociedad en general. En un paso más de
esta locura en la que se pensaba que las mujeres tenían “poderes” que podían utilizar contra los
hombres, estaban las tachadas de “brujas”. Se conocen varios autos de fe de la Santa Inquisición
durante la Edad Moderna de “brujas”, mujeres a las que se acusaba de echar males de ojo, causar
lluvias, la destrucción de ganado, etc. Normalmente, eran representadas como mujeres malvadas,
feas, peligrosas, etc. 

 En otro ámbito, en los márgenes de la sociedad, se encontraban las beatas. Las beatas eran
mujeres que decidían dedicar su vida a la religión y realizar voto de castidad, pero en su casa; es
decir, tomaban la opción de vivir una vida religiosa sin entrar en un convento, bajo una comunidad.
Al principio, se consideraban mujeres santas, piadosas, que tenían una especial conexión con Dios.
Pero esto fue cambiando, ya que la Iglesia se dio cuenta de que eran mujeres libres, que salían y
entraban  y  no  se  sometían  a  ningún  control  masculino.  Por  ello,  se  fueron  difundiendo  ideas
negativas sobre ellas, hasta que la Iglesia decidió obligarlas a ingresar en un convento.   

 En definitiva, en este punto hemos visto las diferencias existentes en cuanto al género en la
España del XVII, cómo la sociedad estaba dirigida por unos ideales de comportamiento femenino y
masculino  marcados  por  la  Iglesia  donde las  mujeres  estaban sometidas  a  los  hombres  (padre,
marido,  hermano y confesor), y donde las mujeres,  como dice Isabel Morant66,  no tenían ni las
mismas expectativas ni las mismas posibilidades de desarrollo personal que los hombres.

4. LAS MUJERES Y EL TEATRO ESPAÑOL DEL XVII

 La relación de todas estas mujeres con la cultura fue muy diversa. En relación con el teatro,
las mujeres fueron espectadoras, actrices, empresarias y, unas pocas, escritoras. El teatro era, en el
siglo XVII, el gran espectáculo de masas. Los corrales de comedia, desde la apertura del Corral del
Príncipe en Madrid, comenzaron a proliferar desde el último cuarto del siglo XVI por todas las
ciudades  españolas.  Con  ellos  triunfaba  una  forma  de  hacer  teatro,  el  llamado  “arte  nuevo”,
instaurado por Lope de Vega y normativizado en su Arte nuevo de hacer comedias  publicado en
1609. 

 Las mujeres de todas las clases sociales participaban como espectadoras. Las de clase social
más baja estaban en la cazuela, una estancia del corral que era exclusiva para las mujeres. Si eran de

66 Isabel MORANT (dir.), op. cit, p. 14.

22



clase media y se podían permitir gastar más dinero, podían estar en los aposentos con compañía
masculina. Igualmente, también podían ser actrices, cómicas67. En el último cuarto del siglo XVI,
durante un breve espacio de tiempo,  la Santa Inquisición y todos los moralistas  detractores  del
teatro consiguieron que se prohibiera  a las mujeres actuar.  Enseguida se dieron cuenta de que,
entonces,  eran  los  hombres  caracterizados  de  mujeres  los  que  tenían  que  hacer  los  papeles
femeninos, y eso podía llevar a algo peor, la sodomía. Ante esto, se decidió permitir a las mujeres
que actuaran, pero con unas condiciones: debían estar casadas con un actor de la compañía. Esto no
impidió que muchos de esos moralistas de la época que intentaban acabar con el teatro acusaran a
estas actrices de ser “todas prostitutas disimuladas”68, con el supuesto consentimiento de su marido.
En muchas ocasiones, eran estas mismas actrices las que ponían en pie junto a su marido la obra,
por lo que también eran empresarias e incluso directoras de escena.  

 Los moralistas también intentaron prohibir el uso de prendas masculinas en las mujeres que
subían a las tablas, pero esto sabemos a ciencia cierta que no se cumplió, porque tenemos muchos
ejemplos de personajes femeninos travestidos, como los ya citados de Leonor (Valor, agravio y
mujer) y Rosaura (La vida es sueño). El propio Lope de Vega, en el Arte nuevo de hacer comedias,
lo alaba porque gusta al vulgo. Dice el poeta: 

 Las damas no desdigan de su nombre;

y si mudaren traje, sea de modo

que pueda perdonarse, porque suele

el disfraz varonil agradar mucho69.

Como vemos,  para Lope no es ningún problema que en la obra las damas se vistan de
hombre para, por ejemplo, vengar su honra o pasar desapercibidas. Esto se convirtió en un recurso
típico del teatro áureo, que, como señala Teresa Ferrer Valls, tenía una doble función: por un lado,
erótica para los espectadores masculinos y,  por otro lado, una función transgresora “por lo que
suponía de inversión de papeles”70. 

67 Todos estos datos sobre las compañías, actores y actrices, contratos, etc., que se daban en los Siglos de Oro en
España están siendo estudiados por el grupo de investigación teatral DICAT, dirigido por Teresa Ferrer Valls, y se
ha materializado en la herramienta DICAT (Diccionario biográfico de actores del teatro clásico español). Página
web: https://dicat.uv.es/index.php (última visita: 9-7-19).

68 Teresa Ferrer Valls, “La ruptura del silencio: mujeres dramaturgas en el siglo XVII”, en Sonia Mattalía y Milagros
Aleza (eds.), Mujeres: escrituras y lenguajes (en la cultura latinoamericana y española), Valencia, Universidad de
Valencia, 1995, p. 98.

69 Lope DE VEGA, Arte nuevo de hacer comedias, Felipe B. Pedraza Jiménez (ed.), Servicio de publicaciones de la
Universidad de Castilla – La Mancha, 2016, p. 95. 

70 Teresa  FERRER VALLS,  “Mujer  y  escritura  dramática en el  Siglo de Oro:  del  acatamiento  a la  réplica  de la
convención teatral”, en Mercedes de los Reyes Peña (ed.), Actas del seminario La presencia de la mujer en el teatro
barroco español, Almagro 23 y 24 de julio de 1997, Junta de Andalucía, Festival Internacional de Teatro Clásico de
Almagro, Colección Cuadernos Escénicos, nº5, 1998, p. 21. 

23

https://dicat.uv.es/index.php


 El  ámbito  más  complicado  de  todos  fue  el  de  la  escritura.  Nuestra  dramaturga,  doña
Feliciana, fue la primera mujer en publicar una obra de teatro, en 1624. Ella abre la nómina de
dramaturgas,  integrada  por  María  de  Zayas  y  Sotomayor,  más  conocida  por  su  faceta  como
novelista, pero también autora de la pieza teatral manuscrita La traición en la amistad. Le sigue la
sevillana  Ana Caro de Mallén,  una escritora de oficio,  amiga de la  anterior,  y autora de autos
sacramentales  escritos  por  encargo  y  de  dos  comedias,  El  conde  Partinuplés (publicada
póstumamente en 1653) y Valor, agravio y mujer  (de esta conservamos dos manuscritos, uno del
XVII  y otro del  XVIII,  en  la  Biblioteca  Nacional,  y  dos  sueltas,  sin  año,  pero  que se pueden
circunscribir en la segunda mitad del XVII).  También, Leonor de la Cueva y Silva, autora de la
obra manuscrita  La firmeza en el ausencia. En el ámbito conventual, donde la práctica teatral era
habitual, pues las religiosas componían piezas para representar en diferentes festividades71, destaca
sor Marcela de San Félix, hija de Lope de Vega y Micaela Luján, de la que se conservan seis obras
teatrales bajo el título  Coloquios espirituales.  A estas añadimos a Sor Juana Inés de la Cruz, que
escribió  dos  comedias  para  entretenimiento  de  las  monjas  y  de  los  Virreyes  de  México,  Los
empeños de una casa y  Amor es más laberinto,  y a la lisboeta Ángela de Azevedo, de la que se
conservan tres comedia impresas:  La margarita del Tajo que dio nombre a Santarén,  El muerto
disimulado y Dicha y desdicha del juego y devoción de la virgen, de finales del XVII o principios
del XVIII. A esta nómina se pueden sumar las autoras que dicen tener obra teatral,  pero no la
conservamos, como Mariana de Carvajal,  Juana Josefa Meneses, condesa de Ericeira,  o Leonor
Menezes  Noronha,  que  escribía  bajo  el  seudónimo  de  Laura  Mauricia72.  No  tenemos  ningún
conocimiento de dramaturgas anteriores al siglo XVII, lo que indica que las mujeres se adentran
como  autoras  en  este  mundo  a  principios  del  XVII,  cuando  el  teatro  ya  se  consolida  como
espectáculo de masas. Como indica Nieves Baranda, “solo a partir del segundo decenio del siglo
XVII se comprueba que las mujeres también quieren su propio hueco como autoras dramáticas”73.

 Como podemos observar,  es un grupo pequeño, ¿por  qué? Como sostiene Teresa Ferrer
Valls74, aquí confluyen varios factores: muchas obras estaban manuscritas, sin ser publicadas, algo
que era muy habitual en el ámbito teatral, lo que favorece su desaparición por el paso del tiempo; la
idea de que las mujeres debían estar en casa, calladas,  sin estudiar y preocupándose solo de su

71 Este aspecto lo ha estudiado, entre otros, Valerie Hegstrom en su artículo “El convento como espacio escénico y la
monja  como actriz:  montajes  teatrales  en  tres  conventos  de  Valladolid,  Madrid y Lisboa”,  en  Nieves  Baranda
Leturio y Mª Carmen Marín Pina (eds.), Letras en la celda. Cultura escrita en los conventos femeninos en la España
moderna,  Madrid, Iberoamericana – Vervuert, 2014, pp. 363-376. 

72 Para  todo  este  panorama,  véase  Nieves  BARANDA,  “Las  dramaturgas  del  siglo  XVII”,  en  Ignacio  Arellano
(coord.),  Paraninfos,  segundones y  epígonos de la  comedia  del  siglo de  oro,  Barcelona,  Anthropos,  Grupo de
Investigación Siglo de Oro de la Universidad de Navarra, 2004, pp. 21-28; y Teresa FERRER VALLS, “La ruptura
del silencio: mujeres dramaturgas en el siglo XVII”, en Sonia Mattalía y Milagros Aleza (eds.), Mujeres: escrituras
y lenguajes (en la cultura latinoamericana y española), Valencia, Universidad de Valencia, 1995, pp. 91-108.

73 Nieves BARANDA, art. cit., p. 21.

74 Teresa FERRER VALLS, art. cit., pp. 91, 92, 97, 98.

24



marido y sus hijos repercutió enormemente en el desarrollo artístico y cultural de las mujeres como
creadoras; además, a esto se suma el hecho de que el teatro tenía un grupo de moralistas en contra,
que  atacaban  los  espectáculos  y  a  todos los  responsables  de los  mismos,  lo  que haría  que las
mujeres quisieran alejarse de ese mundo.  

 En  definitiva,  hemos  visto  que  las  mujeres  estuvieron  presentes  en  todos  los  ámbitos
teatrales en el XVII; como espectadoras, actrices, empresarias y,  finalmente, como dramaturgas.
Este último ámbito fue el más complicado debido a la situación social  de la mujer, entre otros
factores.  A pesar  de  todo,  hubo un grupo de  autoras  valientes,  decididas  y,  en  algunos  casos,
sabemos que exitosas, que rompieron los estereotipos femeninos de la época y se adentraron en un
mundo de hombres, y de las que conservamos un pequeño número de obras. De entre ellas, vamos a
estudiar a la primera con obra publicada conocida, doña Feliciana Enríquez de Guzmán.

5. FELICIANA  ENRÍQUEZ  DE  GUZMÁN:  UNA  DRAMATURGA
CONTRACORRIENTE

 5.1. Datos biográficos75

 Doña Feliciana Enríquez de Guzmán nació en Sevilla en 1569, cerca del 12 de julio, día de
su bautizo. Hija de Diego García de la Torre y María Enríquez de Guzmán. Su madre pertenecía a
una familia noble y su padre se dedicaba a gestionar el patrimonio de la familia. El matrimonio tuvo
cuatro hijos: tres niñas y un niño. Nuestra autora era la mayor de los hermanos. Después, vinieron
su hermana Carlota, que nació en 1575; Rodrigo, nacido en 1580; y Magdalena, nacida en 1584.
Carlota y Magdalena fueron monjas76, ingresaron en el convento de Santa Inés de Sevilla; Carlota,
poco antes de enero de 1595 y Magdalena, en 1605. El único varón, Rodrigo, parece que murió muy
joven,  seguramente  al  ir  a  América  a  intentar  hacer  fortuna.  Todos  ellos  aparecerán  en  los
preliminares de su obra.

Su infancia transcurrió entre su casa de Sevilla en el barrio de San Vicente, primero, y de
Santa  María,  después  y  una  casa  de  verano  que  tenían,  con  una  huerta.  Parece  que  sufrieron
estrecheces económicas, porque el padre tuvo que alquilar parte de la casa de verano y los cambios
de casa en Sevilla fueron, probablemente,  por cuestiones económicas. En 1604 se sabe que sus
padres ya habían muerto y desde 1605 doña Feliciana se encargó del patronato y obra pía de Isabel
Núñez  Farfán,  tía  de  la  abuela  de  doña  Feliciana,  Inés  Sánchez  Farfán.  El  cometido  de  los
patronatos y obras pías era gestionar unos bienes para una finalidad social y piadosa, buscando la

75 Para este apartado, todos los datos están tomados de Piedad BOLAÑOS DONOSO, op. cit.

76 Como luego veremos, a ellas les dedica su obra Tragicomedia de los jardines y campos sabeos. 

25



salvación del alma del patrono. En el caso de la obra de Isabel Núñez, se encargaba de proporcionar
dote a muchachas que no tenían recursos para que así pudieran casarse o entrar en el convento77.
Doña Feliciana, como patrona de esta institución, recibía una paga anual y desde la muerte de su
padre hasta el final de su vida, nuestra autora estará ligada a esta institución. 

 Doña Feliciana tuvo un primer intento de matrimonio, con don Juan de Avellaneda. Como
explica Piedad Bolaños78, no se sabe qué le llevó a tomar la decisión de casarse ni se sabe por qué se
rompió el compromiso posteriormente. Finalmente, contrajo matrimonio con don Cristóbal Ponce
de Solís y Farfán el 12 de junio de 1616 en Sevilla, que seguramente estaba emparentado con don
Francisco Farfán de los Godos, el otro patrono, junto con doña Feliciana, de la obra pía de Isabel
Núñez Farfán. Parece que don Cristóbal era un hombre de gran capacidad económica y más mayor
que doña Feliciana;  de hecho, cuando se casaron, él  llevaba más de quince años viudo. Piedad
Bolaños lo define como: “liberal,  rico, modesto de portes, muy religioso,  mujeriego, cariñoso y
agradecido”79. Este matrimonio duró poco, ya que don Cristóbal falleció tres años después, en 1619.
Desde el momento de su muerte, nuestra autora quedó también al cargo de gestionar la herencia de
su difunto marido. 

 El nueve de octubre de 161980, unos meses más tarde del fallecimiento de don Cristóbal,
doña Feliciana se casó de nuevo con el que parece que había sido y fue el gran amor de su vida 81:
don Francisco de León Garavito. Es bastante probable que ya se hubieran conocido de jóvenes y se
hubieran enamorado entonces. La familia León Garavito era una familia hidalga de Sevilla muy
bien situada socialmente. Don Francisco estudió Cánones en Salamanca y era abogado de la Real
Audiencia  de  Sevilla.  Fue  autor  de  dos  obras:  Arbitrio  del  desempeño  de  Su  Majestad  y
conservación y aumento de la grandeza de Su Monarquía de España e Información en derecho por
la purissima y limpissima concepción de la  siempre Virgen Madre de Dios,  y  señora nuestra,
concebida sin mancha, ni deuda de pecado original, ambas publicadas en Sevilla en 1625. 

 Durante  su  matrimonio,  don  Francisco  se  encargó  de  gestionar  los  bienes  familiares,
incluidos los de la obra pía de Isabel Núñez Farfán y el primer marido de doña Feliciana. Se puede
intuir que el matrimonio fue muy feliz, con una perfecta simbiosis entre ambos, durante los casi
diez años que duró. No tuvieron descendencia, algo que no sorprende mucho si tenemos en cuenta
que los dos rondaban los 50 años cuando se casaron. Fue un matrimonio en la madurez, afortunado

77 Como ya hemos comentado en el segundo apartado, para entrar en el convento también se debía pagar una dote.

78 Piedad BOLAÑOS DONOSO, op. cit., pp. 120, 128.

79 Ibídem, p. 134. 

80 Esta fecha es la misma fecha en la que está firmada la Tragicomedia, lo que respalda algo que explicaremos más
adelante: la Tragicomedia es una dramatización y un homenaje a su historia de amor con León Garavito. Ella sería
Maya y su marido, Clarisel. 

81 El hecho de que era un amor de hace tiempo lo afirman los dos biógrafos de doña Feliciana: Santiago MONTOTO,
op. cit, p. 14; Piedad BOLAÑOS, op. cit., p. 153. 

26



y deseado, parece. Don Francisco falleció el 28 de febrero de 1629. De su testamento, resulta muy
interesante la biblioteca de más de 100 títulos que poseía, y en la que encontramos obras que parece
que pudo leer nuestra autora y servirle  de inspiración y aprendizaje  para su escritura,  como el
Orlando furioso de Ariosto, las Metamorfosis de Ovidio, Don Quijote de la Mancha y las Novelas
ejemplares de Miguel de Cervantes, así como obras de Lope y Góngora82. 

 Ya viuda, doña Feliciana tuvo que hacerse cargo de la gestión de su herencia, más lo que le
había quedado de su primer marido y la obra de Isabel Núñez. A partir de aquí, lo que se sabe es
que sus últimos años fueron de penurias económicas y físicas. En 1640 ya se había quedado ciega y
no podía firmar los documentos, y su situación económica era muy precaria. ¿Cómo llegó a esta
coyuntura? De acuerdo con Piedad Bolaños, lo más probable es que nos encontremos ante una mala
praxis de los hombres en los que había delegado para llevar estos asuntos83.

 Doña Feliciana mandó redactar su último testamento el 23 de abril de 1643. Se sabe que
murió entre esa fecha y el seis de diciembre de 1644, día en el que su albacea firmó una entrega de
bienes. Como explica su biógrafa84, no conocemos la fecha exacta de su muerte porque no se ha
conservado el libro de registro de las defunciones en la parroquia de San Esteban de Sevilla. 

5.2. La Tragicomedia de los jardines y campos sabeos como obra global

 Nuestra dramaturga es autora de una única obra conocida,  Tragicomedia de los jardines y
campos sabeos. La Tragicomedia consta de dos partes, cada una con cinco actos, cinco coros para
ser cantados al inicio de cada acto y dos entreactos para representar después del segundo y del
tercer  acto.  Además  de  esta  obra,  solo  se  conocen  las  dos  décimas  dedicadas  a  “La  purísima
concepción de la virgen María” publicadas en el libro de su marido, Francisco de León Garavito,
Información en derecho por la purissima y limpissima concepción de la siempre Virgen Madre de
Dios, y señora nuestra, concebida sin mancha, ni deuda de pecado original, impreso en Sevilla en
1625.

 Como explica Mª Carmen Marín Pina85,  nuestra autora comenzó los trámites para poder
imprimir la obra en Lisboa el 14 de noviembre de 1623. Finalmente, el 9 de septiembre de 1624 ya

82 Piedad  Bolaños  ha  realizado  un  detallado  estudio  de  la  biblioteca  de  León  Garavito,  que  está  descrita  en  su
testamento, en la biografía de nuestra autora y, de manera más concreta, en: Piedad BOLAÑOS DONOSO, “Doña
Feliciana Enríquez de Guzmán y sus fuentes literarias: examen de la biblioteca de don Francisco de León Garavito”,
Teatro de palabras, 1 (2007), pp. 1-28. 

83 Piedad BOLAÑOS DONOSO, op. cit., p. 237.

84 Ibídem, p. 253. 

85 Mª Carmen MARÍN PINA, art. cit., p. 608.

27



tuvo los permisos para llevarla a imprenta. Así, la primera parte fue publicada por primera vez en
Coimbra en 1624, en la imprenta de Jacomo Carvallo; y la segunda en Lisboa, en la imprenta de
Pedro Crasbeeck, también en 162486. Después, hubo una reedición en 1627 de las dos partes, la
primera  parte  en  la  imprenta  de  Gerardo  de  la  Viña  y  la  segunda en  la  de  Pedro  Crasbeeck,
publicada en Lisboa. Gerardo de la Viña decidió aprovechar la portada de la edición de 1624, por lo
que las dos partes serían reeditadas en su imprenta87. 

 Especialmente interesantes resultan los paratextos que acompañan la edición, en concreto las
dedicatorias (a sus hermanas, su cuñado, dos antepasados, todos relacionados con su familia), varios
sonetos, una especie de caligrama que reproduce el nombre de Francisco de León Garavito en todas
las  direcciones,  diez  coros,  un  prólogo,  una  “carta  executoria”  y  una  carta  a  los  lectores.  Es
llamativo que no aparecen versos laudatorios de otros autores, práctica habitual de la época, sino
que es ella misma la que los compone atribuyéndoselos a los protagonistas de la obra, Clarisel y
Maya,  igual  que  hizo  Cervantes  en  El  Quijote,  con los  sonetos  prologales  puestos  en boca de
Dulcinea y otros personajes88. Todo ello ya nos indica algo esencial: se va a escudar en su linaje
para comparecer públicamente, para justificar su osadía como mujer escritora, dramaturga y además
defensora de los preceptos clásicos. Esta idea se culmina con el hecho de que en las dos portadas
aparece el  escudo de su familia,  como orgullo y representación visual de esa dinastía  a la que
pertenece y que la autoriza para su empresa.

 Lo primero que queremos dejar claro es que parece seguro que ella se encargó de toda la
edición; “preparó su obra para la publicación”89 y corrió con los gastos junto con su marido. Esto se
intuye  porque en el testamento de don Francisco de León Garavito, donde aparece detallada su
biblioteca, nombra que tiene 440 ejemplares de la Tragicomedia. Esto, como dice Piedad Bolaños,
es una muestra de que “eran propietarios de la edición de la obra”90.

  Además, este es uno de los poquísimos casos en los que nos encontramos todos los textos
que formarían parte de la representación de la obra teatral. En la primera mitad del XVII, el teatro,
como ya hemos comentado, se convirtió en el gran espectáculo de masas. Ir a una representación
teatral en el XVII suponía estar cuatro o cinco horas; la gente iba con su comida a entretenerse y
pasar  buena  parte  del  día.  En  una  representación  había,  entre  cada  acto  de  la  comedia,  unos
entremeses, bailes, jácaras, etc., para que el escenario no estuviera nunca vacío y la gente no se

86 El hecho de que salieran de dos imprentas distintas puede ser porque el impresor encargado de la edición, Gerardo
de la  Vinha (o Viña),  decidiera  repartir  el  trabajo,  aunque se  distribuyeran  conjuntamente,  como comenta:  Mª
Carmen MARÍN PINA, art. cit., p. 608.

87 Ibídem, p. 608.

88 Esta es la primera vez que aportamos un punto de conexión entre doña Feliciana y Cervantes, pero veremos que no
es el único. Nuestra dramaturga lo había leído y lo admiraba muchísimo.

89 Mª Carmen MARÍN PINA, art. cit., p. 608.

90 Piedad BOLAÑOS DONOSO, op. cit., p. 223.

28



aburriera91. Bueno, pues es algo realmente extraordinario que nos encontremos una obra de teatro
publicada junto a los entreactos que se representaban. Muchas veces, los entremeses ni siquiera eran
del mismo autor que la comedia.  La excepcionalidad de esto lo apunta,  por ejemplo,  M. Reina
Ruiz92. 

 Lo siguiente que llama la atención es que la obra la publicara en Portugal93. Louis C. Pérez94

da tres posibles explicaciones: por un lado, que nuestra autora tuviera algún conocido en Portugal o
confiara más en los impresores portugueses; por otro lado, pudo ser consecuencia de las leyes de
impresión tan restrictivas que hubo en Castilla entre 1625 y 1635, lo que probablemente hizo que
los impresores de Sevilla tuvieran muchísimo trabajo y ella decidiera publicar en otro sitio para no
tener que esperar; o, como tercera opción, que los impresores de Sevilla no quisieran imprimir la
obra porque iban a sacar poco beneficio, ya que estaba orientada a un público minoritario culto.
Cualquiera de los motivos nos parece plausible.  

 Como ya hemos comentado, la obra tuvo una segunda edición en 1627, en Lisboa. ¿Qué
cambió entre la primera y la reedición? Louis C. Pérez95 dice que en la impresión de 1627 se añaden
tres  textos  fundamentales  y que analizaremos un poco más adelante:  el  prólogo al  inicio  de la
primera parte de la obra, y la “carta executoria” y la carta a los lectores al final de la segunda parte
de la Tragicomedia. Esto parece que no es cierto, porque, como explica Mª Carmen Marín Pina96,
hubo diferentes estados de la edición de 1624 y Pérez trabajó con un texto incompleto, sin estos
paratextos, que sí tiene un ejemplar hallado en Toledo. Así, estos preliminares ya estaban en la
edición de 1624. Del cotejo entre ambas ediciones se deduce que “ha borrado el registro de su
escritura,  ha reducido sensiblemente la  presencia de su firma y ha eliminado varias referencias
caballerescas”97. Es decir, quita pasajes, o los cambia, para intentar que la obra sea más fácil de
representar; y el hecho de eliminar referencias caballerescas, como dice Mª Carmen Marín Pina98,
puede tener que ver con el hecho de que en 1627 los libros de caballerías ya estaban desfasados,

91 Debemos recordar que el público era ruidoso y muy poco respetuoso; si no les gustaba la obra, no dudaban en tirar
comida podrida y gritar. De todos, los más escandalosos y de los que dependía que la obra tuviera éxito eran los
mosqueteros, los hombres de bajo escalafón social que estaban en la zona frente al escenario, lo que hoy es el patio
de butacas, normalmente de pie aunque podía haber bancos en las esquinas para entradas más caras. 

92 M. REINA RUIZ, “De orgía y bacanal a sátira política: entreactos de la segunda parte de Los jardines y campos
sabeos de Feliciana Enríquez de Guzmán”, Bulletin of the comediantes, 57/1 (2005), p. 107.

93 Debemos recordar que en 1624 Portugal pertenecía al Imperio español. 

94 Louis C. PÉREZ, op. cit., p. 26.

95 Ibídem, p. 8.

96 Mª Carmen MARÍN PINA, art. cit., pp. 608-609.

97 Ibídem, p. 609.

98 Ibídem, p. 610.

29



pues ya hacía veintidós años de la publicación de la primera parte del Quijote de Cervantes, el libro
cuyo objetivo era acabar con la máquina mal fundada de los libros de caballerías. 

 La obra, la Tragicomedia, está fechada el nueve de octubre de 1619. Nuestra autora termina
así: “Fin de la Tragicomedia los jardines y campos sabeos, que acababa doña Feliciana Enríquez de
Guzmán, en Sevilla en nueve de Octubre de 1619”99 (p. 258). Esta fecha es la del día de su boda con
don Francisco de León Garavito, por lo que parece claro, como veremos, que la obra tiene mucho
de autobiográfico y es un homenaje a su historia de amor con su segundo marido. Pero la obra,
como ella misma cuenta al final de la primera parte de la Tragicomedia en la primera edición, la de
Coimbra, la escribió entre 1599 y 1619,  en distintos periodos:

 Comenzada desde veinte y cuatro de Marzo, hasta veinte y tres de Mayo de mil y quinientos y
noventa y nueve: Y continuada desde seis de Noviembre de mil seiscientos y uno, hasta cuatro
de Enero de mil y seiscientos y dos. Y proseguida en la segunda parte desde diez y seis de Julio
hasta veinte y nueve de Septiembre, y cuatro, y seis de Octubre de mil y seiscientos y diez y
nueve: y acabada en nueve del mismo mes, y año, por Doña Feliciana Enríquez de Guzmán  (p.
174).

 Así, podemos deducir que la primera parte de la Tragicomedia la escribió entre 1599 y 1602,
siendo una mujer soltera con una destacable educación; y la segunda parte la compuso en unos tres
meses,  de julio a octubre de 1619, fecha de su boda con León Garavito y que, como veremos,
respalda el hecho de que la segunda parte dramatice su propia historia de amor. Todo esto, como
indica Fernando Doménech100, muestra que la Tragicomedia fue fruto de una elaboración dilatada en
el tiempo y, sobre todo, de una revisión continua por parte de doña Feliciana. 

 Pero,  ¿de qué trata  la  Tragicomedia de los jardines y campos sabeos? La primera parte
comienza con la llegada de Clarisel, príncipe de Esparta y Micenas, y Beloribo, su escudero, a Saba,
a la corte del rey Belerante, a los llamados Jardines y campos sabeos de su reino. Aparecen con los
nombres falsos de Criselo y Lisdanso por un conflicto que tuvieron con el rey en el pasado. Los dos
buscan conseguir el amor de Belidiana y Clarinda, en medio de numerosas pruebas caballerescas
que van a tener que pasar e historias secundarias protagonizadas por personajes mitológicos. Esta
primera parte termina con el reconocimiento de Clarisel y Beloribio y la promesa de amor por parte
de las dos damas, en medio de la celebración de la boda de Orfeo y Eurídice. Ese final con la boda
de Orfeo y Eurídice ya es un mal presagio para ese amor de Belidiana y Clarisel, tal y como se verá
en la segunda parte101. 

99 Para las citas de la Tragicomedia y de los paratextos, como ya hemos dicho, vamos a emplear la edición de Louis C.
Pérez. Hemos actualizado la ortografía para facilitar la lectura. 

100 Fernando DOMÉNECH, art. cit., p. 103.

101 Decimos que es un mal presagio porque en el mito de Orfeo y Eurídice, tras la muerte de Eurídice, Orfeo baja a los
infiernos a buscarla, y consigue con sus cantos que le permitan volver al mundo de los vivos siempre y cuando no se
vuelva a mirarla hasta el momento en que salgan de los infiernos. Cuando están a punto de salir, Orfeo se vuelve y
Eurídice desaparece para siempre.  Así, nos está anticipando un mal final  para el  amor de Clarisel  y Belidiana.
Además, Clarisel tiene un sueño premonitorio que también anticipa su amor desgraciado con Belidiana. 

30



 La segunda parte comienza ocho años después de donde se quedó la historia. Reaparecen
Clarisel  y  Beloribo  en  el  mismo  espacio,  Saba,  pero  han  sido  abandonados  por  las  princesas
Belidiana y Clarinda. Tal y como auguraba el final de la primera parte, la historia de los amores de
Belidiana y Clarisel ha terminado mal. Ahora buscan el amor de Maya y Hesperia. Tienen a los
dioses de su parte, pero no a los padres de las princesas, que desconocen las intenciones de los dos
caballeros.  Finalmente,  la  obra  concluye  con  las  bodas  de  Clarisel  con  Maya  y  Beloribo  con
Hesperia. Así, vemos que se trata de una comedia o tragicomedia de tema caballeresco-mitológico,
que evidencia la afición de la autora por los libros de caballerías y por la mitología. A ello suma un
componente autobiográfico, pues a través de esta historia de amor caballeresca recrea sus amores
con su segundo marido.

Como decimos, esta segunda parte es un claro homenaje a su historia de amor con León
Garavito.  Así  lo  comenta  Fernando  Doménech102,  por  ejemplo,  entre  otros;  pero  es  más  que
evidente, como ya se ha dicho, porque fecha esta segunda parte el día de su boda, nueve de octubre
de 1619; y porque ella misma lo dice y se identifica con Maya, y a su marido con Clarisel, en estos
versos previos a la segunda parte:

 Este Gótico Cartel 

Que veintiséis letras tiene,

En todas solo contiene, 

El nombre de Clarisel. 

Es de Maya Ramillete

De esta segunda parte

De flores, que le reparte,

Seiscientas sesenta y siete (p. 182).

 El cartel del que habla en el primer verso citado es el caligrama que encierra el nombre de
Francisco de León Garavito, ya comentado, en todas las direcciones que se lea, 667 veces. Así, el
cartel muestra el nombre de Clarisel, que es León Garavito. Por otro lado, dice que es Maya la que
lo  realiza,  la  que  se  lo  dedica,  como un ramillete  de  flores;  así,  Maya  es  doña Feliciana,  que
homenajea su historia de amor con León Garavito. 

 Además,  la  primera estrofa del prólogo de la primera parte,  fechado en marzo de 1624,
también  nos  indica  que  la  obra  cuenta  sus  amores,  dejándonos entender  que se  conocieron de
jóvenes, se enamoraron, pero tuvieron que separarse, hasta que ya de adultos se reencontraron:

 De dos amantes, que en sus tiernos años

Se amaron, y adoraron con invidia,

102 Fernando DOMÉNECH, art. cit., p. 105. 

31



Y emulación de muchos enemigos, 

Desde el primer instante, en que se vieron,

Y en el mismo en sus almas dulcemente

Con recíproco amor se transformaron;

Aunque ella se mudó, y a el que fue firme,

Remuneró el muy Alto con ventajas (p. 43).

 Esta historia de la imposibilidad de casarse de jóvenes, quizá por la negativa del padre de
doña Feliciana, nos deja muchas preguntas, pues, como dice Piedad Bolaños: “Si fue el amor de su
vida, ¿por qué no se casó con don Francisco nada más morir su padre? ¿Por qué intentó casarse,
antes, con otro? ¿Por qué se casó, efectivamente, después con otro, y no lo hizo con don Francisco
hasta la tercera oportunidad?”103 Interrogantes que nunca tendrán respuesta. 

 La Tragicomedia está dedicada a sus hermanas, Carlota y Magdalena, que eran monjas en el
convento de Santa Inés de Sevilla. En su dedicatoria, les dice a sus hermanas que la segunda parte,
la de los amores de Maya y Clarisel, sí que les atañe (es su historia y ellas son sus hermanas):

 […] tócaos la segunda, en la cual se celebran los sólidos, y constantes Amor, y Contraamor
del mismo Clarisel, y de vuestra española Maya,  a quien este nombre quiso dar su claro, y
verdadero ejemplo de firme,  y leal amante;  […] la historia tan verdadera, cuanto peregrina,
sucedida en los Campos Elisios de nuestra Andalucía (p. 176).

 Así, vuelve a decir que la historia de amor de Maya y Clarisel es la suya con León Garavito,
y que  Saba,  el  lugar  donde sucede,  es  su Andalucía.  Además,  como explica  M. Reina  Ruiz104,
también se ve en los dos sonetos que aparecen en los textos preliminares de la segunda parte, “De
Clarisel  a  Maya”  y “De Maya  a Clarisel”.  En el  primero,  Clarisel  dice en el  primer  verso del
segundo terceto: “(O Maya Feliciana) en jaspes Parios” (p. 180); y el segundo soneto termina con el
verso: “Oy te da Feliciana por recambio”  (p. 180). Como vemos, es más que evidente la parte de
homenaje y autobiografía de la obra, sobre todo de la segunda parte, ya que doña Feliciana lo deja
claro en distintos sitios. 

 La obra, como decimos, está dedicada a sus hermanas monjas, con una preciosa dedicatoria
al  inicio  de  la  primera  parte  donde  les  dice  que  les  manda  la  obra  “para  que  la  celebréis  y
representéis dentro de vuestro recogimiento con vuestras amigas” (p. 176), lo que no deja de ser
significativo, dado el sentido profano de la obra, para unas monjas cuyo teatro es religioso. Además,
al  inicio  de  la  segunda parte  se  encuentra  una  dedicatoria  a  don Lorenzo de  Ribera  Garavito,
hermano de Francisco de León Garavito, al que ella trata como “hermano por afinidad” (p. 178).
Este texto es muy interesante porque relaciona su linaje, y el de su marido León Garavito, con la

103 Piedad BOLAÑOS DONOSO, op. cit., pp. 62-63.

104 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 107.

32



estirpe  de  dos  de  las  siete  doncellas  mártires  de  Simancas105,  Leonor  Garavito  y  Mariana  de
Guzmán. Esta relación con la leyenda de las siete doncellas de Simancas también lo nombra Atlante
en la segunda parte de la Tragicomedia106. 

 Todo esto, en definitiva, nos deja ver que doña Feliciana no solo homenajea su historia de
amor con Francisco de León Garavito, sino que, con la obra, quiere mostrar un orgullo de linaje, en
algunas ocasiones con elementos inventados, llegando a presentar una genealogía “disparatada”,
como dice M. Reina Ruiz107. Este es un aspecto muy interesante que se extrae de los paratextos: ella
se escuda en su linaje para autorizarse, para presentarse ante los lectores, colocando en la misma
portada de la edición el escudo de su familia. 

6. EL CONCEPTO DE AUTORA A TRAVÉS DE LOS PARATEXTOS DE LA
TRAGICOMEDIA

 

 En este punto, tras haber presentado la  Tragicomedia, vamos a estudiar los tres paratextos
centrales de la obra de doña Feliciana: el prólogo, la carta “A los lectores” y la “carta executoria”108.
De ellos se extrae, en último término, un concepto de autora segura de sí misma, que se protege de
los ataques que recibe como mujer, escritora y defensora de los preceptos clásicos, escudándose en
su linaje y en una muestra abrumadora de conocimientos de los clásicos grecolatinos a través del
uso de la mitología. Una pionera en un mundo de hombres que no pide perdón, porque está segura
de su valía, merecedora del Laurel de Apolo, a la vez que es consciente de que está sola. 

6.1. El prólogo: versos para defender el clasicismo olvidado

 Centrándonos ya  en los tres paratextos que más nos interesan, vamos a comenzar por el
prólogo a la primera parte, fechado “en Sevilla primero de marzo de 1624” (p. 45) y escrito en

105 Según cuenta la leyenda, a finales del siglo VIII el rey astur quiso agradecer a Abderramán I su ayuda entregándole
cien doncellas para su harén, de las que Simancas tenía que dar siete. Pocos años después, ese tributo fue cambiado
por dinero, hasta que Abderramán II exigió otra vez mujeres. Ante esto, las siete doncellas de Simancas que habían
sido escogidas  como tributo decidieron  cortarse  las manos para  que el  califa  no las quisiera.  Se puede leer  la
leyenda,  por  ejemplo,  en  esta  noticia:  https://www.europapress.es/castilla-y-leon/noticia-conoce-historia-siete-
doncellas-simancas-20160805125337.html (última visita: 30-6-2019).

106 M. REINA RUIZ, op. cit., pp. 108-109. 

107 Ibídem, p. 110. 

108 Los paratextos pueden consultarse transcritos en la web de BIESES:  https://www.bieses.net. (ultima visita: 21-7-
19)

33

https://www.bieses.net/
https://www.europapress.es/castilla-y-leon/noticia-conoce-historia-siete-doncellas-simancas-20160805125337.html
https://www.europapress.es/castilla-y-leon/noticia-conoce-historia-siete-doncellas-simancas-20160805125337.html


verso. Ya hemos comentado los primeros versos, donde se ve esa relación entre su historia de amor
con León Garavito y la de Maya y Clarisel. Más adelante, ya tenemos la primera vez que nuestra
dramaturga se presenta como la primera en España que ha preservado las normas clásicas:

 Cree nuestra poeta, que ella ha sido

La primera de todos en España,

Que imitando a los cómicos antiguos

 Propiedad ha guardado, arte, y preceptos

De la antigua comedia; y que ella es sola, 

La que el Laurel a todos ha ganado;

Y ha satisfecho a doctos el desseo,

Que tenían que ver una, que fuesse 

Comedia propriamente, bien guardadas

Sus leyes con rigor; porque hasta ahora

Ni se ha impresso, ni ha visto los teatros (p. 43).

 Esta es una de las cuestiones centrales de doña Feliciana: se va a presentar como la única
que mantiene las normas del teatro clásico, griego y romano, en la España del primer cuarto del
XVII, en la que ha triunfado totalmente la fórmula de Lope de Vega, la comedia nueva. Lope, en el
Arte nuevo de hacer comedias (1609), defiende un teatro que le da al público lo que busca, sin
importar seguir lo establecido en el teatro clásico grecolatino de las tres unidades, y dice (vv. 40-
48):

 y cuando he de escribir una comedia,

encierro los preceptos con seis llaves;

[…] y escribo por el arte que inventaron

los que el vulgar aplauso pretendieron;

porque, como las paga el vulgo, es justo

hablarle en necio para darle gusto109.

 Con los preceptos se refiere a la regla de las tres unidades clásica: la unidad de tiempo (la
acción debe transcurrir en un máximo de 24 horas), la unidad de espacio (la obra debe desarrollarse
en un único espacio) y la unidad de acción (la obra debe tener una única acción principal). Lope va
a  defender  que  lo  importante  es  que  el  público  se  entretenga  (“como  las  paga  el  vulgo”),  sin
necesidad de mantener estas reglas, o la separación de géneros, o la división en cinco actos, que es
algo que defiende la preceptiva clásica y que también va a romper Lope. Éste va a ser el teatro que

109 Lope de VEGA, op. cit., pp. 86-87.  

34



triunfa en la primera mitad del XVII en España. La realidad es que, como dice Mª Rosa Álvarez
Sellers110,  esta  nueva preceptiva  teatral  va a  atenuar  la  influencia  clásica  en  favor  de un teatro
popular adaptado a los tiempos, pero no va a ignorar a los clásicos.

 Frente a esto, doña Feliciana se presenta ya en el prólogo como la primera en España que, en
medio de este éxito arrollador de público de la comedia nueva de Lope, va a publicar una obra que
mantiene los preceptos clásicos. Dice que ha escrito su obra “imitando a los cómicos antiguos”, por
lo tanto, siguiendo estas normas del teatro grecolatino. Y que, así, frente al “vulgo” que aplaude a
Lope  y  la  comedia  nueva,  ella  ha  hecho  felices  a  los  “doctos”,  es  decir,  a  los  sabios,  a  los
estudiosos, permitiéndoles poder disfrutar de una comedia que mantiene el estilo clásico. Defiende
que  por  ello  ha  ganado  el  “Laurel”,  el  premio,  en  referencia  a  la  “carta  executoria”  que
analizaremos  más  adelante.  Destacamos  también  ese  adjetivo  “sola”,  porque  creemos  que
representa muy bien cómo se siente: ella es un oasis en el desierto, en tanto mujer como dramaturga
que defiende los preceptos clásicos. 

 Aquí debemos hacer, no obstante, una aclaración: una cosa es lo que defiende nuestra autora
y otra es lo que hizo. Doña Feliciana se presenta como la defensora de las formas clásicas teatrales,
pero la realidad es que su obra no cumple las tres unidades: la Tragicomedia cumple la unidad de
espacio (se desarrolla en los jardines de la corte de Saba) y la unidad de tiempo (no pasa de las 24
horas en las dos partes, aunque transcurren ocho años entre una parte y otra); pero no mantiene la
unidad  de  acción,  ya  que  la  obra  es  una  amalgama  de  tramas  y  subtramas  que  hacen  muy
complicadas  tanto  su  representación  como  su  lectura.  Esto  es  una  muestra  de  algo  que
desarrollaremos más adelante: en doña Feliciana hay una dualidad clarísima, defiende una cosa pero
le sale otra; compone la Tragicomedia pero se salta todas las normas del decoro en los entreactos
que estudiaremos más adelante. Este es uno de los aspectos geniales de su personalidad, a nuestro
parecer.

 A continuación, en el prólogo enumera toda una serie de inexactitudes históricas, de lugares,
que ha visto en las obras de la comedia nueva (“y llega a Roma / El bravo Cid Ruy Díaz”  -p. 44-) y
critica los cambios de escenario continuos (“el Teatro / ya es sala, ya jardín, ya plaça, y calle”  -p.
44-). Tras esto, habla del tratamiento de la unidad de tiempo, criticando cómo se ve en un mismo
acto una boda y, después, “a los hijos luego saca de quatro, diez y veinte años; / y junta sin poética
licencia / unos siglos con otros” (p. 44).

Más adelante, critica la división en tres actos, que se había convertido en lo habitual en la
comedia nueva, frente a la división clásica en cinco actos, y que ella va a mantener (“haciendo que
sean ciento / los que deben ser solo cinco actos” -pp. 44-45-)111.

110 Mª Rosa ÁLVAREZ SELLERS,  Análisis y evolución de la tragedia española en el Siglo de Oro. La tragedia
amorosa, Kassel, Edition Reichenberger, 1997, p. 211.

111 Como explica el profesor Felipe Pedraza en su edición crítica del Arte nuevo de hacer comedias de Lope, ya citada,
la división en cinco actos viene de la Poética de Horacio, pero la realidad es que la división en tres actos que se hizo
habitual fue perfectamente acogida por los estudiosos de la época de Lope;  y en el momento de escribir  doña

35



 Así,  ella  se  erige  en  defensora  de  una  causa  que  estaba  perdida  en  ese  momento:  el
mantenimiento de los preceptos clásicos en el teatro (las unidades de tiempo y lugar, la división en
cinco actos, …). Por todo esto, pide para sí el reconocimiento: 

 ¿Qué yedras, qué laureles, qué guirnaldas,

si me oyessen Timolos, y no Midas, 

No podría esperar? ¿Qué honor, y aplauso?

Este espero; y ahora que del Magno 

Felipe visitada (dulce Patria)

Te veo, aunque de passo, me contento

Con solo verlo a nuestra acción atento (p. 45).

 Estos  últimos  versos  del  prólogo  encierran  dos  aspectos  para  comentar:  el  primero,  la
petición expresa de su reconocimiento, luego otorgada en la “carta executoria”, por haber escrito
una obra que mantiene los preceptos clásicos en medio del triunfo de la comedia nueva de Lope.
Esto es algo totalmente novedoso: una autora, mujer, exigiendo para sí un reconocimiento, en lugar
de excusarse por escribir.  Lo tradicional entre los autores, como lo estipulaba la retórica,  era la
“falsa modestia”; se presentaban como ignorantes, buscando la captatio benevolentiae, el favor del
público, pidiendo que fueran comprensivos con sus múltiples errores. Esto era habitual en la Edad
Media, como muestra Gonzalo de Berceo en el siglo XIII, y ya decayó en los Siglos de Oro entre
los  escritores  masculinos.  En  el  caso  de  las  mujeres,  lo  que  tenemos  es  que  directamente  se
disculpan por tener la osadía de escribir, como es el caso de Santa Teresa en su Vida, donde explica
que se ha atrevido a contar su vida porque su confesor así se lo ha pedido, y pide perdón a los
lectores por este atrevimiento y por su ignorancia (que, obviamente, no era tal). Frente a esto, doña
Feliciana dice que ella merece todos los laureles, que ella es única en su género, y que lo que va a
ofrecer nadie lo ha hecho antes en España. Como dice Mª Carmen Marín Pina, “defiende con altivez
la calidad de su obra y su condición de autora”, y se muestra “como una escritora segura de sí
misma”112.

 La otra cuestión que aparece en estos últimos versos del prólogo es el tema de la dedicatoria
real y la posible o no representación de la obra. Aquí, nuestra autora realiza una dedicatoria al rey,
Felipe IV. Como recuerdan Fernando Doménech113 o Piedad Bolaños114, el monarca Felipe IV visitó

Feliciana, parece que nadie ponía en duda la conveniencia de la división en tres actos. En: Lope DE VEGA, op. cit.,
p. 369. 

112 Mª Carmen MARÍN PINA, art. cit., p. 596.

113 Fernando DOMÉNECH, art. cit., pp. 115-118.

114 Piedad BOLAÑOS DONOSO, “Reescribiendo los anales del teatro sevillano: Felipe IV y la temporada teatral de
1623-24”, en Piedad Bolaños Donoso, Aurora Domínguez Guzmán, Mercedes De Los Reyes Peña (coords.),  Geh
hin und lerne: Homenaje al profesor Klaus Wagner, II, Sevilla, Universidad de Sevilla, 2007, pp. 471-490. 

36



Sevilla durante los meses de febrero - marzo de 1624, coincidiendo con la época de cuaresma y
semana santa. Aunque en esa época no había representaciones teatrales, parece que el Rey pudo
disponer de un permiso,  una bula,  para que pudieran realizarse representaciones teatrales  en su
honor, tanto en Sevilla como en el coto de Doñana, que visitó, tal y como explica Piedad Bolaños115.
Así, es posible que la obra se representara ante el  Rey en esa visita,  pero no existe testimonio
preciso alguno. 

 En su visita a Doñana, parece que hubo cuatro representaciones teatrales ante el Rey116, pero
no sabemos qué obras se escenificaron. Para Fernando Domènech, “La tentación de imaginar que la
comedia representada en Doñana fue la  Tragicomedia de Feliciana Enríquez de Guzmán es muy
grande”117; él considera que es “muy verosímil” que la obra se representara ante el monarca en esa
visita de 1624118. Frente a la opinión de Fernando Doménech, Piedad Bolaños defiende que es más
probable que se llevara a escena en 1619 en Lisboa119, cosa que ayudaría también a explicar que la
obra se publicara ahí; y dice claramente: “no estoy de acuerdo con la idea de que hubiera podido ser
respresentada ante Felipe IV durante su estancia sevillana en 1624 por varias razones pero, entre
otras, porque difícilmente se imprimía una obra antes de su representación”120. Así, la respuesta a las
preguntas: ¿se llegó a representar la  Tragicomedia ante el Rey Felipe IV en 1624? o ¿Se llegó a
representar alguna vez de manera pública?, no parece que la vayamos a encontrar. Seguiremos con
la duda de si se llevó a escena en alguna ocasión o no. 

 Relacionado  con esta  visita  del  monarca,  Julio  Vélez-Sainz sostiene  que doña Feliciana
realiza en la Tragicomedia una alabanza a Felipe IV, queriéndose relacionar también con la escuela
clásica del sevillano Juan de Mal Lara. Este elogio lo materializa a través de la identificación del
Rey con el dios Apolo, que aparece en diversos momentos de la obra y que en la “carta executoria”
le otorga el  laurel a nuestra dramaturga121.  Se sabe que a Felipe IV “desde su nacimiento se le
identificó con la figura de Apolo”122, por lo que no cuesta aceptar esta idea. Además, la fecha del
prólogo a la primera parte y de la “carta executoria”, 1 de marzo de 1624, es el día en el que se
celebró  la  entrada  del  monarca  en Sevilla.  Escribiendo esta  alabanza  al  Rey con motivo  de su
llegada  a  la  ciudad  andaluza  se  relacionaría  también  con  el  autor  que  se  encargó  de  las

115 Ibídem, p. 475.

116 Ibídem, p. 484.

117 Fernando DOMÉNECH, art. cit., p. 116. 

118 Ibídem, p. 118.

119 Piedad BOLAÑOS DONOSO, art. cit., p. 486.

120 Piedad BOLAÑOS DONOSO, op. cit., p. 227.

121 Julio VÉLEZ-SAINZ, art. cit., p. 94.

122 Ibídem, p. 96. 

37



celebraciones en la entrada de otro Habsburgo, Felipe II, en 1570, Juan de Mal Lara, defensor de la
escuela clásica, que enlaza con la defensa del clasicismo de nuestra autora123. 

 A  continuación,  vamos  a  analizar  los  otros  dos  textos  extradramáticos,  la  carta  “A los
lectores” y la “carta executoria”, que están en prosa. En ambos textos, en palabras de M. Reina
Ruiz, “la autora promulga su ideario poético, glorifica su quehacer literario, y defiende su condición
de mujer y poeta”124, siguiendo la línea que ya hemos visto en el prólogo examinado. 

 6.2. La carta “A los lectores”: obra para la inmensa minoría

 

 En el texto “A los lectores”, doña Feliciana comienza de nuevo presentándose como la que
ha cuidado las normas clásicas, “así en la división, y artificio de sus Actos, y Scenas, como en
guardar siempre un mismo lugar público en el teatro, y en toda la fábula un continuado contexto de
breve tiempo” (p. 263); es decir, ha mantenido la división en cinco actos y la unidad de espacio y
tiempo, pero no la de acción, como hemos comentado anteriormente. En esto, dice que “todos los
modernos han faltado” (p. 263); por lo tanto, que todos sus contemporáneos han seguido la comedia
nueva de Lope, olvidándose de las normas del teatro clásico, menos ella, y que esto lo han hecho
“por no haberlas bien considerado, o por la dificultad de bien disponellas, o por interesse propio, o
por mayor aplauso del vulgo” (p. 263). Esto último es un ataque directo a Lope, ya  que, como
hemos explicado antes, Lope defiende en el  Arte nuevo de hacer comedias que las obras deben
adaptarse al público, deben gustarles, porque es el que paga. Frente a esto, doña Feliciana va a
alejarse completamente de esta idea; ella no escribe para el vulgo, crea para los entendidos, los
doctos. 

 Seguidamente se centra en su propia praxis: “dividí licenciosamente, cada una de sus dos
partes en tres jornadas” (p. 263), que era lo habitual en el teatro español de la época y que, como
hemos dicho antes, fue la medida más aceptada y menos polémica de todas las novedades de la
comedia nueva de Lope. Explica nuestra autora que lo hizo para facilitar la representación y que
englobaran “las tres partes de la Comedia, Prótasis, Epítasis y Catástrofe” (p. 263). Pero, finalmente,
dice que ha cambiado “las zimbras de las jornadas a los arcos de los Actos, para que ellos solos lo
sustenten” (p. 263). Así, decidió dividir la obra no en tres jornadas125 sino en cinco actos, que era lo
tradicional de acuerdo a la Poética de Horacio. 

123 Ibídem, p. 94.

124 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 149. 

125 Como explica el profesor Felipe Pedraza en su edición del Arte nuevo, el término acto alterna con el de jornada en
los clásicos teatrales áureos españoles para la división de la obra teatral. Comenta que, probablemente, el término
jornada se empezó a utilizar por la tendencia a que cada parte de la obra dramática se desarrollara en un día, una
jornada. En: Lope de VEGA, op. cit., p. 366.

38



 Posteriormente habla del lugar de la representación, dejando claro para quién escribe:

 Es de tan buen parecer mi Tragicomedia, que puede salir en público, a ver, no los Teatros y
Coliseos: en los cuales no he querido, ni quiero, que parezca: mas los palacios y salas de los
Príncipes, y grandes señores, y sus regocijos públicos, y de sus ciudades, y Reinos: y así mismo,
con menos ruido, visitar en sus casas a los aficionados a buenas letras (p. 263).

 Nuestra dramaturga deja claro que ella no quiere que se represente su obra en los “teatros y
coliseos”;  es decir,  no escribe para que se escenifique  en corrales  de comedia,  en los espacios
teatrales donde el gran público acudía al teatro y donde triunfaba la comedia nueva. Doña Feliciana
crea para ver su obra interpretada en los grandes palacios, donde no era raro que hubiera un espacio
que se pudiera usar para representaciones teatrales. Aquí también muestra de nuevo quién es su
público: la gente de la aristocracia y los entendidos, “aficionados a buenas letras”,  todo lo más
alejado del público de la comedia nueva, el vulgo. Insiste en la idea de que ella escribe para la élite
social e intelectual; que va a ver o leer poca gente su obra, ella lo sabe y le da igual.  

 Posteriormente,  doña Feliciana explica por qué emplea el  término  Tragicomedia para su
obra; se justifica: 

 El nombre de Tragicomedia, aunque juzgado rigurosamente de alguno por impropio, […] en
nuestra  fábula,  o  historia  tiene  toda  propiedad;  porque  contiene  dos  partes,  y  dobles  los
argumentos. Trágicos, y Cómicos en su principal, y fatal persona Clarisel, y en las princesas
Belidiana; y Maya;  como quiera que las Comedias, y Tragedias mistas, no ignoradas de los
antiguos, se dixeron así, porque en parte eran turbulentas, y en parte quietas (pp. 263-264).

 Nuestra dramaturga parece que está respondiendo a alguna crítica ya emitida y se ve en la
necesidad de justificar el título de Tragicomedia para su obra, y lo hace diciendo que su creación
tiene parte trágica y parte cómica. Después, emplea el argumento de autoridad, manifestando que
estas mezclas de género ya existían en los clásicos grecolatinos, y pone como ejemplo el Anfitrión
de Plauto. Probablemente, nuestra autora se sintió en la necesidad de dar esta explicación porque
una de las características de la comedia nueva, de la que ella se quiere alejar completamente, es la
mezcla de géneros, frente a los clásicos; de hecho, Lope lo dice así en su  Arte nuevo de hacer
comedias: “Lo trágico y lo cómico mezclado / y Terencio con Séneca”126. Además, yendo más lejos,
Lope también nombra el  Anfitrión de Plauto; expone en el  Arte nuevo: “donde vemos que Plauto
puso dioses, como en su Anfitrión lo muestra Júpiter”127. Como dice Felipe Pedraza: “Para tapar la
boca a los clasistas, Lope les recuerda que Plauto ya cometió los desmanes de que se acusa al nuevo
teatro”128. Así, doña Feliciana respalda la elección del término con la misma obra que emplea Lope
para defender esa mezcla de géneros. De nuevo, nos volvemos a encontrar con esa dicotomía de
nuestra dramaturga; se presenta como totalmente alejada del ámbito de la comedia nueva y de lo
que gustaba al pueblo, pero en el fondo no lo está tanto. 

126 Lope de VEGA, op. cit., p. 92.

127 Ibídem, p. 91.

128 Ibídem, p. 287.

39



 Por último, habla de los entreactos, que estudiaremos en el siguiente punto desde una visión
de género, anunciando que en ellos no hay enseñanza; son un divertimento: “De los entreactos digo
que está guardado el mismo estilo en ellos, que en la acción principal; y huida la enseñanza, que
ordinariamente estos suelen tener, pervirtiendo los ánimos y buenas costumbres”  (p. 264). Comenta
que hay una relación  entre  la  acción  de  la  Tragicomedia y  los  entreactos,  como veremos  más
adelante; y guardando el mismo estilo; y esto ya podemos decir que, a nuestro parecer, no es así,
porque el estilo de los entreactos es totalmente distinto al de la Tragicomedia, como explicaremos.
Por último, comenta que en estos textos no van a encontrar una enseñanza que sacar, porque son un
puro divertimento, algo que es totalmente verdad. 

 Así, como hemos visto, en esta pieza preliminar, doña Feliciana vuelve a presentarse, ahora
“A los lectores”, como una escritora segura de sí misma y de su obra, única defensora de las normas
del teatro clásico, dejando claro que escribe para la élite, no para el pueblo, y defendiendo que su
Tragicomedia se va a representar solo en los palacios y sitios reservados para esa élite, porque ella
así lo quiere. 

 6.3. La “Carta executoria”: mujer y autora ganadora del Laurel de Apolo 

 

El último paratexto que vamos a comentar es el más complejo y, quizá, el más interesante;
se trata de la “Carta executoria”. Lo primero que debemos explicar es el término empleado. “Carta
executoria”  es  un  documento  de  tipo  jurídico,  terminología  del  derecho,  que  doña  Feliciana
conocería bien gracias a su segundo marido, don Francisco de León Garavito, como comenta M.
Reina Ruiz129, y que, como ya nombramos en la parte biográfica, era abogado de la Real Audiencia
de Sevilla. En este tipo de documentos se presenta una querella y la resolución del Tribunal. 

 Doña Feliciana va a emplear una estructura jurídica como recurso retórico para defenderse
de las críticas, “harta seguramente de los comentarios de sus  colegas masculinos”130, ya que en el
mundo real posiblemente no podría hacerlo. Va a servirse de este texto, como dice M. Reina Ruiz,
para “avalar su condición de poeta y mujer, y para difundir su poética particular”131. Para ello, va a
mezclar el mundo contemporáneo, referentes del momento, con la mitología, que está muy presente
en toda su obra.

 Como indica Blas Sánchez Dueñas, es un texto de enorme valor porque es una “osada carta
femenina  de defensa de una obra teatral”  y por  su componente  de tratado teórico  del  teatro 132.

129 M. REINA RUIZ, Op. Cit., p. 151. 

130 Ibídem, p. 152. 
131 Ibídem, p. 152.

132 Blas SÁNCHEZ DUEÑAS, De la invisibilidad a la creación: oralidad, concepción teórica y material preceptivo
en la producción literaria femenina hasta el siglo XVIII, Sevilla, Renacimiento, 2008, p. 206. 

40



Emplea esta carta, como vamos a analizar, “para poder defenderse de los ataques de la autoridad
poética y teatral masculina y para contraponer, justificar y legitimar las críticas vertidas sobre su
obra e ideas teatrales”133.

 En  este  caso,  se  presenta  una  demanda  judicial  contra  doña  Feliciana  y  su  obra,  la
Tragicomedia,  “por parte  de los Poetas  Cómicos de España” (p.  258) ante  el  Consejo Real de
Poesía, compuesto por las nueve musas de la Antigüedad, y presidido el Tribunal por el dios Apolo.
Los seguidores de Lope han puesto una querella a doña Feliciana ante el Consejo Real de Poesía
porque: 

 Siendo mujer, y no pudiendo hablar entre Poetas, había tenido atrevimiento de componer la
dicha Tragicomedia, y dejádose decir en ella, que había sido la primera, que con toda propiedad
y rigor había imitado a los cómicos antiguos, y guardado su arte poética y preceptos; y ganado
nuestro laurel a todos, los que habían compuesto comedias (p. 258).

 Nuestra dramaturga se anticipa a todas las críticas que va a recibir y las presenta en esta
querella ficticia. La primera crítica es la de que, siendo una mujer, y por tanto para los hombres
escritores sin la capacidad de crear igual que ellos, de estar a su nivel, ha tenido la osadía de escribir
esta  obra.  Doña Feliciana  sabe que está  en un mundo de hombres,  donde a  las  mujeres  se  las
ningunea; y, en todo caso, si se atreven a escribir, como Santa Teresa, tienen que pedir perdón y
presentarse casi como unas ignorantes. Frente a esto, nuestra autora se ha mostrado ante todos como
una autora segura de su obra, de su creación, sin tener que justificarse por realizar una actividad. 

 Otra de las grandes autoras de la época, María de Zayas, en el texto “Al que leyere”, que
hemos citado previamente, también tiene que defenderse por escribir  y ser mujer en un mundo
donde  las  mujeres  estaban  vetadas  porque se  las  consideraba  inferiores.  María  de  Zayas  dice,
catorce años después de nuestra dramaturga:

 ¿Quién duda, lector mío, que te causará admiración que una mujer tenga despejo, no solo para
escribir un libro, sino para darle a la estampa, que es el crisol donde se averigua la pureza de los
ingenios?  […] ¿Quién  duda,  digo  otra  vez,  que  habrá  muchos  que  atribuyan  a  locura  esta
virtuosa osadía de sacar a luz mis borrones siendo mujer, que en opinión de algunos necios es lo
mismo que una cosa incapaz?134

Así, estas mujeres se sentían continuamente cuestionadas, y en muchos casos ridiculizadas,
porque se atrevían a romper con lo que se suponía que una mujer de su época debía hacer. Doña
Feliciana está segura de sí misma, de su capacidad, de la gloria que merece por su obra, y sabe que
la van a criticar por ser mujer, y por eso elige la “carta executoria” para defenderse frente a los

133 Ibídem, p. 206. 

134 María de ZAYAS Y SOTOMAYOR, op. cit., p. 159. En la misma línea se encuentran las quejas de la escritora
medieval Teresa de Cartagena en Admiración de las obras de Dios, obra que escribió para defenderse de los ataques
que sufría porque no se creían que una mujer, y además sorda, hubiera escrito Arboleda de los enfermos; o de Isabel
de Liaño en Historia de la vida, muerte y milagros de Santa Catalina de Sena (1604).

41



escritores  hombres  por  el  camino legal.  Esta  idea  de orgullo  como mujer  ya  la  presenta  en el
prólogo a la segunda parte de la Tragicomedia, donde dice:

 Y es maravilla mayor,

haber sido la maestra

de esta nao, de esta victoria

una mujer, una hembra (p. 183).

 Como hemos visto, la otra crítica a la que se enfrenta,  y que causa la “querella” de los
cómicos contra ella, es el hecho de defender los preceptos clásicos frente a la inmensa mayoría, que
defendían la comedia nueva de Lope. Así, ya tenemos los dos puntos que causan el ataque hacia
doña Feliciana: es una mujer que se atreve a escribir y encima preservando las normas del teatro
clásico frente a la comedia nueva de Lope. Por todo esto, nuestra autora es la minoría de la minoría,
un oasis en el desierto, y ella lo advierte y se exculpa, porque sabe que tiene la razón. 

 Continuando el  análisis  de la “Carta  executoria”,  nos sigue explicando,  en esa demanda
ficticia,  que  los  cómicos  pedían  al  Tribunal  que  declararan  la  Tragicomedia “por  novela
impertinente,  y  a  la  autora  della  por  autora  de  novedades  y  dislates”(pp.  258-259),  y  que
condenasen la obra como una pérdida de tiempo, obligándole a pagar las costas. Esto último es
bastante  gracioso,  considerando  que  fue  doña  Feliciana  la  que  corrió  con  todos  los  gastos  de
impresión de la obra, por lo que esa condena ya la había cumplido. 

 La autora rechaza la imaginaria demanda porque “no procedía por lo general”  (p. 259) y se
defiende alegando que:

Su  Tragicomedia  era  muy  útil  y  provechosa  para  desterrar  de  España  muchas  comedias,
indignas de gozar los Campos Elíseos135;  y para libertarla,  y libertar  a sus ilustres y nobles
poetas del tributo, que por tener paz con el bárbaro vulgo, le han pagado hasta su tiempo  (p.
259).

 Doña Feliciana argumenta que su obra sirve para acabar con las comedias del momento,
seguidoras de Lope, que están terminando con la esencia del teatro clásico, porque ellos se han
vendido al público, al vulgo, sin considerar nada más. Frente a estos, nuestra autora es la única
defensora y mantenedora del alma teatral. Como comenta Blas Sánchez Dueñas, esto procede de
“una  truculenta  trifulca”136 de  la  época  entre  los  autores  que  rechazan  al  vulgo  en  general,
considerando que la creación artística no debe supeditarse a lo que le guste a una mayoría ignorante,
y los que buscan el agrado de ese público, aunque tengan para ello que olvidarse de ciertas normas

135 “Desde Homero, Campos Elíseos fue uno de los sinónimos del paraíso o del lugar más placentero que reservaba el
Más Allá a  quienes fallecían”.  Jaime ALVAR EZQUERRA (dir.),  Diccionario Espasa de mitología universal,
Madrid, Espasa Calpe, 2000, p. 164. 

136 Blas SÁNCHEZ DUEÑAS, op. cit., p. 226. 

42



del arte. En el primer grupo estarían nuestra dramaturga y Cervantes; y en el segundo, Lope y sus
seguidores. 

 En su defensa como dramaturga, doña Feliciana recurre al linaje, presentándose de nuevo
como descendiente de las heroicas doncellas de Simancas,  y las “había imitado,  libertando a la
misma valerosa España, y a sus muchos ilustrísimos poetas”  (p. 259). Como ya hemos comentado,
doña Feliciana recurre a su dinastía, a su apellido, como aval para el trabajo que ha realizado como
mujer, dramaturga y defensora de los preceptos clásicos; aquí tenemos de nuevo el ejemplo. 

 Doña Feliciana pide al Tribunal que deniegue lo que solicitan los cómicos españoles, y que
establezca por ley “que todas las comedias guardasen de aquí adelante la traça,  y arte,  leyes,  y
preceptos de la dicha Tragicomedia, la cual se leyese en todas nuestras Academias por Arte Poética
de buenas comedias” (p. 259). Es decir, solicita al Tribunal que acabe con todas las obras de la
comedia nueva, que no respetan los preceptos clásicos, y que establezca la  Tragicomedia como
modelo de teatro. De nuevo, nuestra autora se muestra totalmente segura de su obra, de su grandeza,
y denota que busca algo que ya la une a Cervantes: terminar con un modelo que estaba dominando
el arte. Cervantes, con El Quijote (1605-1615), buscaba prevenir sobre los libros de caballerías y, en
el fondo, quería acabar con ellos, que dejaran de leerse y,  por tanto, de escribirse, cosa que no
consiguió. Doña Feliciana se acerca a Cervantes, ya que ella también desearía acabar con algo que
cree que está perturbando el teatro español y haciendo daño al arte. 

 La carta recoge también la reacción de los cómicos ante la posición de la autora. Estos la
vuelven a atacar, afirmando que todo lo que había comentado doña Feliciana era “burlería, y notorio
disparate” (p. 259), alegando la importancia de los poetas españoles en el mundo, y que “no se debía
permitir contra ellos censura tan rigurosa de una mujer” (p. 259). De nuevo, nuestra dramaturga
muestra cómo la han atacado, muy probablemente, por ser mujer y tener la osadía de escribir y
publicar. Los cómicos alegan el éxito de las comedias españolas en todo el mundo y comienzan la
crítica por la defensa de los preceptos clásicos. Dicen:

 Y que era archaismo, y antigüedad desusada, la que quería introducir,  y no era posible su
introducción; porque si las cosas representadas sucedían en diferentes lugares y tiempos, mal se
podían disponer en un solo lugar, y tiempo, sin evidente falsedad (p. 259).

 Los seguidores de Lope cuestionan la unidad de tiempo y lugar con un argumento absurdo:
si algo sucede en diferentes sitios y momentos, pues se tendrá que mostrar así, cuando la idea es
partir de la concepción de una historia y ajustarla a los códigos teatrales. Entendemos que cada
género tiene sus códigos, por eso este argumento resulta ilógico. 

 Después, la atacan diciendo que la Tragicomedia no respetaba las reglas que ella defendía,
porque:

 Juntaba los siglos de Adonis, y Venus con los de Atlante y Hespero y con los presentes y
venideros; y en los entreactos los de Midas, y Baco con los de Daphne, Siringa, y Pomona. Y
últimamente  los  actos  y  entreactos  contenían  Dioses,  y  transformaciones,  y  multitud  de

43



personas juntas, cosas todas no permitidas por la Arte Poética de nuestro Poeta Horacio (pp.
259-260).

 Aquí la acusan de multiplicar los personajes en escena, lo cual dificulta la representación, y
unir a dioses con humanos, en un mundo y tiempo unitario inventado. De nuevo, se presenta esa
dicotomía de nuestra autora; ella lo sabía y muestra esas críticas. 

 A continuación,  va a  contestar  nuestra  autora  a  estos  comentarios,  defendiéndose  como
mujer,  alegando  que  también  son  mujeres  las  nueve  musas  o  Palas  Minerva  (p.  260),  Maya
(protagonista de la segunda parte de la  Tragicomedia con la que se identifica doña Feliciana), y
nombra a todo un conjunto de mujeres doctas en letras que la han precedido, para sostener que las
mujeres podemos perfectamente escribir igual que los hombres, y que ella es una más de una estirpe
de mujeres cultas que contribuyeron con su sabiduría a la cultura. Esta defensa apoyándose en la
autoridad de mujeres ilustres es pareja a la realizada por María de Zayas en el prólogo a las Novelas
amorosas y ejemplares, “Al que leyere”, que hemos nombrado anteriormente, catorce años después,
citando a toda una serie de mujeres que la precedieron en el mundo de las letras para justificar que
las mujeres estamos perfectamente capacitadas como escritoras al igual que los hombres. Como ya
hemos  comentado antes,  los ataques  que debían  de sufrir  estas  mujeres  por  haberse atrevido a
escribir serían múltiples y continuos, y nuestra autora se defiende y se presenta como una más de un
grupo de mujeres sabias y escritoras. Este fragmento nos pone de manifiesto la conciencia de la
propia escritora de pertenecer a un grupo de mujeres cultas, escritoras, en su momento cuestionadas
y hoy, en la mayoría de los casos, totalmente olvidadas. 

 Más adelante, doña Feliciana responde al ataque por la defensa de los preceptos del teatro
clásico,  aduciendo que ella no pone en duda que hay magníficas  comedias  españolas, y que su
crítica se limita a la falta de respeto de la unidad de tiempo y lugar, y la división en cinco actos; y
por ello “se afirmaba haber ganado nuestra corona de laurel”  (p. 260). La victoria, el laurel, es suyo,
y los seguidores de Lope no se lo van quitar. 

 Después, la autora enlaza su crítica a la comedia nueva con los comentarios mordaces que
les  realiza  Cervantes  en  la  primera  parte  de  El  Quijote,  en  el  capítulo  XLVIII,  por  boca  del
canónigo y el cura, en contra de la comedia nueva de Lope y el teatro que está triunfando en ese
momento137. El canónigo afirma de las comedias que se representan:

Todas o las más son conocidos disparates y cosas que no llevan pies ni cabeza, y, con todo
esto, el vulgo las oye con gusto, y las tiene y las aprueba por buenas, estando tan lejos de serlo,
y los autores que las componen y los actores que las representan dicen que así han de ser,
porque así las quiere el vulgo, y no de otra manera, y que las que llevan traza y siguen la fábula

137 Esta crítica a la comedia nueva de Lope que triunfaba en los escenarios que se encuentra en la primera parte de El
Quijote,  de  1605,  se  diluyó  un  poco  en  el  prólogo  de  Ocho  comedias  y  ocho  entremeses  nuevos  nunca
representados, de 1615, donde el alcalaíno se muestra como un autor de teatro frustrado porque no pudo dominar los
escenarios por compartir época con el “monstruo de la naturaleza” que era Lope.  

44



como el arte pide, no sirven sino para cuatro discretos que las entienden, y todos los demás se
quedan ayunos de entender su artificio138.

 Esta conversación en El Quijote continúa con la respuesta del cura, atacándolas también por
no respetar el decoro ni las unidades de tiempo y lugar. Así, aquí vemos claramente esa conexión de
nuestra  autora  con  Cervantes,  que  ya  habíamos  nombrado  antes.  Doña  Feliciana  admiraba
enormemente a nuestro autor más inmortal, parece evidente, lo tenía como un referente y lo emplea
como argumento de autoridad en su defensa de los preceptos clásicos. 

 Doña Feliciana continúa respondiendo a las críticas, diciendo que: “restituir la antigüedad es
de las mayores gentilezas de los bien entendidos; no archaismo, sino fineza muy estimada”  (p. 261).
Añade también que lo que ella ha hecho juntando seres mitológicos con humanos en su obra se
llama licencia  poética,  que permite  a los escritores y escritoras unir  materiales  pertenecientes  a
ámbitos distintos, como es este caso; y que Horacio no habla en su Ars Poética de que esto no se
pueda hacer, y mucho menos en los entreactos o entremeses, “porque en estos principalmente se
procura mover a expectación y entretenimiento” (p. 261). Aquí, nuestra dramaturga se nos presenta
como una mujer culta, leída, que conoce la retórica clásica,  cosa que sabemos con seguridad al
conocer la biblioteca que tenían Francisco de León Garavito y ella en casa139.

 Así, después de las dos acusaciones por parte de los cómicos y las dos contestaciones de
nuestra dramaturga, se reúne el Consejo para decidir. Representan las obras de los poetas españoles
y comparecen testigos hablando de la magnificencia de estas comedias. Frente a estas, se escenifica
la Tragicomedia de nuestra autora, única en su especie, y asisten unos testigos que “por ser cosa tan
nueva para España, no se sabían bien determinar en decir su parecer; y así se remitían a las leyes y
ordenanzas de nuestra poesía” (pp. 261-262). Es decir, doña Feliciana vuelve a mostrar que está
sola frente a la inmensa mayoría que defiende la comedia nueva de Lope. 

 Finalmente, se dicta la sentencia, que declara a doña Feliciana y la Tragicomedia “haber
ganado nuestra corona de laurel” (p. 262), y el Consejo manda a los poetas que, a partir de ese
momento, todas las comedias guarden las leyes clásicas que defiende nuestra autora. Y que, si no lo
hacen, serán eliminados del monte Parnaso, lugar donde viven las musas y considerado la patria de
los poetas. La “carta executoria” se construye a partir del conocido motivo del Parnaso, tantas veces
empleado por los autores de la época para abordar el papel de los poetas en la república de las
letras. Como explica Julio Vélez-Sainz: 

 El monte de los poetas formaba una compleja alegoría de la escritura en la que Apolo era el
dios de los poetas, las fuentes, símbolos de inspiración, las musas raptaban a los poetas para
enseñarles  arcanos  secretos  y  la  peregrinación  a  la  cumbre  de  la  montaña  simbolizaba  la
canonización de un poeta140.

138 Miguel de CERVANTES, Don Quijote de la Mancha I, John Jay Allen (ed.), Madrid, Cátedra, Letras Hispánicas,
1990, p. 557. 

139 Piedad BOLAÑOS DONOSO, op. cit., pp. 213-220. 

45



 Doña Feliciana, al emplear este motivo, que también utilizó Cervantes en Viaje al Parnaso
(donde no incluye a ninguna escritora), busca el máximo reconocimiento dentro del mundo de las
letras,  un  lugar  de  hombres.  Va a  coronarse  en  el  lugar  símbolo  de  la  escritura,  buscando  un
reconocimiento que en vida se le negaba por ser mujer y, además, defensora de las normas clásicas;
se le concede la inmortalidad literaria, que luego la vida le negó. Además, que emplee este motivo
también hace referencia a querer ridiculizar a la escuela madrileña, como indica Julio Vélez-Sainz,
insinuando cómo en el Parnaso español habría un “exceso de poetillas”141.  Así, el  Consejo pide
ejecutar esta sentencia, dando el Laurel de la victoria, el premio, a doña Feliciana, convirtiéndose
así en poeta laureada, que entra en el canon, y con la obligación para los cómicos de cumplir el
dictamen o los sacarían del monte Parnaso. La sentencia está fechada el 1 de marzo de 1624, con
Apolo y las nueve musas como Tribunal y Orfeo como secretario. 

 La “carta executoria” presenta la unión de la mitología y el mundo humano, real; esa unión
que ya encontramos en Garcilaso y que Feliciana explotará en la Tragicomedia y en los entreactos.
Como  dice  M.  Reina  Ruiz,  “se  produce  la  naturalización de  lo  mitológico,  que  cohabita  sin
extrañeza en el mundo real y, a la vez, se lleva a cabo la defamiliarización del ámbito jurídico”142.
La estructura del texto es jurídica, pero con la presencia totalmente naturalizada de lo mitológico
(Apolo, las musas, son el Tribunal), como pasa en toda su obra. Los dioses juzgan la obra de doña
Feliciana y la dan como ganadora, le otorgan el Laurel de la victoria, frente a los cómicos españoles
seguidores de Lope. 

 En definitiva,  en la “carta executoria”,  como indica M. Reina Ruiz,  “Feliciana Enríquez
compone un alegato en defensa propia con forma de documento judicial”143,  donde se vuelve a
presentar como una mujer decidida,  ingeniosa,  culta y totalmente segura de su capacidad y sus
ideas, algo muy alejado de lo que se esperaría de una mujer de 1624. 

 En  conclusión,  a  través  de  estos  tres  paratextos  hemos  visto  cómo  nuestra  autora  está
rompiendo moldes  en su época,  desde su posición  consciente  como mujer  y  orgullosa de ello,
defensora de las normas clásicas, que sabe para quién escribe (los doctos) y dónde quiere que se
represente  su  obra  (en  palacios,  no  en  corrales),  con  una  seguridad  en  sí  misma  inaudita  y
presentándose como la  vencedora  en el  arte,  merecedora  del  Laurel  de Apolo que le  otorga la
inmortalidad literaria en el monte simbólico del Parnaso.    

140 Julio VÉLEZ-SAINZ, El parnaso español: canon, mecenazgo y propaganda en la poesía del Siglo de Oro, Madrid,
Visor Libros, 2006, p. 14.

141 Ibídem, pp. 112, 171.

142 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 153. 

143 M. REINA RUIZ,  “Cervantes, Góngora y Feliciana Enríquez de Guzmán: voces discordantes de la monarquía
cómica”, en Germán Vega García-Luengos, Héctor Urzáiz Tortajada (eds.), Cuatrocientos años del Arte nuevo de
hacer  comedias  de  Lope de  Vega.  Actas  selectas  del  XIV congreso  de  la  Asociación  Internacional  de Teatro
Español  y  Novohispano de  los  siglos  de  oro; Olmedo,  20 al  23 de  julio  de 2009,  Valladolid,  Universidad  de
Valladolid, Secretariado de publicaciones e intercambio editorial, 2010, p. 935.

46



7. LA  SUBVERSIÓN  DE  LOS  ENTREMESES  DE  PERSONAJE  EN  LOS
ENTREACTOS DE LA TRAGICOMEDIA

 En este penúltimo punto de nuestro TFM vamos a centrarnos en estudiar los entreactos de la
primera  parte  de  la  Tragicomedia desde  una  perspectiva  de  género,  mostrando  cómo  las
protagonistas rompen con todo lo que se suponía que una mujer debía ser y hacer en la España del
XVII. Hemos decidido estudiar solo los entreactos de la primera parte porque son los que más juego
nos dan desde el punto de vista del género, que es lo que nos interesa analizar. Después de recordar
el  argumento  de  los  entreactos  y  hacer  una  pequeña  referencia  al  género  del  teatro  breve,
comentaremos  el  tema  central  de  los  mismos,  que  no  es  otro  que  el  matrimonio  desde  una
perspectiva  femenina  y  abierta,  para  después  analizar  el  comportamiento  de  los  personajes
femeninos, con una comparación entre las protagonistas de los entreactos y las de la Tragicomedia,
que actúan de manera totalmente distinta. 

 7.1. Los entreactos de la Tragicomedia y el género de teatro breve

 Como hemos dicho previamente, dentro de la obra de la  Tragicomedia de los jardines y
campos sabeos, doña Feliciana incluyó dos entreactos, uno en la primera parte y otro en la segunda,
cada  uno  dividido  en  dos  partes.  Con  el  término  entreactos  la  sevillana  designa  lo  que
tradicionalmente se conoce como entremeses,  obras breves, de un solo acto,  que se representan
entre un acto y otro de la comedia. Nacen con Juan del Encina y Lope de Rueda en el siglo XVI,
aunque parece que tienen su origen remoto en el satyrikón o drama satírico griego144. Como explica
Eugenio Asensio, “la concentración cómica es la nota esencial del entremés”, y tienen la “función
de  provocar  la  hilaridad”,  una  risa  burlesca  “sin  pretensiones  morales,  sin  otra  mira  que  el
deleite”145. Estos textos tienen su base en “la atmósfera del carnaval”146, donde afloran los instintos
más primarios, se busca la risa con la mofa del prójimo y se tiene licencia para todo; en definitiva,
en  palabras  de  Eugenio  Asensio,  son  “vacaciones  morales”147.  Como  hemos  comentado
anteriormente, estas breves piezas servían para entretener al público y que siempre hubiera “algo”
en escena; como dice Javier Huerta Calvo, para evitar “el famoso hórror vacui”148. 

144 Javier HUERTA CALVO, El teatro breve en la edad de oro, Madrid, Laberinto, Colección Arcadia de las Letras,
2001, p. 16. 

145 Eugenio ASENSIO,  Itinerario del entremés. Desde Lope de Rueda a Quiñones de Benavente, Madrid, Gredos,
1965, pp. 16-17.

146 Ibídem, p. 20.

147 Ibídem, p. 35.

148 Javier HUERTA CALVO, op. cit., p. 14.

47



 Doña Feliciana no habla de entremés, sino de entreactos; se entiende sin ningún problema
como sinónimo, pero nos parece reseñable este uso. El término “entreacto” no aparece incluido en
el  Diccionario  de  términos  literarios de  Demetrio  Estébanez  Calderón,  ni  como  sinónimo  de
entremés, y tampoco aparece mencionado por Eugenio Asensio en Itinerario del entremés. Javier
Huerta  Calvo lo  emplea como sinónimo de entremés,  pero sin explicación  alguna149.  El Corpus
Diacrónico del Español (CORDE)150 registra  la primera documentación del término en 1588151 y
aparece 95 veces en 67 documentos, la mayoría en prosa narrativa y a partir de 1800. Esto nos
indica que es un término muy poco empleado,  menos en 1624, con lo que nuestra  dramaturga
también  se está  diferenciando  en  esto.  Emplea  un término  inusual,  con el  que,  quizá,  también
quiere destacarse frente a los demás, para seguir mostrándose como una rara avis. 

 Estos entreactos son donde nuestra autora va a mostrar todo su potencial;  como dice Mª
Carmen Marín Pina: “La originalidad de sus entreactos en prosa […] avalan esta imagen rompedora
y la confirman como una relevante autora de teatro breve”152. O, como defiende M. Reina Ruiz: “En
las piezas breves, Feliciana hace gala de sus dotes imaginativas, su capacidad para la parodia, el
dominio de lo grotesco y su manejo del lenguaje”153. “Los críticos han coincidido en calificar los
entreactos de la Tragicomedia como la parte más creativa y lúdica de la obra dramática de la poeta
sevillana”154, y de hecho es la que hoy se ha llevado a las tablas. 

 Ya hemos comentado que la obra tiene dos entreactos divididos cada uno en dos partes. Los
entreactos de la segunda parte de la Tragicomedia, que ya hemos dicho que no vamos a estudiar en
profundidad, son una enorme parodia mitológica donde, tras llevar nueve días bebiendo y comiendo
en la casa del rey Midas, un grupo de dioses y seres mitológicos compiten para ver quién es el
mejor bebedor. Midas, que está desesperado porque todo lo que toca se convierte en oro, da como
vencedor a Pan, y Apolo lo castiga poniéndole unas orejas de asno y a su siervo, Licas, un rabo.
Midas le exige a Licas que no diga nada de sus orejas, mientras buscan el río Pactolo para intentar
recuperar  la  normalidad,  pero  todos  se  enteran.  En medio  de  la  persecución  de  Apolo,  Pan y
Vertuno a tres ninfas, Midas termina asumiendo sus errores, alertando de los malos consejeros y
riéndose de la situación con los demás.   

149 Ibídem, p. 49.

150 http://corpus.rae.es/cordenet.html (última visita: 24-7-19)

151 Se trata del Testamento de Jerónimo Cosida, pintor, de autor anónimo. Como vemos, una obra que no es literaria.
Ya, la siguiente vez que aparece el término es en 1793, en Viaje a Italia de Leandro Fernández de Moratín. 

152 Mª Carmen MARÍN PINA, art. cit., p. 597.

153 M. REINA RUIZ, Monstruos, mujer y teatro en el Barroco. Feliciana Enríquez de Guzmán, primera dramaturga
española, Nueva York, Peter Lang, 2005, p. 19.

154 Ibídem, p. 119. 

48

http://corpus.rae.es/cordenet.html


 Centrándonos ya en los que vamos a analizar, la primera parte comienza con la presentación
de un grupo de lisiados. Aparece Sabá, tuerto con un cayado que lleva una cuchillada de oreja a
oreja, hablando con Pancaya, ciego que también va con un cayado y una cuchillada. Ambos están
en la puerta de la casa de Baco Poltrón, padre de las tres Gracias Mohosas; y al conversar, se dan
cuenta de que están esperando los dos para pedir matrimonio a la gracia mayor, Aglaya, y empiezan
a discutir. Entonces aparecen Nisa, concorvado con muleta, y Anga, que no tiene piernas y lleva las
rodillas en una cesta y las manos por el suelo en unos chapines. Anga quiere casarse, y Nisa se ríe, y
entonces oyen discutir a Sabá y Pancaya. Entonces, cada uno empieza a contar una batalla, a cual
más imaginativa e imposible, en la que participaron, como queriendo mostrar su valentía para ganar
el casamiento con Aglaya.  En ese momento llegan Orfeo, ciego, y Anfión, tuerto,  también con
cuchilladas y con muletas; dos músicos que igualmente están enamorados de Aglaya. Cantan y los
seis  esperan en la puerta.  Reunidos  todos,  aparece el  padre de las tres  Gracias  Mohosas,  Baco
Poltrón, y se da cuenta de que los seis pretenden casarse con Aglaya, su hija mayor, pero ninguno
desea unirse en matrimonio con las otras dos, Talía y Eufrosina. Después de hablar de las virtudes
de las tres, propone realizar un torneo esa noche tras el cual cada una de sus hijas elegirá a uno de
los seis. Todos aceptan realizar la lid ante las tres Gracias y aspirar al amor de cualquiera de ellas. 

 En la segunda parte, llega la competición. Salen las tres Gracias Mohosas acompañadas de
su padre: Aglaya o Aglayuela, tuerta; Talía, ciega con muletas; y Eufrosina, igualmente ciega con
muletas; las tres van con harapos. Aglaya se quiere casar con el mejor tornero, Eufrosina con el
mejor atleta y Talía con el mejor poeta. Se colocan en el balcón y empieza el torneo. Aparecen los
seis pretendientes con armas ridículas y con sus padrinos. Se dan unos golpes, caen al suelo, y
entonces Baco le pregunta a Aglaya por el ganador. Ella dice que todos han luchado bien, valerosos,
y que, por lo tanto, los quiere a los seis por igual y admite casarse con los seis por semanas, y así
ninguno puede quejarse. Ante este comentario, Baco le dice a su hija que eso no puede ser; sus
hermanas también están en contra, a no ser que ellas igualmente se casen con todos. 

 Al torneo sigue la lucha para determinar al mejor atleta. Tras ella, Baco le pide a su segunda
hija, Eufrosina, que elija al que le ha parecido el mejor luchador.  Ella responde que todos han
luchado como valientes y se ratifica en que quiere a los seis. Baco vuelve a decir que no puede ser. 

Continúa la competición con la justa literaria.  Cada uno de los pretendientes realiza una
glosa poética y critican al anterior. Al terminar, Baco le pide a Talía que escoja al mejor poeta, y
ella responde que también los quiere a todos. El padre acepta y las otras dos hermanas protestan.
Entonces Orfeo toma la palabra y dice que todos sean maridos de las tres. Los interesados están de
acuerdo y Baco consiente con felicidad. Así, concluye la historia con el matrimonio de las tres
Gracias Mohosas con los seis pretendientes, todas con todos. 

 Como dicen Felicidad González Santamera y Fernando Doménech155, la primera impresión
es  de una enorme sorpresa ante  esta  historia  tan rocambolesca  que parece  imposible  que se le

155 Felicidad GONZÁLEZ SANTAMERA, Fernando DOMÉNECH (eds.), op. cit., p. 180. 

49



ocurriera a una mujer en el primer cuarto del siglo XVII. Lo que nos encontramos, en palabras
también de González y Doménech, es “el reverso”156 del mundo presentado en la Tragicomedia. Por
otro lado es lo habitual en estos espectáculos teatrales: el entremés es el contrapunto de la comedia,
luego en ese sentido sigue la práctica habitual. Lo novedoso radica en el marginalismo que presenta,
más  acusado que en cualquier  otra  obra.  Si  en ésta  tenemos  príncipes  perfectos,  valerosos,  un
mundo idealizado, un lenguaje cuidadísimo, damas que responden al estereotipo femenino de mujer
noble del XVII, aquí nos vamos a encontrar personajes “grotescos, ruines, viles, sucios, tullidos”157,
con un lenguaje alejado de todo decoro que es un derroche de imaginación y risa constantes, y con
unas mujeres que rompen todos los moldes de lo que se supone que debían hacer en la época. Como
comentan  en este  sentido  Pedro  Conde Parrado y Cristina  de  la  Rosa  Cubo,  en  los  entreactos
“asistimos a la deformación grotesca del mundo heroico y caballeresco de la Tragicomedia”158.

 De acuerdo con M. Reina Ruiz, es un mundo que “se asocia al mundo al revés del carnaval,
en el que la risa y las transgresiones morales y sociales se presentan como la base principal sobre la
que  se asienta  la  fiesta”159.  Ya no hay normas  ni  tabúes  que no se puedan saltar  en busca del
divertimento del espectador o lector.  “El escenario se transforma en puente de comunicación entre
los personajes y un público cortesano que presencia un orden invertido, la ruptura de las reglas
morales, y la supresión del orden social y las categorías jerárquicas”160.

 Si seguimos la clasificación de Javier Huerta Calvo de los tipos de entremeses 161, inspirada
en la formulada en su momento por Eugenio Asensio, nos encontramos con que los entreactos de
nuestra dramaturga analizados entrarían dentro de los denominados de personaje o de revista de
personajes, donde hallamos “el desfile sistemático de personajes estereotipados o figuras, ante un
personaje central que cumple la función de juez o de árbitro, dictador de sentencias y calificaciones
diversas sobre las manías o defectos de aquellos, poniendo así de manifiesto su lado ridículo”162.
Todos los pretendientes van desfilando ante los ojos de Baco Poltrón y las Gracias Mohosas en
busca de su aprobación, poniéndose en ridículo en cada una de las pruebas. Lo innovador viene, en
nuestra opinión, por dos motivos: por un lado, los que tienen que juzgar también se presentan con
una parte  ridícula,  burlesca;  por otro,  las  que van a juzgar,  las que van a “poner nota” a esos
pretendientes son las tres Gracias, son ellas, volviendo del revés lo que ha sido la tónica habitual
durante siglos en la sociedad: los hombres poniendo nota a las mujeres, juzgándonos continuamente

156 Ibídem, p. 179. 

157 Ibídem, p. 175.

158 Pedro CONDE PARRADO, Cristina DE LA ROSA CUBO, art. cit., p. 257.

159 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 122. 

160 Ibídem, p. 123.

161 Javier HUERTA CALVO, op. cit., p. 87.

162 Ibídem, p. 92. 

50



por nuestro físico. Aquí no juzgan ellos sino ellas. Doña Feliciana toma este subtipo de entremés y
le da la vuelta desde el punto de vista del género, mostrando una innovación y una subversión
maravillosas. 

 Nuestra dramaturga entra “dentro de una tradición,  la de lo burlesco,  que en el  Barroco
alcanza sus expresiones más radicales”163.  Solo tenemos que pensar en los poemas burlescos de
Quevedo a Góngora, como “Yo te untaré mis obras con tocino” o “Érase un hombre a una nariz
pegado”, o de Góngora a Quevedo, como “Anacreonte español, no hay quien os tope”, dentro de
una tradición que estos dos autores llevaron a su máxima expresión. Lo mismo vale decir de la
pintura, pues en el recuerdo se agolpan cuadros como Los borrachos de Velázquez; pero no solo en
ese  cuadro,  sino  también  en  los  múltiples  retratos  que  existen  de  enanos,  mendigos,  mujeres
barbudas, etc.; es decir, esa búsqueda del mundo al revés, saltándose todas las normas, es algo que
vemos continuamente en las artes del Barroco en España. Así, nuestra autora se inscribe dentro de
una corriente burlesca propia de la época. Esto, de nuevo, nos lleva a comentar esa dualidad de doña
Feliciana:  defiende  las  normas  clásicas,  pero  en  los  entreactos  se  inclina  por  un  tratamiento
burlesco. Debemos decir que sigue una corriente burlesca propia del Barroco, pero creemos que ella
lo lleva hasta unos niveles extremos. 

 7.2. El matrimonio libre y poliamoroso

 Tratamos ahora el tema central de los entreactos que estamos estudiando, el matrimonio. Las
tres Gracias, mujeres sesentonas, todavía están por casar y son ellas las que van a elegir esposo. El
matrimonio está visto desde una perspectiva totalmente femenina y aborda, a la vez, el tema de la
poligamia. En la obra se apuesta por el derecho a la libre elección de las mujeres en el matrimonio y
en ese enfoque subversivo y carnavalesco de este tipo de piezas, esa decisión es la poligamia. Con
poligamia nos referimos al matrimonio múltiple entre las tres Gracias y los seis pretendientes. En la
obra, Baco emplea primero el término bigamia, cuando responde a Aglayuela diciendo: “¡Ay, hija
mía! ¿Bígama queréis ser?” (p. 205); y después, el término poligamia, cuando responde a Eufrosina:
“Eso no, hija mía, que sería poligamia de gamos y gamas”  (p. 204). De acuerdo con el  DRAE, la
poligamia  es:  “Régimen familiar  en el  que se permite,  generalmente  al  varón,  la  pluralidad  de
cónyuges”164; es decir, una persona que se casa con varias personas. En el caso de las tres Gracias,
quizá sería más acorde el término actual de poliamor, en el que tres (o más) personas deciden, de
mutuo  acuerdo,  mantener  una  relación  sentimental  conjunta.  Este  tema  nos  parece  totalmente

163 Felicidad GONZÁLEZ SANTAMERA, Fernando DOMÉNECH (eds.), op. cit., p. 180. 
164 Consultado en www.rae.es. (última visita: 6-7-19) 

51

http://www.rae.es/


innovador para el siglo XVII; no recordamos ninguna obra del Barroco que trate este asunto, y
mucho menos que termine así.165 

 Como recuerdan Ignacio Arellano y Jesús M. Usunáriz, el Concilio de Trento (1545-1563),
a través del decreto  Tametsi de 1563, estableció la regulación canónica del matrimonio, es decir,
estipuló  todos  los  pasos  que  debían  dar  los  contrayentes  para  ser  considerados  unidos  en
matrimonio por la iglesia católica166. Así, el sacramento del matrimonio pasó a ser el método de
control social establecido por la jerarquía eclesiástica, con un rito perfectamente tipificado que todo
buen católico debía cumplir. Con ello, llegaron también las penas para quienes incumplían alguna
de las normas de este sacramento. De este modo, en el siglo XVII, la bigamia era un delito que
juzgaba el  tribunal  de la  Santa  Inquisición.  A pesar  de  estar  condenado hasta  con galeras,  era
bastante común, ya que había hombres o mujeres que desaparecían de la noche a la mañana, y tras
el paso de los años se les daba por muertos, por lo que al cónyuge pasaba a considerársele viudo o
viuda y se podía volver a casar. Se convirtió en un delito de gente nómada, que no se asentaba en un
sitio167. Debido a estas situaciones en las que el marido se marchaba, y se le daba por muerto tras
unos años, no era excepcional que hubiera mujeres que se encontraban acusadas de bígamas cuando
el primer marido, de repente, volvía168.

 Doña Feliciana introduce la novedad en la solución: el matrimonio de todas con todos, que
es lo realmente revolucionario. Nuestra autora está presentando algo totalmente en contra de las
normas sociales. La bigamia existía, y existe, en algunos países de religión musulmana, en la que se
permite a los hombres tener varias mujeres, pero no al contrario. Desde luego, como decimos, en la
España del XVII era un delito perseguido por la Inquisición. Doña Feliciana no solo muestra una
relación amorosa múltiple, sino que ese tipo de relación es pedida por las tres Gracias y aceptada
por  todos.  En  palabras  de  Cristina  de  la  Rosa:  “Se  subvierten  así  las  leyes  canónicas  y  las
patriarcales  al  permitir  a  las  Gracias  Mohosas  transgredir  toda  normativa  religiosa  y  social  a
imitación  de  algunas  conductas  mitológicas  femeninas”169.  Además,  está  bajo  una  perspectiva
totalmente  femenina;  las  tres  Gracias  son las  que  hablan  y  deciden  en  este  asunto;  vemos  su
opinión, su decisión, su visión. 

165 Hemos consultado el CORDE y no aparecen resultados en el teatro ni con la palabra “bigamia” ni con la palabra
“poligamia”.

166 Ignacio ARELLANO y Jesús M. USUNÁRIZ (eds.), El matrimonio en Europa y el mundo hispánico. Siglos XVI y
XVII, Madrid, Visor, 2005, p. 7.

167 Enrique GACTO FERNÁNDEZ, “El delito de bigamia y la inquisición española”, en:  Anuario de historia del
derecho  español,  57  (1987),  p.  468,  consultado  en:  file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-
ElDelitoDeBigamiaYLaInquisicionEspanola-134531.pdf (última visita: 7-7-19) 

168 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 129.

169 Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 203. 

52

file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-ElDelitoDeBigamiaYLaInquisicionEspanola-134531.pdf
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-ElDelitoDeBigamiaYLaInquisicionEspanola-134531.pdf


 Todo  esto,  lejos  de  escandalizar,  al  estar  dentro  del  mundo  al  revés  de  los  entreactos,
consigue  la  risa  del  público,  por  lo  absurdo  e  imposible,  “en  lugar  del  rechazo  y  la  censura
eclesiástica”170, como reconoce M. Reina Ruiz. No deja de ser gracioso que Pancaya nombre al
Tribunal de la Rota en su réplica a Baco tras la primera negativa ante la propuesta de Aglaya de
casarse con todos; dice: “ Bien dicho, por cierto, porque cosa tan nueva y desusada es justo que se
decida por las antiguas decisiones de Rota” (p. 207). El tribunal de la Rota es el tribunal canónico
católico para apelar a la nulidad matrimonial dentro de la iglesia, que sigue funcionando a día de
hoy171. Como comentan González y Doménech, “es notable el atrevimiento de la autora al remitir a
este  tribunal  del  Papa  la  desvergonzada  decisión  de  casar  con  seis  hombres”172.  Una  decisión
imposible, que encima alude al tribunal eclesiástico; de nuevo, aquí vemos la versión avanzada,
moderna,  desvergonzada de nuestra autora,  que nos presenta el  tema del matrimonio desde una
perspectiva femenina, defendiendo la libertad de las mujeres a casarse con quien quisieran, cuando
quisieran y como quisieran.

 7.3. Las tres Gracias casaderas y sus pretendientes

 

 Siguiendo con el estudio desde el punto de vista del género, vamos a analizar los personajes
femeninos. Las tres hijas de Baco Poltrón se hacen llamar “las tres Gracias mohosas”. Este término
lo explica su padre así: “En que a todas tres las parió su madre con tantas gracias, que son llamadas,
desde el instante en que nacieron, las tres Gracias mohosas”173. Por su apelativo (Gracias) y nombre
propio (Aglaya, Eufrosina y Talía), las protagonistas recuerdan a las Tres Gracias de la mitología,
“hijas de Zéus, y Eurínome” y que “representan la belleza, el arte y las actividades del espíritu”174.
Las del entremés son, sin embargo, su parodia. Como dice M. Reina Ruiz: “Se presentan como
contrapunto a las Gracias de la mitología clásica”175. Para ello, aparecen calificadas con el adjetivo
“mohosas” que, según el Diccionario de Autoridades176, significa: “Lo que está cubierto de moho”.
Aquí, nuestra autora juega ya  con el  término polisémico de “gracia”,  que en el  Diccionario de
Autoridades se define como: “La debida correspondencia de las partes del cuerpo humano, que le
hacen  grato  y  agradable”,  y  los  personajes  mitológicos.  Además,  son  mujeres  ya  maduras,

170 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 130.

171 Tomamos la información: https://nulidadmatrimonial.net/el-tribunal-de-la-rota-romana/ (última visita: 8-7-19).

172 Felicidad GONZÁLEZ SANTAMERA, Fernando DOMÉNECH (eds.), op. cit., p. 207, nota 80.

173 Ibídem, p. 199. Siempre vamos a citar los entreactos con esta edición de González y Doménech. 

174 Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 201, nota 17. 

175 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 122. 

176 Consultado en línea: http://web.frl.es/DA.html (última visita: 14-7-19)

53

http://web.frl.es/DA.html
https://nulidadmatrimonial.net/el-tribunal-de-la-rota-romana/


sesentonas,  ancianas  para la  época,  de ahí  también  el  término “mohosas”;  por los  años,  tienen
“moho”,  hongos  que  aparecen  en  determinados  productos  con  el  paso  del  tiempo,  que  doña
Feliciana utiliza aquí en un juego lingüístico como metáfora de la edad.  

 Las  tres  Gracias  Mohosas  son  Aglayuela  o  Aglaya,  que  es  la  primogénita  y  es  tuerta;
Eufrosina y Talía, que son descritas como “ciegas, con tres muletas y muchos harapos” (p. 202).
Como  después  veremos,  nuestra  autora  nos  las  presenta  como  el  contrapunto  cómico  a  la
protagonista femenina de la primera parte de la Tragicomedia, Belidiana. De hecho, Baco Poltrón
las compara cuando dice: “Ocupad, hijas queridas, mis Gracias mohosas, ese balcón, que aunque
pobre, no da la ventaja en integridad y castidad al de vuestra princesa Belidiana”  (p. 202). Aquí, al
emplear el “vuestra”, parece hacerlas súbditas de la princesa y ponerlas en el mismo nivel de la
historia de la Tragicomedia. Así, son pobres, ancianas, decrépitas y con taras físicas, lo más alejado
de las Gracias mitológicas representadas por Botticelli,  Rubens y otros en sus cuadros y de las
protagonistas de las comedias para provocar la risa en este mundo al revés. 

 A partir  de  aquí  nos  hemos  preguntado qué  referencias  tiene  doña Feliciana  para  estas
mujeres. Lo primero, el mito, es lógico pensar que lo conoció a través de algún tratado de mitología
de la  época o de alguna poliantea,  pero también  pudo tener  referentes  visuales.  Quizá,  lo  más
probable es que viera la representación de las Gracias en una colección de emblemas como la de
Alciato, de 1531. En esta obra encontramos, en el emblema 162, la imagen de las tres Gracias.
Santiago  Sebastián,  en  su  edición,  comenta  que  es  una  imagen  de  “larga  tradición  literaria  y
plástica”,  siendo  “una  de  las  imágenes  más  apetecidas  del  Renacimiento”177.  Parece  bastante
razonable pensar que nuestra autora pudo acceder  a esta colección de emblemas y visualizar la
reproducción de las Gracias, lo que la ayudaría a componer una idea visual de los personajes para
crear el contrapunto paródico en las Gracias Mohosas. 

 Encontramos otro asunto interesante de la caracterización de las Gracias Mohosas: la idea de
lo monstruoso; con esto nos referimos a aquello que está fuera de la norma estética, de lo que se
considera bello, y llama la atención al estar fuera de esos cánones. Ya hemos comentado que es algo
habitual del Barroco el gusto por lo extraño, lo diferente, lo cual se reflejó en el arte con múltiples
retratos de enanos, mujeres barbudas y toda una serie de personajes únicos que rompían el orden
establecido del equilibrio y la belleza. Buen ejemplo de ello es Velázquez con su Retrato del enano
don Sebastián de Morra o El príncipe Baltasar Carlos con un enano. Estos personajes triunfaban
en las cortes europeas porque funcionaban para definir a uno por contraste con el otro; eran lo
contrario a la gente “normal”, servían como muestra de la grandeza de unos mostrando su antítesis.
Era un contraste tanto físico como moral, porque debemos recordar que estas sabandijas de palacio,
como se les conocía en la época, eran bufones, se dedicaban a hacer reír. Por otro lado, también
ejemplificaban el desorden social,  eran una muestra de lo que podía pasar fuera de las normas.
Dentro  de  toda  esta  imaginería  del  Barroco,  doña Feliciana  nos  va a  presentar  a  una  serie  de

177 ALCIATO, Emblemas, Santiago Sebastián (ed.), Madrid, Akal, 1985, pp. 203-204. 

54



personajes  monstruosos,  tanto  los  pretendientes  como las  Gracias  Mohosas,  que  representan  la
antítesis de los protagonistas de la  Tragicomedia en una especie, insistimos, de mundo al revés.
Nuestras  Gracias  muestran  una  belleza  alejada  de  los  cánones,  una  belleza  “monstruosa”  que
funciona  en  su  efecto  cómico  por  contraste  con Belidiana  y  las  Gracias  mitológicas  y  que  se
entiende perfectamente en el contexto de un entreacto y en la época barroca. 

 Centrándonos en el texto, lo primero que llama la atención es que Baco comenta que son
ellas las que han decidido que todo se solucione en un torneo donde ellas elegirán. No es decisión
de su padre, sino de las tres Gracias:

 Verdad es que no se estiman ellas en tan poco, que consientan que por suertes las lleven, sino
por fuerza y valor de armas, que están engreídas del torneo de esta noche, y quieren que sean los
que las llevaren los que vencieren a los otros tres competidores. Y esto sería lo mejor, que por
este camino les ganaríades las voluntades (p. 202).

 Las tres hermanas saben que tienen seis pretendientes en la puerta y no quieren que les
toquen en “suertes”, sino decidir y elegir ellas mismas a través de un torneo, una lucha y una justa
literaria.  El  recurrente  motivo  del  torneo178 es  también  una  parodia  de  lo  que  pasa  en  la
Tragicomedia, donde los protagonistas tendrán que participar en un torneo, con identidades falsas,
para conseguir el amor de sus damas.

 Nuestras tres protagonistas le han dejado claro a su padre cuáles son las reglas y a quién van
a elegir cada una. Baco les informa de que los pretendientes son conocedores de esto: “Ya saben
que tú, Aglayca, quieres casar con el mejor tornero, y tú, Eufrosinica, con el mejor atleta, y tú,
Talica, con el más terso poeta” (p. 202). Vemos sin duda que la elección ha sido de ellas, cosa
totalmente novedosa por no decir impensable para la época, donde, como comentamos en el tercer
apartado de nuestro trabajo, los padres solían organizar los matrimonios de sus hijas.

 Esa seguridad femenina la vemos, por ejemplo, en Aglaya cuando su padre, al presentarse
los seis en el torneo, les dice a sus hijas la suerte que tienen: “¡Dichosas hijas mías, que nacisteis
para tan singulares empleos!” (p. 204). Ante esto, la mayor responde: “¡Dichosos ellos, padre, que
nacieron para tan alta empresa!” (p. 204). Aglaya le replica a su padre que los que tienen suerte son
ellos, que van a poder casarse con ellas, no al revés. Muestra así una enorme convicción y confianza
en sí misma, cosa que se refrenda más adelante.

 Cuando ya comienza el torneo, y se da la primera prueba, es cuando empieza la subversión
absoluta. La primera hija, ante la pregunta de Baco de a quién elige de los seis pretendientes, ella
dice:  “En  igual  grado  os  quiero  a  todos;  no  es  razón  que  haga  agravio  a  ninguno  de  tales
campeones. A todos seis os admito por míos por semanas, porque ninguno pueda quedar quejoso”
(p. 205). Aglaya opta por quedarse con los seis porque no puede elegir, ya que lo han hecho muy
bien todos. Baco le responde con un “¡ay,  hija mía! ¿Bígama queréis ser?”  (p. 205). Le da una
negativa, pero lo mejor es la respuesta de sus hermanas. Lo lógico sería que Eufrosina y Talía se

178 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 121.

55



escandalizaran ante la ocurrencia que ha tenido Aglaya, pero esa no es la reacción. Talía lo dice
claro: “No, hermana mía: ni nosotras lo permitiremos si no consentís que también se casen con
nosotras” (p. 206). Es decir, o todas o ninguna; no permiten que su hermana se case con todos
porque ellas también quieren casarse con los seis pretendientes. No les escandaliza la propuesta de
su hermana mayor, sino que no se lo van a consentir a no ser que ellas hagan lo mismo que Aglaya.
Ya se ve con claridad que las tres Gracias Mohosas saben lo que hacen; tienen voz y voto en sus
vidas y son mujeres seguras de sí mismas. Es posible que en esta reacción influya también el hecho
de la edad. Ya hemos dicho que son mayores, por lo que el momento del matrimonio parece que ya
se les ha pasado, así que esta sería su última oportunidad. Las otras dos hermanas, al ver que una se
llevaría a los seis, también reaccionan así porque ellas quieren casarse, y si su hermana se queda
con todos los pretendientes, pierden toda posibilidad de matrimonio. Esta idea quizá, a la hora de la
lectura, se aprecia menos, pero si pensamos en la representación, el público la entiende visualmente
sin problema, porque contempla a tres mujeres decrépitas y tullidas. 

 Tras poner paz Baco y decidir que los desafíos continúan con la lucha, llega el momento de
elegir de Eufrosina. Ella, de nuevo, es contundente: “Yo me ratifico en lo dicho y los quiero a todos
seis” (p. 208). Ante esto, Baco le vuelve a decir que no y otra vez las otras dos hermanas también se
niegan a que solo una se case con todos. Están haciendo valer su capacidad de decisión sobre su
futuro  como mujeres,  insistimos,  en  el  primer  cuarto  del  siglo  XVII,  cuando las  mujeres  eran
consideradas inferiores y sin capacidad de decisión ni de actuación y habían de cumplir el papel
asignado por la sociedad. 

 Después de la justa poética, la tercera hermana, Talía, toma el mismo camino: “No permitan
los  dioses,  padre  mío,  que  yo  haga  agravio  a  ninguno de tan  divinos  poetas.  Padre  mío  Baco
Poltrón, por lo que tienen de tus vidueños, los quiero a todos”  (p. 210). Las tres comparten la misma
idea:  quieren  casarse  con  los  seis.  El  padre,  Baco,  accede  a  la  tercera:  “Pues  no  permitan  ni
consientan los dioses del cielo, de la tierra, del infierno, que yo agravie a poetas tan bacunos. Yo
quiero que ninguno sea desechado. Valgan todos, o por testamentos o por codicilos”  (p. 210). Ante
esto, las dos hermanas van a reaccionar, protestando, como ya se podía esperar por cómo habían
actuado anteriormente.  Aglaya  dice:  “¡Mal año,  malos  meses,  hermana Talía!  ¿Tú con tus  seis
maridos y nosotras a diente?” (p. 211). De nuevo, muestran su descontento,  su disconformidad,
porque el padre ha accedido a esa propuesta con la última, pero no con las otras dos. Insistimos en
la idea de que acceden al matrimonio ya mayores, por lo que lo ven como una última oportunidad.

 Finalmente, Orfeo aporta otra solución: los seis pretendientes se casan con las tres Gracias.
Así se cumple el deseo de casarse todas con todos, dejando claro la autora que las que han tenido la
iniciativa han sido ellas, y que igualmente están conformes con las condiciones de Orfeo. Se nos
presentan, insistimos, como mujeres decididas, rompedoras, que eligen su futuro a su antojo. Es el
mundo al revés de lo que era la España del XVII. Como dice Cristina de la Rosa: “Las Gracias
Mohosas  presumen  de  fortaleza  espiritual  y  autonomía  y  reivindican  su  propia  elección”179,

179 Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 203.

56



rompiendo “el código sexual de la conquista y la subordinación al sujeto masculino”180. O, como
comentan  Felicidad  González  Santamera  y  Fernando  Doménech,  son  “mujeres  activas,
emprendedoras,  dispuestas  a  romper  con  todos  los  tabúes  y  convenciones  sociales  que  las
condenaban a la pasividad y al encierro”181.

 Frente  a  nuestras  Gracias  Mohosas,  tenemos  a  los  personajes  masculinos,  a  cual  más
patético. Los primeros que aparecen son Sabá, cuyo nombre hace referencia al reino de Saba, lugar
lejano y exótico donde sucede la Tragicomedia, tuerto y con una cuchillada de oreja a oreja, con la
pierna sobre una media muleta, con un cayado; y Pancaya, cuya denominación nos remite a un lugar
mítico182, ciego, también con una cuchillada de oreja a oreja y la pierna sobre media muleta, cayado,
que se presenta en escena también con un pequeño perro. 

 Más  tarde  aparecen  Nisa,  nombrado  así  por  el  monte  Nisa  de  la  mitología  griega,
concorvado, también con una pierna en media muleta y un cayado; y Anga, cuyo nombre nos remite
a un antiguo reino de la India, que no tiene la parte inferior de las piernas y lleva las rodillas en una
cesta  y las  manos  en el  suelo  con unos chapines,  unos zapatos.  Por  último,  se  sumarán como
pretendientes dos músicos, Orfeo y Anfión, con sus instrumentos musicales. El primero es ciego y
el segundo es tuerto, los dos con cuchilladas en la cara y con muletas. En estos dos últimos ya
vemos  uno de los recursos empleados por la autora para la subversión y luego comentados:  la
mezcla  de  personajes  mitológicos  con seres  humanos.  Orfeo,  de  hecho,  aparece  también  en  la
Tragicomedia,  pero aquí en su versión totalmente burlesca, paródica, del músico de la mitología
cuya melodía conseguía efectos prodigiosos en las personas. 

 Así,  vemos  que  los  seis  pretendientes  son  una  colección  de  personajes  lisiados  y
estrambóticos,  que  se  van  a  presentar  enseguida  como  la  versión  ridícula  de  los  caballeros
prototípicos que encarnan los héroes de la Tragicomedia. En su aparición, llama mucho la atención,
y provoca la risa, que van a contar batallas imaginarias, relacionadas con el mundo de la mitología,
en las que han participado y que, supuestamente, les han causado las deficiencias físicas que tienen.
Sus relatos son fieros, bravuconadas o rodomontadas, como las de Centurio en La Celestina cuando,
en el acto XVIII, se jacta ante Elicia y Areusa de todo lo que ha hecho y puede hacer con la espada
(todo mentira, como se ve al final del acto). Se están inventando estas historias para intentar quedar
como héroes, superiores, delante de los otros contrincantes por el amor de Aglaya. 

 Sabá dice que luchó contra los Arimaspos, “pueblo mítico que, como los cíclopes, tenían un
solo ojo”183; y que se quedó tuerto porque al ver que el padre de los Arimaspos solo tenía un ojo,
“aunque tan grande como un escudo” (p. 192), decidió arrancarse el ojo derecho con un garfio para

180 Ibídem, p. 203.

181 Felicidad GONZÁLEZ SANTAMERA, Fernando DOMÉNECH (eds.), op. cit., p. 29.

182 Lo nombra Benito Jerónimo Feijoo en su  Teatro crítico universal, tomo cuarto, discurso décimo. Comenta que
Plinio lo sitúa en Egipto o Servio en Arabia.  

183 Felicidad GONZÁLEZ SANTAMERA, Fernando DOMÉNECH (eds.), op. cit., p. 192, nota 23.

57



arremeter a su enemigo en igualdad de condiciones y vencerlo. Anga, por su parte, relata que en las
bodas de Piritoo e Hipodamia,  cuando, como dice el mito,  los centauros intentaron raptar a las
mujeres, no fueron Peleo, Hércules y Teseo los que las salvaron, sino que fue él el que mató a todos
los centauros y salvó a las muchachas. Sigue contando que, en la lucha, “entrambas espinillas con
mi propia espada me quebranté, por no tenerles ventaja de piernas humanas” (p. 194); y que así
consiguió vencerlos. Por su parte, Pancaya cuenta que se le insinuaron las dos hermanas de Medusa,
“monstruo  horrible  cuya  mirada  convertía  a  los  hombres  en  piedra”184,  y  les  dijo  que  no
conseguirían nada de él a no ser que le presentaran a Medusa. Al saber que al mirar a Medusa se
convertiría en piedra, se sacó los ojos y se los tiró a las hermanas, acertando en la cola, donde se
quedaron pegados, y entonces se casó con las tres. 

 Vemos cómo cada historia es más ridícula e imposible que la anterior. En esa batalla por el
amor de las Gracias Mohosas, como dice Cristina de la Rosa, “los enamorados, para conquistarlas,
no  ocultan  sus  deficiencias  físicas  sino  que  las  glorifican  mediante  la  narración  de  gestas
heroicas”185. “Sus deficiencias físicas […] se convierten en amputaciones voluntarias que prueban su
valor”186. No sienten ninguna vergüenza por sus taras corporales; se inventan una historia imposible
para justificarlas, darles la vuelta, y quedar como héroes. Mienten llegando al ridículo más absoluto.
El retrato último es, como ya hemos dicho, el de unos bravucones. Este tipo de personajes cuentan
con una rica  tradición  literaria,  que en  última  instancia  se  relacionan con el  miles  gloriosus o
soldado fanfarrón de Plauto.187

 Cuando ya llega el torneo, vemos lo grotescos que son los pretendientes llevando escudos de
corcho y espadas de madera; la misma autora nos los describe como “armados a lo ridículo”  (p.
204). Y a la hora de tomar la decisión sobre su matrimonio, ellos ni llevan la iniciativa ni son los
que  sentencian.  Las  mujeres,  nuestras  tres  Gracias  Mohosas,  son  las  que,  como  ya  hemos
comentado, determinan que se realice el torneo, cómo los van a elegir, y finalmente, la solución
final de la boda. De hecho, cuando cada una de las hermanas propone casarse con todos, ninguno
habla; no intervienen. Es cierto que, al final, es Orfeo el que propone el matrimonio de todas con
todos, pero para terminar su parlamento dice: “pido ante todas cosas debido pronunciamiento, y que
no me  corra  término  hasta  que  sobre  él  haya  cosa  juzgada”  (p.  211).  Es  decir,  no es  ninguna
imposición ni obligación; debe ser una elección conjunta, que a todas y todos les parezca bien. No
impone su criterio y su idea como hombre sobre la mujer. Aquí también queremos destacar que sea
Orfeo, de los seis pretendientes, el que interviene y propone la solución. De los seis, él es el menos

184 Ibídem, p. 195, nota 41.

185 Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 201. 

186 Ibídem, p. 201. 

187 Esta figura del soldado fanfarrón o el figurón la ha estudiado, entre otros, Mª Rosa Lida de Malkiel en “El fanfarrón
en el  teatro  del  Renacimiento”,  Romance Philology,  11:3,  1958,  268-291.  Más  recientemente,  véase  el  trabajo
coordinado y editado por Luciano García Lorenzo,  El figurón. Texto y puesta en escena, Madrid, Fundamentos,
2007. 

58



ridículo, quizá porque no cuenta ninguna batalla, y por eso debió pensar nuestra autora que era el
más indicado para presentar la idea a todo el mundo. 

 El otro personaje masculino que queremos analizar es Baco Poltrón, el  padre de las tres
Gracias Mohosas. La autora ya nos lo presenta como un “viejo ridículo”  (p. 199). Su propio nombre
es una parodia de Baco, el dios del vino, con el apellido Poltrón, que según el  DRAE significa:
“flojo, perezoso, haragán, enemigo del trabajo”188. Se comporta como un padre comprensivo con sus
hijas; las presenta ante los pretendientes como tres bellezas, dejando claro, en el parlamento antes
comentado, que han sido ellas quienes han elegido el sistema del torneo, la lucha y la justa poética.
Baco Poltrón actúa  como juez final  en el  momento  en el  que se plantean  las  bodas múltiples.
Cuando Aglaya es la primera que dice que quiere casarse con los seis, él lo rechaza, pero tampoco
es categórico; declara: “¡Ay, hija mía! ¿Bígama queréis ser?” (p. 205), para añadir en su siguiente
intervención:  “No,  hija  mía,  no  es  razón  que  vos  introduzcáis  en  el  mundo  la  bigamia  en  las
mujeres” (p. 205). Se niega, pero no se escandaliza de manera excesiva, por lo que se intuye que
claramente accederá al final a cualquier decisión de sus hijas, como así es. Además, justifica más
adelante la proposición de las tres Gracias Mohosas porque no pueden elegir bien marido si solo
han visto una prueba: “elegir una muchacha un hombre entre seis medios hombres que todos le han
agradado, dificultosísimo me parece sin mucha deliberación” (pp. 206-207). 

 Ante su segunda hija de nuevo rechaza la propuesta de Eufrosina de casarse con todos: “Eso
no, hija mía, que será poligamia de gamos y gamas”  (p. 208). Y, al final, con la tercera, accede: “Yo
quiero que ninguno sea desechado.  Valgan todos” (p.  210).  En su resolución final  mostrará  su
aceptación de la proposición de Orfeo de casarse todas con todos: “¡Ea, dad os todas y todos las
manos, con la bendición de los dioses y la mía”  (p. 212). En este momento, Baco pronuncia unas
palabras en la que defiende la elección basada en el sentimiento, no en la belleza. Dice: 

 El valor del hombre, en el cuerpo y en el ánimo asienta. El ánimo debe mandar, y el cuerpo
obedecer. El uno tenemos común con los dioses, el otro con las bestias. Tontería y locura es
anteponer la hermosura y dotes del cuerpo, a los dotes y hermosura del ánimo. ¡Oh, hijos y hijas
míos, qué prudentes habéis sido en buscar y preferir el valor de los ánimos, y no dárseos nada
de la hermosura y gentileza de los cuerpos (pp. 212-213).

 En esta intervención de Baco, nuestra autora, a través de una cita de Salustio tomada de La
conjuración de Catilina que sirve de nuevo como prueba de sus conocimientos de los clásicos, está
defendiendo no solo el libre albedrío a la hora del matrimonio, sino que también está mostrando una
idea  que  todavía  hoy es  una  enseñanza  moral  fundamental:  la  belleza  está  en  el  interior.  Las
personas  poseen  alma  (ánimo,  interior)  y  cuerpo  (belleza,  exterior),  y  este  ideal  recuerda  la
importancia de no dejarse llevar solo por lo segundo. Como recuerda Cristina de la Rosa, ésta es
una enseñanza platónica189. Los pretendientes y las tres Gracias, todos, tienen taras físicas y en esa
unión no se han dejado arrastrar, ni unos ni otras, por la belleza exterior, porque a todos y todas les

188 Consultado en www.rae.es (última visita: 6-7-19). 

189 Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 203, nota 26.

59

http://www.rae.es/


falta  lo  que  entenderíamos  como  la  belleza  “canónica”,  pero  les  ha  dado  igual  a  la  hora  de
establecer  la unión matrimonial  conjunta.  Frente a la belleza exterior,  Baco defiende la belleza
interior, del alma. 

 Esto nos parece bastante revolucionario para la época, pero no termina aquí, porque en la
primera edición de 1624, que luego nuestra autora suprimió en 1627, Baco dice estas palabras:

 Yo doy muchas gracias a los dioses inmortales, que no avéis sido como otras damas,  que
soberbias  y  desvanecidas  de  verse,  que  los  hombres  se  les  humillan  y  llaman  señoras,  en
llegando a los catorce años que se sienten casaderas, luego se engríen y se pavonéan, y el mayor
cuidado que tienen es afeitarse y acicalarse, y en eso ponen su esperanza y felicidad, locas,
perdidas y sin juicio190. 

A través de las palabras de Baco, aquí doña Feliciana critica, en cierto modo, la posición que
le obliga a la mujer en la sociedad a estar relegada al hombre, preocupándose solo de cosas que se
supone que son “femeninas”  como arreglarse,  la  moda,  etc.,  junto con una reprobación  de los
matrimonios tempranos, sin sentido, “a los catorce años”; las mujeres a las que la sociedad les decía
que no tenían otra salida que el matrimonio y tener hijos. Ella, como mujer que representa todo lo
contrario a esto, defiende la importancia del desarrollo del espíritu, del interior, que se relaciona con
lo masculino, frente a la belleza, el exterior, que se vincula con lo femenino. Ella era una mujer
culta, segura de sí misma, que se casó cuando quiso y con quien quiso ya bastante adulta, y aquí
Baco está defendiendo exactamente eso. Muestra su orgullo porque sus hijas, las tres Gracias, no
sean como se suponía socialmente que las mujeres debían ser en la época; son fuertes moralmente,
toman sus propias decisiones, con autonomía y buen juicio. Esto no quita para que también haya
parodia y burla en su caracterización, como ya hemos comentado algo propio de los entreactos y
como contrapunto  a  la  Tragicomedia,  debido a  su físico,  su edad avanzada y el  hecho de que
todavía estén solteras. Como vemos, esta independencia femenina la defendió nuestra dramaturga
en su vida y en su obra; toda una revolucionaria  del siglo XVII.  Así,  podemos observar cómo
nuestras  tres  protagonistas  llevan  la  iniciativa,  deciden  sobre  su  futuro,  asumiendo  “un  papel
fuerte”191; frente a los personajes masculinos, los seis pretendientes, que se nos muestran un poco
como peleles, invirtiendo, bajo nuestro punto de vista, el rol esperado para un hombre y una mujer
del XVII. En definitiva, una subversión del género.  

 7.4. Las tres Gracias Mohosas vs. Belidiana y Maya

 

 A continuación, vamos a realizar una breve comparativa entre las tres Gracias Mohosas y las
protagonistas de las dos partes de la  Tragicomedia, Belidiana y Maya. Como hemos dicho antes,

190 Citamos el texto por la reproducción de: Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 204.
191 Ibídem, p. 204. 

60



nuestras Gracias Mohosas se nos presentan,  físicamente,  como lo contrario a la belleza; una es
tuerta, las otras ciegas con muletas, y van vestidas con harapos. Frente a esto, las protagonistas de la
Tragicomedia, Belidiana y Maya, son princesas, jóvenes, hermosas y sin ningún tipo de tara física.
Birano, escudero de Clarisel, habla así de la belleza de Belidiana:

 Pues diriges tus amores,

causa de tus ansias fieras,

a la más alta grandeza,

y a la mayor hermosura,  

que pusieron en criatura

fortuna y naturaleza (p. 48).

 Vemos,  pues,  que  son  todo  lo  contrario  en  cuanto  al  físico  a  nuestras  Gracias.
Adentrándonos  en  el  terreno  del  comportamiento,  ya  hemos  estudiado  cómo  las  tres  Gracias
Mohosas  son  la  representación  de  mujeres  seguras,  decididas,  que  toman  las  resoluciones
importantes de su vida. Ellas son las que disponen cómo van a elegir marido, y la propia elección de
su pareja también va a ser suya. Quieren que se lleve a cabo un torneo entre los pretendientes, y así
se hace; y ellas tiene en todo momento la palabra, la decisión. Esto se ve clarísimo ya al final,
cuando determinan que se quieren casar con los seis. Toman la palabra, expresan sus sentimientos y
dictaminan qué es lo que quieren, sin que ningún hombre lo impida, ni su padre ni los pretendientes,
que aceptan al final encantados. Llevan la iniciativa en todo momento. Todo lo contrario a lo que
era habitual para una mujer en la España del siglo XVII. 

 Frente a esto, tenemos a las princesas Belidiana y Maya. Ellas representan el prototipo de
mujer de la España del XVII. Son pasivas, nunca toman la iniciativa; piden permiso paterno hasta
para salir al jardín. En la Tragicomedia también nos encontramos el motivo caballeresco del torneo
que tiene que realizar el caballero para ganar el amor de la dama, pero en este caso su celebración es
una elección paterna, no de las princesas. No pueden decidir sobre su matrimonio, porque elegirá el
Rey, su padre. Belidiana sufre ya que se quiere casar con Clarisel, pero no puede; su padre tiene un
conflicto del pasado con él y no lo consiente. En un momento de la obra, Belidiana le confiesa a su
prima Clarinda que no tiene otra voluntad que la de sus padres:

 mas porque otra voluntad, 

que de mis padres no tengo

ellos conforme a la suya

han de hacer della, y su dueño

lo que más les agradare (p. 84).

 Con estas palabras ya vemos cómo Belidiana cumple con el estereotipo de mujer del XVII,
que no tiene la iniciativa ni toma las decisiones sobre su matrimonio y su vida.  Al final de la

61



primera parte de la  Tragicomedia, el Rey accederá al matrimonio entre Belidiana y Clarisel. Esa
unión, como sabremos en la segunda parte, nunca se realizará, porque Belidiana lo abandona y se
casa  con  otro,  cabe  intuir  que  por  deseo  paterno.  Este  fracaso  ya  se  adivina  en  algunas
premoniciones como un sueño que tiene el héroe Clarisel y el hecho de que termine esta primera
parte con la boda de Orfeo y Eurídice. Al inicio de la segunda parte, Belidiana le pide a Clarisel que
la perdone y que no la culpe a ella sino a su padre, entendiendo que, como mujer, es de quien
depende:

 ay Clarisel, pues tuve suerte negra

en padre porfiado y riguroso;

la de Arabia no culpes, que a Rogerio

de su libertad diese el captiverio (p. 191).

 En la segunda parte, tenemos a Maya. Su amor con el héroe Clarisel está bendecido por los
dioses. De nuevo, ella no tiene la iniciativa; es un personaje pasivo, que solo desea y espera, sin
poder tener la última palabra sobre su matrimonio. Al final, el que accede a ese enlace es su padre,
Atlante, porque los dioses así lo han decidido. Nos resulta curioso que, como ya hemos explicado
anteriormente, en los preliminares doña Feliciana se identifica con Maya, dice que es su alter ego,
cuando tanto en los paratextos como en los entreactos muestra unas ideas totalmente contrarias al
comportamiento de la protagonista de la segunda parte de la Tragicomedia. De nuevo, la dualidad
de nuestra autora que ya hemos nombrado. 

 Así, vemos que las tres Gracias Mohosas son el reverso de las heroínas de la Tragicomedia;
son mujeres activas, que hacen avanzar la acción, decididas, que tienen la última palabra sobre todo
lo que concierne a su vida. Por contra, Belidiana y Maya representan el prototipo de mujer del
XVII;  son  pasivas,  no  intervienen  de  manera  directa  en  el  conflicto,  solo  esperan  a  que  sus
respectivos padres terminen por acceder al matrimonio que desean. Como observamos, son mujeres
totalmente  distintas,  con  un  rol  de  género  opuesto.  Esto  es  un  ejemplo  más  de  esos  mundos
contrarios que son los de la Tragicomedia y los entreactos; y es una muestra más de esa dualidad
que hemos comentado que tiene nuestra autora y que, en el fondo, la hace tan genial.

 En conclusión, en este penúltimo punto, parte central de nuestro TFM, hemos visto cómo
doña Feliciana, en sus entreactos, presenta un mundo dirigido por sus protagonistas femeninas, las
tres Gracias, que rompen con todas las normas de género del siglo XVII al ser mujeres decididas y
activas, con una visión paródica propia del entremés, que le sirve a nuestra autora para ofrecer un
alegato a favor del matrimonio libre y por amor de las mujeres. 

62



8. RECURSOS PARA LA SUBVERSIÓN

 Para concluir nuestro TFM, vamos a estudiar qué elementos emplea nuestra dramaturga para
conseguir esa subversión del género en el tratamiento del tema del amor y el matrimonio desde la
óptica femenina, esa inversión de roles que se da en los entreactos. Para ello, hablaremos de dos
aspectos: el empleo de la mitología, algo muy habitual en la época y muy presente en nuestra autora
como hemos visto antes, y los usos lingüísticos, que suponen una verdadera renovación a nuestro
parecer. 

 8.1. El uso de la mitología

 

 El primer aspecto que emplea nuestra dramaturga para esa subversión del género,  como
hemos dicho, al  tener tres protagonistas femeninas que van a decidir  sobre su matrimonio y su
futuro adoptando una postura totalmente rompedora para una mujer del XVII, es la utilización del
mundo mitológico desde un punto de vista paródico. Al analizar la “Carta executoria”, hemos visto
cómo doña Feliciana defiende la mezcla del mundo mitológico con el humano como una “licencia
poética”192,  algo  que  ya  hacían  los  clásicos  grecolatinos. En la  Tragicomedia,  ya  hemos  dicho
anteriormente  que  los  personajes  mitológicos  se  unen  a  los  humanos,  conviven  en  un  mismo
espacio y tiempo; encontramos en la obra un número significativo de seres mitológicos, casi hasta
abrumar. Aparecen Venus y Adonis, Orfeo y Eurídice, las tres Gracias, Apolo, Atlante, Cupido,
Himeneo, Héspero, Juno, etc. Los mundos se entremezclan, conviven, cuando vemos que Maya es
hija de Atlante,  y que la  diosa Juno va a ayudar  a que el  matrimonio de Maya y Clarisel  sea
aceptado por Atlante. Así, vemos que el uso de la mitología es una parte fundamental de su obra, y
“demuestra  ser una experta  en la  materia”193.  Se presenta  de este  modo como una mujer  culta,
preparada, que conoce muy bien los clásicos grecolatinos; en definitiva, el uso de la mitología es
parte de su carta de presentación, de su ideario, de aquello que quiere transmitir como mujer culta,
escritora, que defiende los preceptos del teatro clásico; la legitima. 

 Hasta aquí, su visión desde la Tragicomedia, su discurso oficial, porque en los entreactos lo
que hace es coger ese mundo y subvertirlo, transgredirlo, parodiarlo. Ya hemos comentado que los
entreactos son el mundo al revés de la Tragicomedia, un espacio donde se infringen todas las leyes,
totalmente  libre,  pues en esto también.  ¿Cómo lo consigue? Poniendo en situaciones  grotescas,
imposibles, a estos personajes mitológicos.

192 Louis C. PÉREZ, op. cit., p. 261.

193 Mª Carmen MARÍN PINA, art. cit., p. 600. 

63



 Como ya se ha comentado, las tres Gracias Mohosas se presentan como la burla de las tres
Gracias o Cárites, que en la mitología son “las tres hijas de Zeus y Eurínome, […] por lo general
conocidas con los nombres de Áglaye, Eufrósine y Talía […]. Célebres por su hermosura, en origen
debieron de ser diosas de la vegetación, para pasar después a personificar la belleza y la gracia” 194.
Las tres Gracias se han representado en el arte como tres muchachas jóvenes, símbolo máximo de la
belleza, desnudas, unidas en círculo en un baile al son de la flauta del dios Apolo, de cuyo cortejo
forman parte, y con los atributos de la rosa, el mirto y el dado de juego. Quizá, el retrato pictórico
más  famoso es el  de Botticelli  en  La primavera o el  de Rubens en  Las tres  Gracias,  pero en
literatura también tenemos descripciones muy conocidas, como la que aparece en la silva novena
del  Laurel de Apolo de Lope de Vega. Así, son la personificación de la belleza, la juventud y la
gracia. Un ejemplo de que representan todo esto es que la palabra “carisma” proviene de “Cárites”.
Frente a esto, las nuestras son mayores,  una tuerta y las otras ciegas con muletas,  vestidas con
harapos; son todo lo contrario a estas Gracias clásicas, conocidas por su juventud, su hermosura y
su  donaire.  De  ahí,  como  explicábamos  antes,  que  nuestra  autora  les  ponga  el  adjetivo  de
”mohosas”. Vemos que la parodia del mito se da en dos ámbitos: por un lado, en su aspecto físico,
que es el más evidente; y, por otro, en sus acciones, ya que nuestras Gracias son protagonistas de un
torneo para elegir  marido donde participan un grupo de tullidos  peleles  y van a convertirse  en
mujeres poliamorosas por elección propia. Para toda persona conocedora del mito, la comicidad es
instantánea. 

 Después,  dentro  de  los  pretendientes  tenemos  la  versión  burlesca  de  dos  músicos
mitológicos, Orfeo y Anfión. El primero, que en la mitología era un músico que con su melodía
maravillosa  lograba  cosas  extraordinarias,  y  que  bajó  a  los  infiernos  para  rescatar  a  su amada
Eurídice, sin conseguirlo porque se volvió a mirarla en el momento en que salían del inframundo
rompiendo la única regla que tenía que mantener para volver al mundo de los vivos195,  aquí se
convierte en un poeta y músico de risa, ciego, con cuchilladas en la cara y con muletas. El segundo,
Anfión, “hijo de Zeus y Antíope […]. Hermes le regaló una lira, y desarrolló unas extraordinarias
cualidades para la música”196. Aquí se nos muestra como un poeta y músico tuerto, también con
cuchilladas en la cara y con muletas. De nuevo, la parodia se da en el ámbito del aspecto físico, al
ser dos tullidos,  pero también en el de sus acciones.  El poema que cantan cuando aparecen en
escena es totalmente disparatado y burlesco, y los muestra como unos músicos y poetas patéticos,
provocando  la  hilaridad  instantánea,  completamente  alejados  de  esos  músicos  que  tocaban  la
melodía maravillosa que describen los mitos. Además, se ven envueltos en un torneo para conseguir
casarse con alguna de las tres Gracias Mohosas, mujeres tullidas y mayores muy alejadas de lo que
sería una mujer casadera. Van a hacer el ridículo en el certamen, golpeándose y cayendo al suelo de
manera  patética,  para,  finalmente,  aceptar  un  matrimonio  múltiple  con  las  Gracias.  Vemos
claramente toda la burla que supone de estos mitos.

194 Jaime ALVAR EZQUERRA (dir.), op. cit., p. 170.

195 Ibídem, p. 687. 
196 Ibídem, p. 53. 

64



  También debemos  hablar  en este  apartado del  padre de las  tres Gracias  Mohosas,  Baco
Poltrón. Ya hemos comentado que Baco, Dioniso en Grecia, es el “señor del vino, héroe civilizador
y elemento perturbador, emblema del teatro, la locura y de los misterios”197. Además, dios de la
fertilidad  y  la  agricultura,  que  solía  representarse  como  un  joven  bello,  atlético,  normalmente
acompañado de un racimo de uvas. Se organizaban en Roma unas fiestas en su honor, las bacanales,
que hoy han derivado en el significado de fiesta desenfrenada de comida, alcohol y sexo. Aquí, con
el apellido Poltrón, se nos muestra como un “viejo ridículo”198, todo lo más lejano de un dios del
vino joven y hermoso que se relaciona con el alcohol y las fiestas. Después, en sus acciones, vemos
que también está ridiculizado. Sus hijas son tres mujeres mayores tullidas, a las que les consiente
todo, por lo que él se configura como un pelele. Al final parece que se erige en juez, pero eso es
falso,  porque las que toman las decisiones  son ellas,  y desde el  principio sabemos que él  va a
terminar aceptando lo que sus hijas digan. De nuevo, la parodia es evidente tanto en el plano del
aspecto físico como a través de las acciones y situaciones en las que se ve envuelto.  

 Otro elemento que contribuye a la parodia de estos seres mitológicos, además del aspecto
físico y las situaciones disparatadas en las que se encuentran, es el lenguaje. Al poner en su boca
muchos  de  los  recursos  lingüísticos  que  vamos  a  comentar  a  continuación  provoca  el  efecto
burlesco hacia unos personajes que suelen hablar con un lenguaje elevado, culto, refinado, que se ve
aquí  atropellado  por  un  sinfín  de  giros,  refranes,  combinaciones  de  palabras  imposibles,  que
terminan perfilando esa imagen paródica del mito. En definitiva, nadie se imagina a Baco ni con el
aspecto de Baco Poltrón, ni metido en las situaciones en las que está, ni expresándose como lo hace.
Es la imagen completa la que consigue el tono final paródico del mito. 

 Igualmente, hay otro factor que debemos tener en cuenta en esta parodia de la mitología, que
es el público. Los entreactos van a tener el mismo auditorio que la  Tragicomedia, porque están
preparados para representarse entre el segundo y el tercer acto, y entre el tercero y el cuarto. Esto
significa que, si la obra, como explica doña Feliciana en “A los lectores”, está dedicada a gente
preparada,  docta,  culta,  personas  que  van a  entender  las  infinitas  referencias  mitológicas  en la
Tragicomedia, no van a parar de reír en los entreactos, al ser una audiencia que conoce todas las
alusiones a la mitología clásica y que va a entender hasta la última broma. A pesar de que está claro
que ése es el público que sacaría todo el jugo al humor de las Tres Gracias Mohosas, no tenemos la
más mínima duda de que los espectadores corrientes disfrutarían muchísimo de los entreactos, hoy
también, porque la representación del mundo al revés y los imposibles juegos del lenguaje provocan
la risa a cualquiera en todas las épocas.

 Como vemos, el mundo mitológico, que forma parte esencial de la obra de nuestra autora,
aquí es parodiado, en ese universo al revés que son los entreactos, al colocar a estos personajes
burlescos y grotescos en ese cosmos supuestamente extraordinario. Esto no es algo extraño en el

197 Ibídem, p. 261.

198 Felicidad GONZÁLEZ SANTAMERA, Fernando DOMÉNECH (eds.), op. cit., p. 199. 

65



Barroco, ya que, como hemos comentado anteriormente, era habitual la sátira y la burla del mundo
mitológico, mezclándolo con el humano en situaciones jocosas, imposibles, como es el caso en los
entreactos.  Como dice Cristina Torres Barrado, en esta literatura barroca de parodia mitológica,
estos seres “descienden de la categoría de hombres, para convertirse en caricaturas deleznables que
presentan  los  vicios  sociales;  en  objeto  de  chistes  y  crueles  burlas,  en  los  que  los  escritores
desahogan su sarcasmo”199. 

 

 8.2. Los juegos del lenguaje  

 Continuando ya con el segundo aspecto que emplea nuestra dramaturga para conseguir esa
subversión, vamos a hablar de los usos del lenguaje, punto esencial para que estos entreactos tengan
la modernidad absoluta que tienen y sigan produciendo una hilaridad tremenda a día de hoy. Aquí
nos  encontramos  con  una  verdadera  “orgía  de  palabras”200,  como  dicen  Felicidad  González  y
Fernando Doménech; un lenguaje que, ante lo que es un mundo totalmente libre para la invención,
“se convierte en el protagonista de la obra”201. Todo lo que en la  Tragicomedia son giros cultos,
expresiones bellas y rimbombantes, buscando la forma más preciosista y culta del lenguaje, en los
entreactos se convierte en una mezcla de cultismos con el lenguaje más vulgar, refranes, juegos de
palabras imposibles, … Como comentan González y Doménech, nos vamos a encontrar “todos los
recursos de la retórica barroca puestos al servicio del absurdo”202, muy en la línea de otros autores
como, por ejemplo, Quevedo. 

 Pero,  ¿qué recursos lingüísticos  emplea nuestra autora y qué ejemplos  vemos? y ¿cómo
afecta esto a la configuración de los personajes? Eso es lo que vamos a analizar a continuación. Para
ello, hablaremos de: usos cultos, usos vulgares, empleo de refranes, neologismos, fenómenos de
derivación,  asociaciones  fonéticas  imposibles  y  recursos  como el  calambur,  la  paronomasia,  la
dilogía y las metáforas, todo ello al servicio de la parodia, de la presentación del mundo al revés,
para caracterizar a los pretendientes como burdos y vulgares y a las Gracias como algo bobas. 

 Para  empezar,  vamos  a  hablar  de los  usos  que se consideran  cultos.  Aquí  entrarían  los
cultismos como: crura y gamba, que se refieren a 'pierna'. La primera la emplea la autora, en boca
de  Pancaya,  para  que  tenga  una  rima  con  “blacura”,  que  viene  inmediatamente  después;  y  la
segunda, también seguida en boca de Pancaya, le sirve para rimar con “camba” y “zamba”, en busca
de esa locura de sonidos y asociaciones fonéticas que son los entreactos. Parece evidente que estos

199 Cristina TORRES BARRADO, “Quevedo y la mitología clásica”, Alcántara, 75 (2012), p. 137. 

200 Felicidad GONZÁLEZ SANTAMERA, Fernando DOMÉNECH (eds.), op. cit., p. 181.

201 Ibídem, p. 181.

202 Ibídem, p. 182.

66



casos los ha empleado nuestra autora para esa unión de sonidos, más que como representación de un
lenguaje culto. En este punto también tenemos latinismos del tipo insolidum, 'de firme',  novatione
cessante,  'dejando cualquier  novedad';  ambos  pertenecen al  ámbito  jurídico,  por  lo  que nuestra
autora pudo estar familiarizada con ellos gracias a su segundo marido, León Garavito. El primero lo
dice el padrino de uno de los pretendientes en el torneo, que no interviene más, y que consigue
caracterizarlo como altivo y docto; y también Orfeo cuando propone que se casen todas con todos,
aquí con un sentido más paródico de un uso quizá buscando la aliteración de la “s” que tiene con
“sí”, “sean” “esposas” en la oración. El segundo latinismo lo dicen todos los pretendientes a la vez
como signo de acuerdo para concurrir al torneo. Parece que tenga cierto sentido paródico, porque da
a entender que están de acuerdo pero a expensas de que se supiera algo más y pudieran cambiar de
idea, lo que parece bastante absurdo. Así, nos parece que ridiculiza a los pretendientes que emplean
una locución latina sin entenderla bien.

 Frente a esto, tenemos todo un lenguaje propio del ámbito popular o vulgar, como el uso de
refranes. Por ejemplo, Nisa le dice a Anga, cuando se ríe de él por querer casarse: “Tal te quiero,
crespa, y ella era tiñosa” (p. 189). González y Doménech interpretan este refrán con el sentido de
que el amor es ciego, y los enamorados no ven la realidad que tienen delante, “ven cabellos crespos
donde hay calvas de tiña”203. Nisa se ríe de él, pensando que la mujer que quiere casarse con él tiene
que estar ciega, por lo menos, porque el otro no tiene piernas y va con los muñones en una cesta, sin
saber que la mujer de la que está hablando es la misma con la que quiere contraer matrimonio él,
Aglaya. Tenemos otro refrán cuando Anga empieza a contar su relato fantasioso y dice: “¡Silencio,
que en boca cerrada no entra mosca!” (p. 193), para perdir que se callen. Así, podríamos poner otros
muchos  ejemplos.  Todos  los  refranes  están  siempre  en  boca  de  los  pretendientes,  lo  que  los
caracteriza como vulgares, pues abusar de refranes es una característica del habla vulgar, como es el
caso de Sancho en El Quijote, aunque con ello muestra su sabiduría popular.  

 Nuestra autora además emplea vulgarismos como: papar, aborcios,  apoltronado, cachorra
(este último lo emplea Pancaya en su glosa para referirse a la Gracia menor), sores (por señores); o
coloquialismos como: chabacana, chanzas. Al igual que los refranes, la mayoría de vulgarismos y
coloquialismos  están  en  boca  de  los  pretendientes,  no  en  la  de  las  Gracias.  Esto  ayuda  a
identificarlos como todavía más peleles, chabacanos, y supone también una subversión, porque son
los  hombres  los  que  se identifican  con un habla  más  vulgar,  denotando  más  ignorancia,  y  las
mujeres con un habla más culta. 

 Dentro de la locura del lenguaje de los entreactos, también tenemos neologismos, palabras
de nueva invención, como: sopidorado (creado a partir de “sopa dorada”, una sopa que se hace con
pan tostado204 y que emplea Nisa en su glosa para referirse a que está “tostado” de amor, “ardiendo”
de amor por las Gracias y que rima en el verso siguiente con “asado”), sexgéminos (para referirse a

203 Felicidad GONZÁLEZ SANTAMERA, Fernando DOMÉNECH (eds.), op. cit., p. 189, nota 10.

204 Ibídem, p. 209, nota 89.

67



“séxtuple”205 en un juego con bígamo, polígamo y gamo), camba (por el contexto se interpreta como
'daño, lesión', que crea la autora para rimar con “zamba” y “gamba”206). Todo esto, como comenta
Cristina de la Rosa, además de caracterizar a los personajes y provocar la risa, supone una “ruptura
del decorum”207; es decir, doña Feliciana está mezclando el estilo vulgar con el culto, algo que va en
contra del decoro, que supone que los estilos no deben juntarse. Es un ejemplo más de ese mundo al
revés, libre, sin normas, que son los entreactos.    

 Otro recurso lingüístico que destaca es el empleo de fenómenos de derivación, como puede
ser el uso de diminutivos por parte de Baco a la hora de nombrar a sus hijas, que las llama Aglayca,
Taliyca y Eufrosinica; también, en su primera intervención emplea “hermanicas” para referirse a sus
dos  hijas  menores.  Baco  utiliza  el  diminutivo  “-ica”  para  mostrar  cercanía,  cariño,  hacia  sus
herederas y lo presenta como un padre consentidor, que sabemos que accederá a todo lo que le
pidan. Además, es un diminutivo de carácter coloquial y oral. Igualmente, como indica Cristina de
la Rosa, esto también tiene “una función desmitificadora”208, ya que los nombres tienen referencia
mitológica, como ya hemos comentado, y supondrían un elemento que contribuye a esa parodia del
mundo mitológico.  Otro ejemplo de este uso de fenómenos de derivación lo podemos encontrar en
la  canción  que  entonan  Orfeo  y  Anfión  cuando  aparecen,  donde  encontramos:  muchachos,
muchachaza, muchachota, muchachona, muchacha; al lexema muchach- se le ha añadido toda una
serie de diminutivos apreciativos (“-aza” “-ota” “-ona”) que aparecen en tres versos seguidos. Así,
en la presentación de estos dos personajes ya vemos que son la burla de la poesía y la música.
Igualmente,  vemos  esos  fenómenos  de  derivación  cuando  Anga  dice  “Bacuna”  y  “Poltrona”,
creando dos adjetivos con los sufijos “-una” y “-ona” a partir del nombre de Baco Poltrón, porque
se refiere a la idea del torneo que les acaba de decir  el padre de las Gracias.  Así, observamos
claramente que estos fenómenos de derivación los emplea mucho nuestra autora, y vemos que están
en boca de los personajes masculinos  como rasgos coloquiales  de nuevo, lo que nos lleva a la
conclusión de que los utiliza para dibujar a estos hombres de forma burlesca provocando la risa. 

 En  los  entreactos  igualmente  encontramos  muchas  asociaciones  fonéticas,  una  unión
totalmente libre y sin sentido de palabras basada únicamente en la rima, lo que lleva en algunos
momentos  a  diálogos  verdaderamente  absurdos.  Por  ejemplo,  Pancaya  le  dice  a  Sabá  cuando
aparecen en escena y empiezan a discutir al darse cuenta de que los dos esperan para casarse con la
misma mujer:  “¡Suéltame,  traidor,  que tú eres el  falsario,  y plagario,  y boticario,  y sagitario,  y
acuario!” (p. 190). Es una sucesión de palabras que solo tienen sentido como unión fónica para
provocar la hilaridad y mostrar un habla muy coloquial y oral. También lo podemos ver en este
diálogo entre Pancaya, Orfeo y Anfión:

205 Ibídem, p. 208, nota 84.

206 Ibídem, p. 189, nota 13.

207 Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 205. 

208 Ibídem, p. 205.

68



 Pancaya: Bien dicho, por cierto, porque cosa tan nueva y desusada es justo que se decida
por las antiguas decisiones de Rota, tan rota como está madama  Aglaya, su toca, gorguera y
saya.

 Orfeo: Con las cuales, por la playa puede buscar la gandaya.

 Anfión: Pescada, corvina y raya209 (p. 207).

 Se ve claramente que, buscando las palabras en -aya,  le ha salido un diálogo totalmente
absurdo,  pero por  esa asociación fonética  consigue un enorme efecto cómico.  Es imposible  no
reírse. Observamos que de nuevo estos juegos de palabras están en boca de los pretendientes, que
siguen  caracterizándose  por  un  habla  coloquial  muy  cercana  a  la  oralidad  y  que  completa  su
presentación como personajes cómicos, paródicos, burlescos y peleles. 

De este diálogo también resulta muy interesante el uso del término “madama” que emplea
Pancaya  para  referirse  a  Aglaya.  Este  término,  que  procede  del  francés,  está  definido  en  el
Diccionario de autoridades como :“voz francesa y título de honor, que vale lo mismo que Señora, y
se da a las mujeres nobles puestas en estado, la cual se ha usado en España en el mismo sentido,
para  nombrar  a  las  señoras  extranjeras.  Hoy lo  emplean  algunos  en el  trato  cortesano con las
mujeres”210. En un principio, parece que lo emplea para referirse a Aglaya como señora, mujer de
edad importante, pero esa relación con el “trato cortesano” que aparece al final de la definición ha
terminado  por  colocar  esta  palabra  como  sinónimo  de  “prostituta”  o  “mujer  que  regenta  un
prostíbulo”,  que son las dos primeras  definiciones  que tiene el  DRAE hoy para el  término.  No
creemos que aquí esté insinuando eso, sino que al emplear el vocablo de origen francés en lugar de
“señora”, Pancaya indica que a Aglaya no le pega mucho esa voz y le hace un poco de burla porque
es pobre, fea y tuerta, aunque se las da de “señora” y está actuando como si lo fuera. Es decir,
vemos que tiene un tono irónico, en nuestra opinión.    

 Nuestra autora emplea también recursos retóricos como el calambur, “un juego de palabras
que se produce al reagrupar los vocablos de un enunciado o ciertas sílabas que forman parte de esos
vocablos,  de  tal  forma  que,  sonando  lo  mismo  o  parecido,  signifiquen  cosas  distintas”211.  Por
ejemplo, Baco le dice a Sabá: “¿De esa manera habla quien quiere ser mi ayer no y hoy sí? ¡Brava
denominación del nombre de yerno!” (p. 200), donde vemos ese juego con “ayer no” y “yerno”. 

 Igualmente recurre a la paronomasia, a “asociar, dentro de un mismo texto, palabras que
presentan una semejanza fónica y distinto significado”212. Lo vemos, por ejemplo, en asociaciones
como: Baco-vaca/vaquillas, torneo-tornero, atleta-aleta. La asociación del nombre de Baco con vaca

209 La negrita es nuestra.

210 Consultado  en  línea:  http://web.frl.es/DA.html (última  visita:  23-8-19).  Hemos  actualizado  la  ortografía  para
facilitar su lectura.

211 Demetrio ESTÉBANEZ CALDERÓN, Diccionario de términos literarios, Madrid, Alianza editorial, 1996, p. 115. 

212 Ibídem, p. 809.

69

http://web.frl.es/DA.html


y vaquillas la encontramos bastantes veces en boca de los pretendientes;  esto contribuiría a esa
desmitificación de Baco y a la parodia mitológica al asociar el nombre de un dios con un animal. El
caso de torneo-tornero y atleta-aleta son las paronomasias que caracterizan a las tres Gracias en su
habla, porque son las que escuchamos en su aparición, cuando entran al palco con su padre para ver
el torneo y dialogan con él. La primera es Aglaya; su padre le dice que se va a casar con el mejor
“tornero”, y ella  responde: “¿Yo tornero,  padre? No, sino torneador que tornee” (p. 202). Aquí
viene la confusión porque Baco se refiere al que gane el torneo, pero ella entiende que habla de una
persona que se encarga del torno. Después, Eufrosina ha escuchado decir a su padre que ella va a
casarse con el mejor “atleta”, y entiende “aleta”, como femenino de “Aleto”, una de las tres furias
infernales del infierno clásico213, y por eso responde: “¿Yo, cuarta furia infernal, hermana de Aleto,
Tesifone y Megera?” (p. 203). Baco habla de una cosa y ellas entienden otra, y se crea la comicidad
además de caracterizar a las Gracias como un poco bobas, cosa que choca con las decisiones que
toman y cómo actúan. 

 Además, tenemos juegos de significado y significante como dilogías, “utilizar una palabra
con dos sentidos o acepciones diferentes dentro de un mismo enunciado”214. En un pasaje antes
citado, Pancaya dice: “se decida por las antiguas decisiones de Rota, tan rota como está madama
Aglaya” (p. 207), donde tenemos “Rota”, el tribunal eclesiástico, y “rota”, adjetivo. Este ejemplo
estaría también asociado con el tema principal del matrimonio que ya hemos comentado antes, al
emplear al tribunal de la Rota en este juego lingüístico que termina siendo una atrevida burla al
matrimonio eclesiástico, cosa que no es de extrañar considerando cómo termina la historia con la
poligamia. Esto le podría haber reportado críticas por la parte más moralista, pero nada se menciona
en las aprobaciones. 

 Por último, hallamos múltiples y variadas metáforas, como: picar en los ojos ('provocar a
alguien'), ojo matador, fuego consumidor ('la pasión que le consume'); esta última la dice Anga en
su glosa del concurso poético para expresar su pasión por las Gracias. La metáfora de la pasión del
amor, el fuego del amor, también la emplean en su glosa Nisa, al decir que “parezco capón asado”,
y Sabá al referirse a sí mismo como “hecho carbón”. Como hemos visto, estos son solo unos pocos
ejemplos de los muchísimos recursos lingüísticos que emplea nuestra dramaturga en los entreactos
que analizamos, muestra de que doña Feliciana fue una auténtica dominadora del lenguaje. Además,
como hemos comentado, aquí también se ve una subversión al poner en boca de los hombres los
vulgarismos, las frases hechas, que los caracterizan así como vulgares, peleles, absurdos, frente a
las Gracias, que no emplean esos coloquialismos pero que sí tienen su componente burlesco en el
habla en su presentación que las muestra como algo simples e ingenuas, aunque luego sus acciones
no refrenden esa idea. 

213 Felicidad GONZÁLEZ SANTAMERA, Fernando DOMÉNECH (eds.), op. cit., p. 203, nota 68.

214 Demetrio ESTÉBANEZ CALDERÓN, op. cit., p. 291. 

70



 En resumen,  en este último punto hemos estudiado los dos recursos que emplea nuestra
autora para conseguir esa subversión de la que hemos hablado y defendemos en nuestro TFM: la
parodia de la mitología y, sobre todo, los múltiples juegos de lenguaje, verdadero ejemplo del genio
de doña Feliciana y que llevan los usos lingüísticos barrocos a un estadio superior. 

9. CONCLUSIONES GENERALES

 En  este  trabajo  hemos  intentado,  por  un  lado,  reivindicar  la  figura  de  doña  Feliciana
Enríquez de Guzmán, primera mujer española, conocida, que publica una obra de teatro, en 1624,
como pionera en un mundo totalmente masculino. Por otro lado, hemos mostrado cómo subvirtió
las normas de género tanto en su vida como en su obra. En su vida, fue una mujer que se casó
cuando quiso, ya mayor, y con quien ella decidió, cosa extraña para una mujer del XVII. Además,
se nos presenta en su obra como una mujer culta, con amplísimos conocimientos de mitología y
retórica,  que tiene  clarísimo  que su única creación,  la  Tragicomedia  de los  jardines  y  campos
sabeos, es de la más alta calidad, hecha solo para los más doctos como ella. En los tres paratextos
analizados, el prólogo, la “Carta a los lectores” y la “Carta executoria”, hemos visto cómo no pide
disculpas  ni  por  ser  mujer  ni  por  preservar  las  normas  clásicas  teatrales,  sino que  defiende su
condición  de  autora  con  una  seguridad  extraordinaria,  amparándose  en  su  linaje,  en  sus
conocimientos y en las mujeres que la precedieron. 

 Después, nos hemos centrado en analizar cómo subvierte todas las normas de género de la
España del XVII en los entreactos de las tres Gracias Mohosas, donde en un mundo carnavalesco,
totalmente  contrario  al  mostrado  en  la  Tragicomedia,  las  tres  geniales  protagonistas,  mujeres
activas, resolutivas, que deciden sobre todo lo que acontece en su vida, van a saltarse todas las
normas sociales y determinar que, a su avanzada edad, quieren un matrimonio múltiple con sus seis
pretendientes, a cual más patético y grotesco. Hemos estudiado cómo se presentan y actúan tanto
los personajes masculinos como femeninos y cómo se cambian los papeles tradicionales en este
caso (ellas deciden cómo, con quién, cuándo, …). A través de una imagen totalmente paródica y
burlesca, hemos explicado cómo nuestra autora, en el fondo, hace una defensa del matrimonio libre
desde  una  óptica  absolutamente  femenina  y  moderna  empleando  recursos  como  la  parodia  del
mundo mitológico o, sobre todo, los juegos lingüísticos.

 En definitiva, doña Feliciana Enríquez de Guzmán se presenta como una verdadera anomalía
en  el  teatro  español  del  XVII,  defendiendo  su  condición  de  mujer  escritora  en  un  mundo  de
hombres,  y  con  una  obra  realmente  sorprendente  hoy,  que  habría  hecho  las  delicias  de  los
vanguardistas del siglo XX. Una mujer avanzada de su tiempo, que el mundo teatral español debe
recuperar ya. 

71



10. BIBLIOGRAFÍA

 ALBORG, J.L.,  Historia de  la  literatura  española,  volumen II,  época barroca,  Madrid,
Gredos, 1973. 

ALCIATO, Emblemas, Sebastián, S. (ed.), Madrid, Akal, 1985.  

 ALVAR, C.,  MAINER, J.-C.,  NAVARRO, R.,  Breve historia de la literatura española,
Madrid, Alianza editorial, 1997.

 ÁLVAREZ SELLERS, Mª R., Análisis y evolución de la tragedia española en el Siglo de
Oro. La tragedia amorosa, Kassel, Edition Reichenberger, 1997. 

 ANDERSON, B.  S.,  ZINSEER,  J.  P.,  Historia  de  las  mujeres:  una historia  propia,  II,
Barcelona, Crítica, 1991. 

 AMELANG, J. S., NASH, M. (eds), Historia y género: las mujeres en la Europa moderna y
contemporánea,  Valencia,  Edicions  Alfons  el  Magnànim,  Institució  Valenciana  d'Estudis  i
Investigació, 1990. 

 ARELLANO, I., USUNÁRIZ, J. M. (eds.), El matrimonio en Europa y el mundo hispánico.
Siglos XVI y XVII, Madrid, Visor, 2005. 

 ARESTI, N., “The Gendered Identities of the 'Lieutenant Nun': Rethinking the Story of a
Female Warrior in Early Modern Spain”, Gender & History, 19/3 (2007), pp. 401-418.

 ASENSIO, E.,  Itinerario del entremés. Desde Lope de Rueda a Quiñones de Benavente,
Madrid, Gredos, 1965.

 BARANDA, N., “Las dramaturgas del siglo XVII”, en Arellano, I. (coord.),  Paraninfos,
segundones  y  epígonos  de  la  comedia  del  siglo  de  oro,  Barcelona,  Anthropos,  Grupo  de
Investigación Siglo de Oro, 2004, pp. 21-28.

 BOLAÑOS DONOSO, P.,  Doña Feliciana Enríquez de Guzmán. Crónica de un fracaso
vital (1569-1644), Sevilla, Universidad de Sevilla, 2012.

 BOLAÑOS DONOSO, P., “Doña Feliciana Enríquez de Guzmán y sus fuentes literarias:
examen de la biblioteca de don Francisco de León Garavito”, en Teatro de palabras, 1 (2007), pp. 1
– 21.

 BOLAÑOS DONOSO, P., “Reescribiendo los anales del teatro sevillano: Felipe IV y la
temporada teatral de 1623-24”, en Bolaños Donoso, P., Domínguez Guzmán, A., De Los Reyes
Peña, M., (coords.), Geh hin und lerne. Homenaje al profesor Klaus Wagner, Sevilla, Universidad
de Sevilla, 2007, pp. 471 – 490.

72



 CALDERÓN DE LA BARCA, P.,  La vida es sueño,  Morón, C. (ed.),  Madrid,  Cátedra,
Letras Hispánicas, 1989. 

 CANAVAGGIO,  J.  (dir.),  Historia  de  la  literatura  española,  tomo  III  (siglo  XVII),
Barcelona, Ariel, 1995.

CERVANTES, M. de, Don Quijote de la Mancha I, John Jay Allen (ed.), Madrid, Cátedra,
Letras Hispánicas, 1990. 

CONDE PARRADO, P., DE LA ROSA CUBO, C., “Una lectura de Ovidio en el drama
español del siglo XVII: La Tragicomedia de los jardines y campos sabeos de Feliciana Enríquez de
Guzmán”, en Gil-Albarellos Pérez-Pedrero, S., Rodríguez Pequeño, M. (eds.), Ecos silenciados. La
mujer en la literatura española. Siglos XII al XVIII, Segovia, Junta de Castilla y León, Instituto
Castellano y Leonés de la Lengua, 2006, pp. 253 – 261.

 DE LA ROSA, C., “Transgresiones de género y parodia mítica en Feliciana Enríquez de
Guzmán”, en Celma Valero, Mª P., Rodríguez Pequeño, M. (editoras),  Vivir al margen. Mujer,
poder e institución literaria, Segovia, Junta de Castilla y León, Instituto Castellano y Leonés de la
Lengua, 2009, pp. 197 – 206. 

 DÍAZ – PLAJA, G. (dir.), Historia general de las literaturas hispánicas. III. Renacimiento y
Barroco, Barcelona, Vergara, 1968.

 DÍEZ  BORQUE,  J.  Mª  (coord.),  Historia  de  la  literatura  española,  volumen  II
(Renacimiento y Barroco), Madrid, Taurus, 1982. 

 DOMÉNECH, F., “Feliciana Enríquez de Guzmán: una clasicista barroca”, en De Los Reyes
Peña, M. (ed.), La presencia de la mujer en el teatro barroco español, Almagro, 23 y 24 de julio de
1997, Junta de Andalucía, Consejería de Cultura, Centro de Documentación de las Artes Escénicas
de Andalucía, Festival de Almagro, 1998, pp. 97 – 124. 

 EGIDO,  A.,  RICO,  F.  (dir.),  Historia  y  crítica  de  la  literatura  española,  tomo  3/1,
Barcelona, Crítica, 1992. 

 FERRER VALLS, T. “La ruptura del silencio: mujeres dramaturgas en el siglo XVII”, en
Mattalía, S., y Aleza, M. (eds.),  Mujeres: escrituras y lenguajes (en la cultura latinoamericana y
española), Valencia, Universidad de Valencia, 1995, pp. 91-108.

 FERRER VALLS, T., “Mujer y escritura dramática en el Siglo de Oro: del acatamiento a la
réplica  de  la  convención  teatral”,  en  De  Los  Reyes  Peña,  M,  (ed.),  Actas  del  seminario  La
presencia de la mujer en el teatro barroco español, Almagro 23 y 24 de julio de 1997, Junta de
Andalucía, Festival Internacional de Teatro Clásico de Almagro, Colección Cuadernos Escénicos,
nº 5, 1998, pp. 11-32. 

73



GACTO FERNÁNDEZ, E., “El delito de bigamia y la inquisición española”, en: Anuario de
historia  del  derecho  español,  57  (1987),  pp.  465  –  492,  consultado  en:
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-ElDelitoDeBigamiaYLaInquisicionEspanola-
134531.pdf (última visita: 7-7-19).

 GONZÁLEZ  SANTAMERA,  F.,  DOMÉNECH,  F.  (eds.),  María  de  Zayas,  Feliciana
Enríquez de Guzmán, Leonor de la cueva. Teatro de mujeres del Barroco, Madrid, Publicaciones de
la Asociación de Directores de Escena, 1994.

 HORMIGÓN, J. A. (dir.), Autoras en la historia del teatro español (1500 – 1994), Madrid,
Publicación de la Asociación de Directores de Escena, 1996.

 HUARTE DE SAN  JUAN,  J.,  Examen  de  ingenios  para  las  ciencias,  Serés,  G.  (ed.),
Madrid, Cátedra, Letras Hispánicas, 1989.

 HUERTA CALVO, J., PERAL VEGA, E., URZÁIZ TORTAJADA, H., Teatro español [de
la A a la Z], Madrid, Espasa Calpe, p. 2005.

 HUERTA CALVO, J.,  El teatro breve en la edad de oro,  Madrid,  Laberinto,  Colección
Arcadia de las Letras, 2001. 

 IBEAS, N., MILLÁN, Mª A. (eds.), La conjura del olvido, Barcelona, Icaria editorial, 1997.

 MARÍN PINA, Mª C., “Feliciana Enríquez de Guzmán, una dramaturga barroca seducida
por los libros de caballerías”, en Martín, A. L., Quintero, Mª C. (eds.), Perspective on early modern
women in Iberia and the Americas: studies in law, society, art and literature in honor of Anne J.
Cruz, Nueva York, Escribana Books, 2015, pp. 596 – 614.

 MARÍN PINA, Mª C.,  BARANDA LETURIO, N.,  “Bibliografía  de escritoras  españolas
(Edad Media-siglo XVIII). Una base de datos”, en Close, A. (ed.),  Actas del VII congreso de la
AISO (Asociación Internacional Siglo de Oro),  Cambridge, Asociación Internacional del Siglo de
Oro, 2006, pp. 425-435. 

 MENÉNDEZ  PELÁEZ,  J.  (coord.),  Historia  de  la  literatura  española,  volumen  II:
Renacimiento y Barroco, León, Everest, 2005.

 MONTOTO DE SEDAS, S., Doña Feliciana Enríquez de Guzmán, estudio leído en la Real
Academia  Sevillana  de  Buenas  Letras  el  día  4  de  diciembre  de  1914,  Sevilla,  Imprenta  de  la
Diputación Provincial, 1915. Puede consultarse en BIESES (Bibliografía de Escritoras Españolas),
publicación web: http: //www.bieses.net. (última visita: 8-7-19)

 MORANT, I. (dir.),  Historia de las mujeres en España y América latina. Volumen II: El
mundo moderno, Madrid, Cátedra, 2005.

74

file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-ElDelitoDeBigamiaYLaInquisicionEspanola-134531.pdf
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-ElDelitoDeBigamiaYLaInquisicionEspanola-134531.pdf


 McVAY Jr., T., “The use of mythology in Feliciana Enríquez de Guzmán's Tragicomedia de
los jardines y campos sabeos”, en Hegstrom, V., Williamsen, A. R. (eds.), Engendering the early
modern stage. Women playwrights in the Spanish Empire, Nueva Orleans, University Press of the
South, 1999, pp. 139 – 150.

 PEDRAZA, F. B., RODRÍGUEZ CÁCERES, M., Manual de literatura española, volumen
IV: Barroco. Teatro, Tafalla, Cénlit ediciones, 1980.

 PEREZ, L. C.,  The dramatic works of Feliciana Enríquez de Guzmán, Valencia, Albatros
Hispanofila, 1988.

 PERRY, M. E., Ni espada rota ni mujer que trota. Mujer y desorden social en la Sevilla del
Siglo de Oro, Barcelona, Crítica, 1993. 

 REINA RUIZ, M., “Entreactos de la Tragicomedia de los jardines y campos sabeos: galería
cómica de monstruos y deformes”, Hispania, 87/4 (2004), pp. 665 – 674.

 REINA  RUIZ,  M.,  “Cervantes,  Góngora  y  Feliciana  Enríquez  de  Guzmán:  voces
discordantes de la monarquía cómica”, en Vega García-Luengos, G., Urzáiz Tortajada, H., (eds.),
Cuatrocientos años del Arte nuevo de hacer comedias de Lope de Vega. Actas selectas del XIV
Congreso de la Asociación Internacional de Teatro Español y Novohispano de los Siglos de Oro,
Olmedo,  20  al  23  de  julio  de  2009,  Valladolid,  Universidad  de  Valladolid,  Secretariado  de
Publicaciones e Intercambio Editorial, 2010, pp. 929 – 936.

 REINA  RUIZ,  M.,  Monstruos,  mujer  y  teatro  en  el  Barroco.  Feliciana  Enríquez  de
Guzmán, primera dramaturga española, Nueva York, Peter Lang Publishing, 2005.

 REINA RUIZ, M., “De orgía y bacanal a sátira política: entreactos de la segunda parte de
Los jardines y campos sabeos de Feliciana Enríquez de Guzmán”, Bulletin of the Comediantes, 57/1
(2005), pp. 107 – 123.  

 REYZÁBAL,  Mª  V.,  Canon  literario  y  diferencia  de  género  en  la  educación,  Madrid,
Editorial La Muralla, 2012.

 RICO, F. (dir.), Historia y crítica de la literatura española, tomo 3 (Siglos de oro: Barroco),
Barcelona, Crítica, 1983.

 ROBINSON, L. S., “Traicionando nuestro texto. Desafíos feministas al canon literario”, en
Sullà, E. (comp.), El canon literario, Madrid, Arco Libros, 1998, pp. 115-137. 

 ROMERO-DÍAZ, N., VOLLENDORF, L. (eds.), Feliciana Enríquez de Guzmán, Ana Caro
Mallén,  and  sor  Marcela  de  San  Félix.  Women  playwrights  of  early  modern  Spain,  Toronto,
Ontario, Medieval and Renaissance texts and studies, 2016. 

75



 RODRÍGUEZ CAMACHO, L.,  Manual de historia de la literatura española, volumen I,
siglos XIII al XVII, Madrid, Castalia Universidad, 2009.

 RUIZ PÉREZ, P.,  Historia de la literatura española, volumen 3, el siglo del arte nuevo
(1598-1691), Barcelona, Crítica, 2010.

 RUIZ PÉREZ, P.,  Manual de estudios literarios de los Siglos de Oro,  Madrid,  Castalia
Universidad, 2003. 

SÁNCHEZ DUEÑAS, B., De la invisibilidad a la creación: oralidad, concepción teórica y
material preceptivo en la producción literaria femenina hasta el siglo XVIII, Sevilla, Renacimiento,
2008.

 SERRANO Y SANZ, M.,  Apuntes para una biblioteca de escritoras españolas, Madrid,
Atlas, 1975 (1ª ed: 1903).

 SHOWALTER,  E.  (ed.),  The  new  feminist  criticism.  Essays  on  women,  literature  and
theory, Londres, Virago Press, 1986. 

TORRES BARRADO, C., “Quevedo y la mitología clásica”, Alcántara, 75 (2012), pp. 131-
154.

 VALBUENA  PRAT,  A.,  Historia  de  la  literatura  española,  volumen  III  (siglo  XVII),
Barcelona, ed. Gustavo Gili, 1992.

 VEGA, L. de,  Arte nuevo de hacer comedias, edición crítica a cargo de Felipe B. Pedraza
Jiménez, Servicio de publicaciones de la Universidad de Castilla – La Mancha, 2016. 

 VEGA, L. de, MONROY, C. de,  Fuenteovejuna (dos comedias), López Estrada, F. (ed.),
Madrid, Clásicos Castalia, 1991. 

 VÉLEZ-SAINZ, J., “Alabanza política y crítica literaria en la Tragicomedia de los jardines
y campos sabeos de Feliciana Enríquez de Guzmán”, Bulletin of the Comediantes, 57/1 (2005), pp.
91 – 105.

 VÉLEZ-SAINZ, J., El parnaso español: canon, mecenazgo y propaganda en la poesía del
Siglo de Oro, Madrid, Visor Libros, 2006. 

VV.AA. Historia de la literatura española, volumen I, desde los orígenes al siglo XVII ,
Madrid, Cátedra, 1990. 

 WALTHAUS,  R.,  “'A  garden  of  her  own':  Feliciana  Enríquez  de  Guzmán  and  her
Tragicomedia de los jardines  y campos sabeos”,  en Bollmann,  A. (ed.),  A place of  their  own.
Women writers and their social environments (1450-1700), Frankfurt am Main, Peter Lang, 2011,
pp. 121 – 134.  

76



 WILSON, E. M., MOIR, D.,  Historia de la literatura española 3: Siglos de Oro: Teatro,
Barcelona, Ariel, 1985.

 ZAYAS  Y  SOTOMAYOR,  M.  de,  Novelas  amorosas  y  ejemplares,  Olivares,  J.  (ed.),
Madrid, Cátedra, Letras Hispánicas, 2004.

77


