«as  Universidad
10f  Zaragoza

Trabajo Fin de Master

La subversion del género en los entreactos de la
Tragicomedia de los jardines y campos sabeos (1624) de
Feliciana Enriquez de Guzman

Gender-Role Subversion in Feliciana Enriquez de

Guzman's Tragicomedia de los jardines y campos sabeos
(1624) Interludes

Autora

M?* Asuncion Espés Cosculluela

Directora

Dra. M? Carmen Marin Pina

FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES Y DEL TRABAJO
Septiembre 2019




RESUMEN

Estudiamos la figura de dofia Feliciana Enriquez de Guzman, primera mujer espafiola
conocida que publica una obra de teatro, Tragicomedia de los jardines y campos sabeos, en 1624.
En su obra defendid, por un lado, su posicién como escritora y mujer, y por otro, el respeto a las
normas clasicas del teatro. En los entreactos que acompanan su obra, principal objeto de estudio de
este trabajo, nos encontramos con unas protagonistas que, en un mundo carnavalesco, desafian y
subvierten las normas de género de la Espafia del XVII al ser mujeres activas, decididas y que
optaran por un matrimonio poliamoroso; todo para, en el fondo, defender la libertad de las mujeres
en el matrimonio y en la vida.

We study the leading character of Lady Feliciana Enriquez de Guzman, First Known
Spanish Woman who publishes a drama play, Tragicomedia de los jardines y campos sabeos, in
1624. In her work she stands up for, on one side, her position as a writer and a woman, and, on the
other hand, the respect for the classic rules of drama. In the interludes that accompany her work,
which are the main object under study in this essay, we find three female protagonist who live in a
carnivalesque world challenging and overthrowing gender rules in Spain XVII century being active
and determined women who will choose a polyamorous marriage, in order to stand up for women's
freedom in marriage and life.



INDICE

1. Introduccion: justificacion del tema, objetivos y metodologia............ccceeeeeeee. p. 4
2. Estado de la cuestion: paseo por una playa casi desierta..........ccceeveereeeneeennnnne p. 6
3. La construccion del género en la Espafia del XVIL.......ccccoooieviiiiiiniienienienen. p. 13
4. Las mujeres y el teatro espafiol del XVIL........ccccoeviiiriiiiiniiiinieeieeeee e p. 22
5. Feliciana Enriquez de Guzman: una dramaturga contracorriente....................... p. 25
5.1, Datos DIOZIATICOS. ....ccveieiieiieeieeiie ettt ettt seeeete e eeebeeseaessaesane e p. 25

5.2.  La Tragicomedia de los jardines y campos sabeos como obra global...p. 27

6. El concepto de autora a través de los paratextos de la Tragicomedia................ p. 33
6.1.  El prologo: versos para defender el clasiciSmo...........ccccveeveerveeieennennne. p- 33
6.2. Lacarta “A los lectores”: obra para la inmensa minoria........................ p. 38
6.3. La “carta executoria”: mujer y autora ganadora del Laurel de Apolo....p. 40

7. La subversion de los entremeses de personaje en los entreactos de

TVAGICOMEOAIA. ...........ooeceeeieeeie ettt eeaaeeene s p. 47
7.1.  Los entreactos de la Tragicomedia y el género de teatro breve............ p. 47
7.2.  El matrimonio libre y poliamoroso...........ccceeevierieniireniieeieeniieeieeieenns p. 51
7.3.  Las tres Gracias casaderas y sus pretendientes..........ccccceeeeveeeeereennneen. p. 53
7.4.  Las tres Gracias Mohosas vs. Belidiana y Maya..........cccccceeveennennen. p. 60
8. Recursos para [a SUDVETSION. ........c.eeeriiiiiiieeiie et e p. 63
8.1.  Eluso de la mitologia.........ccccevvieeiiiieiiieeieeeeeee e p. 63
8.2.  Los juegos del 1enguaje..........cccvevuiiiiieniieeiieiieeieeeeeee e p. 66
9. Conclusiones GENETALLS........cccueeriiieriieeiiieerieeertee e ere e e e areeeaeeesseeenees p- 71

10. BIDIHOGIafia. ...cccueieiieiieeiieee ettt p. 72



1. INTRODUCCION: JUSTIFICACION DEL TEMA, OBJETIVOS Y
METODOLOGIA

En este Trabajo de Fin de Master (en adelante TFM) estudiaremos la figura de dona
Feliciana Enriquez de Guzman, la primera dramaturga espafiola con obra publicada. Nuestro estudio
se centra principalmente en dos de los entremeses que acompaian su Tragicomedia de los jardines
v campos sabeos (1624), donde se produce una transgresion de las normas de género y que la
presentan a ella como una revolucionaria. Esta autora sevillana, pionera al publicar su obra en 1624,
ha sido silenciada e ignorada por el canon literario espafiol durante siglos y no figura en los
manuales e historias de la literatura. En las ultimas décadas, gracias a la reivindicacion del
movimiento feminista de estudiar y visibilizar a las mujeres escritoras, se ha empezado a defender
su figura, pero sin que todavia sea conocida por el publico ni haya entrado en los manuales
escolares. Asi, a través de nuestro TFM, queremos mostrar, en primer lugar, quién fue dofa
Feliciana Enriquez de Guzmén y cémo, en su obra, centrandonos en los entreactos, y, en parte,
también en su vida, subvirtio las normas de género vigentes en la Espana del siglo X VII.

Como dice Lillian S. Robinson, el establecimiento de lo que llamamos el “canon literario”,
el conjunto de obras que se estudian y se consideran relevantes culturalmente, muchas veces ha sido
un “acuerdo entre caballeros™', donde los hombres han tomado la decision de qué obra entraba y
qué obra no, copando los espacios en los que esto se decide (publicaciones, universidades,
congresos, premios literarios, etc.), con el resultado de la practica invisibilizacion de las mujeres
escritoras. Un canon literario por el que se podria pensar que “la calidad estética de las mujeres
escritoras, y en particular de las hispanas, resulta infima y marginal”?, como sefiala M* Victoria
Reyzabal, dado el escasisimo numero de mujeres que entran en consideracion’. Por ello, se puede
afirmar que “entre los autores consagrados faltan ellas™.

Para acabar con esta ignorancia, en las ultimas décadas, la critica feminista, tal y como
explica Elaine Showalter®, se dedicd en una primera etapa a mostrar la misoginia de la practica
literaria en la historia; es decir, a estudiar las obras clasicas y ver como se presentaba a la mujer en
la literatura de todas las épocas. En un segundo momento, al constatar que las mujeres habian sido

1 Lillian S. ROBINSON, “Traicionando nuestro texto. Desafios feministas al canon literario”, en Enric Sulla (comp.),
El canon literario, Madrid, Arco Libros, 1998, p. 116.

2 M Victoria REYZABAL, Canon literario y diferencia de género en la educacién, Madrid, Editorial La Muralla,
2012, p. 11.

3 En nuestra experiencia como docentes de instituto, podemos afirmar que los manuales de Eso y Bachillerato
nombran a tres escritoras: Teresa de Jests, Rosalia de Castro y Carmen Laforet.

4 M? Victoria REYZABAL, op. cit., p. 17.

5 Elaine SHOWALTER (ed.), The new feminist criticism, Londres, Virago Press, 1986, pp. 5-6.



también escritoras y que el canon establecido habia silenciado a todas esas creadoras de todas las
épocas, comenzo el esfuerzo por la recuperacion y visibilizacion de estas mujeres olvidadas.

Con nuestro TFM queremos unirnos a esa visibilizacion de las mujeres escritoras y presentar
y defender a la primera dramaturga espafiola con obra conocida publicada, dofia Feliciana Enriquez
de Guzman, porque, como dicen, por ejemplo, las profesoras Nieves Ibeas y M* Angeles Millan, se
debe “visibilizar esta presencia silenciada” y “reconsiderar la historia”®. Creemos que es justo y
necesario.

Por tanto, el objetivo general de nuestro TFM es:

e Reivindicar la figura de dona Feliciana Enriquez de Guzman como pionera en el campo de
la literatura dramatica.

Como objetivos especificos, nos proponemos:
e Mostrar las claves de la construccion del género en la Espana del siglo X VII.

e Estudiar la obra de dona Feliciana, centrandonos en sus reivindicaciones como autora y
mujer, atendiendo especialmente a los entreactos de la primera parte por considerarlos una
de las partes mas rompedoras o innovadoras de la obra, al mostrar mujeres activas, que
llevan el peso de la accidon y que deciden sobre su vida.

e Analizar los entreactos de la primera parte de la Tragicomedia de los jardines y campos
sabeos, para evidenciar su novedad en cuanto al tratamiento de la mujer.

e Comparar los personajes femeninos de los entreactos con las protagonistas de las dos partes
de la Tragicomedia.

Para ello, hemos seguido la siguiente metodologia de trabajo:

e Recopilacion de las fuentes bibliograficas referidas tanto a la posicion de la mujer en la
Espana del XVII como a la literatura espafiola del Barroco; ya de manera especifica, lo
publicado acerca de la autora. Esta labor la hemos realizado en la biblioteca Maria Moliner
de la Universidad de Zaragoza y a partir especialmente de las bases de datos Bibliografia de
la literatura espanola desde 1980, dirigida por Carmen Simon Palmer, y BIESES
(Bibliografia de Escritoras Espafolas)’.

e Lectura y analisis de la obra de dofia Feliciana Enriquez de Guzman. Para ello hemos
empleado la edicion de Louis C. Pérez de 1988?, hasta la fecha la tnica edicion disponible
de la obra completa.

6 Nieves IBEAS, M?* Angeles MILLAN (ed.), La conjura del olvido. Escritura y feminismo, Barcelona, Icaria, 1997,
p. 11.

7 https://www.bieses.net (Gltima visita: 21-7-19)


https://www.bieses.net/

Tras un breve estado de la cuestion, comenzaremos explicando las claves de la construccion
del género en la Espafia del XVII, para contextualizar nuestro estudio y entender por qué
hablaremos de subversion del género en dofia Feliciana Enriquez de Guzman. Seguidamente,
comentaremos brevemente la relacion de las mujeres con el teatro espaiiol del XVII, sobre todo
desde el punto de vista de autoras. Después, ya nos centraremos en la figura de nuestra dramaturga,
hablando primero de los datos biograficos que conocemos, para tratar después de su obra y sus
paratextos, que nos brindan ya una primera imagen de la autora como una escritora rompedora por
no decir que revolucionaria. En la parte central del trabajo, estudiaremos los dos entreactos de la
primera parte de la Tragicomedia de los jardines y campos sabeos, focalizando nuestra atencion en
la subversion que presentan desde el punto de vista del género, a partir del tema planteado y de sus
personajes femeninos contrastados con los de la 7ragicomedia. Este capitulo se cierra con el estudio
de los recursos empleados para la subversion, en concreto con el uso burlesco de la mitologia y el
lenguaje. Por ultimo, presentaremos unas conclusiones, donde recordaremos las ideas centrales de
este TFM.

2. ESTADO DE LA CUESTION: PASEO POR UNA PLAYA CASI DESIERTA

En cuanto a la bibliografia, debemos comenzar destacando que dofia Feliciana Enriquez de
Guzman es una autora casi desconocida, muy poco o nada nombrada en las Historias de la
Literatura candnicas y apenas citada en los estudios de Filologia Hispanica’. Como hemos
comentado anteriormente, gracias a la reivindicacion de la critica feminista de sacar a la luz a las
escritoras que han sido silenciadas por el canon literario hegemonico, en las tltimas décadas esto ha
ido cambiando y ya podemos encontrar mds estudios e interés por su persona.

De inicio, decidimos investigar qué aparecia sobre nuestra autora en las Historias de la
Literatura candnicas. Como en su momento indicaron M* Carmen Marin Pina y Nieves Baranda
Leturio, estos manuales han incidido “una y otra vez en las mismas autoras”'’, con un ‘“desinterés
total y absoluto por las escritoras”' hasta los ultimos afios, donde se ha visto una mejoria, aunque

8 Louis C. PEREZ, The Dramatic Works of Feliciana Enriquez de Guzmdn, Valencia, Albatros Hispanofila, 1988.
Citamos siempre por esta edicion, menos los entreactos, sin necesidad de remitir a nota.

9 Nosotras, licenciadas en Filologia Hispanica y profesoras de Lengua Castellana y Literatura muy aficionadas al
teatro aureo espafiol, no habiamos oido hablar de esta autora. Fue gracias a nuestra directora del TFM que supimos
de su existencia.

10 M* Carmen MARIN PINA, Nieves BARANDA LETURIO, “Bibliografia de escritoras espafiolas (Edad Media-siglo
XVIII). Una base de datos”, en Anthony Close (ed.), Actas del VIII congreso de la AISO (Asociacion Internacional
Siglo de Oro), Cambridge, Asociacion Internacional del Siglo de Oro, 2006, p. 425. En el dmbito de la literatura
aurea, tres son las que conforman el canon fijado en estas historias de la literatura: Teresa de Jesus, Maria de Jests
de Agreda y Maria de Zayas.



las Historias de la Literatura siguen siendo “muy conservadoras e inmovilistas”'?. Comprobamos
esto por nosotras mismas, tras consultar catorce manuales (quince, si contamos un suplemento de
una de ellas), certificamos que solo tres nombran a dofia Feliciana. A continuacion, vamos a dar una
relacion de los manuales consultados en los que se encuentra totalmente silenciada:

Diaz — Plaja, G. (dir.), Historia general de las literaturas hispanicas. I1l. Renacimiento
vy Barroco, Barcelona, Vergara, 1968.

Alborg, J.L., Historia de la literatura espaniola, volumen II, época barroca, Madrid,
Gredos, 1973.

Diez Borque (coord.), Historia de la literatura espariola, volumen II (Renacimiento y
Barroco), Madrid, Taurus, 1982.

Rico, F. (dir.), Historia y critica de la literatura espariola, tomo 3 (Siglos de oro:
Barroco), Barcelona, Critica, 1983. Si la nombra en el suplemento de 1992, pero no en
el tomo primero.

Wilson, E.M., Moir, D, Historia de la literatura espaiiola 3: Siglos de Oro: Teatro,
Barcelona, Ariel, 1985.

VV. AA., Historia de la literatura espaiiola, volumen I, desde los origenes al siglo XVII,
Madrid, Catedra, 1990.

Valbuena Prat, A., Historia de la literatura esparniola, volumen III (siglo XVII),
Barcelona, ed. Gustavo Gili, 1992.

Canavaggio, J. (dir.), Historia de la literatura esparnola, tomo IIl (siglo XVII),
Barcelona, Ariel, 1995.

Alvar, C., Mainer, J.-C., Navarro, R., Breve historia de la literatura espanola, Madrid,
Alianza editorial, 1997.

Menéndez Pelaez, J. (coord.), Historia de la literatura espaniola, volumen II:
Renacimiento y Barroco, Ledn, Everest, 2005.

Rodriguez Camacho, L., Manual de historia de la literatura espariola, volumen I, siglos
XIII al XVII, Madrid, Castalia Universidad, 2009.

Ruiz Pérez, P., Historia de la literatura espariola, volumen 3, el siglo del arte nuevo
(1598-1691), Barcelona, Critica, 2010.

11 Ibidem, p. 429.

12 Ibidem, p. 433.



Se menciona, en orden cronologico, en el Manual de literatura espariola de Felipe Pedraza
y Milagros Rodriguez de 1980". Aqui nombran a dofia Feliciana en dos ocasiones: en la primera, la
citan como una de las defensoras de la poética clasica; y en la segunda, la mencionan como posible
inspiracion para dona Jimena, la protagonista de E/ amor médico de Tirso de Molina'*.

El segundo manual que la registra es el primer suplemento al tomo tercero de la Historia y
critica de la literatura espariola dirigida por Francisco Rico"”. Este suplemento, de 1992, estuvo a
cargo de Aurora Egido. Aqui, dona Feliciana aparece mencionada como defensora de la unidad de
tiempo en el teatro.

El tercer manual que la cita es el de Pedro Ruiz Pérez, Manual de estudios literarios de los
siglos de oro'. Solo la nombra como autora de obras cortesanas. En cambio, no la incluye en la
Historia de la literatura espaniola 3, el siglo del arte nuevo (1598-1691), Barcelona, Critica, 2010.

Dentro de lo que son manuales especificos de teatro, merece también mencién el volumen
Autoras en la historia del teatro espariol, dirigido por Juan Antonio Hormigoén, que recopila a todas
las autoras teatrales espafiolas conocidas entre 1500 y 1994. Dofia Feliciana es presentada
brevemente con un pequeilo resumen y acercamiento a su obra'. Igualmente, nuestra autora
también se registra en Teatro espariol [de la A a la Z]", obra de Javier Huerta, Emilio Peral y
Héctor Urzdiz, de 2005, con unos breves datos sobre su vida y su obra, con mencion de su defensa
de autora como mujer y su enfrentamiento con el ideario de Lope y la comedia nueva.

Ya centrandonos en la bibliografia especifica, si seguimos un criterio cronologico, debemos
empezar nombrando los Apuntes para una biblioteca de escritoras espariolas de Manuel Serrano y
Sanz"”. En esta obra pionera, escrita entre 1898 y 1903, el profesor Serrano y Sanz reunid a las
escritoras espafiolas de las que se tenia noticia entre 1401 y 1833. Se trata de un repertorio basico de

13 Felipe B. PEDRAZA, Milagros RODRIGUEZ CACERES, Manual de literatura espaiiola, volumen IV: Barroco.
Teatro, Tafalla, Cénlit ediciones, 1980, pp. 104, 335.

14 Conociéndolo, no nos sorprende excesivamente que, ya en 1980, el profesor Pedraza, uno de los mayores
especialistas en Lope de Vega y responsable durante afios de las Jornadas de teatro clasico de Almagro, conozca a
nuestra autora y la nombre. Probablemente llegé hasta ella a través de un texto de Lope que habla de una tal dofia
Feliciana Enriquez y que, erroneamente, se ha relacionado con nuestra autora.

15 Aurora EGIDO, Francisco RICO (dir.), Historia y critica de la literatura espariola, tomo 3/1, Barcelona, Critica,
1992, p. 166.

16 Pedro RUIZ PEREZ, Manual de estudios literarios de los siglos de oro, Madrid, Castalia Universidad, 2003, p. 462.

17 Juan Antonio HORMIGON, Autoras en la historia del teatro espaiiol (1500-1994), vol. I, Madrid, Asociacion de
directores de escena de Espaiia, 1996, pp. 445-456.

18 Javier HUERTA CALVO, Emilio PERAL VEGA, Héctor URZAIZ TORTAJADA, Teatro espaiiol [de la A a la 7],
Madrid, Espasa Calpe, 2005, pp. 247-248.

19 Manuel SERRANO Y SANZ, Apuntes para una biblioteca de escritoras espariolas, tomo 1, segunda parte, Madrid,
Atlas, 1975. (1* ed: 1898-1903)



consulta, en la que el historiador cita a nuestra dramaturga, dando los poquisimos datos que se
tenian en este momento sobre ella* (a saber: escritora de origen sevillano, nacida en el ultimo tercio
del XVI, casada dos veces y autora de un inico drama conocido y publicado). A su vez publica, por
primera vez, un fragmento de la primera parte de la Tragicomedia de los jardines y campos sabeos,
tres de los cuatro entreactos y la carta executoria.

El estudio de Santiago Montoto y Sedas, Dosia Feliciana Enriquez de Guzman®, leido en
1914 en la Real Academia de Buenas Letras de Sevilla y publicado un afio después, avanza en el
conocimiento biografico de la autora, aportando algun dato biografico novedoso como el hecho de
que nuestra autora vivio los ultimos afios con penurias econémicas.

En 1988 encontramos el primer trabajo sobre la obra de dofia Feliciana, que ademas es la
unica publicacion moderna integra de su obra. Se trata de la obra de Louis C. Pérez The dramatic
works of Feliciana Enriquez de Guzman®, en la que presenta un estudio introductorio sin muchos
datos novedosos respecto a Serrano y Sanz y a Montoto. Lo relevante de esta obra es que es la inica
edicion completa de la obra de dona Feliciana, méas alla de la edicion original de 1624 y 1627.

En 1994 se publican exentos los entreactos a cargo de Felicidad Gonzélez Santamera y
Fernando Doménech en la antologia de dramaturgas barrocas Teatro de mujeres del Barroco:
Maria de Zayas, Feliciana Enriquez de Guzman y Leonor de la Cueva®. En ella también hay una
breve e interesantisima introduccion que da unas claves muy acertadas para entender estas piezas de
teatro breve.

Fernando Doménech, en 1999, presenta el trabajo “Feliciana Enriquez de Guzman: una
clasicista barroca”, que ofrece un acercamiento a nuestra dramaturga con los pocos datos
biograficos que se conocian en ese momento y un repaso a su obra y la defensa que hace de las
normas clasicas.

20 Ibidem, pp. 356-358.

21 Santiago MONTOTO DE SEDAS, Doiia Feliciana Enriquez de Guzman, estudio leido en la Real Academia
Sevillana de Buenas Letras el dia 4 de diciembre de 1914, Sevilla, Imprenta de la Diputacion Provincial, 1915, en:
BIESES (Bibliografia de escritoras espafiola), publicacion web: https://www.bieses.net/ (tiltima visita: 18-5-19).

22 Louis C. PEREZ, op. cit.

23 Felicidad GONZALEZ SANTAMERA y Fernando DOMENECH (ed.), Teatro de mujeres del Barroco: Maria de
Zayas, Feliciana Enriquez de Guzman y Leonor de la Cueva, Madrid, Publicacion de la Asociacion de Directores de
Escena de Espaiia, 1994.

24 Fernando DOMENECH, “Feliciana Enriquez de Guzman: una clasicista barroca”, en Mercedes de los Reyes Pefia
(ed.), La presencia de la mujer en el teatro barroco espariiol, Almagro, 23 y 24 de julio de 1997, Junta de Andalucia,
Consejeria de Cultura, Centro de documentacion de las Artes Escénicas de Andalucia, Festival de Almagro, 1998,
pp. 97-124.


https://www.bieses.net/

También de 1999 es el trabajo en inglés de Ted E. McVay, “The use of mythology in
Feliciana Enriquez de Guzman's Tragicomedia de los jardines y campos sabeos”, que estudia el
uso de la mitologia en la obra de dofia Feliciana y defiende que esa utilizacion es por la defensa que
realiza nuestra autora de los preceptos cldsicos y como muestra de sus conocimientos, sobre todo
teniendo en cuenta su posicion como mujer.

La tnica publicacion que es propiamente un estudio de la obra de dona Feliciana se debe a
M. Reina Ruiz*, quien en 2005 publica Monstruos, mujer y teatro en el Barroco. Feliciana
Enriquez de Guzman, primera dramaturga espaiiola. En ella encontramos una aproximacion
interdisciplinar (desde la sociologia, el psicoandlisis, etc.) muy interesante a la obra de nuestra
dramaturga, entendiendo monstruo como un simbolo de aquello que se sale de la normalidad, lo
establecido, para referirse a su figura rompedora.

También de 2005 es un articulo de Julio Vélez-Sainz, “Alabanza politica y critica literaria en
la Tragicomedia de los jardines y campos sabeos de Feliciana Enriquez de Guzman™”, donde el
autor analiza el empleo de la mitologia dentro de la Tragicomedia como una alabanza politica hacia
el monarca, Felipe IV, y una critica literaria hacia la comedia nueva de Lope que triunfaba en los
escenarios.

Ya en 2006 tenemos un estudio de Pedro Conde Parrado y Cristina de la Rosa Cubo, “Una
lectura de Ovidio en el drama espafiol del siglo XVIIL: La Tragicomedia de los jardines y campos
sabeos de Feliciana Enriquez de Guzman™*, donde los autores muestran la excepcionalidad del caso
de dofa Feliciana como mujer, escritora, que muestra sus conocimientos desplegando todo un
mundo mitologico tanto en la Tragicomedia como en los entreactos y los paratextos, centrandose en
los entreactos de la segunda parte de la Tragicomedia.

En 2009 se publicéd un articulo de Cristina de la Rosa, “Transgresiones de género y parodia
mitica en Feliciana Enriquez de Guzman™¥, que estudia la “carta executoria” y como nuestra autora

25 Ted E. McVAY, Jr., “The use of mythology in Feliciana Enriquez de Guzman's Tragicomedia de los jardines y
campos sabeos”, en Valerie Hegstrom y Amy R. Williamsen (eds.), Engendering the early modern stage. Women
Playwrights in the Spanish Empire, Nueva Orleans, University Press of the South, 1999, pp. 139-150.

26 M. REINA RUIZ, Monstruos, mujer y teatro en el Barroco. Feliciana Enriquez de Guzman, primera dramaturga
espariola, Nueva York, Peter Lang, 2005.

27 Julio VELEZ-SAINZ, “Alabanza politica y critica literaria en la Tragicomedia de los jardines y campos sabeos de
Feliciana Enriquez de Guzman”, Bulletin of the Comediantes, 57/1 (2005), pp. 91-105.

28 Pedro CONDE PARRADO, Cristina DE LA ROSA CUBO, “Una lectura de Ovidio en el drama espaiiol del siglo
XVII: La Tragicomedia de los jardines y campos sabeos de Feliciana Enriquez de Guzman”, en Susana Gil-
Albarellos Pérez-Pedrero y Mercedes Rodriguez Pequefio (eds.), Ecos silenciados. La mujer en la literatura
espariola. Siglos XII al XVIII, Segovia, Junta de Castilla y Ledn, Instituto Castellano y Leonés de la Lengua, 2006,
pp. 253-261.

29 Cristina DE LA ROSA, “Transgresiones de género y parodia mitica en Feliciana Enriquez de Guzman”, en M* Pilar
Celma Valero y Mercedes Rodriguez Pequefio (eds.), Vivir al margen. Mujer, poder e institucion literaria, Segovia,
Junta de Castilla y Leon, Instituto Castellano y Leonés de la Lengua, 2009, pp. 197-206.

10



subvierte las normas de género en los entreactos, por lo cual nos ha sido un texto muy util para la
parte central de nuestro TFM.

De 2010 es un articulo de M. Reina Ruiz, “Cervantes, Gongora y Feliciana Enriquez de
Guzman: voces discordantes de la monarquia comica”®, donde la autora estudia como estos tres
escritores fueron disidentes de la comedia nueva de Lope y por ello relegados del mundo teatral de
éxito en la Espafa de la primera mitad del XVII.

De 2011 es un trabajo en inglés de Rina Walthaus, “'A garden of her own': Feliciana
Enriquez de Guzman and her Tragicomedia de los jardines y campos sabeos™', que estudia la
defensa que hace de si misma dofia Feliciana y su condiciéon de mujer autora en un mundo de
hombres, y como lo afronta a través de la autoafirmacion en sus conocimientos y su linaje,
mostrandose como una voz disidente y subversiva de su tiempo.

En 2012 nos encontramos la obra definitiva en cuanto a la biografia de dofia Feliciana se
refiere. Se trata del estudio de Piedad Bolanos Doria Feliciana Enriquez de Guzman. Cronica de un
fracaso vital (1569-1644)*. Tras una exhaustiva investigacion, redacta una biografia de nuestra
autora que arroja luz sobre muchas sombras referidas a su vida. Poco tiempo antes, Bolafios habia
publicado un estudio sobre la biblioteca de Francisco de Leon Garavito y su influencia en dofia
Feliciana, informacion conseguida a través del testamento del letrado sevillano™.

En el colectivo de 2015 Perspectives on early modern women in Iberia and the Americas:
studies in law, society, art and literature in honor of Anne J. Cruz, M* Carmen Marin Pina llama la
atencion sobre el interés de dofia Feliciana Enriquez de Guzman por los libros de caballerias y las
deudas que su Tragicomedia contrae con ellos™.

30 M. REINA RUIZ, “Cervantes, Gongora y Feliciana Enriquez de Guzman: voces discordantes de la monarquia
comica”, en German Vega Garcia-Luengos y Héctor Urzaiz Tortajada (eds.), Cuatrocientos arios del Arte nuevo de
hacer comedias de Lope de Vega. Actas selectas del XIV congreso de la Asociacion Internacional de Teatro
Espaiiol y Novohispano de los Siglos de Oro; Olmedo, 20 al 23 de julio de 2009, Valladolid, Universidad de
Valladolid, Secretariado de Publicaciones e Intercambio Editorial, 2010, pp. 929-936.

31 Rina WALTHAUS, “’A garden of her own": Feliciana Enriquez de Guzman and her Tragicomedia de los jardines y
campos sabeos”, en Anne Bollmann (ed.), 4 place of their own. Women writers and their social environments
(1450-1700), Frankfurt am Main, Peter Lang, 2011, pp. 121-134.

32 Piedad BOLANOS DONOSO, Doiia Feliciana Enriquez de Guzmdn. Crénica de un fracaso vital (1569-1644),
Sevilla, Universidad de Sevilla, 2012.

33 Piedad BOLANOS DONOSO, “Dofa Feliciana Enriquez de Guzmén y sus fuentes literarias: examen de la
biblioteca de don Francisco de Leon Garavito”, Teatro de palabras, 1 (2007), pp. 1-21.

34 M* Carmen MARIN PINA, “Feliciana Enriquez de Guzman, una dramaturga barroca seducida por los libros de
caballerias” en Adrienne L. Martin y M? Cristina Quintero (eds.), Perspectives on early modern women in Iberia
and the Americas: studies in law, society, art and literature in honor of Anne J. Cruz, Nueva Y ork, Escribana books,
2015, pp. 596-614.

11



Ademas de los estudios comentados, el interés por la dramaturga sevillana trasciende
fronteras y una parte de su obra, en concreto los entreactos, se ha traducido recientemente al inglés,
en 2016, en el colectivo Feliciana Enriquez de Guzman, Ana Caro Mallén and Sor Marcela de San
Félix: Women Playwrights of Early Modern Spain®, editado por Nieves Romero - Diaz y Lisa
Vollendorf. El trabajo va precedido por un interesante estudio referido a estas pioneras del teatro en
Espania.

Asi, vemos que nuestra autora ha interesado como rara avis dentro del panorama del teatro
aureo espanol y que los estudios se han centrado en su biografia, en analizar el uso de la mitologia o
su posicion como defensora de las normas clasicas, interesando mds en un principio la
Tragicomedia que los entreactos, a pesar del reconocimiento bastante unanime del valor de estos
ultimos. Lo que casi no se ha trabajado, menos en un caso, es el estudio de su obra desde una
perspectiva de género, que es precisamente lo que queremos realizar en este TFM.

Por ultimo, nos hemos preguntado también qué conocimiento hay de nuestra autora fuera
del ambito académico. Lo primero que debemos destacar es que en 2011, por ejemplo, la compaiiia
Teatro del Velador puso en escena Las gracias mohosas™, los entreactos de la primera parte de la
Tragicomedia, en el Teatro Pavon de Madrid, cuando estaba como sede de la CNTC (Compafiia
Nacional de Teatro Clasico). No nos ha sorprendido especialmente, porque ese fue el momento en
el que Helena Pimenta entré como directora de la CNTC, y con ella al frente se ha representado a
Maria de Zayas o a Sor Juana Inés; siempre ha intentado dar visibilidad a las escritoras y ha
conferido también un punto de vista feminista a las obras clasicas de Lope o Calderén’. Esta
representacion fue muy bien acogida por la critica, que alabd la novedad y la subversion del texto
de nuestra autora. Asi, en E/ Pais hablaron de “Esperpento del siglo XVII”*, poniendo de relieve lo
avanzado de la obra y estableciendo una conexion con el esperpento de Valle, algo que también
hacen Felicidad Gonzalez y Fernando Doménech en su edicion de los entreactos®. En El Mundo
dijeron que era una “curiosa obra” con una “delirante historia”*. En el Abc escribieron que era una
“deliciosa y desvergonzada pieza” con “gusto por el delirio grotesco y el subrayado de los tintes

35 Nieves ROMERO — DIAZ y Lisa VOLLENDOREF (eds.), Feliciana Enriquez de Guzmdn, Ana Caro Mallén and
Sor Marcela de San Félix: Women Playwrights of Early Modern Spain, Toronto, Ontario, Medieval and
Renaissance Texts and Studies, 2016.

36 Se puede visionar parte de la representacion en los siguientes enlaces:

https://www.youtube.com/watch?v=UtmWoGDXLS0 (tltima visita: 9-7-19)

https://www.youtube.com/watch?v=EOIBUO0xZxE (ultima visita: 9-7-19)

37 Sobra recordar que su primer montaje como directora dentro de la CNTC fue La vida es suerio con Blanca Portillo
como Segismundo, estrenada en Almagro en julio de 2012; y apoy¢ la revisién del Don Juan Tenorio de Zorrilla
que dirigi6 Blanca Portillo, en la que el protagonista interrumpia el final y decia al publico: “;Por qué seguis aqui, si
SOy un asesino, un violador, ...?” y que destruia el mito del don Juan.

38 https://elpais.com/cultura/2011/06/03/actualidad/1307052011_850215.html (Gltima visita: 11-7-19)
39 Felicidad GONZALEZ SANTAMERA, Fernando DOMENECH, op. cit., p. 180.
12


https://elpais.com/cultura/2011/06/03/actualidad/1307052011_850215.html
https://www.youtube.com/watch?v=EOIBU00xZxE
https://www.youtube.com/watch?v=UtmWoGDXLS0

esperpénticos”'. O en la revista Anagnorisis, Antonio Guijarro-Donadios habldé de “espectaculo
grotesco, transgresor y muy divertido”, “un verdadero especticulo de mojiganga barroca y
celebracion carnavalesca™?. Todas estas criticas ponian de relieve la novedad, la transgresion, la
subversion, la relacion con lo grotesco y carnavalesco de los entreactos de nuestra autora que
estudiaremos en el punto central de nuestro trabajo, y dejaron patente que la obra de dofia Feliciana
se puede poner sobre el escenario y tener éxito hoy.

Ademas, en 2013 se estrend una obra llamada Barrocamiento (Ellas se atrevieron), que
recreaba la vida de Maria de Zayas, Sor Juana Inés de la Cruz y dofia Feliciana. Esta representacion,
que no pudimos verla en su momento pero que la hemos podido visionar gracias a la teatroteca del
INAEM?®, coloca a las tres autoras, resucitadas, hoy en dia. Cada una de ellas va contando episodios
de su vida, donde se ponen de manifiesto las dificultades tan grandes a las que se tuvieron que
enfrentar por el hecho de ser mujeres. Una obra en verso que busca la reivindicacion de estas
mujeres olvidadas, de las que se puede afirmar que dofa Feliciana es la mas desconocida de las tres,
sin duda. Nos ha parecido una propuesta muy loable, pero falla en el rigor histérico en cuanto a
nuestra dramaturga, al basar buena parte de lo que cuenta en una falsa relacion de dofia Feliciana
con unos versos de Lope de Vega*, que Piedad Bolafios ya ha demostrado totalmente ficticia.

En conclusion, se puede observar que dofia Feliciana Enriquez de Guzman, primera
dramaturga espafiola con obra impresa y hasta la fecha conocida, es una autora practicamente
ignorada en la Historia de la Literatura canonica; si bien, en las dos tltimas décadas, con el esfuerzo
de recuperacion de autoras olvidadas, se le estd comenzando a dar la relevancia que deberia tener.
Desde nuestro punto de vista, el paso mas urgente para su recuperacion es editarla, poner al alcance
del publico una edicion fiable y asequible. Por todo esto, creemos que es muy necesaria una labor
de visibilizacion como la que queremos hacer con nuestro TFM.

3. LA CONSTRUCCION DEL GENERO EN LA ESPANA DEL XVII

El siglo XVII es una época caracterizada normalmente como “oscura” por las continuas
crisis politicas, sociales y econdmicas. Una sociedad del denominado Antiguo Régimen donde el

40 https:/www.elmundo.es/elmundo/2011/06/10/andalucia_sevilla/1307706182.html (altima visita: 11-7-19)

41 http://hemeroteca.abe.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abe/2011/06/24/057 . html (Gltima visita: 11-7-19)

42 http://www.anagnorisis.es/pdfs/n7/guijarro-donadios(125-132)resena_n7.

df (altima visita: 11-7-19)

43 http://teatroteca.teatro.es/opac/#indice (Gltima visita: 11-7-19)

44 Lope de Vega, en la silva tercera de su Laurel de Apolo (1631), habla de una tal Feliciana Enriquez, que se fue a
estudiar a Salamanca vestida de hombre, que se enamor6 de un compaifiero de clase y que era poeta. Durante mucho
tiempo se ha relacionado esto con nuestra dramaturga, dados los pocos datos biograficos que se tenian, pero hoy,
con seguridad, se sabe que no era ella.

13


http://teatroteca.teatro.es/opac/#indice
http://www.anagnorisis.es/pdfs/n7/guijarro-donadios(125-132)resena_n7.pdf
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/2011/06/24/057.html
https://www.elmundo.es/elmundo/2011/06/10/andalucia_sevilla/1307706182.html

Rey absoluto tenia todo el poder y la poblacion espanola estaba totalmente jerarquizada en
estamentos: el rey, con la nobleza, en lo mas alto de la piramide; la Iglesia, diferenciando entre la
alta jerarquia eclesiastica o alto clero y la base de la Iglesia, los curas y monjas, llamados bajo clero;
el estamento militar; y, por Gltimo, el pueblo llano, que era la inmensa mayoria de la poblacion,
donde entraban los campesinos y campesinas, los artesanos y artesanas, etc. Como explicaremos
mas adelante, esta division estamental va a ser fundamental a la hora de entender la situacion de las
mujeres en la Espafia del XVII.

Los reyes de la casa de los Austrias fueron sucediéndose (Felipe II1 [1598-1621], Felipe IV
[1621-1665]) y cada uno de ellos fue dejando el gobierno en manos de sus validos, sin preocuparse
de la situacion que vivia el pueblo ni de las necesidades de gobierno del Imperio. Esto lleg6 a su
limite con el Ultimo Austria, Carlos II (1665-1700), cuya inutilidad manifiesta dejo al antiguo
Imperio Espafiol muy mermado y muri6 sin descendencia, lo que llevo a la Guerra de Sucesion y la
llegada al trono espafiol de los Borbones con Felipe V.

Espaia se convirtid en el pais ejemplar de la Contrarreforma tras la celebracion del Concilio
de Trento (1545-1563), lo que magnificoé la importancia de la Iglesia Catolica y de la institucion
encargada del mantenimiento de la “moral”: la Santa Inquisicion. Asi, la Iglesia fue la que
establecid los parametros de lo “honrado” dentro de la sociedad; en otras palabras, difundi6 y fij6 el
comportamiento que debia regir para los hombres y las mujeres, que es en lo que nos vamos a
centrar a continuacion.

En la Edad Moderna, y por tanto en el siglo XVII que nos ocupa, existia un modelo de
perfeccion humana para hombres y para mujeres; es decir, un patron de comportamiento establecido
por la Iglesia al que debian aspirar ambos y que obviamente, como iremos desgranando, es
totalmente diferenciado. En esta busqueda de la perfeccion, los hombres estaban mejor situados que
las mujeres, porque se creia que las mujeres eran débiles, mucho mas susceptibles de sucumbir al
pecado, por lo que habia que controlarlas®. Estas ideas eran las que defendian, por ejemplo, el
humanista valenciano Juan Luis Vives en La formacion de la mujer cristiana (1528), Antonio de
Guevara en Relox de principes (1529), Fray Luis de Leon en La perfecta casada (1583), Gaspar de
Astete en Tratado del gobierno de la familia (1597) o Juan de la Cerda en Vida politica de todos
los estados de las mujeres (1599).

Una idea fundamental es que se consideraba que el ser humano se componia de dos
elementos: cuerpo y alma. Estos dos rasgos eran compartidos tanto por hombres como por mujeres;
es decir, aqui no habia diferencia®. En torno a ello se suscitdé un debate entre los que defendian
bioldgicamente la inferioridad de la mujer y los que, basandose en la igual composicion de cuerpo y

45 Esta idea ya viene de la Biblia y de la imagen de Eva como mujer que sucumbe al diablo y supone la perdicion de
Adan, el hombre.

46 Esta serd una de las grandes diferencias con la Ilustracion y la Edad Contemporanea, al poner entonces como base
del ser humano la razén y defender que solo los hombres la tienen, por lo que las mujeres no deben dedicarse a
cuestiones del ambito publico como gobernar, trabajar fuera de casa, etc.

14



alma de hombre y mujer, apoyaban la igualdad. Por ejemplo, Huarte de San Juan, en su Examen de
ingenios para las ciencias (1575), un texto que se suponia “cientifico”, dice:

Luego la razén de tener la primera mujer no tanto ingenio, le nacié de haberla hecho Dios fria
y himeda, que es el temperamento necesario para ser fecunda y paridera, y el que contradice el
saber; y si la sacara templada como Adan, fuera sapientisima, pero no pudiera parir ni venirle la
regla, si no fuera por via sobrenatural’.

Asi, Huarte de San Juan estd justificando biologicamente, a partir de la teoria de los
humores, la inferioridad de la mujer con una misoginia terrible, presentdndolo como tratado
cientifico. Frente a estas ideas, Maria de Zayas parece responderle en el prologo “Al que leyere”, en
sus Novelas amorosas y ejemplares (1638):

Esta materia de que nos componemos los hombres y las mujeres, ya sea una trabazon de fuego
y barro, o ya una masa de espiritus y terrones, no tiene mas nobleza en ellos que en nosotras; si
es una misma la sangre, los sentidos, las potencias, y los 6rganos por donde se obran sus efetos
son unos mismos, la misma alma que ellos (porque las almas ni son hombres, ni mujeres), ;qué
razon hay para que ellos sean sabios y presuman que nosotras no podemos serlo?*.

Esto es una muestra de como un grupo de hombres intentaban buscar un argumento
biologico, cientifico, que justificara el rol inferior que la sociedad, comandada por la Iglesia, habia
impuesto a las mujeres, diciendo que su cuerpo tenia unas caracteristicas inferiores a las de los
hombres. Frente a estos argumentos biologicistas, algunas mujeres, como Maria de Zayas,
respondieron expresando que si ambos, hombres y mujeres, estaban compuestos de cuerpo y alma,
y el cuerpo tenia los mismos oOrganos vitales realizando las mismas funciones, ;como podia
sostenerse ese criterio?

Por ultimo, antes de centrarnos en las diferencias de género, debemos tener claro que la
sociedad espafiola del XVII era la sociedad del privilegio, de la jerarquia, donde lo que importaba
era el estatus, la clase social. La categoria social estaba por encima del género, lo que llevaba a lo
que conocemos como ‘“tolerancia con la excepcion™: si una mujer pertenecia a la clase alta, se le
permitia realizar cosas impensables para el resto de las mujeres. Esta idea la desarrolla, por ejemplo,
Nerea Aresti, ejemplificandola con el caso de Catalina de Erauso, la “monja alférez”, que pertenecia
a una destacada familia y se escapd con 11 afios del convento donde estaba recluida con vestimenta
de hombre, combatié en América en el ejército espanol destacando por su valentia en la lucha, y
tras 15 afios de servicio el rey Felipe IV le otorgd una pension y el papa Urbano VIII la recibid y le
permitié mantener su vestimenta masculina. ;Por qué se consinti6? Demostré que, bioldgicamente,
era virgen, algo esencial para la honra femenina; era un “hibrido” entre hombre y mujer, lo que

47 Juan HUARTE DE SAN JUAN, Examen de ingenios para las ciencias, Guillermo Serés (ed.), Madrid, Catedra,
Letras Hispanicas, 1989, pp. 614-615.

48 Maria de ZAYAS Y SOTOMAYOR, Novelas amorosas y ejemplares, Julian Olivares (ed.), Madrid, Catedra, Letras
Hispanicas, p. 159.

15



causaba curiosidad; pero, también, como dice Aresti, por su clase social, porque en el siglo XVII
“exceptions to prevailing gender norms met with more tolerance in privileged social circles”.

Comenzando ya con los ideales de género establecidos en la época, la sociedad se movia en
torno a la institucion del matrimonio y la familia, establecida por la Iglesia en la Edad Media para
imponer un orden social. Tal y como explica Isabel Morant®, el ideal de familia del siglo XVII
trasladaba el modelo organizativo monarquico, donde, bajo una estricta jerarquia, el hombre tenia el
papel activo y representativo, como la imagen de la familia en la sociedad, y la mujer tenia un papel
pasivo y dependiente. La base de las ideas misoginas defendidas en la época llevaba a que todo en
la familia girara en torno al pater familias o padre de familia®.

Las mujeres, dentro de la familia, debian desempeniar el papel de esposas, madres o hijas. La
esposa, como defendian Fray Luis de Ledn o Juan Luis Vives ya en el XVI, debia ser obediente al
marido, sumisa y discreta, siendo siempre consciente de que los intereses y preocupaciones de su
marido estaban muy por encima de los suyos. Debia saber encargarse de las cuestiones de la casa,
acompanar a su marido y colmarle las necesidades que tuviera®.

Como explica Isabel Morant®, si la mujer acataba sin rechistar estas normas como esposa y
se sometia a la total voluntad del marido, todo era paz y concordia en el hogar. En cambio, si la
mujer era insumisa y no seguia las normas, eso provocaba toda clase de desdrdenes de
comportamiento en el hombre. Asi, se le echaba la culpa a las mujeres de todas las acciones
reprobables masculinas.

Como madres, las mujeres debian educar a sus hijos e hijas en el catolicismo, preparando a
los chicos para la vida como padres de familia y a las chicas, como futuras esposas obedientes y
sumisas. La educacion de los hijos e hijas era una obligacion de la madre, por lo que ella era la
responsable de cualquier desviacion que surgiera. En el caso de las hijas, era fundamental el
mantenimiento de la virginidad para conseguir un matrimonio honroso, y para eso se las debia tener
controladas y vigiladas.

49 Nerea ARESTI, “The Gendered Identities of the 'Lieutenant Nun': Rethinking the Story of a Female Warrior in
Early Modern Spain”, Gender & History, 19/3 (2007), p. 402.

50 Isabel MORANT (dir.), Historia de las mujeres en Espaiia y América latina, volumen II: El mundo moderno,
Madrid, Catedra, 2005, p. 17.

51 La concepcion de la superioridad del hombre sobre la mujer la defienden Juan Luis Vives o Fray Luis de Ledn, en el
XVI, como ya hemos comentado antes; pero estas ideas provenian de la Edad Media, y ya se empezaron a oir en la
Grecia clasica del siglo V a.C.

52 Aqui entran las necesidades de caracter sexual, ya que se consideraba que el hombre, por su naturaleza, tenia que
cubrir unas necesidades sexuales, y la esposa estaba obligada a proveer adecuadamente y en cualquier momento
€sos requerimientos.

53 Isabel MORANT (dir.), op. cit., p. 45.
16



Las hijas debian obediencia a sus padres, sobre todo a su padre, y tenian que ser sumisas,
serviciales, calladas, humildes y castas. Su finalidad principal era conseguir un casamiento honroso
para su familia y formar entonces su propia familia. Como explica Isabel Morant™, la virginidad de
las jovenes se vigilaba en la casa familiar, donde la muchacha debia vivir sin contacto con hombres
e ignorando su sexualidad. Asi, la obediencia y la sumision al hombre se aprendia desde el
nacimiento y se transmitia en la casa paterna.

La honra era el concepto social mas importante en el siglo XVII. Para que se considerara
honrada a una familia, las mujeres debian cumplir este ideal como esposas, madres o hijas. Asi, la
honra de la familia estaba en manos de las mujeres, ya que se basaba en la virginidad de las hijas
ante el matrimonio y la fidelidad de la esposa, pero solo podia ser defendida y vengada por los
hombres, por el padre de familia.

Esta idea de la honra familiar, basada en el comportamiento de las mujeres, podemos verla
en numerosas obras de teatro de la época. Quizd, los dos casos mas conocidos de la historia de
nuestro teatro dureo son Fuenteovejuna (1619), de Lope de Vega, y El alcalde de Zalamea (1651),
de Pedro Calderén de la Barca. En ambas, una mujer, soltera y virgen, es raptada y violada por un
hombre poderoso; en la primera, Laurencia le recrimina a su padre que no la haya defendido, ya que
era su obligacion como padre de familia y guardian de la honra familiar; y en la segunda, Isabel le
pide a su padre que acabe con su vida, ya que al ser violada ha deshonrado a la familia, y su
hermano a punto esta de matarla. Laurencia, en Fuenteovejuna, se expresa asi:

Atn no era yo de Frondoso,
para que digas que tome
como marido, venganza,

que aqui por tu cuenta corre;
que en tanto que de las bodas
no haya llegado la noche,

del padre y no del marido,

la obligacion presupone; [..]
iGallinas, vuestras mujeres
sufris que otros hombres gocen! [...]
i Vive Dios, que he de trazar
que solas mujeres cobren

la honra, de estos tiranos,

54 Ibidem, p. 44.
17



la sangre, de estos traidores!”

Por otro lado, como decimos, los hombres eran los Unicos que podian vengar la deshonra
familiar. Esto quiere decir que una mujer no podia tomar la justicia por su mano si habia sido
deshonrada; tenia que ser su padre o su hermano el que llevara a cabo la venganza. Esto dio lugar a
casos de mujeres que buscan recuperar la honra disfrazadas de varon. En el teatro dureo tenemos
muchos ejemplos de esto, entre ellos el de Valor, agravio y mujer de Ana Caro, pero quizé el mas
representativo y conocido es La vida es suenio, de Pedro Calderén de la Barca, que comienza con
Rosaura llegando al castillo con ropa y nombre de vardén para buscar al hombre que la ha
abandonado en el altar después de prometerle matrimonio, lo que ha causado la deshonra de la
familia. Como mujer no puede restaurar la honra familiar, por lo que se hace pasar por hombre.
Rosaura le explica su historia a Segismundo, y termina con estas palabras:

Mujer vengo a persuadirte

al remedio de mi honra,

y varon vengo a alentarte

a que cobres tu corona.

Mujer vengo a enternecerte
cuando a tus palabras me ponga
y varon vengo a servirte
cuando a tus gentes socorra.
Mujer vengo a que me valgas
en mi agravio y mi congoja,
y varon vengo a valerte

con mi acero y mi persona.

Y asi piensa, que si hoy
COmo a mujer me enamoras
como varo6n te daré

la muerte en defensa honrosa
de mi honor, porque he de ser
en su conquista amorosa,

mujer para darte quejas,

55 Lope de VEGA, Cristobal de MONROY, Fuenteovejuna (dos comedias), Francisco Lopez Estrada (ed.), Madrid,
Clasicos Castalia, 1991, pp. 137-139.

18



vardn para ganar honras’®.

Centrandonos en las diferencias por estamentos, tal y como hemos comentado antes, este es
un aspecto fundamental. Debido al tipo de sociedad imperante en Espafia en el XVII, las diferencias
entre las mujeres de las distintas clases sociales era notable. Las mujeres de clase social mas alta
eran, por un lado, las que se suponia que mas debian respetar las normas de género. Como sefalan
Bonnie S. Anderson y Judith P. Zinsser”, tenian acceso a estudios que se consideraban “adecuados”
para ellas, como podia ser la musica, la danza y las lenguas.

Las jovenes espanolas pertenecientes a las clases altas y medias aprendian a leer y escribir.
Las de clase mas alta solian estudiar con profesores particulares y a las segundas les ensefiaban sus
madres o recibian formacion en los conventos, donde muchas finalmente acababan profesando®. Se
recomendaban las lecturas de libros religiosos, para aumentar la piedad en ellas, pero no novelas,
como ya hiciera Juan Luis Vives en La formacion de la mujer cristiana. Se avisaba de la maldad de
que leyeran, por ejemplo, novelas de caballerias. Las mujeres, en muchos casos, se saltaban estas
normas, ya que se sabe que los libros de caballerias eran los favoritos de las féminas en el XVI y
principios del XVII. En algunos casos se llegaba a aconsejar vetar estos libros para que las mujeres
no se “salieran” del camino recto.

Lo que buscaba la familia para las hijas era conseguirles un casamiento adecuado. Estos
matrimonios eran concertados por los padres, no por las jovenes®. Para ello, requerian tener una
dote buena. A mayor dote, mejor iba a poder ser el casamiento y més honroso para la familia. Por
ello, los matrimonios venian precedidos de negociaciones monetarias entre las dos familias®.
Después, esa dote era gestionada ya por el marido, responsable ultimo y maximo de todas las
cuestiones familiares. Esto era asi en todos los estamentos.

Las mujeres de clase alta, como ya hemos comentado, eran las que, por otro lado, mas
acceso tenian a salirse de estos patrones de género sin ser por ello rechazadas por la sociedad. Si
pensamos en las escritoras del XVII como dofia Feliciana Enriquez de Guzman o Maria de Zayas,
ambas pertenecian a la baja nobleza, y ello les permitio tener cierta educacion y acceder al ambito
publico, vetado a las mujeres.

56 Pedro CALDERON DE LA BARCA, La vida es sueiio, Ciriaco Morén (ed.), Madrid, Catedra, Letras Hispanicas,
1989, p. 175.

57 Bonnie S. ANDERSON y Judith P. ZINSEER, Historia de las mujeres: una historia propia, vol. 2, Barcelona,
Critica, 1991, p. 30.

58 Ibidem, p. 602.

59 Nuestra autora muestra esto, por ejemplo, en la primera parte de la Tragicomedia, donde vemos a una disgustada
Belidiana porque su padre le impide casarse con el hombre que ama. También, como estudiaremos mas adelante,
dofia Feliciana presenta todo lo contrario en los entreactos, donde realiza una reivindicacion de la libertad de
eleccion femenina en el matrimonio.

60 Bonnie S. ANDERSON vy Judith P. ZINSEER, op. cit., p. 30.
19



Respecto a las mujeres de clase media-baja, que era el porcentaje mayoritario, debemos
recordar que la Espafia del XVII era un pais eminentemente rural y pobre. Aunque no hay cifras
concretas, parece que la mayoria de estas mujeres no sabia leer ni escribir. Aqui debemos recordar
que estas dos destrezas no van juntas; por ello, se tiene la impresion de que habia mas mujeres que
sabian leer, algo que si se consideraba “de utilidad”, que escribir, que se entendia que era algo de lo
que las mujeres, y en general la clase baja de la sociedad, podian prescindir perfectamente.

Las mujeres de la clase baja trabajaban porque era una necesidad imperiosa para la familia.
Muchas veces, si vivian en el campo, trabajaban en las labores campesinas junto a sus maridos; si
residian en la ciudad, trabajaban en el taller de su marido, si era artesano; o podian trabajar como
ama de cria, limpiadora, costurera, en cuidados de personas, etc.; oficios que se realizaban muchas
veces dentro del propio hogar, porque recordamos que los talleres artesanos eran también la propia
casa de la familia del artesano. Estos trabajos, en muchos casos, no se tienen contabilizados como
economia de un pais, y son fundamentales.

Dentro de las familias de clase baja, muchas veces se mandaba a las hijas a trabajar como
criada en una casa con ocho anos. En estos casos, la muchacha recibia techo y comida a cambio de
sus servicios como criada; y al final de su estancia, que podia ser cuando tenia unos 20 afios, la
familia para la que habia trabajado le daba una dote para que se pudiera casar. Como decimos, esta
era muchas veces la solucion que encontraban las familias de clase baja para que sus hijas pudieran
tener una dote y se pudieran casar.

Si la dote no daba para conseguir un matrimonio honroso para la familia, o si eran varias
hijas y se concentraba todo el dinero en la dote de la mayor, las jévenes iban a un convento. Como
explican Bonnie Anderson y Judith Zinsser®, en los conventos femeninos del XVII se encontraban
grupos de mujeres muy heterogéneos, que estaban alli por motivos muy diversos. Algunas de
verdad profesaban por sus creencias religiosas, otras estaban ahi obligadas por sus padres y otras
ingresaban en el convento escapando de los matrimonios concertados por las familias.

Los conventos proporcionaron a las mujeres un ambito en el que moverse con una cierta
libertad sin tener que depender ni compartir lecho con un hombre. Esto dio muchos casos de monjas
escritoras en el XVII, que seguian la estela de Teresa de Jesus, escritora mistica del XVI que marco
un ejemplo para todas estas mujeres. La mayoria de ellas, como la santa abulense ya habia hecho,
escribian por mandato de sus confesores, para que explicaran las visiones religiosas que habian
tenido o los sentimientos religiosos que profesaban®. Todas aspiraban a ser modelo de santa.

Asi, hemos visto que una mujer, cuando llegaba a cierta edad, tenia que casarse, si tenia
dote, o ingresar en un convento. Pero, ;qué pasaba con las mujeres que se quedaban viudas? En

61 Ibidem, p. 605.

62 Este tema ha sido estudiado por la critica. Véanse, entre otros, los trabajos de Isabelle Poutrin Le voile et la plume:
Autobiographie et sainteté féminine dans I'Espagne moderne (1995) o Sonia Herpoel 4 la zaga de santa Teresa,
autobiografias por mandato (1999).

20



estos casos, la Iglesia insistia en que debian mantener el maximo recato en su casa, dejarse ver poco
y no levantar sospechas. En la mayoria de los casos, cuando una mujer se quedaba viuda pasaba a
hacerse cargo del negocio de su marido. Conocemos muchos casos de impresoras o libreras que
continuaron con el trabajo de sus difuntos maridos, y también de otros gremios en los que estos les
daban permiso a las viudas para seguir con el taller. En general, los gremios no permitian mujeres
en la mayoria de los casos; o no se les dejaba llegar a oficiales, en otros casos. Pero la realidad es
que las mujeres trabajaban en los talleres con sus maridos, por lo que cuando se quedaban viudas
solicitaban permiso para continuar con el taller, y solian darselo.

La sociedad patriarcal espafiola del XVII queria que las mujeres estuvieran siempre bajo el
amparo y la supervision de un hombre, por lo que las viudas era algo que desconcertaba bastante.
Por ello, la Iglesia insistia tanto en que las viudas debian mantenerse en su casa, encerradas, y ser
vistas lo menos posible. La sociedad queria que las mujeres estuvieran encerradas y supervisadas, y
las viudas podian ir en contra de eso, ya que ya no estaban bajo el mandato del marido que las
mantenia en el hogar.

Por ultimo, vamos a hablar de las mujeres que estaban fuera de estas normas de género.
Habia mujeres que estaban fuera de los margenes de la sociedad. Como explica Mary Elizabeth
Perry®, las que no seguian estas normas masculinas vagaban en los limites de la respetabilidad,
moviéndose entre el ostracismo y la integracion. Dentro del &mbito de las mujeres que rompieron
los codigos de conducta sexual, encontramos mujeres procesadas por adulterio o fornicacion, y
prostitutas. Como recuerda Isabel Morant®, la infidelidad de la esposa era considerada uno de los
pecados femeninos mas graves. El adulterio femenino obligaba al marido a terminar el matrimonio
y “desechar” a su esposa. Frente a esto, el adulterio masculino también era pecado, pero mucho mas
leve, y en ninguin caso se planteaba que una mujer pudiera repudiar a su marido por esto. Por lo
tanto, se ve claro algo esencial: los criterios morales no eran los mismos para los dos sexos.

En el caso de la prostitucion, lo que se hizo en las ciudades fue regularla y obligarlas a estar
en burdeles, en lugar de en la calle. Se consideraba que la prostitucion era “un mal necesario” para
que los hombres jovenes o los maridos que no conseguian lo que querian de sus mujeres en el
ambito sexual se desfogaran, ya que se entendia que los hombres, por naturaleza, tenian unas
“necesidades sexuales” que debian cubrir. A pesar de esto, como dice Mary Elizabeth Perry®, las
prostitutas encarnaban la maxima depravacion femenina por “traicionar” el modelo de mujer
“virgen y santa” difundido por la Iglesia.

También encontramos a las mujeres sanadoras, “hechiceras” o “brujas”, igualmente al
margen de la sociedad y perseguidas por la Santa Inquisicion. Desde tiempos remotos, las mujeres

63 Mary Elizabeth PERRY, Ni espada rota ni mujer que trota. Mujer y desorden social en la Sevilla del Siglo de Oro,
Barcelona, Critica, 1993, p. 17.

64 Isabel MORANT (dir.), op. cit., p. 44.
65 Mary Elizabeth PERRY, op. cit., p. 52.

21



habian aprendido a realizar curas en casa con lo que hoy llamariamos “medicina natural”. En la
Edad Moderna se empez6 a sospechar de esas mujeres que dispensaban remedios naturales y que
habian aprendido de sus madres o abuelas. Todo esto proviene de la idea que habia difundido la
Iglesia de la mujer como un peligro para el hombre porque tenia unas capacidades que podian
“volver loco” al vardn, y por eso habia que mantenerla atada en casa y vigilada. Estas sanadoras
empezaron a ser mal vistas y perseguidas por la Iglesia y la sociedad en general. En un paso mas de
esta locura en la que se pensaba que las mujeres tenian “poderes” que podian utilizar contra los
hombres, estaban las tachadas de “brujas”. Se conocen varios autos de fe de la Santa Inquisicion
durante la Edad Moderna de “brujas”, mujeres a las que se acusaba de echar males de ojo, causar
lluvias, la destruccion de ganado, etc. Normalmente, eran representadas como mujeres malvadas,
feas, peligrosas, etc.

En otro ambito, en los margenes de la sociedad, se encontraban las beatas. Las beatas eran
mujeres que decidian dedicar su vida a la religion y realizar voto de castidad, pero en su casa; es
decir, tomaban la opcion de vivir una vida religiosa sin entrar en un convento, bajo una comunidad.
Al principio, se consideraban mujeres santas, piadosas, que tenian una especial conexion con Dios.
Pero esto fue cambiando, ya que la Iglesia se dio cuenta de que eran mujeres libres, que salian y
entraban y no se sometian a ningn control masculino. Por ello, se fueron difundiendo ideas
negativas sobre ellas, hasta que la Iglesia decidi6 obligarlas a ingresar en un convento.

En definitiva, en este punto hemos visto las diferencias existentes en cuanto al género en la
Espafia del XVII, como la sociedad estaba dirigida por unos ideales de comportamiento femenino y
masculino marcados por la Iglesia donde las mujeres estaban sometidas a los hombres (padre,
marido, hermano y confesor), y donde las mujeres, como dice Isabel Morant®, no tenian ni las
mismas expectativas ni las mismas posibilidades de desarrollo personal que los hombres.

4. LAS MUJERES Y EL TEATRO ESPANOL DEL XVII

La relacion de todas estas mujeres con la cultura fue muy diversa. En relacion con el teatro,
las mujeres fueron espectadoras, actrices, empresarias y, unas pocas, escritoras. El teatro era, en el
siglo XVII, el gran espectaculo de masas. Los corrales de comedia, desde la apertura del Corral del
Principe en Madrid, comenzaron a proliferar desde el tltimo cuarto del siglo XVI por todas las
ciudades espafiolas. Con ellos triunfaba una forma de hacer teatro, el llamado ‘“‘arte nuevo”,
instaurado por Lope de Vega y normativizado en su Arte nuevo de hacer comedias publicado en
1609.

Las mujeres de todas las clases sociales participaban como espectadoras. Las de clase social
mas baja estaban en la cazuela, una estancia del corral que era exclusiva para las mujeres. Si eran de

66 Isabel MORANT (dir.), op. cit, p. 14.

22



clase media y se podian permitir gastar mas dinero, podian estar en los aposentos con compaiia
masculina. Igualmente, también podian ser actrices, comicas®”. En el ultimo cuarto del siglo XVI,
durante un breve espacio de tiempo, la Santa Inquisicién y todos los moralistas detractores del
teatro consiguieron que se prohibiera a las mujeres actuar. Enseguida se dieron cuenta de que,
entonces, eran los hombres caracterizados de mujeres los que tenian que hacer los papeles
femeninos, y eso podia llevar a algo peor, la sodomia. Ante esto, se decidid permitir a las mujeres
que actuaran, pero con unas condiciones: debian estar casadas con un actor de la compaiia. Esto no
impidié que muchos de esos moralistas de la época que intentaban acabar con el teatro acusaran a
estas actrices de ser “todas prostitutas disimuladas”®, con el supuesto consentimiento de su marido.
En muchas ocasiones, eran estas mismas actrices las que ponian en pie junto a su marido la obra,
por lo que también eran empresarias e incluso directoras de escena.

Los moralistas también intentaron prohibir el uso de prendas masculinas en las mujeres que
subian a las tablas, pero esto sabemos a ciencia cierta que no se cumplid, porque tenemos muchos
ejemplos de personajes femeninos travestidos, como los ya citados de Leonor (Valor, agravio y
mujer) y Rosaura (La vida es sueno). El propio Lope de Vega, en el Arte nuevo de hacer comedias,
lo alaba porque gusta al vulgo. Dice el poeta:

Las damas no desdigan de su nombre;
y si mudaren traje, sea de modo

que pueda perdonarse, porque suele
el disfraz varonil agradar mucho®.

Como vemos, para Lope no es ningun problema que en la obra las damas se vistan de
hombre para, por ejemplo, vengar su honra o pasar desapercibidas. Esto se convirtidé en un recurso
tipico del teatro aureo, que, como sefiala Teresa Ferrer Valls, tenia una doble funcion: por un lado,
erdtica para los espectadores masculinos y, por otro lado, una funcidn transgresora “por lo que
suponia de inversion de papeles™”.

67 Todos estos datos sobre las compaifiias, actores y actrices, contratos, etc., que se daban en los Siglos de Oro en
Espafia estan siendo estudiados por el grupo de investigacion teatral DICAT, dirigido por Teresa Ferrer Valls, y se
ha materializado en la herramienta DICAT (Diccionario biografico de actores del teatro clasico espafiol). Pagina
web: https://dicat.uv.es/index.php (ultima visita: 9-7-19).

68 Teresa Ferrer Valls, “La ruptura del silencio: mujeres dramaturgas en el siglo XVII”, en Sonia Mattalia y Milagros
Aleza (eds.), Mujeres: escrituras y lenguajes (en la cultura latinoamericana y espariola), Valencia, Universidad de
Valencia, 1995, p. 98.

69 Lope DE VEGA, Arte nuevo de hacer comedias, Felipe B. Pedraza Jiménez (ed.), Servicio de publicaciones de la
Universidad de Castilla — La Mancha, 2016, p. 95.

70 Teresa FERRER VALLS, “Mujer y escritura dramatica en el Siglo de Oro: del acatamiento a la réplica de la
convencion teatral”, en Mercedes de los Reyes Pefia (ed.), Actas del seminario La presencia de la mujer en el teatro
barroco espariol, Almagro 23 y 24 de julio de 1997, Junta de Andalucia, Festival Internacional de Teatro Clasico de
Almagro, Coleccion Cuadernos Escénicos, n°5, 1998, p. 21.

23


https://dicat.uv.es/index.php

El ambito mas complicado de todos fue el de la escritura. Nuestra dramaturga, dona
Feliciana, fue la primera mujer en publicar una obra de teatro, en 1624. Ella abre la ndémina de
dramaturgas, integrada por Maria de Zayas y Sotomayor, mas conocida por su faceta como
novelista, pero también autora de la pieza teatral manuscrita La traicion en la amistad. Le sigue la
sevillana Ana Caro de Mallén, una escritora de oficio, amiga de la anterior, y autora de autos
sacramentales escritos por encargo y de dos comedias, E/ conde Partinuplés (publicada
postumamente en 1653) y Valor, agravio y mujer (de esta conservamos dos manuscritos, uno del
XVII y otro del XVIII, en la Biblioteca Nacional, y dos sueltas, sin afio, pero que se pueden
circunscribir en la segunda mitad del XVII). También, Leonor de la Cueva y Silva, autora de la
obra manuscrita La firmeza en el ausencia. En el ambito conventual, donde la practica teatral era
habitual, pues las religiosas componian piezas para representar en diferentes festividades’, destaca
sor Marcela de San Félix, hija de Lope de Vega y Micaela Lujan, de la que se conservan seis obras
teatrales bajo el titulo Coloquios espirituales. A estas anadimos a Sor Juana Inés de la Cruz, que
escribio dos comedias para entretenimiento de las monjas y de los Virreyes de México, Los
empeiios de una casa 'y Amor es mds laberinto, y a la lisboeta Angela de Azevedo, de la que se
conservan tres comedia impresas: La margarita del Tajo que dio nombre a Santarén, El muerto
disimulado y Dicha y desdicha del juego y devocion de la virgen, de finales del XVII o principios
del XVIII. A esta nomina se pueden sumar las autoras que dicen tener obra teatral, pero no la
conservamos, como Mariana de Carvajal, Juana Josefa Meneses, condesa de Ericeira, o Leonor
Menezes Noronha, que escribia bajo el seudonimo de Laura Mauricia”. No tenemos ningun
conocimiento de dramaturgas anteriores al siglo XVII, lo que indica que las mujeres se adentran
como autoras en este mundo a principios del XVII, cuando el teatro ya se consolida como
espectaculo de masas. Como indica Nieves Baranda, “solo a partir del segundo decenio del siglo
XVII se comprueba que las mujeres también quieren su propio hueco como autoras dramaticas™”.

Como podemos observar, es un grupo pequefio, ;jpor qué? Como sostiene Teresa Ferrer
Valls™, aqui confluyen varios factores: muchas obras estaban manuscritas, sin ser publicadas, algo
que era muy habitual en el ambito teatral, lo que favorece su desaparicion por el paso del tiempo; la
idea de que las mujeres debian estar en casa, calladas, sin estudiar y preocupandose solo de su

71 Este aspecto lo ha estudiado, entre otros, Valerie Hegstrom en su articulo “El convento como espacio escénico y la
monja como actriz: montajes teatrales en tres conventos de Valladolid, Madrid y Lisboa”, en Nieves Baranda
Leturio y M* Carmen Marin Pina (eds.), Letras en la celda. Cultura escrita en los conventos femeninos en la Espaiia
moderna, Madrid, Iberoamericana — Vervuert, 2014, pp. 363-376.

72 Para todo este panorama, véase Nieves BARANDA, “Las dramaturgas del siglo XVII”, en Ignacio Arellano
(coord.), Paraninfos, segundones y epigonos de la comedia del siglo de oro, Barcelona, Anthropos, Grupo de
Investigacion Siglo de Oro de la Universidad de Navarra, 2004, pp. 21-28; y Teresa FERRER VALLS, “La ruptura
del silencio: mujeres dramaturgas en el siglo XVII”, en Sonia Mattalia y Milagros Aleza (eds.), Mujeres: escrituras
y lenguajes (en la cultura latinoamericana y espariola), Valencia, Universidad de Valencia, 1995, pp. 91-108.

73 Nieves BARANDA, art. cit., p. 21.
74 Teresa FERRER VALLS, art. cit., pp. 91, 92, 97, 98.
24



marido y sus hijos repercutié enormemente en el desarrollo artistico y cultural de las mujeres como
creadoras; ademas, a esto se suma el hecho de que el teatro tenia un grupo de moralistas en contra,
que atacaban los espectaculos y a todos los responsables de los mismos, lo que haria que las
mujeres quisieran alejarse de ese mundo.

En definitiva, hemos visto que las mujeres estuvieron presentes en todos los ambitos
teatrales en el XVII; como espectadoras, actrices, empresarias y, finalmente, como dramaturgas.
Este ultimo ambito fue el mas complicado debido a la situacién social de la mujer, entre otros
factores. A pesar de todo, hubo un grupo de autoras valientes, decididas y, en algunos casos,
sabemos que exitosas, que rompieron los estereotipos femeninos de la época y se adentraron en un
mundo de hombres, y de las que conservamos un pequefio nimero de obras. De entre ellas, vamos a
estudiar a la primera con obra publicada conocida, dofia Feliciana Enriquez de Guzman.

5. FELICIANA ENRIQUEZ DE GUZMAN: UNA DRAMATURGA
CONTRACORRIENTE

5.1. Datos biograficos™

Dona Feliciana Enriquez de Guzman nacié en Sevilla en 1569, cerca del 12 de julio, dia de
su bautizo. Hija de Diego Garcia de la Torre y Maria Enriquez de Guzman. Su madre pertenecia a
una familia noble y su padre se dedicaba a gestionar el patrimonio de la familia. El matrimonio tuvo
cuatro hijos: tres nifias y un nifio. Nuestra autora era la mayor de los hermanos. Después, vinieron
su hermana Carlota, que naci6 en 1575; Rodrigo, nacido en 1580; y Magdalena, nacida en 1584.
Carlota y Magdalena fueron monjas’, ingresaron en el convento de Santa Inés de Sevilla; Carlota,
poco antes de enero de 1595 y Magdalena, en 1605. El inico varon, Rodrigo, parece que murié muy
joven, seguramente al ir a América a intentar hacer fortuna. Todos ellos aparecerdn en los
preliminares de su obra.

Su infancia transcurrié entre su casa de Sevilla en el barrio de San Vicente, primero, y de
Santa Maria, después y una casa de verano que tenian, con una huerta. Parece que sufrieron
estrecheces econdmicas, porque el padre tuvo que alquilar parte de la casa de verano y los cambios
de casa en Sevilla fueron, probablemente, por cuestiones econémicas. En 1604 se sabe que sus
padres ya habian muerto y desde 1605 dona Feliciana se encargd del patronato y obra pia de Isabel
Nuflez Farfan, tia de la abuela de dona Feliciana, Inés Sanchez Farfan. El cometido de los
patronatos y obras pias era gestionar unos bienes para una finalidad social y piadosa, buscando la

75 Para este apartado, todos los datos estan tomados de Piedad BOLANOS DONOSO, op. cit.
76 Como luego veremos, a ellas les dedica su obra Tragicomedia de los jardines y campos sabeos.

25



salvacion del alma del patrono. En el caso de la obra de Isabel Nufiez, se encargaba de proporcionar
dote a muchachas que no tenian recursos para que asi pudieran casarse o entrar en el convento”.
Dona Feliciana, como patrona de esta institucion, recibia una paga anual y desde la muerte de su
padre hasta el final de su vida, nuestra autora estara ligada a esta institucion.

Dona Feliciana tuvo un primer intento de matrimonio, con don Juan de Avellaneda. Como
explica Piedad Bolanos™, no se sabe qué le llevo a tomar la decision de casarse ni se sabe por qué se
rompid el compromiso posteriormente. Finalmente, contrajo matrimonio con don Cristobal Ponce
de Solis y Farfan el 12 de junio de 1616 en Sevilla, que seguramente estaba emparentado con don
Francisco Farfan de los Godos, el otro patrono, junto con dofia Feliciana, de la obra pia de Isabel
Nuiez Farfan. Parece que don Cristobal era un hombre de gran capacidad econdémica y mas mayor
que dona Feliciana; de hecho, cuando se casaron, ¢l llevaba mas de quince afios viudo. Piedad
Bolafios lo define como: “liberal, rico, modesto de portes, muy religioso, mujeriego, carifioso y
agradecido””. Este matrimonio durd poco, ya que don Cristdbal fallecio tres afios después, en 1619.
Desde el momento de su muerte, nuestra autora quedé también al cargo de gestionar la herencia de
su difunto marido.

El nueve de octubre de 1619%, unos meses mas tarde del fallecimiento de don Cristobal,
dofia Feliciana se cas6 de nuevo con el que parece que habia sido y fue el gran amor de su vida®':
don Francisco de Ledn Garavito. Es bastante probable que ya se hubieran conocido de jovenes y se
hubieran enamorado entonces. La familia Ledn Garavito era una familia hidalga de Sevilla muy
bien situada socialmente. Don Francisco estudid6 Céanones en Salamanca y era abogado de la Real
Audiencia de Sevilla. Fue autor de dos obras: Arbitrio del desempeiio de Su Majestad y
conservacion y aumento de la grandeza de Su Monarquia de Esparia e Informacion en derecho por
la purissima y limpissima concepcion de la siempre Virgen Madre de Dios, y sefiora nuestra,
concebida sin mancha, ni deuda de pecado original, ambas publicadas en Sevilla en 1625.

Durante su matrimonio, don Francisco se encargd de gestionar los bienes familiares,
incluidos los de la obra pia de Isabel Nufiez Farfan y el primer marido de dofa Feliciana. Se puede
intuir que el matrimonio fue muy feliz, con una perfecta simbiosis entre ambos, durante los casi
diez afios que durd. No tuvieron descendencia, algo que no sorprende mucho si tenemos en cuenta
que los dos rondaban los 50 afos cuando se casaron. Fue un matrimonio en la madurez, afortunado

77 Como ya hemos comentado en el segundo apartado, para entrar en el convento también se debia pagar una dote.
78 Piedad BOLANOS DONOSO, op. cit., pp. 120, 128.
79 Ibidem, p. 134.

80 Esta fecha es la misma fecha en la que estd firmada la Tragicomedia, 1o que respalda algo que explicaremos mas
adelante: la Tragicomedia es una dramatizacion y un homenaje a su historia de amor con Ledn Garavito. Ella seria
Maya y su marido, Clarisel.

81 El hecho de que era un amor de hace tiempo lo afirman los dos bidgrafos de dofia Feliciana: Santiago MONTOTO,
op. cit, p. 14; Piedad BOLANOS, op. cit., p. 153.

26



y deseado, parece. Don Francisco fallecio6 el 28 de febrero de 1629. De su testamento, resulta muy
interesante la biblioteca de mas de 100 titulos que poseia, y en la que encontramos obras que parece
que pudo leer nuestra autora y servirle de inspiracion y aprendizaje para su escritura, como el
Orlando furioso de Ariosto, las Metamorfosis de Ovidio, Don Quijote de la Mancha y las Novelas
ejemplares de Miguel de Cervantes, asi como obras de Lope y Géngora®™.

Ya viuda, dofia Feliciana tuvo que hacerse cargo de la gestion de su herencia, mas lo que le
habia quedado de su primer marido y la obra de Isabel Nufiez. A partir de aqui, lo que se sabe es
que sus ultimos afios fueron de penurias econdémicas y fisicas. En 1640 ya se habia quedado ciega y
no podia firmar los documentos, y su situacion econdmica era muy precaria. ;Como llegd a esta
coyuntura? De acuerdo con Piedad Bolafios, lo més probable es que nos encontremos ante una mala
praxis de los hombres en los que habia delegado para llevar estos asuntos®.

Dona Feliciana mand6 redactar su tltimo testamento el 23 de abril de 1643. Se sabe que
muri6 entre esa fecha y el seis de diciembre de 1644, dia en el que su albacea firmé una entrega de
bienes. Como explica su biodgrafa®, no conocemos la fecha exacta de su muerte porque no se ha
conservado el libro de registro de las defunciones en la parroquia de San Esteban de Sevilla.

5.2. La Tragicomedia de los jardines y campos sabeos como obra global

Nuestra dramaturga es autora de una Unica obra conocida, Tragicomedia de los jardines y
campos sabeos. La Tragicomedia consta de dos partes, cada una con cinco actos, cinco coros para
ser cantados al inicio de cada acto y dos entreactos para representar después del segundo y del
tercer acto. Ademas de esta obra, solo se conocen las dos décimas dedicadas a “La purisima
concepcidn de la virgen Maria” publicadas en el libro de su marido, Francisco de Leon Garavito,
Informacion en derecho por la purissima y limpissima concepcion de la siempre Virgen Madre de
Dios, y seriora nuestra, concebida sin mancha, ni deuda de pecado original, impreso en Sevilla en
1625.

Como explica M* Carmen Marin Pina®, nuestra autora comenz6 los tramites para poder
imprimir la obra en Lisboa el 14 de noviembre de 1623. Finalmente, el 9 de septiembre de 1624 ya

82 Piedad Bolafios ha realizado un detallado estudio de la biblioteca de Ledon Garavito, que estd descrita en su
testamento, en la biografia de nuestra autora y, de manera mas concreta, en: Piedad BOLANOS DONOSO, “Dofia
Feliciana Enriquez de Guzman y sus fuentes literarias: examen de la biblioteca de don Francisco de Ledn Garavito”,
Teatro de palabras, 1 (2007), pp. 1-28.

83 Piedad BOLANOS DONOSO, op. cit., p. 237.
84 Ibidem, p. 253.
85 M?* Carmen MARIN PINA, art. cit., p. 608.

27



tuvo los permisos para llevarla a imprenta. Asi, la primera parte fue publicada por primera vez en
Coimbra en 1624, en la imprenta de Jacomo Carvallo; y la segunda en Lisboa, en la imprenta de
Pedro Crasbeeck, también en 1624%. Después, hubo una reedicion en 1627 de las dos partes, la
primera parte en la imprenta de Gerardo de la Vifa y la segunda en la de Pedro Crasbeeck,
publicada en Lisboa. Gerardo de la Vifia decidié aprovechar la portada de la edicion de 1624, por lo
que las dos partes serian reeditadas en su imprenta®’.

Especialmente interesantes resultan los paratextos que acompafian la edicion, en concreto las
dedicatorias (a sus hermanas, su cuiado, dos antepasados, todos relacionados con su familia), varios
sonetos, una especie de caligrama que reproduce el nombre de Francisco de Leon Garavito en todas
las direcciones, diez coros, un prologo, una ‘“carta executoria” y una carta a los lectores. Es
llamativo que no aparecen versos laudatorios de otros autores, practica habitual de la época, sino
que es ella misma la que los compone atribuyéndoselos a los protagonistas de la obra, Clarisel y
Maya, igual que hizo Cervantes en EIl Quijote, con los sonetos prologales puestos en boca de
Dulcinea y otros personajes®. Todo ello ya nos indica algo esencial: se va a escudar en su linaje
para comparecer publicamente, para justificar su osadia como mujer escritora, dramaturga y ademas
defensora de los preceptos clasicos. Esta idea se culmina con el hecho de que en las dos portadas
aparece el escudo de su familia, como orgullo y representacion visual de esa dinastia a la que
pertenece y que la autoriza para su empresa.

Lo primero que queremos dejar claro es que parece seguro que ella se encarg6 de toda la
edicidn; “preparo6 su obra para la publicacion” y corrié con los gastos junto con su marido. Esto se
intuye porque en el testamento de don Francisco de Ledn Garavito, donde aparece detallada su
biblioteca, nombra que tiene 440 ejemplares de la Tragicomedia. Esto, como dice Piedad Bolafios,
es una muestra de que “eran propietarios de la edicion de la obra™.

Ademas, este es uno de los poquisimos casos en los que nos encontramos todos los textos
que formarian parte de la representacion de la obra teatral. En la primera mitad del XVII, el teatro,
como ya hemos comentado, se convirtidé en el gran espectdculo de masas. Ir a una representacion
teatral en el XVII suponia estar cuatro o cinco horas; la gente iba con su comida a entretenerse y
pasar buena parte del dia. En una representacion habia, entre cada acto de la comedia, unos
entremeses, bailes, jacaras, etc., para que el escenario no estuviera nunca vacio y la gente no se

86 El hecho de que salieran de dos imprentas distintas puede ser porque el impresor encargado de la edicion, Gerardo
de la Vinha (o Vifa), decidiera repartir el trabajo, aunque se distribuyeran conjuntamente, como comenta: M?*
Carmen MARIN PINA, art. cit., p- 608.

87 Ibidem, p. 608.

88 Esta es la primera vez que aportamos un punto de conexion entre dofia Feliciana y Cervantes, pero veremos que no
es el tinico. Nuestra dramaturga lo habia leido y lo admiraba muchisimo.

89 M® Carmen MARIN PINA, art. cit., p. 608.
90 Piedad BOLANOS DONOSO, op. cit., p. 223.
28



aburriera’. Bueno, pues es algo realmente extraordinario que nos encontremos una obra de teatro
publicada junto a los entreactos que se representaban. Muchas veces, los entremeses ni siquiera eran
del mismo autor que la comedia. La excepcionalidad de esto lo apunta, por ejemplo, M. Reina
Ruiz*”.

Lo siguiente que llama la atencion es que la obra la publicara en Portugal®. Louis C. Pérez*
da tres posibles explicaciones: por un lado, que nuestra autora tuviera algiin conocido en Portugal o
confiara mas en los impresores portugueses; por otro lado, pudo ser consecuencia de las leyes de
impresion tan restrictivas que hubo en Castilla entre 1625 y 1635, lo que probablemente hizo que
los impresores de Sevilla tuvieran muchisimo trabajo y ella decidiera publicar en otro sitio para no
tener que esperar; 0, como tercera opcion, que los impresores de Sevilla no quisieran imprimir la
obra porque iban a sacar poco beneficio, ya que estaba orientada a un publico minoritario culto.
Cualquiera de los motivos nos parece plausible.

Como ya hemos comentado, la obra tuvo una segunda edicién en 1627, en Lisboa. ;Qué
cambid entre la primera y la reedicion? Louis C. Pérez” dice que en la impresion de 1627 se afiaden
tres textos fundamentales y que analizaremos un poco mas adelante: el prologo al inicio de la
primera parte de la obra, y la “carta executoria” y la carta a los lectores al final de la segunda parte
de la Tragicomedia. Esto parece que no es cierto, porque, como explica M* Carmen Marin Pina®,
hubo diferentes estados de la edicion de 1624 y Pérez trabajo con un texto incompleto, sin estos
paratextos, que si tiene un ejemplar hallado en Toledo. Asi, estos preliminares ya estaban en la
edicion de 1624. Del cotejo entre ambas ediciones se deduce que “ha borrado el registro de su
escritura, ha reducido sensiblemente la presencia de su firma y ha eliminado varias referencias
caballerescas™’. Es decir, quita pasajes, o los cambia, para intentar que la obra sea mas facil de
representar; y el hecho de eliminar referencias caballerescas, como dice M* Carmen Marin Pina*,
puede tener que ver con el hecho de que en 1627 los libros de caballerias ya estaban desfasados,

91 Debemos recordar que el publico era ruidoso y muy poco respetuoso; si no les gustaba la obra, no dudaban en tirar
comida podrida y gritar. De todos, los mas escandalosos y de los que dependia que la obra tuviera éxito eran los
mosqueteros, los hombres de bajo escalafon social que estaban en la zona frente al escenario, lo que hoy es el patio
de butacas, normalmente de pie aunque podia haber bancos en las esquinas para entradas mas caras.

92 M. REINA RUIZ, “De orgia y bacanal a satira politica: entreactos de la segunda parte de Los jardines y campos
sabeos de Feliciana Enriquez de Guzman”, Bulletin of the comediantes, 57/1 (2005), p. 107.

93 Debemos recordar que en 1624 Portugal pertenecia al Imperio espaiiol.
94 Louis C. PEREZ, op. cit., p. 26.
95 Ibidem, p. 8.
96 M* Carmen MARIN PINA, art. cit., pp. 608-609.
97 Ibidem, p. 609.
98 Ibidem, p. 610.
29



pues ya hacia veintidos afos de la publicacion de la primera parte del Quijote de Cervantes, el libro
cuyo objetivo era acabar con la maquina mal fundada de los libros de caballerias.

La obra, la Tragicomedia, esta fechada el nueve de octubre de 1619. Nuestra autora termina
asi: “Fin de la Tragicomedia los jardines y campos sabeos, que acababa dofia Feliciana Enriquez de
Guzman, en Sevilla en nueve de Octubre de 16197 (p. 258). Esta fecha es la del dia de su boda con
don Francisco de Ledén Garavito, por lo que parece claro, como veremos, que la obra tiene mucho
de autobiogréafico y es un homenaje a su historia de amor con su segundo marido. Pero la obra,
como ella misma cuenta al final de la primera parte de la Tragicomedia en la primera edicion, la de
Coimbra, la escribio entre 1599 y 1619, en distintos periodos:

Comenzada desde veinte y cuatro de Marzo, hasta veinte y tres de Mayo de mil y quinientos y
noventa y nueve: Y continuada desde seis de Noviembre de mil seiscientos y uno, hasta cuatro
de Enero de mil y seiscientos y dos. Y proseguida en la segunda parte desde diez y seis de Julio
hasta veinte y nueve de Septiembre, y cuatro, y seis de Octubre de mil y seiscientos y diez y
nueve: y acabada en nueve del mismo mes, y afio, por Dofia Feliciana Enriquez de Guzman (p.
174).

Asi, podemos deducir que la primera parte de la Tragicomedia la escribi6 entre 1599 y 1602,
siendo una mujer soltera con una destacable educacion; y la segunda parte la compuso en unos tres
meses, de julio a octubre de 1619, fecha de su boda con Leén Garavito y que, como veremos,
respalda el hecho de que la segunda parte dramatice su propia historia de amor. Todo esto, como
indica Fernando Doménech'”, muestra que la Tragicomedia fue fruto de una elaboracion dilatada en
el tiempo y, sobre todo, de una revisidon continua por parte de dofa Feliciana.

Pero, ;de qué trata la Tragicomedia de los jardines y campos sabeos? La primera parte
comienza con la llegada de Clarisel, principe de Esparta y Micenas, y Beloribo, su escudero, a Saba,
a la corte del rey Belerante, a los llamados Jardines y campos sabeos de su reino. Aparecen con los
nombres falsos de Criselo y Lisdanso por un conflicto que tuvieron con el rey en el pasado. Los dos
buscan conseguir el amor de Belidiana y Clarinda, en medio de numerosas pruebas caballerescas
que van a tener que pasar ¢ historias secundarias protagonizadas por personajes mitologicos. Esta
primera parte termina con el reconocimiento de Clarisel y Beloribio y la promesa de amor por parte
de las dos damas, en medio de la celebracion de la boda de Orfeo y Euridice. Ese final con la boda
de Orfeo y Euridice ya es un mal presagio para ese amor de Belidiana y Clarisel, tal y como se vera
en la segunda parte'”'.

99 Para las citas de la Tragicomedia y de los paratextos, como ya hemos dicho, vamos a emplear la edicion de Louis C.
Pérez. Hemos actualizado la ortografia para facilitar la lectura.

100 Fernando DOMENECH, art. cit., p. 103.

101 Decimos que es un mal presagio porque en el mito de Orfeo y Euridice, tras la muerte de Euridice, Orfeo baja a los
infiernos a buscarla, y consigue con sus cantos que le permitan volver al mundo de los vivos siempre y cuando no se
vuelva a mirarla hasta el momento en que salgan de los infiernos. Cuando estan a punto de salir, Orfeo se vuelve y
Euridice desaparece para siempre. Asi, nos esta anticipando un mal final para el amor de Clarisel y Belidiana.
Ademas, Clarisel tiene un suefio premonitorio que también anticipa su amor desgraciado con Belidiana.

30



La segunda parte comienza ocho afios después de donde se quedo la historia. Reaparecen
Clarisel y Beloribo en el mismo espacio, Saba, pero han sido abandonados por las princesas
Belidiana y Clarinda. Tal y como auguraba el final de la primera parte, la historia de los amores de
Belidiana y Clarisel ha terminado mal. Ahora buscan el amor de Maya y Hesperia. Tienen a los
dioses de su parte, pero no a los padres de las princesas, que desconocen las intenciones de los dos
caballeros. Finalmente, la obra concluye con las bodas de Clarisel con Maya y Beloribo con
Hesperia. Asi, vemos que se trata de una comedia o tragicomedia de tema caballeresco-mitologico,
que evidencia la aficion de la autora por los libros de caballerias y por la mitologia. A ello suma un
componente autobiografico, pues a través de esta historia de amor caballeresca recrea sus amores
con su segundo marido.

Como decimos, esta segunda parte es un claro homenaje a su historia de amor con Leon
Garavito. Asi lo comenta Fernando Doménech'®, por ejemplo, entre otros; pero es mas que
evidente, como ya se ha dicho, porque fecha esta segunda parte el dia de su boda, nueve de octubre
de 1619; y porque ella misma lo dice y se identifica con Maya, y a su marido con Clarisel, en estos
versos previos a la segunda parte:

Este Gético Cartel

Que veintiséis letras tiene,

En todas solo contiene,

El nombre de Clarisel.

Es de Maya Ramillete

De esta segunda parte

De flores, que le reparte,
Seiscientas sesenta y siete (p. 182).

El cartel del que habla en el primer verso citado es el caligrama que encierra el nombre de
Francisco de Ledn Garavito, ya comentado, en todas las direcciones que se lea, 667 veces. Asi, el
cartel muestra el nombre de Clarisel, que es Ledn Garavito. Por otro lado, dice que es Maya la que
lo realiza, la que se lo dedica, como un ramillete de flores; asi, Maya es dofia Feliciana, que
homenajea su historia de amor con Leon Garavito.

Ademas, la primera estrofa del prologo de la primera parte, fechado en marzo de 1624,
también nos indica que la obra cuenta sus amores, dejdndonos entender que se conocieron de
jovenes, se enamoraron, pero tuvieron que separarse, hasta que ya de adultos se reencontraron:

De dos amantes, que en sus tiernos afios

Se amaron, y adoraron con invidia,

102 Fernando DOMENECH, art. cit., p. 105.

31



Y emulacién de muchos enemigos,

Desde el primer instante, en que se vieron,
Y en el mismo en sus almas dulcemente
Con reciproco amor se transformaron;
Aunque ella se mudé, y a el que fue firme,
Remunerd el muy Alto con ventajas (p. 43).

Esta historia de la imposibilidad de casarse de jovenes, quizd por la negativa del padre de
dofia Feliciana, nos deja muchas preguntas, pues, como dice Piedad Bolafios: “Si fue el amor de su
vida, (por qué no se cas6 con don Francisco nada mas morir su padre? ;Por qué intentd casarse,
antes, con otro? ;Por qué se caso, efectivamente, después con otro, y no lo hizo con don Francisco
hasta la tercera oportunidad?””'® Interrogantes que nunca tendran respuesta.

La Tragicomedia esta dedicada a sus hermanas, Carlota y Magdalena, que eran monjas en el
convento de Santa Inés de Sevilla. En su dedicatoria, les dice a sus hermanas que la segunda parte,
la de los amores de Maya y Clarisel, si que les atafie (es su historia y ellas son sus hermanas):

[...] tocaos la segunda, en la cual se celebran los solidos, y constantes Amor, y Contraamor
del mismo Clarisel, y de vuestra espafiola Maya, a quien este nombre quiso dar su claro, y
verdadero ejemplo de firme, y leal amante; [...] la historia tan verdadera, cuanto peregrina,
sucedida en los Campos Elisios de nuestra Andalucia (p. 176).

Asi, vuelve a decir que la historia de amor de Maya y Clarisel es la suya con Leon Garavito,
y que Saba, el lugar donde sucede, es su Andalucia. Ademas, como explica M. Reina Ruiz'",
también se ve en los dos sonetos que aparecen en los textos preliminares de la segunda parte, “De
Clarisel a Maya” y “De Maya a Clarisel”. En el primero, Clarisel dice en el primer verso del
segundo terceto: “(O Maya Feliciana) en jaspes Parios” (p. 180); y el segundo soneto termina con el
verso: “Oy te da Feliciana por recambio” (p. 180). Como vemos, es mas que evidente la parte de
homenaje y autobiografia de la obra, sobre todo de la segunda parte, ya que dofia Feliciana lo deja
claro en distintos sitios.

La obra, como decimos, esta dedicada a sus hermanas monjas, con una preciosa dedicatoria
al inicio de la primera parte donde les dice que les manda la obra “para que la celebréis y
representéis dentro de vuestro recogimiento con vuestras amigas” (p. 176), lo que no deja de ser
significativo, dado el sentido profano de la obra, para unas monjas cuyo teatro es religioso. Ademas,
al inicio de la segunda parte se encuentra una dedicatoria a don Lorenzo de Ribera Garavito,
hermano de Francisco de Ledn Garavito, al que ella trata como “hermano por afinidad” (p. 178).
Este texto es muy interesante porque relaciona su linaje, y el de su marido Ledn Garavito, con la

103 Piedad BOLANOS DONOSO, op. cit., pp. 62-63.
104 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 107.

32



estirpe de dos de las siete doncellas martires de Simancas'®, Leonor Garavito y Mariana de
Guzman. Esta relacion con la leyenda de las siete doncellas de Simancas también lo nombra Atlante
en la segunda parte de la Tragicomedia'®.

Todo esto, en definitiva, nos deja ver que dofia Feliciana no solo homenajea su historia de
amor con Francisco de Ledn Garavito, sino que, con la obra, quiere mostrar un orgullo de linaje, en
algunas ocasiones con elementos inventados, llegando a presentar una genealogia “disparatada”,
como dice M. Reina Ruiz'”. Este es un aspecto muy interesante que se extrae de los paratextos: ella
se escuda en su linaje para autorizarse, para presentarse ante los lectores, colocando en la misma
portada de la edicion el escudo de su familia.

6. EL CONCEPTO DE AUTORA A TRAVES DE LOS PARATEXTOS DE LA
TRAGICOMEDIA

En este punto, tras haber presentado la Tragicomedia, vamos a estudiar los tres paratextos
centrales de la obra de dofa Feliciana: el prologo, la carta “A los lectores” y la “carta executoria”'®.
De ellos se extrae, en ultimo término, un concepto de autora segura de si misma, que se protege de
los ataques que recibe como mujer, escritora y defensora de los preceptos clasicos, escudandose en
su linaje y en una muestra abrumadora de conocimientos de los clasicos grecolatinos a través del
uso de la mitologia. Una pionera en un mundo de hombres que no pide perdon, porque esta segura
de su valia, merecedora del Laurel de Apolo, a la vez que es consciente de que esta sola.

6.1.  El prologo: versos para defender el clasicismo olvidado

Centrandonos ya en los tres paratextos que mas nos interesan, vamos a comenzar por el
prologo a la primera parte, fechado “en Sevilla primero de marzo de 1624 (p. 45) y escrito en

105 Segun cuenta la leyenda, a finales del siglo VIII el rey astur quiso agradecer a Abderraman I su ayuda entregandole
cien doncellas para su harén, de las que Simancas tenia que dar siete. Pocos afios después, ese tributo fue cambiado
por dinero, hasta que Abderraman II exigi6 otra vez mujeres. Ante esto, las siete doncellas de Simancas que habian
sido escogidas como tributo decidieron cortarse las manos para que el califa no las quisiera. Se puede leer la
leyenda, por ejemplo, en esta noticia: https://www.europapress.es/castilla-y-leon/noticia-conoce-historia-siete-
doncellas-simancas-20160805125337.html (ultima visita: 30-6-2019).

106 M. REINA RUIZ, op. cit., pp. 108-109.
107 Ibidem, p. 110.

108 Los paratextos pueden consultarse transcritos en la web de BIESES: https:/www.bieses.net. (ultima visita: 21-7-
19)

33


https://www.bieses.net/
https://www.europapress.es/castilla-y-leon/noticia-conoce-historia-siete-doncellas-simancas-20160805125337.html
https://www.europapress.es/castilla-y-leon/noticia-conoce-historia-siete-doncellas-simancas-20160805125337.html

verso. Ya hemos comentado los primeros versos, donde se ve esa relacion entre su historia de amor
con Leon Garavito y la de Maya y Clarisel. Mas adelante, ya tenemos la primera vez que nuestra
dramaturga se presenta como la primera en Espafia que ha preservado las normas clasicas:

Cree nuestra poeta, que ella ha sido

La primera de todos en Espafia,

Que imitando a los comicos antiguos
Propiedad ha guardado, arte, y preceptos
De la antigua comedia; y que ella es sola,
La que el Laurel a todos ha ganado;

Y ha satisfecho a doctos el desseo,

Que tenian que ver una, que fuesse
Comedia propriamente, bien guardadas
Sus leyes con rigor; porque hasta ahora
Ni se ha impresso, ni ha visto los teatros (p. 43).

Esta es una de las cuestiones centrales de dofia Feliciana: se va a presentar como la Uinica
que mantiene las normas del teatro clasico, griego y romano, en la Espafia del primer cuarto del
XVII, en la que ha triunfado totalmente la formula de Lope de Vega, la comedia nueva. Lope, en el
Arte nuevo de hacer comedias (1609), defiende un teatro que le da al publico lo que busca, sin
importar seguir lo establecido en el teatro cldsico grecolatino de las tres unidades, y dice (vv. 40-
48):

y cuando he de escribir una comedia,
encierro los preceptos con seis llaves;
[...]y escribo por el arte que inventaron
los que el vulgar aplauso pretendieron;

porque, como las paga el vulgo, es justo

hablarle en necio para darle gusto'®.

Con los preceptos se refiere a la regla de las tres unidades clasica: la unidad de tiempo (la
accion debe transcurrir en un maximo de 24 horas), la unidad de espacio (la obra debe desarrollarse
en un unico espacio) y la unidad de accion (la obra debe tener una Unica accion principal). Lope va
a defender que lo importante es que el publico se entretenga (“como las paga el vulgo™), sin
necesidad de mantener estas reglas, o la separacion de géneros, o la division en cinco actos, que es
algo que defiende la preceptiva clasica y que también va a romper Lope. Este va a ser el teatro que

109 Lope de VEGA, op. cit., pp. 86-87.
34



triunfa en la primera mitad del XVII en Espafia. La realidad es que, como dice M* Rosa Alvarez
Sellers'’, esta nueva preceptiva teatral va a atenuar la influencia cldsica en favor de un teatro
popular adaptado a los tiempos, pero no va a ignorar a los clasicos.

Frente a esto, dofia Feliciana se presenta ya en el prélogo como la primera en Espafia que, en
medio de este éxito arrollador de publico de la comedia nueva de Lope, va a publicar una obra que
mantiene los preceptos clasicos. Dice que ha escrito su obra “imitando a los comicos antiguos”, por
lo tanto, siguiendo estas normas del teatro grecolatino. Y que, asi, frente al “vulgo” que aplaude a
Lope y la comedia nueva, ella ha hecho felices a los “doctos”, es decir, a los sabios, a los
estudiosos, permitiéndoles poder disfrutar de una comedia que mantiene el estilo clasico. Defiende
que por ello ha ganado el “Laurel”, el premio, en referencia a la “carta executoria” que
analizaremos mas adelante. Destacamos también ese adjetivo “sola”, porque creemos que
representa muy bien como se siente: ella es un oasis en el desierto, en tanto mujer como dramaturga
que defiende los preceptos clasicos.

Aqui debemos hacer, no obstante, una aclaracion: una cosa es lo que defiende nuestra autora
y otra es lo que hizo. Dofa Feliciana se presenta como la defensora de las formas clésicas teatrales,
pero la realidad es que su obra no cumple las tres unidades: la Tragicomedia cumple la unidad de
espacio (se desarrolla en los jardines de la corte de Saba) y la unidad de tiempo (no pasa de las 24
horas en las dos partes, aunque transcurren ocho afos entre una parte y otra); pero no mantiene la
unidad de accion, ya que la obra es una amalgama de tramas y subtramas que hacen muy
complicadas tanto su representacion como su lectura. Esto es una muestra de algo que
desarrollaremos mas adelante: en dofa Feliciana hay una dualidad clarisima, defiende una cosa pero
le sale otra; compone la Tragicomedia pero se salta todas las normas del decoro en los entreactos
que estudiaremos mas adelante. Este es uno de los aspectos geniales de su personalidad, a nuestro
parecer.

A continuacion, en el prélogo enumera toda una serie de inexactitudes histdricas, de lugares,
que ha visto en las obras de la comedia nueva (“y llega a Roma / El bravo Cid Ruy Diaz” -p. 44-) y
critica los cambios de escenario continuos (“el Teatro / ya es sala, ya jardin, ya placa, y calle” -p.
44-). Tras esto, habla del tratamiento de la unidad de tiempo, criticando cdmo se ve en un mismo
acto una boda y, después, “a los hijos luego saca de quatro, diez y veinte afios; / y junta sin poética
licencia / unos siglos con otros” (p. 44).

Mas adelante, critica la division en tres actos, que se habia convertido en lo habitual en la
comedia nueva, frente a la division clasica en cinco actos, y que ella va a mantener (“haciendo que
sean ciento / los que deben ser solo cinco actos” -pp. 44-45-)""".

110 M* Rosa ALVAREZ SELLERS, Andlisis y evolucién de la tragedia espaiiola en el Siglo de Oro. La tragedia
amorosa, Kassel, Edition Reichenberger, 1997, p. 211.

111 Como explica el profesor Felipe Pedraza en su edicion critica del Arte nuevo de hacer comedias de Lope, ya citada,
la division en cinco actos viene de la Poética de Horacio, pero la realidad es que la division en tres actos que se hizo
habitual fue perfectamente acogida por los estudiosos de la época de Lope; y en el momento de escribir dofia

35



Asi, ella se erige en defensora de una causa que estaba perdida en ese momento: el
mantenimiento de los preceptos clasicos en el teatro (las unidades de tiempo y lugar, la division en
cinco actos, ...). Por todo esto, pide para si el reconocimiento:

(Qué yedras, qué laureles, qué guirnaldas,

si me oyessen Timolos, y no Midas,

No podria esperar? ;Qué honor, y aplauso?
Este espero; y ahora que del Magno

Felipe visitada (dulce Patria)

Te veo, aunque de passo, me contento

Con solo verlo a nuestra accion atento (p. 45).

Estos ultimos versos del prélogo encierran dos aspectos para comentar: el primero, la
peticién expresa de su reconocimiento, luego otorgada en la “carta executoria”, por haber escrito
una obra que mantiene los preceptos clasicos en medio del triunfo de la comedia nueva de Lope.
Esto es algo totalmente novedoso: una autora, mujer, exigiendo para si un reconocimiento, en lugar
de excusarse por escribir. Lo tradicional entre los autores, como lo estipulaba la retorica, era la
“falsa modestia”; se presentaban como ignorantes, buscando la captatio benevolentiae, el favor del
publico, pidiendo que fueran comprensivos con sus multiples errores. Esto era habitual en la Edad
Media, como muestra Gonzalo de Berceo en el siglo XIII, y ya decay6 en los Siglos de Oro entre
los escritores masculinos. En el caso de las mujeres, lo que tenemos es que directamente se
disculpan por tener la osadia de escribir, como es el caso de Santa Teresa en su Vida, donde explica
que se ha atrevido a contar su vida porque su confesor asi se lo ha pedido, y pide perdon a los
lectores por este atrevimiento y por su ignorancia (que, obviamente, no era tal). Frente a esto, dofia
Feliciana dice que ella merece todos los laureles, que ella es unica en su género, y que lo que va a
ofrecer nadie lo ha hecho antes en Espafa. Como dice M* Carmen Marin Pina, “defiende con altivez
la calidad de su obra y su condicion de autora”, y se muestra “como una escritora segura de si
misma”''?,

La otra cuestion que aparece en estos tltimos versos del prologo es el tema de la dedicatoria
real y la posible o no representacion de la obra. Aqui, nuestra autora realiza una dedicatoria al rey,
Felipe IV. Como recuerdan Fernando Doménech'” o Piedad Bolafios'“, el monarca Felipe IV visitd

Feliciana, parece que nadie ponia en duda la conveniencia de la division en tres actos. En: Lope DE VEGA, op. cit.,
p. 369.

112 M? Carmen MARIN PINA, art. cit., p. 596.
113 Fernando DOMENECH, art. cit., pp. 115-118.

114 Piedad BOLANOS DONOSO, “Reescribiendo los anales del teatro sevillano: Felipe IV y la temporada teatral de
1623-24”, en Piedad Bolanos Donoso, Aurora Dominguez Guzman, Mercedes De Los Reyes Pefia (coords.), Geh
hin und lerne: Homenaje al profesor Klaus Wagner, 11, Sevilla, Universidad de Sevilla, 2007, pp. 471-490.

36



Sevilla durante los meses de febrero - marzo de 1624, coincidiendo con la época de cuaresma y
semana santa. Aunque en esa ¢poca no habia representaciones teatrales, parece que el Rey pudo
disponer de un permiso, una bula, para que pudieran realizarse representaciones teatrales en su
honor, tanto en Sevilla como en el coto de Dofiana, que visito, tal y como explica Piedad Bolafios'"”.
Asi, es posible que la obra se representara ante el Rey en esa visita, pero no existe testimonio
preciso alguno.

En su visita a Dofiana, parece que hubo cuatro representaciones teatrales ante el Rey''®, pero
no sabemos qué obras se escenificaron. Para Fernando Doménech, “La tentacion de imaginar que la
comedia representada en Dofiana fue la Tragicomedia de Feliciana Enriquez de Guzman es muy
grande”'"’; ¢l considera que es “muy verosimil” que la obra se representara ante el monarca en esa
visita de 1624'"*. Frente a la opinion de Fernando Doménech, Piedad Bolanos defiende que es mas
probable que se llevara a escena en 1619 en Lisboa'"”, cosa que ayudaria también a explicar que la
obra se publicara ahi; y dice claramente: “no estoy de acuerdo con la idea de que hubiera podido ser
respresentada ante Felipe IV durante su estancia sevillana en 1624 por varias razones pero, entre
otras, porque dificilmente se imprimia una obra antes de su representacion”'®. Asi, la respuesta a las
preguntas: ;se llegd a representar la Tragicomedia ante el Rey Felipe IV en 1624? o ;Se llegd a
representar alguna vez de manera publica?, no parece que la vayamos a encontrar. Seguiremos con
la duda de si se llevo a escena en alguna ocasion o no.

Relacionado con esta visita del monarca, Julio Vélez-Sainz sostiene que dofia Feliciana
realiza en la Tragicomedia una alabanza a Felipe IV, queriéndose relacionar también con la escuela
clasica del sevillano Juan de Mal Lara. Este elogio lo materializa a través de la identificacion del
Rey con el dios Apolo, que aparece en diversos momentos de la obra y que en la “carta executoria”
le otorga el laurel a nuestra dramaturga''. Se sabe que a Felipe IV “desde su nacimiento se le
identifico con la figura de Apolo”'?, por lo que no cuesta aceptar esta idea. Ademas, la fecha del
prologo a la primera parte y de la “carta executoria”, 1 de marzo de 1624, es el dia en el que se
celebro la entrada del monarca en Sevilla. Escribiendo esta alabanza al Rey con motivo de su
llegada a la ciudad andaluza se relacionaria también con el autor que se encargd de las

115 Ibidem, p. 475.
116 Ibidem, p. 484.
117 Fernando DOMENECH, art. cit., p. 116.
118 Ibidem, p. 118.
119 Piedad BOLANOS DONOSO, art. cit., p. 486.
120 Piedad BOLANOS DONOSO, op. cit., p. 227.
121 Julio VELEZ-SAINZ, art. cit., p. 94.
122 Ibidem, p. 96.
37



celebraciones en la entrada de otro Habsburgo, Felipe 11, en 1570, Juan de Mal Lara, defensor de la
escuela clésica, que enlaza con la defensa del clasicismo de nuestra autora'.

A continuacion, vamos a analizar los otros dos textos extradramaticos, la carta “A los
lectores” y la “carta executoria”, que estan en prosa. En ambos textos, en palabras de M. Reina
Ruiz, “la autora promulga su ideario poético, glorifica su quehacer literario, y defiende su condicién
de mujer y poeta”'*, siguiendo la linea que ya hemos visto en el prologo examinado.

6.2. La carta “A los lectores”: obra para la inmensa minoria

En el texto “A los lectores”, dofia Feliciana comienza de nuevo presentandose como la que
ha cuidado las normas clasicas, “asi en la division, y artificio de sus Actos, y Scenas, como en
guardar siempre un mismo lugar publico en el teatro, y en toda la fAbula un continuado contexto de
breve tiempo” (p. 263); es decir, ha mantenido la division en cinco actos y la unidad de espacio y
tiempo, pero no la de accién, como hemos comentado anteriormente. En esto, dice que “todos los
modernos han faltado” (p. 263); por lo tanto, que todos sus contemporaneos han seguido la comedia
nueva de Lope, olvidandose de las normas del teatro clasico, menos ella, y que esto lo han hecho
“por no haberlas bien considerado, o por la dificultad de bien disponellas, o por interesse propio, o
por mayor aplauso del vulgo” (p. 263). Esto ultimo es un ataque directo a Lope, ya que, como
hemos explicado antes, Lope defiende en el Arte nuevo de hacer comedias que las obras deben
adaptarse al publico, deben gustarles, porque es el que paga. Frente a esto, dofia Feliciana va a
alejarse completamente de esta idea; ella no escribe para el vulgo, crea para los entendidos, los
doctos.

Seguidamente se centra en su propia praxis: “dividi licenciosamente, cada una de sus dos
partes en tres jornadas” (p. 263), que era lo habitual en el teatro espafiol de la época y que, como
hemos dicho antes, fue la medida mas aceptada y menos polémica de todas las novedades de la
comedia nueva de Lope. Explica nuestra autora que lo hizo para facilitar la representacion y que
englobaran “las tres partes de la Comedia, Protasis, Epitasis y Catastrofe” (p. 263). Pero, finalmente,
dice que ha cambiado “las zimbras de las jornadas a los arcos de los Actos, para que ellos solos lo
sustenten” (p. 263). Asi, decidi6 dividir la obra no en tres jornadas'* sino en cinco actos, que era lo
tradicional de acuerdo a la Poética de Horacio.

123 Ibidem, p. 94.
124 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 149.

125 Como explica el profesor Felipe Pedraza en su edicion del Arte nuevo, el término acto alterna con el de jornada en
los clasicos teatrales dureos espafioles para la division de la obra teatral. Comenta que, probablemente, el término
jornada se empezd a utilizar por la tendencia a que cada parte de la obra dramética se desarrollara en un dia, una
jornada. En: Lope de VEGA, op. cit., p. 366.

38



Posteriormente habla del lugar de la representacion, dejando claro para quién escribe:

Es de tan buen parecer mi Tragicomedia, que puede salir en publico, a ver, no los Teatros y
Coliseos: en los cuales no he querido, ni quiero, que parezca: mas los palacios y salas de los
Principes, y grandes sefiores, y sus regocijos publicos, y de sus ciudades, y Reinos: y asi mismo,
con menos ruido, visitar en sus casas a los aficionados a buenas letras (p. 263).

Nuestra dramaturga deja claro que ella no quiere que se represente su obra en los “teatros y
coliseos”; es decir, no escribe para que se escenifique en corrales de comedia, en los espacios
teatrales donde el gran publico acudia al teatro y donde triunfaba la comedia nueva. Dofia Feliciana
crea para ver su obra interpretada en los grandes palacios, donde no era raro que hubiera un espacio
que se pudiera usar para representaciones teatrales. Aqui también muestra de nuevo quién es su
publico: la gente de la aristocracia y los entendidos, “aficionados a buenas letras”, todo lo mas
alejado del publico de la comedia nueva, el vulgo. Insiste en la idea de que ella escribe para la élite
social e intelectual; que va a ver o leer poca gente su obra, ella lo sabe y le da igual.

Posteriormente, dofia Feliciana explica por qué emplea el término Tragicomedia para su
obra; se justifica:

El nombre de Tragicomedia, aunque juzgado rigurosamente de alguno por impropio, [...] en
nuestra fabula, o historia tiene toda propiedad; porque contiene dos partes, y dobles los
argumentos. Tragicos, y Coémicos en su principal, y fatal persona Clarisel, y en las princesas
Belidiana; y Maya; como quiera que las Comedias, y Tragedias mistas, no ignoradas de los
antiguos, se dixeron asi, porque en parte eran turbulentas, y en parte quietas (pp. 263-264).

Nuestra dramaturga parece que esta respondiendo a alguna critica ya emitida y se ve en la
necesidad de justificar el titulo de Tragicomedia para su obra, y lo hace diciendo que su creacion
tiene parte tragica y parte comica. Después, emplea el argumento de autoridad, manifestando que
estas mezclas de género ya existian en los clasicos grecolatinos, y pone como ejemplo el Anfitrion
de Plauto. Probablemente, nuestra autora se sintié en la necesidad de dar esta explicacion porque
una de las caracteristicas de la comedia nueva, de la que ella se quiere alejar completamente, es la
mezcla de géneros, frente a los clasicos; de hecho, Lope lo dice asi en su Arte nuevo de hacer
comedias: “Lo tragico y lo comico mezclado / y Terencio con Séneca”'*. Ademas, yendo mas lejos,
Lope también nombra el Anfitrion de Plauto; expone en el Arte nuevo: “donde vemos que Plauto
puso dioses, como en su Anfitrion lo muestra Jupiter”'”’. Como dice Felipe Pedraza: “Para tapar la
boca a los clasistas, Lope les recuerda que Plauto ya cometi6 los desmanes de que se acusa al nuevo
teatro”'**. Asi, dofia Feliciana respalda la eleccion del término con la misma obra que emplea Lope
para defender esa mezcla de géneros. De nuevo, nos volvemos a encontrar con esa dicotomia de
nuestra dramaturga; se presenta como totalmente alejada del dmbito de la comedia nueva y de lo
que gustaba al pueblo, pero en el fondo no lo esta tanto.

126 Lope de VEGA, op. cit., p. 92.
127 Ibidem, p. 91.
128 Ibidem, p. 287.
39



Por ultimo, habla de los entreactos, que estudiaremos en el siguiente punto desde una vision
de género, anunciando que en ellos no hay ensefianza; son un divertimento: “De los entreactos digo
que estd guardado el mismo estilo en ellos, que en la accion principal; y huida la ensehanza, que
ordinariamente estos suelen tener, pervirtiendo los &nimos y buenas costumbres” (p. 264). Comenta
que hay una relacién entre la accion de la Tragicomedia y los entreactos, como veremos mas
adelante; y guardando el mismo estilo; y esto ya podemos decir que, a nuestro parecer, no es asi,
porque el estilo de los entreactos es totalmente distinto al de la Tragicomedia, como explicaremos.
Por tltimo, comenta que en estos textos no van a encontrar una ensefianza que sacar, porque son un
puro divertimento, algo que es totalmente verdad.

Asi, como hemos visto, en esta pieza preliminar, dofia Feliciana vuelve a presentarse, ahora
“A los lectores”, como una escritora segura de si misma y de su obra, unica defensora de las normas
del teatro clésico, dejando claro que escribe para la élite, no para el pueblo, y defendiendo que su
Tragicomedia se va a representar solo en los palacios y sitios reservados para esa élite, porque ella
asi lo quiere.

6.3. La “Carta executoria”: mujer y autora ganadora del Laurel de Apolo

El ultimo paratexto que vamos a comentar es el mas complejo y, quiza, el mas interesante;
se trata de la “Carta executoria”. Lo primero que debemos explicar es el término empleado. “Carta
executoria” es un documento de tipo juridico, terminologia del derecho, que dona Feliciana
conoceria bien gracias a su segundo marido, don Francisco de Ledén Garavito, como comenta M.
Reina Ruiz'”, y que, como ya nombramos en la parte biografica, era abogado de la Real Audiencia
de Sevilla. En este tipo de documentos se presenta una querella y la resolucion del Tribunal.

Dofia Feliciana va a emplear una estructura juridica como recurso retorico para defenderse
de las criticas, “harta seguramente de los comentarios de sus colegas masculinos”’, ya que en el
mundo real posiblemente no podria hacerlo. Va a servirse de este texto, como dice M. Reina Ruiz,
para “avalar su condicion de poeta y mujer, y para difundir su poética particular”'*'. Para ello, va a
mezclar el mundo contemporaneo, referentes del momento, con la mitologia, que estd muy presente
en toda su obra.

Como indica Blas Sanchez Duenas, es un texto de enorme valor porque es una “osada carta
femenina de defensa de una obra teatral” y por su componente de tratado tedrico del teatro'*.

129 M. REINA RUIZ, Op. Cit., p. 151.

130 Ibidem, p. 152.
131 Ibidem, p. 152.

132 Blas SANCHEZ DUENAS, De la invisibilidad a la creacién: oralidad, concepcion teérica y material preceptivo
en la produccion literaria femenina hasta el siglo XVIII, Sevilla, Renacimiento, 2008, p. 206.

40



Emplea esta carta, como vamos a analizar, “para poder defenderse de los ataques de la autoridad
poética y teatral masculina y para contraponer, justificar y legitimar las criticas vertidas sobre su
obra e ideas teatrales™'*.

En este caso, se presenta una demanda judicial contra dofia Feliciana y su obra, la
Tragicomedia, “por parte de los Poetas Comicos de Espafia” (p. 258) ante el Consejo Real de
Poesia, compuesto por las nueve musas de la Antigiiedad, y presidido el Tribunal por el dios Apolo.
Los seguidores de Lope han puesto una querella a dofia Feliciana ante el Consejo Real de Poesia
porque:

Siendo mujer, y no pudiendo hablar entre Poetas, habia tenido atrevimiento de componer la

dicha Tragicomedia, y dejddose decir en ella, que habia sido la primera, que con toda propiedad

y rigor habia imitado a los comicos antiguos, y guardado su arte poética y preceptos; y ganado
nuestro laurel a todos, los que habian compuesto comedias (p. 258).

Nuestra dramaturga se anticipa a todas las criticas que va a recibir y las presenta en esta
querella ficticia. La primera critica es la de que, siendo una mujer, y por tanto para los hombres
escritores sin la capacidad de crear igual que ellos, de estar a su nivel, ha tenido la osadia de escribir
esta obra. Dofia Feliciana sabe que estd en un mundo de hombres, donde a las mujeres se las
ningunea; y, en todo caso, si se atreven a escribir, como Santa Teresa, tienen que pedir perdon y
presentarse casi como unas ignorantes. Frente a esto, nuestra autora se ha mostrado ante todos como
una autora segura de su obra, de su creacion, sin tener que justificarse por realizar una actividad.

Otra de las grandes autoras de la época, Maria de Zayas, en el texto “Al que leyere”, que
hemos citado previamente, también tiene que defenderse por escribir y ser mujer en un mundo
donde las mujeres estaban vetadas porque se las consideraba inferiores. Maria de Zayas dice,
catorce afos después de nuestra dramaturga:

(Quién duda, lector mio, que te causard admiracion que una mujer tenga despejo, no solo para
escribir un libro, sino para darle a la estampa, que es el crisol donde se averigua la pureza de los
ingenios? [...] ;Quién duda, digo otra vez, que habrd muchos que atribuyan a locura esta
virtuosa osadia de sacar a luz mis borrones siendo mujer, que en opinioén de algunos necios es lo
mismo que una cosa incapaz?'**

Asi, estas mujeres se sentian continuamente cuestionadas, y en muchos casos ridiculizadas,
porque se atrevian a romper con lo que se suponia que una mujer de su época debia hacer. Dofia
Feliciana est4 segura de si misma, de su capacidad, de la gloria que merece por su obra, y sabe que
la van a criticar por ser mujer, y por eso elige la “carta executoria” para defenderse frente a los

133 Ibidem, p. 206.

134 Maria de ZAYAS Y SOTOMAYOR, op. cit., p. 159. En la misma linea se encuentran las quejas de la escritora
medieval Teresa de Cartagena en Admiracion de las obras de Dios, obra que escribio para defenderse de los ataques
que sufria porque no se creian que una mujer, y ademas sorda, hubiera escrito Arboleda de los enfermos; o de Isabel
de Liafio en Historia de la vida, muerte y milagros de Santa Catalina de Sena (1604).

41



escritores hombres por el camino legal. Esta idea de orgullo como mujer ya la presenta en el
prélogo a la segunda parte de la Tragicomedia, donde dice:

Y es maravilla mayor,

haber sido la maestra

de esta nao, de esta victoria

una mujer, una hembra (p. 183).

Como hemos visto, la otra critica a la que se enfrenta, y que causa la “querella” de los
comicos contra ella, es el hecho de defender los preceptos clasicos frente a la inmensa mayoria, que
defendian la comedia nueva de Lope. Asi, ya tenemos los dos puntos que causan el ataque hacia
dofia Feliciana: es una mujer que se atreve a escribir y encima preservando las normas del teatro
clasico frente a la comedia nueva de Lope. Por todo esto, nuestra autora es la minoria de la minoria,
un oasis en el desierto, y ella lo advierte y se exculpa, porque sabe que tiene la razon.

Continuando el analisis de la “Carta executoria”, nos sigue explicando, en esa demanda
ficticia, que los comicos pedian al Tribunal que declararan la Tragicomedia ‘“por novela
impertinente, y a la autora della por autora de novedades y dislates”(pp. 258-259), y que
condenasen la obra como una pérdida de tiempo, obligandole a pagar las costas. Esto ultimo es
bastante gracioso, considerando que fue dofia Feliciana la que corrid con todos los gastos de
impresion de la obra, por lo que esa condena ya la habia cumplido.

La autora rechaza la imaginaria demanda porque “no procedia por lo general” (p. 259) y se
defiende alegando que:

Su Tragicomedia era muy util y provechosa para desterrar de Espafia muchas comedias,
indignas de gozar los Campos Eliseos'”; y para libertarla, y libertar a sus ilustres y nobles
poetas del tributo, que por tener paz con el barbaro vulgo, le han pagado hasta su tiempo (p.
259).

Dona Feliciana argumenta que su obra sirve para acabar con las comedias del momento,
seguidoras de Lope, que estan terminando con la esencia del teatro cldsico, porque ellos se han
vendido al publico, al vulgo, sin considerar nada maés. Frente a estos, nuestra autora es la Unica
defensora y mantenedora del alma teatral. Como comenta Blas Sanchez Duefias, esto procede de
“una truculenta trifulca”® de la época entre los autores que rechazan al vulgo en general,
considerando que la creacion artistica no debe supeditarse a lo que le guste a una mayoria ignorante,
y los que buscan el agrado de ese publico, aunque tengan para ello que olvidarse de ciertas normas

135 “Desde Homero, Campos Eliseos fue uno de los sinénimos del paraiso o del lugar mas placentero que reservaba el
Mas Allad a quienes fallecian”. Jaime ALVAR EZQUERRA (dir.), Diccionario Espasa de mitologia universal,
Madrid, Espasa Calpe, 2000, p. 164.

136 Blas SANCHEZ DUENAS, op. cit., p. 226.
42



del arte. En el primer grupo estarian nuestra dramaturga y Cervantes; y en el segundo, Lope y sus
seguidores.

En su defensa como dramaturga, dona Feliciana recurre al linaje, presentindose de nuevo
como descendiente de las heroicas doncellas de Simancas, y las “habia imitado, libertando a la
misma valerosa Espaia, y a sus muchos ilustrisimos poetas” (p. 259). Como ya hemos comentado,
dona Feliciana recurre a su dinastia, a su apellido, como aval para el trabajo que ha realizado como
mujer, dramaturga y defensora de los preceptos clasicos; aqui tenemos de nuevo el ejemplo.

Dofia Feliciana pide al Tribunal que deniegue lo que solicitan los comicos espanoles, y que
establezca por ley “que todas las comedias guardasen de aqui adelante la traca, y arte, leyes, y
preceptos de la dicha Tragicomedia, la cual se leyese en todas nuestras Academias por Arte Poética
de buenas comedias” (p. 259). Es decir, solicita al Tribunal que acabe con todas las obras de la
comedia nueva, que no respetan los preceptos clasicos, y que establezca la Tragicomedia como
modelo de teatro. De nuevo, nuestra autora se muestra totalmente segura de su obra, de su grandeza,
y denota que busca algo que ya la une a Cervantes: terminar con un modelo que estaba dominando
el arte. Cervantes, con E/ Quijote (1605-1615), buscaba prevenir sobre los libros de caballerias y, en
el fondo, queria acabar con ellos, que dejaran de leerse y, por tanto, de escribirse, cosa que no
consiguid. Dona Feliciana se acerca a Cervantes, ya que ella también desearia acabar con algo que
cree que esta perturbando el teatro espafiol y haciendo dafio al arte.

La carta recoge también la reaccion de los comicos ante la posicion de la autora. Estos la
vuelven a atacar, afirmando que todo lo que habia comentado dofia Feliciana era “burleria, y notorio
disparate” (p. 259), alegando la importancia de los poetas espafioles en el mundo, y que “no se debia
permitir contra ellos censura tan rigurosa de una mujer” (p. 259). De nuevo, nuestra dramaturga
muestra como la han atacado, muy probablemente, por ser mujer y tener la osadia de escribir y
publicar. Los comicos alegan el éxito de las comedias espafiolas en todo el mundo y comienzan la
critica por la defensa de los preceptos clasicos. Dicen:

Y que era archaismo, y antigiiedad desusada, la que queria introducir, y no era posible su
introduccidn; porque si las cosas representadas sucedian en diferentes lugares y tiempos, mal se
podian disponer en un solo lugar, y tiempo, sin evidente falsedad (p. 259).

Los seguidores de Lope cuestionan la unidad de tiempo y lugar con un argumento absurdo:
si algo sucede en diferentes sitios y momentos, pues se tendrd que mostrar asi, cuando la idea es
partir de la concepcion de una historia y ajustarla a los codigos teatrales. Entendemos que cada
género tiene sus codigos, por eso este argumento resulta ilogico.

Después, la atacan diciendo que la Tragicomedia no respetaba las reglas que ella defendia,
porque:

Juntaba los siglos de Adonis, y Venus con los de Atlante y Hespero y con los presentes y
venideros; y en los entreactos los de Midas, y Baco con los de Daphne, Siringa, y Pomona. Y
ultimamente los actos y entreactos contenian Dioses, y transformaciones, y multitud de

43



personas juntas, cosas todas no permitidas por la Arte Poética de nuestro Poeta Horacio (pp.
259-260).
Aqui la acusan de multiplicar los personajes en escena, lo cual dificulta la representacion, y
unir a dioses con humanos, en un mundo y tiempo unitario inventado. De nuevo, se presenta esa
dicotomia de nuestra autora; ella lo sabia y muestra esas criticas.

A continuaciéon, va a contestar nuestra autora a estos comentarios, defendiéndose como
mujer, alegando que también son mujeres las nueve musas o Palas Minerva (p. 260), Maya
(protagonista de la segunda parte de la Tragicomedia con la que se identifica dofia Feliciana), y
nombra a todo un conjunto de mujeres doctas en letras que la han precedido, para sostener que las
mujeres podemos perfectamente escribir igual que los hombres, y que ella es una mas de una estirpe
de mujeres cultas que contribuyeron con su sabiduria a la cultura. Esta defensa apoyandose en la
autoridad de mujeres ilustres es pareja a la realizada por Maria de Zayas en el prologo a las Novelas
amorosas y ejemplares, “Al que leyere”, que hemos nombrado anteriormente, catorce afios después,
citando a toda una serie de mujeres que la precedieron en el mundo de las letras para justificar que
las mujeres estamos perfectamente capacitadas como escritoras al igual que los hombres. Como ya
hemos comentado antes, los ataques que debian de sufrir estas mujeres por haberse atrevido a
escribir serian multiples y continuos, y nuestra autora se defiende y se presenta como una mas de un
grupo de mujeres sabias y escritoras. Este fragmento nos pone de manifiesto la conciencia de la
propia escritora de pertenecer a un grupo de mujeres cultas, escritoras, en su momento cuestionadas
y hoy, en la mayoria de los casos, totalmente olvidadas.

Mas adelante, dofia Feliciana responde al ataque por la defensa de los preceptos del teatro
clasico, aduciendo que ella no pone en duda que hay magnificas comedias espaiolas, y que su
critica se limita a la falta de respeto de la unidad de tiempo y lugar, y la divisidon en cinco actos; y
por ello “se afirmaba haber ganado nuestra corona de laurel” (p. 260). La victoria, el laurel, es suyo,
y los seguidores de Lope no se lo van quitar.

Después, la autora enlaza su critica a la comedia nueva con los comentarios mordaces que
les realiza Cervantes en la primera parte de EIl Quijote, en el capitulo XLVIII, por boca del
canodnigo y el cura, en contra de la comedia nueva de Lope y el teatro que estd triunfando en ese
momento'’. El candnigo afirma de las comedias que se representan:

Todas o las mas son conocidos disparates y cosas que no llevan pies ni cabeza, y, con todo
esto, el vulgo las oye con gusto, y las tiene y las aprueba por buenas, estando tan lejos de serlo,
y los autores que las componen y los actores que las representan dicen que asi han de ser,
porque asi las quiere el vulgo, y no de otra manera, y que las que llevan traza y siguen la fabula

137 Esta critica a la comedia nueva de Lope que triunfaba en los escenarios que se encuentra en la primera parte de El
Quijote, de 1605, se diluyd6 un poco en el prologo de Ocho comedias y ocho entremeses nuevos nunca
representados, de 1615, donde el alcalaino se muestra como un autor de teatro frustrado porque no pudo dominar los
escenarios por compartir época con el “monstruo de la naturaleza” que era Lope.

44



como el arte pide, no sirven sino para cuatro discretos que las entienden, y todos los demas se
quedan ayunos de entender su artificio'**.

Esta conversacion en El Quijote continta con la respuesta del cura, atacandolas también por
no respetar el decoro ni las unidades de tiempo y lugar. Asi, aqui vemos claramente esa conexion de
nuestra autora con Cervantes, que ya habiamos nombrado antes. Dofia Feliciana admiraba
enormemente a nuestro autor mas inmortal, parece evidente, lo tenia como un referente y lo emplea
como argumento de autoridad en su defensa de los preceptos clasicos.

Dona Feliciana continua respondiendo a las criticas, diciendo que: “restituir la antigiiedad es
de las mayores gentilezas de los bien entendidos; no archaismo, sino fineza muy estimada” (p. 261).
Afade también que lo que ella ha hecho juntando seres mitoldgicos con humanos en su obra se
llama licencia poética, que permite a los escritores y escritoras unir materiales pertenecientes a
ambitos distintos, como es este caso; y que Horacio no habla en su Ars Poética de que esto no se
pueda hacer, y mucho menos en los entreactos o entremeses, “porque en estos principalmente se
procura mover a expectacion y entretenimiento” (p. 261). Aqui, nuestra dramaturga se nos presenta
como una mujer culta, leida, que conoce la retorica clasica, cosa que sabemos con seguridad al
conocer la biblioteca que tenian Francisco de Leon Garavito y ella en casa'®.

Asi, después de las dos acusaciones por parte de los comicos y las dos contestaciones de
nuestra dramaturga, se retine el Consejo para decidir. Representan las obras de los poetas espaiioles
y comparecen testigos hablando de la magnificencia de estas comedias. Frente a estas, se escenifica
la Tragicomedia de nuestra autora, Uinica en su especie, y asisten unos testigos que “por ser cosa tan
nueva para Espafa, no se sabian bien determinar en decir su parecer; y asi se remitian a las leyes y
ordenanzas de nuestra poesia” (pp. 261-262). Es decir, dofia Feliciana vuelve a mostrar que esta
sola frente a la inmensa mayoria que defiende la comedia nueva de Lope.

Finalmente, se dicta la sentencia, que declara a dofia Feliciana y la Tragicomedia ‘“haber
ganado nuestra corona de laurel” (p. 262), y el Consejo manda a los poetas que, a partir de ese
momento, todas las comedias guarden las leyes clasicas que defiende nuestra autora. Y que, si no lo
hacen, serdn eliminados del monte Parnaso, lugar donde viven las musas y considerado la patria de
los poetas. La “carta executoria” se construye a partir del conocido motivo del Parnaso, tantas veces
empleado por los autores de la época para abordar el papel de los poetas en la reptblica de las
letras. Como explica Julio Vélez-Sainz:

El monte de los poetas formaba una compleja alegoria de la escritura en la que Apolo era el
dios de los poetas, las fuentes, simbolos de inspiracion, las musas raptaban a los poetas para
ensefiarles arcanos secretos y la peregrinacion a la cumbre de la montafia simbolizaba la

canonizacion de un poeta'’.

138 Miguel de CERVANTES, Don Quijote de la Mancha I, John Jay Allen (ed.), Madrid, Cétedra, Letras Hispanicas,
1990, p. 557.

139 Piedad BOLANOS DONOSO, op. cit., pp. 213-220.

45



Dofia Feliciana, al emplear este motivo, que también utiliz6 Cervantes en Viaje al Parnaso
(donde no incluye a ninguna escritora), busca el maximo reconocimiento dentro del mundo de las
letras, un lugar de hombres. Va a coronarse en el lugar simbolo de la escritura, buscando un
reconocimiento que en vida se le negaba por ser mujer y, ademas, defensora de las normas clésicas;
se le concede la inmortalidad literaria, que luego la vida le negd. Ademads, que emplee este motivo
también hace referencia a querer ridiculizar a la escuela madrilefia, como indica Julio Vélez-Sainz,
insinuando cémo en el Parnaso espaiiol habria un “exceso de poetillas”'*'. Asi, el Consejo pide
ejecutar esta sentencia, dando el Laurel de la victoria, el premio, a dofa Feliciana, convirtiéndose
asi en poeta laureada, que entra en el canon, y con la obligacion para los comicos de cumplir el
dictamen o los sacarian del monte Parnaso. La sentencia esta fechada el 1 de marzo de 1624, con
Apolo y las nueve musas como Tribunal y Orfeo como secretario.

La “carta executoria” presenta la union de la mitologia y el mundo humano, real; esa unién
que ya encontramos en Garcilaso y que Feliciana explotara en la Tragicomedia y en los entreactos.
Como dice M. Reina Ruiz, “se produce la naturalizacion de lo mitologico, que cohabita sin
extraiieza en el mundo real y, a la vez, se lleva a cabo la defamiliarizacion del &mbito juridico™'*.
La estructura del texto es juridica, pero con la presencia totalmente naturalizada de lo mitoldgico
(Apolo, las musas, son el Tribunal), como pasa en toda su obra. Los dioses juzgan la obra de dofia
Feliciana y la dan como ganadora, le otorgan el Laurel de la victoria, frente a los comicos espafioles
seguidores de Lope.

En definitiva, en la “carta executoria”, como indica M. Reina Ruiz, “Feliciana Enriquez
compone un alegato en defensa propia con forma de documento judicial”’'®, donde se vuelve a
presentar como una mujer decidida, ingeniosa, culta y totalmente segura de su capacidad y sus
ideas, algo muy alejado de lo que se esperaria de una mujer de 1624.

En conclusion, a través de estos tres paratextos hemos visto codmo nuestra autora estad
rompiendo moldes en su época, desde su posicion consciente como mujer y orgullosa de ello,
defensora de las normas clasicas, que sabe para quién escribe (los doctos) y donde quiere que se
represente su obra (en palacios, no en corrales), con una seguridad en si misma inaudita y
presentandose como la vencedora en el arte, merecedora del Laurel de Apolo que le otorga la
inmortalidad literaria en el monte simbolico del Parnaso.

140 Julio VELEZ-SAINZ, El parnaso espaiiol: canon, mecenazgo y propaganda en la poesia del Siglo de Oro, Madrid,
Visor Libros, 2006, p. 14.

141 Ibidem, pp. 112, 171.
142 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 153.

143 M. REINA RUIZ, “Cervantes, Gongora y Feliciana Enriquez de Guzman: voces discordantes de la monarquia
comica”, en German Vega Garcia-Luengos, Héctor Urzaiz Tortajada (eds.), Cuatrocientos arios del Arte nuevo de
hacer comedias de Lope de Vega. Actas selectas del XIV congreso de la Asociacion Internacional de Teatro
Espariol y Novohispano de los siglos de oro; Olmedo, 20 al 23 de julio de 2009, Valladolid, Universidad de
Valladolid, Secretariado de publicaciones e intercambio editorial, 2010, p. 935.

46



7. LA SUBVERSION DE LOS ENTREMESES DE PERSONAJE EN LOS
ENTREACTOS DE LA TRAGICOMEDIA

En este pentltimo punto de nuestro TFM vamos a centrarnos en estudiar los entreactos de la
primera parte de la Tragicomedia desde una perspectiva de género, mostrando cémo las
protagonistas rompen con todo lo que se suponia que una mujer debia ser y hacer en la Espafia del
XVII. Hemos decidido estudiar solo los entreactos de la primera parte porque son los que mas juego
nos dan desde el punto de vista del género, que es lo que nos interesa analizar. Después de recordar
el argumento de los entreactos y hacer una pequefia referencia al género del teatro breve,
comentaremos el tema central de los mismos, que no es otro que el matrimonio desde una
perspectiva femenina y abierta, para después analizar el comportamiento de los personajes
femeninos, con una comparacion entre las protagonistas de los entreactos y las de la Tragicomedia,
que actuan de manera totalmente distinta.

7.1. Los entreactos de la Tragicomedia y el género de teatro breve

Como hemos dicho previamente, dentro de la obra de la Tragicomedia de los jardines y
campos sabeos, dofia Feliciana incluy6 dos entreactos, uno en la primera parte y otro en la segunda,
cada uno dividido en dos partes. Con el término entreactos la sevillana designa lo que
tradicionalmente se conoce como entremeses, obras breves, de un solo acto, que se representan
entre un acto y otro de la comedia. Nacen con Juan del Encina y Lope de Rueda en el siglo XVI,
aunque parece que tienen su origen remoto en el satyrikon o drama satirico griego'*. Como explica
Eugenio Asensio, “la concentracion comica es la nota esencial del entremés”, y tienen la “funcion
de provocar la hilaridad”, una risa burlesca “sin pretensiones morales, sin otra mira que el
deleite”'. Estos textos tienen su base en “la atmodsfera del carnaval”'*, donde afloran los instintos
mas primarios, se busca la risa con la mofa del projimo y se tiene licencia para todo; en definitiva,
en palabras de Eugenio Asensio, son ‘“vacaciones morales””. Como hemos comentado
anteriormente, estas breves piezas servian para entretener al publico y que siempre hubiera “algo”
en escena; como dice Javier Huerta Calvo, para evitar “el famoso horror vacui”™'*.

144 Javier HUERTA CALVO, El teatro breve en la edad de oro, Madrid, Laberinto, Coleccion Arcadia de las Letras,
2001, p. 16.

145 Eugenio ASENSIO, Itinerario del entremés. Desde Lope de Rueda a Quiiiones de Benavente, Madrid, Gredos,
1965, pp. 16-17.

146 Ibidem, p. 20.
147 Ibidem, p. 35.
148 Javier HUERTA CALVO, op. cit., p. 14.

47



Dofia Feliciana no habla de entremés, sino de entreactos; se entiende sin ningun problema
como sindnimo, pero nos parece resenable este uso. El término “entreacto” no aparece incluido en
el Diccionario de términos literarios de Demetrio Estébanez Calderén, ni como sinénimo de
entremés, y tampoco aparece mencionado por Eugenio Asensio en Itinerario del entremés. Javier
Huerta Calvo lo emplea como sinonimo de entremés, pero sin explicacion alguna'’. El Corpus
Diacronico del Espafiol (CORDE)™ registra la primera documentacion del término en 1588 y
aparece 95 veces en 67 documentos, la mayoria en prosa narrativa y a partir de 1800. Esto nos
indica que es un término muy poco empleado, menos en 1624, con lo que nuestra dramaturga
también se estd diferenciando en esto. Emplea un término inusual, con el que, quiza, también
quiere destacarse frente a los demads, para seguir mostrandose como una rara avis.

Estos entreactos son donde nuestra autora va a mostrar todo su potencial; como dice M?*
Carmen Marin Pina: “La originalidad de sus entreactos en prosa [...] avalan esta imagen rompedora
y la confirman como una relevante autora de teatro breve”'*. O, como defiende M. Reina Ruiz: “En
las piezas breves, Feliciana hace gala de sus dotes imaginativas, su capacidad para la parodia, el
dominio de lo grotesco y su manejo del lenguaje”'®. “Los criticos han coincidido en calificar los
entreactos de la Tragicomedia como la parte mas creativa y ludica de la obra dramatica de la poeta
sevillana”™ y de hecho es la que hoy se ha llevado a las tablas.

Ya hemos comentado que la obra tiene dos entreactos divididos cada uno en dos partes. Los
entreactos de la segunda parte de la Tragicomedia, que ya hemos dicho que no vamos a estudiar en
profundidad, son una enorme parodia mitologica donde, tras llevar nueve dias bebiendo y comiendo
en la casa del rey Midas, un grupo de dioses y seres mitologicos compiten para ver quién es el
mejor bebedor. Midas, que esta desesperado porque todo lo que toca se convierte en oro, da como
vencedor a Pan, y Apolo lo castiga poniéndole unas orejas de asno y a su siervo, Licas, un rabo.
Midas le exige a Licas que no diga nada de sus orejas, mientras buscan el rio Pactolo para intentar
recuperar la normalidad, pero todos se enteran. En medio de la persecucion de Apolo, Pan y
Vertuno a tres ninfas, Midas termina asumiendo sus errores, alertando de los malos consejeros y
riéndose de la situacion con los demas.

149 Ibidem, p. 49.

150 http://corpus.rae.es/cordenet.html (Gltima visita: 24-7-19)

151 Se trata del Testamento de Jeréonimo Cosida, pintor, de autor anébnimo. Como vemos, una obra que no es literaria.
Ya, la siguiente vez que aparece el término es en 1793, en Vigje a Italia de Leandro Fernandez de Moratin.

152 M* Carmen MARIN PINA, art. cit., p. 597.

153 M. REINA RUIZ, Monstruos, mujer y teatro en el Barroco. Feliciana Enriquez de Guzman, primera dramaturga
espariola, Nueva York, Peter Lang, 2005, p. 19.

154 Ibidem, p. 119.

48


http://corpus.rae.es/cordenet.html

Centrandonos ya en los que vamos a analizar, la primera parte comienza con la presentacion
de un grupo de lisiados. Aparece Saba, tuerto con un cayado que lleva una cuchillada de oreja a
oreja, hablando con Pancaya, ciego que también va con un cayado y una cuchillada. Ambos estan
en la puerta de la casa de Baco Poltron, padre de las tres Gracias Mohosas; y al conversar, se dan
cuenta de que estan esperando los dos para pedir matrimonio a la gracia mayor, Aglaya, y empiezan
a discutir. Entonces aparecen Nisa, concorvado con muleta, y Anga, que no tiene piernas y lleva las
rodillas en una cesta y las manos por el suelo en unos chapines. Anga quiere casarse, y Nisa se rie, y
entonces oyen discutir a Saba y Pancaya. Entonces, cada uno empieza a contar una batalla, a cual
mas imaginativa e imposible, en la que participaron, como queriendo mostrar su valentia para ganar
el casamiento con Aglaya. En ese momento llegan Orfeo, ciego, y Anfion, tuerto, también con
cuchilladas y con muletas; dos misicos que igualmente estdn enamorados de Aglaya. Cantan y los
seis esperan en la puerta. Reunidos todos, aparece el padre de las tres Gracias Mohosas, Baco
Poltron, y se da cuenta de que los seis pretenden casarse con Aglaya, su hija mayor, pero ninguno
desea unirse en matrimonio con las otras dos, Talia y Eufrosina. Después de hablar de las virtudes
de las tres, propone realizar un torneo esa noche tras el cual cada una de sus hijas elegird a uno de
los seis. Todos aceptan realizar la lid ante las tres Gracias y aspirar al amor de cualquiera de ellas.

En la segunda parte, llega la competicion. Salen las tres Gracias Mohosas acompafiadas de
su padre: Aglaya o Aglayuela, tuerta; Talia, ciega con muletas; y Eufrosina, igualmente ciega con
muletas; las tres van con harapos. Aglaya se quiere casar con el mejor tornero, Eufrosina con el
mejor atleta y Talia con el mejor poeta. Se colocan en el balcon y empieza el torneo. Aparecen los
seis pretendientes con armas ridiculas y con sus padrinos. Se dan unos golpes, caen al suelo, y
entonces Baco le pregunta a Aglaya por el ganador. Ella dice que todos han luchado bien, valerosos,
y que, por lo tanto, los quiere a los seis por igual y admite casarse con los seis por semanas, y asi
ninguno puede quejarse. Ante este comentario, Baco le dice a su hija que eso no puede ser; sus
hermanas también estan en contra, a no ser que ellas igualmente se casen con todos.

Al torneo sigue la lucha para determinar al mejor atleta. Tras ella, Baco le pide a su segunda
hija, Eufrosina, que elija al que le ha parecido el mejor luchador. Ella responde que todos han
luchado como valientes y se ratifica en que quiere a los seis. Baco vuelve a decir que no puede ser.

Continia la competicion con la justa literaria. Cada uno de los pretendientes realiza una
glosa poética y critican al anterior. Al terminar, Baco le pide a Talia que escoja al mejor poeta, y
ella responde que también los quiere a todos. El padre acepta y las otras dos hermanas protestan.
Entonces Orfeo toma la palabra y dice que todos sean maridos de las tres. Los interesados estan de
acuerdo y Baco consiente con felicidad. Asi, concluye la historia con el matrimonio de las tres
Gracias Mohosas con los seis pretendientes, todas con todos.

Como dicen Felicidad Gonzélez Santamera y Fernando Doménech'”, la primera impresion
es de una enorme sorpresa ante esta historia tan rocambolesca que parece imposible que se le

155 Felicidad GONZALEZ SANTAMERA, Fernando DOMENECH (eds.), op. cit., p. 180.
49



ocurriera a una mujer en el primer cuarto del siglo XVII. Lo que nos encontramos, en palabras
también de Gonzalez y Doménech, es “el reverso”'** del mundo presentado en la Tragicomedia. Por
otro lado es lo habitual en estos espectaculos teatrales: el entremés es el contrapunto de la comedia,
luego en ese sentido sigue la practica habitual. Lo novedoso radica en el marginalismo que presenta,
mas acusado que en cualquier otra obra. Si en ésta tenemos principes perfectos, valerosos, un
mundo idealizado, un lenguaje cuidadisimo, damas que responden al estereotipo femenino de mujer
noble del XVII, aqui nos vamos a encontrar personajes “grotescos, ruines, viles, sucios, tullidos™'?’,
con un lenguaje alejado de todo decoro que es un derroche de imaginacion y risa constantes, y con
unas mujeres que rompen todos los moldes de lo que se supone que debian hacer en la época. Como
comentan en este sentido Pedro Conde Parrado y Cristina de la Rosa Cubo, en los entreactos
“asistimos a la deformacion grotesca del mundo heroico y caballeresco de la Tragicomedia™'**.

De acuerdo con M. Reina Ruiz, es un mundo que “se asocia al mundo al revés del carnaval,
en el que la risa y las transgresiones morales y sociales se presentan como la base principal sobre la
que se asienta la fiesta”. Ya no hay normas ni tabues que no se puedan saltar en busca del
divertimento del espectador o lector. “El escenario se transforma en puente de comunicacion entre
los personajes y un publico cortesano que presencia un orden invertido, la ruptura de las reglas
morales, y la supresion del orden social y las categorias jerarquicas™'®.

Si seguimos la clasificacion de Javier Huerta Calvo de los tipos de entremeses'®, inspirada
en la formulada en su momento por Eugenio Asensio, nos encontramos con que los entreactos de
nuestra dramaturga analizados entrarian dentro de los denominados de personaje o de revista de
personajes, donde hallamos “el desfile sistematico de personajes estereotipados o figuras, ante un
personaje central que cumple la funcidn de juez o de arbitro, dictador de sentencias y calificaciones
diversas sobre las manias o defectos de aquellos, poniendo asi de manifiesto su lado ridiculo™'é.
Todos los pretendientes van desfilando ante los ojos de Baco Poltrén y las Gracias Mohosas en
busca de su aprobacion, poniéndose en ridiculo en cada una de las pruebas. Lo innovador viene, en
nuestra opinion, por dos motivos: por un lado, los que tienen que juzgar también se presentan con
una parte ridicula, burlesca; por otro, las que van a juzgar, las que van a “poner nota” a esos
pretendientes son las tres Gracias, son ellas, volviendo del revés lo que ha sido la tonica habitual
durante siglos en la sociedad: los hombres poniendo nota a las mujeres, juzgdndonos continuamente

156 Ibidem, p. 179.
157 Ibidem, p. 175.
158 Pedro CONDE PARRADO, Cristina DE LA ROSA CUBO, art. cit., p. 257.
159 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 122.
160 Ibidem, p. 123.
161 Javier HUERTA CALVO, op. cit., p. 87.
162 Ibidem, p. 92.
50



por nuestro fisico. Aqui no juzgan ellos sino ellas. Dofia Feliciana toma este subtipo de entremés y
le da la vuelta desde el punto de vista del género, mostrando una innovaciéon y una subversion
maravillosas.

Nuestra dramaturga entra “dentro de una tradicion, la de lo burlesco, que en el Barroco
alcanza sus expresiones mas radicales”'®. Solo tenemos que pensar en los poemas burlescos de
Quevedo a Géngora, como “Yo te untaré mis obras con tocino” o “Erase un hombre a una nariz
pegado”, o de Gongora a Quevedo, como “Anacreonte espafiol, no hay quien os tope”, dentro de
una tradicion que estos dos autores llevaron a su maxima expresion. Lo mismo vale decir de la
pintura, pues en el recuerdo se agolpan cuadros como Los borrachos de Velazquez; pero no solo en
ese cuadro, sino también en los multiples retratos que existen de enanos, mendigos, mujeres
barbudas, etc.; es decir, esa busqueda del mundo al revés, saltdndose todas las normas, es algo que
vemos continuamente en las artes del Barroco en Espafa. Asi, nuestra autora se inscribe dentro de
una corriente burlesca propia de la época. Esto, de nuevo, nos lleva a comentar esa dualidad de dofia
Feliciana: defiende las normas clasicas, pero en los entreactos se inclina por un tratamiento
burlesco. Debemos decir que sigue una corriente burlesca propia del Barroco, pero creemos que ella
lo lleva hasta unos niveles extremos.

7.2. El matrimonio libre y poliamoroso

Tratamos ahora el tema central de los entreactos que estamos estudiando, el matrimonio. Las
tres Gracias, mujeres sesentonas, todavia estan por casar y son ellas las que van a elegir esposo. El
matrimonio estd visto desde una perspectiva totalmente femenina y aborda, a la vez, el tema de la
poligamia. En la obra se apuesta por el derecho a la libre eleccion de las mujeres en el matrimonio y
en ese enfoque subversivo y carnavalesco de este tipo de piezas, esa decision es la poligamia. Con
poligamia nos referimos al matrimonio multiple entre las tres Gracias y los seis pretendientes. En la
obra, Baco emplea primero el término bigamia, cuando responde a Aglayuela diciendo: “jAy, hija
mia! ;Bigama queréis ser?” (p. 205); y después, el término poligamia, cuando responde a Eufrosina:
“Eso no, hija mia, que seria poligamia de gamos y gamas” (p. 204). De acuerdo con el DRAE, la
poligamia es: “Régimen familiar en el que se permite, generalmente al varon, la pluralidad de
conyuges”'*; es decir, una persona que se casa con varias personas. En el caso de las tres Gracias,
quiza seria mas acorde el término actual de poliamor, en el que tres (o mas) personas deciden, de
mutuo acuerdo, mantener una relacion sentimental conjunta. Este tema nos parece totalmente

163 Felicidad GONZALEZ SANTAMERA, Fernando DOMENECH (eds.), op. cit., p. 180.
164 Consultado en www.rae.es. (Gltima visita: 6-7-19)

51


http://www.rae.es/

innovador para el siglo XVII; no recordamos ninguna obra del Barroco que trate este asunto, y
mucho menos que termine asi.'®

Como recuerdan Ignacio Arellano y Jesus M. Usundriz, el Concilio de Trento (1545-1563),
a través del decreto Tametsi de 1563, establecio la regulacién canodnica del matrimonio, es decir,
estipuldo todos los pasos que debian dar los contrayentes para ser considerados unidos en
matrimonio por la iglesia catolica'®. Asi, el sacramento del matrimonio pasé a ser el método de
control social establecido por la jerarquia eclesidstica, con un rito perfectamente tipificado que todo
buen catdlico debia cumplir. Con ello, llegaron también las penas para quienes incumplian alguna
de las normas de este sacramento. De este modo, en el siglo XVII, la bigamia era un delito que
juzgaba el tribunal de la Santa Inquisicion. A pesar de estar condenado hasta con galeras, era
bastante comun, ya que habia hombres o mujeres que desaparecian de la noche a la mafiana, y tras
el paso de los afos se les daba por muertos, por lo que al conyuge pasaba a considerarsele viudo o
viuda y se podia volver a casar. Se convirtié en un delito de gente ndémada, que no se asentaba en un
sitio'”. Debido a estas situaciones en las que el marido se marchaba, y se le daba por muerto tras
unos afos, no era excepcional que hubiera mujeres que se encontraban acusadas de bigamas cuando
el primer marido, de repente, volvia'®.

Dona Feliciana introduce la novedad en la solucion: el matrimonio de todas con todos, que
es lo realmente revolucionario. Nuestra autora estd presentando algo totalmente en contra de las
normas sociales. La bigamia existia, y existe, en algunos paises de religion musulmana, en la que se
permite a los hombres tener varias mujeres, pero no al contrario. Desde luego, como decimos, en la
Espana del XVII era un delito perseguido por la Inquisicién. Dofia Feliciana no solo muestra una
relaciéon amorosa multiple, sino que ese tipo de relacion es pedida por las tres Gracias y aceptada
por todos. En palabras de Cristina de la Rosa: “Se subvierten asi las leyes canodnicas y las
patriarcales al permitir a las Gracias Mohosas transgredir toda normativa religiosa y social a
imitaciéon de algunas conductas mitologicas femeninas™'®. Ademads, estd bajo una perspectiva
totalmente femenina; las tres Gracias son las que hablan y deciden en este asunto; vemos su
opinion, su decision, su vision.

165 Hemos consultado el CORDE y no aparecen resultados en el teatro ni con la palabra “bigamia” ni con la palabra
“poligamia”.

166 Ignacio ARELLANO vy Jestis M. USUNARIZ (eds.), EI matrimonio en Europa y el mundo hispdnico. Siglos XVI y
XVII, Madrid, Visor, 2005, p. 7.

167 Enrique GACTO FERNANDEZ, “El delito de bigamia y la inquisicion espafiola”, en: Anuario de historia del
derecho espaiiol, 57 (1987), p. 468, consultado en: file://C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-
ElDelitoDeBigamiaY LalnquisicionEspanola-134531.pdf (ultima visita: 7-7-19)

168 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 129.
169 Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 203.

52


file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-ElDelitoDeBigamiaYLaInquisicionEspanola-134531.pdf
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-ElDelitoDeBigamiaYLaInquisicionEspanola-134531.pdf

Todo esto, lejos de escandalizar, al estar dentro del mundo al revés de los entreactos,
consigue la risa del publico, por lo absurdo e imposible, “en lugar del rechazo y la censura
eclesiastica”'”, como reconoce M. Reina Ruiz. No deja de ser gracioso que Pancaya nombre al
Tribunal de la Rota en su réplica a Baco tras la primera negativa ante la propuesta de Aglaya de
casarse con todos; dice: “ Bien dicho, por cierto, porque cosa tan nueva y desusada es justo que se
decida por las antiguas decisiones de Rota” (p. 207). El tribunal de la Rota es el tribunal canonico
catolico para apelar a la nulidad matrimonial dentro de la iglesia, que sigue funcionando a dia de
hoy'". Como comentan Gonzalez y Doménech, “es notable el atrevimiento de la autora al remitir a
este tribunal del Papa la desvergonzada decision de casar con seis hombres”'. Una decision
imposible, que encima alude al tribunal eclesiastico; de nuevo, aqui vemos la version avanzada,
moderna, desvergonzada de nuestra autora, que nos presenta el tema del matrimonio desde una
perspectiva femenina, defendiendo la libertad de las mujeres a casarse con quien quisieran, cuando
quisieran y como quisieran.

7.3. Las tres Gracias casaderas y sus pretendientes

Siguiendo con el estudio desde el punto de vista del género, vamos a analizar los personajes
femeninos. Las tres hijas de Baco Poltron se hacen llamar “las tres Gracias mohosas”. Este término
lo explica su padre asi: “En que a todas tres las parié su madre con tantas gracias, que son llamadas,
desde el instante en que nacieron, las tres Gracias mohosas”'”. Por su apelativo (Gracias) y nombre
propio (Aglaya, Eufrosina y Talia), las protagonistas recuerdan a las Tres Gracias de la mitologia,
“hijas de Zéus, y Eurinome” y que “representan la belleza, el arte y las actividades del espiritu”'*.
Las del entremés son, sin embargo, su parodia. Como dice M. Reina Ruiz: “Se presentan como
contrapunto a las Gracias de la mitologia clasica”'”. Para ello, aparecen calificadas con el adjetivo
“mohosas” que, segun el Diccionario de Autoridades'*, significa: “Lo que estd cubierto de moho”.
Aqui, nuestra autora juega ya con el término polisémico de ‘“gracia”, que en el Diccionario de
Autoridades se define como: “La debida correspondencia de las partes del cuerpo humano, que le
hacen grato y agradable”, y los personajes mitologicos. Ademds, son mujeres ya maduras,

170 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 130.
171 Tomamos la informacion: https://nulidadmatrimonial.net/el-tribunal-de-la-rota-romana/ (iltima visita: 8-7-19).
172 Felicidad GONZALEZ SANTAMERA, Fernando DOMENECH (eds.), op. cit., p. 207, nota 80.
173 Ibidem, p. 199. Siempre vamos a citar los entreactos con esta edicion de Gonzalez y Doménech.
174 Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 201, nota 17.
175 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 122.
176 Consultado en linea: http:/web.frl.es/DA.html (ltima visita: 14-7-19)
53


http://web.frl.es/DA.html
https://nulidadmatrimonial.net/el-tribunal-de-la-rota-romana/

sesentonas, ancianas para la época, de ahi también el término “mohosas”; por los afios, tienen
“moho”, hongos que aparecen en determinados productos con el paso del tiempo, que dofia
Feliciana utiliza aqui en un juego lingliistico como metafora de la edad.

Las tres Gracias Mohosas son Aglayuela o Aglaya, que es la primogénita y es tuerta;
Eufrosina y Talia, que son descritas como “ciegas, con tres muletas y muchos harapos” (p. 202).
Como después veremos, nuestra autora nos las presenta como el contrapunto coémico a la
protagonista femenina de la primera parte de la Tragicomedia, Belidiana. De hecho, Baco Poltron
las compara cuando dice: “Ocupad, hijas queridas, mis Gracias mohosas, ese balcon, que aunque
pobre, no da la ventaja en integridad y castidad al de vuestra princesa Belidiana” (p. 202). Aqui, al
emplear el “vuestra”, parece hacerlas stibditas de la princesa y ponerlas en el mismo nivel de la
historia de la Tragicomedia. Asi, son pobres, ancianas, decrépitas y con taras fisicas, lo mas alejado
de las Gracias mitologicas representadas por Botticelli, Rubens y otros en sus cuadros y de las
protagonistas de las comedias para provocar la risa en este mundo al revés.

A partir de aqui nos hemos preguntado qué referencias tiene dofia Feliciana para estas
mujeres. Lo primero, el mito, es 16gico pensar que lo conocio a través de algun tratado de mitologia
de la época o de alguna poliantea, pero también pudo tener referentes visuales. Quizd, lo mas
probable es que viera la representacion de las Gracias en una coleccion de emblemas como la de
Alciato, de 1531. En esta obra encontramos, en el emblema 162, la imagen de las tres Gracias.
Santiago Sebastian, en su edicidon, comenta que es una imagen de “larga tradicion literaria y
plastica”, siendo “una de las iméagenes mas apetecidas del Renacimiento”'”’. Parece bastante
razonable pensar que nuestra autora pudo acceder a esta coleccion de emblemas y visualizar la
reproduccion de las Gracias, lo que la ayudaria a componer una idea visual de los personajes para
crear el contrapunto parodico en las Gracias Mohosas.

Encontramos otro asunto interesante de la caracterizacion de las Gracias Mohosas: la idea de
lo monstruoso; con esto nos referimos a aquello que estd fuera de la norma estética, de lo que se
considera bello, y llama la atencion al estar fuera de esos canones. Ya hemos comentado que es algo
habitual del Barroco el gusto por lo extrafio, lo diferente, lo cual se reflejé en el arte con multiples
retratos de enanos, mujeres barbudas y toda una serie de personajes Unicos que rompian el orden
establecido del equilibrio y la belleza. Buen ejemplo de ello es Veldzquez con su Retrato del enano
don Sebastian de Morra o El principe Baltasar Carlos con un enano. Estos personajes triunfaban
en las cortes europeas porque funcionaban para definir a uno por contraste con el otro; eran lo
contrario a la gente “normal”, servian como muestra de la grandeza de unos mostrando su antitesis.
Era un contraste tanto fisico como moral, porque debemos recordar que estas sabandijas de palacio,
como se les conocia en la época, eran bufones, se dedicaban a hacer reir. Por otro lado, también
ejemplificaban el desorden social, eran una muestra de lo que podia pasar fuera de las normas.
Dentro de toda esta imagineria del Barroco, dofia Feliciana nos va a presentar a una serie de

177 ALCIATO, Emblemas, Santiago Sebastian (ed.), Madrid, Akal, 1985, pp. 203-204.

54



personajes monstruosos, tanto los pretendientes como las Gracias Mohosas, que representan la
antitesis de los protagonistas de la Tragicomedia en una especie, insistimos, de mundo al revés.
Nuestras Gracias muestran una belleza alejada de los canones, una belleza “monstruosa” que
funciona en su efecto comico por contraste con Belidiana y las Gracias mitologicas y que se
entiende perfectamente en el contexto de un entreacto y en la época barroca.

Centrandonos en el texto, lo primero que llama la atencion es que Baco comenta que son
ellas las que han decidido que todo se solucione en un torneo donde ellas elegiran. No es decision
de su padre, sino de las tres Gracias:

Verdad es que no se estiman ellas en tan poco, que consientan que por suertes las lleven, sino
por fuerza y valor de armas, que estan engreidas del torneo de esta noche, y quieren que sean los
que las llevaren los que vencieren a los otros tres competidores. Y esto seria lo mejor, que por
este camino les ganariades las voluntades (p. 202).

Las tres hermanas saben que tienen seis pretendientes en la puerta y no quieren que les
toquen en “suertes”, sino decidir y elegir ellas mismas a través de un torneo, una lucha y una justa
literaria. El recurrente motivo del torneo'™ es también una parodia de lo que pasa en la
Tragicomedia, donde los protagonistas tendran que participar en un torneo, con identidades falsas,
para conseguir el amor de sus damas.

Nuestras tres protagonistas le han dejado claro a su padre cuales son las reglas y a quién van
a elegir cada una. Baco les informa de que los pretendientes son conocedores de esto: “Ya saben
que ti, Aglayca, quieres casar con el mejor tornero, y tu, Eufrosinica, con el mejor atleta, y ti,
Talica, con el més terso poeta” (p. 202). Vemos sin duda que la eleccion ha sido de ellas, cosa
totalmente novedosa por no decir impensable para la época, donde, como comentamos en el tercer
apartado de nuestro trabajo, los padres solian organizar los matrimonios de sus hijas.

Esa seguridad femenina la vemos, por ejemplo, en Aglaya cuando su padre, al presentarse
los seis en el torneo, les dice a sus hijas la suerte que tienen: “jDichosas hijas mias, que nacisteis
para tan singulares empleos!” (p. 204). Ante esto, la mayor responde: “jDichosos ellos, padre, que
nacieron para tan alta empresa!” (p. 204). Aglaya le replica a su padre que los que tienen suerte son
ellos, que van a poder casarse con ellas, no al revés. Muestra asi una enorme conviccion y confianza
en si misma, cosa que se refrenda mas adelante.

Cuando ya comienza el torneo, y se da la primera prueba, es cuando empieza la subversion
absoluta. La primera hija, ante la pregunta de Baco de a quién elige de los seis pretendientes, ella
dice: “En igual grado os quiero a todos; no es razon que haga agravio a ninguno de tales
campeones. A todos seis os admito por mios por semanas, porque ninguno pueda quedar quejoso”
(p. 205). Aglaya opta por quedarse con los seis porque no puede elegir, ya que lo han hecho muy
bien todos. Baco le responde con un “jay, hija mia! ;Bigama queréis ser?” (p. 205). Le da una
negativa, pero lo mejor es la respuesta de sus hermanas. Lo légico seria que Eufrosina y Talia se

178 M. REINA RUIZ, op. cit., p. 121.

55



escandalizaran ante la ocurrencia que ha tenido Aglaya, pero esa no es la reaccion. Talia lo dice
claro: “No, hermana mia: ni nosotras lo permitiremos si no consentis que también se casen con
nosotras” (p. 206). Es decir, o todas o ninguna; no permiten que su hermana se case con todos
porque ellas también quieren casarse con los seis pretendientes. No les escandaliza la propuesta de
su hermana mayor, sino que no se lo van a consentir a no ser que ellas hagan lo mismo que Aglaya.
Ya se ve con claridad que las tres Gracias Mohosas saben lo que hacen; tienen voz y voto en sus
vidas y son mujeres seguras de si mismas. Es posible que en esta reaccion influya también el hecho
de la edad. Ya hemos dicho que son mayores, por lo que el momento del matrimonio parece que ya
se les ha pasado, asi que esta seria su ultima oportunidad. Las otras dos hermanas, al ver que una se
llevaria a los seis, también reaccionan asi porque ellas quieren casarse, y si su hermana se queda
con todos los pretendientes, pierden toda posibilidad de matrimonio. Esta idea quiza, a la hora de la
lectura, se aprecia menos, pero si pensamos en la representacion, el publico la entiende visualmente
sin problema, porque contempla a tres mujeres decrépitas y tullidas.

Tras poner paz Baco y decidir que los desafios contintian con la lucha, llega el momento de
elegir de Eufrosina. Ella, de nuevo, es contundente: “Yo me ratifico en lo dicho y los quiero a todos
seis” (p. 208). Ante esto, Baco le vuelve a decir que no y otra vez las otras dos hermanas también se
niegan a que solo una se case con todos. Estan haciendo valer su capacidad de decision sobre su
futuro como mujeres, insistimos, en el primer cuarto del siglo XVII, cuando las mujeres eran
consideradas inferiores y sin capacidad de decision ni de actuacion y habian de cumplir el papel
asignado por la sociedad.

Después de la justa poética, la tercera hermana, Talia, toma el mismo camino: “No permitan
los dioses, padre mio, que yo haga agravio a ninguno de tan divinos poetas. Padre mio Baco
Poltron, por lo que tienen de tus viduefios, los quiero a todos” (p. 210). Las tres comparten la misma
idea: quieren casarse con los seis. El padre, Baco, accede a la tercera: “Pues no permitan ni
consientan los dioses del cielo, de la tierra, del infierno, que yo agravie a poetas tan bacunos. Yo
quiero que ninguno sea desechado. Valgan todos, o por testamentos o por codicilos” (p. 210). Ante
esto, las dos hermanas van a reaccionar, protestando, como ya se podia esperar por como habian
actuado anteriormente. Aglaya dice: “jMal afio, malos meses, hermana Talia! ;TG con tus seis
maridos y nosotras a diente?” (p. 211). De nuevo, muestran su descontento, su disconformidad,
porque el padre ha accedido a esa propuesta con la ultima, pero no con las otras dos. Insistimos en
la idea de que acceden al matrimonio ya mayores, por lo que lo ven como una ultima oportunidad.

Finalmente, Orfeo aporta otra solucion: los seis pretendientes se casan con las tres Gracias.
Asi se cumple el deseo de casarse todas con todos, dejando claro la autora que las que han tenido la
iniciativa han sido ellas, y que igualmente estan conformes con las condiciones de Orfeo. Se nos
presentan, insistimos, como mujeres decididas, rompedoras, que eligen su futuro a su antojo. Es el
mundo al revés de lo que era la Espafia del XVII. Como dice Cristina de la Rosa: “Las Gracias
Mohosas presumen de fortaleza espiritual y autonomia y reivindican su propia eleccion™'”,

179 Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 203.

56



rompiendo “el codigo sexual de la conquista y la subordinacién al sujeto masculino”'®. O, como
comentan Felicidad Gonzadlez Santamera y Fernando Doménech, son “mujeres activas,
emprendedoras, dispuestas a romper con todos los tabues y convenciones sociales que las
condenaban a la pasividad y al encierro”'®.

Frente a nuestras Gracias Mohosas, tenemos a los personajes masculinos, a cual mas
patético. Los primeros que aparecen son Sabd, cuyo nombre hace referencia al reino de Saba, lugar
lejano y exotico donde sucede la Tragicomedia, tuerto y con una cuchillada de oreja a oreja, con la
pierna sobre una media muleta, con un cayado; y Pancaya, cuya denominacion nos remite a un lugar
mitico'®, ciego, también con una cuchillada de oreja a oreja y la pierna sobre media muleta, cayado,
que se presenta en escena también con un pequeno perro.

Mas tarde aparecen Nisa, nombrado asi por el monte Nisa de la mitologia griega,
concorvado, también con una pierna en media muleta y un cayado; y Anga, cuyo nombre nos remite
a un antiguo reino de la India, que no tiene la parte inferior de las piernas y lleva las rodillas en una
cesta y las manos en el suelo con unos chapines, unos zapatos. Por ultimo, se sumaran como
pretendientes dos musicos, Orfeo y Anfidon, con sus instrumentos musicales. El primero es ciego y
el segundo es tuerto, los dos con cuchilladas en la cara y con muletas. En estos dos ultimos ya
vemos uno de los recursos empleados por la autora para la subversion y luego comentados: la
mezcla de personajes mitoldgicos con seres humanos. Orfeo, de hecho, aparece también en la
Tragicomedia, pero aqui en su version totalmente burlesca, parodica, del musico de la mitologia
cuya melodia conseguia efectos prodigiosos en las personas.

Asi, vemos que los seis pretendientes son una coleccion de personajes lisiados y
estramboticos, que se van a presentar enseguida como la version ridicula de los caballeros
prototipicos que encarnan los héroes de la Tragicomedia. En su aparicion, llama mucho la atencion,
y provoca la risa, que van a contar batallas imaginarias, relacionadas con el mundo de la mitologia,
en las que han participado y que, supuestamente, les han causado las deficiencias fisicas que tienen.
Sus relatos son fieros, bravuconadas o rodomontadas, como las de Centurio en La Celestina cuando,
en el acto XVIII, se jacta ante Elicia y Areusa de todo lo que ha hecho y puede hacer con la espada
(todo mentira, como se ve al final del acto). Se estan inventando estas historias para intentar quedar
como héroes, superiores, delante de los otros contrincantes por el amor de Aglaya.

Sabé dice que lucho contra los Arimaspos, “pueblo mitico que, como los ciclopes, tenian un
solo 0j0”'®; y que se quedo tuerto porque al ver que el padre de los Arimaspos solo tenia un ojo,
“aunque tan grande como un escudo” (p. 192), decidi6 arrancarse el ojo derecho con un garfio para

180 Ibidem, p. 203.

181 Felicidad GONZALEZ SANTAMERA, Fernando DOMENECH (eds.), op. cit., p. 29.

182 Lo nombra Benito Jeronimo Feijoo en su Teatro critico universal, tomo cuarto, discurso décimo. Comenta que
Plinio lo sittia en Egipto o Servio en Arabia.

183 Felicidad GONZALEZ SANTAMERA, Fernando DOMENECH (eds.), op. cit., p. 192, nota 23.

57



arremeter a su enemigo en igualdad de condiciones y vencerlo. Anga, por su parte, relata que en las
bodas de Piritoo e Hipodamia, cuando, como dice el mito, los centauros intentaron raptar a las
mujeres, no fueron Peleo, Hércules y Teseo los que las salvaron, sino que fue €l el que mat6 a todos
los centauros y salvo a las muchachas. Sigue contando que, en la lucha, “entrambas espinillas con
mi propia espada me quebranté, por no tenerles ventaja de piernas humanas” (p. 194); y que asi
consiguid vencerlos. Por su parte, Pancaya cuenta que se le insinuaron las dos hermanas de Medusa,
“monstruo horrible cuya mirada convertia a los hombres en piedra”®, y les dijo que no
conseguirian nada de ¢l a no ser que le presentaran a Medusa. Al saber que al mirar a Medusa se
convertiria en piedra, se sacO los 0jos y se los tir6 a las hermanas, acertando en la cola, donde se
quedaron pegados, y entonces se caso con las tres.

Vemos como cada historia es mas ridicula e imposible que la anterior. En esa batalla por el
amor de las Gracias Mohosas, como dice Cristina de la Rosa, “los enamorados, para conquistarlas,
no ocultan sus deficiencias fisicas sino que las glorifican mediante la narracion de gestas
heroicas™'®. “Sus deficiencias fisicas [...] se convierten en amputaciones voluntarias que prueban su
valor”'®. No sienten ninguna vergiienza por sus taras corporales; se inventan una historia imposible
para justificarlas, darles la vuelta, y quedar como héroes. Mienten llegando al ridiculo mas absoluto.
El retrato ultimo es, como ya hemos dicho, el de unos bravucones. Este tipo de personajes cuentan
con una rica tradicion literaria, que en ultima instancia se relacionan con el miles gloriosus o
soldado fanfarron de Plauto.'™’

Cuando ya llega el torneo, vemos lo grotescos que son los pretendientes llevando escudos de
corcho y espadas de madera; la misma autora nos los describe como “armados a lo ridiculo” (p.
204). Y a la hora de tomar la decision sobre su matrimonio, ellos ni llevan la iniciativa ni son los
que sentencian. Las mujeres, nuestras tres Gracias Mohosas, son las que, como ya hemos
comentado, determinan que se realice el torneo, como los van a elegir, y finalmente, la solucién
final de la boda. De hecho, cuando cada una de las hermanas propone casarse con todos, ninguno
habla; no intervienen. Es cierto que, al final, es Orfeo el que propone el matrimonio de todas con
todos, pero para terminar su parlamento dice: “pido ante todas cosas debido pronunciamiento, y que
no me corra término hasta que sobre ¢l haya cosa juzgada” (p. 211). Es decir, no es ninguna
imposicion ni obligacidon; debe ser una eleccion conjunta, que a todas y todos les parezca bien. No
impone su criterio y su idea como hombre sobre la mujer. Aqui también queremos destacar que sea
Orfeo, de los seis pretendientes, el que interviene y propone la solucion. De los seis, €l es el menos

184 [bidem, p. 195, nota 41.
185 Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 201.
186 Ibidem, p. 201.

187 Esta figura del soldado fanfarrdn o el figurén la ha estudiado, entre otros, M* Rosa Lida de Malkiel en “El fanfarron
en el teatro del Renacimiento”, Romance Philology, 11:3, 1958, 268-291. Mas recientemente, véase el trabajo

coordinado y editado por Luciano Garcia Lorenzo, El figuron. Texto y puesta en escena, Madrid, Fundamentos,
2007.

58



ridiculo, quizé porque no cuenta ninguna batalla, y por eso debidé pensar nuestra autora que era el
mas indicado para presentar la idea a todo el mundo.

El otro personaje masculino que queremos analizar es Baco Poltron, el padre de las tres
Gracias Mohosas. La autora ya nos lo presenta como un “viejo ridiculo” (p. 199). Su propio nombre
es una parodia de Baco, el dios del vino, con el apellido Poltrén, que segin el DRAE significa:
“flojo, perezoso, haragan, enemigo del trabajo”'**. Se comporta como un padre comprensivo con sus
hijas; las presenta ante los pretendientes como tres bellezas, dejando claro, en el parlamento antes
comentado, que han sido ellas quienes han elegido el sistema del torneo, la lucha y la justa poética.
Baco Poltron actia como juez final en el momento en el que se plantean las bodas multiples.
Cuando Aglaya es la primera que dice que quiere casarse con los seis, ¢l lo rechaza, pero tampoco
es categdrico; declara: “jAy, hija mia! ;Bigama queréis ser?” (p. 205), para afiadir en su siguiente
intervencion: “No, hija mia, no es razén que vos introduzcais en el mundo la bigamia en las
mujeres” (p. 205). Se niega, pero no se escandaliza de manera excesiva, por lo que se intuye que
claramente accedera al final a cualquier decision de sus hijas, como asi es. Ademads, justifica mas
adelante la proposicion de las tres Gracias Mohosas porque no pueden elegir bien marido si solo
han visto una prueba: “elegir una muchacha un hombre entre seis medios hombres que todos le han
agradado, dificultosisimo me parece sin mucha deliberacion” (pp. 206-207).

Ante su segunda hija de nuevo rechaza la propuesta de Eufrosina de casarse con todos: “Eso
no, hija mia, que sera poligamia de gamos y gamas” (p. 208). Y, al final, con la tercera, accede: “Yo
quiero que ninguno sea desechado. Valgan todos” (p. 210). En su resolucion final mostrard su
aceptacion de la proposicion de Orfeo de casarse todas con todos: “jEa, dad os todas y todos las
manos, con la bendicion de los dioses y la mia” (p. 212). En este momento, Baco pronuncia unas
palabras en la que defiende la eleccion basada en el sentimiento, no en la belleza. Dice:

El valor del hombre, en el cuerpo y en el animo asienta. El animo debe mandar, y el cuerpo
obedecer. El uno tenemos comin con los dioses, el otro con las bestias. Tonteria y locura es
anteponer la hermosura y dotes del cuerpo, a los dotes y hermosura del animo. jOh, hijos y hijas
mios, qué prudentes habéis sido en buscar y preferir el valor de los danimos, y no darseos nada
de la hermosura y gentileza de los cuerpos (pp. 212-213).

En esta intervencion de Baco, nuestra autora, a través de una cita de Salustio tomada de La
conjuracion de Catilina que sirve de nuevo como prueba de sus conocimientos de los clasicos, esta
defendiendo no solo el libre albedrio a la hora del matrimonio, sino que también estd mostrando una
idea que todavia hoy es una ensefianza moral fundamental: la belleza esta en el interior. Las
personas poseen alma (4nimo, interior) y cuerpo (belleza, exterior), y este ideal recuerda la
importancia de no dejarse llevar solo por lo segundo. Como recuerda Cristina de la Rosa, ésta es
una ensefianza platonica'®. Los pretendientes y las tres Gracias, todos, tienen taras fisicas y en esa
unién no se han dejado arrastrar, ni unos ni otras, por la belleza exterior, porque a todos y todas les

188 Consultado en www.rae.es (Gltima visita: 6-7-19).
189 Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 203, nota 26.

59


http://www.rae.es/

falta lo que entenderiamos como la belleza “canodnica”, pero les ha dado igual a la hora de
establecer la unién matrimonial conjunta. Frente a la belleza exterior, Baco defiende la belleza
interior, del alma.

Esto nos parece bastante revolucionario para la época, pero no termina aqui, porque en la
primera edicion de 1624, que luego nuestra autora suprimid en 1627, Baco dice estas palabras:

Yo doy muchas gracias a los dioses inmortales, que no avéis sido como otras damas, que
soberbias y desvanecidas de verse, que los hombres se les humillan y llaman sefioras, en
llegando a los catorce afios que se sienten casaderas, luego se engrien y se pavonéan, y el mayor
cuidado que tienen es afeitarse y acicalarse, y en eso ponen su esperanza y felicidad, locas,
perdidas y sin juicio'”.

A través de las palabras de Baco, aqui dofia Feliciana critica, en cierto modo, la posicion que
le obliga a la mujer en la sociedad a estar relegada al hombre, preocupandose solo de cosas que se
supone que son “femeninas” como arreglarse, la moda, etc., junto con una reprobacion de los
matrimonios tempranos, sin sentido, “a los catorce afos”; las mujeres a las que la sociedad les decia
que no tenian otra salida que el matrimonio y tener hijos. Ella, como mujer que representa todo lo
contrario a esto, defiende la importancia del desarrollo del espiritu, del interior, que se relaciona con
lo masculino, frente a la belleza, el exterior, que se vincula con lo femenino. Ella era una mujer
culta, segura de si misma, que se cas6 cuando quiso y con quien quiso ya bastante adulta, y aqui
Baco esta defendiendo exactamente eso. Muestra su orgullo porque sus hijas, las tres Gracias, no
sean como se suponia socialmente que las mujeres debian ser en la época; son fuertes moralmente,
toman sus propias decisiones, con autonomia y buen juicio. Esto no quita para que también haya
parodia y burla en su caracterizacion, como ya hemos comentado algo propio de los entreactos y
como contrapunto a la Tragicomedia, debido a su fisico, su edad avanzada y el hecho de que
todavia estén solteras. Como vemos, esta independencia femenina la defendié nuestra dramaturga
en su vida y en su obra; toda una revolucionaria del siglo XVII. Asi, podemos observar como
nuestras tres protagonistas llevan la iniciativa, deciden sobre su futuro, asumiendo “un papel
fuerte”"'; frente a los personajes masculinos, los seis pretendientes, que se nos muestran un poco
como peleles, invirtiendo, bajo nuestro punto de vista, el rol esperado para un hombre y una mujer
del XVII. En definitiva, una subversion del género.

7.4. Las tres Gracias Mohosas vs. Belidiana y Maya

A continuacion, vamos a realizar una breve comparativa entre las tres Gracias Mohosas y las
protagonistas de las dos partes de la Tragicomedia, Belidiana y Maya. Como hemos dicho antes,

190 Citamos el texto por la reproduccion de: Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 204.
191 Ibidem, p. 204.

60



nuestras Gracias Mohosas se nos presentan, fisicamente, como lo contrario a la belleza; una es
tuerta, las otras ciegas con muletas, y van vestidas con harapos. Frente a esto, las protagonistas de la
Tragicomedia, Belidiana y Maya, son princesas, jovenes, hermosas y sin ningun tipo de tara fisica.
Birano, escudero de Clarisel, habla asi de la belleza de Belidiana:

Pues diriges tus amores,
causa de tus ansias fieras,
a la mas alta grandeza,

y a la mayor hermosura,
que pusieron en criatura

fortuna y naturaleza (p. 48).

Vemos, pues, que son todo lo contrario en cuanto al fisico a nuestras Gracias.
Adentrandonos en el terreno del comportamiento, ya hemos estudiado como las tres Gracias
Mohosas son la representacion de mujeres seguras, decididas, que toman las resoluciones
importantes de su vida. Ellas son las que disponen cémo van a elegir marido, y la propia eleccion de
su pareja también va a ser suya. Quieren que se lleve a cabo un torneo entre los pretendientes, y asi
se hace; y ellas tiene en todo momento la palabra, la decision. Esto se ve clarisimo ya al final,
cuando determinan que se quieren casar con los seis. Toman la palabra, expresan sus sentimientos y
dictaminan qué es lo que quieren, sin que ningin hombre lo impida, ni su padre ni los pretendientes,
que aceptan al final encantados. Llevan la iniciativa en todo momento. Todo lo contrario a lo que
era habitual para una mujer en la Espana del siglo X VII.

Frente a esto, tenemos a las princesas Belidiana y Maya. Ellas representan el prototipo de
mujer de la Espafia del XVII. Son pasivas, nunca toman la iniciativa; piden permiso paterno hasta
para salir al jardin. En la Tragicomedia también nos encontramos el motivo caballeresco del torneo
que tiene que realizar el caballero para ganar el amor de la dama, pero en este caso su celebracion es
una eleccion paterna, no de las princesas. No pueden decidir sobre su matrimonio, porque elegira el
Rey, su padre. Belidiana sufre ya que se quiere casar con Clarisel, pero no puede; su padre tiene un
conflicto del pasado con ¢l y no lo consiente. En un momento de la obra, Belidiana le confiesa a su
prima Clarinda que no tiene otra voluntad que la de sus padres:

mas porque otra voluntad,

que de mis padres no tengo
ellos conforme a la suya

han de hacer della, y su duefio
lo que mas les agradare (p. 84).

Con estas palabras ya vemos como Belidiana cumple con el estereotipo de mujer del XVII,
que no tiene la iniciativa ni toma las decisiones sobre su matrimonio y su vida. Al final de la

61



primera parte de la Tragicomedia, el Rey accedera al matrimonio entre Belidiana y Clarisel. Esa
unién, como sabremos en la segunda parte, nunca se realizard, porque Belidiana lo abandona y se
casa con otro, cabe intuir que por deseo paterno. Este fracaso ya se adivina en algunas
premoniciones como un sueiio que tiene el héroe Clarisel y el hecho de que termine esta primera
parte con la boda de Orfeo y Euridice. Al inicio de la segunda parte, Belidiana le pide a Clarisel que
la perdone y que no la culpe a ella sino a su padre, entendiendo que, como mujer, es de quien
depende:

ay Clarisel, pues tuve suerte negra

en padre porfiado y riguroso;

la de Arabia no culpes, que a Rogerio

de su libertad diese el captiverio (p. 191).

En la segunda parte, tenemos a Maya. Su amor con el héroe Clarisel esta bendecido por los
dioses. De nuevo, ella no tiene la iniciativa; es un personaje pasivo, que solo desea y espera, sin
poder tener la ultima palabra sobre su matrimonio. Al final, el que accede a ese enlace es su padre,
Atlante, porque los dioses asi lo han decidido. Nos resulta curioso que, como ya hemos explicado
anteriormente, en los preliminares dona Feliciana se identifica con Maya, dice que es su alter ego,
cuando tanto en los paratextos como en los entreactos muestra unas ideas totalmente contrarias al
comportamiento de la protagonista de la segunda parte de la Tragicomedia. De nuevo, la dualidad
de nuestra autora que ya hemos nombrado.

Asi, vemos que las tres Gracias Mohosas son el reverso de las heroinas de la Tragicomedia;
son mujeres activas, que hacen avanzar la accion, decididas, que tienen la Gltima palabra sobre todo
lo que concierne a su vida. Por contra, Belidiana y Maya representan el prototipo de mujer del
XVII; son pasivas, no intervienen de manera directa en el conflicto, solo esperan a que sus
respectivos padres terminen por acceder al matrimonio que desean. Como observamos, son mujeres
totalmente distintas, con un rol de género opuesto. Esto es un ejemplo més de esos mundos
contrarios que son los de la Tragicomedia y los entreactos; y es una muestra mas de esa dualidad
que hemos comentado que tiene nuestra autora y que, en el fondo, la hace tan genial.

En conclusion, en este penaltimo punto, parte central de nuestro TFM, hemos visto cémo
dona Feliciana, en sus entreactos, presenta un mundo dirigido por sus protagonistas femeninas, las
tres Gracias, que rompen con todas las normas de género del siglo XVII al ser mujeres decididas y
activas, con una vision parddica propia del entremés, que le sirve a nuestra autora para ofrecer un
alegato a favor del matrimonio libre y por amor de las mujeres.

62



8. RECURSOS PARA LA SUBVERSION

Para concluir nuestro TFM, vamos a estudiar qué elementos emplea nuestra dramaturga para
conseguir esa subversion del género en el tratamiento del tema del amor y el matrimonio desde la
optica femenina, esa inversion de roles que se da en los entreactos. Para ello, hablaremos de dos
aspectos: el empleo de la mitologia, algo muy habitual en la época y muy presente en nuestra autora
como hemos visto antes, y los usos lingiiisticos, que suponen una verdadera renovacion a nuestro
parecer.

8.1. El uso de la mitologia

El primer aspecto que emplea nuestra dramaturga para esa subversion del género, como
hemos dicho, al tener tres protagonistas femeninas que van a decidir sobre su matrimonio y su
futuro adoptando una postura totalmente rompedora para una mujer del XVII, es la utilizacion del
mundo mitologico desde un punto de vista parddico. Al analizar la “Carta executoria”, hemos visto
como dofia Feliciana defiende la mezcla del mundo mitoldgico con el humano como una “licencia
poética”'”, algo que ya hacian los clasicos grecolatinos. En la Tragicomedia, ya hemos dicho
anteriormente que los personajes mitologicos se unen a los humanos, conviven en un mismo
espacio y tiempo; encontramos en la obra un niumero significativo de seres mitoldgicos, casi hasta
abrumar. Aparecen Venus y Adonis, Orfeo y Euridice, las tres Gracias, Apolo, Atlante, Cupido,
Himeneo, Héspero, Juno, etc. Los mundos se entremezclan, conviven, cuando vemos que Maya es
hija de Atlante, y que la diosa Juno va a ayudar a que el matrimonio de Maya y Clarisel sea
aceptado por Atlante. Asi, vemos que el uso de la mitologia es una parte fundamental de su obra, y
“demuestra ser una experta en la materia”'”. Se presenta de este modo como una mujer culta,
preparada, que conoce muy bien los clasicos grecolatinos; en definitiva, el uso de la mitologia es
parte de su carta de presentacion, de su ideario, de aquello que quiere transmitir como mujer culta,
escritora, que defiende los preceptos del teatro cléasico; la legitima.

Hasta aqui, su vision desde la Tragicomedia, su discurso oficial, porque en los entreactos lo
que hace es coger ese mundo y subvertirlo, transgredirlo, parodiarlo. Ya hemos comentado que los
entreactos son el mundo al revés de la Tragicomedia, un espacio donde se infringen todas las leyes,
totalmente libre, pues en esto también. ;Cémo lo consigue? Poniendo en situaciones grotescas,
imposibles, a estos personajes mitologicos.

192 Louis C. PEREZ, op. cit., p. 261.
193 M Carmen MARIN PINA, art. cit., p. 600.

63



Como ya se ha comentado, las tres Gracias Mohosas se presentan como la burla de las tres
Gracias o Carites, que en la mitologia son “las tres hijas de Zeus y Eurinome, [...] por lo general
conocidas con los nombres de Aglaye, Eufrosine y Talia [...]. Célebres por su hermosura, en origen
debieron de ser diosas de la vegetacion, para pasar después a personificar la belleza y la gracia”'™.
Las tres Gracias se han representado en el arte como tres muchachas jovenes, simbolo maximo de la
belleza, desnudas, unidas en circulo en un baile al son de la flauta del dios Apolo, de cuyo cortejo
forman parte, y con los atributos de la rosa, el mirto y el dado de juego. Quiza, el retrato pictorico
mas famoso es el de Botticelli en La primavera o el de Rubens en Las tres Gracias, pero en
literatura también tenemos descripciones muy conocidas, como la que aparece en la silva novena
del Laurel de Apolo de Lope de Vega. Asi, son la personificacion de la belleza, la juventud y la
gracia. Un ejemplo de que representan todo esto es que la palabra “carisma” proviene de “Carites”.
Frente a esto, las nuestras son mayores, una tuerta y las otras ciegas con muletas, vestidas con
harapos; son todo lo contrario a estas Gracias clasicas, conocidas por su juventud, su hermosura y
su donaire. De ahi, como explicdbamos antes, que nuestra autora les ponga el adjetivo de
”mohosas”. Vemos que la parodia del mito se da en dos ambitos: por un lado, en su aspecto fisico,
que es el mas evidente; y, por otro, en sus acciones, ya que nuestras Gracias son protagonistas de un
torneo para elegir marido donde participan un grupo de tullidos peleles y van a convertirse en
mujeres poliamorosas por eleccion propia. Para toda persona conocedora del mito, la comicidad es
instantanea.

Después, dentro de los pretendientes tenemos la version burlesca de dos musicos
mitologicos, Orfeo y Anfion. El primero, que en la mitologia era un musico que con su melodia
maravillosa lograba cosas extraordinarias, y que bajo a los infiernos para rescatar a su amada
Euridice, sin conseguirlo porque se volvid a mirarla en el momento en que salian del inframundo
rompiendo la Unica regla que tenia que mantener para volver al mundo de los vivos'”, aqui se
convierte en un poeta y musico de risa, ciego, con cuchilladas en la cara y con muletas. El segundo,
Anfién, “hijo de Zeus y Antiope [...]. Hermes le regal6 una lira, y desarrolld unas extraordinarias
cualidades para la musica”'. Aqui se nos muestra como un poeta y musico tuerto, también con
cuchilladas en la cara y con muletas. De nuevo, la parodia se da en el ambito del aspecto fisico, al
ser dos tullidos, pero también en el de sus acciones. El poema que cantan cuando aparecen en
escena es totalmente disparatado y burlesco, y los muestra como unos musicos y poetas patéticos,
provocando la hilaridad instantdnea, completamente alejados de esos musicos que tocaban la
melodia maravillosa que describen los mitos. Ademas, se ven envueltos en un torneo para conseguir
casarse con alguna de las tres Gracias Mohosas, mujeres tullidas y mayores muy alejadas de lo que
seria una mujer casadera. Van a hacer el ridiculo en el certamen, golpedndose y cayendo al suelo de
manera patética, para, finalmente, aceptar un matrimonio multiple con las Gracias. Vemos
claramente toda la burla que supone de estos mitos.

194 Jaime ALVAR EZQUERRA (dir.), op. cit., p. 170.

195 Ibidem, p. 687.
196 Ibidem, p. 53.

64



También debemos hablar en este apartado del padre de las tres Gracias Mohosas, Baco
Poltron. Ya hemos comentado que Baco, Dioniso en Grecia, es el “sefior del vino, héroe civilizador
y elemento perturbador, emblema del teatro, la locura y de los misterios”"”’. Ademads, dios de la
fertilidad y la agricultura, que solia representarse como un joven bello, atlético, normalmente
acompafiado de un racimo de uvas. Se organizaban en Roma unas fiestas en su honor, las bacanales,
que hoy han derivado en el significado de fiesta desenfrenada de comida, alcohol y sexo. Aqui, con
el apellido Poltron, se nos muestra como un “viejo ridiculo”'®, todo lo mas lejano de un dios del
vino joven y hermoso que se relaciona con el alcohol y las fiestas. Después, en sus acciones, vemos
que también estd ridiculizado. Sus hijas son tres mujeres mayores tullidas, a las que les consiente
todo, por lo que ¢l se configura como un pelele. Al final parece que se erige en juez, pero eso es
falso, porque las que toman las decisiones son ellas, y desde el principio sabemos que ¢l va a
terminar aceptando lo que sus hijas digan. De nuevo, la parodia es evidente tanto en el plano del
aspecto fisico como a través de las acciones y situaciones en las que se ve envuelto.

Otro elemento que contribuye a la parodia de estos seres mitoldgicos, ademas del aspecto
fisico y las situaciones disparatadas en las que se encuentran, es el lenguaje. Al poner en su boca
muchos de los recursos lingiiisticos que vamos a comentar a continuacion provoca el efecto
burlesco hacia unos personajes que suelen hablar con un lenguaje elevado, culto, refinado, que se ve
aqui atropellado por un sinfin de giros, refranes, combinaciones de palabras imposibles, que
terminan perfilando esa imagen parodica del mito. En definitiva, nadie se imagina a Baco ni con el
aspecto de Baco Poltron, ni metido en las situaciones en las que estd, ni expresandose como lo hace.
Es la imagen completa la que consigue el tono final paroédico del mito.

Igualmente, hay otro factor que debemos tener en cuenta en esta parodia de la mitologia, que
es el publico. Los entreactos van a tener el mismo auditorio que la Tragicomedia, porque estan
preparados para representarse entre el segundo y el tercer acto, y entre el tercero y el cuarto. Esto
significa que, si la obra, como explica dofa Feliciana en “A los lectores”, estd dedicada a gente
preparada, docta, culta, personas que van a entender las infinitas referencias mitoldgicas en la
Tragicomedia, no van a parar de reir en los entreactos, al ser una audiencia que conoce todas las
alusiones a la mitologia clésica y que va a entender hasta la Giltima broma. A pesar de que esté claro
que ¢ése es el publico que sacaria todo el jugo al humor de las Tres Gracias Mohosas, no tenemos la
mas minima duda de que los espectadores corrientes disfrutarian muchisimo de los entreactos, hoy
también, porque la representacion del mundo al revés y los imposibles juegos del lenguaje provocan
la risa a cualquiera en todas las épocas.

Como vemos, el mundo mitoldgico, que forma parte esencial de la obra de nuestra autora,
aqui es parodiado, en ese universo al revés que son los entreactos, al colocar a estos personajes
burlescos y grotescos en ese cosmos supuestamente extraordinario. Esto no es algo extrafo en el

197 Ibidem, p. 261.
198 Felicidad GONZALEZ SANTAMERA, Fernando DOMENECH (eds.), op. cit., p. 199.
65



Barroco, ya que, como hemos comentado anteriormente, era habitual la satira y la burla del mundo
mitologico, mezclandolo con el humano en situaciones jocosas, imposibles, como es el caso en los
entreactos. Como dice Cristina Torres Barrado, en esta literatura barroca de parodia mitoldgica,
estos seres “descienden de la categoria de hombres, para convertirse en caricaturas deleznables que
presentan los vicios sociales; en objeto de chistes y crueles burlas, en los que los escritores
desahogan su sarcasmo”'”’.

8.2. Los juegos del lenguaje

Continuando ya con el segundo aspecto que emplea nuestra dramaturga para conseguir esa
subversion, vamos a hablar de los usos del lenguaje, punto esencial para que estos entreactos tengan
la modernidad absoluta que tienen y sigan produciendo una hilaridad tremenda a dia de hoy. Aqui
nos encontramos con una verdadera “orgia de palabras™®, como dicen Felicidad Gonzélez y
Fernando Doménech; un lenguaje que, ante lo que es un mundo totalmente libre para la invencion,
“se convierte en el protagonista de la obra”*'. Todo lo que en la Tragicomedia son giros cultos,
expresiones bellas y rimbombantes, buscando la forma mas preciosista y culta del lenguaje, en los
entreactos se convierte en una mezcla de cultismos con el lenguaje mas vulgar, refranes, juegos de
palabras imposibles, ... Como comentan Gonzalez y Doménech, nos vamos a encontrar “todos los
recursos de la retorica barroca puestos al servicio del absurdo”*”, muy en la linea de otros autores
como, por ejemplo, Quevedo.

Pero, ;qué recursos lingiiisticos emplea nuestra autora y qué ejemplos vemos? y ;cOmo
afecta esto a la configuracion de los personajes? Eso es lo que vamos a analizar a continuacion. Para
ello, hablaremos de: usos cultos, usos vulgares, empleo de refranes, neologismos, fendmenos de
derivacion, asociaciones fonéticas imposibles y recursos como el calambur, la paronomasia, la
dilogia y las metéforas, todo ello al servicio de la parodia, de la presentacion del mundo al revés,
para caracterizar a los pretendientes como burdos y vulgares y a las Gracias como algo bobas.

Para empezar, vamos a hablar de los usos que se consideran cultos. Aqui entrarian los
cultismos como: crura y gamba, que se refieren a 'pierna’. La primera la emplea la autora, en boca
de Pancaya, para que tenga una rima con “blacura”, que viene inmediatamente después; y la
segunda, también seguida en boca de Pancaya, le sirve para rimar con “camba” y “zamba”, en busca
de esa locura de sonidos y asociaciones fonéticas que son los entreactos. Parece evidente que estos

199 Cristina TORRES BARRADO, “Quevedo y la mitologia clasica”, Alcantara, 75 (2012), p. 137.
200 Felicidad GONZALEZ SANTAMERA, Fernando DOMENECH (eds.), op. cit., p. 181.
201 Ibidem, p. 181.
202 [bidem, p. 182.
66



casos los ha empleado nuestra autora para esa union de sonidos, mas que como representacion de un
lenguaje culto. En este punto también tenemos latinismos del tipo insolidum, 'de firme', novatione
cessante, 'dejando cualquier novedad'; ambos pertenecen al dmbito juridico, por lo que nuestra
autora pudo estar familiarizada con ellos gracias a su segundo marido, Le6n Garavito. El primero lo
dice el padrino de uno de los pretendientes en el torneo, que no interviene mas, y que consigue
caracterizarlo como altivo y docto; y también Orfeo cuando propone que se casen todas con todos,

(Y92

aqui con un sentido mas parddico de un uso quiza buscando la aliteracion de la “s” que tiene con
“s1”, “sean” “esposas” en la oracion. El segundo latinismo lo dicen todos los pretendientes a la vez
como signo de acuerdo para concurrir al torneo. Parece que tenga cierto sentido parddico, porque da
a entender que estan de acuerdo pero a expensas de que se supiera algo mas y pudieran cambiar de
idea, lo que parece bastante absurdo. Asi, nos parece que ridiculiza a los pretendientes que emplean

una locucion latina sin entenderla bien.

Frente a esto, tenemos todo un lenguaje propio del &mbito popular o vulgar, como el uso de
refranes. Por ejemplo, Nisa le dice a Anga, cuando se rie de €l por querer casarse: “Tal te quiero,
crespa, y ella era tifiosa” (p. 189). Gonzélez y Doménech interpretan este refran con el sentido de
que el amor es ciego, y los enamorados no ven la realidad que tienen delante, “ven cabellos crespos
donde hay calvas de tina”**. Nisa se rie de ¢él, pensando que la mujer que quiere casarse con €l tiene
que estar ciega, por lo menos, porque el otro no tiene piernas y va con los mufiones en una cesta, sin
saber que la mujer de la que esta hablando es la misma con la que quiere contraer matrimonio él,
Aglaya. Tenemos otro refran cuando Anga empieza a contar su relato fantasioso y dice: “jSilencio,
que en boca cerrada no entra mosca!” (p. 193), para perdir que se callen. Asi, podriamos poner otros
muchos ejemplos. Todos los refranes estan siempre en boca de los pretendientes, lo que los
caracteriza como vulgares, pues abusar de refranes es una caracteristica del habla vulgar, como es el
caso de Sancho en El Quijote, aunque con ello muestra su sabiduria popular.

Nuestra autora ademds emplea vulgarismos como: papar, aborcios, apoltronado, cachorra
(este ultimo lo emplea Pancaya en su glosa para referirse a la Gracia menor), sores (por seflores); o
coloquialismos como: chabacana, chanzas. Al igual que los refranes, la mayoria de vulgarismos y
coloquialismos estdn en boca de los pretendientes, no en la de las Gracias. Esto ayuda a
identificarlos como todavia més peleles, chabacanos, y supone también una subversion, porque son
los hombres los que se identifican con un habla més vulgar, denotando mads ignorancia, y las
mujeres con un habla mas culta.

Dentro de la locura del lenguaje de los entreactos, también tenemos neologismos, palabras
de nueva invencidon, como: sopidorado (creado a partir de “sopa dorada”, una sopa que se hace con
pan tostado®™ y que emplea Nisa en su glosa para referirse a que esta “tostado” de amor, “ardiendo”

de amor por las Gracias y que rima en el verso siguiente con “asado”), sexgéminos (para referirse a

203 Felicidad GONZALEZ SANTAMERA, Fernando DOMENECH (eds.), op. cit., p. 189, nota 10.
204 Ibidem, p. 209, nota 89.

67



“séxtuple” en un juego con bigamo, poligamo y gamo), camba (por el contexto se interpreta como
'dafio, lesion', que crea la autora para rimar con “zamba” y “gamba’**). Todo esto, como comenta
Cristina de la Rosa, ademés de caracterizar a los personajes y provocar la risa, supone una “ruptura
del decorum™”’; es decir, dofia Feliciana estd mezclando el estilo vulgar con el culto, algo que va en
contra del decoro, que supone que los estilos no deben juntarse. Es un ejemplo mas de ese mundo al
revés, libre, sin normas, que son los entreactos.

Otro recurso lingiiistico que destaca es el empleo de fenomenos de derivacion, como puede
ser el uso de diminutivos por parte de Baco a la hora de nombrar a sus hijas, que las llama Aglayca,
Taliyca y Eufrosinica; también, en su primera intervencion emplea “hermanicas” para referirse a sus
dos hijas menores. Baco utiliza el diminutivo “-ica” para mostrar cercania, carifio, hacia sus
herederas y lo presenta como un padre consentidor, que sabemos que accedera a todo lo que le
pidan. Ademads, es un diminutivo de caracter coloquial y oral. Igualmente, como indica Cristina de
la Rosa, esto también tiene “una funcién desmitificadora*”, ya que los nombres tienen referencia
mitolégica, como ya hemos comentado, y supondrian un elemento que contribuye a esa parodia del
mundo mitolégico. Otro ejemplo de este uso de fenomenos de derivacion lo podemos encontrar en
la cancion que entonan Orfeo y Anfién cuando aparecen, donde encontramos: muchachos,
muchachaza, muchachota, muchachona, muchacha; al lexema muchach- se le ha afiadido toda una
serie de diminutivos apreciativos (“-aza” “-ota” “-ona”) que aparecen en tres versos seguidos. Asi,
en la presentacion de estos dos personajes ya vemos que son la burla de la poesia y la musica.
Igualmente, vemos esos fendmenos de derivaciéon cuando Anga dice “Bacuna” y “Poltrona”,
creando dos adjetivos con los sufijos “-una” y “-ona” a partir del nombre de Baco Poltron, porque
se refiere a la idea del torneo que les acaba de decir el padre de las Gracias. Asi, observamos
claramente que estos fenomenos de derivacion los emplea mucho nuestra autora, y vemos que estan

99 ¢¢

en boca de los personajes masculinos como rasgos coloquiales de nuevo, lo que nos lleva a la
conclusion de que los utiliza para dibujar a estos hombres de forma burlesca provocando la risa.

En los entreactos igualmente encontramos muchas asociaciones fonéticas, una union
totalmente libre y sin sentido de palabras basada tnicamente en la rima, lo que lleva en algunos
momentos a didlogos verdaderamente absurdos. Por ejemplo, Pancaya le dice a Saba cuando
aparecen en escena y empiezan a discutir al darse cuenta de que los dos esperan para casarse con la
misma mujer: “jSuéltame, traidor, que ti eres el falsario, y plagario, y boticario, y sagitario, y
acuario!” (p. 190). Es una sucesion de palabras que solo tienen sentido como unioén fonica para
provocar la hilaridad y mostrar un habla muy coloquial y oral. También lo podemos ver en este
didlogo entre Pancaya, Orfeo y Anfion:

'79

205 Ibidem, p. 208, nota 84.

206 Ibidem, p. 189, nota 13.

207 Cristina DE LA ROSA, art. cit., p. 205.
208 Ibidem, p. 205.

68



—  Pancaya: Bien dicho, por cierto, porque cosa tan nueva y desusada es justo que se decida
por las antiguas decisiones de Rota, tan rota como estd madama Aglaya, su toca, gorguera y
saya.

—  Orfeo: Con las cuales, por la playa puede buscar la gandaya.
—  Anfion: Pescada, corvina y raya®” (p. 207).

Se ve claramente que, buscando las palabras en -aya, le ha salido un didlogo totalmente
absurdo, pero por esa asociacion fonética consigue un enorme efecto codmico. Es imposible no
reirse. Observamos que de nuevo estos juegos de palabras estdn en boca de los pretendientes, que
siguen caracterizandose por un habla coloquial muy cercana a la oralidad y que completa su
presentacion como personajes comicos, parddicos, burlescos y peleles.

De este dialogo también resulta muy interesante el uso del término “madama” que emplea
Pancaya para referirse a Aglaya. Este término, que procede del francés, esta definido en el
Diccionario de autoridades como :“voz francesa y titulo de honor, que vale lo mismo que Sefiora, y
se da a las mujeres nobles puestas en estado, la cual se ha usado en Espana en el mismo sentido,
para nombrar a las sefioras extranjeras. Hoy lo emplean algunos en el trato cortesano con las
mujeres”'. En un principio, parece que lo emplea para referirse a Aglaya como sefiora, mujer de
edad importante, pero esa relacion con el “trato cortesano” que aparece al final de la definicion ha
terminado por colocar esta palabra como sinénimo de “prostituta” o “mujer que regenta un
prostibulo”, que son las dos primeras definiciones que tiene el DRAE hoy para el término. No
creemos que aqui esté insinuando eso, sino que al emplear el vocablo de origen francés en lugar de
“sefiora”, Pancaya indica que a Aglaya no le pega mucho esa voz y le hace un poco de burla porque
es pobre, fea y tuerta, aunque se las da de “sefiora” y estd actuando como si lo fuera. Es decir,
vemos que tiene un tono irénico, en nuestra opinion.

Nuestra autora emplea también recursos retdricos como el calambur, “un juego de palabras
que se produce al reagrupar los vocablos de un enunciado o ciertas silabas que forman parte de esos
vocablos, de tal forma que, sonando lo mismo o parecido, signifiquen cosas distintas™*''. Por
ejemplo, Baco le dice a Saba: “;De esa manera habla quien quiere ser mi ayer no y hoy si? jBrava
denominacién del nombre de yerno!” (p. 200), donde vemos ese juego con “ayer no” y “yerno”.

Igualmente recurre a la paronomasia, a “asociar, dentro de un mismo texto, palabras que
presentan una semejanza fonica y distinto significado". Lo vemos, por ejemplo, en asociaciones
como: Baco-vaca/vaquillas, torneo-tornero, atleta-aleta. La asociacion del nombre de Baco con vaca

209 La negrita es nuestra.

210 Consultado en linea: http://web.frl.es/DA.html (Gltima visita: 23-8-19). Hemos actualizado la ortografia para
facilitar su lectura.

211 Demetrio ESTEBANEZ CALDERON, Diccionario de términos literarios, Madrid, Alianza editorial, 1996, p. 115.
212 Ibidem, p. 809.
69


http://web.frl.es/DA.html

y vaquillas la encontramos bastantes veces en boca de los pretendientes; esto contribuiria a esa
desmitificacion de Baco y a la parodia mitologica al asociar el nombre de un dios con un animal. El
caso de torneo-tornero y atleta-aleta son las paronomasias que caracterizan a las tres Gracias en su
habla, porque son las que escuchamos en su aparicion, cuando entran al palco con su padre para ver
el torneo y dialogan con €l. La primera es Aglaya; su padre le dice que se va a casar con el mejor
“tornero”, y ella responde: “;Yo tornero, padre? No, sino torneador que tornee” (p. 202). Aqui
viene la confusion porque Baco se refiere al que gane el torneo, pero ella entiende que habla de una
persona que se encarga del torno. Después, Eufrosina ha escuchado decir a su padre que ella va a
casarse con el mejor “atleta”, y entiende “aleta”, como femenino de “Aleto”, una de las tres furias
infernales del infierno clasico?”, y por eso responde: “; Yo, cuarta furia infernal, hermana de Aleto,
Tesifone y Megera?” (p. 203). Baco habla de una cosa y ellas entienden otra, y se crea la comicidad
ademas de caracterizar a las Gracias como un poco bobas, cosa que choca con las decisiones que
toman y como actian.

Ademas, tenemos juegos de significado y significante como dilogias, “utilizar una palabra
con dos sentidos o acepciones diferentes dentro de un mismo enunciado”“. En un pasaje antes
citado, Pancaya dice: “se decida por las antiguas decisiones de Rota, tan rota como estd madama
Aglaya” (p. 207), donde tenemos “Rota”, el tribunal eclesidstico, y “rota”, adjetivo. Este ejemplo
estaria también asociado con el tema principal del matrimonio que ya hemos comentado antes, al
emplear al tribunal de la Rota en este juego lingiiistico que termina siendo una atrevida burla al
matrimonio eclesiastico, cosa que no es de extrafiar considerando cémo termina la historia con la
poligamia. Esto le podria haber reportado criticas por la parte méas moralista, pero nada se menciona
en las aprobaciones.

Por ultimo, hallamos multiples y variadas metaforas, como: picar en los ojos (‘provocar a
alguien'), ojo matador, fuego consumidor ('la pasion que le consume'); esta tltima la dice Anga en
su glosa del concurso poético para expresar su pasion por las Gracias. La metafora de la pasion del
amor, el fuego del amor, también la emplean en su glosa Nisa, al decir que “parezco capon asado”,
y Saba al referirse a si mismo como “hecho carbon”. Como hemos visto, estos son solo unos pocos
ejemplos de los muchisimos recursos lingiiisticos que emplea nuestra dramaturga en los entreactos
que analizamos, muestra de que dofia Feliciana fue una auténtica dominadora del lenguaje. Ademas,
como hemos comentado, aqui también se ve una subversion al poner en boca de los hombres los
vulgarismos, las frases hechas, que los caracterizan asi como vulgares, peleles, absurdos, frente a
las Gracias, que no emplean esos coloquialismos pero que si tienen su componente burlesco en el
habla en su presentacion que las muestra como algo simples e ingenuas, aunque luego sus acciones
no refrenden esa idea.

213 Felicidad GONZALEZ SANTAMERA, Fernando DOMENECH (eds.), op. cit., p. 203, nota 68.
214 Demetrio ESTEBANEZ CALDERON, op. cit., p. 291.

70



En resumen, en este ultimo punto hemos estudiado los dos recursos que emplea nuestra
autora para conseguir esa subversion de la que hemos hablado y defendemos en nuestro TFM: la
parodia de la mitologia y, sobre todo, los multiples juegos de lenguaje, verdadero ejemplo del genio
de dona Feliciana y que llevan los usos lingiiisticos barrocos a un estadio superior.

9. CONCLUSIONES GENERALES

En este trabajo hemos intentado, por un lado, reivindicar la figura de dona Feliciana
Enriquez de Guzman, primera mujer espafiola, conocida, que publica una obra de teatro, en 1624,
como pionera en un mundo totalmente masculino. Por otro lado, hemos mostrado cémo subvirtio
las normas de género tanto en su vida como en su obra. En su vida, fue una mujer que se casé
cuando quiso, ya mayor, y con quien ella decidid, cosa extrafia para una mujer del XVII. Ademas,
se nos presenta en su obra como una mujer culta, con amplisimos conocimientos de mitologia y
retorica, que tiene clarisimo que su Unica creacion, la Tragicomedia de los jardines y campos
sabeos, es de la mas alta calidad, hecha solo para los mas doctos como ella. En los tres paratextos
analizados, el prologo, la “Carta a los lectores™ y la “Carta executoria”, hemos visto como no pide
disculpas ni por ser mujer ni por preservar las normas clasicas teatrales, sino que defiende su
condicion de autora con una seguridad extraordinaria, amparandose en su linaje, en sus
conocimientos y en las mujeres que la precedieron.

Después, nos hemos centrado en analizar como subvierte todas las normas de género de la
Espafia del XVII en los entreactos de las tres Gracias Mohosas, donde en un mundo carnavalesco,
totalmente contrario al mostrado en la Tragicomedia, las tres geniales protagonistas, mujeres
activas, resolutivas, que deciden sobre todo lo que acontece en su vida, van a saltarse todas las
normas sociales y determinar que, a su avanzada edad, quieren un matrimonio multiple con sus seis
pretendientes, a cual mas patético y grotesco. Hemos estudiado cdmo se presentan y actiian tanto
los personajes masculinos como femeninos y cémo se cambian los papeles tradicionales en este
caso (ellas deciden como, con quién, cuando, ...). A través de una imagen totalmente parodica y
burlesca, hemos explicado como nuestra autora, en el fondo, hace una defensa del matrimonio libre
desde una Optica absolutamente femenina y moderna empleando recursos como la parodia del
mundo mitologico o, sobre todo, los juegos lingliisticos.

En definitiva, dona Feliciana Enriquez de Guzman se presenta como una verdadera anomalia
en el teatro espafiol del XVII, defendiendo su condiciéon de mujer escritora en un mundo de
hombres, y con una obra realmente sorprendente hoy, que habria hecho las delicias de los
vanguardistas del siglo XX. Una mujer avanzada de su tiempo, que el mundo teatral espafiol debe
recuperar ya.

71



10. BIBLIOGRAFIA

ALBORG, J.L., Historia de la literatura espariola, volumen II, época barroca, Madrid,
Gredos, 1973.

ALCIATO, Emblemas, Sebastian, S. (ed.), Madrid, Akal, 1985.

ALVAR, C., MAINER, J.-C., NAVARRO, R., Breve historia de la literatura espariola,
Madrid, Alianza editorial, 1997.

ALVAREZ SELLERS, M? R., Andlisis y evolucion de la tragedia espaiiola en el Siglo de
Oro. La tragedia amorosa, Kassel, Edition Reichenberger, 1997.

ANDERSON, B. S., ZINSEER, J. P., Historia de las mujeres: una historia propia, II,
Barcelona, Critica, 1991.

AMELANG, J. S., NASH, M. (eds), Historia y género: las mujeres en la Europa moderna y
contemporanea, Valencia, Edicions Alfons el Magnanim, Instituci6 Valenciana d'Estudis i
Investigacid, 1990.

ARELLANO, I., USUNARIZ, J. M. (eds.), El matrimonio en Europa y el mundo hispanico.
Siglos XVI y XVII, Madrid, Visor, 2005.

ARESTI, N., “The Gendered Identities of the 'Lieutenant Nun': Rethinking the Story of a
Female Warrior in Early Modern Spain”, Gender & History, 19/3 (2007), pp. 401-418.

ASENSIO, E., Itinerario del entremés. Desde Lope de Rueda a Quiniones de Benavente,
Madrid, Gredos, 1965.

BARANDA, N., “Las dramaturgas del siglo XVII”, en Arellano, I. (coord.), Paraninfos,
segundones y epigonos de la comedia del siglo de oro, Barcelona, Anthropos, Grupo de
Investigacion Siglo de Oro, 2004, pp. 21-28.

BOLANOS DONOSO, P., Doiia Feliciana Enriquez de Guzmadn. Cronica de un fracaso
vital (1569-1644), Sevilla, Universidad de Sevilla, 2012.

BOLANOS DONOSO, P., “Dofia Feliciana Enriquez de Guzméan y sus fuentes literarias:
examen de la biblioteca de don Francisco de Leon Garavito”, en Teatro de palabras, 1 (2007), pp. 1
-21.

BOLANOS DONOSO, P., “Reescribiendo los anales del teatro sevillano: Felipe IV y la
temporada teatral de 1623-24”, en Bolaios Donoso, P., Dominguez Guzman, A., De Los Reyes

Pefia, M., (coords.), Geh hin und lerne. Homenaje al profesor Klaus Wagner, Sevilla, Universidad
de Sevilla, 2007, pp. 471 — 490.

72



CALDERON DE LA BARCA, P., La vida es sueiio, Morén, C. (ed.), Madrid, Catedra,
Letras Hispanicas, 1989.

CANAVAGGIO, J. (dir.), Historia de la literatura espanola, tomo IIl (siglo XVII),
Barcelona, Ariel, 1995.

CERVANTES, M. de, Don Quijote de la Mancha I, John Jay Allen (ed.), Madrid, Catedra,
Letras Hispanicas, 1990.

CONDE PARRADO, P., DE LA ROSA CUBO, C., “Una lectura de Ovidio en el drama
espaiol del siglo XVII: La Tragicomedia de los jardines y campos sabeos de Feliciana Enriquez de
Guzman”, en Gil-Albarellos Pérez-Pedrero, S., Rodriguez Pequetio, M. (eds.), Ecos silenciados. La
mujer en la literatura espanola. Siglos XII al XVIII, Segovia, Junta de Castilla y Leon, Instituto
Castellano y Leonés de la Lengua, 2006, pp. 253 —261.

DE LA ROSA, C., “Transgresiones de género y parodia mitica en Feliciana Enriquez de
Guzman”, en Celma Valero, M* P., Rodriguez Pequeiio, M. (editoras), Vivir al margen. Mujer,
poder e institucion literaria, Segovia, Junta de Castilla y Leon, Instituto Castellano y Leonés de la
Lengua, 2009, pp. 197 — 206.

DIAZ — PLAJA, G. (dir.), Historia general de las literaturas hispanicas. III. Renacimiento y
Barroco, Barcelona, Vergara, 1968.

DIEZ BORQUE, J. M* (coord.), Historia de la literatura espaiiola, volumen II
(Renacimiento y Barroco), Madrid, Taurus, 1982.

DOMENECH, F., “Feliciana Enriquez de Guzman: una clasicista barroca”, en De Los Reyes
Pefia, M. (ed.), La presencia de la mujer en el teatro barroco espanol, Almagro, 23 y 24 de julio de
1997, Junta de Andalucia, Consejeria de Cultura, Centro de Documentacion de las Artes Escénicas
de Andalucia, Festival de Almagro, 1998, pp. 97 — 124.

EGIDO, A., RICO, F. (dir.), Historia y critica de la literatura espanola, tomo 3/I,
Barcelona, Critica, 1992.

FERRER VALLS, T. “La ruptura del silencio: mujeres dramaturgas en el siglo XVII”, en
Mattalia, S., y Aleza, M. (eds.), Mujeres: escrituras y lenguajes (en la cultura latinoamericana y
espanola), Valencia, Universidad de Valencia, 1995, pp. 91-108.

FERRER VALLS, T., “Mujer y escritura dramatica en el Siglo de Oro: del acatamiento a la
réplica de la convencion teatral”, en De Los Reyes Pefia, M, (ed.), Actas del seminario La
presencia de la mujer en el teatro barroco espariiol, Almagro 23 y 24 de julio de 1997, Junta de
Andalucia, Festival Internacional de Teatro Clasico de Almagro, Coleccion Cuadernos Escénicos,
n°®5, 1998, pp. 11-32.

73



GACTO FERNANDEZ, E., “El delito de bigamia y la inquisicion espafiola”, en: Anuario de
historia  del derecho espaniol, 57 (1987), pp. 465 — 492, consultado en:
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-ElDelitoDeBigamiaY LalnquisicionEspanola-

13453 1.pdf (ultima visita: 7-7-19).

GONZALEZ SANTAMERA, F., DOMENECH, F. (eds.), Maria de Zayas, Feliciana
Enriquez de Guzman, Leonor de la cueva. Teatro de mujeres del Barroco, Madrid, Publicaciones de
la Asociacion de Directores de Escena, 1994,

HORMIGON, I. A. (dir.), Autoras en la historia del teatro espaiiol (1500 — 1994), Madrid,
Publicacidn de la Asociacion de Directores de Escena, 1996.

HUARTE DE SAN JUAN, J., Examen de ingenios para las ciencias, Serés, G. (ed.),
Madrid, Catedra, Letras Hispanicas, 1989.

HUERTA CALVO, J., PERAL VEGA, E., URZAIZ TORTAJADA, H., Teatro espariol [de
la A a la Z], Madrid, Espasa Calpe, p. 2005.

HUERTA CALVO, l., El teatro breve en la edad de oro, Madrid, Laberinto, Coleccion
Arcadia de las Letras, 2001.

IBEAS, N., MILLAN, M? A. (eds.), La conjura del olvido, Barcelona, Icaria editorial, 1997.

MARIN PINA, M? C., “Feliciana Enriquez de Guzman, una dramaturga barroca seducida
por los libros de caballerias”, en Martin, A. L., Quintero, M* C. (eds.), Perspective on early modern
women in Iberia and the Americas: studies in law, society, art and literature in honor of Anne J.
Cruz, Nueva York, Escribana Books, 2015, pp. 596 — 614.

MARIN PINA, M* C., BARANDA LETURIO, N., “Bibliografia de escritoras espafiolas
(Edad Media-siglo XVIII). Una base de datos”, en Close, A. (ed.), Actas del VII congreso de la
AISO (Asociacion Internacional Siglo de Oro), Cambridge, Asociacion Internacional del Siglo de
Oro, 2006, pp. 425-435.

MENENDEZ PELAEZ, J. (coord.), Historia de la literatura espaiiola, volumen II:
Renacimiento y Barroco, Ledn, Everest, 2005.

MONTOTO DE SEDAS, S., Dosia Feliciana Enriquez de Guzman, estudio leido en la Real
Academia Sevillana de Buenas Letras el dia 4 de diciembre de 1914, Sevilla, Imprenta de la
Diputacion Provincial, 1915. Puede consultarse en BIESES (Bibliografia de Escritoras Espafiolas),
publicacion web: http: //www.bieses.net. (ultima visita: 8-7-19)

MORANT, 1. (dir.), Historia de las mujeres en Espaiia y América latina. Volumen II: El
mundo moderno, Madrid, Catedra, 2005.

74


file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-ElDelitoDeBigamiaYLaInquisicionEspanola-134531.pdf
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-ElDelitoDeBigamiaYLaInquisicionEspanola-134531.pdf

MCcVAY Jr., T., “The use of mythology in Feliciana Enriquez de Guzman's Tragicomedia de
los jardines y campos sabeos”, en Hegstrom, V., Williamsen, A. R. (eds.), Engendering the early
modern stage. Women playwrights in the Spanish Empire, Nueva Orleans, University Press of the
South, 1999, pp. 139 — 150.

PEDRAZA, F. B., RODRIGUEZ CACERES, M., Manual de literatura espanola, volumen
1V: Barroco. Teatro, Tafalla, Cénlit ediciones, 1980.

PEREZ, L. C., The dramatic works of Feliciana Enriquez de Guzman, Valencia, Albatros
Hispanofila, 1988.

PERRY, M. E., Ni espada rota ni mujer que trota. Mujer y desorden social en la Sevilla del
Siglo de Oro, Barcelona, Critica, 1993.

REINA RUIZ, M., “Entreactos de la Tragicomedia de los jardines y campos sabeos: galeria
comica de monstruos y deformes”, Hispania, 87/4 (2004), pp. 665 — 674.

REINA RUIZ, M., “Cervantes, Gongora y Feliciana Enriquez de Guzméan: voces
discordantes de la monarquia cémica”, en Vega Garcia-Luengos, G., Urzdiz Tortajada, H., (eds.),
Cuatrocientos anos del Arte nuevo de hacer comedias de Lope de Vega. Actas selectas del XIV
Congreso de la Asociacion Internacional de Teatro Espariol y Novohispano de los Siglos de Oro,
Olmedo, 20 al 23 de julio de 2009, Valladolid, Universidad de Valladolid, Secretariado de
Publicaciones e Intercambio Editorial, 2010, pp. 929 — 936.

REINA RUIZ, M., Monstruos, mujer y teatro en el Barroco. Feliciana Enriquez de
Guzman, primera dramaturga esparnola, Nueva York, Peter Lang Publishing, 2005.

REINA RUIZ, M., “De orgia y bacanal a satira politica: entreactos de la segunda parte de
Los jardines y campos sabeos de Feliciana Enriquez de Guzman”, Bulletin of the Comediantes, 57/1
(2005), pp. 107 — 123.

REYZABAL, M* V., Canon literario y diferencia de género en la educacién, Madrid,
Editorial La Muralla, 2012.

RICO, F. (dir.), Historia y critica de la literatura esparnola, tomo 3 (Siglos de oro: Barroco),
Barcelona, Critica, 1983.

ROBINSON, L. S., “Traicionando nuestro texto. Desafios feministas al canon literario”, en
Sulla, E. (comp.), El canon literario, Madrid, Arco Libros, 1998, pp. 115-137.

ROMERO-DIAZ, N., VOLLENDOREF, L. (eds.), Feliciana Enriquez de Guzmdn, Ana Caro
Mallén, and sor Marcela de San Félix. Women playwrights of early modern Spain, Toronto,
Ontario, Medieval and Renaissance texts and studies, 2016.

75



RODRIGUEZ CAMACHO, L., Manual de historia de la literatura esparniola, volumen I,
siglos XIII al XVII, Madrid, Castalia Universidad, 2009.

RUIZ PEREZ, P., Historia de la literatura esparniola, volumen 3, el siglo del arte nuevo
(1598-1691), Barcelona, Critica, 2010.

RUIZ PEREZ, P., Manual de estudios literarios de los Siglos de Oro, Madrid, Castalia
Universidad, 2003.

SANCHEZ DUENAS, B., De la invisibilidad a la creacion: oralidad, concepcion tedrica y

material preceptivo en la produccion literaria femenina hasta el siglo XVIII, Sevilla, Renacimiento,
2008.

SERRANO Y SANZ, M., Apuntes para una biblioteca de escritoras espainolas, Madrid,
Atlas, 1975 (1* ed: 1903).

SHOWALTER, E. (ed.), The new feminist criticism. Essays on women, literature and
theory, Londres, Virago Press, 1986.

TORRES BARRADO, C., “Quevedo y la mitologia clasica”, Alcantara, 75 (2012), pp. 131-
154.

VALBUENA PRAT, A., Historia de la literatura espariola, volumen III (siglo XVII),
Barcelona, ed. Gustavo Gili, 1992.

VEGA, L. de, Arte nuevo de hacer comedias, edicion critica a cargo de Felipe B. Pedraza
Jiménez, Servicio de publicaciones de la Universidad de Castilla — La Mancha, 2016.

VEGA, L. de, MONROY, C. de, Fuenteovejuna (dos comedias), Lopez Estrada, F. (ed.),
Madrid, Clasicos Castalia, 1991.

VELEZ-SAINZ, J., “Alabanza politica y critica literaria en la Tragicomedia de los jardines
y campos sabeos de Feliciana Enriquez de Guzman”, Bulletin of the Comediantes, 57/1 (2005), pp.
91 —105.

VELEZ-SAINZ, J., El parnaso espaiiol: canon, mecenazgo y propaganda en la poesia del
Siglo de Oro, Madrid, Visor Libros, 2006.

VV.AA. Historia de la literatura espariola, volumen I, desde los origenes al siglo XVII,
Madrid, Catedra, 1990.

WALTHAUS, R., “A garden of her own': Feliciana Enriquez de Guzmén and her
Tragicomedia de los jardines y campos sabeos”, en Bollmann, A. (ed.), 4 place of their own.
Women writers and their social environments (1450-1700), Frankfurt am Main, Peter Lang, 2011,
pp. 121 — 134.

76



WILSON, E. M., MOIR, D., Historia de la literatura espanola 3: Siglos de Oro. Teatro,
Barcelona, Ariel, 1985.

ZAYAS Y SOTOMAYOR, M. de, Novelas amorosas y ejemplares, Olivares, J. (ed.),
Madrid, Catedra, Letras Hispanicas, 2004.

77



