
 

 

Trabajo Fin de Grado 
 

 
 

Écriture et violence dans l’œuvre de 

Virginie Despentes : de Baise-moi et Les 

Jolies Choses à King Kong Théorie  

 
Writing and violence in Virginie Despentes’ literary work: 

from Baise-moi and Les Jolies Choses to King Kong 

Théorie 

 
Autor/es 

Ana Lorenzo Arcos 

 

Director/es 

Nieves Ibeas Vuelta 

 

 

Facultad de Filosofía y Letras / Departamento de Filología Francesa 

 

 

Septiembre 2019  



2 

 

Table de matières  
 

1. INTRODUCTION 3 

2. VIRGINIE DESPENTES DANS LE CHAMP LITTÉRAIRE 4 

2.1. Une posture dans l’écriture contemporaine. 4 

2.2. Le vécu dans l’écriture romanesque. 8 

2.3. Vécu, œuvre littéraire, œuvre théorique. 9 

3. ÉCRITURE ET VIOLENCE 10 

3.1. Le discours du corps féminin 11 

3.2. La féminité comme construction 13 

3.3. L’expression extrême de la violence contre le corps féminin : le viol. 15 

4. CONCLUSION 18 

5. BIBLIOGRAPHIE ET WEBOGRAPHIE 19 

5.1. Corpus analysé 19 

5.2. Bibliographie consultée 19 

5.3. Webographie consultée 20 

 

  



3 

 

 

1. INTRODUCTION  

 

Le but de notre travail est une analyse de la violence dans l’œuvre de Virginie 

Despentes, une des écrivaines contemporaines en langue française des plus polémiques. 

Despentes, depuis sa première publication, Baise-moi, en tant qu’écrivaine, réalise une 

forte critique aux violences faites aux femmes dans et par une société patriarcale que nous 

nous proposons d’étudier dans une partie de sa production littéraire. 

Notre travail est constitué par en deux grandes parties qui se divisent à la fois en 

trois sous-parties. La première partie dessine le cadre et des réflexions conceptuelles ; 

nous y présentons l’auteure Virginie Despentes dans le champ littéraire de la France 

actuelle. En rapport à cela, nous avons décidé de traiter trois thèmes que nous considérons 

important dans notre étude.  

D’un part, la « posture » qu’elle a en tant qu’image publique de la littérature et, 

ainsi, comment elle s’exprime dans la mise en scène. Despentes décide de faire participe 

à son lectorat de son vécu, ce qui nous amène à notre deuxième sous-partie, qui traite 

l’œuvre de Despentes comme autofiction de sorte que nous avons cru nécessaire de faire 

le lien entre son vécu, son œuvre littéraire et son œuvre théorique, à partir des trois 

ouvrages qui comportent notre corpus ; deux romans, Baise-moi et Les Jolies choses et 

son essai King Kong théorie.  

La deuxième partie a un caractère plus pratique ; il s’agit d’une analyse de trois 

sujets liés à la violence que nous avons compris pertinents dans la littérature de 

Despentes : le discours sur le corps féminin, la féminité et le viol. Cette partie est aussi 

divisée en trois sous-parties, la première aborde la violence présente dans le discours du 

corps féminin liée à la violence que les femmes subissent pour « féminiser » leurs corps, 

ainsi que la pression sociale pour être « féminine » dans la société contemporaine. 

Finalement, la dernière sous-partie de notre analyse traite le viol conçu par Virginie 

Despentes comme une expression maximale de la violence.  

 

  



4 

 

 

2. VIRGINIE DESPENTES DANS LE CHAMP LITTÉRAIRE 
    

En vue de notre analyse, il nous a semblé opportun d’apporter quelques données 

sur la place de Virginie Despentes dans le cadre des lettres françaises. Sa place dans 

l’histoire littéraire est liée, entre autres, à deux aspects que nous tenons à souligner dans 

notre travail : son féminisme déclaré et une « posture » déterminée en tant qu’écrivaine. 

En ce qui concerne sa reconnaissance en tant que féministe, dans La littérature française 

au présent, Dominique Viart et Bruno Vercier placent Despentes dans la troisième vague 

féministe avec des auteures comme Catherine Millet ou Hélène Cixous1. Par rapport au 

deuxième volet, Despentes est introduite par Jérome Meizoz dans le livre de Dominique 

Maingueneau Au-delà des œuvres. Les voie de l’analyse du discours littéraire, comme 

exemple de « posture » dans le champ littéraire, en même temps que d’autres auteurs 

contemporains comme Michel Houellebecq2. Nous allons nous arrêter sur ces deux 

facteurs, car, soit par son positionnement et présence dans le champ littéraire, soit par son 

adhésion au féminisme actuel, Virginie Despentes est toujours en ligne de mire. En ce 

sens, nous avons considéré nécessaire d’envisager aussi la notion d’ « autofiction », parce 

que l’œuvre de Despentes est étroitement liée aux événements de sa vie personnelle, 

comme elle-même admet dans ses entretiens et publications.  

 

2.1. Une posture dans l’écriture contemporaine. 
 

Virginie Daget est née en Nancy en 1969. Elle adopte le pseudonyme de Virginie 

Despentes avec la publication de Baise-moi, son premier ouvrage faisant référence au 

quartier de Lyon où elle a vécu une grande partie de sa vie3. Sa production artistique, très 

variée, est composée de nouvelles, de films, de pièces de théâtre, d’essais, de bandes 

dessinées et notamment des romans. Elle a été très publiée ce qui lui a procuré une 

certaine reconnaissance. Elle a reçu plusieurs prix de littérature : le prix de Flore, 1998 et 

le prix Saint-Valentin, 1999, pour Les Jolies Choses ; le prix Trop Virilo, 2010, le prix 

Renaudot, 2010, pour Apocalypse Bébé. Sa production la plus récompensée est sans doute 

sa trilogie Vernon Subutex, publiée entre 2015 et 2017, qui a reçu le prix Anaïs-Nin, 2015, 

le prix Landerneau, 2015, le prix La Coupole, 2015, le prix Roman-News, 2015 et le prix 

de la ville de Deauville, 2016. Enfin, pour sa onzième édition, le Prix de la Bibliothèque 

National de France a été décerné à Virginie Despentes, qui devient ainsi la première 

auteure de fiction à être distinguée par la BnF pour l’ensemble de son œuvre.  

Elle a obtenu donc une reconnaissance et légitimation de sa production littéraire, 

malgré les polémiques qui ont souvent entouré son activité comme écrivaine. D’ailleurs, 

elle a fait partie du jury du prix Femina en 2015 et elle est entrée dans celui du prix 

                                                           
1 Dominique Viart et Bruno Vercier, La littérature française au présent, (Paris : Bordas, 2005), 340. 
2 Jérome Meizoz, « Champ littéraire et analyse de discours : quelles articulations ? », dans Au-delà des 

œuvres. Les voies de l’analyse du discours littéraire, dir. Dominique Maingueneau et Inger Østenstad, 65-

86, (Paris : L’Harmattan, 2010), 82.  
3 « Entretien avec Virginie Despentes », Hors Presse, mai, 2002. https://erato.pagesperso-

orange.fr/horspress/despente.htm  

https://erato.pagesperso-orange.fr/horspress/despente.htm
https://erato.pagesperso-orange.fr/horspress/despente.htm


5 

 

Goncourt à partir de 2016. Le fait d’être dans un jury prouve sa légitimation dans le 

contexte culturel et des lettres françaises, mais, en plus, cela lui permet d’assumer le 

pouvoir de juger et, donc, d’intervenir dans la légitimation d’autres auteur.es et d’autres 

productions littéraires. C’est en ce sens qu’elle affirme :  

« Mais c’est cool d’être dans le jury Goncourt, plus cool que ce à 

quoi je m’attendais. Si un jour on t’appelle, vas-y sans hésiter. Je 

préfère être dans le prix qu’avoir le prix. »4  

 En ce qui concerne son féminisme déclaré, Despentes dénonce la situation des 

femmes dans le domaine des prix littéraires, bien dès sa positon comme jury, bien en tant 

qu’auteure qui a obtenu des prix.5 Elle se prononce dans la scène publique autour de ces 

débats, ce qui contribue à construire une image d’elle-même qu’elle expose dans le champ 

littéraire. 

Virginie Despentes fait partie du groupe des écrivains et écrivaines contemporains 

qui ont ce que Jérôme Meizoz interprète comme une « posture » déterminée dans la scène 

publique. Meizoz alude ainsi à ce qu’il considère être une nouvelle caractéristique de la 

littérature actuelle : en ce sens qu’elle « met en scène, de manière singularisante, la 

position et la trajectoire de l’auteur dans le champ littéraire »6. Dans le champ littéraire 

actuel, plusieurs écrivain.es font des interventions publiques pour parler de leurs œuvres, 

comme Louis-Ferdinand Céline ou Michel Houellebecq7. L’œuvre de Despentes suscite 

la controverse, jusqu’au point qu’on peut affirmer qu’elle a eu « l’impression d’avoir un 

pays contre moi »8, à cause de son style littéraire, très violent et polémique, et aussi par 

le fait qu’elle est une femme qui introduit des personnages féminins très violents. Elle se 

prononce dans la scène publique en acceptant des entretiens et des interviews où elle parle 

de sa littérature, mais aussi de sa vie privée, de sa pensée, de ses sentiments… De ce point 

de vue, notre analyse se propose de mieux comprendre la production littéraire de 

Despentes, et pour y arriver il nous a semblé nécessaire de faire une lecture qui tienne 

compte des expériences personnelles qu’elle introduites dans son essai King Kong 

théorie.   

Despentes reconnait écrire pour transférer des idées, des points de vue qui soient 

utiles pour son lectorat, comme elle explique en 2017 dans un entretien avec Philippe 

Manœuvre dans la revue Paris-Match : 

                                                           
4 « Virginie Despentes, sa rencontre choc avec Philippe Manœuvre », Paris Match,19 juillet, 2017. 

http://www.parismatch.com/Culture/Musique/Viriginie-Despentes-sa-rencontre-choc-avec-Philippe-

Manoeuvre-1312277.  
5 « On s’en tape de savoir si le chef a des ovaires », Libération, 10 avril, 2007. 

https://www.liberation.fr/cahier-special/2007/04/10/on-s-en-tape-de-savoir-si-le-chef-a-des-

ovaires_89980.  
6 Jérome Meizoz, op.cit.,79.  
7 Ibid. 82. 
8 « La métamorphose de Virginie Despentes », La Presse, 20 juin, 2017. 

https://www.lapresse.ca/arts/livres/entrevues/201706/20/01-5109278-la-metamorphose-de-virginie-

despentes.php. 

http://www.parismatch.com/Culture/Musique/Viriginie-Despentes-sa-rencontre-choc-avec-Philippe-Manoeuvre-1312277
http://www.parismatch.com/Culture/Musique/Viriginie-Despentes-sa-rencontre-choc-avec-Philippe-Manoeuvre-1312277
https://www.liberation.fr/cahier-special/2007/04/10/on-s-en-tape-de-savoir-si-le-chef-a-des-ovaires_89980
https://www.liberation.fr/cahier-special/2007/04/10/on-s-en-tape-de-savoir-si-le-chef-a-des-ovaires_89980
https://www.lapresse.ca/arts/livres/entrevues/201706/20/01-5109278-la-metamorphose-de-virginie-despentes.php
https://www.lapresse.ca/arts/livres/entrevues/201706/20/01-5109278-la-metamorphose-de-virginie-despentes.php


6 

 

« […] je continue à lire, donc j’attends des autres ce qu’ils 

attendent de moi : de bons livres. Des livres qui me changent la 

perspective, ou la vie»9.  

Dans ce même entretien, Despentes répond à la question sur le sens de son écriture 

comme lien entre le lectorat qui perçoit certaines expériences ou pensées de la même 

manière :  

« Un roman peut t’aider. À voir les choses, à organiser tes 

pensées, à voir que certaines choses sont pas normales et t’es pas 

la seule à le ressentir comme ça »10.   

D’après ce que la propre auteure déclare, le but de son écriture est donc de 

provoquer une réaction dans son lectorat pour arriver à une déconstruction des mœurs 

préconçues, comme la maternité (vue très fréquemment dans la société contemporaine 

comme but dans la vie d’une femme), la sexualité, la construction de la féminité et du 

genre, entre autres. Donc, pour elle, l’écriture est l’outil qui participa à un changement 

social pour finir avec l’oppression des femmes de la part de cette société androcentrique 

patriarcale.  

King Kong Théorie est son ouvrage théorique par excellence, publiée en 2006, où 

elle présente sa pensée et ses expériences qui ont eu un effet dans sa littérature, et surtout 

celles qui ont trait à sa condition de femme. Dans ce texte, Despentes réfléchit sur le sens 

d’être écrivain.e et sur les tâches qui s’en dérivent. Elle y réfléchit sur les difficultés de 

ce métier et leur rapport au politique :   

« En tant qu’écrivain, le politique s’organise pour me ralentir, me 

handicaper, pas en tant qu’individu mais bien en tant que 

femelle »11  

Elle allude également aux exigences de sa profession et à l’engagement de 

l’écriture considérant que les œuvres doivent avoir comme but une utilité sociale. Alors, 

quand elle finalement arrive à écrire un ouvrage qui peut servir en quelque chose à son 

public, elle trouve son équilibre. D’ailleurs, elle affirme que sa vie a basculé à partir de 

la parution de King Kong Théorie en affirmant, de ce point de vue, sur un certain pouvoir 

des écrivains12. Cet engagement trouve son sens à partir de la présence d’un ensemble de 

connaissances et d’expériences communes.  

« Du coup, quand je l’écris, […] je me dis que je m’adresse à des 

gens qui sont exactement comme moi chez eux quand ils lisent, 

et qui lisent avec le même bagage, et on a un gros bagage. »13  

Ces connaissances et expériences communes se confirment grâce au lectorat, 

conformé essentiellement par des femmes qui se mettent en contact avec elle pour lui 

faire connaître qu’elles partagent des expériences et des situations semblables. Despentes 

                                                           
9 « Virginie Despentes, sa rencontre choc avec Philippe Manœuvre », art.cit. 
10 Ibid.  
11Virginie Despentes, King Kong théorie, (Paris : Éditions Grasset & Fasquelle, 2006), 138.  
12 « Virginie Despentes, sa rencontre choc avec Philippe Manœuvre », art.cit.  
13 « Le Gros Journal avec Virginie Despentes et Sofiane : « Le bitume avec une plume » », Clique Tv, 29 

mai, 2017. http://www.clique.tv/soir-gros-journal-virginie-despentes-sofiane/  

http://www.clique.tv/soir-gros-journal-virginie-despentes-sofiane/


7 

 

montre ce bagage commun dans son essaie quand elle raconte le viol dont elle a été 

victime, un événement qu’elle avait déjà introduit dans son premier roman, comme elle-

même avoue :   

« Dès la publication de Baise-moi, je rencontre des femmes qui 

viennent me raconter ‘j’ai été violée, à tel âge, dans telles 

circonstances’ »14 

D’autre part, l’analyse de l’œuvre de Virginie Despentes reste indissociable du 

féminisme. Virginie Despentes est classée par les historiens de la littérature actuelle, 

comme le fait Dominique Viart, dans ces mouvements des écrivaines féministes de ces 

dernières décennies. Il s’agit d’un féminisme renouvelé qui a pour but de finir avec le 

cliché de ce qu’une femme doit faire ou non.15 Michèle Anne Schaal, historienne 

américaine, s’exprime sur ce sujet du nouvel féminisme français constitué par des « 

jeunes féministes françaises [qui] dénoncent et déconstruisent aussi la catégorie 

universelle de « Femme » »16. Selon Viart, dans la littérature de Virginie Despentes « les 

femmes n’y affirment plus leurs différences : elles rivalisent avec les hommes sur leur 

propre terrain, machiste et cynique. »17. L’historienne de la littérature, Martine Reid 

apporte une autre perspective dans son livre Des femmes en littérature qui place les 

contributions du féminisme français dans le cadre spécifique de l’écriture, pour la 

constatation de cette violence subie par les écrivaines dans une société androcentrique :  

« Il s’agit cette fois de se désolidariser des conduites passées, de 

faire fi des grands auteurs et de tout ce que leur existence, leur 

statut, la manière dont l’histoire les a traités comportent 

d’androcentrisme et de phallocratie, de revendiquer enfin une 

écriture assumant pleinement les causes et les conséquences 

d’une différence explicitement revendiquée. »18   

Despentes participe de manière active dans le mouvement féminisme comme elle-

même exprime dans un entretien accordé au journal Next Libération « Je me sens 

militante féministe quand j’écris des livres, que je fais des films, quand j’écris des 

articles. »19. C’est le cas de son documentaire Mutantes, entre autres dans lequel elle 

déconstruit un modèle de féminité faussement « naturel », montrant tout type de 

physiques et rend visible toute sexualité possible avec le but de représenter aux minorités. 

Ainsi, elle cherche à « ouvrir le débat »20 dans le féminisme français.  

 

                                                           
14 King Kong théorie, op. cit.,19.  
15 Dominique Viart et Bruno Vercier, op. cit, 340.  
16 Michèle Anne Schaal, « Troisième vague féministe américaine et jeune féminisme français ; une 

introduction comparative », Lendemains-Etudes comparées sur la France, nº 145, vol. 37, 23 avril, 2012, 

145.  
17 Dominique Viart et Bruno Vercier, op. cit., 340. 
18 Martine Reid, Des femmes en littérature, (Paris : Éditions Belin, 2010), 10.  
19 « Je me sens militante féministe quand j’écris des livres» Next Libération, 20 mars, 2013. 

https://next.liberation.fr/livres/2013/03/20/dialoguez-avec-virginie-despentes_889964.  
20 « Virginie Despentes : ‘Le féminisme français est bien trop bourgeois’ », 20 minutes, 1 avril, 2011. 

https://www.20minutes.fr/culture/698865-20110401-culture-virginie-despentes-le-feminisme-francais-

bien-trop-bourgeois  

https://next.liberation.fr/livres/2013/03/20/dialoguez-avec-virginie-despentes_889964
https://www.20minutes.fr/culture/698865-20110401-culture-virginie-despentes-le-feminisme-francais-bien-trop-bourgeois
https://www.20minutes.fr/culture/698865-20110401-culture-virginie-despentes-le-feminisme-francais-bien-trop-bourgeois


8 

 

2.2. Le vécu dans l’écriture romanesque.  
 

L’œuvre de Virginie Despentes est lu comme une production littéraire qui est 

classée en tant qu’autofiction dans plusieurs études sur son œuvre comme celui de 

Vincent Landry, « Virginie Despentes et l’autofiction théorique : étude de King Kong 

théorie ». L’autofiction est une des caractéristiques de l’écriture contemporaine. Elle est 

comprise comme un récit de l’expérience, mi- fiction, mi- réel. Le terme a été 

particulièrement développé par Serge Doubrovsky qui la définit comme :  

«la fiction que j'ai décidé en tant qu'écrivain de me donner de moi-

même, y incorporant, au sens plein du terme, l'expérience de 

l'analyse, non point seulement dans la thématique mais dans la 

production du texte »21  

L’autofiction est, donc, subjective, l’auteur.e décide le contenu son œuvre à partir 

de ses expériences personnelles. Parfois, il s’agit d’une décision avouée devant le public, 

et parfois non, ce qui complique la manière comment est forgé le contrat ou pacte de 

lecture qui est définit par Philippe Lejeune comme un « engagement de vérité »22 

 L’auteur.e décide aussi si elle se prononce dans un espace public, c’est-à-dire, si 

elle utilise sa posture pour affirmer que ce qu’elle écrit appartient ou pas aussi à sa vie. 

Dans le cas de Virginie Despentes, elle reconnaît dans le journal Regards qu’«on fait des 

livres qui nous ressemblent, ou ressemblent aux gens qui nous entourent »23  et que les 

événements vécus pendant son enfance et son adolescence ont marqué sa littérature. En 

fait, dans ses romans il y a des expériences qui renvoient à celles qu’elle a vécues, comme 

le viol qu’elle a souffert à l’âge de 17 ans, son expérience comme prostituée, ou même le 

porno présent dans sa vie de jeunesse qui apparaît souvent dans le quotidien de ses 

personnages féminins. Ces expériences reconnues par Despentes font que son œuvre soit 

lue comme un récit autofictionnel, ce qui a amené à Landry à décrire, par exemple,  Baise-

moi comme un ouvrage où Despentes :  

« alterne un récit personnel portant sur son expérience du viol, de 

la prostitution et de la production de pornographie à une réflexion 

théorique sur les rapports entre hommes et femmes. »24 

Le sujet central de notre travail est la violence, parce que Despentes a subi 

violence, comme femme et comme écrivaine et parce que la violence est aussi un des 

thèmes du récit de Despentes qui sert de lien entre la fiction et sa propre vie. Les frontières 

ne sont pas toujours nettes, comme explique Dominique Viart dans La littérature 

française au présent :  

                                                           
21 Serge Doubrovsky, Autobiographie/Vérité/psychanalyse, L'Esprit créateur, vol. XX, n° 3 1980, repris 

dans Autobiographiques de Corneille à Sartre (Paris : Presses universitaires de France, 1988), 77. 
22 Philippe Lejeune, Marie-Claude Penloup, « Cette nappe d’écriture souterraine… », dans Repères, 

recherches en didactique du français langue maternelle, n°34, 2006, L'écriture de soi et l'école, 15. 
23 « Virginie Despentes : « Moi je ne suis pas du tout déprimée, en tout cas pas encore ! » », Regards, 17 

février, 2015. http://www.regards.fr/web/article/virginie-despentes-moi-je-ne-suis.  
24 Vincent Landry, « Virgine Despentes et l’autofiction théorique : étude de King Kong théorie », Revue 

PolitiQueer, 29 décembre, 2017.  

http://www.regards.fr/web/article/virginie-despentes-moi-je-ne-suis


9 

 

« Les oscillations du « je » entre fiction et réel deviennent le seul 

principe directeur du déroulement de souvenirs dont il est vain de 

se demander s’ils sont authentiques ou rêvés. »25 

 Une façon de savoir s’il y a des expériences vécues par elle-même ou non c’est 

grâce à une « posture » qu’elle construit dans l’image publique à partir de laquelle le vécu 

et ses réflexions deviennent essentiels pour la lecture de la production artistique.  

 

 

2.3. Vécu, œuvre littéraire, œuvre théorique.  
 

Dans notre approche de la production romanesque de Virginie Despentes, et 

notamment de Baise-moi et Les Jolies choses, nous avons cru nécessaire de tenir compte 

de King Kong Théorie, texte dans lequel l’auteure introduit des réflexions personnels sur 

la violence qu’elle a vécue. Les œuvres littéraires qui comportent notre corpus de fiction 

sont liées à cet essai qui, paradoxalement, a été publié postérieurement. Les deux romans, 

Baise-moi et Les Jolies Choses, comportent déjà des sujets qu’elle va traiter plus tard dans 

King Kong Théorie. Nous allons nous arrêter premièrement sur les ouvrages littéraires en 

ordre chronologique afin de voir comment Despentes récupère certaines idées et sujets 

quelques années plus tard dans son essai.  

Baise-moi, premier roman de Virginie Despentes, est publié en 1994. Ce roman a 

eu du succès depuis le premier moment, au point d’avoir une adaptation 

cinématographique. Ce roman introduit des passages de violences assidûment : les 

personnages féminins principaux tuent pendant tout le roman, elles souffrent notamment 

des viols et de harcèlement. Baise-moi est l’histoire de deux femmes de classe sociale 

inférieure, Manu et Nadine, qui se croisent dans la gare où elles commencent un voyage 

ensemble sans se connaître. Manu est une ex-actrice porno qui commet un assassinat et 

essaie de s’enfuir. Nadine est une prostituée qui tue sa colocataire dans une crise de nerfs. 

Après leur rencontre, elles volent et tuent pour obtenir de l’argent, fait qui las amène à 

s’enfuir de tous les endroits où elles s’arrêtent pour se reposer. Finalement, cette vie finit 

avec la mort de Manu. Cette publication remprte à Despentes un grand succès parce 

qu’elle y a introduit des personnages féminins violents qui ne s’adaptent pas à ce qu’on 

considère « féminin », comme nous allons voir dans notre analyse. Le film sera censuré 

quelques jours après sa sortie, parce qu’il est classé X à cause des scènes de sexe et 

violence. Un débat s’ouvre dans la France, les milieux sont divisés entre ceux qui sont à 

faveur et ceux qui sont en contre. Finalement, le film sera interdit aux mineurs de 18 ans.26  

Les Jolies Choses, publié en 1998, connaît aussi un énorme succès dès le début et 

reçoit le Prix de Flore et le Prix Saint-Valentin ; il aura aussi par la suite une adaptation 

cinématographique. Ce roman montre jusqu’à quel point l’imposition de la féminité peut 

violenter son personnage féminin principal, Pauline. Les Jolies choses raconte l’histoire 

de deux sœurs jumelles qui sont des pôles contraires, Claudine et Pauline. Claudine 

                                                           
25 Ibid., 37-38.  
26 Damien Simonin, « Problèmes de définition ou définitions du problème ? La « pornographie » dans « 

l’affaire Baise-moi » », Genre, sexualité & société, 2015. http://journals.openedition.org/gss/3672.  

http://journals.openedition.org/gss/3672


10 

 

représente une femme adaptée aux normes du discours patriarcal : elle est aimable, 

complaisante, « belle » selon un canon établit dans la société actuelle. Par contre, Pauline 

rompt avec ce modèle type : elle est rebelle, elle ne pense pas à plaire, elle ne pense qu’à 

elle-même. Elles sont séparées mais Pauline, qui est une artiste mais qui ne sait pas 

chanter, demande à sa sœur de chanter à sa place. Ces vies se croisent encore une fois 

mais pas pour longtemps, parce qu’au début du roman Claudine se suicide, fait qui amène 

à Pauline à remplacer sa sœur. Pauline se voit forcée à s’adapter à la vie qu’avait Pauline 

et le changement qu’elle va devoir subir montre la féminité comme une invention, 

quelque chose que peut être apprise. D’autres thèmes sont développés aussi dans cette 

histoire, comme l’infidélité ou la violence de l’abus de pouvoir.  

King Kong théorie est publié en 2006. Il s’agit d’un essai qui montre la pensée de 

Despentes ainsi que quelques expériences marquantes dans sa vie ou des influences 

qu’elle a eues au long de sa vie, entre lesquelles nous allons retenir celles qui sont liées à 

la violence. Cet essai est une compilation des thèmes que Virginie Despentes a utilisés 

dans ses productions écrites et qui continueront présents dans les publications 

subséquentes. Ce texte est considéré un des manifestes féministes intemporelles à cause 

de sa posture à propos de sujets comme le porno, la prostitution, la sexualité, la 

construction de la féminité, la maternité ou le viol. Cet ouvrage a une grande base 

théorique dans laquelle on trouve des piliers du féminisme du XXe et XXIe comme 

Simone de Beauvoir, Judith Butler, Angela Davis, Camille Paglia, Michelle Perrot, 

Beatriz Preciado ou Virginia Woolf.  

La production littéraire de Despentes compte avec des autres romans comme 

Vernon et Apocalypse Bébé qui traitent aussi ces thèmes mentionnés dans King Kong 

Théorie. Néanmoins, les trois ouvrages qui comportent le corpus de notre analyse sont: 

Baise-moi27, Les Jolies Choses28 et King Kong Théorie29. 

 

3. ÉCRITURE ET VIOLENCE  
 

L’écriture de Virginie Despentes a été considérée violente par les spécialistes de 

la critique littéraire, comme Hélène Sicard-Cowan dans Women in French Studies, en ce 

sens qu’elle est transgressive parce que Despentes fait une « représentation d’héroïnes 

qui ne peuvent pas être fusionnées en un sujet féminin unitaire ».30 Il nous a semblé 

intéressant d’aborder justement la violence inscrite par Virginie Despentes dans la 

construction de certaines de ses personnages et dans les situations vécues par elle et par 

ses personnages. Despentes, en tant que femme, est réceptrice d’une violence produite 

historiquement aux femmes et plus largement comme écrivaine, vue que la présence des 

femmes dans la profession d’écrivan.e est peu reconnue. De ce même point de vue, Mary 

Ann Caws, historienne littéraire, s’exprime dans son introduction au chapitre 

                                                           
27 À partir de ce moment : BM. 
28 À partir de ce moment : LJC. 
29 À partir de ce moment : KKT. 
30 Hélène Sicard-Cowan, « Le féminisme de Virginie Despenes à l’étude dans le roman Baise—moi », dans 

Women in French Studies, 2008, 64. https://muse.jhu.edu/ .  

https://muse.jhu.edu/


11 

 

« Violences » dans sa compilation Écritures de femmes : nouvelles cartographies, elle 

fait une étude sur le lien entre le corps féminin, l’écriture et la violence et se prononce de 

la manière suivante :  

« Que ce soit dans leurs relations personnelles ou dans la sphère 

politique et sociale de la collectivité, les femmes sont souvent 

soumises à la violence dont se rendent coupables les hommes ou 

l’ordre patriarcal, ce qui révèle le versant ombre de la nécessité 

d’une reconnaissance réciproque. Au même titre que leur corps, 

leurs écrits portent la marque de la violence qui leur est faite. »31   

Pour Mary Ann Caws, il y a une violence provoquée par le patriarcat dans 

différents domaines et, entre autres, l’écriture. Dans de nombreux articles, Christine 

Delphy, sociologue et militante féministe, considère le patriarcat qu’elle définit comme 

« le responsable de notre oppression »32 une des causes de la violence faite aux femmes33. 

Pour Delphy, ce qu’il faut faire est « rejeter tous ses présupposés »34 et Despentes décide 

de rompre avec ses mœurs préconçus issus du patriarcat qui ont des effets pour les 

femmes et pour les hommes (KKT,28). Comme elle explique dans King Kong théorie 

cette tradition patriarcal devrait être changée grâce à l’éducation (KKT, 28). Dans notre 

analyse, nous allons traiter la violence dans les situations suivantes : dans le discours du 

corps féminin, dans la construction de la féminité et dans le viol, ce qui est pour Despentes 

l’expression maxime de violence.  

 

3.1. Le discours du corps féminin 
 

L’écriture de Virginie Despentes est liée au corps féminin, à son propre corps- en 

tant qu’auteure et en tant que femme- et celui des personnages, parce que les personnages 

présentés par Despentes sont principalement féminins et, plus concrètement, avec des 

physiques issus des canons esthétiques de la société contemporaine. Ces canons sont 

expliqués par la propre Despentes dans King Kong théorie : 

« Parce que l’idéal de femme blanche, séduisante mais pas pute, 

bien mariée mais pas effacée, travaillant mais sons top réussir, 

pour ne pas écraser son homme, mince mais pas névrosée par la 

nourriture, restant indéfiniment jeune sans se faire défigurer par 

les chirurgiens de l’esthétique […] cette femme blanche heureuse 

qu’on nous brandit tout le temps sous le nez, celle à laquelle on 

devrait faire l’effort de ressembler » (KKT, 13)  

Lorsque nous avançons dans la lecture de son œuvre, l’existence d’une écriture 

corporelle devient indéniable, comme soutient la sociologue experte en genre, Delphine 

                                                           
31  Mary Ann Caws, « Violences » dans Écritures de femmes : nouvelles cartographies, compilé et edité 

par Mary Anna Caws, Mary Jean Green, Maranne Hirsch et Ronne Scharfman, (United States of America : 

Yale University Press, 1996), 92.  
32 Ibid. 
33 Christine Delphy, « Le patriarcat, le féminisme et leurs intellectuelles », Nouvelles Questions Féministes, 

nº 2, Féminisme : quelles politiques ?, (octobre, 1981), 60. http://jstor.org/stable/40619325  
34 Ibid., 65.  

http://jstor.org/stable/40619325


12 

 

Naudier pour qui l’écriture des écrivaines est une « écriture corporelle »35. Despentes, 

dans King Kong théorie, soutient l’importance du corps à l’heure de l’écriture en 

affirmant qu’elle n’aurait pas écrit sa production littéraire si elle était belle, adéquat pour 

le « marché de séductions » (KKT, 28) en affirmant qu’elle est : 

« plutôt King Kong que Kate Moss, comme fille » (KKT, 11).  

Comme nous avons déjà avancé, ses personnages sortent de cette idéal de femme, 

elle revendique la présence des personnages « aux physiques ingrats ou médiocres, 

inaptes à aimer les hommes ou à s’en faire aimer » (KKT, 10). La présence de ce type de 

personnages sert comme revendication à la violence subie par les femmes pour s’adapter 

à cet idéal, ainsi Despentes présente des femmes qui ne sont pas inscrites dans ce marché 

déjà mentionné. Comme dans Les Jolies Choses, Pauline, une des personnages 

principaux, est considérée « moche » par des personnages masculins parce qu’elle n’est 

pas féminine :  

« Je me demande si elle fait pas exprès d’être moche, rien que 

pour m’emmerder. […] Moi, j’aime les femmes qui sont 

féminines. » (LJC, 92) 

De cette même idée, Michèle Perrot affirme dans Mon histoire des femmes le 

corps « a une histoire, physique, esthétique, politique idéelle et matérielle […] »36 Ce 

« bagage commun » du corps féminin définit par Despentes est présent dans sa littérature, 

de manière que le discours du corps constitue un ensemble de traits physiques et de traits 

psychologiques qui ont été cimentés au cours de l'histoire pour les femmes. Despentes 

amène ce discours du corps jusqu’aux limites pour faire une critique à la violence des 

considérations sociales autour du corps féminin, en ce qui concerne ce qu’une femme doit 

faire ou non, comme dans Baise-moi où les deux personnages principaux sont de tueuses, 

ambitieuses qui ne sont ni douces ni aimables, comme nous pouvons constater dans cet 

extrait :   

« Par contre, connard, si tu l’ouvres pas ton coffre de merde, moi 

je m’en carre que t’aies lu Machin et Machin et je me ferai un 

plaisir de t’éclater ta gueule de crétin impassible » (KKT, 251). 

Perrot se prononce aussi dans ce même livre pour affirmer que la société 

s’organise pour oppresser les femmes en imposant des limites et des normes sur ce qu’une 

femme doit faire ou non, comment elles devraient être ou non, qu’est-ce qu’elles peuvent 

montrer ou non. Perrot exprime cette idée des femmes :  

« La femme est d’abord une image. Un visage, un corps, vêtu ou 

nu. La femme est apparences. Et ceci, d’autant plus que la culture 

judéo-chrétienne, elle est assignée au silence du public. Elle doit 

tantôt se cacher, tantôt se montrer. Des codes très précis régissent 

ses apparitions et celles de telle ou telle partie de son corps. 

                                                           
35 Delphine Naudier, « L’écriture-femme, une innovation esthétique emblématique », Sociétés 

contemporaines 2001/4 (nº 44), 64. DOI 10.3917/soco.044.0057  
36 Michelle Perrot, Mon histoire des femmes, (Paris : Éditons de Seuil France Culture, 2006), 51.  



13 

 

Premier commandement des femmes : la beauté. « Sos belle et 

tais-toi » »37  

Le corps féminin est l’axe d’analyse de la violence dans la littérature de Virginie 

Despentes dans les points qui suivent notre analyse. Bien par la rupture avec le corps 

féminin qui s’ajuste aux canons esthétiques imposés par le patriarcat ou bien par les 

violences faites aux personnages féminins.  

 

3.2. La féminité comme construction  
 

L’œuvre de Despentes met en question la féminité, en tant que catégorie naturelle 

essentielle. L’écrivaine se questionne sur la construction de la féminité, comme l’avait 

fait Simone de Beauvoir pour qui « on ne naît pas femme : on le devient »38 , et dont elle 

a lu ses textes qu’elle mentionne plusieurs fois dans son œuvre pour récupérer cette idée 

de devenir que la philosophe avait développé en 1949 dans son célèbre Deuxième Sexe: 

« Aucun destin biologique, psychique, économique ne définit la 

figure que revêt au sein de la société la femelle humaine ; c’est 

l’ensemble de la civilisation qui élabore ce produit intermédiaire 

entre le mâle et le castrat qu’on qualifie de féminin.»39   

Despentes envisage ainsi une féminité construite dont il faut apprendre les codes, 

ce qu’elle a mis en scène dans Les Jolies Choses. Dans ce roman, l’auteure introduit en 

opposition deux personnages principaux : Pauline et Claudine, les deux sœurs jumelles. 

Avant d’analyser ces deux personnages et la construction de la « féminité », nous avons 

trouvé intéressant de voir la définition donnée par Despentes dans King Kong Théorie, 

ainsi que son point de vue sur cette féminité qui, pour elle, est :  

« l’art de la servilité, ne pas parler trop fort, ne pas vouloir prendre 

le pouvoir… » (KKT, 126-127) 

  Dans ce même sens, elle introduira postérieurement cette critique contre les 

canons esthétiques qui conditionnent les femmes et leurs identités dans son œuvre King 

Kong théorie : 

« Jamais aucune société n’a exigé autant de preuves de 

soumissions aux diktats esthétiques, autant de modifications 

corporelles pour féminiser un corps » (KKT, 22) 

Ces « preuves de soumissions » et « modifications corporelles » sont un genre de 

violence qui est enduré par plusieurs de ses femmes de fiction, comme Pauline dans Les 

Jolies Choses ou Séverine dans Baise-moi, entre autres. Dans ces deux cas, les deux 

personnages féminins sont opposés à une autre femme qui constate jusqu’à quel point la 

féminité est artificielle. Nous allons voir le cas de Pauline et son évolution. Pour bien 

                                                           
37 Ibid., 62.  
38 Simone de Beauvoir, Le deuxième sexe II, (Paris : Collection Folio essais (n° 38), Gallimard, 1991), 13. 
39 Ibid. 



14 

 

comprendre cette opposition, nous avons cru nécessaire de faire une analyse de Claudine 

et Pauline suivant la méthodologie de Philippe Hamon pour qui les personnages d’un 

roman ont un « être », c’est-à-dire, un portrait psychologique et physique, et un « faire », 

c’est-à-dire, un rôle ou fonction dans le déroulement du roman. Pour son « être », 

Claudine est socialement considérée belle, parce qu’elle s’assure d’être une « parfaite 

poupée bien arrangée » (LJC, 9). Claudine représente le modèle de « femme féminin » 

selon la définition de Despentes, elle : 

 « laissait le temps passer, exécutait des mouvements de gym pour 

que le moment venu son corps soit impeccable » (LJC, 16) 

Elle est actrice et elle fait tout ce qui est nécessaire pour devenir célèbre, mais elle 

a un comportement plat, peu impulsive qui n’est pas naturel :  

« Révulsion verrouillée, à l’instinct et depuis toujours elle faisait 

ça comme ça, tout son extérieur était souriant, amoureux et 

paisible » (LJC, 16).  

En ce qui concerne son portrait psychologique, elle est aussi très sociable et 

ambitieuse, elle veut être toujours meilleure que sa sœur. Pendant son enfance son père 

l’accuse d’avoir un aspect laid en comparaison avec sa sœur, ce qui la pousse à une 

évolution en ce qui concerne à la féminité pendant son adolescence pour avoir un « corps 

conforme aux modes » (LJC, 92). D’autre part, son « faire », son rôle dans le roman est 

le point clé pour la transformation de sa sœur Pauline dans le roman, parce que elle se 

suicide au début du roman et Pauline doit la substituer. Pauline se voit forcée à construire 

cette féminité, même si elle trouve étrange ce comportement :  

« Claudine cette pauvre idiote, comment a-t-on idée de porter des 

choses pareilles pour faire plaisir à qui, pour ressembler à quoi, 

sale putain pathétique. » (LJC, 100) 

Pauline est présentée par des autres personnages comme une femme grunge, 

bizarre, antipathique, dure et très critique, surtout avec sa sœur et avec la forme de vie de 

celle-ci. Son portrait physique est perçu comme déformé parce que même si elles sont des 

jumelles, on repère les différences, comme lorsque Nicolas, le meilleur ami de sa sœur 

Claudine, la regarde :  

« Il le dévisage, son profil, et elles ont les mêmes traits. Ça ajouté 

à l’antipathie. » (LJC, 35) 

En ce qui concerne son « faire », elle est le personnage principal, le sujet 

d’évolution par excellence qui permet voir la violence qui est imposée par le patriarcat 

pour atteindre cette « féminité ». De ce point de vue, l’évolution de Pauline pour 

ressembler à Claudine offre un intérêt particulier. À notre avis, parce que le processus 

montre combien la construction de la féminité est artificielle. Il s’agit d’un véritable 

travestissement dont Pauline est la protagoniste :  



15 

 

« Elle se regarde se travestir, mettre du rouge à lèvres et 

s’entraîner à marcher, elle se regarde s’occuper d’être dans 

l’imposture » (LJC, 98) 

Elle passe par toute une série de changements qui rappellent aussi le vécu de 

Despentes, comme l’auteure exprime quand elle raconte sa propre expérience ou moment 

de son début comme prostituée : 

« J’étais jusqu’alors une meuf quasiment transparente, cheveux 

courts et baskets sales, brusquement je devenais une créature de 

vice » (KKT, 36)  

  Dans ce même sens, Despentes définit ce processus de transformation comme un 

voyage dans lequel elle se déguise et elle adopte des attitudes qui ne lui sont pas 

naturelles :  

« Ça m’a plu, dans un premier temps, de devenir cette autre fille-

là. Comme de faire un voyage » (KKT, 64) 

 Ainsi, bien à cause du processus de travestissement identitaire ou bien à cause de 

la rupture avec ce genre de « féminité », la violence est étroitement liée à l’œuvre de 

Virginie Despentes.  

 

3.3. L’expression extrême de la violence contre le corps féminin : le 

viol.   
 

Le viol est présenté par Despentes comme une violence dont il ne faut pas parler, 

comme un fait inévitable dans la vie des femmes, comme une situation où la culpabilité 

pèse sur les femmes et comme un fait qui virilise l’homme. Notre analyse présente ces 

différents points de vue de Virginie Despentes :  

« Le viol, l’acte condamné dont on ne doit pas parler, synthétise 

un ensemble de croyances fondamentales concernant la virilité » 

(KKT, 51).  

Dans King Kong Théorie, Virginie Despentes utilise un chapitre entier 

« Impossible de violer cette femme… », pour parler du viol et de la polémique autour du 

sujet. Elle explique le viol qu’elle a subi quand elle avait 17 ans et comment ce sujet est 

devenu un tabou dans sa vie, parce que même si le viol est fait vécu sans cesse 

principalement par des femmes, c’est un thème tabou dans notre société pour les victimes 

et pour les violeurs, L’auteure critique que personne ne parle du sujet du viol. Il s’agit 

d’un mot qui est toujours évité, comme Despentes exemplifie, le mot du viol est refusé :   

« Ils ont « un peu forcé » une fille, ils ont « un peu déconné », elle 

était « trop bourrée » […] » (KKT, 36) 

Elle analyse le viol comme une violence subie par les femmes du simple fait d’être 

femmes. Despentes affirme qu’être une « femme » signifie être en danger, présentant le 



16 

 

viol comme un risque que toutes les femmes devaient prendre pour le simple fait de 

marcher seules dans la nuit. Pour elle, le viol est l’expression extrême de violence, un fait 

qu’il y est dans les vies des femmes, un fait inévitable dans la vie d’une femme, elle 

admet : 

« ça arrive tout le temps. Voilà un acte fédérateur, qui connecte 

toutes les classes, sociales, d’âges, de beautés, et même de 

caractères. » (KKT, 35-36) 

Ce point de vue est soutenu par Camille Paglia, une écrivaine féministe américaine 

qui a eu une grande influence, pour Despentes, en ce qui concerne le sujet du viol. À partir 

de la lecture de Paglia, Despentes commence à parler du viol et à réaliser ce qu’elle a 

vécu. Camille Paglia présente le viol comme une violence que les femmes vont subir, 

comme un « risque inévitable » (KKT, 41) si les femmes veulent sortir de chez elles et ne 

pas rester enfermées pour l’éviter. Despentes admire comment Paglia aborde le viol:   

« nous permettait de nous imaginer en guerrières, non plus 

responsables personnellement de ce qu’elles avaient bien 

cherché, mais victimes ordinaires de ce qu’il faut s’attendre à 

endurer si on est femme et qu’on veut s’aventurer à l’extérieur. » 

(KKT, 43)   

Paglia marque un tournant dans la vie de Despentes parce qu’ « il s’agissait plus 

de nier, ni de succomber, il s’agissait de faire avec » (KKT, 43), et cela se voit reflété 

dans sa littérature ; le viol devient un des thèmes fréquents dans ses romans. Ainsi, 

Despentes critique le manque de gravité que on lui donne « comme s’il constituait une 

situation exceptionnelle » (KKT, 49). Elle dénonce aussi la justification donnée par les 

violeurs pour les viols, en ce sens s’il n’y a pas de résistance, ça signifie que les victimes 

ont voulu (KKT, 35-39). L’éducation est, pour elle, l’origine du problème de cette 

violence :  

« Je suis furieuse contre une société qui m’a éduquée sans jamais 

m’apprendre à blesser un homme s’il m’écarte les cuisses de 

force, alors que cette même société m’a inculquée l’idée que 

c’était un crime dont je ne devais pas me remettre. » (KKT, 47) 

Dans ce même fil, pour elle, le viol a un lien avec la prostitution. Le fait d’être 

violée amène les femmes à un processus de démarrage, parce qu’après un viol une femme 

n’est plus la même. De cette manière, Despentes considère que le viol crée des prostituées 

qui n’ont rien à perdre :   

« Car le viol fabrique les meilleures putes. Une fois ouvertes par 

effraction elles gardent parfois à fleur de peau une flétrissure que 

les hommes aiment, quelque chose de désespéré et séduisant » 

(KKT, 49) 

Baise-moi contient deux scènes de viol, dans deux espaces différents. Dans le 

premier cas, Manu et son amie Karla. À un moment donné, elles se trouvent toutes les 

deux dans la rue lorsque trois garçons s’approchent d’elles et commencent à les harceler. 

Elles marchaient seules dans la nuit et elles sont surprises avec agressivité par ces 



17 

 

hommes, comme si la nuit et la rue présentaient un danger pour elles, idée exprimée 

postérieurement dans King Kong Théorie : 

« il y a une série de marques visibles qu’il faut respecter : peur 

des hommes, de la nuit, de l’autonomie, dégoût du sexe et autres 

joyeusetés. » (KKT, 39) 

 La situation dans le roman est vécue depuis deux points de vue différents et deux 

attitudes envers le viol : celle de la femme qui se laisse faire terrorisée de peur à l’idée de 

mourir, comme c’est le cas de Manu et celle de la femme qui montre résistance à 

l’agression et risque sa mort comme c’est le cas de Karla. Manu a une attitude plate face 

aux violeurs, elle n’y réagit pas parce qu’elle veut s’en sortir vivante et elle a peur que si 

elle bouge, si elle se rebelle, ils la tueront :  

« Elle fait comme on lui dit. Elle se tourne quand on lui dit. […] 

Elle a peur qu’ils cognent trop, qu’ils la démontent vraiment. Elle 

a peur qu’elle en crève » (BM, 60-61) 

Par contre, Karla se révolte, elle crie, elle se batte, elle fait tout ce qu’elle peut 

pour ne pas être violée, même si cela peut lui entraîner des blessures ou même la mort.  

« Karla pleurniche et discute, supplie les mecs de ne pas la 

toucher » (BM, 60) 

L’attitude de Karla récrimine Manu pour son manque de réaction au viol, comme 

si celle-ci était coupable de ce qui vient de lui arriver, au lieu s’accuser les violeurs :  

« Comment t’as pu faire ça ? Comment t’as pu te laisser faire 

comme ça ? » (BM, 64) 

Dans le deuxième cas, le viol est celui de Fatima. Il s’agit d’une amie de Manu et 

Nadine qu’elles rencontrent au cours de leur trajet. Fatima est violée par son propre père, 

dans sa maison, sans violence physique. La grande différence -à part le milieu-, c’est la 

façon comment Fatima raconte l’expérience : il ne s’agit pas d’un mauvais souvenir 

comme peut être celui de Manu:  

« Moi et mon père, on était tout le temps ensemble, ça s’est fait 

tout seul, tout doucement. Je crois que c’est moi qui suis venue 

sur lui. » (BM, 207) 

De cette manière Despentes met en opposition ces deux cas qui réaffirment son 

avis sur le viol : dans n’importe quelle classe, quelle époque ou quelle culture, le viol, un 

fait habituel auquel il faudra lui donner plus d’importance et de visibilité pour finir avec 

lui.  

  



18 

 

4. CONCLUSION  
 

L’analyse présente nous a permis de voir les critiques et les points de vue de 

Virginie Despentes, comme féministe déclarée, en ce qui concerne la violence faite aux 

femmes et comment tout cela a de conséquences dans son œuvre littéraire et théorique.  

Au cours de notre travail, nous avons réalisé que nous ne pouvons pas séparer la 

violence subie par ses personnages féminins fictionnels de la violence qu’elle-même a 

vécue. Son essai King Kong Théorie et sa posture dans l’écriture contemporaine s’est 

avéré, en effet, très important pour analyser la violence et le lien entre le vécu et la fiction 

à partir de Baise-moi et Les Jolies choses. D’ailleurs, même si sa publication est 

postérieure à celle des romans de notre corpus, nous avons constaté de la présence du 

vécu, plus précisément tenant compte de la violence, est indéniable dans Baise-moi et Les 

Jolies choses. La littérature-fiction avance, dans ces cas-ci les réflexions sur le vécu et 

sur l’écriture, et l’essai récupère et éclaire en quelque sorte ce qui a déjà été écrit dans ces 

deux romans. 

Nous avons observé comment le discours du corps féminin se voit affété par une 

histoire commune aux femmes, ce qui est nommé par Despentes comme le « bagage 

commun ».  L’introduction de personnages féminins violents amènent à une rupture avec 

la construction de la féminité, à travers d’oppositions, moyen utilisé plusieurs fois par 

Virginie Despentes, ces oppositions conduisent le récit vers une évolution qui montre 

jusqu’à quel point la féminité est une construction sociale. Et finalement, parmi les actes 

violentes représentes dans les ouvrages de l’auteure, celui qui a le plus d’importance pour 

elle est le viol. Le viol reste la violence qui lie les femmes sans tenir compte de leur classe, 

leur culture ou leur époque. Cette violence est un moyen d’oppression qui reste tabou et 

inévitable au même temps.  

Les violences introduites par Despentes se mettent en relation dans un récit cru 

avec un langage vulgaire, trait distinctif de l’auteure, que nous avons respecté dans sa 

littéralité dans nos citations. 

 

  



19 

 

5. BIBLIOGRAPHIE ET WEBOGRAPHIE  
 

5.1. Corpus analysé  
 

Despentes, Virginie. Baise-moi. Paris : Éditions Grasset & Fasquelle, 1993. 

Despentes, Virginie. King Kong Théorie. Paris : Éditions Grasset & Fasquelle, 

2006.  

Despentes, Virginie. Les Jolies Choses. Paris : Éditions Grasset & Fasquelle, 

1998.  

 

5.2. Bibliographie consultée 
 

Beauvoir, Simone de. Le deuxième sexe II. Paris : Collection Folio essais (n° 38), 

Gallimard, 1991. 

Caws, Mary Ann. « Violences ». Dans Écritures de femmes : nouvelles 

cartographies, compilé et édité par Mary Anna Cas, Mary Jean Green, Maranne Hirsch 

et Ronne Scharfman. United States of America : Yale University Press, 1996.   

Delphy, Christine. « Le patriarcat, le féminisme et leurs intellectuelles ». 

Nouvelles Questions Féministes, nº 2, Féminisme : quelles politiques ? Octobre, 1981. 

http://jstor.org/stable/40619325  

Doubrovsky, Serge. « Autobiographie/Vérité/psychanalyse ». L'Esprit créateur, 

vol. XX, n° 3 1980, repris dans Autobiographiques de Corneille à Sartre. Paris : Presses 

universitaires de France, 1988.  

Landry, Vincent. « Virginie Despentes et l’autofiction théorique : étude de King 

Kong théorie ». Revue PolitiQueer. 29 décembre, 2017. 

https://revuepolitiqueer.wordpress.com/2017/12/29/virgine-despentes-et-lautofiction-

theorique-etude-de-king-kong-theorie/ 

Lejeune, Philippe et Marie-Claude Penloup. « Cette nappe d’écriture 

souterraine… ». Dans Repères, recherches en didactique du français langue maternelle, 

n°34, 2006. L'écriture de soi et l'école. 13-20. 

Naudier, Delphine. « L’écriture-femme, une innovation esthétique emblématique 

». Dans Sociétés contemporaines 2001/4 (nº 44). DOI 10.3917/soco.044.0057  

Meizoz, Jérome. « Champ littéraire et analyse de discours : quelles articulations ? 

». Dans Au-delà des œuvres. Les voies de l’analyse du discours littéraire, sous la direction 

de Dominique Maingueneau et Inger Østenstad, 65-86. Paris : L’Harmattan, 2010.   

Perrot, Michelle. Mon histoire des femmes. Paris : Éditons de Seuil France 

Culture, 2006.  

Reid, Martine. Des femmes en littérature. Paris : Éditions Belin, 2010.  

https://revuepolitiqueer.wordpress.com/2017/12/29/virgine-despentes-et-lautofiction-theorique-etude-de-king-kong-theorie/
https://revuepolitiqueer.wordpress.com/2017/12/29/virgine-despentes-et-lautofiction-theorique-etude-de-king-kong-theorie/


20 

 

Schaal, Michèle Anne. « Troisième vague féministe américaine et jeune 

féminisme français ; une introduction comparative ». Lendemains-Etudes comparées sur 

la France, nº 145, vol. 37. 23 avril, 2012.  

Sicard-Cowan, Hélène. « Le féminisme de Virginie Despentes à l’étude dans le 

roman Baise—moi ». Dans Women in French Studies. 2008. https://muse.jhu.edu/.  

Simonin, Damien. « Problèmes de définition ou définitions du problème ? La « 

pornographie » dans « l’affaire Baise-moi » ». Genre, sexualité & société. 2015. 

http://journals.openedition.org/gss/3672.  

Viart, Dominique et Bruno Vercier. La littérature française au présent. Paris : 

Bordas, 2005. 

 

5.3. Webographie consultée 
 

« Entretien avec Virginie Despentes ». Hors Presse, mai, 2002. 

https://erato.pagesperso-orange.fr/horspress/despente.htm  

« Je me sens militante féministe quand j’écris des livres ». Next Libération. 20 

mars, 2013. https://next.liberation.fr/livres/2013/03/20/dialoguez-avec-virginie-

despentes_889964.  

« La métamorphose de Virginie Despentes ». La Presse. 20 juin, 2017. 

https://www.lapresse.ca/arts/livres/entrevues/201706/20/01-5109278-la-metamorphose-

de-virginie-despentes.php. 

 « Le Gros Journal avec Virginie Despentes et Sofiane :  ‘Le bitume avec une 

plume’ ». Clique Tv. 29 mai, 2017. http://www.clique.tv/soir-gros-journal-virginie-

despentes-sofiane/ 

« On s’en tape de savoir si le chef a des ovaires ». Libération. 10 avril, 2007. 

https://www.liberation.fr/cahier-special/2007/04/10/on-s-en-tape-de-savoir-si-le-chef-a-

des-ovaires_89980.  

« Virginie Despentes : ‘Le féminisme français est bien trop bourgeois’ ». 20 

minutes. 1 avril, 2011. https://www.20minutes.fr/culture/698865-20110401-culture-

virginie-despentes-le-feminisme-francais-bien-trop-bourgeois 

 « Virginie Despentes : ‘Moi je ne suis pas du tout déprimée, en tout cas pas encore 

!’ ». Regards. 17 février, 2015. http://www.regards.fr/web/article/virginie-despentes-

moi-je-ne-suis.  

« Virginie Despentes, sa rencontre choc avec Philippe Manœuvre ». Paris 

Match,19 juillet, 2017. http://www.parismatch.com/Culture/Musique/Viriginie-

Despentes-sa-rencontre-choc-avec-Philippe-Manoeuvre-1312277. 

 

 

https://erato.pagesperso-orange.fr/horspress/despente.htm
http://www.clique.tv/soir-gros-journal-virginie-despentes-sofiane/
http://www.clique.tv/soir-gros-journal-virginie-despentes-sofiane/
https://www.20minutes.fr/culture/698865-20110401-culture-virginie-despentes-le-feminisme-francais-bien-trop-bourgeois
https://www.20minutes.fr/culture/698865-20110401-culture-virginie-despentes-le-feminisme-francais-bien-trop-bourgeois

