
 
 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 
 

 

Educación en «buenas costumbres» de los 

caballeros en la Europa de la Baja Edad Media 

 

«Good manners» education of knights in the 

Europe of the Low Middle Ages 

 
Autor 

 

Francisco Ángel Grau Senar 

 

  

 
Directora 

 

María Narbona Cárceles 

 

 

 
Facultad de Filosofía y Letras 

Grado en Historia 

2019 

 



2 
 

El presente trabajo tiene como objeto presentar, a grandes rasgos, la educación 

que recibieron durante la Baja Edad Media los caballeros basada en la toma de «buenas 

costumbres». La responsabilidad social que le fue otorgada a este grupo necesitó de una 

cautelosa educación en ciertos valores obtenidos a raíz de un sofisticado proceso 

educativo. Por tanto, se abordan temas como el recorrido vital de los caballeros junto con 

el valor que se le dio a la experiencia y las principales actitudes, tanto positivas como 

negativas, en los ámbitos en lo que desarrollaba su vida: religioso, social, económico y 

político-guerrero. Este trabajo ha sido realizado con fuentes primarias y secundarias para 

analizar sucintamente los aspectos teóricos en los que fue educado el caballero. Es un 

tema en el que aún se debe profundizar, aunque ya despuntan algunas obras de referencia. 

Palabras clave: Baja Edad Media, caballero, buenas costumbres, proceso 

educativo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

ÍNDICE 

1. CUESTIONES INTRODUCTORIAS .................................................................................................. 4 

1.1. OBJETIVOS CONCRETOS DEL TRABAJO ............................................................................................... 4 
1.2. JUSTIFICACIÓN DEL TEMA .................................................................................................................. 5 
1.3. ESTADO DE LA CUESTIÓN Y FUENTES EMPLEADAS ............................................................................. 6 
1.4. ESTRUCTURA DEL TRABAJO ............................................................................................................... 7 

2. INTRODUCCIÓN A LA EDUCACIÓN MORAL DEL CABALLERO........................................... 9 

2.1. LA EDUCACIÓN MEDIEVAL: VINCULACIÓN DE LA TEORÍA Y LA PRÁCTICA .......................................... 9 
2.2. EL CABALLERO EN LA EDAD MEDIA ................................................................................................ 11 

3. EDUCACIÓN Y EDAD ....................................................................................................................... 13 

3.1. EL EDUCANDO Y SU EVOLUCIÓN PERSONAL ..................................................................................... 14 
3.2. LA FIGURA DEL EDUCADOR Y SU METODOLOGÍA .............................................................................. 17 

4. LA EDUCACIÓN AMOROSA RESPECTO A DIOS ...................................................................... 20 

4.1. AMOR Y TEMOR A DIOS .................................................................................................................... 22 
4.2. LA VISIÓN DE DIOS HACIA EL CABALLERO MEDIEVAL ...................................................................... 25 
4.3. SANTOS GUERREROS: EL CASO DE SAN JORGE.................................................................................. 26 

5. EL AMOR AL PRÓJIMO: LAS RELACIONES SOCIALES ........................................................ 28 

5.1. PADRE Y MADRE .............................................................................................................................. 29 
5.2. AMADAS Y ESPOSAS ......................................................................................................................... 31 
5.3. LAS RELACIONES DE AMISTAD Y LOS CONSEJEROS ........................................................................... 33 

6. MANTENIMIENTO DE LOS ELEMENTOS EXTERNOS Y MORAL ECONÓMICA ............. 35 

6.1. CABALLERO: CABALLO Y PANOPLIA ................................................................................................. 37 
6.2. LINAJE CABALLERESCO Y SU VINCULACIÓN A LA RIQUEZA: ACTITUD DEL CABALLERO ................... 39 
6.3. CONSIDERACIONES DE LA POBREZA Y LA DEFENSA DEL CABALLERO ............................................... 40 
6.4. RIQUEZA Y AVARICIA ....................................................................................................................... 42 

7. CONFIGURACIÓN DE LA MENTALIDAD BÉLICA ................................................................... 43 

7.1. HISTORIA, ESPEJOS Y LINAJES .......................................................................................................... 44 
7.2. CONSTRUCCIÓN DE LA FIGURA DEL ENEMIGO: MENTALIDAD DE CRUZADA ...................................... 47 
7.3. ¿OCIO? DOCTRINA BÉLICA EN LAS ACTIVIDADES LÚDICAS: EL AJEDREZ .......................................... 49 

8. CONCLUSIONES ................................................................................................................................ 52 

9. BIBLIOGRAFIA .................................................................................................................................. 55 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

1. Cuestiones introductorias 

1.1. Objetivos concretos del trabajo 

El trabajo tiene la intención de mostrar la percepción que se tenía en la Baja Edad 

Media del cómo debía ser el caballero perfecto en el imaginario colectivo. Tal estadio de 

perfección -o al menos, su intento- se alcanzaba mediante un proceso que duraba años, e 

incluso décadas. En ellos, el futuro caballero iba a ser instruido en una serie de aspectos 

que le ayudaban a ser esa figura que la sociedad de su época esperaba entre los miembros 

de la nobleza de sangre. Además, debe mencionarse que, desde finales del siglo XII en 

toda Europa se había dado un cambio paulatino en la percepción del caballero. Pasó de 

ser un tópico ideal basado en actos que ensalzasen la fuerza de los caballeros a otro basado 

en la penetración de nuevos valores relativos a la cortesía. 

Es por tanto que, el principal de los objetivos es presentar la figura del caballero 

ideal impregnado en unos valores determinados. Tales valores, denominados 

unitariamente como «virtudes» o «buenas costumbres», al ser definidos mostraron varios 

aspectos que dieron a entender algunas facetas del caballero. En primer lugar, una 

definición positiva que explicaba la actitud que se debía esperar del caballero. Así como, 

en segundo lugar, una manifestación de los «vicios» que se debían evitar porque se 

alejaban del ideal caballeresco. Con ello pueden observarse las pautas de comportamiento 

que debían seguir diariamente los caballeros a lo largo de su vida. Cierto es que existieron 

particularidades en dependencia de su situación. Por ejemplo, a los futuros reyes se les 

educó con mayor intensidad en política. Pero, la mayor parte de la educación moral se 

dirigió en general a todos caballeros. 

Otro de los objetivos del trabajo, de carácter más bien indirecto, es la 

desmitificación del caballero vinculado solo a una condición militar. No significa ello que 

se tenga una idea peyorativa sino más bien que muestra también otras facetas de su vida 

fuera del campo de batalla. A su vez, también deben buscarse diversas ópticas relativas a 

su condición militar. Ello permite relacionarlo tanto con su relación con Dios como con 

el proceso mediante el que se constituía la figura del enemigo.  

Es decir, a pesar de que el objetivo principal queda plasmado en el título del 

trabajo, es cierto que su realización busca mostrar una faceta de una de las figuras que, 

en la actualidad, dentro de todos componentes del medievo despierta el interés de muchas 

personas. Una faceta que no es que sea desconocida, más bien permanece oculta debido 

a la focalización de otros ámbitos del mundo caballeresco.  

 



5 
 

1.2. Justificación del tema 

A la hora de realizar un trabajo académico como es este, lo principal es que el 

tema seleccionado haya sido tratado historiográficamente. Por ejemplo, a la hora de 

querer ahondar en la educación en valores morales del pueblo llano, más allá de las 

fuentes religiosas posiblemente sea difícil poder ahondar en esta educación.  

En un principio, el trabajo iba a abordar muchos más apartados. Iban a ser 

analizados, además de los caballeros medievales, sus homólogas femeninas, es decir, las 

damas. Es decir, el objetivo del trabajo iba a ser presentar un panorama completo de la 

educación de la élite bajomedieval. Sin embargo, la gran extensión del tema me obligó 

recortar algunas cuestiones. Pero, aunque no vayan a ser las damas y el estamento 

religioso los protagonistas, de una manera u otra aparecen a lo largo del ensayo.  

Tras haber elegido analizar a los caballeros tampoco van a ser abordados algunos 

aspectos como la educación física y la educación cultural. Las dos fueron esenciales, 

sobre todo la primera debido a su pertinencia en las empresas bélicas. Sin embargo, y a 

pesar de que también son explicados algunos datos sueltos de estos temas, preferí unificar 

el tema para ahondar los aspectos más bien cotidianos. Es decir, indagar acerca de las 

etapas de la vida de los caballeros, su concepción de la economía, las relaciones sociales 

o el pensamiento religioso.   

Es por ello por lo que la educación moral de los caballeros es tan atractiva. La 

existencia de fuentes de muy diversa naturaleza permite estudiar los aspectos anunciados. 

En primer lugar, sirve para analizar todos los ámbitos de la vida caballeresca. Permite 

seguir el trayecto en el proceso educativo tanto en la figura del educando como en la del 

educador. Además, en segundo lugar, esta educación moral se puede poner de manifiesto 

con ejemplos concretos. Por tanto, pueden analizarse las actitudes de los caballeros y 

encontrar sus porqués.  

Por otra parte, el motivo de situar el análisis en el periodo de la Baja Edad Media 

europea se debe a que, como se ha comentado anteriormente, es un momento de cambio. 

Por tanto, es interesante contemplar como las actitudes caballerescas evolucionaron hacia 

el ideal cortés. Así nació el tópico del caballero culto y educado cuyo objetivo era alcanzar 

el amor de una dama. Hoy día, el concepto «caballeresco» o el término «caballero» 

referidos a un varón le otorgan a éste un sentido positivo basado en buenos modales y una 

correcta educación. Si ha llegado al imaginario colectivo actual, resulta, cuanto menos 

curioso, el comprender cómo eran esas buenas costumbres, cómo era el ideal del 



6 
 

caballero. A su vez, posiblemente el principal identificador de la Edad Media es el 

caballero, lo que suscita interés en comprenderles.  

 

1.3. Estado de la cuestión y fuentes empleadas 

La educación medieval es un tema que ha comenzado a ser tratado 

historiográficamente en las últimas décadas. Sin embargo, como recogió Josué Villa 

Prieto en su artículo Introducción a la historiografía de la educación medieval (2016), lo 

que falta es colaboración1. El espectro educativo en el que se ha centrado este trabajo, por 

ejemplo, ha recogido aspectos tanto religiosos, sociales, militares y económicos. Cada 

una de estas cuatro disciplinas son objeto protagonista de una ciencia concreta. A su vez, 

temas como las etapas de la vida están relacionados con cuestiones incluso biológicas. 

Pero, sin duda, las ciencias que mayormente auxiliarían a la Historia de la educación 

serían tanto Psicología como Pedagogía. Por tanto, la acometida de trabajos como estos 

muestra el valor de la interdisciplina académica. Otro de los objetivos a cumplir por la 

comunidad científica debería ser la sincronía respecto a una Historia de la Educación. 

Ello tras pasar del nivel nacional al ámbito europeo. Para ello se deben tener en cuenta 

diferencias en dependencia a las tradiciones historiográficas de cada país2.   

Este trabajo ha tenido, desde luego, una visión eurocentrista. Sí que uno de los 

artículos, concretamente el de Nicolás Martínez Sáez, relaciona a las mujeres con la 

instalación de los valores cortesanos en los caballeros, para compararlo luego con la 

conquista de América3 y ofrecer una visión extraeuropea y una nueva vía de estudio de la 

repercusión de los acontecimientos europeos medievales en el futuro inmediato 

americano. Además, en esta línea, se comienzan a establecer algunas similitudes con otros 

homólogos extraeuropeos. Es el caso de la comparativa que realiza, por ejemplo, Antonio 

Rodríguez González entre samuráis y caballeros4. Aunque no se haya empleado para este 

trabajo, este artículo ofrece una visión relativa a la universalidad de las «buenas 

costumbres». 

                                                           
1 VILLA PRIETO, Josué, «Introducción a la historiografía medieval», en Tiempo y Sociedad, nº 25, 2016 (p. 

19) 
2 Ibidem (p. 20) 
3 MARTÍNEZ SÁEZ, Nicolás, «La mujer que civiliza: de la cortesía medieval a la conquista americana», en 

Revista Chilena de Estudios Medievales, nº 7, 2015 (pp. 95-106) 
4 RODRÍGUEZ GONZÁLEZ, Antonio, «Feudalismo en las Antípodas: Comparación entre un caballero 

medieval europeo y un guerrero samurái», en Kokoro: Revista para la difusión de la cultura japonesa, nº 

13, 2013 (pp. 2-23) 



7 
 

La mayoría de las fuentes empleadas para el trabajo han sido de carácter 

secundario, como se puede observar en el repertorio bibliográfico. Algunas de las obras 

abordan las teorías educativas de personajes concretos, como, por ejemplo, Ramón Llull 

o don Juan Manuel; otras analizan algún valor concreto, como la crueldad, y otras los 

«espejos», es decir, los tratados o manuales principales que indicaban la vía para alcanzar 

tales valores. Sin embargo, es necesario señalar que gran parte de las obras corresponden 

a estudios de filólogos. Vinculados al campo de la literatura, el análisis de estas obras ha 

permitido poder desentrañar algunas visiones, como, por ejemplo, la tenida hacia la vejez 

de los caballeros.  

 En este trabajo se han empleado también tres tipos de fuentes primarias 

diferentes. En todo caso, se trata de ediciones realizadas para facilitar su manejo. Las 

primeras fuentes son breves extractos contenidos en frases sueltas en artículos científicos. 

El segundo de los ejemplos corresponde a los extraídos directamente de las Partidas de 

Alfonso X. A pesar de que no se ha abusado de esta fuente, bien es cierto que la 

concepción directa de un monarca ha permitido testimoniar algunas facetas cotidianas. 

Además, también es curioso el uso del propio rey en citas de autores de la Antigüedad, lo 

que muestra la influencia ejercida siglo tras siglos de estos eruditos.  

Pero, sin duda y, en tercer lugar, la fuente principal que se ha utilizado en este 

trabajo ha sido Flor de virtudes, obra escrita en Italia durante el primer cuarto del siglo 

XIV y que recoge una gran cantidad de citas de autores de la antigüedad. En este trabajo 

se ha empleado la edición de Ana Mateo Palacios a partir de la edición impresa en 

Zaragoza a finales del siglo XV. Ya solo la cronología muestra la repercusión que debió 

tener sobre los lectores de finales del medievo que, seguramente, fueron la élite masculina 

alfabetizada. Es más, las citas están dirigidas indudablemente a un público masculino. Es 

cierto que lo más complicado ha sido situar cada una de las citas en su apartado, aunque 

ha permitido dar una visión global de prácticamente todos los apartados del trabajo. 

 

1.4. Estructura del trabajo 

Como se ha adelantado en los apartados anteriores, el fin del trabajo ha sido 

aproximar dos mentalidades que tuvieron la misma meta. La primera la de los educadores 

que se centraron en generar un tipo de caballero ideal basado en unas costumbres de 

consideraron óptimas para su ejercicio. Por otra parte, la de los caballeros, en un momento 

de su vida educandos de tales educadores, cuyo fin era adoptar esas pautas para complacer 

al común de la sociedad en su labor encomendada por Dios. Durante los siglos centrales 



8 
 

medievales el caballero fue un militar, un profesional cuya disponibilidad tuvo que ser 

prácticamente total, aunque ello no implicase que todo el tiempo lo dedicasen al ejercicio 

de la guerra. A partir de la Baja Edad Media cambió esta consideración. En muchos casos 

hubo caballeros que no se distinguieron del resto de la sociedad por el militarismo y se 

dedicaron solo a la política o fueron cortesanos.   

Por tanto, se han establecido una serie de apartados para analizar el modus vivendi 

caballeresco. El recorrido comienza con un análisis de los conceptos básicos con el 

objetivo de definir el título del trabajo y colocar las cuestiones elementales que se van a 

analizar. Posteriormente, y muy ligado al primer apartado, se procederá a describir a los 

actores que protagonizan el proceso educativo. Para ello se realizará un recorrido por las 

diferentes etapas de la vida y los conocimientos que se adquirían de forma paulatina en 

los que se pretendía instruir al futuro caballero. 

A partir de ese momento, los siguientes capítulos abordan las relaciones del 

caballero con Dios y las personas. En primer lugar, la relación del caballero con Dios, 

tema en el que se aborda la cuestión del amor a Dios, así como la idea que tenían los 

caballeros del amor que Dios les profesaba. Ello sumado a un sucinto análisis de las 

devociones guerreras. Para ello, se ha tomado como observatorio ejemplar el Aragón 

medieval y su santo por antonomasia: San Jorge. Una vez abordado el amor espiritual, el 

siguiente capítulo está dedicado al amor del caballero por sus semejantes, es decir, las 

relaciones horizontales. Relaciones, todas ellas, que mantuvieron con la élite laica. 

Tras este capítulo, se analiza también la ética económica. En primer lugar, con 

una descripción de la situación económica al caballero para valorar su gasto diario en sus 

elementos como fue el caballo o el mantenimiento intergeneracional de las armas. A ello, 

en segundo lugar, hay que sumar, además, la consideración que todo caballero debía tener 

hacia los más pobres y, por tanto, el establecimiento de relaciones verticales. Para ello, 

se analizan las advertencias de los teóricos acerca de la gestión del dinero, tanto del 

empobrecimiento como del enriquecimiento excesivo.  

Por último, se realiza un análisis de la progresiva constitución de la mentalidad 

bélica del caballero. Todo ello se realizará en este trabajo a través del estudio de las obras 

históricas, los espejos de príncipes y la idea del linaje. Además, comparar estos tres 

ejemplos con la construcción de una visión del enemigo que había que combatir. A todas 

estas cuestiones se añadirá, finalmente, el estudio del ocio del caballero en tiempos de 

paz, analizado a través del juego del ajedrez hasta qué punto se mantuvo la mentalidad 

bélica en tiempos de paz. 



9 
 

2. Introducción a la educación moral del caballero 

Antes de comenzar a analizar todo lo relativo a la educación en «buenas 

costumbres» de los caballeros en la Europa de la Baja Edad Media, se deben matizar una 

serie de términos. Principalmente, debe comentarse que la educación entre los siglos XIII 

al XV en el continente europeo estaba concebida como la profesionalización de los 

educandos. Es decir, los métodos educativos fueron diversos y dependientes de los grupos 

sociales a los que educandos pertenecieron. Los vestigios que han llegado a la actualidad 

de los distintos sistemas educativos son variables ya que la mayoría de éstos los 

vinculados a la élite alfabetizada. La cultura escrita se difundió entre la nobleza y la 

Iglesia que se preocuparon de teorizar acerca de la metodología educativa. Es por ello por 

lo que se concibe a las élites como los promotores de la pedagogía en tiempos 

medievales5.  

 

2.1. La educación medieval: vinculación de la teoría y la práctica 

Hoy día, el concepto «educar» cuenta con un total de cinco acepciones según el 

Diccionario de la Real Academia Española de la Lengua. En éstas se hace referencia a 

distintos aspectos que van a ser tratados en el presente trabajo: cómo encaminar al 

educando, lecciones de urbanidad y cortesía o sobre moralidad e intelectualismo, 

incluidas también referencias hacia la educación física. Sin embargo, solo en las dos 

últimas acepciones se alude a que esta educación es ejercida por personas adultas hacia 

niños o jóvenes6. En el Diccionario de Autoridades (1726-1739), primer repertorio 

lexicográfico de lengua castellana, se observa una parca definición del concepto 

«educación» respecto a la actual, pero en la que subyacen las ideas elementales. Éste 

alude a la crianza, la enseñanza y la doctrina, por lo que restringe el perfil del educando 

a «los niños en sus primeros años», mientras que el de «educar» queda reservado a la 

«juventud»7. Por tanto, ello da a entender que los partícipes en el proceso educativo 

fueron educadores y educandos. Sendas figuras quedaron diferenciadas en dependencia 

de la edad y la experiencia, por lo que existió una relación de subordinación los segundos 

                                                           
5 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura en la nobleza (siglos XIII-XV)», en Anuario de estudios 

medievales, nº 21, 1991. (p. 587) 
6 Diccionario de la Real Academia Española de la Lengua (https://dle.rae.es/?id=EOHRlk5) [consultado 

el día: 11/07/2019]. Correspondiente a la actualización del Diccionario de Lengua Española de 2018.  
7 Nuevo Tesoro Lexicográfico (http://ntlle.rae.es/ntlle) [consultado el día: 11/07/2019]. En este tomo se 

encuentran las definiciones de las palabras que empiezan por D-F. Fue publicado en 1732. 



10 
 

a los primeros. Autores como don Juan Manuel le otorgaron a la experiencia más valor 

que al estudio, por lo que fue un elemento que perfiló al educador y al educando8.  

Este trabajo aborda, como recoge el título, el código moral de los caballeros 

medievales, un código de conducta que generó una teoría ética que englobó -como se 

analiza en las siguientes páginas- a un grupo social militarizado elitista: la caballería. Este 

grupo destacó por estar compuesto principalmente por hombres con poder político, un 

poder basado tanto en la acción de regir a un grupo de ciudadanos, como de procurar la 

defensa de éstos9. Por tanto, toda la tratadística moral medieval, recogida en múltiples 

obras, respondió, en su amplia mayoría, a una serie de fundamentos teóricos comunes a 

tal grupo social10. Por el contrario, en el plano general, la teoría educativa de los siglos 

medievales siguió los principios catonianos de enseñar el ejercicio de una profesión, lo 

que se conocía como «arte», independientemente de la orientación profesional que se 

quería dar al educando11. Es decir, la educación que predominó en esta época que fue la 

más generalizada, independientemente de la situación de cada uno de los educandos, fue 

práctica12. Esa pauta siguió la educación de los caballeros medievales en la que el 

ejercicio de la guerra fue el principal condicionante de toda idiosincrasia guerrera. Los 

fundamentos de esta educación práctica fueron también recopilados en códigos de 

conducta guerreros como el Vergel de Príncipes (1456-1457) de Rodrigo Sánchez de 

Arévalo13.  

Uno de los modelos educativos en valores por el que se apostó fue el de contrariar 

«buenas costumbres» o «virtudes» versus «vicios». La prevención de éstos últimos fue 

fundamental y una de las bases de los argumentos teóricos bajomedievales, pues se 

consideraba que el hombre medieval entraba en un efecto dominó vicio tras vicio14. Esta 

educación en base de los contrarios se puede apreciar en la estructura de las obras 

didácticas en la que un capítulo es protagonizado por una virtud y el siguiente por el vicio 

                                                           
8 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «La educación de los nobles en la obra de don Juan Manuel», en 

La familia en la Edad Media: XI Semana de Estudios Medievales, 2001. (p. 89) 
9 Ibidem (p. 42) 
10 MAÍZ CHACÓN, Jorge, «La argumentación filosófica del caballero medieval. El modelo e ideal luliano en 

el Libre del Orde de Cavaleria», en Mirabilia, nº 5, 2005 (p. 103) 
11 MATEO PALACIOS, Ana, Flor de Virtudes, Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2013. (pp. 52-53). 
12 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 585) 
13 NOGALES RINCÓN, David, «Los espejos de príncipes en Castilla (siglos XIII-XV): un modelo literario de 

la realeza bajomedieval», en Medievalismo: Boletín de la Sociedad Española de Estudios Medievales, nº 

16, 2006. (p. 18) 
14 BIZZARRI, Hugo Óscar, «Sermones y espejos de príncipes castellanos», en Anuario de estudios 

medievales, nº 42, 1, 2012. (p. 167) 



11 
 

al que se opone. Eso se muestra, por ejemplo, en el Libro de los doze sabios15 o en Flor 

de virtudes, la obra de la que se tomarán más ejemplos más adelante.  

 

2.2. El caballero en la Edad Media 

La capacidad político-militar residió en el estamento noble, cuyo rol social 

entroncó con el «bellum», término latino traducido como guerra. Tal relación entre las 

élites y la guerra se enfocó teóricamente a principios del siglo XI. Las concepciones 

sociales de Adalberón de Laon (1016), Ricardo de Cambrai (1036), Foulques Nerra 

(1007) y Alfonso V de Castilla (1017) en sus escritos generaron una terminología para 

denominar a cada uno de los diferentes grupos de la sociedad europea de aquella época. 

Los dos primeros autores establecieron una sociedad tripartita donde se asignaba a cada 

grupo un nombre acorde con la «organización del trabajo» de un estado feudal: 

«oratores», «bellatores» y «laboratores». A esta concepción le siguieron los dos 

siguientes autores que acuñaron el concepto de «burgués», relativo al grupo social que 

surgió vinculado a las ciudades en el proceso de urbanismo creciente acaecido en Europa 

a lo largo de la Baja Edad Media16. 

La educación de la nobleza medieval fue dimorfa en género, aunque existieron 

similitudes en algunas situaciones con la educación del hombre. Los casos con los que 

pudieron tener algún punto de contacto fueron con la de aquellas mujeres nobles que 

alcanzaron un «rol de liderazgo»17, motivo por el que recibieron educación política. La 

condesa Margarita de Lincoln, por ejemplo, fue instruida por Roberto Grosseteste en 

torno a 1240. En este caso, y al tratarse de un tratado relativo a pautas de comportamiento, 

coordinación económica o acción política, entre otros temas, orientado tanto a hombres 

como mujeres nobles tenentes que habían alcanzado este estatus generalmente al 

enviudar, prevaleció su condición de señora feudal sobre su sexo18.  

En la Edad Media -sin olvidar que cada época tuvo sus matices- la mayoría de los 

nobles se dedicaron a la guerra. Este bellator o guerrero, también ha sido denominado 

históricamente como «caballero», un grupo social muy atractivo que se puede definir 

                                                           
15 Ibidem (p. 168) 
16 RUÍZ DE LA PEÑA SOLAR, Juan Ignacio, «La ciudad, marco de renovación de la sociedad europea 

medieval», en I Semana de Estudios Medievales, 2003. (pp. 65-68) 
17 LOSCERTALES ABRIL, Felicidad, «La construcción social del género. La imagen de las mujeres vista por 

los MCM», en La mujer en el espejo mediático, II: sexo, género y comunicación, Sevilla, 2011. (p.13) 
18 RODRÍGUEZ, Ana, «De damas poderosas. Poder, memoria e influencia en la Baja Edad Media», en 

Discurso, memoria y representación: la nobleza peninsular en la Baja Edad Media, 2016. (pp. 316-318) 



12 
 

como una de las señas de identidad de la Edad Media europea19. Etimológicamente, el 

término «caballero» se vincula estrechamente con la monta de un caballo, así como su 

mantenimiento -como posteriormente se analizará-, los categorizó económicamente. Ya 

desde su aparición en 1729 en el Diccionario de Autoridades, en todas sus acepciones 

hace referencia a su superioridad social sumada a la simple acción de la monta del caballo, 

empleada para servir a la guerra20. El mismo término ahonda más en la especificación de 

la figura del caballero, lo que sirve para afirmar que, en épocas antiguas, los más fuertes 

eran aquellos que montaban a caballo y que, tras cometer reiterados «excesos», fueron 

sustituidos por ricos hombres y de buenas costumbres. Las «buenas costumbres», término 

repetido encarecidamente en las obras morales bajomedievales y raíz de la ética 

caballeresca, fueron primordiales para formar en valores a la sociedad. Tanto que se 

concibió como ennoblecedora de los plebeyos21, y, por ello, considerada la medicina 

frente a los pecados22.  

La figura del caballero, junto a su compañero equino, se completó con las armas 

y las señas del linaje nobiliario al que pertenecieron23. La cuestión de la panoplia guerrera, 

formada tanto por las armas como por la armadura, contó con un elemento 

intergeneracional, además de un fuerte componente simbólico que casó con las leyendas 

heroicas de los antepasados. Por una parte, a nivel social, permitió que se conociese el 

linaje al que pertenecía guerrero. Por otra parte, sirvió para el caballero para admirar las 

hazañas de sus antepasados en guerras. Estos tres elementos -caballo, panoplia y linaje- 

fueron, por tanto, los principales constituyentes de la condición caballeresca en el ámbito 

de la sociedad medieval.  

Por tanto, se puede deducir de todo esto que la educación de los siglos XIII al XV 

no siguió unas pautas generalizadas24. El alto grado de cristianización en Europa, por 

ejemplo, asemejó la educación del caballero en materia religiosa a la del resto del 

conjunto de la sociedad. Sin embargo, la capacidad económica de los caballeros combinó 

                                                           
19 VILANOU TORRANO, Conrad, «Dios, hombre y fantasía. La imagen del caballero medieval como miles 

Christi», en Espíritu: cuadernos del Instituto Filosófico de Balmesiana, nº 122, 2000. (p. 264) 
20 Nuevo Tesoro Lexicográfico (http://ntlle.rae.es/ntlle) [consultado el día: 18/07/2019]. «El hidalgo 

antiguo notoriamente noble, que tiene algún lustre más que los antiguos» 
21 MARTÍN RODRÍGUEZ, José Luis, «Posición social y aproximación entre los sexos», en Historia. 

Instituciones. Documentos, nº 25, 1998. (p. 397) 
22 BIZZARRI, Hugo Óscar, «Sermones…» (p. 169) 
23 OTERO PIÑEYRO MASEDA, Pedro Santiago y GARCÍA-FERNÁNDEZ, Miguel, «Los testamentos como 

fuente para la historia social de la nobleza un ejemplo metodológico: tres mandas de los Valladares del 

siglo XV», en Cuadernos de Estudios Gallegos, vol. 60, nº 126, 2013. (pp. 125-169). Supone un buen 

análisis mediante la actividad testamentaria de lo que suponían las armas dentro de los linajes medievales. 
24 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 46) 



13 
 

dos aspectos que actuaron como diferenciadores del resto de la sociedad. Uno interior 

basado en los valores que se esperó que debía adquirir el caballero junto a otro exterior 

que trató del mantenimiento de sus elementos identitarios. Ambos aspectos relacionados 

con la posibilidad que daba el dinero para ser enseñado por un educador especializado. 

Sin embargo, debe tenerse en consideración que todo lo descrito como «buenas 

costumbres» que enfatizan estos tratados bajomedievales, no deja de ser un corpus teórico 

que configura, por mediación del educador, a una persona completamente idealizada. Es 

decir, lo que va a ser descrito a continuación es únicamente un retrato ideal del caballero. 

3. Educación y edad 

El aprendizaje desde la juventud fue muy valorado en todas las culturas antiguas. 

Un ejemplo que relaciona la educación y el momento adecuado es el de Jesús, hijo de 

Sirac. Ya afirmó en el siglo II a.C. que el aprendizaje de ciencia durante lo que denominó 

«mocedad» haría que no faltase nada durante la vejez25. El arte de gobernar fue expresado 

mediante el pseudoaristotelismo que impregnó al Secretum Secretorum, también 

conocido en la literatura medieval castellana con el título de Poridat de poridades. Esta 

obra, un compendio de numerosos consejos que, supuestamente, Aristóteles daba a 

Alejandro Magno, partía de la base de que el principio del arte de la política fue el 

intelecto. Un arte que, en tiempos medievales, se tradujo fundamentalmente en el ejercicio 

del gobierno, la justicia, la diplomacia y la guerra. La obra, por tanto, funcionó como 

abogada a favor de la instrucción por parte de un maestro a estos hombres que, en mayor 

o menor medida, compartían su pertenencia al ordo militaris26. Los adjetivos con los que 

se describía la figura del educador, como por ejemplo el de «sabio» muestran lo que Pedro 

Ruíz Pérez denominó la feudalización del tópico «puer-senex»27 -aunque, como 

posteriormente se verá, estas dos etapas vitales no son las únicas en las que se desarrolla 

el proceso educativo, pero es un buen y sucinto ejemplo para introducir esta idea-. Es 

decir, el trasfondo socioeconómico en el que el feudalismo fue el motor del modus vivendi 

de los europeos generó los perfiles de educador y educando, en el que el segundo se 

subordinaba en base a la experiencia del primero.  

La característica que compartieron educador y educando fue su categoría social. 

Estas dos figuras, nacidas en el seno de una familia pudiente -a pesar de las fluctuaciones 

                                                           
25 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 68) 
26 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 23) 
27 RUÍZ PÉREZ, Pedro, «La fiuza de Lucanor», en Alfinge: Revista de filología, nº 2, 1984 (p. 261) 



14 
 

económicas que pudiesen existir-, donde el militarismo transgeneracional de sus 

respectivos linajes los al oficio de caballero. Pero, la experiencia en la guerra fue la que 

generó tal feudalización. El educando, de familia noble, superada la infancia, se convertía 

en un candidato a caballero. Para prosperar en sus aspiraciones, se requerían los 

conocimientos de los caballeros expertos, a quienes los padres encomendaban a sus hijos.  

Sin embargo, no puede ser afirmado con rotundidad que el común de los 

caballeros siguiese el mismo proceso y proyecto educativo. Aunque es cierto que 

compartieron una educación en las principales características del ámbito caballeresco en 

la cuestión bélica, religiosa e incluso en las relaciones amorosas, junto a asuntos relativos 

a la concepción del honor y el valor que permanecieron inamovibles28. 

 

3.1. El educando y su evolución personal 

Para la educación, en torno a la figura del aspirante a caballero, se tuvieron en 

cuenta dos factores fundamentales. El primero fue el factor de la edad, sobre todo las 

primeras etapas de la vida que fueron primordiales para la enseñanza y forja de la 

identidad caballeresca29. Todo ello se realizaba al compás de una formación general, es 

decir, de la educación global del niño o adolescente en dependencia de su edad 30. Por 

tanto, el paso de una edad a otra significaba la introducción paulatina de unos u otros 

conceptos y enseñanzas, siendo elemental este factor de la edad para estimar oportuna la 

introducción de aspectos como la moralidad, la guerra o la cortesía31. Además, tal y como 

Ptolomeo recogió, debían ser contrastadas las voluntades en la mocedad porque en la 

vejez uno ya no podía apartarse de ellas32. 

El «infante» fue considerado como aquél incapaz de expresarse, andar y valerse 

por sí mismo33. En estos primeros años no recibía una educación caballeresca, pues eran 

los momentos en los que se le enseñaba a hablar y andar. En este periodo, además, solían 

estar bajo el cuidado de la madre o una nodriza. Aunque, sin embargo, ya algunos autores 

apuntaron hacia la introducción del principal aprendizaje, en torno al que debía girar la 

vida de todo caballero: el amor a Dios. Era una relación que empezaba durante los 

primeros días de su vida cuando eran introducidos en la comunidad cristiana mediante el 

                                                           
28 ORTIZ-HERNÁN PUPARELI, Elami, «El aprendizaje iniciático del caballero», en Actas del IX Congreso 

Internacional de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval, vol. 3, 2005 (p. 255) 
29 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» p. 68) 
30 Ibidem (p. 64) 
31 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 575) 
32 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 112) 
33 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 51) 



15 
 

bautismo. En la literatura luliana y juanmanuelina se abogaba por introducir el 

aprendizaje religioso -que se analizará más específicamente en el próximo capítulo- como 

el primero. De hecho, San Vicente Ferrer concretaba en la edad de tres años el momento 

en el que el niño podía comenzar a poner en práctica su formación religiosa con la 

participación en las misas. 

Superada la etapa de la más tierna infancia, se pasaba a un nuevo estadio vital, 

protagonista de una de las principales obras de Ramón Llull: Doctrina pueril. Por su parte, 

don Juan Manuel indicaba que la edad más adecuada para iniciarse en la lectura eran los 

cinco años, edad aproximada en la que comenzaba la etapa de puer34. Aunque, el 

simbólico número de siete años también puede ser considerado como edad de transición 

para los nobles medievales. En el Libro de Alexandre, un muy joven Alejandro Magno, 

paradigma caballeresco por antonomasia, fue entregado a Aristóteles con siete años para 

que le instruyese en las siete artes liberales35. Pero, además de este claro ejemplo, se debe 

tener en cuenta la concepción de unos padres que, preocupados por la enseñanza del 

ejercicio del poder a sus hijos, escribieron unas obras educativas. Por ejemplo, Sancho IV 

de Castilla escribió Castigos y San Luis de Francia su obra Enseignements. ambos en la 

segunda mitad del siglo XIII, y fueron obras destinadas a la educación de sus hijos y 

príncipes herederos. En el momento que fueron escritas, los príncipes contaban con la 

edad de siete años, mostrando por tanto que ambos consideraban que era la edad idónea 

para la introducción de nuevos conocimientos36. También existen obras que hacen 

referencia a la edad de diez años. Son los casos de las crónicas de don Álvaro de Luna y 

don Pero Niño. El primero retrasó hasta ese momento de la vida la iniciación en la 

enseñanza de la lectura y escritura37, mientras que el segundo recomendó a partir de esa 

edad la figura de un ayo para el educando38. Se contempla, por tanto, que la etapa pueril 

fue primordial en la introducción de nuevas enseñanzas, en la alfabetización y en la 

continuación de la educación religiosa. A su vez, fue una etapa de refuerzo educativo ya 

que como expresó don Juan Manuel era el momento en el que se comenzaba a pecar. Este 

                                                           
34 Ibidem (p. 90) 
35 NÚÑEZ GONZÁLEZ, ELENA, «Alejandro Magno como mito caballeresco: ascenso y caída del héroe en el 

Libro de Alexandre», en Actes del X Congrés Internacional de l'Associació Hispànica de Literatura 

Medieval, Alicante, 2005. (p. 1234) 
36 BIZZARRI, Hugo Óscar, «Sermones…» (p. 170) 
37 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 571) 
38 Ibidem (p. 578) 



16 
 

motivo es por el que se introdujo a partir de estas edades la educación en las buenas 

costumbres39.  

Tras ello, se produjo el paso a una etapa llamada de muchas maneras, sin que haya 

existido un consenso por parte de los teóricos bajomedievales: mocedad, mancebía o 

juventud. La edad aproximada de inicio de esta etapa de la vida, en la que muchos autores 

coincidieron, fue la de catorce años. Esto se relaciona con que fue la edad mínima 

aceptada para que el hombre podía contraer matrimonio40. Don Pero Niño indicaba a esta 

misma edad el final de la actuación del ayo. El autor del Libro de Alexandre también 

expresó que a esa edad Alejandro Magno conocía las artes liberales41. Y, así mismo, 

también la literatura juanmanuelina inició esta etapa en torno a los catorce y dieciséis 

años42. En este momento ya comenzaba el camino directo hacia la constitución del 

caballero, que era introducido en el código de valores que lo configuraba como miles 

Christi43 junto a una serie de pruebas iniciáticas donde la dificultad crecía de una a otra 

tras la superación de la anterior44. Sin embargo, por otro lado, ésta es la etapa que puede 

definirse como la más rebelde, recogida por don Juan Manuel en el Exemplo XIIº del El 

conde Lucanor, definido como un momento en el que «estorvava todo»45. Por tanto, don 

Juan Manuel recomendó encarecidamente el entendimiento y la razón durante estos 

años46. La vergüenza fue también la cualidad más valorada durante la mocedad, como ya 

había expresado el rey Salomón47 y que en el siglo XIV recogió don Juan Manuel48. A su 

vez, en esta etapa también se recomendó la introducción del estudio de las ciencias en el 

programa educativo del joven. Como se dijo más arriba, para Jesús, hijo de Sirac, los 

conocimientos científicos debieron adquirirse durante la juventud para que no se 

escasease de nada en la vejez49. Un ejemplo útil, que se ha mencionado anteriormente, es 

el cómo en el Libro de Alexandre el maestro Aristóteles preparó al joven Alejandro 

Magno en las disciplinas de Trivium y Quadrivium. Por otra parte, Ramón Llull 

                                                           
39 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 53) 
40 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 578) 
41 NÚÑEZ GONZÁLEZ, ELENA, «Alejandro Magno…» (p. 1234) 
42 Ibidem (p. 53) 
43 Ibidem (p. 54) 
44 ORTIZ-HERNÁN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciático…» (p. 256) 
45 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (pp. 63-64) 
46 Ibidem (p. 72) 
47 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 140) 
48 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 72) 
49 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 68) 



17 
 

recomendaba en Blanquerna el comenzar a adquirir conocimientos en Geometría, 

Astronomía y Medicina50. 

El momento en el que los caballeros terminaban su fase educativa, tras haber 

superado un proceso de aprendizaje físico, intelectual y espiritual, quedaba puesto de 

manifiesto en una ceremonia pública en la que era investido caballero51. A pesar de que 

el alcance de la categoría militar fue fluctuoso en referencia a la edad, sí que se 

establecieron edades que sirvieron como tope para finalizar la etapa considerada como 

«juventud». Para don Juan Manuel fueron los veinticinco años52 y, para Egidio Romano 

en Glosa al regimiento de príncipes los veintiocho años. Una edad que estuvo extendida 

y fue popular, siguiendo la tradición cristiana, fueron los treinta años, referencia a la edad 

a la que Jesús de Nazaret comenzó su predicación. Un caso más extremo fue el de Alfonso 

X de Castilla en el Setenario, en el que alargaba la juventud hasta los cuarenta años53. 

Aunque, como se comentó en el apartado anterior, bien es cierto que todo ello permanece 

estereotipado y se puede valorar una continuidad de instrucción y educación tras haber 

superado todas pruebas que hiciesen alcanzar el estadio de caballero. Por ejemplo, el 

conde Lucanor requirió ayuda de su consejero a pesar de que él mismo se encargase de la 

formación de mancebos54.  

 

3.2. La figura del educador y su metodología 

El «caballero educador» debía cumplir una serie de características para ser 

seleccionado entre el total de los caballeros de una corte. En primer lugar, debía de 

cumplir una serie de requisitos personales: para Ramón Llull, por ejemplo, tenía que ser 

un noble conocido y famoso por sus hazañas en el campo de batalla y por su lealtad al 

señor al que se debía55. A su vez, tenía que presentar una serie de conocimientos que le 

hicieran idóneo para dedicarse a la actividad didáctica, con una óptima capacidad 

comunicativa para que las enseñanzas sean amenas y el educando tuviera gusto por ésta 

al ser ello lo que les definía como sabios56. En Flor de virtudes quedaron recogidas varias 

características del habla del sabio, como la de Platón, que expresó que el sabio era aquel 

que complacía con su habla, así como otros autores que recogieron que se trataba de una 

                                                           
50 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 582) 
51 ORTIZ-HERNÁN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciático…» (p. 260) 
52 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 55) 
53 Ibidem (p. 58) 
54 Ibidem (p. 44) 
55 Ibidem (p. 58) 
56 Ibidem (p. 65) 



18 
 

minoría que hablaba «con seso»57. También fue valorada la dulzura en las palabras, que 

Andrónico había relacionado con la buena educación58. La palabra, pues, sería elemental 

para la práctica de la corrección, la cual Salomón la consideró un acto de amor que los 

sabios apreciaban59. Él mismo también escribió que era la que garantizaba la eliminación 

de la «locura de corazon» de los mancebos. Sin embargo, no existe consenso respecto a 

la forma en la que debía realizarse, pues mientras Salomón y Diógenes Laercio abogaron 

por la corrección en la intimidad, Hermes apostó por la pública60. 

La denominación del educador -al margen de la de «sabio» fue variable al 

depender de varios factores: así, en los siglos centrales medievales, el tutor encargado de 

la educación de los hijos de nobles en sustitución de los padres fue considerado como 

«amo», término que evolucionó al de «ayo» a partir del siglo XIII
61. A su vez, también se 

empleó el concepto de «maestro» más bien relacionado con la enseñanza de 

conocimientos concretos como en letras62. La importancia del término de «sabio» residió 

en consideraciones como la de Séneca, quien abogó por que los sabios eran los que podían 

corregir sus propios vicios63, por lo que trasladaban, en consecuencia, las buenas 

costumbres a los demás. Por tanto, se consideraba como una gran negligencia que el 

educador fuera un ignorante64.  

El educador rememoraba a la figura paterna, siendo el sustituto temporal del 

progenitor, aunque el vínculo afectivo entre educador y educando se estrechaba en el caso 

de la orfandad del educando65. Es el caso de Diego de Valera que dirigió su obra 

Breviloquio de virtudes (1461) al huérfano Rodrigo Pimentel, conde-duque de Benavente, 

con quien tuvo una estrecha relación66. El propio don Juan Manuel, que había quedado 

huérfano con un año de edad, contó siempre como educador con una persona muy cercana 

a su padre: Alfonso García. Este había sido hermano de leche de Manuel de Castilla y fue 

                                                           
57 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 144) 
58 Ibidem (p. 63) 
59 Ibidem (p. 74) 
60 Ibidem (p. 60) 
61 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 575) 
62 Ibidem (p. 576) 
63 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 60) 
64 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 63) 
65 Ibidem (p. 65) 
66 VILLA PRIETO, Josué, «La amistad en la mentalidad medieval: análisis de los tratados morales de la 

Península Ibérica», en Lemir: Revista de Literatura Española Medieval y del Renacimiento, nº 20, 2016 (p. 

207) 



19 
 

el que se encargó de la educación del que, más adelante, sería el gran teórico de la 

educación nobiliaria de la Baja Edad Media castellana67.  

La sabiduría en la figura del educador ha estado siempre relacionada con la de un 

personaje de mucha edad y experimentado en la materia que debía impartir. Sin embargo, 

en el caso caballeresco, no existe un patrón de edad que defina la consideración de 

«maestro». Bien es cierto que pueden realizarse cábalas acerca de ello al calcular la edad 

aproximada en la que se terminaba la mancebía más la suma de unos años de ejercicio 

militar que le otorguen la experiencia necesaria, así como el retiro. Una alusión a la edad 

del maestro se expresó en Tirant lo Blanc, donde se explicaba que el conde Guillén de 

Vàroic, educador de Tirant, contaba cincuenta y cinco años de edad68.  

Desde tiempos pretéritos, así como también en cierto modo en la actualidad, se 

han atribuido las dotes de sabiduría a los ancianos debido a su longevidad, estrechamente 

relacionada con los acontecimientos vitales y el aprendizaje de sus experiencias. Esto 

hace, por ejemplo, que se vuelvan -según manifestó Aristóteles- en personas 

malpensadas. Se pone de manifiesto que la experiencia de los ancianos y el que «han 

provado muchas cosas» que hace que por mera naturaleza sean sospechosos69, lo que fue 

considerada como una de sus características. Esta faceta puede definirse como la 

valoración positiva de la etapa de la vejez70, que otorga al individuo unos conocimientos 

acompañados, generalmente, de una importante capacidad didáctica. Así, históricamente 

los ancianos desempeñaron el cargo de regidores de las ciudades y estados griegos, el 

puesto de cabeza de familia en la figura del pater familias romano, y, como no, en el caso 

que nos ocupa, de educadores. Figuras como ermitaños o magos han perdurado 

intrínsecamente relacionadas con la vejez y han tenido en la literatura la histórica función 

de ayudar, predestinar y aleccionar a jóvenes71. También en algunos pasajes bíblicos 

veterotestamentarios se presentaron las cualidades de sabiduría del anciano y le otorgaron 

tal valor en la cultura judeocristiana que impregnó a la Europa medieval72. Es decir, la 

                                                           
67 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 62) 
68 LUCÍA MEGÍAS, José Manuel y SALES DASÍ, Emilio José, «La otra realidad social en los libros de 

caballerías. III. El caballero “anciano”», en Actas del XI Congreso Internacional de la Asociación Hispánica 

de Literatura Medieval, vol. 2, 2007 (p. 784). 
69 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 87). He empleado «malpensado» para diferenciarlo del «sospechoso» 

del texto, definido como «pensar mal de otro por algún juicio ligero», definición tomista. 
70 CARBAJO VÉLEZ, María del Carmen, «Mitos y estereotipos sobre la vejez. Propuesta de una 

concepción realista y tolerante», en Ensayos, Revista de la Facultad de Educación de Albacete, nº 24, 

2009. (p. 88) 
71 ORTIZ-HERNÁN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciático…» (p. 263) 
72 RIZO LÓPEZ, Ana Esmeralda, «Tercera Edad: Diferentes percepciones y necesidad de relaciones basadas 

en una nueva Ética Social», en Kairos: Revista de temas sociales, nº 20, 2007 (pp. 3-5) 



20 
 

figura del anciano funcionó como arquetipo de superioridad sapiencial feudalizante con 

respecto a la del educando. 

Esta experiencia y sabiduría se pueden extrapolar al terreno educativo del 

caballero medieval. El haber participado y conocido de primera mano la dinámica en el 

campo de batalla habilitaba al educador como una figura de referencia para la instrucción 

de los jóvenes. En algunos casos, en la literatura, aparece también como figura de regente 

o emisario, por lo que apareció imagen también ligada a la vejez y los conocimientos en 

política previamente mencionados73. Los ancianos solían ser portavoces del ideal 

cristiano que daban asilo corporal y espiritual al futuro caballero74. A su vez, la figura del 

ermitaño como caballero anciano con un amplio dominio del código caballeresco también 

sirvió como ejemplo en obras como el Libro del Caballero y del Escudero de don Juan 

Manuel75. También funcionó como tópico en el roman courtois francés del caballero 

ermitaño, anciano y sabio que habita en los bosques, tópico espacial de inicio de una 

aventura y un recorrido vital enriquecedor76. 

Los inconvenientes de la vejez se pueden mostrar apreciar en la capacidad física 

para poder guerrear al ser inversamente proporcional a la capacidad de sabiduría 

previamente mencionada durante el paso de los años, aunque aparecen algunos caballeros 

ancianos en activo en la literatura caballeresca de principios del siglo XVI
77. Se 

ejemplificó en la figura del cónsul hecho prisionero Marco Atilio Régulo (†250 a.C.), que 

rechazó un intercambio de prisioneros entre cartagineses y romanos en el contexto de la 

primera de las guerras púnicas debido a que eran, a excepción de él, «viejos e inútiles» 

frente a los «mancebos e buenos caudillos para la gente del campo»78. 

4. La educación amorosa respecto a Dios 

El análisis del factor religioso y la relación de los caballeros con Dios como algo 

aislado dentro de la educación de los nobles medievales -y, prácticamente, del conjunto 

de la sociedad cristiana- es difícil debido a la fuerte influencia de la religión en todos los 

ámbitos. Tras la desaparición de los cultos politeístas romano y germánicos, el 

                                                           
73 LUCÍA MEGÍAS, José Manuel y SALES DASÍ, Emilio José, «Caballero “anciano”…» (pp. 783-785). Los 

autores analizan cuatro facetas del caballero anciano durante el medievo tardío y los primeros siglos de la 

modernidad: instructor, guerrero, su sexualidad y el cervantino. Para este análisis, me he centrado en los 

dos primeros. 
74 ORTIZ-HERNÁN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciático…» (p. 263) 
75 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» …” (p. 43) 
76 MAÍZ CHACÓN, Jorge, «Ideal luliano…» (p. 106) 
77 LUCÍA MEGÍAS, José Manuel y SALES DASÍ, Emilio José, «Caballero “anciano”…» (pp.786-787). 
78 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 86) 



21 
 

cristianismo se había visto en un crecimiento exponencial en la Europa medieval. Su culto 

impregnó el día a día de los habitantes del viejo continente, e incidió de forma muy 

especial en el estamento nobiliario. Más aún, de la concepción del islam como una 

amenaza y la experiencia de las cruzadas nació el miles Christi, que organizaba su vida 

en torno a Dios cuya máxima fue la liberación de su pueblo de la dominación 

musulmana79. A partir del siglo XII, en los entornos cortesanos se percibió de forma más 

intensa esta influencia de los ideales cristianos que pasaron a concebir el ideal de 

perfección en la figura de un rex christianissimus80. A su vez, Ramón Llull encaminó a 

la vida del caballero medieval una finalidad auténtica de peregrinatio pro Christo, 

propter Deum81. Toda esta terminología latina explica, por tanto, el teocentrismo vital de 

los caballeros medievales, de forma que toda pauta de conducta se establecía en 

coordinación a su relación con Dios. 

La religión fue básica y primordial en la constitución de la moral del caballero. 

Cabe destacar las fuentes que se consideraron más fiables fueron las cristianas82, por lo 

que la atención a los educandos giró en torno a éstas. Además, muchos autores 

eclesiásticos dirigieron obras morales a caballeros, como apuntó Jean Flori83. Como 

ejemplos pedagógicos servían los principales elementos de la práctica cristiana, como los 

Siete Pecados Capitales, los Diez Mandamientos, las obras de misericordia y los Santos 

Sacramentos84. Dentro de estos cuatro ejemplos que se acaban de mencionar, se ve que 

los Pecados Capitales fueron el principal objetivo a combatir por parte de los caballeros 

medievales; el combate se realizaba a partir de la enseñanza de las cuatro virtudes que ya 

había formulado Aristóteles y que pasaron a formar parte del elenco de virtudes cristianas 

como las cuatro virtudes cardinales: prudencia, justicia, fortaleza y templanza85. Los 

textos bíblicos fueron elementales dentro de la educación caballeresca; sí, se encuentran 

en la literatura pedagógica múltiples alusiones a personajes de la Biblia en Flor de 

virtudes, como, por ejemplo, en De regimine principum del infante Pedro de Aragón hay 

un total de ochenta y seis citas bíblicas86. Es decir, todos los elementos educativos, entre 

                                                           
79 VILANOU TORRANO, Conrad, «Miles Christi…» (p. 264) 
80 BIZZARRI, Hugo Óscar, «Sermones…» (p. 171) 
81 MAÍZ CHACÓN, Jorge, «Ideal luliano…» (p. 102) 
82 VERGARA CIORDIA, Javier, «El sentido del saber en la Escolástica medieval», en Espacio, Tiempo y 

Forma, Serie III, Historia Medieval, 2000 (p. 426) 
83 MAÍZ CHACÓN, Jorge, «Ideal luliano…» (p. 105) 
84 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 89) 
85 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad…» (p. 193) 
86 BEAUCHAMP, Alexandra, «De l’action à l’écriture: le De regimine principum de l’infant Pierre 

d’Aragon (V.1357-1358)», en Anuario de estudios medievales, nº 35, 1, 2005 (p. 245) 



22 
 

los que también puede incluirse la cultura musical con fines religiosos-morales87, fueron 

positivos para generar la única amistad verdadera y, por ende, el máximo de los amores: 

entre Dios y el hombre88.  

 

4.1. Amor y temor a Dios 

El amor en la Edad Media era concebido por el caballero medieval, como un 

sentimiento jerarquizado. Esto aparece representado en múltiples obras como el manual 

Flor de virtudes, que fue leído durante más de centuria y media por un público 

fundamentalmente masculino, y que dedicaba su primer capítulo a aproximar a sus 

lectores a la virtud del amor. En las citas que dan forma a dicho capítulo se observan 

continuas referencias a Santo Tomás de Aquino, que indica los tipos de amores que los 

individuos deben profesar, así como los destinatarios de ese amor89.  

Sin duda, a partir de Santo Tomás, en Flor de virtudes se muestra que el mayor y 

primer amor debe ser a Dios, sobre todo si se tienen en cuenta dos factores históricos. El 

primero se generó debido a la impregnación de la tradición de la cultura judeocristiana en 

el horizonte cristiano medieval, que siguió el primer mandamiento del Decálogo de 

Moisés, «amarás a Dios sobre todas las cosas». Mientras, el segundo factor hace alusión 

a la contemporaneidad de tales mentalidades, un momento en el que el sistema 

socioeconómico contemplaba a Dios como un señor feudal, garante de la justicia, con 

atribuciones aún más exaltadas que las de los señores terrenales, por lo que fue la propia 

experiencia de la sociedad europea la que trasladó las relaciones feudales a esta 

cosmovisión90. Este amor es definido, en el capítulo siguiente, como la caridad que está 

formada por la suma de la fe y la esperanza y completa así las tres virtudes teologales91. 

Por eso se puso tanto empeño en que el hombre medieval amase aquello que percibía por 

los cinco sentidos, al cual añadió el «seso intellectual, que es la imagination». Por tanto, 

el amor a Dios se definió como un triunfo, aquello que definió a las personas alegres que 

habrían encontrado la paz, en contraposición a las personas que amasen sobre todo bienes 

mundanos que se considerarían impregnados de vanidad. Además del sentimiento 

amoroso, esta actitud se concibió como un buen comportamiento al evitar múltiples 

pecados. Por tanto, se puede observar que el amor a Dios no es una pauta específica de 

                                                           
87 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 585) 
88 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad…» (p. 195) 
89 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 6) 
90 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 77) 
91 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 7) 



23 
 

los caballeros. Sin embargo, la concepción tenida hacia ellos hizo que adoptasen una idea 

vinculada al servicio y honor para cumplir la gracia de Dios. Esta idea fue expresada, 

entre otros, por San Luis en su testamento92.  

Una de las principales ideas fue la de la Justicia por parte de Dios que se vinculó 

con la relación de fidelitas en el contexto feudal hacia los reyes. Este concepto de 

«Justicia» ante las acciones hizo que se instruyese a los medievales en una doble 

concepción de amor y temor a Dios93. En la Edad Media estuvo extendida la idea de que 

Dios fue el representante del pueblo, por lo que San Agustín lo consideró como la voz de 

éste94. La relación de los súbditos hacia su monarca se percibió como la relación que los 

fieles tenían con el mismo Dios95. Esta idea que relacionó a Dios y a la figura del monarca 

la recogió Salomón en el fundamento de la doble humillación, tanto el alma hacia Dios 

como de la cabeza a los grandes señores96. Tan estrecha fue la vinculación entre Dios y 

la monarquía que la degradación de ésta en la tiranía era considerada culpa de los pecados 

de los súbditos97. El propio don Juan Manuel también achacó el principio de la tiranía a 

los errores del pueblo98.  

Dios, por tanto, fue considerado como principio del saber99 y de la justicia100. Por 

ello, al ser considerada la justicia divina como algo perfecto101, se tuvo la idea tanto de 

amor como de temor a Dios102. La realidad conocida era el speculum, es decir, el espejo 

de la voluntad de Dios. Supuso la suma entre el conocimiento, la comprensión y la lectura 

de las Sagradas Escrituras103. Sin embargo, esta idea viene ya desde épocas antiguas. Por 

ejemplo, Jesús, hijo de Sirac, que afirmó que toda la sabiduría provenía de Dios y que, 

además, el comienzo de la sabiduría implicaba también el temor a Dios104. Esto estaba 

relacionado en época bajomedieval con la historia de Alejandro Magno: ante una 

demostración de exceso de saber del rey macedonio, Dios le castigó por sobrepasar tales 

límites105.  

                                                           
92 CASTILLO CEBALLOS, Gerardo, 21 matrimonios que hicieron historia, Ediciones Rialp, 2011 (p. 36) 
93 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 21) 
94 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 91) 
95 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 33) 
96 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 119) 
97 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 35) 
98 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 76) 
99 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 24) 
100 Ibidem (p. 28) 
101 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 79) 
102 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 76) 
103 VERGARA CIORDIA, Javier, «Escolástica…» (pp. 421-434) 
104 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 68) 
105 NÚÑEZ GONZÁLEZ, ELENA, «Alejandro Magno…» (pp. 1237-1238) 



24 
 

 Este temor se encontró muy ligado a la vergüenza, que en la Flor de virtudes 

quedó definido por Andrónico como «temer e haver miedo e empacho de fazer cosa fea». 

Por otra parte, la unión de ésta junto a la honestidad, que se definiría como la actuación 

con honradez y buena voluntad, generaron la «temperancia» 106. Según se recogió en Flor 

de virtudes, para Séneca eran principalmente cuatro los pecados que desataban la 

venganza divina: el daño al inocente, la sodomía, el aprovecharse del trabajo ajeno y el 

generar conflictos107. Además, existió una jerarquización de los pecados, por lo que se 

definió como un «superpecado» a la mentira108. En Flor de virtudes se recogió una cita 

que expresaba que, según Jesús, Dios debía destruir a «los engañadores e sus engaños e 

las malas lenguas»109. 

 Es decir, con este conjunto de términos se aludió al establecimiento de una 

correcta pauta de comportamiento de los varones laicos hacia la divinidad. La motivación 

no yacía meramente en la vida terrena, pues el caballero debía mantener tal sistema de 

valores con la finalidad de mantener su estatus también la vida eterna. Para ello, don Juan 

Manuel otorgó gran importancia a la presencia del caballero en las en misas, en su 

participación en romerías y vigilias, en la práctica de ayuno o limosna e insistió en 

necesidad de un director espiritual con el fin de desarrollar el amor hacia Dios ya desde 

épocas tempranas110. Todo esto también se encuentra expresado en la obra de Ramón 

Llull. En Blanquerna recomendó la asistencia a misa del niño desde edades tempranas111.  

La relación directa con Dios permitió al caballero medieval, como bien expresó 

Carmen García Herrero, un «alivio psicológico»112. El principal fue mediante la oración, 

ya sea vocal o mental como afirmó San Luis, y la participación en las actividades 

religiosas113. Para ilustrar esta cuestión sirve como ejemplo la actitud que adoptó Simón 

de Monfort tras matar a Pedro II de Aragón en la batalla de Muret (1213): ante el 

desconcierto de las tropas aragonesas Montfort oró ante el cadáver del monarca,114. Ello 

permitió el alivio de Simón de Monfort en el que se conjugaron diversos elementos como 

                                                           
106 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 137) 
107 Ibidem (p. 82). En esta cita se muestra la cristianización de los clásicos grecorromanos que se inició en 

el siglo XIV y prosiguió a lo largo del siglo XV. En la Edad Media surgieron algunas leyendas de la 

conversión al cristianismo de Séneca por parte de San Pablo.  
108 BIZZARRI, Hugo Óscar, «Sermones…» (p. 167) 
109 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 88) 
110 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 78) 
111 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 582) 
112 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 80) 
113 CASTILLO CEBALLOS, Gerardo, 21 matrimonios… (p. 36) 
114 UTRILLA UTRILLA, Juan Fernando, «Una batalla que cambió el rumbo de la Corona de Aragón: Muret 

(1213)», en Revista Aragón. SIPA, 2014 (p. 17) 



25 
 

la mentalidad de cruzada por su condición de bellator, que posteriormente se analizará, 

el incumplimiento del quinto mandamiento -«No matarás»- o una idea de acción de Dios 

como Justicia. Se puede deducir que, en este caso, la oración sirvió como recurso para el 

caballero medieval. Para ello, establecía una relación directa con Dios mediante la súplica 

de piedad ante una posible mala concepción de la acción de matar a su enemigo, que 

quedó mostrada en su acción sumisa en pleno campo de batalla ante el temor de la Justicia 

divina. Respecto a las actitudes en las misas, San Luis pautó en su testamento la actitud 

que debe adoptar el caballero en los templos115, y don Juan Manuel hizo lo mismo. Ambos 

otorgaron una gran importancia a la actitud reverente del fiel que mostraba la devoción al 

Señor Celeste. Para ello, San Luis y don Juan Manuel centraron su atención en el volumen 

de la voz, por lo que a guardar silencio116 o, por lo menos, a no hablar sin necesidad de 

hacerlo: una actitud de custodia linguae cuyo fin se consideró reservado a los sabios117. 

 

4.2. La visión de Dios hacia el caballero medieval 

La relación con Dios no se resumía meramente en la concepción que pudiesen 

tener los caballeros medievales y en el establecimiento de vías de contacto con la 

divinidad, sino que también existía una relación amorosa que emanaba de Dios. Flor de 

virtudes recoge el pensamiento de San Juan Evangelista, quien manifestó una 

reciprocidad del amor de Dios con los seres caritativos. El amor por parte de Dios al rey, 

príncipes y caballeros vino como un designio divino que sacralizaba tales figuras118, 

aunque bien es cierto que junto a esta legitimidad del origen del poder divino dado por 

Dios se combinó el ejercicio del poder119. La mejor conceptualización del amor de Dios 

quedó fijada en el título de la obra del Arcipreste de Hita: Libro de Buen Amor. Sirvió 

para contraponerse al amor humano, un amor definido como «loco»120. Don Juan Manuel 

explicó que Dios había regalado las virtudes a los caballeros medievales al favorecer su 

nacimiento en un seno privilegiado, por lo que quedaba así el amor que les profesaba121.  

Las citas muestran que hubo una consideración de la instrucción caballeresca y su 

ejercicio como agradecimiento a Dios por darles tan holgada posición socioeconómica. 

                                                           
115 CASTILLO CEBALLOS, Gerardo, 21 matrimonios… (p. 36) 
116 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 88) 
117 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 24) 
118 BEAUCHAMP, Alexandra, «Infant Pierre…» (p. 252) 
119 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 35) 
120 SALINERO CASCANTE, María Jesús, «Amour courtois y amour discourtois en el Libro del Buen Amor 

del Arcipreste de Hita», en La cultura del otro, 2006 (p. 86) 
121 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 91) 



26 
 

Por ejemplo, fray Juan de Alarcón en su Libro del regimiento de los señores explicó que 

los caballeros debieron servir a Dios en agradecimiento por haberles dado el privilegio de 

nacer en el seno de una familia pudiente122. Aunque, es obvio que la educación fue un 

factor elemental en la configuración de la personalidad de los caballeros medievales, bien 

es cierto que también fue considerada la naturaleza como fuente de estas actitudes. Esta 

idea derivó de la idea de que Dios era el único que conocía el sentido de la vida123. Es 

decir, una consideración de la situación nobiliaria como un don divino124.  

Pero, ese agradecimiento, como se ha podido percibir hasta ahora no vino 

únicamente de una actitud práctica basada en la defensa de los espacios cristianos, 

también de unas pautas de buen comportamiento hacia Dios. Para conseguirse, se 

consideró que Dios estaba implicado durante el proceso educativo. Es por ello por lo que 

don Juan Manuel explicaba que la presencia de Dios de forma muy especial en periodos 

como fue la mancebía, un momento considerado difícil para los mancebos en el que todos 

factores jugaban en su contra125.  

Un abanico de virtudes compuso la mentalidad caballeresca que hizo que se 

considerasen a sí mismos como los queridos y beneficiarios por Dios y, en cierto modo, 

sus protegidos. Por ejemplo, los reyes tuvieron que ser buenos para ser los auténticos 

beneficiarios de Dios126. Los monarcas lo eran por designio divino, colegas de Dios en el 

ámbito terrestre, de algún modo, que aseguraban el cumplimiento de la voluntad 

celeste127. Aquellos cuya pauta de comportamiento no fuese aprobada por el criterio 

divino se vieron apartados de Dios, pues se consideró que ya únicamente los malos 

pensamientos eran aquellos que apartaban la relación entre Dios y hombre128.  

 

4.3. Santos guerreros: el caso de San Jorge 

La sacralización de la vida cotidiana en la Europa cristiana llevó a generar un 

santoral que, entre sus características, se relacionó con las actividades profesionales de 

los hombres y mujeres de la época. No fue menos en el caso del ordo militaris. La 

constitución -previamente mencionada- de la figura del miles Christi y su actividad 

profesional en el campo de batalla, sobre todo en las cruzadas que potencial tal 

                                                           
122 BIZZARRI, Hugo Óscar, «Sermones…» (p. 174) 
123 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 69) 
124 Ibidem (p. 76) 
125 Ibidem (p. 56) 
126 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 10) 
127 Ibidem (p. 18) 
128 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 89) 



27 
 

sentimiento religioso, generó un fuerte devoción a varios santos129. Por tanto, fue una 

devoción donde éstos actuaron como intermediarios entre los mortales y Dios que 

aseguraron, en algunos casos, la victoria en las empresas bélicas. 

Estos santos se tenían dos rasgos elementales. El primero por ser lo que denominó 

Mario Lafuente Gómez como la «humanización de la divinidad». Es decir, toma de 

referencia de héroes antiguos vinculados o que se quisieron vincular al cristianismo. En 

algunos casos, por tanto, fueron unos caballeros-guerreros de carne y hueso seleccionados 

por sus hazañas y su tremenda devoción a Dios130, cuya exaltación en tiempos de guerra 

hizo que fueran canonizados131. Ejemplos de ello fueron San Jorge, Santiago Apóstol o 

San Clemente132. Aunque ello no siempre se cumplió, como el caso de San Miguel 

Arcángel. A su vez, también pueden contabilizarse casos en los que intercedieron seres 

espirituales que no estaban vinculados al género guerrero, como fue el caso del arcángel 

Gabriel que se le apareció al Cid Campeador133. 

Estos santos hacían sus intervenciones en batallas, por lo que en muchos casos su 

culto fue promovido por las casas reales. En Castilla se configuró la leyenda en torno a la 

intervención de Santiago Apóstol en la batalla de Clavijo (844). Mientras, uno de los 

casos más intensos fue San Jorge, elementalmente para la monarquía inglesa y de carácter 

muy fuerte en Aragón134. En este segundo caso no quedó del todo claro su inicio, aunque 

sí que la Crónica de san Juan de la Peña quedó recogida su intercesión en la batalla de 

Santa María del Puig (1237). Una victoria elemental que, a expensas de insurrecciones 

menores a posteriori, significó la conquista de Valencia135. 

Sin embargo, este evento no marcó el inicio de la devoción a este santo. En torno 

a 1122136 ya se había fundado, la cofradía caballeresca más primitiva documentada en el 

territorio en Belchite. Posteriormente, Pedro II de Aragón fundó la Orden de Alfama con 

un objetivo claramente cruzado de repoblación y defensa137. El despunte de cofradías con 

advocación a San Jorge por parte de nobles y caballeros surgió a partir de la victoria sobre 

                                                           
129 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 72) 
130 LAFUENTE GÓMEZ, Mario, «Devoción y patronazgo en torno al combate en la Corona de Aragón: las 

conmemoraciones a San Jorge de 1356», en Aragón en la Edad Media, nº 20, 2008 (p. 429) 
131 ROMERO DE SOLÍS, Diego, «La muerte del caballero», en Revista española de filosofía medieval, nº 6, 

1999 (p. 182) 
132 LAFUENTE GÓMEZ, Mario, «San Jorge…» (p. 432) 
133 ROMERO DE SOLÍS, Diego, «La muerte del caballero» (p. 176) 
134 LAFUENTE GÓMEZ, Mario, «San Jorge…» (p. 435) 
135 Ibidem (p. 431) 
136 TELLO HERNÁNDEZ, Esther, Aportación al estudio de las cofradías medievales y sus devociones en el 

reino de Aragón, Institución Fernando el Católico, Zaragoza, 2003 (p. 293) 
137 Ibidem (p. 107) 



28 
 

los musulmanes en Valencia: Huesca (1243), Teruel (1258), Valencia (1353)138, Biescas 

(1390) y Zaragoza (1457), y con fecha indeterminada en Alcañiz y Calatayud139. Es 

curiosa la tardía fundación de la cofradía a San Jorge en Zaragoza, por lo que era hasta 

entonces la cofradía a San Raniero (1366) la que concentró a un mayor número de 

caballeros aragoneses hasta entonces140. Estas cofradías intervinieron puntualmente en la 

educación de nobles en el ejercicio de la caballería. Por ejemplo, en la cofradía de san 

Jorge de Zaragoza se abogaba por enseñar el ejercicio de las armas a los jóvenes141 

La intervención de los poderes políticos hizo que el culto a san Jorge se expandiese 

a la sociedad aragonesa, y, por tanto, a nobles y caballeros en primer lugar. A partir de 

1356 se extendió el culto diario a San Jorge en las eucaristías del reino de Aragón. Esto 

fue promovido por Pedro IV, cuyo objeto fue que la devoción guerrera repuntase con 

motivo del inicio de la guerra contra Castilla para buscar la intercesión del santo en el 

campo de batalla142. Un siglo después, en 1456, fue cuando la fiesta de San Jorge se 

impuso en Cataluña como fiesta popular143. Un dato curioso acerca de la devoción a San 

Jorge se recoge la casa real aragonesa en Carlos de Viana. El que por un tiempo fue 

heredero de Aragón y Navarra tenía un ajedrez con imágenes que narraban la historia de 

San Jorge144. 

5. El amor al prójimo: las relaciones sociales 

Como seres sociales que vivimos en comunidad, la mayoría de las pautas de 

comportamiento estuvieron centradas en las relaciones con sus semejantes. El amor al 

prójimo derivaba de las enseñanzas de la Iglesia y fue concebido como el amor natural al 

semejante que no se entendía en sí mismo145. Ya manifestaron Cicerón y Séneca que era 

elemental la confianza entre las personas, sobre todo mediante la libertad de 

comunicación146. Muchas fueron las advertencias hacia las demás personas, sobre todo 

las relativas a las malas compañías. Un ejemplo fue don Juan Manuel, quien abogó por la 

sociabilidad de los pupilos, así como las buenas compañías147. A su vez, el mismo autor 

                                                           
138 Ibidem (p. 106) 
139 Ibidem (pp. 293-294) 
140 Ibidem (p. 303) 
141 Ibidem (p. 229) 
142 LAFUENTE GÓMEZ, Mario, «San Jorge…» (p. 431) 
143 TELLO HERNÁNDEZ, Esther, Cofradías… (p. 105) 
144 LÓPEZ DE GUEREÑO SANZ, María Teresa, «"Mas valie sesso que ventura". El ajedrez en la Edad Media 

hispana», en Alfonso X el Sabio [exposición], 2009 (p. 563) 
145 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (pp. 16-17) 
146 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad…» (p. 199) 
147 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 76) 



29 
 

recomendaba priorizar la conciencia, sin buscar la finalidad de conseguir el beneplácito 

de las gentes148. Durante las últimas dos centurias medievales las relaciones sociales del 

caballero sufrieron una modificación. Un periodo en el que los caballeros tendieron hacia 

un refinamiento progresivo149, todo ello mediante una educación fundamentada en la 

cortesía que se extendió a partir del siglo XIII150.  

Las conversaciones entre la nobleza fueron en base a lo que Ptolomeo calificó 

como «cosas altas» que fue el hablar de señorías, honras, lealtad, seso, prudencia, 

hazañas, caballos, halcones o perros151. A su vez, la enseñanza relativa al método de 

relacionarse con otras personas se forjó también mediante la atención en aquellas 

actitudes que eran contrarias para establecer una relación cordial. Por ejemplo, en Flor de 

virtudes, tras definirse «envidia» como la dolencia del bien de los demás y la alegría en 

el mal ajeno, se incluye una cita de San Gregorio en la que éste explicaba que en donde 

existe la envidia no puede haber amor152. Además, era necesario, según Orígenes, el 

refrenar «la alteza del corazón» para poder buscar así el honrar a todos los hombres153. 

Además, también se estableció un código caballeresco en lo relativo a la gestualidad. Uno 

de los gestos que recogió don Juan Manuel fue el saludo, de carácter reverente y con un 

beso en la mano154. 

 

5.1. Padre y madre 

Como se ha contemplado en el capítulo relativo a las figuras del educador y el 

educando, en muchos casos los futuros caballeros vivieron más con sus educadores que 

con sus padres. Y -como antes se ha explicado- al finalizar el proceso educativo ya 

estaban en edad de contraer matrimonio. No obstante, el respeto por las figuras paterna y 

materna tenía que seguir la pauta divina de «honrarás a tu padre y a tu madre», el cuarto 

de los Mandamientos, en base a lo que denominó Josué Villa como una «deuda eterna de 

entrega»155. 

Alonso de Cartagena definió la relación paternofilial como la relación por 

excelencia, aquella «por natura»156. A esta relación no se le debía anteponer ninguna otra 

                                                           
148 Ibidem (p. 74) 
149 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 571) 
150 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 26) 
151 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 142) 
152 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (pp. 24-25) 
153 Ibidem (p. 117) 
154 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 89) 
155 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad…» (p. 203) 
156 Ibidem (p. 200) 



30 
 

y era prioritaria; por ejemplo, Santo Tomás de Aquino indicaba que este amor entre padres 

e hijos iba sólo detrás del que se debía profesar a Dios y a uno mismo157. A su vez, era 

definitorio, según Salomón, de las personas. Según él, no eran de fiar aquellas personas 

que no amaban a los suyos, porque, si no podían amarlos a ellos, serían incapaces de amar 

a nadie158. Él mismo expresaba que la maldición de Dios recaería sobre aquellos que no 

amasen a su padre y a su madre159. 

A partir de este punto, existió una diferencia abismal entre la relación referida al 

padre y a la madre. Por una parte, debe tenerse en cuenta que el padre del futuro caballero 

había pertenecido seguramente también al ordo militaris. Por tanto, los momentos de 

despedida hacia el padre serían recordados con especial tristeza ante un destino incierto. 

Ello puede mostrarse, por ejemplo, en el llanto por parte de la familia del Cid en el 

momento de su despedida160. Además, estos padres serían concebidos ciertamente como 

un ejemplo y los hijos eran continuadores de su ejercicio y portaban sus armas y 

armadura. A estas concepciones hacia la figura paterna se unió la de autoridad, entre los 

que destacó el pensamiento juanmanuelino que explicó que los padres eran los únicos que 

podían administrar castigo físico a los hijos en edades tempranas161. La figura paterna, 

por tanto, tuvo un carácter ciertamente cíclico al continuar con el ejercicio de la caballería 

su descendencia. 

Por otra parte, es obvia la presencia de las mujeres en todas las etapas de la vida 

de los hombres, sin ser menos en la de los caballeros medievales. En relación con la figura 

de la madre, desde su nacimiento el futuro caballero podía llegar a adquirir alguna de las 

aptitudes propias de la condición militar a la que estaban llamados, a través de la leche 

materna. En muchos casos, las propias madres como Beatriz de Saboya, madre de don 

Juan Manuel no permitieron que su hijo fuese amamantado por otra mujer que no fuera 

ella, lo que emulaba a Alicia, la madre de San Bernardo. Sin embargo, posteriormente fue 

la hija de un infanzón la que le amamantó162. Es decir, se buscaba que las nodrizas fuesen 

idóneas para aportar por vía mamaria aptitudes óptimas para la formación del caballero. 

 

                                                           
157 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 6) 
158 Ibidem (p. 9) 
159 Ibidem (p. 123) 
160 ROMERO DE SOLÍS, Diego, «La muerte del caballero» (p. 177) 
161 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 60) 
162 Ibidem (p. 50) 



31 
 

5.2. Amadas y esposas 

Desde una perspectiva positiva, a la mujer se la describió desde algunas facetas 

que elogiaron su capacidad diplomática, su inteligencia y, sobre todo, el papel elemental 

en torno a la configuración del carácter del esposo. Salomón, acuñador de tales 

argumentos, a su vez defendió que la buena esposa provenía de la voluntad divina163. El 

papel de la mujer en la formación del arquetipo caballeresco bajomedieval fue 

fundamental. La fuerza física y la brutalidad típica del caballero precortés fue cambiada 

por unos nuevos valores en los que estró la relación con las damas. George Duby la 

definió como una «represión de los impulsos y la competencia entre caballeros que 

compartían su amor hacia una dama». Ello se debió al trasfondo histórico, pues comenzó 

a configurarse a partir de una etapa pacífica en la que se había reducido la presencia del 

islam en Europa y sus aledaños164. Al principio el amor cortés no fue aceptado por la 

Iglesia al considerarlo como un amor profano y carnal. Autores como Andrés el Capellán 

se mostraron críticos, aunque la creciente popularidad del amor cortés fue aprovechada 

para que se fomentase el culto a la Virgen, como un amor espiritual y distante a una dama 

imposible de alcanzar, inaccesible carnalmente165. Por tanto, esto hace que las mujeres 

fuesen consideradas como buenas transportadoras de unos nuevos ideales que pautaron 

el comportamiento de los caballeros, en contraposición a los de los anteriores, más brutos 

y misóginos166. El despunte de la cortesía caballeresca a partir de las centurias 

bajomedievales, algo que comenzaba en el siglo XIII y posiblemente estuvo vinculado 

también con el ascenso del valor otorgado a la ciencia, lectura y escritura entre los siglos 

XIV y XV167. En ese momento fue cuando se introdujeron estas disciplinas en la cultura 

caballeresca oficial168. 

Acerca de la cortesía, se consideró que de ella descendía la modestia, por lo que 

eran fundamentales las buenas costumbres y el ser cortés en el habla. Alejandro Magno 

también habló de la gentileza, buenas costumbres y virtud169. La cortesía fue implantada, 

sobre todo, gracias a las obras literarias del ciclo artúrico, que combinó la obtención de 

méritos y el ganar el afecto de las damas170. En la literatura, las damas fueron 

                                                           
163 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (pp. 20-21) 
164 MARTÍNEZ SÁEZ, Nicolás, «La mujer que civiliza…» (p. 96) 
165 Ibidem (p. 97) 
166 Ibidem (p. 102) 
167 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 588) 
168 Ibidem (p. 572) 
169 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 138) 
170 ORTIZ-HERNÁN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciático…» (p. 262) 



32 
 

fundamentales para el desarrollo de los héroes, por lo que incluso anteponían la relación 

con ellas frente al ejercicio de la caballería171. Por ejemplo, Tirant retrasó su incorporación 

a la guerra para estar más tiempo con Carmesina sin estar impaciente ante su rotura de 

pierna porque podía pasar más tiempo junto a ella172.  

El propio Andrés el Capellán fue quien teorizó sobre como debieron ser las 

relaciones, conversaciones y método de dirigirse a sus amados en su tratado Reglas del 

amar verdadero. Esta obra se compuso de una serie de pautas dirigidas tanto a hombres 

como mujeres para dirigirse entre ellos en dependencia del grupo social al que 

perteneciese la persona que quisiesen cortejar. En su obra, estableció que las mujeres 

mediante el verbo se ennoblecían porque éste se superponía a su estatus plebeyo173. En el 

caso de que el hombre fuese de una categoría social superior, le permitía dirigirse a la 

mujer sin necesidad de pedir permiso, aunque sí que debía pedir permiso para sentarse a 

su lado si era de su mismo estatus174. Ptolomeo, por ejemplo, recomendó que con mujeres 

debía hablar el hombre de temas como «cortesías, mancebos, vestidos y arreos»175. 

También Andrés el Capellán teorizó sobre la fidelidad, la cual consideró que solo podía 

darse en las relaciones entre personas de la misma categoría social176.  

El matrimonio fue denominado «amor de concupiscencia», lo que era una 

derivación del amor carnal que, según el propio Andrés el Capellán estaba ligado con los 

servicios mutuos177. El matrimonio fue decisivo para las mujeres principalmente en 

términos socioeconómicos. El vínculo matrimonial arrastraba a la mujer a la misma 

condición social que el esposo, aunque en ningún caso pudo cambiar la condición social 

del varón178. Es por ello por lo que debe destacarse que la mujer también fue educada en 

múltiples facetas para sociabilizar con los varones. Los conocimientos en los que se les 

instruía eran, por ejemplo, el bordado, la música, la danza, e incluso jugar al ajedrez, así 

como instrucción en escritura y lectura para encontrar un buen marido. Para ello 

existieron obras dedicadas para esta instrucción práctica179.  

                                                           
171 Ibidem (p. 257) 
172 LÓPEZ-RÍOS MORENO, Santiago, «Teoría y práctica de la crueldad de caballero en Tirant lo Blanch», 

en Medioevo y literatura: actas del V Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval, vol. 

3, 1995 (p. 87) 
173 MARTÍN RODRÍGUEZ, José Luis, «Posición social…» (p. 397) 
174 Ibidem (p. 398) 
175 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 142) 
176 MARTÍN RODRÍGUEZ, José Luis, «Posición social…» (p. 399) 
177 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 14) 
178 MARTÍN RODRÍGUEZ, José Luis, «Posición social…» (p. 395) 
179 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 587) 



33 
 

En las cuestiones relativas a las mujeres se valoraba de forma especial la virtud de 

la castidad y, por ende, se repudió la lujuria como pecado capital que era. La castidad se 

consideró como una forma de respetar a las mujeres180, mientras que la lujuria fue 

desaprobada por todos autores. Sin embargo, existieron grados de mayor o menor 

aceptación de la lujuria que dependían de las diferentes etapas de la vida. Ovidio 

manifestó que el mancebo lujurioso era pecador, mientras que el anciano lujurioso era un 

loco181. Del mismo modo, según Salomón, Dios aborreció a los viejos lujuriosos182. Es 

decir, la castidad en la juventud fue vista como algo más normal que en los ancianos por 

lo que se consideró como uno de los principales rasgos el de la templanza. La templanza, 

según Platón, se iniciaba por ser casto durante la mocedad183. 

 

5.3. Las relaciones de amistad y los consejeros 

Egidio Romano, entre otros, definió la amistad como una virtud generadora de 

lazos positivos entre las personas mediante unos indicadores como fueron la buena 

conversación, la sinceridad y la felicidad social184. Incluso en las Partidas de Alfonso X 

de Castilla se dedican algunas páginas al tema de la amistad: en concreto en la Partida IV, 

Título XXVII. La definió «el Sabio» como algo que juntaba los corazones con el fin de 

amarse mucho. Para ello, pues, empleó múltiples citas de sabios antiguos, sobre todo 

mediante la concepción inmaterial y mutua por parte de Aristóteles185. En el Tractado de 

Herrán Núñez también fueron recogidas muchas citas de autores grecolatinos que 

versaron sobre la amistad186. Por tanto, se puede deducir que la teorización relativa a la 

amistad en época medieval fue una continuación de la concepción antigua. En cuestiones 

prácticas, la demostración de la amistad se plasmó en el análisis de Hernando del Pulgar: 

apoyo con la hacienda -que se analizará en el capítulo próximo-, así como con la persona, 

consuelo y consejo187. Estos tres últimos conceptos serán los generadores del consilium.  

Las amistades en época medieval fueron concebidas de forma jerárquica en 

dependencia a la extensión temporal de las mismas. Los autores antiguos habían abogado 

porque tales amistades eran las fundamentales, sobre todo en términos de consejo. 

                                                           
180 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 30) 
181 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 134) 
182 Ibidem (p. 121) 
183 Ibidem (p. 112) 
184 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad…» (p. 195) 
185 LÓPEZ, Gregorio, Partidas, de Alfonso X de Castilla, vol. 2, 1555 (ed. 2009) (Quarta partida fol. 71v-

73v) 
186 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad…» (p. 199) 
187 Ibidem (p. 205) 



34 
 

Defensores de ello fueron Ovidio, quien consideró que las amistades viejas mucho 

mejores que las nuevas188, así como Aristóteles, quien dijo que eran las más plenas y 

verdaderas189. Los amigos más antiguos, por tanto, eran los mejor considerados para 

generar el círculo de consejeros de un príncipe. A su vez, se tenía en cuenta el factor de 

la edad, porque los mayores debieron ser los guías fundamentales en el desarrollo 

personal del caballero. Es por ello por lo que los sabios fueron importantes en la necesidad 

de consejo190 porque su sabiduría les otorgó el estatus de guiadores de almas191. Dentro de 

todos los círculos de consejo, el más notable era el de los monarcas192, ya que se 

consideraba que el consilium más necesario era el que iba dirigido a los regidores, a los 

hombres que tenían una responsabilidad política193.  

Algo rechazado por los principales teóricos fue el consejo de los jóvenes. Como 

bien quedó plasmado en el capítulo referido a las etapas de la vida del educando, la 

mancebía fue considerada como una etapa difícil en la que los hombres eran, según el 

tópico, precipitados, impacientes e impetuosos194. Entonces, era el momento en el que las 

relaciones establecidas entre el educador y el educando se podían tambalear, por lo que 

pasaba a sustituir a los ancianos sabios por otros jóvenes. Es decir, la etapa de la juventud 

era vista como un momento en el cual los futuros caballeros buscaban la compañía de 

personas cercanas en edad cuya inexperiencia los podía llevar a ser mal aconsejados y 

llegar a alcanzar su ruina195. Sócrates consideró que el rodearse de un consejo de 

mancebos llevaba únicamente a esperar la caída del aconsejado196. Ello pudo verse 

también en el caso de la monarquía, ya que se preferían los reyes de edad más avanzada. 

Séneca, por ejemplo, aseguraba que los reyes mozos habían perseguido a los buenos, 

mientras que favorecían a los malos197.  

Además de las advertencias relativas a las malas compañías, también los 

caballeros medievales fueron advertidos de vicios contrarios a la amistad. La 

consideración de la amistad como un acto benévolo198 hizo que odio y la enemistad fuesen 

incompatibles con la palabra «amistad». Salustio, por ejemplo, había considerado que la 

                                                           
188 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 11) 
189 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad…» (p. 199) 
190 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 31) 
191 ORTIZ-HERNÁN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciático…» (p. 263) 
192 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 31) 
193 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 109) 
194 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 56) 
195 Ibidem (p. 57) 
196 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 70) 
197 Ibidem (p. 82) 
198 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad…» (p. 196) 



35 
 

virtud de la amistad servía para desplazar el odio, por lo que era imposible en una misma 

persona la convivencia de ambos199. A su vez, algunas actitudes fueron rechazadas del 

ideal amistoso. En concreto, relativo a las amistades entre caballeros, la fanfarronería con 

fines de superioridad fue rechazada, lo que animaba al caballero a la búsqueda del mérito 

a través de las victorias militares200. Autores como Alonso de Cartagena pusieron su 

atención en lo que se categorizó como «amistades por interés». Buscaba tal falsa amistad 

un provecho personal por gentes aduladoras201. Finalmente, también fueron concebidos 

deslealtad, deshonra y envilecimiento como motivos suficientes para poder romper una 

amistad202.  

A grandes rasgos, del concepto de la amistad se pueden extraer dos vías didácticas. 

Una referida a centrar la atención en las otras personas y dar advertencias sobre lo que 

supuso ser una amistad falsa en dependencia de ciertas actitudes. Por otra parte, para que 

se gestasen unas buenas actitudes sociales de los caballeros medievales en la que servían 

las advertencias de algunas personas como contraejemplos.  

6. Mantenimiento de los elementos externos y moral económica 

El ejercicio de la caballería permanecía ligado a las nociones económicas a través 

de dos vías fundamentales, que se procurará analizar con detenimiento. En el primer caso 

se trata del gasto diario de un caballero en el mantenimiento de sus elementos identitarios, 

aquellos que mostraban externamente su estatus. El propio Ramón Llull defendió el porte 

de señas que identificasen su situación de caballero203. Por otra parte, un segundo análisis 

que cabe dentro de la materia económica es plantear lo que supuso aquella educación 

dentro del aspecto moral. Es por ello por lo que la tríada indispensable del caballero 

comporta un mantenimiento del caballo y la panoplia junto al patrimonio familiar que 

comporta la riqueza del linaje y, por ende, el caballero. Este trío se caracteriza por un 

aspecto fundamental apuntado en el concepto de «linaje»: la heredabilidad de éstos 

mediante relaciones intergeneracionales que funcionó como principal constitutivo de la 

nobleza sanguínea204. 

Antes de ello, es necesario poner en contexto la economía bajomedieval en 

relación con la fluctuación socioeconómica caballeresca y la jerarquización interna dentro 

                                                           
199 Ibidem (p. 199) 
200 Ibidem (p. 195) 
201 Ibidem (p. 200) 
202 Ibidem (p. 203) 
203 MAÍZ CHACÓN, Jorge, «Ideal luliano…» (p. 103) 
204 STACEY, Robert, «Nobles and knights», en The New Cambridge Medieval History, vol. 5, 1999 (p. 23) 



36 
 

del ordo militaris a lo largo de la Edad Media europea205. Este amplio ordo se compuso 

de caballeros cuyas rentas y tenencias los ubicaban en distintos grupos sociales. Sin 

embargo, como apunta Robert Stancey, aquellos que montaron caballeros o portaban 

armadura compartirán una ideología común a expensas de su riqueza a finales del siglo 

XIII la caballería como grupo social206. Ello se plasma en tres ejemplos que se describen 

a continuación 

En el área franca, en torno a 1250, el término de gentillesse se vinculó a los de 

domini, milites o messire lo que mostraba unas pautas de carácter al portar los valores 

típicos de la nobleza europea desde una perspectiva conservadurista debido a la 

emergencia de la burguesía207. Este término se sustituyó por el de por noblesse en torno 

a 1300, ligado a la exención de exacciones208. Por otra parte, en el área ibérica, existió la 

división entre ricos hombres e infanzones o hidalgos. Los monarcas castellanos del siglo 

XIII unificaron esta aristocracia urbana en la caballería de linaje, con una actuación 

conjunta como brazo en las cortes209. Mientras, en el caso de Aragón, permanecieron 

disgregados por lo que sirvieron las propias cortes como ejemplo en este caso también. 

Sin embargo, la defensa de los derechos de la nobleza se manifestó en la conocida 

historiográficamente como la «Unión». Su máxima expresión fue el establecimiento de 

la figura del Justicia de Aragón (1265) y la promulgación del Privilegium Generale 

Aragonum o Privilegio General (1283)210. Por otra parte, cabe destacar que la unificación 

de la caballería y su concepción en grupo social se vio en la imagen corporativa que 

constituían los reinos, donde el rey fue visto como la cabeza, así como la nobleza las 

manos, sobre todo en el ejercicio bélico211.  

Los caballeros abarcaron un amplio abanico de títulos acordes a su capacidad 

política que generó un auténtico cuerpo derivado de la antropomorfización de la sociedad. 

Los monarcas funcionaron como cabezas de sus respectivos estados mientras que nobles 

y caballeros como sus brazos. Los mismos reyes, cuando todavía eran príncipes 

herederos, fueron los principales destinatarios de los miroirs o «espejos». No obstante, 

                                                           
205 Ibidem (p. 13) 
206 STACEY, Robert, «Nobles and knights» (p. 13-14) 
207 MAÍZ CHACÓN, Jorge, «Ideal luliano…» (p. 105) 
208 STACEY, Robert, «Nobles and knights» (p. 15) 
209 Ibidem (p. 23) 
210 Ibidem (p. 24). Para explicar brevemente sendos acontecimientos se explican bien en las 

introducciones de BROTO APARICIO, Santiago, «La Heráldica de los Justicias de Aragón», en Hidalguía: 

la revista de genealogía, nobleza y armas, nº 310-311, 2005 (p. 521-522) y MARÍN, Hilario, «Un texto 

interesante del Privilegium Generale Aragonum», en Argensola: Revista de Ciencias Sociales del 

Instituto de Estudios Altoaragoneses, nº 5, 1951, (p. 17-18) 
211 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 32) 



37 
 

también es un rasgo común de la caballería como grupo social que fuesen los verdaderos 

destinatarios todos aquellos educadores y educandos centrados en generar un caballero 

ideal. 

 

6.1. Caballero: caballo y panoplia 

Los animales eran muy necesarios en época medieval en buena parte de los 

oficios. Sobre todo, lo fue el caballo, fundamental para la agricultura, industria, 

transporte, guerra y caza212. En época medieval el uso del caballo se relacionaba con el 

coraje213 y el honor, como en el caso de Alfonso X de Castilla. El propio monarca 

explicaba en la Partida Segunda, Título XXI, Ley I que la monta del caballo sería más 

honrada que la de cualquier otro animal y, por ende, convertía en honrado al caballero214.  

Caballos había de distintos tipos como palafrén, destrero o rocín que los ubicaban 

dentro del espectro económico en dependencia del fin al que estuviera destinado el 

equino, como animal de carga, animal para la guerra u objeto de ostentación215. En las 

Partidas se estipuló que color y corazón era puntos clave a la hora de valorar la calidad 

de un caballo, junto al carácter de su amo. De hecho, es frecuente observar el 

establecimiento de un fuerte lazo entre el caballero y su caballo216. Por eso, en algunos 

casos, llegaron a ponerles nombres, señal del establecimiento de una relación afectiva. 

Tal relación afectiva provenía de la necesidad del caballero de su compañero en batallas 

para la supervivencia217. Los caballos eran, por tanto, fundamentales para la 

supervivencia al alejar a los caballeros de la muerte frente al enemigo218.  

Alfonso X renegó para el empleo bélico aquellos caballos que mostraran «malas 

costumbres»219. La nominación personal de estos equinos significó la máxima expresión 

de la vinculación caballero y caballo. A expensas del conocido Babieca, caballo del 

Cid220, apareció llamado Claramunt un caballo del arzobispo de Zaragoza en 1364221. Tan 

                                                           
212 MORALES MUÑIZ, Dolores Carmen, «Caballo…» (p. 537) 
213 VILANOU TORRANO, Conrad, «Miles Christi…» (p. 265) 
214 LÓPEZ, Gregorio, Partidas, de Alfonso X de Castilla, vol. 1, 1555 (ed. 2009)(Segunda partida fol. 70v) 
215 VALLEJO NARANJO, Carmen, «El caballero y su pathos: el caballero salvaje. El espíritu de lo apolíneo 

y lo dionisiaco en la iconografía medieval», en Laboratorio de Arte: Revista del Departamento de 

Historia del Arte, nº 22, 2010 (p. 20) 
216 LÓPEZ, Gregorio, Partidas, de Alfonso X de Castilla, vol. 1, 1555 (ed. 2009) (Segunda partida fol. 72r-

72v) 
217 MORALES MUÑIZ, Dolores Carmen, «Caballo…» (p. 546) 
218 ROMERO DE SOLÍS, Diego, «La muerte del caballero» (p. 179) 
219 LÓPEZ, Gregorio, Partidas, de Alfonso X de Castilla, vol. 1, 1555 (ed. 2009) (Segunda partida fol. 72r-

72v) 
220 MORALES MUÑIZ, Dolores Carmen, «Caballo…» (p. 546) 
221 LAFUENTE GÓMEZ, Mario, «Caballo…» (p. 306) 



38 
 

estrecha resultó dicha relación que se acude a la zoomorfización del caballero en un 

caballo para ser representado en el ajedrez y atendía a la vertiente simbólica y social del 

juego222. Por tanto, se observa una clara vinculación en múltiples vías entre caballero y 

caballo, más allá de la generación etimológica.  

Es interesante analizar el cómo los propios señores participaban en el uso del 

caballo por parte de sus vasallos. Un buen ejemplo de la la utilidad del caballo en el 

ejercicio de la guerra es que el prestar un caballo para que otros vasallos pudiesen 

emplearlo podía llevar a eximir a sus dueños de servir en guerras223. En ocasiones se llegó 

a institucionalizar el mantenimiento del caballo de los vasallos por parte del señor como 

en el caso del réstor, obligación del señor en asegurar al caballero un nuevo caballo tras 

morir el que emplease anteriormente.  

El análisis del caballo debe hacerse en relación con el contexto económico 

bajomedieval en base a dos direcciones. Una primera en referencia a la manutención del 

animal durante un día: Mario Lafuente explicó que, en Aragón en el siglo XIV, osciló entre 

dos y cuatro dineros de coste de la paja y siete de la cebada224. La segunda vía se mostró 

en el alquiler o compra de caballos, basado en el sistema de estimas: se estimaba el valor 

del caballo en función de una serie de características, aunque se estableció una oscilación 

aproximada entre 400 y 800 sueldos jaqueses. Aquellos que superaban tal tope fueron 

aquellos cuyas características fueron consideradas óptimas225. Por ejemplo, Sancho IV de 

Castilla compró un caballo en abril de 1294 a Ferrán García de Sanabria por 1600 

maravedís226; en Aragón se le debían a Rodrigo Zapata 3000 sueldos jaqueses por haberse 

perdido su caballo en 1359 durante la guerra contra Castilla227.  

Todo lo previamente expuesto debe vincularse con el trasfondo del siglo XIV, una 

centuria azotada por una inflación económica generalización por la que se puede 

sospechar que el coste de los caballos pudo aumentar a lo largo de ese periodo. En Aragón, 

por ejemplo, la confirmación del Privilegio General en 1325 permitió la exportación de 

caballos que habían permanecido vedados hasta ese momento228. Además, la 

consideración de la guerra como beneficio económico en el contexto de la Guerra de los 

                                                           
222 LÓPEZ DE GUEREÑO SANZ, María Teresa, «Ajedrez…» (p. 566) 
223 LAFUENTE GÓMEZ, Mario, «Caballo…» (p. 303) 
224 LAFUENTE GÓMEZ, Mario, «Caballo…» (p. 304) 
225 Ibidem (pp. 303-304) 
226 CONTRERAS MARTÍN, Antonio, «La muerte de los caballos en el Libro del caballero Zifar», en Actas 

del III Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval, vol. 1, 1994 (p. 263) 
227 LAFUENTE GÓMEZ, Mario, «Caballo…» (p. 305) 
228 ZULAICA PALACIOS, Fernando, «Evolución de los precios y salarios aragoneses entre 1300-1430», en 

Aragón en la Edad Media, nº 12, 1995 (p. 131) 



39 
 

dos Pedros (1356-1366) puede explicar también la necesidad de caballos, ya que aumentó 

su demanda en alquiler o compra y, con ella, su precio229. Por tanto, el Libro del Caballero 

Zifar, que fue leído con profusión a lo largo del siglo XIV mostraba el significado de la 

reiterada muerte de un caballo cada diez días pertenecientes a Zifar: una situación de ruina 

económica230.  

Por otra parte, también fueron fundamentales tanto la armadura como las armas. 

Las armas eran entregadas al educando cuando finalizaba su proceso de formación y 

alcanzaba la posición de caballero en la investidura.231. Indudablemente se trataba de un 

acto simbólico, pero también de naturaleza material, puesto que se trataba de una 

ceremonia muy costosa desde el punto de vista económico. Es por ello por lo que el 

pensamiento luliano concibiese a las armas como algo complementario a la actividad 

misionera232. Sin embargo, las armas solían ser heredables, lo cual permitió el evitar la 

compra de estos materiales, así como llevaba una idea de trasfondo vinculada con el 

linaje. Por ejemplo, Zifar rechazó una armadura que había pertenecido a un caballero 

difunto y que la viuda de éste había querido regalarle. Así explicó a la dama que el 

legítimo heredero de dicha armadura tenía que ser su propio hijo, quien debía portarla y 

tener tal sentimiento233. 

 

6.2. Linaje caballeresco y su vinculación a la riqueza: actitud del caballero 

La situación económica del caballero más pobre fue seguramente en la Baja Edad 

Media equiparable a la del campesinado más acaudalado234. Históricamente, términos 

como «ricos hombres» denotan etimológicamente su situación en el plano 

socioeconómico, puesto que procede del germánico reiks que remite al poder235. Ello 

remarca la relevante posición en un panorama europeo que vivía el nuevo fenómeno de 

la movilidad social. Una movilidad social basada en una relación pretendida entre estos 

dos grupos sociales: búsqueda de dinero y mantenimiento de familias nobles mediante 

vía matrimonial con familias burguesas236, así como la exención fiscal y adopción de 

pautas del modus vivendi nobiliario por parte de la burguesía237. Una burguesía que sería 

                                                           
229 Ibidem (p. 142) 
230 CONTRERAS MARTÍN, Antonio, «Zifar…» (p. 262) 
231 ORTIZ-HERNÁN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciático…» (p. 260) 
232 MAÍZ CHACÓN, Jorge, «Ideal luliano…» (p. 106) 
233 CONTRERAS MARTÍN, Antonio, «Zifar…» (p. 268) 
234 STACEY, Robert, «Nobles and knights» (p. 13) 
235 Ibidem (p. 23) 
236 Ibidem (p. 16) 
237 RUÍZ DE LA PEÑA SOLAR, Juan Ignacio, «La ciudad…» (p. 81) 



40 
 

considerada por autores como Francesc Eiximenis como mantenedora de su sociedad 

contemporánea238. 

A expensas de los ejemplos, como se puede percibir tanto del caballo como de la 

panoplia guerrera, la idea del linaje caballeresco se vinculó también con el ámbito 

económico en un plano social y moral. Por tanto, en este apartado, más que analizar la 

riqueza como bienes, como se ha realizado en los dos anteriores, se pretende analizar la 

riqueza como idea abstracta que transporta al caballero a un estatus socioeconómico 

privilegiado con respecto a superiores e inferiores. Ello marcó una pauta que se puede 

calificar como moral dentro de la sociedad que definió las relaciones de los caballeros y 

los más pobres. La idea del linaje quedó mostrada como positiva y ejemplar, por lo que 

en muchos casos sirvió como espejo para los príncipes las pautas de comportamiento de 

los antepasados239. Además, en oposición, la herencia de calamidades ante «malas 

costumbres» por parte del ancestro, derivó en fatalidades económicas como el caso de la 

muerte de los caballos de Zifar hasta el caso de cuatro generaciones de descendientes240. 

 

6.3. Consideraciones de la pobreza y la defensa del caballero 

La moral económica y las actitudes frente a otros estamentos socioeconómicos 

nacieron, sobre todo, en el seno de la Iglesia al actuar como normalizadora de éstas241 y 

los oratores ciertamente como amantes de la pobreza242. Para entrar en sintonía con las 

enseñanzas bíblicas, al no ser la nobleza un grupo precisamente pobre, la moral medieval 

caballeresca se focalizó en la defensa de los más necesitados de su sociedad. Es así, por 

tanto, como se gestaron las ideas relativas a las relaciones verticales en la Baja Edad 

Media. Sin embargo, el redactor de Flor de virtudes mostró la existencia de la 

marginación social del pobre a través de la boca de Salomón que explicó la resta de 

credulidad a las palabras del pobre en contra de los ricos243. Junto a ello, una marginación 

por parte de sus amistades244. Algunos autores como Diego de Valera hicieron referencia 

a una amistad verdadera que no se basase en la economía, para que los infortunios que 

llevasen a la pobreza no rompiesen las amistades245. 

                                                           
238 MANCINELLI, Chiara, «Francesc Eiximenis y su programa pedagógico», en Forma: revista d'estudis 

comparatius: art, literatura, pensament, nº 3, 2011 (p. 106) 
239 BEAUCHAMP, Alexandra, «Infant Pierre…» (p. 258) 
240 CONTRERAS MARTÍN, Antonio, «Zifar…» (p. 264) 
241 MANCINELLI, Chiara, «Francesc Eiximenis…» (p. 102) 
242 Ibidem (p. 103) 
243 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 53) 
244 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad…» (p. 204) 
245 Ibidem (p. 206) 



41 
 

Una combinación del ideal de pobreza con la condición de caballero personificada 

unitariamente se puede observar en la literatura, en la que los jóvenes inician un proceso 

iniciático hasta su formación como caballeros cuyo punto de partida a veces suponía ser 

la pobreza. En los casos de muchas novelas caballerescas, el origen pobre del caballero 

implicó un perfeccionamiento de su condición social246.  

Por tanto, la consideración hacia la pobreza en época medieval tuvo dos vertientes. 

La primera fue de aquellos pobres indefensos, aquellos que lo eran de nacimiento o 

porque las circunstancias de sus vidas no habían propiciado un enriquecimiento, por lo 

que fueron inútiles los intentos de prosperar en la vida a pesar de todos sus esfuerzos. Sin 

embargo, la otra visión, ciertamente peyorativa, era aquella que vino por la pereza, por el 

enriquecimiento injusto o por la mala gestión de su economía. Es, por tanto, que, en lo 

que se refiere a la mentalidad del caballero medieval, la primera concepción hacia los 

pobres motivó su labor de defensa de los desvalidos. Mientras, la segunda sirvió como 

ejemplo contrario debido a su buena situación económica, por lo que los caballeros eran 

alentados por una buena gestión económica, buenas inversiones, esfuerzo y constancia 

laboral. Precisamente, la actitud en el terreno laboral fue muy valorada, como por ejemplo 

por Cicerón, quien lo consideró como lo más digno y más estimado247.  

El código ético de los monarcas se basó en la pobreza, focalizada en el amparo de 

los pobres por parte de los caballeros248. A partir de ese momento, se reforzó la idea de la 

«piedad monárquica», de la que fue máximo representante San Luis, rey de Francia. En 

esos momentos fue cuando nació la idea del rey limosnero, defensor de los grupos más 

desfavorecidos249, ligada a la idea neotestamentaria del rey como pastor250. Otro ejemplo 

de rey limosnero fue Sancho IV de Castilla. en su obra Castigos explicaba en las últimas 

coplas que debía huirse de la riqueza, amar a Dios y dar limosna a los pobres251. A su vez, 

el ideal de limosna se potenció con leyendas como la de San Jorge, en las que se mostraba 

su carácter limosnero al distribuir sus bienes entre los pobres antes de declarar su fe 

cristiana ante el emperador252. Por tanto, con ello se mostró que ante la incompatibilidad 

de la pobreza entre el estatus nobiliario caballeresco se apostó desde el primer momento, 

además del ideal de limosna, por la instrucción en la austeridad como valor moral. Fue 

                                                           
246 ORTIZ-HERNÁN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciático…» (p. 256) 
247 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 107) 
248 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 28) 
249 Ibidem (p. 30) 
250 Ibidem (p. 32) 
251 BIZZARRI, Hugo Óscar, «Sermones…» (p. 175) 
252 LAFUENTE GÓMEZ, Mario, «San Jorge…» (p. 434) 



42 
 

por ello por lo que se recomendó que en los educadores residiese tal virtud253. El propio 

San Pedro, según recoge Flor de virtudes, había explicado que Dios daba gracia a los 

humildes frente a los soberbiosos254. 

Sin embargo, la concepción negativa de la pobreza nacía de distintas maneras que 

el caballero debía evitar. Una fue la pobreza vinculada a la pereza, como describe 

Salomón, que relacionó el dormir mucho con el empobrecimiento255. Por ejemplo, la mala 

administración de un señorío también sería calificado por Duarte de Portugal en Leal 

Conselheiro como un pecado256. Otros ejemplos fueron el gasto desmedido, como 

manifestó Aristóteles257, por la falta de templanza, como manifestaron Séneca y Sócrates, 

e incluso por gula, como en el caso de Salomón que afirmó que glotones y goliardos 

siempre serían pobres258. Por otra parte, el evitar esta pobreza supuso también evitar la 

tristeza que venía tras el haber alcanzado el cénit de popularidad y prosperidad259. Boecio 

fue uno de los que se centró en analizar este sentimiento260.  

 

6.4. Riqueza y avaricia 

Pero la realidad de la situación del caballero, así como de todos los hombres 

medievales, no fue solamente la búsqueda del enriquecimiento. La riqueza estaba ligada 

a la idea básica del esfuerzo, que por ejemplo había formulado Varrón261, combinado con 

el aprendizaje de un oficio para evitar la pobreza, como había manifestado Catón262. El 

exceso de enriquecimiento también fue negativo, de hecho, Salomón pedía que rogasen a 

Dios para que no les diese pobreza ni les absorbiese la riqueza263. Él mismo manifestó 

que Dios aborrecía a los ricos avarientos264. Finalmente, el análisis de la moral 

caballeresca en el campo económico desemboca en el concepto cristiano de la pobreza: 

San Cipriano, por ejemplo, manifestó que los avaros debían de ser considerados paganos 

                                                           
253 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 66) 
254 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 118) 
255 Ibidem (p. 30) 
256 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 572) 
257 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 49) 
258 Ibidem (p. 127) 
259 Ibidem (p. 11) 
260 Ibidem (p. 30) 
261 Ibidem (p. 54) 
262 Ibidem (p. 52) 
263 Ibidem (p. 53) 
264 Ibidem (p. 121) 



43 
 

debido a su creencia en que el dinero actuaba como auténtico monarca celestial265. Séneca 

explicó, a su vez, que los hombres debían mandar al dinero y no obedecerle266.  

En muchos casos, al llegarse a alcanzar la popularidad se pudieron perder los 

valores fundamentales inculcados por el educador, lo que fue un acto considerado 

ingrato267. La avaricia y el enriquecimiento desmedido se observó en la obra Curial y 

Güelfa. Curial abandonó su espiritualidad para abrazar la riqueza, lo que hizo que sus 

cualidades caballerescas se viesen disminuidas; sólo recupera su condición caballeresca 

en el momento en el que retoma el camino correcto268. El ser codicioso fue uno de los 

máximos vicios269; don Juan Manuel afirmaba que debía enseñarse desde edad temprana 

el no atesorar lo indigno270. Además, se veía como algo cruel el enriquecimiento a consta 

de los pobres, como explicó Casiodoro271.  

Unos de los peligros para la sociedad fueron la avaricia y la soberbia del monarca. 

Ya según Jesús, hijo de Sirac, la soberbia deshizo muchas casas ricas272. Así se advirtió 

pues que la actitud de los reyes ante la defensa de sus intereses no debía desembocar en 

el ejercicio de la tiranía, de la que ya se habló anteriormente273. Ésta fue definida por 

Egidio Romano como el deseo de los monarcas por la pobreza de la población frente a la 

actitud del buen rey que deseaba la abundancia de sus súbditos. Por tanto, los tiranos 

amarían únicamente su propio bien, el deleite personal y su placer274. 

7. Configuración de la mentalidad bélica 

Así como en los capítulos anteriores hay conceptos extensibles al común de la 

sociedad, el ejercicio de la guerra y el poder político sí que estuvo vinculado solamente a 

las élites. Es este apartado, por tanto, el más particular y característico del ordo militaris. 

La mentalidad bélica de los caballeros medievales se puede concebir como aquella 

vinculada a las pautas del buen caballero desde una perspectiva político-militar. Ésta creó 

una ideología que ahondó sus raíces en una tríada configurada por la religión, cristiana en 

su caso como hasta ahora se ha podido percibir; la Historia, que explicaba las hazañas de 

                                                           
265 Ibidem (p. 58) 
266 Ibidem (p. 57) 
267 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 66) 
268 ORTIZ-HERNÁN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciático…» (p. 258) 
269 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 74) 
270 Ibidem (p. 75) 
271 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 47) 
272 Ibidem (p. 122) 
273 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 19) 
274 Ibidem (p. 78) 



44 
 

caballeros en el pasado y la Política, justificadora de la expansión territorial de la 

soberanía monárquica275. 

Los inicios de una guerra no eran gratuitos; San Agustín llegó a enumerar cinco 

razones para iniciar un conflicto: cuestiones de Fe, de Justicia, búsqueda de la paz, alcance 

de la libertad y huida de la fuerza276. Estas cinco razones estaban relacionadas con 

cuestiones religiosas, históricas y políticas -previamente mencionadas- y fueron el eje de 

las obras morales bajomedievales. Estas obras didácticas giraron, en gran parte, en torno 

al ejercicio tanto de la guerra como de la política, con el fin de crear un caballero ideal. 

En este apartado -aunque no va a analizarse- se debe tener en cuenta de forma particular 

la educación práctica del joven destinado a la caballería. La cualidad principal para la 

configuración del caballero fue educación física, basada en el esfuerzo277.  

 

7.1. Historia, espejos y linajes 

En primer lugar, el caballero contó con fuentes escritas -como se ha expresado en 

los capítulos previos- para alcanzar su meta basada en el guerrero ideal. Éstas orientaron 

a los caballeros en el terreno intelectual, bélico y, en cierto modo, sentimental. Esto se 

consiguió mediante la relación entre tres agentes: la Historia, los espejos y los linajes. 

Marc Bloch las relacionó y calificó como Historia, poema épico y literatura 

genealógica278. Sin embargo, es tal la estrechez entre esta tríada y la imposible disociación 

total de su contenido analizarlas individualmente. Las tres compartían la base salomónica 

de «buen hombre y buena memoria»279. La Historia, en el conocimiento caballeresco, 

aludía al conocimiento de hechos atribuidos a caballeros de tiempos pretéritos, así como 

las relaciones entre los Estados y sus particulares desarrollos. Los «espejos» se centraron 

en el conocimiento de caballeros de épocas pasadas donde la finalidad, más directa que 

la Historia, tuvo como objeto fijar pautas de comportamiento o las actitudes que 

mostraron al héroe, no como un personaje del pasado280, sino más bien como un caballero 

o príncipe idealizado mediante una retahíla de consejos, como afirmó Jean-Philippe 

Genet281.  

                                                           
275 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 35) 
276 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 41) 
277 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 75) 
278 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 586) 
279 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 104) 
280 NÚÑEZ GONZÁLEZ, ELENA, «Alejandro Magno…» (pp. 1233) 
281 BEAUCHAMP, Alexandra, «Infant Pierre…» (p. 236) 



45 
 

El claro predecesor de esta tradición de los De Regimine Principum se encuentra 

en la obra de Egidio Romano, ya mencionado, con un claro cariz político para la 

instrucción de señores y príncipes282. Por último, el conocimiento de las hazañas de los 

antepasados sirvió para adentrar al caballero en la mentalidad bélica. El ideal caballeresco 

medieval utilizó los relatos de las buenas acciones de los ancestros de los caballeros como 

«espejos». Por tanto, la idea de linaje imposibilitó las malas acciones porque se consideró 

que repercutían en los descendientes, como se manifestó en Zifar. En muchos casos, como 

expresó José Luis Lucía Megías, algunas fueron lo que denominó «historias fingidas». Es 

decir, muchos de estos relatos fueron creados o modificados para que tuviesen una 

finalidad didáctica fundamentada en la defensa de los ideales concretos que pautaron al 

buen caballero283.  

Para los caballeros de los estados medievales peninsulares, por ejemplo, la 

Historia funcionó como aliento en relación con la conquista del territorio que antaño había 

estado bajo soberanía visigoda y arrebataron los musulmanes284. La Historia fue 

concebida como magistra vitae, unas enseñanzas en la vida con una función 

moralizante285. Para ello, don Juan Manuel en el Libro de los Estados explicó que era 

beneficioso que, a los caballeros, cuando no pudiesen dormir por las noches, les fuesen 

leídas buenas historias para tomar de ellas ejemplos286. La Historia se relacionó también 

con la virtud de la prudencia. Ésta fue definida en Flor de virtudes que recoge una cita de 

Cicerón. Este autor manifestó que para alcanzar la prudencia uno debía tener recuerdo y 

memoria de los hechos pasados, sumado a la capacidad de discernir el bien y el mal287. 

Con la Historia también estuvo ligado el concepto de heroísmo en tiempos medievales, la 

exaltación del recuerdo288.  

Por tanto, la Historia tal como era concebida en época bajomedieval se encontró 

también en los espejos de príncipes. Los espejos pueden ser englobados dentro de la 

enseñanza de Historia, pero con la particularidad que estos presentan caballeros ideales, 

es decir, prototipos. Esta es lo que le diferencia de la Historia y permite desgajarlo, pues 

en muchos casos la Historia se centró en el recuerdo y memoria de los hechos. El apelativo 

«de príncipes» otorgado a los espejos se debió a que muchos de ellos estuvieron dedicados 

                                                           
282 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 578) 
283 NÚÑEZ GONZÁLEZ, ELENA, «Alejandro Magno…» (p. 1240) 
284 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 34) 
285 Ibidem (p. 21) 
286 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 89) 
287 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 67) 
288 ROMERO DE SOLÍS, Diego, «La muerte del caballero» (p. 181) 



46 
 

a hijos de monarcas. Sin embargo, su realidad era que recogían las pautas de 

comportamiento comunes al grupo social para que sirviese de ejemplo a todos jóvenes289. 

Éstos sufrieron una evolución que partía de los tratados de vicios y virtudes que se 

recogieron en sermones, exempla y florilegios290. A partir de ahí se mostraron las 

influencias de diversos autores: orientales en el siglo XIII, introducción de romanos y 

eclesiásticos en el siglo XIV y grecorromanos cristianizados en el siglo XV
291. Por otra 

parte, estas obras tuvieron también el fin de mostrar al propio rey como un modelo como 

para sus súbditos. Por tanto, el rey debió saberse gobernar a sí mismo y luego a su pueblo. 

Estas pautas fueron modélicas y se trasladaron a la relación de los señores y sus 

vasallos292.  

Los espejos pasaron a ser auténticos códigos de conducta al explicar las hazañas 

de caballeros muy famosos que fueron conocidos por tener una actitud modélica293. Por 

ejemplo, cuando Tirant leía el Árbol de batallas, enumeró una serie de caballeros 

famosos294. Los caballeros modélicos recogidos en los espejos se pueden calificar en tres 

tipos de ejemplos: los bíblicos, los personajes de la Antigüedad y los antepasados de los 

propios príncipes295. Acerca de los bíblicos, por ejemplo, fueron espejos las figuras de los 

reyes de Israel, representados, por ejemplo, en el siglo XIV por el infante Pedro de Aragón 

en una obra con múltiples alusiones al Antiguo Testamento296.  

El espejo fundamental en el que se fijaron los caballeros en la Baja Edad Media 

fue, sin duda, el de Alejandro Magno, que funciono como arquetipo de guerrero y 

monarca ideal. Ya no solo en la figura del educando, sino también en la de Aristóteles 

que funcionó como educador modélico297. Este ideal se logró gracias al Libro de 

Alexandre. Esta obra del siglo XIII presentó la figura de Alejandro Magno como obra 

didáctica que implantó el ideal alejandrino298. Ello quedó mostrado durante la escena de 

su funeral al que acudieron siete hombres calificados como sabios y lloraban mientras 

elogiaban la figura del monarca difunto299. Es decir, la actitud de estos sabios muestra lo 

importante que llegó a ser Alejandro Magno tanto por sus hazañas como por sus 

                                                           
289 BIZZARRI, Hugo Óscar, «Sermones…» (p. 170) 
290 Ibidem (p. 166) 
291 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (pp. 16-17) 
292 Ibidem (p. 10) 
293 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 58) 
294 ORTIZ-HERNÁN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciático…» (p. 262) 
295 BEAUCHAMP, Alexandra, «Infant Pierre…» (p. 258) 
296 Ibidem (p. 246) 
297 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 577) 
298 NÚÑEZ GONZÁLEZ, ELENA, «Alejandro Magno…» (pp. 1240) 
299 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 32) 



47 
 

conocimientos. Sin embargo, el propio Alejandro Magno no fue presentado únicamente 

como una figura con una única faceta positiva, también una negativa que criticó su exceso 

de poder300. También, con respecto al ideal cortés, fue importante la tradición artúrica que 

combinó en las últimas centurias medievales la acción guerrera, el sentir religioso y la 

cortesía301.  

La idea de linaje funcionó también como elemento referencial para los propios 

autores de tratados educativos. Por ejemplo, en el prólogo de su obra, el infante Pedro de 

Aragón explica su más próxima genealogía al presentarse como hijo del rey Jaime II, así 

como su intitulación302. Este mismo infante Pedro redactó para su sobrino, el futuro Pedro 

IV de Aragón, un espejo que resulta un ejemplo realmente interesante Alexandra 

Beauchamp definió al infante Pedro como un hombre de poder y fiel, características 

principales de los autores de obras morales bajomedievales303. Esta obra, en concreto, 

permitió una aproximación al conocimiento de la cultura política laica304 al focalizar la 

atención en el poder y la figura del monarca305. Por tanto, se concibe el espejo del infante 

Pedro como una especie de testamento político306.  

Para los monarcas, su título real les otorgaba unas facultades especiales que les 

diferenciaban del común del territorio y le confería tales características debido al designio 

divino307. Por ejemplo, las buenas acciones y el buen ejercicio de la guerra fueron 

recomendados en el Libro de los Doze Sabios porque así quedaban en el recuerdo de sus 

sucesores308. 

 

7.2. Construcción de la figura del enemigo: mentalidad de cruzada 

Carmen García Herrero apuntó que la idea de la guerra en la mentalidad del 

caballero medieval transcurría por tres etapas: un inicio sin mengua, el proseguirla con 

cordura y un final sin deshonra309. Para ello, junto con el hecho de la guerra también se 

gestó para el pensamiento de los caballeros la idea del enemigo. Estos enemigos, desde 

la perspectiva de Ramón Llull, por ejemplo, fueron considerados como los propiciadores 

                                                           
300 Íbidem (pp. 1237-1238) 
301 ORTIZ-HERNÁN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciático…» (p. 256) 
302 BEAUCHAMP, Alexandra, «Infant Pierre…» (p. 239) 
303 Ibidem (p. 235) 
304 Ibidem (p. 236) 
305 Ibidem (p. 245) 
306 Ibidem (p. 269) 
307 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 20) 
308 BIZZARRI, Hugo Óscar, «Sermones…» (p. 168) 
309 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 72) 



48 
 

de las guerras debido, sobre todo, a uno de los cinco puntos que resumió San Agustín -

Fe, Justicia, necesidad de paz, garantía de libertad o huida de la fuerza-. Es por ello por 

lo que fue concebida la guerra desde una óptica defensiva, sobre todo de los valores 

cristianos310.  

La finalidad de los monarcas y, por ende, de los caballeros con respecto al 

enemigo residió en evitar robos y violencia. Por ello se consideraba que debían ser 

penados aquellos que cometiesen tales acciones311. En esta época, sobre todo en relación 

con los enemigos religiosos, los enemigos fueron denominados con el término 

«sectario»312. Por tanto, la alegoría al diablo fue fundamental para construir el arquetipo 

del enemigo. Para ello, físicamente fueron representados con rasgos infernales313. Ya 

desde la etapa lactante se evitó el contacto de los bebés con aquellos no cristianos. Los 

infantes que estaban destinados a ser caballeros no podían ser amamantados por 

musulmanas y judías314. La vía de defensa ideológica de la Iglesia fue elemental en la 

construcción del contrario315. La combinación de la ley humana y la ley divina podía 

hacer que se considerasen los ataques al rey como ataques directos a Dios316. En ello 

entró, pues, la dotación sagrada otorgada a la conquista feudal con la legitimación de la 

guerra como elemento cohesionador de las élites para la justificación de la inversión 

material e implicación personal317. Por tanto, desde el primer momento, para 

desenvolverse en un futuro correctamente en el campo de batalla, autores medievales 

como Ramón Llull o don Juan Manuel apostaron por educar con severidad318. Ello fue, 

por tanto, el posible desencadenante de la consideración de la crueldad como justa cuando 

infieles amenazaron el territorio cristiano y la vida cotidiana de sus habitantes319.  

En Flor de virtudes, la crueldad fue presentada, en un principio, como un vicio en 

cuatro vías por Aristóteles y Andrónico: no tener compasión, no socorrer, no perdonar y 

castigar más de lo que se merece320. No obstante, con el enemigo la crueldad quedó 

                                                           
310 MAÍZ CHACÓN, Jorge, «Ideal luliano…» (p. 106) 
311 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 28) 
312 He empleado este término, el considerado en época preilustrada para referirse al creyente en otra 

religión que no fuese la cristiana. Véase en Nuevo Tesoro Lexicográfico (http://ntlle.rae.es/ntlle) 

[Consulta: 07/09/2019] la definición de «secta» en 1739. 
313 NÚÑEZ GONZÁLEZ, ELENA, «Alejandro Magno…» Magno (p. 1236) 
314 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 50) 
315 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 30) 
316 Ibidem (p. 31) 
317 LAFUENTE GÓMEZ, Mario, «San Jorge…» (p. 430) 
318 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 583) 
319 LÓPEZ-RÍOS MORENO, Santiago, «Tirant…» (p. 85) 
320 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 47) 



49 
 

justificada y fue positiva cuando era necesaria, aunque ello implicó el juzgar moralmente 

al enemigo321. Otros autores que apoyaron esta opinión fueron Ramón Llull, que tampoco 

condenó la crueldad del caballero con el infiel322. Esto quedaba ya recogido en Cicerón, 

por ejemplo, que apostó por el quitar el mal con el mal323. También llegó a tipificarse en 

la Segunda Partida, pues en el Título XXI, Ley II fueron advertidos de ser «crudos» y de 

que no tuviesen piedad a la hora de robar a los enemigos. Un ejemplo fue el de Tirant lo 

Blanc. En esta obra se relataba un tipo de aprendizaje iniciático basado en el asesinato del 

enemigo. El conde de Vàroic obligó a su hijo matar a un musulmán como parte de su 

iniciación en la caballería y, tras cumplir su objetivo, el mismo padre restregó a su hijo 

con la sangre del asesinado324.  

 

7.3. ¿Ocio? Doctrina bélica en las actividades lúdicas: el ajedrez 

El ocio no era concebido siglos atrás como en la actualidad. Bien reflejó el 

Diccionario de 1737 una doble significación que, a pesar de la inicial bifurcación 

conceptual deriva en un camino unificado325. Una fue la potenciación del ingenio que 

permaneció quieto en el momento que no existía una dedicación a las artes manuales, 

mientras que el exceso de ocio llevaba a la holgazanería. Aunque, sin duda, el término 

que une descanso físico y, a su vez, trabajo mental, al de holgazanería como exceso de 

esta actitud, es la diversión. Tanto ajedrez como caza, al igual que otras actividades como 

la música, siguieron tal pauta326, por lo que nacía la diversión para el caballero tanto por 

la actividad en sí misma como las relaciones que se establecían. Sin embargo, es objeto 

de análisis el cuánto apartaba al caballero tales actividades de su profesión. Ello se debió, 

sobre todo, a que el ocio emulaba un imaginado campo de batalla. Por tanto, dentro de la 

definición del ocio de cese de acciones físicas y potenciación de la mente en el caso 

caballeresco fueron de la mano ante una situación profesional atípica a la mayoría de las 

demás. Periodos pacíficos significaron el ocio caballeresco, durante los cuales el mismo 

actuó en cierto modo como doctrina para enfrentamientos futuros. De ello que, en estos 

periodos pacíficos, ya Alfonso X recomendase la lectura de cantares de gesta durante las 

comidas con la finalidad de exaltar los ánimos de los caballeros327. Por tanto, los únicos 

                                                           
321 LÓPEZ-RÍOS MORENO, Santiago, «Tirant…» (p. 82) 
322 Ibidem (p. 83) 
323 MATEO PALACIOS, Ana, Flor… (p. 41) 
324 LÓPEZ-RÍOS MORENO, Santiago, «Tirant…» (p. 84) 
325 Nuevo Tesoro Lexicográfico (http://ntlle.rae.es/ntlle) [Consulta: 26/08/2019] 
326 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 571) 
327 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 586) 



50 
 

espacios de ocio del monarca se resumían en aquellos cuya finalidad exaltase su condición 

militar328. Ello es lo que valoró Carmen García Herrero como «entretenimientos 

constructivos»329.  

En el caso del ajedrez, para enseñar la técnica los hombres medievales atribuyeron 

en muchos a sabios su creación. Por ejemplo, se creyó que Aristóteles o Alejandro Magno, 

referentes en lo relativo al ideal caballeresco y la educación, pudieron ser sus creadores330. 

En la mentalidad medieval entraron contrapuestos los términos de sesso versus ventura, 

por lo que la Iglesia abogaba por el primero frente al rechazo del segundo. Ello, en el ocio 

caballeresco medieval, se plasmó en focalizar el aprendizaje y uso ciertamente didáctico 

del ajedrez frente al rechazo del azaroso juego de los dados. El sentido del orden que 

proporcionó este juego fue óptimo. Para ello, la sociedad medieval fue trasladada al 

tablero y establecía una red que desarrollaba las relaciones personales entre los 

individuos331. A las figuras que se les dotó de una personalidad más concreto fueron 

aquellas que representaban al estatus nobiliario, como el caso del rey, los caballos que 

representaban a los caballeros o la «alferza» que evolucionó a la reina332. Frente a ellos, 

la mitad de las figuras la componían peones, representantes de soldados o del pueblo llano 

en dependencia de que espacio recrease el tablero: bélico o un solar urbano. 

El ajedrez fue adoptado como elemento educativo por muchos monarcas 

europeos, aunque existe un caso de rechazo por parte de San Luis de Francia, quien lo 

prohibió en 1254 junto a los demás juegos. El ajedrez, a su vez, llegó en casos a tener un 

cierto vínculo familiar al heredarse de padres a hijos. Por tanto, a pesar de su 

consideración como objeto de lujo obtenido en casos como tributo o botín de guerra, 

también sirvió para expandir el conocimiento en este juego e implementarlo desde una 

perspectiva educativa333. Así se muestra en el caso de que los conocimientos de los 

antepasados en este juego eran elogiados, como por ejemplo Alfonso X de Castilla 

ensalzaba la figura de su padre por su vasto conocimiento en tales juegos334. La 

importancia de este juego, también para las mujeres, se manifestó en Le miroir des nobles 

                                                           
328 NOGALES RINCÓN, David, «Espejos…» (p. 26) 
329 GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «Juan Manuel…» (p. 53) 
330 LÓPEZ DE GUEREÑO SANZ, María Teresa, «Ajedrez…» (p. 560) 
331 Ibidem (p. 562) 
332 Ibidem (p. 566) 
333 Ibidem (p. 563) 
334 Ibidem (p. 561) 



51 
 

de Hesbaye. En esta obra se recogen las recomendaciones de un padre a su hija para 

aprender a jugar al ajedrez para sociabilizar y así encontrar un buen marido335.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
335 BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura...» (p. 587) 



52 
 

8. Conclusiones 

A lo largo del trabajo se han mencionado distintos adjetivos relativos a las «buenas 

costumbres»: templanza, vergüenza, caridad, castidad, amistad, prudencia, corrección o 

humildad. También se han recogido actitudes como la buena actitud en misa, el amor a 

Dios y al prójimo o la defensa de los pobres y los territorios cristianos. Junto a ello, los 

contraejemplos, los «vicios» opuestos a estas pautas correctas: mentira, lujuria, odio, 

avaricia o desobediencia al educador. Esta serie de calificativos y actitudes son las que 

definen la figura del caballero medieval ideal. Sin embargo, no implica este objetivo 

cumplido que trataba en definir esta figura sea la única conclusión del trabajo. 

Una de las principales conclusiones de este trabajo es la dificultad que existe a la 

hora de analizar cada uno de los factores que rodearon el mundo de los caballeros 

medievales. La separación de los elementos permite el comprender cada una de las 

cuestiones que se han tratado en el trabajo de una forma independiente. Sin embargo, tal 

división es la que hace que un mismo argumento pueda mostrarse en varios apartados. 

Esto muestra, por tanto, la correlación existente entre temas como la religión con la 

construcción del enemigo, las relaciones sociales y las situaciones económicas o las 

relaciones familiares con la percepción que tenía cada caballero de sus antepasados. 

Analizados todos los hechos relativos a la figura del caballero medieval, se debe 

mencionar en primer lugar, que el motor principal de su encaje social es la combinación 

del elemento religioso y del militar. La relación respecto a Dios es fundamental en su 

constitución como caballero, la introducción del infante en el proceso educativo en el 

terreno religioso. Por otra parte, se educó al caballero en una serie de valores que 

procuraban combinar su estatus socioeconómico con el agradecimiento a Dios, en el 

contexto de providencialismo divino, de su posición. San Agustín consideraba que la Fe 

era la primera de las causas de inicio de una guerra que perfilaba a los enemigos en 

aquellos cuya religión no fuese la cristiana.  

Por otra parte, debe destacarse que todas estas «buenas costumbres» que han ido 

aparecido en cada capítulo corresponden a una aspiración común. Casi, incluso, más por 

parte del educador que del educando. No quiere decir, ni mucho menos, que los 

componentes del ordo militaris compartiesen todas estas características. Obvio es que las 

advertencias relativas a la mancebía, así como obras como el Libro del caballero Zifar 

que amenazaba con la calamidad económica del linaje o las citas de aquellos que 

consideraron sabios eran debido las malas actitudes que tuvieron los caballeros 

bajomedievales. Seguramente, estuvieron extendidos los vicios entre muchos de los 



53 
 

caballeros y fue determinante el temor a Dios, empleado posiblemente para buscar una 

solución. 

Uno de los temas posiblemente más difíciles de expresar debido a la impregnación 

de la cultura judeocristiana en la mentalidad europea fue el económico. El estrecho 

vínculo afectivo que, según la religión cristiana, existía entre Dios y los pobres, obligó a 

establecer un pensamiento que pudo llevar a confusiones. A pesar de que los teóricos 

habían expresado que los nobles debían estar agradecidos a Dios por su estatus y lo 

tuvieron que mostrar con sus principales señas, no les habían otorgado la perfección de 

la pobreza. Por esto parece que se teorizó tanto acerca de la pobreza y de cómo se 

alcanzaba, e incluso a algunos caballeros en la literatura se les vinculó con orígenes 

paupérrimos.  

Cabe destacar también que, así como el ejercicio militar de la caballería fue 

únicamente cuestión de los días o meses de batalla, el pensamiento vinculado a la guerra 

no cesó ni un día. Esta mentalidad puede verse a nivel europeo derivada de la gesta del 

enemigo, en un contexto de posible miedo tras el avance de los musulmanes. A su vez, se 

ve el retroceso del temor hacia el musulmán que impregnaba la mentalidad de la Europa 

cristiana medieval fue el que abrió el abanico de valores del caballero a partir de finales 

del siglo XII. No es de extrañar que el repunte económico europeo tras restaurar las rutas 

comerciales junto a la pérdida de dominio musulmán hizo que no se necesitase seguir con 

el estereotipo de fuerza y brutalidad. Por tanto, un contexto medianamente pacífico derivó 

en la toma nuevos valores acordes a la socialización, especialmente en el trato hacia las 

mujeres. Por tanto, la ética caballeresca experimentó el mayor de sus cambios durante los 

siglos XIII al XV especialmente. Entonces, se puede concluir que también fue parejo al 

cambio social que experimentó el medievo europeo en estos tres últimos siglos. 

Sin duda, como ya se adelantó en la introducción, también puede apreciarse que 

este periodo fuese el medium aevum entre la cultura clásica y su recuperación a principios 

del siglo XVI. En realidad, la Edad Media, y más concretamente la Baja Edad Media, 

supuso una continuación de los valores y métodos educativos que fueron cristianizados y 

se acoplaron en la vida europea. Un ejemplo de ello es que Flor de virtudes se difundió 

durante siglo y medio. Además de este largo recorrido en el tiempo, también se desplazó 

a largas distancias desde su redacción en Italia entre 1313 y 1323 y su impresión en 

Zaragoza entre 1488 y 1491. Esta obra pautó, sin duda, el comportamiento de la élite 

masculina alfabetizada durante esta época. Por eso es pertinente la extracción de citas de 

autores grecorromanos y bíblicos, ya que fueron las que conocieron educadores y 



54 
 

educandos de primera mano. Los primeros con el fin de transmitirlas y los segundos para 

aplicarlas debido a su condición social. Por tanto, los principales autores elaboraron su 

teoría educativa en base a estos eruditos antiguos, rasgo de la pervivencia de los métodos 

empleados en la antigüedad.  

Otra cuestión que se percibe es el notable valor que tuvo la familia en la formación 

en buenas costumbres del caballero medieval. Se puede contemplar en el traspaso de la 

panoplia, la cual algunos de sus antepasados posiblemente llevaban al ser asesinados 

durante las batallas. Ello generó un vínculo en el que, seguramente, tuvo un gran peso la 

memoria. Por ello hubo espejos de príncipes ejemplificados en las figuras de los 

antepasados, modelos un tanto idealizados cuyo vínculo genealógico pudo tener mayor 

impacto en aquellos mancebos impregnados de vicios. 

Algunas otras conclusiones relativas a la figura del caballero medieval que se 

podrían haber acoplado al trabajo si, por ejemplo, también se hubiese analizado la 

educación física. Esta formación era la primordial en el proyecto caballeresco. A su vez, 

también podría complementarse con este estudio el estudio de la cultura oficial, es decir, 

tanto ciencias como letras. En el terreno de las letras, debe tenerse en cuenta que estos 

caballeros tuvieron que ser, al menos según él un modelo idealizado, alfabetizados. 

Además, todas esas fuentes de las que se extrajeron las ideas fundamentales o que 

funcionaron para educadores como recurso didáctico seguramente descansaron en las 

bibliotecas en las que guardaban sus obras.  

Es decir, existen múltiples vertientes de estudio respecto a este tema, muchas de 

ellas todavía por explotar. Sin embargo, como ha podido mostrarse, el reconstruir la moral 

ideal del caballero es un proyecto que puede realizarse mediante dos maneras. Una al 

unificar todo aquello en lo que los teóricos medievales coincidieron para gestar un cuerpo 

único relativo a la buena educación. Y la otra mediante el enriquecimiento de esas teorías 

con las particularidades propias de cada uno de los teóricos. 

 

 

 

 

 

 

 



55 
 

9. Bibliografía 

BEAUCHAMP, Alexandra, «De l’action à l’écriture: le De regimine principum de l’infant 

Pierre d’Aragon (V.1357-1358)», en Anuario de estudios medievales, nº 35, 1, 

2005, pp. 233-270. 

BECEIRO PITA, Isabel, «Educación y cultura en la nobleza (siglos XIII-XV)», en Anuario 

de estudios medievales, nº 21, 1991, pp. 571-590. 

BIZZARRI, Hugo Óscar, «Sermones y espejos de príncipes castellanos», en Anuario de 

estudios medievales, nº 42, 1, 2012, pp. 163-181. 

BROTO APARICIO, Santiago, «La Heráldica de los Justicias de Aragón», en Hidalguía: la 

revista de genealogía, nobleza y armas, nº 310-311, 2005, pp. 521-580. 

CARBAJO VÉLEZ, María del Carmen, «Mitos y estereotipos sobre la vejez. Propuesta de 

una concepción realista y tolerante», en Ensayos, Revista de la Facultad de 

Educación de Albacete, nº 24, 2009, pp. 87-96. 

CASTILLO CEBALLOS, Gerardo, 21 matrimonios que hicieron historia, Madrid, 2011. 

CONTRERAS MARTÍN, Antonio, «La muerte de los caballos en el Libro del caballero 

Zifar», en Actas del III Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura 

Medieval, Salamanca, vol. 1, 1994, pp. 261-268. 

DÍAZ IBÁÑEZ, Jorge, La iglesia de Cuenca en la Edad Media (siglos XII-XV): estructura y 

relaciones de poder, Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1996. 

GARCÍA HERRERO, María del Carmen, «La educación de los nobles en la obra de don Juan 

Manuel», en La familia en la Edad Media: XI Semana de Estudios Medievales, 

Nájera, 2001, pp. 39-92. 

LAFUENTE GÓMEZ, Mario, «El uso militar del caballo y algunas de sus implicaciones 

económicas en Aragón durante el reinado de Pedro IV», en Aragón en la Edad 

Media, nº 19, 2006, pp. 301-308.  

LAFUENTE GÓMEZ, Mario, «Devoción y patronazgo en torno al combate en la Corona de 

Aragón: las conmemoraciones a San Jorge de 1356», en Aragón en la Edad 

Media, nº 20, 2008, pp. 427-444. 

LÓPEZ, Gregorio (ed.), Las Siete Partidas, de Alfonso X de Castilla, Biblioteca Virtual 

Miguel de Cervantes, Alicante, 2009. 

LÓPEZ DE GUEREÑO SANZ, María Teresa, «"Mas valie sesso que ventura". El ajedrez en 

la Edad Media hispana», en Alfonso X el Sabio [exposición], Sala San Sebastián, 

Murcia, 2009, pp. 560-573. 



56 
 

LÓPEZ-RÍOS MORENO, Santiago, «Teoría y práctica de la crueldad de caballero en Tirant 

lo Blanch», en Medioevo y literatura: actas del V Congreso de la Asociación 

Hispánica de Literatura Medieval, vol. 3, 1995, pp. 81-88. 

LOSCERTALES ABRIL, Felicidad, «La construcción social del género. La imagen de las 

mujeres vista por los MCM», en La mujer en el espejo mediático, II: sexo, género 

y comunicación, Sevilla, 2011, pp. 7-26. 

LUCÍA MEGÍAS, José Manuel y SALES DASÍ, Emilio José, «La otra realidad social en los 

libros de caballerías. III. El caballero “anciano”», en Actas del XI Congreso 

Internacional de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval, Lugar, Edición, 

vol. 2, 2007, pp. 783-795. 

MAÍZ CHACÓN, Jorge, «La argumentación filosófica del caballero medieval. El modelo e 

ideal luliano en el Libre del Orde de Cavaleria», en Mirabilia, nº 5, 2005, pp. 101-

109. 

MANCINELLI, Chiara, «Francesc Eiximenis y su programa pedagógico», en Forma: 

revista d’estudis comparatius: art, literatura, pensament, nº 3, 2011, pp. 101-109. 

MARÍN, Hilario, «Un texto interesante del Privilegium Generale Aragonum», en 

Argensola: Revista de Ciencias Sociales del Instituto de Estudios Altoaragoneses, 

nº 5, 1951, pp. 17-34. 

MARTÍN RODRÍGUEZ, José Luis, «Posición social y aproximación entre los sexos», en 

Historia. Instituciones. Documentos, nº 25, 1998, pp. 395-400. 

MARTÍNEZ SÁEZ, Nicolás, «La mujer que civiliza: de la cortesía medieval a la conquista 

americana», en Revista Chilena de Estudios Medievales, nº 7, 2015, pp. 95-106. 

MATEO PALACIOS, Ana (ed.), Flor de Virtudes, Zaragoza, 2013. 

MORALES MUÑIZ, Dolores Carmen, «El caballo en la Edad Media: un estado de la 

cuestión», en Homenaje al profesor Eloy Benito Ruano, Murcia, vol. 2, 2010, pp. 

537-552. 

NOGALES RINCÓN, David, «Los espejos de príncipes en Castilla (siglos XIII-XV): un 

modelo literario de la nobleza bajomedieval», en Medievalismo: Boletín de la 

Sociedad Española de Estudios Medievales, nº 16, 2006, pp. 9-40. 

NÚÑEZ GONZÁLEZ, Elena, «Alejandro Magno como mito caballeresco: ascenso y caída 

del héroe en el Libro de Alexandre», en Actes del X Congrés Internacional de 

l’Associació Hispànica de Literatura Medieval, Alicante, Edición, 2005, pp. 

1233-1241. 



57 
 

ORTIZ-HERNÁN PUPARELI, Elami, «El aprendizaje iniciático del caballero», en Actas del 

XI Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval 

Lugar, Ediciónvol. 3, 2005, pp. 255-264. 

OTERO PIÑEYRO MASEDA, Pedro Santiago y GARCÍA-FERNÁNDEZ, Miguel, «Los 

testamentos como fuente para la historia social de la nobleza un ejemplo 

metodológico: tres mandas de los Valladares del siglo XV», en Cuadernos de 

Estudios Gallegos, vol. 60, nº 126, 2013 pp. 125-169. 

RIZO LÓPEZ, Ana Esmeralda, «Tercera Edad: Diferentes percepciones y necesidad de 

relaciones basadas en una nueva Ética Social», en Kairos: Revista de temas 

sociales, nº 20, 2007, pp. 1-14. 

RODRÍGUEZ, Ana, «De damas poderosas. Poder, memoria e influencia en la Baja Edad 

Media», en Discurso, memoria y representación: la nobleza peninsular en la Baja 

Edad Media, Lugar, Edición, 2016, pp. 315-332. 

ROMERO DE SOLÍS, Diego, «La muerte del caballero», en Revista española de filosofía 

medieval, nº 6, 1999, pp. 175-190. 

RUÍZ DE LA PEÑA SOLAR, Juan Ignacio, «La ciudad, marco de renovación de la sociedad 

europea medieval», en I Semana de Estudios Medievales, Nájera, 2001, pp. 65-

87. 

RUÍZ PÉREZ, Pedro, «La fiuza de Lucanor», en Alfinge: Revista de filología, nº 2, 1984, 

pp. 259-286. 

SALINERO CASCANTE, María Jesús, «Amour courtois y amour discourtois en el Libro del 

Buen Amor del Arcipreste de Hita», en La cultura del otro, Lugar, Edición, 2006, 

pp. 86-96. 

STACEY, Robert, «Nobles and knights», en The New Cambridge Medieval History, 

Cambridge, vol. 5, 1999, pp. 13-25. 

TELLO HERNÁNDEZ, Esther, Aportación al estudio de las cofradías medievales y sus 

devociones en el reino de Aragón, Zaragoza, 2003. 

UTRILLA UTRILLA, Juan Fernando, «Una batalla que cambió el rumbo de la Corona de 

Aragón: Muret (1213)», en Revista Aragón. SIPA, 2014, pp. 15-19. 

VALLEJO NARANJO, Carmen, «El caballero y su pathos: el caballero salvaje. El espíritu 

de lo apolíneo y lo dionisiaco en la iconografía medieval», en Laboratorio de Arte: 

Revista del Departamento de Historia del Arte, nº 22, 2010, pp. 19-32. 

VERGARA CIORDIA, Javier, «El sentido del saber en la Escolástica medieval», en Espacio, 

Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 2000, pp. 421-434. 



58 
 

VILANOU TORRANO, Conrad, «Dios, hombre y fantasía. La imagen del caballero medieval 

como miles Christi», en Espíritu: cuadernos del Instituto Filosófico de 

Balmesiana, nº 122, 2000, pp. 255-266. 

VILLA PRIETO, Josué, «La amistad en la mentalidad medieval: análisis de los tratados 

morales de la Península Ibérica», en Lemir: Revista de Literatura Española 

Medieval y del Renacimiento, nº 20, 2016, pp. 191-210. 

VILLA PRIETO, Josué, «Introducción a la historiografía de la educación medieval», en 

Tiempo y Sociedad, nº 25, 2016, pp. 7-21. 

ZULAICA PALACIOS, Fernando, «Evolución de los precios y salarios aragoneses entre 

1300-1430», en Aragón en la Edad Media, nº 12, 1995, pp. 123-152. 

 

 

 

 


