«2s  Universidad
18 Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

Educacion en «buenas costumbres» de los
caballeros en la Europa de la Baja Edad Media

«Good manners» education of knights in the
Europe of the Low Middle Ages

Autor

Francisco Angel Grau Senar

Directora

Maria Narbona Carceles

Facultad de Filosofia y Letras
Grado en Historia
2019




El presente trabajo tiene como objeto presentar, a grandes rasgos, la educacion
que recibieron durante la Baja Edad Media los caballeros basada en la toma de «buenas
costumbres». La responsabilidad social que le fue otorgada a este grupo necesit6 de una
cautelosa educaciéon en ciertos valores obtenidos a raiz de un sofisticado proceso
educativo. Por tanto, se abordan temas como el recorrido vital de los caballeros junto con
el valor que se le dio a la experiencia y las principales actitudes, tanto positivas como
negativas, en los &mbitos en lo que desarrollaba su vida: religioso, social, econémico y
politico-guerrero. Este trabajo ha sido realizado con fuentes primarias y secundarias para
analizar sucintamente los aspectos tedricos en los que fue educado el caballero. Es un

tema en el que adn se debe profundizar, aunque ya despuntan algunas obras de referencia.

Palabras clave: Baja Edad Media, caballero, buenas costumbres, proceso

educativo.



INDICE

.CUESTIONES INTRODUCTORIAS ...ttt ettt ba e 4
1.1. OBJETIVOS CONCRETOS DEL TRABAJIO .....uvvvieiitiieeiitteeeseteeessitteessssteessssbessessasesesssbeesssassesssssenssssseeeeas 4
1.2, JUSTIFICACION DEL TEMA . iiittttiiiiee s ieittti ittt e e e s s st b et s e e s s s s eabbb et s e e e s s ssbbbbbeeeesssasbbbbeesessssssbbbbesseasssesasres 5
1.3. ESTADO DE LA CUESTION Y FUENTES EMPLEADAS ....eviiiiiiiititeiieeeessiisbttieeseessssbssasssessssssssssssesssssssnns 6
1.4, ESTRUCTURA DEL TRABAJO ..eociitteie e ettt e eettee e s sttt e s s etbeeessatassssbtesesssbaessanbasssssbesssasbasessnbessesssbenessseneeas 7

. INTRODUCCION A LA EDUCACION MORAL DEL CABALLERO.......c.ccotteteeeeeeeeeeeeesanns 9
2.1. LAEDUCACION MEDIEVAL: VINCULACION DE LA TEORIA Y LAPRACTICA ....coeoiviiitiiiiiee e eeeiieieee e 9
2.2. EL CABALLERO EN LA EDAD MEDIA ...ttt ettt ettt ban e e e e s s sabbaae e e e 11

. EDUGCACION Y EDAD ..ottt ettt et ettt ettt et et et et et etet s eaeee et etes et eeeseeeeeen et et et aeaeasans 13
3.1. EL EDUCANDO Y SU EVOLUCION PERSONAL ...ceiieiiiiititiiiiieesiesistttereeessssissssessesssssssssssssssssssssssssssesessns 14
3.2. LAFIGURA DEL EDUCADOR Y SU METODOLOGIA.......uvtiiiieeiiiiiitiiiie e e s esiitrtt e e e e s s ssabane s e e e s s sssrbaneeeee s 17

. LA EDUCACION AMOROSA RESPECTO A DIOS ...ttt sesne e 20
4.1, AMOR Y TEMOR A DIOS ... uittiiiiii ittt ettt ettt e e s e s bbbt e e e e e s s bbb et e e e e e s s abb bbb e e e e e e s saabbbbeees 22
4.2. LA VISION DE DIOS HACIA EL CABALLERO MEDIEVAL ...uvvvviiieeiiiiitiiieee e e s seiiiaiee e s e s s sesbaresesesssesrsseness 25
4.3. SANTOS GUERREROS: EL CASO DE SAN JORGE ...11iiiiiiiiiiiiiiiiee s siiitirie e s e s s siibbasee s e e s sibbsaesssesssssssveees 26

.EL AMOR AL PROJIMO: LAS RELACIONES SOCIALES .....ooveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 28
LT o oy Y i o = = 29
5.2, AMADAS Y ESPOSAS ......uttttiiiieeiiiittttte et s sssatrtetseessas b taesseessas bbb etseeessasabbbateeesssssabbbatseeessssasbbateeesessas 31
5.3. LAS RELACIONES DE AMISTAD Y LOS CONSEJEROS ....uvviiiiieiiiiiitiieieeeesiiiisireseesesssissssssesssssssssssssesssesnns 33

.MANTENIMIENTO DE LOS ELEMENTOS EXTERNOS Y MORAL ECONOMICA ............. 35
6.1. CABALLERO: CABALLO Y PANOPLIA.......iiititttiitie et ieeitttet e e e e s eeitttee s e e s s essabbaeteeeessssabbaeeeeessssesrbereseeessas 37
6.2. LINAJE CABALLERESCO Y SU VINCULACION A LA RIQUEZA: ACTITUD DEL CABALLERO .......ccceeeennn. 39
6.3. CONSIDERACIONES DE LA POBREZA Y LA DEFENSA DEL CABALLERO .....uvvviiieiiiiiiiiiieee e e siiieneee e 40
6.4. RIQUEZA Y AVARICIA ... .otiitiieiieeeteesttestte e s taeesateestaeessteesteeeasteeasteeaseeeasteeanaeessteeanseessteaansaeeteeenseesees 42

. CONFIGURACION DE LA MENTALIDAD BELICA ..o oo 43
7.1, HISTORIA, ESPEJOS Y LINAJES ...uttvtiiiieeiiiiititietee et sesittteseeessesabtresseesssssabbbasssssssssasbaassesssssssransesssesins 44
7.2. CONSTRUCCION DE LA FIGURA DEL ENEMIGO: MENTALIDAD DE CRUZADA .......ccocvvviiieeeeseeieieeeee e 47
7.3. ¢{0OCI0? DOCTRINA BELICA EN LAS ACTIVIDADES LUDICAS: EL AJEDREZ ......ccvveeeeteeeeecrieeeeereee e 49

. CONCLUSIONES ...ttt e ettt e st e e e e et bt e e s e b et e s sbb e e e s asbaesesbaesessbbeeesesbenseaan 52

CBIBLIOGRAFIA ..ot e e et e e e et bt e e s e b et e s s bt e e e s eabaesesbaessssbbeeesebaeeeaaes 55



1. Cuestiones introductorias

1.1. Objetivos concretos del trabajo

El trabajo tiene la intencién de mostrar la percepcion que se tenia en la Baja Edad
Media del cdmo debia ser el caballero perfecto en el imaginario colectivo. Tal estadio de
perfeccion -0 al menos, su intento- se alcanzaba mediante un proceso que duraba afios, e
incluso décadas. En ellos, el futuro caballero iba a ser instruido en una serie de aspectos
que le ayudaban a ser esa figura que la sociedad de su época esperaba entre los miembros
de la nobleza de sangre. Ademas, debe mencionarse que, desde finales del siglo 11 en
toda Europa se habia dado un cambio paulatino en la percepcién del caballero. Pasé de
ser un topico ideal basado en actos que ensalzasen la fuerza de los caballeros a otro basado
en la penetracion de nuevos valores relativos a la cortesia.

Es por tanto que, el principal de los objetivos es presentar la figura del caballero
ideal impregnado en unos valores determinados. Tales valores, denominados
unitariamente como «virtudes» o «buenas costumbres», al ser definidos mostraron varios
aspectos que dieron a entender algunas facetas del caballero. En primer lugar, una
definicion positiva que explicaba la actitud que se debia esperar del caballero. Asi como,
en segundo lugar, una manifestacion de los «vicios» que se debian evitar porque se
alejaban del ideal caballeresco. Con ello pueden observarse las pautas de comportamiento
que debian seguir diariamente los caballeros a lo largo de su vida. Cierto es que existieron
particularidades en dependencia de su situacion. Por ejemplo, a los futuros reyes se les
educo con mayor intensidad en politica. Pero, la mayor parte de la educacién moral se
dirigié en general a todos caballeros.

Otro de los objetivos del trabajo, de caracter mas bien indirecto, es la
desmitificacion del caballero vinculado solo a una condicion militar. No significa ello que
se tenga una idea peyorativa sino mas bien que muestra también otras facetas de su vida
fuera del campo de batalla. A su vez, también deben buscarse diversas Opticas relativas a
su condicion militar. Ello permite relacionarlo tanto con su relacion con Dios como con
el proceso mediante el que se constituia la figura del enemigo.

Es decir, a pesar de que el objetivo principal queda plasmado en el titulo del
trabajo, es cierto que su realizacion busca mostrar una faceta de una de las figuras que,
en la actualidad, dentro de todos componentes del medievo despierta el interés de muchas
personas. Una faceta que no es que sea desconocida, mas bien permanece oculta debido

a la focalizacién de otros ambitos del mundo caballeresco.



1.2. Justificacion del tema

A la hora de realizar un trabajo académico como es este, lo principal es que el
tema seleccionado haya sido tratado historiograficamente. Por ejemplo, a la hora de
querer ahondar en la educacion en valores morales del pueblo Ilano, méas alla de las
fuentes religiosas posiblemente sea dificil poder ahondar en esta educacion.

En un principio, el trabajo iba a abordar muchos més apartados. lban a ser
analizados, ademas de los caballeros medievales, sus homologas femeninas, es decir, las
damas. Es decir, el objetivo del trabajo iba a ser presentar un panorama completo de la
educacion de la élite bajomedieval. Sin embargo, la gran extension del tema me obligd
recortar algunas cuestiones. Pero, aunque no vayan a ser las damas y el estamento
religioso los protagonistas, de una manera u otra aparecen a lo largo del ensayo.

Tras haber elegido analizar a los caballeros tampoco van a ser abordados algunos
aspectos como la educacion fisica y la educacion cultural. Las dos fueron esenciales,
sobre todo la primera debido a su pertinencia en las empresas bélicas. Sin embargo, y a
pesar de que también son explicados algunos datos sueltos de estos temas, preferi unificar
el tema para ahondar los aspectos mas bien cotidianos. Es decir, indagar acerca de las
etapas de la vida de los caballeros, su concepcidn de la economia, las relaciones sociales
0 el pensamiento religioso.

Es por ello por lo que la educacion moral de los caballeros es tan atractiva. La
existencia de fuentes de muy diversa naturaleza permite estudiar los aspectos anunciados.
En primer lugar, sirve para analizar todos los ambitos de la vida caballeresca. Permite
seguir el trayecto en el proceso educativo tanto en la figura del educando como en la del
educador. Ademas, en segundo lugar, esta educacién moral se puede poner de manifiesto
con ejemplos concretos. Por tanto, pueden analizarse las actitudes de los caballeros y
encontrar sus porqués.

Por otra parte, el motivo de situar el analisis en el periodo de la Baja Edad Media
europea se debe a que, como se ha comentado anteriormente, es un momento de cambio.
Por tanto, es interesante contemplar como las actitudes caballerescas evolucionaron hacia
el ideal cortés. Asi nacio el topico del caballero culto y educado cuyo objetivo era alcanzar
el amor de una dama. Hoy dia, el concepto «caballeresco» o el término «caballero»
referidos a un varon le otorgan a éste un sentido positivo basado en buenos modales y una
correcta educacion. Si ha llegado al imaginario colectivo actual, resulta, cuanto menos

curioso, el comprender cédmo eran esas buenas costumbres, cémo era el ideal del



caballero. A su vez, posiblemente el principal identificador de la Edad Media es el

caballero, lo que suscita interés en comprenderles.

1.3. Estado de la cuestion y fuentes empleadas

La educacion medieval es un tema que ha comenzado a ser tratado
historiograficamente en las Gltimas décadas. Sin embargo, como recogio Josue Villa
Prieto en su articulo Introduccion a la historiografia de la educacion medieval (2016), lo
que falta es colaboracion®. El espectro educativo en el que se ha centrado este trabajo, por
ejemplo, ha recogido aspectos tanto religiosos, sociales, militares y econémicos. Cada
una de estas cuatro disciplinas son objeto protagonista de una ciencia concreta. A su vez,
temas como las etapas de la vida estan relacionados con cuestiones incluso bioldgicas.
Pero, sin duda, las ciencias que mayormente auxiliarian a la Historia de la educacion
serian tanto Psicologia como Pedagogia. Por tanto, la acometida de trabajos como estos
muestra el valor de la interdisciplina académica. Otro de los objetivos a cumplir por la
comunidad cientifica deberia ser la sincronia respecto a una Historia de la Educacion.
Ello tras pasar del nivel nacional al ambito europeo. Para ello se deben tener en cuenta
diferencias en dependencia a las tradiciones historiograficas de cada pais?.

Este trabajo ha tenido, desde luego, una vision eurocentrista. Si que uno de los
articulos, concretamente el de Nicolds Martinez Séaez, relaciona a las mujeres con la
instalacion de los valores cortesanos en los caballeros, para compararlo luego con la
conquista de América® y ofrecer una vision extraeuropea y una nueva via de estudio de la
repercusion de los acontecimientos europeos medievales en el futuro inmediato
americano. Ademas, en esta linea, se comienzan a establecer algunas similitudes con otros
homologos extraeuropeos. Es el caso de la comparativa que realiza, por ejemplo, Antonio
Rodriguez Gonzalez entre samurais y caballeros*. Aungue no se haya empleado para este
trabajo, este articulo ofrece una vision relativa a la universalidad de las «buenas

costumbres».

L VILLA PRIETO, Josué, «Introduccion a la historiografia medieval», en Tiempo y Sociedad, n° 25, 2016 (p.
19)

2 lbidem (p. 20)

3 MARTINEZ SAEZ, Nicolas, «La mujer que civiliza: de la cortesia medieval a la conquista americana», en
Revista Chilena de Estudios Medievales, n° 7, 2015 (pp. 95-106)

4 RODRIGUEZ GONZALEZ, Antonio, «Feudalismo en las Antipodas: Comparacion entre un caballero
medieval europeo y un guerrero samurdi», en Kokoro: Revista para la difusién de la cultura japonesa, n°
13, 2013 (pp. 2-23)



La mayoria de las fuentes empleadas para el trabajo han sido de caracter
secundario, como se puede observar en el repertorio bibliogréafico. Algunas de las obras
abordan las teorias educativas de personajes concretos, como, por ejemplo, Ramoén Llull
o don Juan Manuel; otras analizan algun valor concreto, como la crueldad, y otras los
«espejos», es decir, los tratados 0 manuales principales que indicaban la via para alcanzar
tales valores. Sin embargo, es necesario sefialar que gran parte de las obras corresponden
a estudios de fildlogos. Vinculados al campo de la literatura, el analisis de estas obras ha
permitido poder desentrafiar algunas visiones, como, por ejemplo, la tenida hacia la vejez
de los caballeros.

En este trabajo se han empleado también tres tipos de fuentes primarias
diferentes. En todo caso, se trata de ediciones realizadas para facilitar su manejo. Las
primeras fuentes son breves extractos contenidos en frases sueltas en articulos cientificos.
El segundo de los ejemplos corresponde a los extraidos directamente de las Partidas de
Alfonso X. A pesar de que no se ha abusado de esta fuente, bien es cierto que la
concepcion directa de un monarca ha permitido testimoniar algunas facetas cotidianas.
Ademas, también es curioso el uso del propio rey en citas de autores de la Antigliedad, lo
que muestra la influencia ejercida siglo tras siglos de estos eruditos.

Pero, sin duda vy, en tercer lugar, la fuente principal que se ha utilizado en este
trabajo ha sido Flor de virtudes, obra escrita en Italia durante el primer cuarto del siglo
XIV y que recoge una gran cantidad de citas de autores de la antigiiedad. En este trabajo
se ha empleado la edicion de Ana Mateo Palacios a partir de la edicion impresa en
Zaragoza a finales del siglo xv. Ya solo la cronologia muestra la repercusion que debi6
tener sobre los lectores de finales del medievo que, seguramente, fueron la élite masculina
alfabetizada. Es mas, las citas estan dirigidas indudablemente a un publico masculino. Es
cierto que lo mas complicado ha sido situar cada una de las citas en su apartado, aunque

ha permitido dar una vision global de practicamente todos los apartados del trabajo.

1.4. Estructura del trabajo

Como se ha adelantado en los apartados anteriores, el fin del trabajo ha sido
aproximar dos mentalidades que tuvieron la misma meta. La primera la de los educadores
que se centraron en generar un tipo de caballero ideal basado en unas costumbres de
consideraron 6ptimas para su ejercicio. Por otra parte, la de los caballeros, en un momento
de su vida educandos de tales educadores, cuyo fin era adoptar esas pautas para complacer

al comun de la sociedad en su labor encomendada por Dios. Durante los siglos centrales

7



medievales el caballero fue un militar, un profesional cuya disponibilidad tuvo que ser
practicamente total, aunque ello no implicase que todo el tiempo lo dedicasen al ejercicio
de la guerra. A partir de la Baja Edad Media cambid esta consideracion. En muchos casos
hubo caballeros que no se distinguieron del resto de la sociedad por el militarismo y se
dedicaron solo a la politica o fueron cortesanos.

Por tanto, se han establecido una serie de apartados para analizar el modus vivendi
caballeresco. El recorrido comienza con un analisis de los conceptos béasicos con el
objetivo de definir el titulo del trabajo y colocar las cuestiones elementales que se van a
analizar. Posteriormente, y muy ligado al primer apartado, se procedera a describir a los
actores que protagonizan el proceso educativo. Para ello se realizara un recorrido por las
diferentes etapas de la vida y los conocimientos que se adquirian de forma paulatina en
los que se pretendia instruir al futuro caballero.

A partir de ese momento, los siguientes capitulos abordan las relaciones del
caballero con Dios y las personas. En primer lugar, la relacion del caballero con Dios,
tema en el que se aborda la cuestion del amor a Dios, asi como la idea que tenian los
caballeros del amor que Dios les profesaba. Ello sumado a un sucinto analisis de las
devociones guerreras. Para ello, se ha tomado como observatorio ejemplar el Aragon
medieval y su santo por antonomasia: San Jorge. Una vez abordado el amor espiritual, el
siguiente capitulo esta dedicado al amor del caballero por sus semejantes, es decir, las
relaciones horizontales. Relaciones, todas ellas, que mantuvieron con la élite laica.

Tras este capitulo, se analiza también la ética econdmica. En primer lugar, con
una descripcion de la situacion econémica al caballero para valorar su gasto diario en sus
elementos como fue el caballo o el mantenimiento intergeneracional de las armas. A ello,
en segundo lugar, hay que sumar, ademas, la consideracién que todo caballero debia tener
hacia los mas pobres y, por tanto, el establecimiento de relaciones verticales. Para ello,
se analizan las advertencias de los tedricos acerca de la gestion del dinero, tanto del
empobrecimiento como del enriquecimiento excesivo.

Por ultimo, se realiza un analisis de la progresiva constitucion de la mentalidad
bélica del caballero. Todo ello se realizara en este trabajo a través del estudio de las obras
historicas, los espejos de principes y la idea del linaje. Ademas, comparar estos tres
ejemplos con la construccién de una vision del enemigo que habia que combatir. A todas
estas cuestiones se afiadira, finalmente, el estudio del ocio del caballero en tiempos de
paz, analizado a través del juego del ajedrez hasta qué punto se mantuvo la mentalidad
bélica en tiempos de paz.



2. Introduccion a la educacion moral del caballero

Antes de comenzar a analizar todo lo relativo a la educacion en «buenas
costumbres» de los caballeros en la Europa de la Baja Edad Media, se deben matizar una
serie de términos. Principalmente, debe comentarse que la educacién entre los siglos Xl
al xv en el continente europeo estaba concebida como la profesionalizacion de los
educandos. Es decir, los métodos educativos fueron diversos y dependientes de los grupos
sociales a los que educandos pertenecieron. Los vestigios que han llegado a la actualidad
de los distintos sistemas educativos son variables ya que la mayoria de éstos los
vinculados a la élite alfabetizada. La cultura escrita se difundio entre la nobleza y la
Iglesia que se preocuparon de teorizar acerca de la metodologia educativa. Es por ello por
lo que se concibe a las élites como los promotores de la pedagogia en tiempos

medievales®.

2.1. La educacién medieval: vinculacion de la teoria y la practica

Hoy dia, el concepto «educar» cuenta con un total de cinco acepciones segun el
Diccionario de la Real Academia Espafola de la Lengua. En éstas se hace referencia a
distintos aspectos que van a ser tratados en el presente trabajo: como encaminar al
educando, lecciones de urbanidad y cortesia o sobre moralidad e intelectualismo,
incluidas también referencias hacia la educacion fisica. Sin embargo, solo en las dos
ultimas acepciones se alude a que esta educacion es ejercida por personas adultas hacia
nifios o jovenes®. En el Diccionario de Autoridades (1726-1739), primer repertorio
lexicografico de lengua castellana, se observa una parca definicion del concepto
«educacion» respecto a la actual, pero en la que subyacen las ideas elementales. Este
alude a la crianza, la ensefianza y la doctrina, por lo que restringe el perfil del educando
a «los nifios en sus primeros afios», mientras que el de «educar» queda reservado a la
«juventud»’. Por tanto, ello da a entender que los participes en el proceso educativo
fueron educadores y educandos. Sendas figuras quedaron diferenciadas en dependencia

de la edad y la experiencia, por lo que existio una relacion de subordinacion los segundos

5 BECEIRO PITA, Isabel, «Educacion y cultura en la nobleza (siglos xI1-xv)», en Anuario de estudios
medievales, n® 21, 1991. (p. 587)

® Diccionario de la Real Academia Espafiola de la Lengua (https://dle.rae.es/?id=EOHRIK5) [consultado
el dia: 11/07/2019]. Correspondiente a la actualizacion del Diccionario de Lengua Esparfiola de 2018.

" Nuevo Tesoro Lexicografico (http://ntlle.rae.es/ntlle) [consultado el dia: 11/07/2019]. En este tomo se
encuentran las definiciones de las palabras que empiezan por D-F. Fue publicado en 1732.



a los primeros. Autores como don Juan Manuel le otorgaron a la experiencia mas valor
que al estudio, por lo que fue un elemento que perfil6 al educador y al educando®.

Este trabajo aborda, como recoge el titulo, el cddigo moral de los caballeros
medievales, un cddigo de conducta que generd una teoria ética que englobd -como se
analiza en las siguientes paginas- a un grupo social militarizado elitista: la caballeria. Este
grupo destaco por estar compuesto principalmente por hombres con poder politico, un
poder basado tanto en la accion de regir a un grupo de ciudadanos, como de procurar la
defensa de éstos®. Por tanto, toda la tratadistica moral medieval, recogida en multiples
obras, respondio, en su amplia mayoria, a una serie de fundamentos tedricos comunes a
tal grupo social'®. Por el contrario, en el plano general, la teoria educativa de los siglos
medievales siguid los principios catonianos de ensefiar el ejercicio de una profesion, lo
que se conocia como «arte», independientemente de la orientacion profesional que se
queria dar al educando®!. Es decir, la educacion que predominé en esta época que fue la
mas generalizada, independientemente de la situacion de cada uno de los educandos, fue
préactical?. Esa pauta siguié la educacion de los caballeros medievales en la que el
ejercicio de la guerra fue el principal condicionante de toda idiosincrasia guerrera. Los
fundamentos de esta educacidon practica fueron también recopilados en coédigos de
conducta guerreros como el Vergel de Principes (1456-1457) de Rodrigo Sanchez de
Arévalo®,

Uno de los modelos educativos en valores por el que se aposto fue el de contrariar
«buenas costumbres» 0 «virtudes» versus «vicios». La prevencion de éstos ultimos fue
fundamental y una de las bases de los argumentos tedricos bajomedievales, pues se
consideraba que el hombre medieval entraba en un efecto domind vicio tras vicio'*. Esta
educacion en base de los contrarios se puede apreciar en la estructura de las obras

didacticas en la que un capitulo es protagonizado por una virtud y el siguiente por el vicio

8 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «La educacién de los nobles en la obra de don Juan Manuel», en
La familia en la Edad Media: xI Semana de Estudios Medievales, 2001. (p. 89)

® Ibidem (p. 42)

10 MAiz CHACON, Jorge, «La argumentacion filosofica del caballero medieval. EI modelo e ideal luliano en
el Libre del Orde de Cavaleria», en Mirabilia, n° 5, 2005 (p. 103)

1 MATEO PALACIOS, Ana, Flor de Virtudes, Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2013. (pp. 52-53).

12 BECEIRO PITA, Isabel, «Educacion y cultura...» (p. 585)

13 NOGALES RINCON, David, «Los espejos de principes en Castilla (siglos X111-xv): un modelo literario de
la realeza bajomedieval», en Medievalismo: Boletin de la Sociedad Espafiola de Estudios Medievales, n°
16, 2006. (p. 18)

14 BjzzARRI, Hugo Oscar, «Sermones y espejos de principes castellanos», en Anuario de estudios
medievales, n® 42, 1, 2012. (p. 167)

10



al que se opone. Eso se muestra, por ejemplo, en el Libro de los doze sabios™ o en Flor

de virtudes, la obra de la que se tomaran mas ejemplos més adelante.

2.2. El caballero en la Edad Media

La capacidad politico-militar residié en el estamento noble, cuyo rol social
entroncd con el «bellum», término latino traducido como guerra. Tal relacion entre las
élites y la guerra se enfocd tedricamente a principios del siglo XxI. Las concepciones
sociales de Adalberon de Laon (1016), Ricardo de Cambrai (1036), Foulques Nerra
(1007) y Alfonso v de Castilla (1017) en sus escritos generaron una terminologia para
denominar a cada uno de los diferentes grupos de la sociedad europea de aquella época.
Los dos primeros autores establecieron una sociedad tripartita donde se asignaba a cada
grupo un nombre acorde con la «organizacion del trabajo» de un estado feudal:
«oratores», «bellatores» y «laboratores». A esta concepcion le siguieron los dos
siguientes autores que acufiaron el concepto de «burgués», relativo al grupo social que
surgid vinculado a las ciudades en el proceso de urbanismo creciente acaecido en Europa
a lo largo de la Baja Edad Media?®.

La educacion de la nobleza medieval fue dimorfa en género, aunque existieron
similitudes en algunas situaciones con la educacion del hombre. Los casos con los que
pudieron tener algun punto de contacto fueron con la de aquellas mujeres nobles que
alcanzaron un «rol de liderazgo»*’, motivo por el que recibieron educacion politica. La
condesa Margarita de Lincoln, por ejemplo, fue instruida por Roberto Grosseteste en
torno a 1240. En este caso, y al tratarse de un tratado relativo a pautas de comportamiento,
coordinacion econdémica o accion politica, entre otros temas, orientado tanto a hombres
como mujeres nobles tenentes que habian alcanzado este estatus generalmente al
enviudar, prevalecio su condicion de sefiora feudal sobre su sexo®®,

En la Edad Media -sin olvidar que cada época tuvo sus matices- la mayoria de los
nobles se dedicaron a la guerra. Este bellator o guerrero, también ha sido denominado

histéricamente como «caballero», un grupo social muy atractivo que se puede definir

15 Ibidem (p. 168)

16 Ruiz DE LA PERA SOLAR, Juan Ignacio, «La ciudad, marco de renovacion de la sociedad europea
medieval», en | Semana de Estudios Medievales, 2003. (pp. 65-68)

17 LosCERTALES ABRIL, Felicidad, «La construccion social del género. La imagen de las mujeres vista por
los MCM», en La mujer en el espejo mediético, 11: sexo, género y comunicacion, Sevilla, 2011. (p.13)

8 RODRIGUEZ, Ana, «De damas poderosas. Poder, memoria e influencia en la Baja Edad Media», en
Discurso, memoria y representacion: la nobleza peninsular en la Baja Edad Media, 2016. (pp. 316-318)

11



como una de las sefias de identidad de la Edad Media europea®®. Etimoldgicamente, el
término «caballero» se vincula estrechamente con la monta de un caballo, asi como su
mantenimiento -como posteriormente se analizara-, los categoriz6 econdmicamente. Ya
desde su aparicion en 1729 en el Diccionario de Autoridades, en todas sus acepciones
hace referencia a su superioridad social sumada a la simple accién de la monta del caballo,
empleada para servir a la guerra?®. EI mismo término ahonda mas en la especificacion de
la figura del caballero, lo que sirve para afirmar que, en épocas antiguas, los mas fuertes
eran aquellos que montaban a caballo y que, tras cometer reiterados «excesos», fueron
sustituidos por ricos hombres y de buenas costumbres. Las «buenas costumbres», término
repetido encarecidamente en las obras morales bajomedievales y raiz de la ética
caballeresca, fueron primordiales para formar en valores a la sociedad. Tanto que se
concibié como ennoblecedora de los plebeyos?:, y, por ello, considerada la medicina
frente a los pecados?.

La figura del caballero, junto a su compafiero equino, se complet6 con las armas
y las sefias del linaje nobiliario al que pertenecieron?. La cuestion de la panoplia guerrera,
formada tanto por las armas como por la armadura, contd con un elemento
intergeneracional, ademas de un fuerte componente simbdlico que caso con las leyendas
heroicas de los antepasados. Por una parte, a nivel social, permitié que se conociese el
linaje al que pertenecia guerrero. Por otra parte, sirvio para el caballero para admirar las
hazafias de sus antepasados en guerras. Estos tres elementos -caballo, panoplia y linaje-
fueron, por tanto, los principales constituyentes de la condicion caballeresca en el &mbito
de la sociedad medieval.

Por tanto, se puede deducir de todo esto que la educacion de los siglos xin al xv
no siguié unas pautas generalizadas®*. El alto grado de cristianizacion en Europa, por
ejemplo, asemejo la educacion del caballero en materia religiosa a la del resto del

conjunto de la sociedad. Sin embargo, la capacidad economica de los caballeros combiné

19 ViLANOU TORRANO, Conrad, «Dios, hombre y fantasia. La imagen del caballero medieval como miles
Christi», en Espiritu: cuadernos del Instituto Filosofico de Balmesiana, n® 122, 2000. (p. 264)

20 Nuevo Tesoro Lexicografico (http:/ntlle.rae.es/ntlle) [consultado el dia: 18/07/2019]. «El hidalgo
antiguo notoriamente noble, que tiene algln lustre mas que los antiguos»

2L MARTIN RODRIGUEZ, José Luis, «Posicién social y aproximacion entre los sexos», en Historia.
Instituciones. Documentos, n° 25, 1998. (p. 397)

22 B1zzARRI, Hugo Oscar, «Sermones...» (p. 169)

23 OTERO PINEYRO MASEDA, Pedro Santiago y GARCIA-FERNANDEZ, Miguel, «Los testamentos como
fuente para la historia social de la nobleza un ejemplo metodolégico: tres mandas de los Valladares del
siglo xv», en Cuadernos de Estudios Gallegos, vol. 60, n° 126, 2013. (pp. 125-169). Supone un buen
analisis mediante la actividad testamentaria de lo que suponian las armas dentro de los linajes medievales.
24 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 46)

12



dos aspectos que actuaron como diferenciadores del resto de la sociedad. Uno interior
basado en los valores que se esperd que debia adquirir el caballero junto a otro exterior
que traté del mantenimiento de sus elementos identitarios. Ambos aspectos relacionados
con la posibilidad que daba el dinero para ser ensefiado por un educador especializado.
Sin embargo, debe tenerse en consideracién que todo lo descrito como «buenas
costumbres» que enfatizan estos tratados bajomedievales, no deja de ser un corpus teérico
que configura, por mediacién del educador, a una persona completamente idealizada. Es

decir, lo que va a ser descrito a continuacion es Gnicamente un retrato ideal del caballero.

3. Educacion y edad

El aprendizaje desde la juventud fue muy valorado en todas las culturas antiguas.
Un ejemplo que relaciona la educacion y el momento adecuado es el de Jesus, hijo de
Sirac. Yaafirmo en el siglo 11 a.C. que el aprendizaje de ciencia durante lo que denominé
«mocedad» haria que no faltase nada durante la vejez?. El arte de gobernar fue expresado
mediante el pseudoaristotelismo que impregné al Secretum Secretorum, también
conocido en la literatura medieval castellana con el titulo de Poridat de poridades. Esta
obra, un compendio de numerosos consejos que, supuestamente, Aristoteles daba a
Alejandro Magno, partia de la base de que el principio del arte de la politica fue el
intelecto. Un arte que, en tiempos medievales, se tradujo fundamentalmente en el ejercicio
del gobierno, la justicia, la diplomacia y la guerra. La obra, por tanto, funcioné como
abogada a favor de la instruccion por parte de un maestro a estos hombres que, en mayor
o menor medida, compartian su pertenencia al ordo militaris®®. Los adjetivos con los que
se describia la figura del educador, como por ejemplo el de «sabio» muestran lo que Pedro
Ruiz Pérez denominé la feudalizacion del topico «puer-senex»?’ -aunque, cCOmMo
posteriormente se vera, estas dos etapas vitales no son las Unicas en las que se desarrolla
el proceso educativo, pero es un buen y sucinto ejemplo para introducir esta idea-. Es
decir, el trasfondo socioecondémico en el que el feudalismo fue el motor del modus vivendi
de los europeos generd los perfiles de educador y educando, en el que el segundo se
subordinaba en base a la experiencia del primero.

La caracteristica que compartieron educador y educando fue su categoria social.

Estas dos figuras, nacidas en el seno de una familia pudiente -a pesar de las fluctuaciones

25 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 68)
26 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 23)
2" Ruiz PEREZ, Pedro, «La fiuza de Lucanor», en Alfinge: Revista de filologia, n° 2, 1984 (p. 261)

13



econdémicas que pudiesen existir-, donde el militarismo transgeneracional de sus
respectivos linajes los al oficio de caballero. Pero, la experiencia en la guerra fue la que
genero tal feudalizacion. El educando, de familia noble, superada la infancia, se convertia
en un candidato a caballero. Para prosperar en sus aspiraciones, se requerian los
conocimientos de los caballeros expertos, a quienes los padres encomendaban a sus hijos.

Sin embargo, no puede ser afirmado con rotundidad que el comun de los
caballeros siguiese el mismo proceso y proyecto educativo. Aunque es cierto que
compartieron una educacion en las principales caracteristicas del &ambito caballeresco en
la cuestion bélica, religiosa e incluso en las relaciones amorosas, junto a asuntos relativos

a la concepcion del honor y el valor que permanecieron inamovibles?®,

3.1. El educando y su evolucion personal

Para la educacion, en torno a la figura del aspirante a caballero, se tuvieron en
cuenta dos factores fundamentales. El primero fue el factor de la edad, sobre todo las
primeras etapas de la vida que fueron primordiales para la ensefianza y forja de la
identidad caballeresca?®. Todo ello se realizaba al compas de una formacion general, es
decir, de la educacion global del nifio o adolescente en dependencia de su edad *°. Por
tanto, el paso de una edad a otra significaba la introduccion paulatina de unos u otros
conceptos y ensefianzas, siendo elemental este factor de la edad para estimar oportuna la
introduccion de aspectos como la moralidad, la guerra o la cortesia®'. Ademas, tal y como
Ptolomeo recogid, debian ser contrastadas las voluntades en la mocedad porque en la
vejez uno ya no podia apartarse de ellas®2.

El «infante» fue considerado como aquél incapaz de expresarse, andar y valerse
por si mismo®. En estos primeros afios no recibia una educacion caballeresca, pues eran
los momentos en los que se le ensefiaba a hablar y andar. En este periodo, ademas, solian
estar bajo el cuidado de la madre o una nodriza. Aunque, sin embargo, ya algunos autores
apuntaron hacia la introduccion del principal aprendizaje, en torno al que debia girar la
vida de todo caballero: el amor a Dios. Era una relacion que empezaba durante los

primeros dias de su vida cuando eran introducidos en la comunidad cristiana mediante el

28 ORTIZ-HERNAN PUPARELI, Elami, «El aprendizaje iniciatico del caballero», en Actas del 1x Congreso
Internacional de la Asociacion Hispanica de Literatura Medieval, vol. 3, 2005 (p. 255)

2% GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» p. 68)

30 Ibidem (p. 64)

31 BECEIRO PITA, Isabel, «<Educacion y cultura...» (p. 575)

32 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 112)

33 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 51)

14



bautismo. En la literatura luliana y juanmanuelina se abogaba por introducir el
aprendizaje religioso -que se analizara mas especificamente en el proximo capitulo- como
el primero. De hecho, San Vicente Ferrer concretaba en la edad de tres afios el momento
en el que el nifio podia comenzar a poner en practica su formacion religiosa con la
participacion en las misas.

Superada la etapa de la mas tierna infancia, se pasaba a un nuevo estadio vital,
protagonista de una de las principales obras de Ramén Llull: Doctrina pueril. Por su parte,
don Juan Manuel indicaba que la edad méas adecuada para iniciarse en la lectura eran los
cinco afios, edad aproximada en la que comenzaba la etapa de puer®*. Aunque, el
simbdlico nimero de siete afios también puede ser considerado como edad de transicion
para los nobles medievales. En el Libro de Alexandre, un muy joven Alejandro Magno,
paradigma caballeresco por antonomasia, fue entregado a Aristételes con siete afios para
que le instruyese en las siete artes liberales®®. Pero, ademas de este claro ejemplo, se debe
tener en cuenta la concepcion de unos padres que, preocupados por la ensefianza del
ejercicio del poder a sus hijos, escribieron unas obras educativas. Por ejemplo, Sancho 1Iv
de Castilla escribié Castigos y San Luis de Francia su obra Enseignements. ambos en la
segunda mitad del siglo xin, y fueron obras destinadas a la educacion de sus hijos y
principes herederos. En el momento que fueron escritas, los principes contaban con la
edad de siete afios, mostrando por tanto que ambos consideraban que era la edad idénea
para la introduccion de nuevos conocimientos®. También existen obras que hacen
referencia a la edad de diez afios. Son los casos de las crénicas de don Alvaro de Lunay
don Pero Nifio. El primero retras6 hasta ese momento de la vida la iniciacion en la
ensefianza de la lectura y escritura®’, mientras que el segundo recomendo a partir de esa
edad la figura de un ayo para el educando®. Se contempla, por tanto, que la etapa pueril
fue primordial en la introduccion de nuevas ensefianzas, en la alfabetizacién y en la
continuacion de la educacion religiosa. A su vez, fue una etapa de refuerzo educativo ya

que como expreso don Juan Manuel era el momento en el que se comenzaba a pecar. Este

34 Ibidem (p. 90)

35 NUREZ GONZALEZ, ELENA, «Alejandro Magno como mito caballeresco: ascenso y caida del héroe en el
Libro de Alexandre», en Actes del x Congrés Internacional de I'Associacié Hispanica de Literatura
Medieval, Alicante, 2005. (p. 1234)

% B1zzARRI, Hugo Oscar, «Sermones...» (p. 170)

37 BECEIRO PITA, Isabel, «<Educacion y cultura...» (p. 571)

38 |bidem (p. 578)

15



motivo es por el que se introdujo a partir de estas edades la educacion en las buenas
costumbres®,

Tras ello, se produjo el paso a una etapa llamada de muchas maneras, sin que haya
existido un consenso por parte de los tedricos bajomedievales: mocedad, mancebia o
juventud. La edad aproximada de inicio de esta etapa de la vida, en la que muchos autores
coincidieron, fue la de catorce afios. Esto se relaciona con que fue la edad minima
aceptada para que el hombre podia contraer matrimonio“®. Don Pero Nifio indicaba a esta
misma edad el final de la actuacion del ayo. El autor del Libro de Alexandre también
expresd que a esa edad Alejandro Magno conocia las artes liberales®. Y, asi mismo,
también la literatura juanmanuelina inicio esta etapa en torno a los catorce y dieciséis
afios*?. En este momento ya comenzaba el camino directo hacia la constitucion del
caballero, que era introducido en el cddigo de valores que lo configuraba como miles
Christi*® junto a una serie de pruebas iniciaticas donde la dificultad crecia de una a otra
tras la superacion de la anterior*. Sin embargo, por otro lado, ésta es la etapa que puede
definirse como la mas rebelde, recogida por don Juan Manuel en el Exemplo x1i° del El
conde Lucanor, definido como un momento en el que «estorvava todo»*. Por tanto, don
Juan Manuel recomend6 encarecidamente el entendimiento y la razén durante estos
afios*. La vergiienza fue también la cualidad mas valorada durante la mocedad, como ya
habia expresado el rey Salomon*’ y que en el siglo xIv recogié don Juan Manuel*®. A su
vez, en esta etapa también se recomendo la introduccion del estudio de las ciencias en el
programa educativo del joven. Como se dijo més arriba, para Jesus, hijo de Sirac, los
conocimientos cientificos debieron adquirirse durante la juventud para que no se
escasease de nada en la vejez*. Un ejemplo (til, que se ha mencionado anteriormente, es
el como en el Libro de Alexandre el maestro Aristoteles prepard al joven Alejandro

Magno en las disciplinas de Trivium y Quadrivium. Por otra parte, Ramén Llull

3 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 53)

40 BECEIRO PITA, Isabel, «Educacion y cultura...» (p. 578)

41 NURNEZ GONZALEZ, ELENA, «Alejandro Magno...» (p. 1234)

42 |bidem (p. 53)

43 Ibidem (p. 54)

4 ORTIZ-HERNAN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciatico...» (p. 256)
45 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (pp. 63-64)
4 |bidem (p. 72)

47 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 140)

48 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 72)

49 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 68)

16



recomendaba en Blanquerna el comenzar a adquirir conocimientos en Geometria,
Astronomia y Medicina®.

El momento en el que los caballeros terminaban su fase educativa, tras haber
superado un proceso de aprendizaje fisico, intelectual y espiritual, quedaba puesto de
manifiesto en una ceremonia publica en la que era investido caballero®. A pesar de que
el alcance de la categoria militar fue fluctuoso en referencia a la edad, si que se
establecieron edades que sirvieron como tope para finalizar la etapa considerada como
«juventud». Para don Juan Manuel fueron los veinticinco afios®? y, para Egidio Romano
en Glosa al regimiento de principes los veintiocho afios. Una edad que estuvo extendida
y fue popular, siguiendo la tradicidn cristiana, fueron los treinta afos, referencia a la edad
a la que Jesus de Nazaret comenzo su predicacion. Un caso mas extremo fue el de Alfonso
x de Castilla en el Setenario, en el que alargaba la juventud hasta los cuarenta afios®2.
Aunque, como se comento en el apartado anterior, bien es cierto que todo ello permanece
estereotipado y se puede valorar una continuidad de instruccion y educacion tras haber
superado todas pruebas que hiciesen alcanzar el estadio de caballero. Por ejemplo, el
conde Lucanor requirié ayuda de su consejero a pesar de que él mismo se encargase de la

formacion de mancebos®*.

3.2. La figura del educador y su metodologia

El «caballero educador» debia cumplir una serie de caracteristicas para ser
seleccionado entre el total de los caballeros de una corte. En primer lugar, debia de
cumplir una serie de requisitos personales: para Ramén Llull, por ejemplo, tenia que ser
un noble conocido y famoso por sus hazafias en el campo de batalla y por su lealtad al
sefior al que se debia®®. A su vez, tenia que presentar una serie de conocimientos que le
hicieran idéneo para dedicarse a la actividad didactica, con una Optima capacidad
comunicativa para que las ensefianzas sean amenas Yy el educando tuviera gusto por ésta
al ser ello lo que les definia como sabios®. En Flor de virtudes quedaron recogidas varias
caracteristicas del habla del sabio, como la de Platdn, que expresé que el sabio era aquel

que complacia con su habla, asi como otros autores que recogieron que se trataba de una

50 BECEIRO PITA, Isabel, «Educacién y cultura...» (p. 582)

51 ORTIZ-HERNAN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje inicidtico...» (p. 260)
52 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 55)

53 Ibidem (p. 58)

54 Ibidem (p. 44)

55 Ibidem (p. 58)

%6 Ibidem (p. 65)

17



minoria que hablaba «con seso»®’. También fue valorada la dulzura en las palabras, que
Andronico habia relacionado con la buena educacion®®. La palabra, pues, seria elemental
para la préctica de la correccion, la cual Salomdn la considerd un acto de amor que los
sabios apreciaban®. EI mismo también escribi6 que era la que garantizaba la eliminacion
de la «locura de corazon» de los mancebos. Sin embargo, no existe consenso respecto a
la forma en la que debia realizarse, pues mientras Salomén y Didgenes Laercio abogaron
por la correccion en la intimidad, Hermes aposto por la pablica®.

La denominacion del educador -al margen de la de «sabio» fue variable al
depender de varios factores: asi, en los siglos centrales medievales, el tutor encargado de
la educacion de los hijos de nobles en sustitucion de los padres fue considerado como
«amo, término que evoluciond al de «ayo» a partir del siglo x111%%. A su vez, también se
empled el concepto de «maestro» mas bien relacionado con la ensefianza de
conocimientos concretos como en letras®?. La importancia del término de «sabio» residio
en consideraciones como la de Séneca, quien abogd por que los sabios eran los que podian
corregir sus propios vicios®®, por lo que trasladaban, en consecuencia, las buenas
costumbres a los demas. Por tanto, se consideraba como una gran negligencia que el
educador fuera un ignorante®.

El educador rememoraba a la figura paterna, siendo el sustituto temporal del
progenitor, aunque el vinculo afectivo entre educador y educando se estrechaba en el caso
de la orfandad del educando®. Es el caso de Diego de Valera que dirigié su obra
Breviloquio de virtudes (1461) al huérfano Rodrigo Pimentel, conde-duque de Benavente,
con quien tuvo una estrecha relacion®. El propio don Juan Manuel, que habia quedado
huérfano con un afio de edad, contd siempre como educador con una persona muy cercana

a su padre: Alfonso Garcia. Este habia sido hermano de leche de Manuel de Castilla y fue

5" MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 144)

%8 Ibidem (p. 63)

%9 Ibidem (p. 74)

%0 Ibidem (p. 60)

61 BECEIRO PITA, Isabel, «Educacion y cultura...» (p. 575)

62 |bidem (p. 576)

83 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 60)

64 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 63)

% Ibidem (p. 65)

% VILLA PRIETO, Josué, «La amistad en la mentalidad medieval: analisis de los tratados morales de la
Peninsula Ibérica», en Lemir: Revista de Literatura Espafiola Medieval y del Renacimiento, n® 20, 2016 (p.
207)

18



el que se encargd de la educacion del que, mas adelante, seria el gran tedrico de la
educacion nobiliaria de la Baja Edad Media castellana®’.

La sabiduria en la figura del educador ha estado siempre relacionada con la de un
personaje de mucha edad y experimentado en la materia que debia impartir. Sin embargo,
en el caso caballeresco, no existe un patron de edad que defina la consideracion de
«maestro». Bien es cierto que pueden realizarse cabalas acerca de ello al calcular la edad
aproximada en la que se terminaba la mancebia méas la suma de unos afios de ejercicio
militar que le otorguen la experiencia necesaria, asi como el retiro. Una alusion a la edad
del maestro se expresé en Tirant lo Blanc, donde se explicaba que el conde Guillén de
Varoic, educador de Tirant, contaba cincuenta y cinco afios de edad®.

Desde tiempos pretéritos, asi como también en cierto modo en la actualidad, se
han atribuido las dotes de sabiduria a los ancianos debido a su longevidad, estrechamente
relacionada con los acontecimientos vitales y el aprendizaje de sus experiencias. Esto
hace, por ejemplo, que se vuelvan -segun manifestd Aristoteles- en personas
malpensadas. Se pone de manifiesto que la experiencia de los ancianos y el que «han
provado muchas cosas» que hace que por mera naturaleza sean sospechosos®, lo que fue
considerada como una de sus caracteristicas. Esta faceta puede definirse como la
valoracion positiva de la etapa de la vejez’®, que otorga al individuo unos conocimientos
acompafados, generalmente, de una importante capacidad didactica. Asi, histéricamente
los ancianos desemperfiaron el cargo de regidores de las ciudades y estados griegos, el
puesto de cabeza de familia en la figura del pater familias romano, y, como no, en el caso
que nos ocupa, de educadores. Figuras como ermitafios 0 magos han perdurado
intrinsecamente relacionadas con la vejez y han tenido en la literatura la histérica funcion
de ayudar, predestinar y aleccionar a jovenes’:. También en algunos pasajes biblicos
veterotestamentarios se presentaron las cualidades de sabiduria del anciano y le otorgaron

tal valor en la cultura judeocristiana que impregnd a la Europa medieval’2. Es decir, la

87 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 62)

8 Lucia MEGIAs, José Manuel y SALES DAsi, Emilio José, «La otra realidad social en los libros de
caballerias. III. El caballero “anciano”», en Actas del x1 Congreso Internacional de la Asociacion Hispéanica
de Literatura Medieval, vol. 2, 2007 (p. 784).

89 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 87). He empleado «malpensado» para diferenciarlo del «sospechoso»
del texto, definido como «pensar mal de otro por algun juicio ligero», definicion tomista.

0 CARBAJO VELEZ, Maria del Carmen, «Mitos y estereotipos sobre la vejez. Propuesta de una

concepcion realista y tolerante», en Ensayos, Revista de la Facultad de Educacion de Albacete, n® 24,
2009. (p. 88)

"L ORTIZ-HERNAN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciatico...» (p. 263)

2 Ri1zo LOPEZ, Ana Esmeralda, «Tercera Edad: Diferentes percepciones y necesidad de relaciones basadas
en una nueva Etica Social», en Kairos: Revista de temas sociales, n° 20, 2007 (pp. 3-5)

19



figura del anciano funcioné como arquetipo de superioridad sapiencial feudalizante con
respecto a la del educando.

Esta experiencia y sabiduria se pueden extrapolar al terreno educativo del
caballero medieval. EI haber participado y conocido de primera mano la dindmica en el
campo de batalla habilitaba al educador como una figura de referencia para la instruccién
de los jovenes. En algunos casos, en la literatura, aparece también como figura de regente
0 emisario, por lo que aparecié imagen también ligada a la vejez y los conocimientos en
politica previamente mencionados’. Los ancianos solian ser portavoces del ideal
cristiano que daban asilo corporal y espiritual al futuro caballero’™. A su vez, la figura del
ermitafio como caballero anciano con un amplio dominio del cédigo caballeresco también
sirvié como ejemplo en obras como el Libro del Caballero y del Escudero de don Juan
Manuel”. También funciondé como tdpico en el roman courtois francés del caballero
ermitafio, anciano y sabio que habita en los bosques, topico espacial de inicio de una
aventura y un recorrido vital enriquecedor’®.

Los inconvenientes de la vejez se pueden mostrar apreciar en la capacidad fisica
para poder guerrear al ser inversamente proporcional a la capacidad de sabiduria
previamente mencionada durante el paso de los afios, aunque aparecen algunos caballeros
ancianos en activo en la literatura caballeresca de principios del siglo xvi’’. Se
ejemplifico en la figura del consul hecho prisionero Marco Atilio Régulo (250 a.C.), que
rechaz6 un intercambio de prisioneros entre cartagineses y romanos en el contexto de la
primera de las guerras punicas debido a que eran, a excepcion de él, «viejos e inatiles»

frente a los «mancebos e buenos caudillos para la gente del campo»’8,

4. La educacion amorosa respecto a Dios

El anélisis del factor religioso y la relacion de los caballeros con Dios como algo
aislado dentro de la educacién de los nobles medievales -y, practicamente, del conjunto
de la sociedad cristiana- es dificil debido a la fuerte influencia de la religion en todos los

ambitos. Tras la desaparicion de los cultos politeistas romano y germaénicos, el

8 Lucia MEGIAS, José Manuel y SALES DAsi, Emilio José, «Caballero “anciano”...» (pp. 783-785). Los
autores analizan cuatro facetas del caballero anciano durante el medievo tardio y los primeros siglos de la
modernidad: instructor, guerrero, su sexualidad y el cervantino. Para este andlisis, me he centrado en los
dos primeros.

4 ORTIZ-HERNAN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje inicidtico...» (p. 263)

> GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» ...” (p. 43)

6 MAiz CHACON, Jorge, «Ideal luliano...» (p. 106)

7 Lucia MEGIAS, José Manuel y SALES DASI, Emilio José, «Caballero “anciano”...» (pp.786-787).

8 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 86)

20



cristianismo se habia visto en un crecimiento exponencial en la Europa medieval. Su culto
impregno el dia a dia de los habitantes del viejo continente, e incidi6 de forma muy
especial en el estamento nobiliario. Méas adin, de la concepcion del islam como una
amenaza y la experiencia de las cruzadas naci6 el miles Christi, que organizaba su vida
en torno a Dios cuya maxima fue la liberacién de su pueblo de la dominacion
musulmana’. A partir del siglo xi1, en los entornos cortesanos se percibié de forma mas
intensa esta influencia de los ideales cristianos que pasaron a concebir el ideal de
perfeccion en la figura de un rex christianissimus®. A su vez, Ramén Llull encamind a
la vida del caballero medieval una finalidad auténtica de peregrinatio pro Christo,
propter Deum?®.. Toda esta terminologia latina explica, por tanto, el teocentrismo vital de
los caballeros medievales, de forma que toda pauta de conducta se establecia en
coordinacion a su relacion con Dios.

La religion fue basica y primordial en la constitucién de la moral del caballero.
Cabe destacar las fuentes que se consideraron mas fiables fueron las cristianas®?, por lo
que la atencién a los educandos gir6 en torno a éstas. Ademas, muchos autores
eclesiasticos dirigieron obras morales a caballeros, como apuntd Jean Flori®. Como
ejemplos pedagdgicos servian los principales elementos de la practica cristiana, como los
Siete Pecados Capitales, los Diez Mandamientos, las obras de misericordia y los Santos
Sacramentos®. Dentro de estos cuatro ejemplos que se acaban de mencionar, se ve que
los Pecados Capitales fueron el principal objetivo a combatir por parte de los caballeros
medievales; el combate se realizaba a partir de la ensefianza de las cuatro virtudes que ya
habia formulado Aristoteles y que pasaron a formar parte del elenco de virtudes cristianas
como las cuatro virtudes cardinales: prudencia, justicia, fortaleza y templanza®. Los
textos biblicos fueron elementales dentro de la educacion caballeresca; si, se encuentran
en la literatura pedagdgica mdltiples alusiones a personajes de la Biblia en Flor de
virtudes, como, por ejemplo, en De regimine principum del infante Pedro de Aragon hay

un total de ochenta y seis citas biblicas®. Es decir, todos los elementos educativos, entre

" VILANOU TORRANO, Conrad, «Miles Christi...» (p. 264)

8 B1zzARRI, Hugo Oscar, «Sermones...» (p. 171)

81 Maiz CHACON, Jorge, «Ideal luliano...» (p. 102)

82 VVERGARA CIORDIA, Javier, «El sentido del saber en la Escoléastica medieval», en Espacio, Tiempo y
Forma, Serie 111, Historia Medieval, 2000 (p. 426)

83 MAiz CHACON, Jorge, «Ideal luliano...» (p. 105)

8 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 89)

8 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad...» (p. 193)

8 BEAUCHAMP, Alexandra, «De I’action a I’écriture: le De regimine principum de I’infant Pierre
d’Aragon (V.1357-1358)», en Anuario de estudios medievales, n® 35, 1, 2005 (p. 245)

21



los que también puede incluirse la cultura musical con fines religiosos-morales®’, fueron
positivos para generar la Gnica amistad verdadera y, por ende, el madximo de los amores:

entre Dios y el hombre®,

4.1. Amor y temor a Dios

El amor en la Edad Media era concebido por el caballero medieval, como un
sentimiento jerarquizado. Esto aparece representado en multiples obras como el manual
Flor de virtudes, que fue leido durante mas de centuria y media por un publico
fundamentalmente masculino, y que dedicaba su primer capitulo a aproximar a sus
lectores a la virtud del amor. En las citas que dan forma a dicho capitulo se observan
continuas referencias a Santo Tomas de Aquino, que indica los tipos de amores que los
individuos deben profesar, asi como los destinatarios de ese amor®.

Sin duda, a partir de Santo Tomas, en Flor de virtudes se muestra que el mayor y
primer amor debe ser a Dios, sobre todo si se tienen en cuenta dos factores historicos. El
primero se genero debido a la impregnacion de la tradicion de la cultura judeocristiana en
el horizonte cristiano medieval, que siguio el primer mandamiento del Decéalogo de
Moisés, «amaras a Dios sobre todas las cosas». Mientras, el segundo factor hace alusion
a la contemporaneidad de tales mentalidades, un momento en el que el sistema
socioecondémico contemplaba a Dios como un sefior feudal, garante de la justicia, con
atribuciones aln mas exaltadas que las de los sefiores terrenales, por lo que fue la propia
experiencia de la sociedad europea la que trasladd las relaciones feudales a esta
cosmovision®®. Este amor es definido, en el capitulo siguiente, como la caridad que esta
formada por la suma de la fe y la esperanza y completa asi las tres virtudes teologales®.
Por eso se puso tanto empefio en que el hombre medieval amase aquello que percibia por
los cinco sentidos, al cual afiadi6 el «seso intellectual, que es la imagination». Por tanto,
el amor a Dios se definié como un triunfo, aquello que definio a las personas alegres que
habrian encontrado la paz, en contraposicion a las personas que amasen sobre todo bienes
mundanos que se considerarian impregnados de vanidad. Ademas del sentimiento
amoroso, esta actitud se concibio como un buen comportamiento al evitar multiples

pecados. Por tanto, se puede observar que el amor a Dios no es una pauta especifica de

87 BECEIRO PITA, Isabel, «Educacién y cultura...» (p. 585)

8 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad...» (p. 195)

8 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 6)

% GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 77)
%1 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 7)

22



los caballeros. Sin embargo, la concepcion tenida hacia ellos hizo que adoptasen una idea
vinculada al servicio y honor para cumplir la gracia de Dios. Esta idea fue expresada,
entre otros, por San Luis en su testamento®.

Una de las principales ideas fue la de la Justicia por parte de Dios que se vinculo
con la relaciéon de fidelitas en el contexto feudal hacia los reyes. Este concepto de
«Justicia» ante las acciones hizo que se instruyese a los medievales en una doble
concepcion de amor y temor a Dios®3. En la Edad Media estuvo extendida la idea de que
Dios fue el representante del pueblo, por lo que San Agustin lo considerd como la voz de
éste. La relacion de los stbditos hacia su monarca se percibio como la relacion que los
fieles tenian con el mismo Dios®. Esta idea que relaciond a Dios y a la figura del monarca
la recogio Salomdn en el fundamento de la doble humillacion, tanto el alma hacia Dios
como de la cabeza a los grandes sefiores®®. Tan estrecha fue la vinculacion entre Dios y
la monarquia que la degradacion de ésta en la tirania era considerada culpa de los pecados
de los subditos®. El propio don Juan Manuel también achacé el principio de la tirania a
los errores del pueblo®.

Dios, por tanto, fue considerado como principio del saber®® y de la justicia'®. Por
ello, al ser considerada la justicia divina como algo perfecto®?, se tuvo la idea tanto de
amor como de temor a Dios'%. La realidad conocida era el speculum, es decir, el espejo
de la voluntad de Dios. Supuso la suma entre el conocimiento, la comprension y la lectura
de las Sagradas Escrituras®®®. Sin embargo, esta idea viene ya desde épocas antiguas. Por
ejemplo, Jesus, hijo de Sirac, que afirmé que toda la sabiduria provenia de Dios y que,
ademas, el comienzo de la sabiduria implicaba también el temor a Dios!. Esto estaba
relacionado en época bajomedieval con la historia de Alejandro Magno: ante una
demostracidn de exceso de saber del rey macedonio, Dios le castigo por sobrepasar tales

limitest®®,

92 CAsTILLO CEBALLOS, Gerardo, 21 matrimonios que hicieron historia, Ediciones Rialp, 2011 (p. 36)
9 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 21)

% MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 91)

% NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 33)

% MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 119)

9 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 35)

% GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 76)

9 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 24)

100 Ibidem (p. 28)

101 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 79)

102 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 76)

103 \VERGARA CIORDIA, Javier, «Escolastica...» (pp. 421-434)

104 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 68)

105 NUREZ GONZALEZ, ELENA, «Alejandro Magno...» (pp. 1237-1238)

23



Este temor se encontr6 muy ligado a la vergiienza, que en la Flor de virtudes
quedd definido por Andrénico como «temer e haver miedo e empacho de fazer cosa fea».
Por otra parte, la unién de ésta junto a la honestidad, que se definiria como la actuacién
con honradez y buena voluntad, generaron la «temperancia» °. Segtin se recogié en Flor
de virtudes, para Séneca eran principalmente cuatro los pecados que desataban la
venganza divina: el dafio al inocente, la sodomia, el aprovecharse del trabajo ajeno y el
generar conflictos'®’. Ademas, existio una jerarquizacion de los pecados, por lo que se
definié como un «superpecado» a la mentira'®. En Flor de virtudes se recogio una cita
que expresaba que, segun Jesus, Dios debia destruir a «los engafiadores e sus engafios e
las malas lenguas»'®.

Es decir, con este conjunto de términos se aludi6 al establecimiento de una
correcta pauta de comportamiento de los varones laicos hacia la divinidad. La motivacién
no yacia meramente en la vida terrena, pues el caballero debia mantener tal sistema de
valores con la finalidad de mantener su estatus también la vida eterna. Para ello, don Juan
Manuel otorg6 gran importancia a la presencia del caballero en las en misas, en su
participacion en romerias y vigilias, en la practica de ayuno o limosna e insistio en
necesidad de un director espiritual con el fin de desarrollar el amor hacia Dios ya desde
épocas tempranas'!®. Todo esto también se encuentra expresado en la obra de Ramén
Llull. En Blanquerna recomendo la asistencia a misa del nifio desde edades tempranas*!*.

La relacion directa con Dios permitid al caballero medieval, como bien expreso
Carmen Garcia Herrero, un «alivio psicolégico»*?. El principal fue mediante la oracion,
ya sea vocal o mental como afirm6 San Luis, y la participacion en las actividades
religiosas!'®. Para ilustrar esta cuestion sirve como ejemplo la actitud que adopté Simon
de Monfort tras matar a Pedro 11 de Aragon en la batalla de Muret (1213): ante el
desconcierto de las tropas aragonesas Montfort oré ante el cadaver del monarca,***. Ello

permitio el alivio de Simon de Monfort en el que se conjugaron diversos elementos como

106 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 137)

107 Ibidem (p. 82). En esta cita se muestra la cristianizacion de los clasicos grecorromanos que se inicié en
el siglo x1v y prosiguio a lo largo del siglo xv. En la Edad Media surgieron algunas leyendas de la
conversion al cristianismo de Séneca por parte de San Pablo.

108 B1zzARRI, Hugo Oscar, «Sermones...» (p. 167)

109 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 88)

110 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 78)

111 BECEIRO PITA, Isabel, «<Educacion y cultura...» (p. 582)

112 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 80)

113 CasTILLO CEBALLOS, Gerardo, 21 matrimonios... (p. 36)

14 UTRILLA UTRILLA, Juan Fernando, «Una batalla que cambié el rumbo de la Corona de Aragén: Muret
(1213)», en Revista Aragon. SIPA, 2014 (p. 17)

24



la mentalidad de cruzada por su condicién de bellator, que posteriormente se analizara,
el incumplimiento del quinto mandamiento -«No mataras»- o una idea de accion de Dios
como Justicia. Se puede deducir que, en este caso, la oracion sirvié como recurso para el
caballero medieval. Para ello, establecia una relacion directa con Dios mediante la stplica
de piedad ante una posible mala concepcion de la accion de matar a su enemigo, que
quedd mostrada en su accion sumisa en pleno campo de batalla ante el temor de la Justicia
divina. Respecto a las actitudes en las misas, San Luis pautd en su testamento la actitud

que debe adoptar el caballero en los templos'®®

, Y don Juan Manuel hizo lo mismo. Ambos
otorgaron una gran importancia a la actitud reverente del fiel que mostraba la devocion al
Sefior Celeste. Para ello, San Luis y don Juan Manuel centraron su atencién en el volumen
de la voz, por lo que a guardar silencio®® o, por lo menos, a no hablar sin necesidad de

hacerlo: una actitud de custodia linguae cuyo fin se consideré reservado a los sabios*’.

4.2. Lavision de Dios hacia el caballero medieval

La relacién con Dios no se resumia meramente en la concepcion que pudiesen
tener los caballeros medievales y en el establecimiento de vias de contacto con la
divinidad, sino que también existia una relacion amorosa que emanaba de Dios. Flor de
virtudes recoge el pensamiento de San Juan Evangelista, quien manifestd una
reciprocidad del amor de Dios con los seres caritativos. EI amor por parte de Dios al rey,
principes y caballeros vino como un designio divino que sacralizaba tales figuras?,
aunque bien es cierto que junto a esta legitimidad del origen del poder divino dado por
Dios se combind el ejercicio del poder''®. La mejor conceptualizacion del amor de Dios
quedo fijada en el titulo de la obra del Arcipreste de Hita: Libro de Buen Amor. Sirvio
para contraponerse al amor humano, un amor definido como «loco»*?°. Don Juan Manuel
explico que Dios habia regalado las virtudes a los caballeros medievales al favorecer su
nacimiento en un seno privilegiado, por lo que quedaba asi el amor que les profesaba'?.

Las citas muestran que hubo una consideracién de la instruccion caballeresca y su

ejercicio como agradecimiento a Dios por darles tan holgada posicion socioeconémica.

115 CAsTILLO CEBALLOS, Gerardo, 21 matrimonios... (p. 36)

116 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 88)

117 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 24)

118 BEAUCHAMP, Alexandra, «Infant Pierre...» (p. 252)

119 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 35)

120 SALINERO CASCANTE, Maria JesUs, «Amour courtois y amour discourtois en el Libro del Buen Amor
del Arcipreste de Hita», en La cultura del otro, 2006 (p. 86)

121 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 91)

25



Por ejemplo, fray Juan de Alarcon en su Libro del regimiento de los sefiores explico que
los caballeros debieron servir a Dios en agradecimiento por haberles dado el privilegio de
nacer en el seno de una familia pudiente!?2, Aunque, es obvio que la educacion fue un
factor elemental en la configuracion de la personalidad de los caballeros medievales, bien
es cierto que también fue considerada la naturaleza como fuente de estas actitudes. Esta
idea derivd de la idea de que Dios era el Unico que conocia el sentido de la vida'?®. Es
decir, una consideracion de la situacion nobiliaria como un don divino*?.

Pero, ese agradecimiento, como se ha podido percibir hasta ahora no vino
Unicamente de una actitud practica basada en la defensa de los espacios cristianos,
también de unas pautas de buen comportamiento hacia Dios. Para conseguirse, se
considero6 que Dios estaba implicado durante el proceso educativo. Es por ello por lo que
don Juan Manuel explicaba que la presencia de Dios de forma muy especial en periodos
como fue la mancebia, un momento considerado dificil para los mancebos en el que todos
factores jugaban en su contra'®.

Un abanico de virtudes compuso la mentalidad caballeresca que hizo que se
considerasen a si mismos como los queridos y beneficiarios por Dios y, en cierto modo,
sus protegidos. Por ejemplo, los reyes tuvieron que ser buenos para ser los auténticos
beneficiarios de Dios*®. Los monarcas lo eran por designio divino, colegas de Dios en el
ambito terrestre, de algun modo, que aseguraban el cumplimiento de la voluntad
celeste'?’. Aquellos cuya pauta de comportamiento no fuese aprobada por el criterio
divino se vieron apartados de Dios, pues se considerd que ya Unicamente los malos

pensamientos eran aquellos que apartaban la relacién entre Dios y hombre!?,

4.3. Santos guerreros: el caso de San Jorge

La sacralizacion de la vida cotidiana en la Europa cristiana llevo a generar un
santoral que, entre sus caracteristicas, se relaciono con las actividades profesionales de
los hombres y mujeres de la época. No fue menos en el caso del ordo militaris. La
constitucion -previamente mencionada- de la figura del miles Christi y su actividad

profesional en el campo de batalla, sobre todo en las cruzadas que potencial tal

122 BzzARRI, Hugo Oscar, «Sermones...» (p. 174)

123 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 69)
124 Ibidem (p. 76)

125 |hidem (p. 56)

126 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 10)

127 |bidem (p. 18)

128 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 89)

26



sentimiento religioso, generd un fuerte devocion a varios santos!?. Por tanto, fue una
devocion donde éstos actuaron como intermediarios entre los mortales y Dios que
aseguraron, en algunos casos, la victoria en las empresas bélicas.

Estos santos se tenian dos rasgos elementales. EI primero por ser lo que denomino
Mario Lafuente Gomez como la «humanizacion de la divinidad». Es decir, toma de
referencia de héroes antiguos vinculados o que se quisieron vincular al cristianismo. En
algunos casos, por tanto, fueron unos caballeros-guerreros de carne y hueso seleccionados
por sus hazafias y su tremenda devocion a Dios™, cuya exaltacion en tiempos de guerra
hizo que fueran canonizados®. Ejemplos de ello fueron San Jorge, Santiago Apoéstol o
San Clemente®®2, Aunque ello no siempre se cumplio, como el caso de San Miguel
Arcéangel. A su vez, también pueden contabilizarse casos en los que intercedieron seres
espirituales que no estaban vinculados al género guerrero, como fue el caso del arcangel
Gabriel que se le aparecié al Cid Campeador®=,

Estos santos hacian sus intervenciones en batallas, por lo que en muchos casos su
culto fue promovido por las casas reales. En Castilla se configuro la leyenda en torno a la
intervencion de Santiago Apdstol en la batalla de Clavijo (844). Mientras, uno de los
casos mas intensos fue San Jorge, elementalmente para la monarquia inglesa y de caracter
muy fuerte en Aragon***. En este segundo caso no quedé del todo claro su inicio, aunque
si que la Crénica de san Juan de la Pefia qued6 recogida su intercesion en la batalla de
Santa Maria del Puig (1237). Una victoria elemental que, a expensas de insurrecciones
menores a posteriori, significd la conquista de Valencia'®.

Sin embargo, este evento no marco el inicio de la devocidn a este santo. En torno
a 1122 ya se habia fundado, la cofradia caballeresca mas primitiva documentada en el
territorio en Belchite. Posteriormente, Pedro 11 de Aragén fundo la Orden de Alfama con
un objetivo claramente cruzado de repoblacion y defensa'®. El despunte de cofradias con

advocacion a San Jorge por parte de nobles y caballeros surgi6 a partir de la victoria sobre

129 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 72)

130 | AFUENTE GOMEZ, Mario, «Devocién y patronazgo en torno al combate en la Corona de Aragdn: las
conmemoraciones a San Jorge de 1356», en Aragon en la Edad Media, n° 20, 2008 (p. 429)

131 ROMERO DE SoLis, Diego, «La muerte del caballero», en Revista espafiola de filosofia medieval, n° 6,
1999 (p. 182)

132 | AFUENTE GOMEZ, Mario, «San Jorge...» (p. 432)

133 ROMERO DE SoLis, Diego, «La muerte del caballero» (p. 176)

134 L AFUENTE GOMEZ, Mario, «San Jorge...» (p. 435)

135 |bidem (p. 431)

136 TELLO HERNANDEZ, Esther, Aportacidn al estudio de las cofradias medievales y sus devociones en el
reino de Aragén, Institucién Fernando el Catdlico, Zaragoza, 2003 (p. 293)

137 |bidem (p. 107)

27



los musulmanes en Valencia: Huesca (1243), Teruel (1258), Valencia (1353)*%, Biescas
(1390) y Zaragoza (1457), y con fecha indeterminada en Alcafiiz y Calatayud'®. Es
curiosa la tardia fundacion de la cofradia a San Jorge en Zaragoza, por lo que era hasta
entonces la cofradia a San Raniero (1366) la que concentrd a un mayor nidmero de
caballeros aragoneses hasta entonces'#°. Estas cofradias intervinieron puntualmente en la
educacién de nobles en el ejercicio de la caballeria. Por ejemplo, en la cofradia de san
Jorge de Zaragoza se abogaba por ensefiar el ejercicio de las armas a los jovenest#

La intervencion de los poderes politicos hizo que el culto a san Jorge se expandiese
a la sociedad aragonesa, y, por tanto, a nobles y caballeros en primer lugar. A partir de
1356 se extendid el culto diario a San Jorge en las eucaristias del reino de Aragén. Esto
fue promovido por Pedro Iv, cuyo objeto fue que la devocidn guerrera repuntase con
motivo del inicio de la guerra contra Castilla para buscar la intercesion del santo en el
campo de batalla*?. Un siglo después, en 1456, fue cuando la fiesta de San Jorge se
impuso en Catalufia como fiesta popular*®, Un dato curioso acerca de la devocién a San
Jorge se recoge la casa real aragonesa en Carlos de Viana. El que por un tiempo fue
heredero de Aragon y Navarra tenia un ajedrez con imagenes que narraban la historia de

San Jorge#,

5. El amor al préjimo: las relaciones sociales

Como seres sociales que vivimos en comunidad, la mayoria de las pautas de
comportamiento estuvieron centradas en las relaciones con sus semejantes. EI amor al
préjimo derivaba de las ensefianzas de la Iglesia y fue concebido como el amor natural al
semejante que no se entendia en si mismo#. Ya manifestaron Cicerdn y Séneca que era
elemental la confianza entre las personas, sobre todo mediante la libertad de
comunicacion®, Muchas fueron las advertencias hacia las demas personas, sobre todo
las relativas a las malas compafiias. Un ejemplo fue don Juan Manuel, quien abog06 por la

sociabilidad de los pupilos, asi como las buenas compaiiias'*’. A su vez, el mismo autor

138 |bidem (p. 106)

139 |bidem (pp. 293-294)

140 |bidem (p. 303)

141 |bidem (p. 229)

142 | AFUENTE GOMEZ, Mario, «San Jorge...» (p. 431)

143 TELLO HERNANDEZ, Esther, Cofradias... (p. 105)

144 |_6pEZ DE GUERENO SANZ, Maria Teresa, «"Mas valie sesso que ventura". El ajedrez en la Edad Media
hispana», en Alfonso X el Sabio [exposicion], 2009 (p. 563)

145 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (pp. 16-17)

146 \/ILLA PRIETO, Josué, «Amistad...» (p. 199)

147 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 76)

28



recomendaba priorizar la conciencia, sin buscar la finalidad de conseguir el beneplacito
de las gentes®. Durante las Gltimas dos centurias medievales las relaciones sociales del
caballero sufrieron una modificacion. Un periodo en el que los caballeros tendieron hacia
un refinamiento progresivo!*, todo ello mediante una educacién fundamentada en la
cortesia que se extendio a partir del siglo xin*®,

Las conversaciones entre la nobleza fueron en base a lo que Ptolomeo calificd
como «cosas altas» que fue el hablar de sefiorias, honras, lealtad, seso, prudencia,
hazafias, caballos, halcones o perros®™l. A su vez, la ensefianza relativa al método de
relacionarse con otras personas se forjo también mediante la atencién en aquellas
actitudes que eran contrarias para establecer una relacion cordial. Por ejemplo, en Flor de
virtudes, tras definirse «envidia» como la dolencia del bien de los deméas y la alegria en
el mal ajeno, se incluye una cita de San Gregorio en la que éste explicaba que en donde
existe la envidia no puede haber amor®2, Ademas, era necesario, segun Origenes, el
refrenar «la alteza del coraz6n» para poder buscar asi el honrar a todos los hombres®s,
Ademaés, también se establecid un cddigo caballeresco en lo relativo a la gestualidad. Uno
de los gestos que recogio don Juan Manuel fue el saludo, de caracter reverente y con un

beso en la mano*®.

5.1. Padre y madre

Como se ha contemplado en el capitulo relativo a las figuras del educador vy el
educando, en muchos casos los futuros caballeros vivieron mas con sus educadores que
con sus padres. Y -como antes se ha explicado- al finalizar el proceso educativo ya
estaban en edad de contraer matrimonio. No obstante, el respeto por las figuras paterna 'y
materna tenia que seguir la pauta divina de «honraras a tu padre y a tu madre», el cuarto
de los Mandamientos, en base a lo que denomino Josué Villa como una «deuda eterna de
entrega»’*.

Alonso de Cartagena definié la relacion paternofilial como la relacion por

excelencia, aquella «por natura»'*®, A esta relacién no se le debia anteponer ninguna otra

148 |bidem (p. 74)

149 BECEIRO PITA, Isabel, «Educacion y cultura...» (p. 571)

150 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 26)

151 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 142)

152 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (pp. 24-25)

153 |bidem (p. 117)

154 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 89)
155 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad...» (p. 203)

1%6 |bidem (p. 200)

29



y era prioritaria; por ejemplo, Santo Tomas de Aquino indicaba que este amor entre padres
e hijos iba s6lo detras del que se debia profesar a Dios y a uno mismo**’. A su vez, era
definitorio, segin Salomon, de las personas. Segun él, no eran de fiar aquellas personas
que no amaban a los suyos, porque, si no podian amarlos a ellos, serian incapaces de amar
a nadie'®, El mismo expresaba que la maldicion de Dios recaeria sobre aquellos que no
amasen a su padre y a su madre®®,

A partir de este punto, existio una diferencia abismal entre la relacion referida al
padre y a la madre. Por una parte, debe tenerse en cuenta que el padre del futuro caballero
habia pertenecido seguramente también al ordo militaris. Por tanto, los momentos de
despedida hacia el padre serian recordados con especial tristeza ante un destino incierto.
Ello puede mostrarse, por ejemplo, en el Ilanto por parte de la familia del Cid en el
momento de su despedida'®®. Ademas, estos padres serian concebidos ciertamente como
un ejemplo y los hijos eran continuadores de su ejercicio y portaban sus armas y
armadura. A estas concepciones hacia la figura paterna se uni6 la de autoridad, entre los
que destaco el pensamiento juanmanuelino que explico que los padres eran los Unicos que
podian administrar castigo fisico a los hijos en edades tempranas*!. La figura paterna,
por tanto, tuvo un caracter ciertamente ciclico al continuar con el ejercicio de la caballeria
su descendencia.

Por otra parte, es obvia la presencia de las mujeres en todas las etapas de la vida
de los hombres, sin ser menos en la de los caballeros medievales. En relacion con la figura
de la madre, desde su nacimiento el futuro caballero podia llegar a adquirir alguna de las
aptitudes propias de la condicion militar a la que estaban llamados, a través de la leche
materna. En muchos casos, las propias madres como Beatriz de Saboya, madre de don
Juan Manuel no permitieron que su hijo fuese amamantado por otra mujer que no fuera
ella, lo que emulaba a Alicia, la madre de San Bernardo. Sin embargo, posteriormente fue
la hija de un infanzén la que le amamantd®2. Es decir, se buscaba que las nodrizas fuesen

idoneas para aportar por via mamaria aptitudes éptimas para la formacion del caballero.

157 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 6)

1%8 |bidem (p. 9)

159 |bidem (p. 123)

160 ROMERO DE SoLis, Diego, «La muerte del caballero» (p. 177)
161 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 60)
162 |bidem (p. 50)

30



5.2. Amadas y esposas

Desde una perspectiva positiva, a la mujer se la describié desde algunas facetas
que elogiaron su capacidad diplomatica, su inteligencia y, sobre todo, el papel elemental
en torno a la configuracion del caracter del esposo. Salomoén, acufiador de tales
argumentos, a su vez defendio que la buena esposa provenia de la voluntad divina®®. El
papel de la mujer en la formacién del arquetipo caballeresco bajomedieval fue
fundamental. La fuerza fisica y la brutalidad tipica del caballero precortés fue cambiada
por unos nuevos valores en los que estro la relacion con las damas. George Duby la
definié como una «represion de los impulsos y la competencia entre caballeros que
compartian su amor hacia una dama». Ello se debi0 al trasfondo histoérico, pues comenzé
a configurarse a partir de una etapa pacifica en la que se habia reducido la presencia del
islam en Europa y sus aledafios!®*. Al principio el amor cortés no fue aceptado por la
Iglesia al considerarlo como un amor profano y carnal. Autores como Andrés el Capellan
se mostraron criticos, aunque la creciente popularidad del amor cortés fue aprovechada
para que se fomentase el culto a la Virgen, como un amor espiritual y distante a una dama
imposible de alcanzar, inaccesible carnalmente!®. Por tanto, esto hace que las mujeres
fuesen consideradas como buenas transportadoras de unos nuevos ideales que pautaron
el comportamiento de los caballeros, en contraposicion a los de los anteriores, mas brutos
y misoginos'®. El despunte de la cortesia caballeresca a partir de las centurias
bajomedievales, algo que comenzaba en el siglo X1 y posiblemente estuvo vinculado
también con el ascenso del valor otorgado a la ciencia, lectura y escritura entre los siglos
XIV y XV En ese momento fue cuando se introdujeron estas disciplinas en la cultura
caballeresca oficial®®®.

Acerca de la cortesia, se considerd que de ella descendia la modestia, por lo que
eran fundamentales las buenas costumbres y el ser cortés en el habla. Alejandro Magno
también hablé de la gentileza, buenas costumbres y virtud?®®. La cortesia fue implantada,
sobre todo, gracias a las obras literarias del ciclo artarico, que combiné la obtencion de

méritos y el ganar el afecto de las damas'®. En la literatura, las damas fueron

163 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (pp. 20-21)

164 MARTINEZ SAEZ, Nicolés, «La mujer que civiliza...» (p. 96)

185 Ibidem (p. 97)

186 |bidem (p. 102)

167 BECEIRO PITA, Isabel, «Educacidn y cultura...» (p. 588)

168 |hidem (p. 572)

169 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 138)

170 ORTIZ-HERNAN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciatico...» (p. 262)

31



fundamentales para el desarrollo de los héroes, por lo que incluso anteponian la relacién
con ellas frente al ejercicio de la caballeria'™. Por ejemplo, Tirant retraso su incorporacion
a la guerra para estar mas tiempo con Carmesina sin estar impaciente ante su rotura de
pierna porque podia pasar mas tiempo junto a ellal’,

El propio Andrés el Capellan fue quien teoriz6 sobre como debieron ser las
relaciones, conversaciones y método de dirigirse a sus amados en su tratado Reglas del
amar verdadero. Esta obra se compuso de una serie de pautas dirigidas tanto a hombres
como mujeres para dirigirse entre ellos en dependencia del grupo social al que
perteneciese la persona que quisiesen cortejar. En su obra, establecié que las mujeres
mediante el verbo se ennoblecian porque éste se superponia a su estatus plebeyo'”. En el
caso de que el hombre fuese de una categoria social superior, le permitia dirigirse a la
mujer sin necesidad de pedir permiso, aunque si que debia pedir permiso para sentarse a
su lado si era de su mismo estatus’*. Ptolomeo, por ejemplo, recomendod que con mujeres
debia hablar el hombre de temas como «cortesias, mancebos, vestidos y arreos»'’.
También Andrés el Capellan teoriz6 sobre la fidelidad, la cual consider6 que solo podia
darse en las relaciones entre personas de la misma categoria social®.

El matrimonio fue denominado «amor de concupiscencia», lo que era una
derivacion del amor carnal que, segun el propio Andrés el Capellan estaba ligado con los
servicios mutuos'”’. ElI matrimonio fue decisivo para las mujeres principalmente en
términos socioecondémicos. El vinculo matrimonial arrastraba a la mujer a la misma
condicion social que el esposo, aunque en ningln caso pudo cambiar la condicion social
del varén™, Es por ello por lo que debe destacarse que la mujer también fue educada en
multiples facetas para sociabilizar con los varones. Los conocimientos en los que se les
instruia eran, por ejemplo, el bordado, la musica, la danza, e incluso jugar al ajedrez, asi
como instrucciéon en escritura y lectura para encontrar un buen marido. Para ello

existieron obras dedicadas para esta instruccion practica'”.

171 |bidem (p. 257)

172 |_opez-Rios MORENO, Santiago, «Teoria y practica de la crueldad de caballero en Tirant lo Blanch»,
en Medioevo y literatura: actas del v Congreso de la Asociacion Hispanica de Literatura Medieval, vol.
3, 1995 (p. 87)

173 MARTIN RODRIGUEZ, José Luis, «Posicion social...» (p. 397)

174 |bidem (p. 398)

175 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 142)

176 MARTIN RODRIGUEZ, José Luis, «Posicion social...» (p. 399)

7 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 14)

178 MARTIN RODRIGUEZ, José Luis, «Posicion social...» (p. 395)

178 BECEIRO PITA, Isabel, «Educacion y cultura...» (p. 587)

32



En las cuestiones relativas a las mujeres se valoraba de forma especial la virtud de
la castidad y, por ende, se repudio la lujuria como pecado capital que era. La castidad se
consider6 como una forma de respetar a las mujeres'®, mientras que la lujuria fue
desaprobada por todos autores. Sin embargo, existieron grados de mayor o0 menor
aceptacion de la lujuria que dependian de las diferentes etapas de la vida. Ovidio
manifestd que el mancebo lujurioso era pecador, mientras que el anciano lujurioso era un
loco'®:. Del mismo modo, segin Salomén, Dios aborrecid a los viejos lujuriosos'®. Es
decir, la castidad en la juventud fue vista como algo mas normal que en los ancianos por
lo que se consideré como uno de los principales rasgos el de la templanza. La templanza,

segun Platon, se iniciaba por ser casto durante la mocedad*®,

5.3. Las relaciones de amistad y los consejeros

Egidio Romano, entre otros, definié la amistad como una virtud generadora de
lazos positivos entre las personas mediante unos indicadores como fueron la buena
conversacion, la sinceridad y la felicidad social*®*. Incluso en las Partidas de Alfonso x
de Castilla se dedican algunas paginas al tema de la amistad: en concreto en la Partida 1v,
Titulo xxvi. La definié «el Sabio» como algo que juntaba los corazones con el fin de
amarse mucho. Para ello, pues, emple6 multiples citas de sabios antiguos, sobre todo
mediante la concepcidn inmaterial y mutua por parte de Aristoteles'®®. En el Tractado de
Herran Nufiez también fueron recogidas muchas citas de autores grecolatinos que
versaron sobre la amistad!®, Por tanto, se puede deducir que la teorizacion relativa a la
amistad en época medieval fue una continuacion de la concepcidn antigua. En cuestiones
practicas, la demostracion de la amistad se plasmo en el analisis de Hernando del Pulgar:
apoyo con la hacienda -que se analizara en el capitulo préximo-, asi como con la persona,
consuelo y consejo®’. Estos tres Ultimos conceptos seran los generadores del consilium.

Las amistades en época medieval fueron concebidas de forma jerarquica en
dependencia a la extension temporal de las mismas. Los autores antiguos habian abogado

porque tales amistades eran las fundamentales, sobre todo en términos de consejo.

180 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 30)

181 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 134)

182 |bidem (p. 121)

183 |bidem (p. 112)

184 V/ILLA PRIETO, Josué, «Amistad...» (p. 195)

185 |_6pEZ, Gregorio, Partidas, de Alfonso X de Castilla, vol. 2, 1555 (ed. 2009) (Quarta partida fol. 71v-
73v)

186 \/ILLA PRIETO, Josué, «Amistad...» (p. 199)

187 |bidem (p. 205)

33



Defensores de ello fueron Ovidio, quien consideré que las amistades viejas mucho
mejores que las nuevas'®, asi como Aristdteles, quien dijo que eran las mas plenas y
verdaderas®®. Los amigos mas antiguos, por tanto, eran los mejor considerados para
generar el circulo de consejeros de un principe. A su vez, se tenia en cuenta el factor de
la edad, porque los mayores debieron ser los guias fundamentales en el desarrollo
personal del caballero. Es por ello por lo que los sabios fueron importantes en la necesidad
de consejo™ porque su sabiduria les otorgo el estatus de guiadores de almas®®*. Dentro de
todos los circulos de consejo, el més notable era el de los monarcas'®?, ya que se
consideraba que el consilium mas necesario era el que iba dirigido a los regidores, a los
hombres que tenian una responsabilidad politica®.

Algo rechazado por los principales tedricos fue el consejo de los jovenes. Como
bien quedd plasmado en el capitulo referido a las etapas de la vida del educando, la
mancebia fue considerada como una etapa dificil en la que los hombres eran, segun el
topico, precipitados, impacientes e impetuosos®4. Entonces, era el momento en el que las
relaciones establecidas entre el educador y el educando se podian tambalear, por lo que
pasaba a sustituir a los ancianos sabios por otros jovenes. Es decir, la etapa de la juventud
era vista como un momento en el cual los futuros caballeros buscaban la compafiia de
personas cercanas en edad cuya inexperiencia los podia llevar a ser mal aconsejados y
llegar a alcanzar su ruina®®. Sdcrates considerd que el rodearse de un consejo de
mancebos llevaba Gnicamente a esperar la caida del aconsejado®. Ello pudo verse
también en el caso de la monarquia, ya que se preferian los reyes de edad mas avanzada.
Séneca, por ejemplo, aseguraba que los reyes mozos habian perseguido a los buenos,
mientras que favorecian a los malos*®’.

Ademaés de las advertencias relativas a las malas compafias, también los
caballeros medievales fueron advertidos de vicios contrarios a la amistad. La
consideracion de laamistad como un acto benévolo'® hizo que odio y la enemistad fuesen

incompatibles con la palabra «amistad». Salustio, por ejemplo, habia considerado que la

188 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 11)

189 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad...» (p. 199)

19 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 31)

191 ORTIZ-HERNAN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciatico...» (p. 263)
192 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 31)

193 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 109)

194 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 56)
195 |bidem (p. 57)

1% MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 70)

197 |bidem (p. 82)

198 VILLA PRIETO, Josué, «Amistad...» (p. 196)

34



virtud de la amistad servia para desplazar el odio, por lo que era imposible en una misma
persona la convivencia de ambos*®. A su vez, algunas actitudes fueron rechazadas del
ideal amistoso. En concreto, relativo a las amistades entre caballeros, la fanfarroneria con
fines de superioridad fue rechazada, lo que animaba al caballero a la busqueda del mérito
a través de las victorias militares®®. Autores como Alonso de Cartagena pusieron su
atencion en lo que se categoriz6 como «amistades por interés». Buscaba tal falsa amistad
un provecho personal por gentes aduladoras®. Finalmente, también fueron concebidos
deslealtad, deshonra y envilecimiento como motivos suficientes para poder romper una
amistad®®2,

A grandes rasgos, del concepto de la amistad se pueden extraer dos vias didacticas.
Una referida a centrar la atencion en las otras personas y dar advertencias sobre lo que
supuso ser una amistad falsa en dependencia de ciertas actitudes. Por otra parte, para que
se gestasen unas buenas actitudes sociales de los caballeros medievales en la que servian

las advertencias de algunas personas como contraejemplos.

6. Mantenimiento de los elementos externos y moral econémica

El ejercicio de la caballeria permanecia ligado a las nociones econdémicas a traves
de dos vias fundamentales, que se procurara analizar con detenimiento. En el primer caso
se trata del gasto diario de un caballero en el mantenimiento de sus elementos identitarios,
aquellos que mostraban externamente su estatus. EI propio Ramon Llull defendié el porte
de sefias que identificasen su situacion de caballero?®. Por otra parte, un segundo analisis
que cabe dentro de la materia econdmica es plantear lo que supuso aquella educacion
dentro del aspecto moral. Es por ello por lo que la triada indispensable del caballero
comporta un mantenimiento del caballo y la panoplia junto al patrimonio familiar que
comporta la riqueza del linaje y, por ende, el caballero. Este trio se caracteriza por un
aspecto fundamental apuntado en el concepto de «linaje»: la heredabilidad de éstos
mediante relaciones intergeneracionales que funcioné como principal constitutivo de la
nobleza sanguinea?®,

Antes de ello, es necesario poner en contexto la economia bajomedieval en

relacién con la fluctuacidn socioecondmica caballeresca y la jerarquizacién interna dentro

199 bidem (p. 199)

200 | bidem (p. 195)

201 |bidem (p. 200)

202 |bidem (p. 203)

208 MAiz CHACON, Jorge, «Ideal luliano...» (p. 103)

204 STACEY, Robert, «Nobles and knights», en The New Cambridge Medieval History, vol. 5, 1999 (p. 23)

35



del ordo militaris a lo largo de la Edad Media europea®®. Este amplio ordo se compuso
de caballeros cuyas rentas y tenencias los ubicaban en distintos grupos sociales. Sin
embargo, como apunta Robert Stancey, aquellos que montaron caballeros o portaban
armadura compartiran una ideologia comdn a expensas de su riqueza a finales del siglo
Xl la caballeria como grupo social?®®. Ello se plasma en tres ejemplos que se describen
a continuacion

En el area franca, en torno a 1250, el término de gentillesse se vinculd a los de
domini, milites o messire lo que mostraba unas pautas de caracter al portar los valores
tipicos de la nobleza europea desde una perspectiva conservadurista debido a la
emergencia de la burguesia®®’. Este término se sustituyé por el de por noblesse en torno
a 1300, ligado a la exencion de exacciones?%, Por otra parte, en el area ibérica, existio la
division entre ricos hombres e infanzones o hidalgos. Los monarcas castellanos del siglo
X unificaron esta aristocracia urbana en la caballeria de linaje, con una actuacién
conjunta como brazo en las cortes?®®. Mientras, en el caso de Aragdn, permanecieron
disgregados por lo que sirvieron las propias cortes como ejemplo en este caso también.
Sin embargo, la defensa de los derechos de la nobleza se manifestd en la conocida
historiograficamente como la «Unidn». Su maxima expresion fue el establecimiento de
la figura del Justicia de Aragén (1265) y la promulgacion del Privilegium Generale
Aragonum o Privilegio General (1283)%°. Por otra parte, cabe destacar que la unificacion
de la caballeria y su concepcién en grupo social se vio en la imagen corporativa que
constituian los reinos, donde el rey fue visto como la cabeza, asi como la nobleza las
manos, sobre todo en el ejercicio bélico?!?.

Los caballeros abarcaron un amplio abanico de titulos acordes a su capacidad
politica que generd un auténtico cuerpo derivado de la antropomorfizacion de la sociedad.
Los monarcas funcionaron como cabezas de sus respectivos estados mientras que nobles
y caballeros como sus brazos. Los mismos reyes, cuando todavia eran principes

herederos, fueron los principales destinatarios de los miroirs o «espejos». No obstante,

205 |bidem (p. 13)

206 STACEY, Robert, «Nobles and knights» (p. 13-14)

207 MAiz CHACON, Jorge, «Ideal luliano...» (p. 105)

208 STACEY, Robert, «Nobles and knights» (p. 15)

209 |bidem (p. 23)

210 |bidem (p. 24). Para explicar brevemente sendos acontecimientos se explican bien en las
introducciones de BROTO APARICIO, Santiago, «La Heraldica de los Justicias de Aragon», en Hidalguia:
la revista de genealogia, nobleza y armas, n® 310-311, 2005 (p. 521-522) y MARIN, Hilario, «Un texto
interesante del Privilegium Generale Aragonum», en Argensola: Revista de Ciencias Sociales del
Instituto de Estudios Altoaragoneses, n° 5, 1951, (p. 17-18)

211 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 32)

36



también es un rasgo comun de la caballeria como grupo social que fuesen los verdaderos
destinatarios todos aquellos educadores y educandos centrados en generar un caballero
ideal.

6.1. Caballero: caballo y panoplia

Los animales eran muy necesarios en época medieval en buena parte de los
oficios. Sobre todo, lo fue el caballo, fundamental para la agricultura, industria,
transporte, guerra y caza?'?. En época medieval el uso del caballo se relacionaba con el
coraje?'® y el honor, como en el caso de Alfonso x de Castilla. El propio monarca
explicaba en la Partida Segunda, Titulo xxi, Ley 1 que la monta del caballo seria méas
honrada que la de cualquier otro animal y, por ende, convertia en honrado al caballero®*4,

Caballos habia de distintos tipos como palafrén, destrero o rocin que los ubicaban
dentro del espectro econdmico en dependencia del fin al que estuviera destinado el
equino, como animal de carga, animal para la guerra u objeto de ostentacion?'®. En las
Partidas se estipuld que color y corazon era puntos clave a la hora de valorar la calidad
de un caballo, junto al caracter de su amo. De hecho, es frecuente observar el
establecimiento de un fuerte lazo entre el caballero y su caballo?®. Por eso, en algunos
casos, llegaron a ponerles nombres, sefial del establecimiento de una relacién afectiva.
Tal relacion afectiva provenia de la necesidad del caballero de su compafiero en batallas
para la supervivencia®’. Los caballos eran, por tanto, fundamentales para la
supervivencia al alejar a los caballeros de la muerte frente al enemigo?!8.

Alfonso x renegd para el empleo bélico aquellos caballos que mostraran «malas
costumbres»?*°. La nominacion personal de estos equinos significo la maxima expresion
de la vinculacion caballero y caballo. A expensas del conocido Babieca, caballo del

Cid??, apareci6 llamado Claramunt un caballo del arzobispo de Zaragoza en 1364221, Tan

212 MORALES MUKz, Dolores Carmen, «Caballo...» (p. 537)

213 \V/ILANOU TORRANO, Conrad, «Miles Christi...» (p. 265)

214 |oPeZ, Gregorio, Partidas, de Alfonso X de Castilla, vol. 1, 1555 (ed. 2009)(Segunda partida fol. 70v)
215 \VALLEJO NARANJO, Carmen, «El caballero y su pathos: el caballero salvaje. El espiritu de lo apolineo
y lo dionisiaco en la iconografia medieval», en Laboratorio de Arte: Revista del Departamento de
Historia del Arte, n° 22, 2010 (p. 20)

216 |_oPEZ, Gregorio, Partidas, de Alfonso X de Castilla, vol. 1, 1555 (ed. 2009) (Segunda partida fol. 72r-
72v)

217 MORALES MUKz, Dolores Carmen, «Caballo...» (p. 546)

218 ROMERO DE SoLis, Diego, «La muerte del caballero» (p. 179)

219 |_6pEZ, Gregorio, Partidas, de Alfonso X de Castilla, vol. 1, 1555 (ed. 2009) (Segunda partida fol. 72r-
72v)

220 MORALES MUKz, Dolores Carmen, «Caballo...» (p. 546)

221 | AFUENTE GOMEZ, Mario, «Caballo...» (p. 306)

37



estrecha resultd dicha relacion que se acude a la zoomorfizacién del caballero en un
caballo para ser representado en el ajedrez y atendia a la vertiente simbdlica y social del
juego??2, Por tanto, se observa una clara vinculacion en mdltiples vias entre caballero y
caballo, mas alla de la generacion etimoldgica.

Es interesante analizar el cdmo los propios sefiores participaban en el uso del
caballo por parte de sus vasallos. Un buen ejemplo de la la utilidad del caballo en el
ejercicio de la guerra es que el prestar un caballo para que otros vasallos pudiesen
emplearlo podia llevar a eximir a sus duefios de servir en guerras??®. En ocasiones se llegd
a institucionalizar el mantenimiento del caballo de los vasallos por parte del sefior como
en el caso del réstor, obligacion del sefior en asegurar al caballero un nuevo caballo tras
morir el que emplease anteriormente.

El andlisis del caballo debe hacerse en relacion con el contexto econémico
bajomedieval en base a dos direcciones. Una primera en referencia a la manutencion del
animal durante un dia: Mario Lafuente explico que, en Aragdn en el siglo x1v, oscilé entre
dos y cuatro dineros de coste de la paja y siete de la cebada??*. La segunda via se mostrd
en el alquiler o compra de caballos, basado en el sistema de estimas: se estimaba el valor
del caballo en funcion de una serie de caracteristicas, aunque se establecio una oscilacién
aproximada entre 400 y 800 sueldos jaqueses. Aquellos que superaban tal tope fueron
aquellos cuyas caracteristicas fueron consideradas dptimas??®. Por ejemplo, Sancho 1v de
Castilla compré un caballo en abril de 1294 a Ferran Garcia de Sanabria por 1600
maravedis??%; en Aragon se le debian a Rodrigo Zapata 3000 sueldos jaqueses por haberse
perdido su caballo en 1359 durante la guerra contra Castilla??’.

Todo lo previamente expuesto debe vincularse con el trasfondo del siglo xiIv, una
centuria azotada por una inflacion econémica generalizacion por la que se puede
sospechar que el coste de los caballos pudo aumentar a lo largo de ese periodo. En Aragén,
por ejemplo, la confirmacion del Privilegio General en 1325 permitio la exportacion de
caballos que habian permanecido vedados hasta ese momento??®. Ademas, la

consideracién de la guerra como beneficio econémico en el contexto de la Guerra de los

222 |_opez DE GUERENO SANZ, Maria Teresa, «Ajedrez...» (p. 566)

223 | AFUENTE GOMEZ, Mario, «Caballo...» (p. 303)

224 | AFUENTE GOMEZ, Mario, «Caballo...» (p. 304)

225 |bidem (pp. 303-304)

226 CONTRERAS MARTIN, Antonio, «La muerte de los caballos en el Libro del caballero Zifar», en Actas
del 111 Congreso de la Asociacion Hispanica de Literatura Medieval, vol. 1, 1994 (p. 263)

227 | AFUENTE GOMEZ, Mario, «Caballo...» (p. 305)

228 ZyLAICA PALACIOS, Fernando, «Evolucion de los precios y salarios aragoneses entre 1300-1430», en
Aragon en la Edad Media, n° 12, 1995 (p. 131)

38



dos Pedros (1356-1366) puede explicar también la necesidad de caballos, ya que aumento
su demanda en alquiler o comprayy, con ella, su precio??®. Por tanto, el Libro del Caballero
Zifar, que fue leido con profusion a lo largo del siglo x1v mostraba el significado de la
reiterada muerte de un caballo cada diez dias pertenecientes a Zifar: una situacion de ruina
econdmica®®,

Por otra parte, también fueron fundamentales tanto la armadura como las armas.
Las armas eran entregadas al educando cuando finalizaba su proceso de formacion y
alcanzaba la posicion de caballero en la investidura.?®!. Indudablemente se trataba de un
acto simbdlico, pero también de naturaleza material, puesto que se trataba de una
ceremonia muy costosa desde el punto de vista econdmico. Es por ello por lo que el
pensamiento luliano concibiese a las armas como algo complementario a la actividad
misionera?*?. Sin embargo, las armas solian ser heredables, lo cual permitio el evitar la
compra de estos materiales, asi como llevaba una idea de trasfondo vinculada con el
linaje. Por ejemplo, Zifar rechaz6 una armadura que habia pertenecido a un caballero
difunto y que la viuda de éste habia querido regalarle. Asi explic6 a la dama que el
legitimo heredero de dicha armadura tenia que ser su propio hijo, quien debia portarla y

tener tal sentimiento?32,

6.2. Linaje caballeresco y su vinculacién a la riqueza: actitud del caballero

La situacién econdémica del caballero mas pobre fue seguramente en la Baja Edad
Media equiparable a la del campesinado mas acaudalado?*. Histéricamente, términos
como «ricos hombres» denotan etimolégicamente su situacion en el plano
socioecondmico, puesto que procede del germanico reiks que remite al poder?®. Ello
remarca la relevante posicion en un panorama europeo gue vivia el nuevo fendmeno de
la movilidad social. Una movilidad social basada en una relacion pretendida entre estos
dos grupos sociales: busqueda de dinero y mantenimiento de familias nobles mediante

236

via matrimonial con familias burguesas=>®, asi como la exencidn fiscal y adopcién de

pautas del modus vivendi nobiliario por parte de la burguesia?®’. Una burguesia que seria

229 |bidem (p. 142)

230 CONTRERAS MARTIN, Antonio, «Zifar...» (p. 262)

231 ORTIZ-HERNAN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciatico...» (p. 260)
232 MAiz CHACON, Jorge, «Ideal luliano...» (p. 106)

233 CONTRERAS MARTIN, Antonio, «Zifar...» (p. 268)

234 STACEY, Robert, «Nobles and knights» (p. 13)

235 |hidem (p. 23)

236 |hidem (p. 16)

237 Ruiz DE LA PENA SOLAR, Juan Ignacio, «La ciudad...» (p. 81)

39



considerada por autores como Francesc Eiximenis como mantenedora de su sociedad
contemporanea®®.

A expensas de los ejemplos, como se puede percibir tanto del caballo como de la
panoplia guerrera, la idea del linaje caballeresco se vinculé también con el ambito
econdmico en un plano social y moral. Por tanto, en este apartado, mas que analizar la
riqueza como bienes, como se ha realizado en los dos anteriores, se pretende analizar la
riqueza como idea abstracta que transporta al caballero a un estatus socioeconémico
privilegiado con respecto a superiores e inferiores. Ello marco una pauta que se puede
calificar como moral dentro de la sociedad que definio las relaciones de los caballeros y
los méas pobres. La idea del linaje quedd mostrada como positiva y ejemplar, por lo que
en muchos casos sirvié como espejo para los principes las pautas de comportamiento de
los antepasados®®®. Ademas, en oposicion, la herencia de calamidades ante «malas
costumbres» por parte del ancestro, derivo en fatalidades econémicas como el caso de la

muerte de los caballos de Zifar hasta el caso de cuatro generaciones de descendientes®*,

6.3. Consideraciones de la pobreza y la defensa del caballero

La moral econdmica y las actitudes frente a otros estamentos socioeconémicos
nacieron, sobre todo, en el seno de la Iglesia al actuar como normalizadora de éstas®** y
los oratores ciertamente como amantes de la pobreza®*?. Para entrar en sintonia con las
ensefianzas biblicas, al no ser la nobleza un grupo precisamente pobre, la moral medieval
caballeresca se focalizd en la defensa de los més necesitados de su sociedad. Es asi, por
tanto, como se gestaron las ideas relativas a las relaciones verticales en la Baja Edad
Media. Sin embargo, el redactor de Flor de virtudes mostrd la existencia de la
marginacion social del pobre a través de la boca de Salomén que explico la resta de
credulidad a las palabras del pobre en contra de los ricos?*3. Junto a ello, una marginacion
por parte de sus amistades®**. Algunos autores como Diego de Valera hicieron referencia
a una amistad verdadera que no se basase en la economia, para que los infortunios que

llevasen a la pobreza no rompiesen las amistades?*°,

238 MANCINELLI, Chiara, «Francesc Eiximenis y su programa pedagdgico», en Forma: revista d'estudis
comparatius: art, literatura, pensament, n° 3, 2011 (p. 106)

239 BEAUCHAMP, Alexandra, «Infant Pierre...» (p. 258)

240 CONTRERAS MARTIN, Antonio, «Zifar...» (p. 264)

241 MANCINELLI, Chiara, «Francesc Eiximenis...» (p. 102)

242 |bidem (p. 103)

243 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 53)

244 \/ILLA PRIETO, Josué, «Amistad...» (p. 204)

245 |bidem (p. 206)

40



Una combinacion del ideal de pobreza con la condicion de caballero personificada
unitariamente se puede observar en la literatura, en la que los jovenes inician un proceso
iniciatico hasta su formacién como caballeros cuyo punto de partida a veces suponia ser
la pobreza. En los casos de muchas novelas caballerescas, el origen pobre del caballero
implico un perfeccionamiento de su condicion social?4e.

Por tanto, la consideracion hacia la pobreza en época medieval tuvo dos vertientes.
La primera fue de aquellos pobres indefensos, aquellos que lo eran de nacimiento o
porque las circunstancias de sus vidas no habian propiciado un enriquecimiento, por lo
que fueron indtiles los intentos de prosperar en la vida a pesar de todos sus esfuerzos. Sin
embargo, la otra vision, ciertamente peyorativa, era aquella que vino por la pereza, por el
enriquecimiento injusto o por la mala gestion de su economia. Es, por tanto, que, en lo
que se refiere a la mentalidad del caballero medieval, la primera concepcion hacia los
pobres motivé su labor de defensa de los desvalidos. Mientras, la segunda sirvié como
ejemplo contrario debido a su buena situacion econémica, por lo que los caballeros eran
alentados por una buena gestion econdmica, buenas inversiones, esfuerzo y constancia
laboral. Precisamente, la actitud en el terreno laboral fue muy valorada, como por ejemplo
por Ciceron, quien lo considerd como lo mas digno y mas estimado?*’.

El codigo ético de los monarcas se baso en la pobreza, focalizada en el amparo de
los pobres por parte de los caballeros®8, A partir de ese momento, se reforzo la idea de la
«piedad monarquica», de la que fue maximo representante San Luis, rey de Francia. En
esos momentos fue cuando nacié la idea del rey limosnero, defensor de los grupos mas
desfavorecidos?*, ligada a la idea neotestamentaria del rey como pastor?>. Otro ejemplo
de rey limosnero fue Sancho I1v de Castilla. en su obra Castigos explicaba en las Gltimas
coplas que debia huirse de la riqueza, amar a Dios y dar limosna a los pobres?!. A su vez,
el ideal de limosna se potencié con leyendas como la de San Jorge, en las que se mostraba
su caracter limosnero al distribuir sus bienes entre los pobres antes de declarar su fe
cristiana ante el emperador??, Por tanto, con ello se mostr6 que ante la incompatibilidad
de la pobreza entre el estatus nobiliario caballeresco se apostd desde el primer momento,

ademas del ideal de limosna, por la instruccion en la austeridad como valor moral. Fue

246 ORTIZ-HERNAN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciatico...» (p. 256)
247 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 107)

248 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 28)

249 |bidem (p. 30)

250 |hidem (p. 32)

251 B1zzARRI, Hugo Oscar, «Sermones...» (p. 175)

252 | AFUENTE GOMEZ, Mario, «San Jorge...» (p. 434)

41



por ello por lo que se recomendo que en los educadores residiese tal virtud??2. El propio
San Pedro, segun recoge Flor de virtudes, habia explicado que Dios daba gracia a los
humildes frente a los soberbiosos®*.

Sin embargo, la concepcion negativa de la pobreza nacia de distintas maneras que
el caballero debia evitar. Una fue la pobreza vinculada a la pereza, como describe
Salomon, que relacion6 el dormir mucho con el empobrecimiento®®. Por ejemplo, la mala
administracion de un sefiorio también seria calificado por Duarte de Portugal en Leal
Conselheiro como un pecado®®. Otros ejemplos fueron el gasto desmedido, como
manifesto Aristoteles®’, por la falta de templanza, como manifestaron Séneca y Sdcrates,
e incluso por gula, como en el caso de Salomon que afirmd que glotones y goliardos
siempre serian pobres®8, Por otra parte, el evitar esta pobreza supuso también evitar la
tristeza que venia tras el haber alcanzado el cénit de popularidad y prosperidad?>®. Boecio

fue uno de los que se centrd en analizar este sentimiento?®°.

6.4. Rigueza y avaricia

Pero la realidad de la situacion del caballero, asi como de todos los hombres
medievales, no fue solamente la busqueda del enriquecimiento. La riqueza estaba ligada
a la idea basica del esfuerzo, que por ejemplo habia formulado Varrén?®, combinado con
el aprendizaje de un oficio para evitar la pobreza, como habia manifestado Caton?®?. El
exceso de enriquecimiento también fue negativo, de hecho, Salomoén pedia que rogasen a
Dios para que no les diese pobreza ni les absorbiese la riqueza?®3. El mismo manifesto
que Dios aborrecia a los ricos avarientos®*. Finalmente, el anélisis de la moral
caballeresca en el campo econdmico desemboca en el concepto cristiano de la pobreza:

San Cipriano, por ejemplo, manifestd que los avaros debian de ser considerados paganos

253 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 66)
254 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 118)

255 |bidem (p. 30)

2% BECEIRO PITA, Isabel, «Educacion y cultura...» (p. 572)
257 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 49)

258 |bidem (p. 127)

259 |bidem (p. 11)

260 |hidem (p. 30)

261 |hidem (p. 54)

262 |hidem (p. 52)

263 |hidem (p. 53)

264 |bidem (p. 121)

42



debido a su creencia en que el dinero actuaba como auténtico monarca celestial®®®. Séneca
explico, a su vez, que los hombres debian mandar al dinero y no obedecerle?®®.

En muchos casos, al llegarse a alcanzar la popularidad se pudieron perder los
valores fundamentales inculcados por el educador, lo que fue un acto considerado
ingrato®’. La avaricia y el enriquecimiento desmedido se observd en la obra Curial y
Guelfa. Curial abandon6 su espiritualidad para abrazar la riqueza, lo que hizo que sus
cualidades caballerescas se viesen disminuidas; slo recupera su condicion caballeresca
en el momento en el que retoma el camino correcto?®. El ser codicioso fue uno de los
maximos vicios®®®; don Juan Manuel afirmaba que debia ensefiarse desde edad temprana
el no atesorar lo indigno?’®. Ademas, se veia como algo cruel el enriquecimiento a consta
de los pobres, como explicé Casiodoro®'t,

Unos de los peligros para la sociedad fueron la avaricia y la soberbia del monarca.
Ya segin Jesus, hijo de Sirac, la soberbia deshizo muchas casas ricas?’2. Asi se advirtio
pues que la actitud de los reyes ante la defensa de sus intereses no debia desembocar en
el ejercicio de la tirania, de la que ya se hablé anteriormente?’®. Esta fue definida por
Egidio Romano como el deseo de los monarcas por la pobreza de la poblacion frente a la
actitud del buen rey que deseaba la abundancia de sus subditos. Por tanto, los tiranos

amarian Gnicamente su propio bien, el deleite personal y su placer?’.

7. Configuracién de la mentalidad bélica

Asi como en los capitulos anteriores hay conceptos extensibles al comun de la
sociedad, el ejercicio de la guerra y el poder politico si que estuvo vinculado solamente a
las élites. Es este apartado, por tanto, el mas particular y caracteristico del ordo militaris.
La mentalidad bélica de los caballeros medievales se puede concebir como aquella
vinculada a las pautas del buen caballero desde una perspectiva politico-militar. Esta cred
una ideologia que ahondé sus raices en una triada configurada por la religion, cristiana en

su caso como hasta ahora se ha podido percibir; la Historia, que explicaba las hazafias de

265 |bidem (p. 58)

266 |bidem (p. 57)

267 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 66)

268 ORTIZ-HERNAN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciatico...» (p. 258)
269 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 74)

270 |bidem (p. 75)

21 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 47)

272 |bidem (p. 122)

273 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 19)

274 |bidem (p. 78)

43



caballeros en el pasado y la Politica, justificadora de la expansion territorial de la
soberania monarquica®™.

Los inicios de una guerra no eran gratuitos; San Agustin llegd a enumerar cinco
razones para iniciar un conflicto: cuestiones de Fe, de Justicia, busqueda de la paz, alcance
de la libertad y huida de la fuerza®’®. Estas cinco razones estaban relacionadas con
cuestiones religiosas, historicas y politicas -previamente mencionadas- y fueron el eje de
las obras morales bajomedievales. Estas obras didacticas giraron, en gran parte, en torno
al ejercicio tanto de la guerra como de la politica, con el fin de crear un caballero ideal.
En este apartado -aunque no va a analizarse- se debe tener en cuenta de forma particular
la educacion préctica del joven destinado a la caballeria. La cualidad principal para la

configuracion del caballero fue educacion fisica, basada en el esfuerzo?’’.

7.1. Historia, espejos y linajes

En primer lugar, el caballero cont6 con fuentes escritas -como se ha expresado en
los capitulos previos- para alcanzar su meta basada en el guerrero ideal. Estas orientaron
a los caballeros en el terreno intelectual, bélico y, en cierto modo, sentimental. Esto se
consiguié mediante la relacion entre tres agentes: la Historia, los espejos y los linajes.
Marc Bloch las relacion6 y calificO como Historia, poema épico y literatura
genealdgica®’®. Sin embargo, es tal la estrechez entre esta triada y la imposible disociacion
total de su contenido analizarlas individualmente. Las tres compartian la base salomonica
de «buen hombre y buena memoria»?’®. La Historia, en el conocimiento caballeresco,
aludia al conocimiento de hechos atribuidos a caballeros de tiempos pretéritos, asi como
las relaciones entre los Estados y sus particulares desarrollos. Los «espejos» se centraron
en el conocimiento de caballeros de épocas pasadas donde la finalidad, mas directa que
la Historia, tuvo como objeto fijar pautas de comportamiento o las actitudes que
mostraron al héroe, no como un personaje del pasado?®°, sino mas bien como un caballero
o principe idealizado mediante una retahila de consejos, como afirmé Jean-Philippe

Genet?8?,

275 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 35)

216 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 41)

277 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 75)
278 BECEIRO PITA, Isabel, «<Educacidn y cultura...» (p. 586)

279 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 104)

280 NURNEZ GONZALEZ, ELENA, «Alejandro Magno...» (pp. 1233)
281 BEAUCHAMP, Alexandra, «Infant Pierre...» (p. 236)

44



El claro predecesor de esta tradicion de los De Regimine Principum se encuentra
en la obra de Egidio Romano, ya mencionado, con un claro cariz politico para la
instruccion de sefiores y principes??. Por Gltimo, el conocimiento de las hazafias de los
antepasados sirvio para adentrar al caballero en la mentalidad bélica. El ideal caballeresco
medieval utilizo los relatos de las buenas acciones de los ancestros de los caballeros como
«espejos». Por tanto, la idea de linaje imposibilito las malas acciones porque se considero
que repercutian en los descendientes, como se manifestd en Zifar. En muchos casos, como
expreso José Luis Lucia Megias, algunas fueron lo que denominé «historias fingidas». Es
decir, muchos de estos relatos fueron creados o modificados para que tuviesen una
finalidad didactica fundamentada en la defensa de los ideales concretos que pautaron al
buen caballero?3,

Para los caballeros de los estados medievales peninsulares, por ejemplo, la
Historia funciond como aliento en relacion con la conquista del territorio que antafio habia
estado bajo soberania visigoda y arrebataron los musulmanes?®*. La Historia fue
concebida como magistra vitae, unas ensefianzas en la vida con una funcién
moralizante?®. Para ello, don Juan Manuel en el Libro de los Estados explico que era
beneficioso que, a los caballeros, cuando no pudiesen dormir por las noches, les fuesen
leidas buenas historias para tomar de ellas ejemplos?®. La Historia se relaciond también
con la virtud de la prudencia. Esta fue definida en Flor de virtudes que recoge una cita de
Ciceron. Este autor manifestd que para alcanzar la prudencia uno debia tener recuerdo y
memoria de los hechos pasados, sumado a la capacidad de discernir el bien y el mal®’.
Con la Historia también estuvo ligado el concepto de heroismo en tiempos medievales, la
exaltacion del recuerdo?®®,

Por tanto, la Historia tal como era concebida en época bajomedieval se encontro
también en los espejos de principes. Los espejos pueden ser englobados dentro de la
ensefianza de Historia, pero con la particularidad que estos presentan caballeros ideales,
es decir, prototipos. Esta es lo que le diferencia de la Historia y permite desgajarlo, pues
en muchos casos la Historia se centr6 en el recuerdo y memoria de los hechos. El apelativo

«de principes» otorgado a los espejos se debid a que muchos de ellos estuvieron dedicados

282 BECEIRO PITA, Isabel, «<Educacion y cultura...» (p. 578)

283 NUNEZ GONZALEZ, ELENA, «Alejandro Magno...» (p. 1240)

284 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 34)

285 |hidem (p. 21)

286 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 89)
287 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 67)

288 ROMERO DE SoLis, Diego, «La muerte del caballero» (p. 181)

45



a hijos de monarcas. Sin embargo, su realidad era que recogian las pautas de
comportamiento comunes al grupo social para que sirviese de ejemplo a todos jovenes?®.
Estos sufrieron una evolucion que partia de los tratados de vicios y virtudes que se
recogieron en sermones, exempla y florilegios®®. A partir de ahi se mostraron las
influencias de diversos autores: orientales en el siglo xii, introduccion de romanos y
eclesiasticos en el siglo XIv y grecorromanos cristianizados en el siglo xv?°%. Por otra
parte, estas obras tuvieron también el fin de mostrar al propio rey como un modelo como
para sus subditos. Por tanto, el rey debio saberse gobernar a si mismo y luego a su pueblo.
Estas pautas fueron modélicas y se trasladaron a la relacion de los sefiores y sus
vasallos?®,

Los espejos pasaron a ser auténticos cddigos de conducta al explicar las hazafias
de caballeros muy famosos que fueron conocidos por tener una actitud modélica®®3. Por
ejemplo, cuando Tirant leia el Arbol de batallas, enumerd una serie de caballeros
famosos?. Los caballeros modélicos recogidos en los espejos se pueden calificar en tres
tipos de ejemplos: los biblicos, los personajes de la Antigliedad y los antepasados de los
propios principes?®®. Acerca de los biblicos, por ejemplo, fueron espejos las figuras de los
reyes de Israel, representados, por ejemplo, en el siglo x1v por el infante Pedro de Aragon
en una obra con multiples alusiones al Antiguo Testamento?®®.

El espejo fundamental en el que se fijaron los caballeros en la Baja Edad Media
fue, sin duda, el de Alejandro Magno, que funciono como arquetipo de guerrero y
monarca ideal. Ya no solo en la figura del educando, sino también en la de Aristoteles
que funcioné como educador modélico®’. Este ideal se logrd gracias al Libro de
Alexandre. Esta obra del siglo xin present6 la figura de Alejandro Magno como obra
didactica que implanté el ideal alejandrino?®®. Ello quedd mostrado durante la escena de
su funeral al que acudieron siete hombres calificados como sabios y lloraban mientras
elogiaban la figura del monarca difunto®®. Es decir, la actitud de estos sabios muestra lo
importante que llegd a ser Alejandro Magno tanto por sus hazafias como por sus

289 B1zzARRI, Hugo Oscar, «Sermones...» (p. 170)

29 |bidem (p. 166)

291 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (pp. 16-17)

292 |bidem (p. 10)

2% GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 58)
2% ORTIZ-HERNAN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciatico...» (p. 262)
2% BEAUCHAMP, Alexandra, «Infant Pierre...» (p. 258)

2% |bidem (p. 246)

297 BECEIRO PITA, Isabel, «Educacion y cultura...» (p. 577)

2% NUNEZ GONZALEZ, ELENA, «Alejandro Magno...» (pp. 1240)
29 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 32)

46



conocimientos. Sin embargo, el propio Alejandro Magno no fue presentado unicamente
como una figura con una Unica faceta positiva, también una negativa que critico su exceso
de poder3®. También, con respecto al ideal cortés, fue importante la tradicion arturica que
combind en las ultimas centurias medievales la accion guerrera, el sentir religioso y la
cortesia®™,

La idea de linaje funciond también como elemento referencial para los propios
autores de tratados educativos. Por ejemplo, en el prologo de su obra, el infante Pedro de
Aragon explica su méas proxima genealogia al presentarse como hijo del rey Jaime 11, asi
como su intitulacion®®2, Este mismo infante Pedro redactd para su sobrino, el futuro Pedro
Iv de Aragln, un espejo que resulta un ejemplo realmente interesante Alexandra
Beauchamp defini6 al infante Pedro como un hombre de poder y fiel, caracteristicas
principales de los autores de obras morales bajomedievales®®®, Esta obra, en concreto,
permitié una aproximacion al conocimiento de la cultura politica laica®** al focalizar la
atencion en el poder y la figura del monarca®®. Por tanto, se concibe el espejo del infante
Pedro como una especie de testamento politico3®.

Para los monarcas, su titulo real les otorgaba unas facultades especiales que les
diferenciaban del comdn del territorio y le conferia tales caracteristicas debido al designio
divino®®’. Por ejemplo, las buenas acciones y el buen ejercicio de la guerra fueron
recomendados en el Libro de los Doze Sabios porque asi quedaban en el recuerdo de sus

sucesores®%,

7.2. Construccidn de la figura del enemigo: mentalidad de cruzada

Carmen Garcia Herrero apunt6 que la idea de la guerra en la mentalidad del
caballero medieval transcurria por tres etapas: un inicio sin mengua, el proseguirla con
cordura y un final sin deshonra®®. Para ello, junto con el hecho de la guerra también se
gesto para el pensamiento de los caballeros la idea del enemigo. Estos enemigos, desde

la perspectiva de Ramén Llull, por ejemplo, fueron considerados como los propiciadores

3% bidem (pp. 1237-1238)

301 ORTIZ-HERNAN PUPARELI, Elami, «Aprendizaje iniciatico...» (p. 256)
302 BEAUCHAMP, Alexandra, «Infant Pierre...» (p. 239)

303 | bidem (p. 235)

24 hidem (p. 236)

305 | bidem (p. 245)

306 |hidem (p. 269)

307 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 20)

308 B1zzARRI, Hugo Oscar, «Sermones...» (p. 168)

309 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 72)

47



de las guerras debido, sobre todo, a uno de los cinco puntos que resumié San Agustin -
Fe, Justicia, necesidad de paz, garantia de libertad o huida de la fuerza-. Es por ello por
lo que fue concebida la guerra desde una Optica defensiva, sobre todo de los valores
cristianos®1°,

La finalidad de los monarcas y, por ende, de los caballeros con respecto al
enemigo residio en evitar robos y violencia. Por ello se consideraba que debian ser
penados aquellos que cometiesen tales acciones®'!. En esta época, sobre todo en relacion
con los enemigos religiosos, los enemigos fueron denominados con el término
«sectario»®'?, Por tanto, la alegoria al diablo fue fundamental para construir el arquetipo
del enemigo. Para ello, fisicamente fueron representados con rasgos infernales®. Ya
desde la etapa lactante se evito el contacto de los bebés con aquellos no cristianos. Los
infantes que estaban destinados a ser caballeros no podian ser amamantados por
musulmanas y judias®*. La via de defensa ideoldgica de la Iglesia fue elemental en la
construccion del contrario®™®. La combinacion de la ley humana y la ley divina podia
hacer que se considerasen los ataques al rey como ataques directos a Dios®®. En ello
entro, pues, la dotacidn sagrada otorgada a la conquista feudal con la legitimacion de la
guerra como elemento cohesionador de las élites para la justificacion de la inversion
material e implicacion personal®'’. Por tanto, desde el primer momento, para
desenvolverse en un futuro correctamente en el campo de batalla, autores medievales
como Ramon Llull o don Juan Manuel apostaron por educar con severidad®®. Ello fue,
por tanto, el posible desencadenante de la consideracién de la crueldad como justa cuando
infieles amenazaron el territorio cristiano y la vida cotidiana de sus habitantes®°.

En Flor de virtudes, la crueldad fue presentada, en un principio, como un vicio en
cuatro vias por Aristételes y Andrdnico: no tener compasion, no socorrer, no perdonar y

castigar mas de lo que se merece®°. No obstante, con el enemigo la crueldad quedo

310 MAiz CHACON, Jorge, «Ideal luliano...» (p. 106)

311 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 28)

312 He empleado este término, el considerado en época preilustrada para referirse al creyente en otra
religién que no fuese la cristiana. Véase en Nuevo Tesoro Lexicografico (http://ntlle.rae.es/ntlle)
[Consulta: 07/09/2019] la definicién de «secta» en 1739.

313 NURNEZ GONZALEZ, ELENA, «Alejandro Magno...» Magno (p. 1236)

314 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 50)

315 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 30)

316 |bidem (p. 31)

317 AFUENTE GOMEZ, Mario, «San Jorge...» (p. 430)

318 BECEIRO PITA, Isabel, «<Educacidn y cultura...» (p. 583)

319 |opEZ-Rios MORENO, Santiago, «Tirant...» (p. 85)

320 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 47)

48



justificada y fue positiva cuando era necesaria, aunque ello implicé el juzgar moralmente
al enemigo®2L. Otros autores que apoyaron esta opinion fueron Ramon Llull, que tampoco
condeno la crueldad del caballero con el infiel®?2. Esto quedaba ya recogido en Ciceron,
por ejemplo, que aposto6 por el quitar el mal con el mal*?3. También llegd a tipificarse en
la Segunda Partida, pues en el Titulo xxI, Ley 1 fueron advertidos de ser «crudos» y de
que no tuviesen piedad a la hora de robar a los enemigos. Un ejemplo fue el de Tirant lo
Blanc. En esta obra se relataba un tipo de aprendizaje iniciatico basado en el asesinato del
enemigo. El conde de Varoic obligd a su hijo matar a un musulman como parte de su
iniciacion en la caballeria y, tras cumplir su objetivo, el mismo padre restrego6 a su hijo

con la sangre del asesinado®?.

7.3. ¢Ocio? Doctrina bélica en las actividades Iudicas: el ajedrez

El ocio no era concebido siglos atras como en la actualidad. Bien reflejo el
Diccionario de 1737 una doble significacion que, a pesar de la inicial bifurcacion
conceptual deriva en un camino unificado®?. Una fue la potenciacion del ingenio que
permanecio quieto en el momento que no existia una dedicacion a las artes manuales,
mientras que el exceso de ocio llevaba a la holgazaneria. Aunque, sin duda, el término
que une descanso fisico y, a su vez, trabajo mental, al de holgazaneria como exceso de
esta actitud, es la diversién. Tanto ajedrez como caza, al igual que otras actividades como

la musica, siguieron tal pauta3?®

, por lo que nacia la diversién para el caballero tanto por
la actividad en si misma como las relaciones que se establecian. Sin embargo, es objeto
de analisis el cuanto apartaba al caballero tales actividades de su profesion. Ello se debid,
sobre todo, a que el ocio emulaba un imaginado campo de batalla. Por tanto, dentro de la
definicion del ocio de cese de acciones fisicas y potenciacion de la mente en el caso
caballeresco fueron de la mano ante una situacion profesional atipica a la mayoria de las
demas. Periodos pacificos significaron el ocio caballeresco, durante los cuales el mismo
actuo en cierto modo como doctrina para enfrentamientos futuros. De ello que, en estos
periodos pacificos, ya Alfonso x recomendase la lectura de cantares de gesta durante las

comidas con la finalidad de exaltar los &nimos de los caballeros®?’. Por tanto, los Unicos

321 |6pEZ-Rios MORENO, Santiago, «Tirant...» (p. 82)

322 |bidem (p. 83)

323 MATEO PALACIOS, Ana, Flor... (p. 41)

324 |_6pEZ-Ri0s MORENO, Santiago, «Tirant...» (p. 84)

325 Nuevo Tesoro Lexicogréfico (http://ntlle.rae.es/ntlle) [Consulta: 26/08/2019]
326 BECEIRO PITA, Isabel, «Educacidn y cultura...» (p. 571)

327 BECEIRO PITA, Isabel, «Educacion y cultura...» (p. 586)

49



espacios de ocio del monarca se resumian en aquellos cuya finalidad exaltase su condicién
militar®?®, Ello es lo que valor6 Carmen Garcia Herrero como «entretenimientos
constructivos»3?°,

En el caso del ajedrez, para ensefiar la técnica los hombres medievales atribuyeron
en muchos a sabios su creacion. Por ejemplo, se creyo que Aristoteles o Alejandro Magno,
referentes en lo relativo al ideal caballeresco y la educacidn, pudieron ser sus creadores®*.
En la mentalidad medieval entraron contrapuestos los términos de sesso versus ventura,
por lo que la Iglesia abogaba por el primero frente al rechazo del segundo. Ello, en el ocio
caballeresco medieval, se plasmo en focalizar el aprendizaje y uso ciertamente didactico
del ajedrez frente al rechazo del azaroso juego de los dados. El sentido del orden que
proporciond este juego fue Optimo. Para ello, la sociedad medieval fue trasladada al
tablero y establecia una red que desarrollaba las relaciones personales entre los
individuos®!. A las figuras que se les dotd de una personalidad més concreto fueron
aquellas que representaban al estatus nobiliario, como el caso del rey, los caballos que
representaban a los caballeros o la «alferza» que evolucioné a la reina®?. Frente a ellos,
la mitad de las figuras la componian peones, representantes de soldados o del pueblo llano
en dependencia de que espacio recrease el tablero: bélico o un solar urbano.

El ajedrez fue adoptado como elemento educativo por muchos monarcas
europeos, aunque existe un caso de rechazo por parte de San Luis de Francia, quien lo
prohibi6 en 1254 junto a los demas juegos. El ajedrez, a su vez, llegd en casos a tener un
cierto vinculo familiar al heredarse de padres a hijos. Por tanto, a pesar de su
consideracién como objeto de lujo obtenido en casos como tributo o botin de guerra,
también sirvio para expandir el conocimiento en este juego e implementarlo desde una

perspectiva educativa®?

. Asi se muestra en el caso de que los conocimientos de los
antepasados en este juego eran elogiados, como por ejemplo Alfonso x de Castilla
ensalzaba la figura de su padre por su vasto conocimiento en tales juegos®*. La

importancia de este juego, también para las mujeres, se manifestd en Le miroir des nobles

328 NOGALES RINCON, David, «Espejos...» (p. 26)

329 GARCIA HERRERO, Marifa del Carmen, «Juan Manuel...» (p. 53)
330 |_6pEZ DE GUERENO SANZ, Maria Teresa, «Ajedrez...» (p. 560)
331 |bidem (p. 562)

332 |bidem (p. 566)

333 |bidem (p. 563)

334 |bidem (p. 561)

50



de Hesbaye. En esta obra se recogen las recomendaciones de un padre a su hija para

aprender a jugar al ajedrez para sociabilizar y asi encontrar un buen marido33,

335 BECEIRO PITA, Isabel, «Educacion y cultura...» (p. 587)

51



8. Conclusiones

A lo largo del trabajo se han mencionado distintos adjetivos relativos a las «buenas
costumbres»: templanza, verglienza, caridad, castidad, amistad, prudencia, correccion o
humildad. También se han recogido actitudes como la buena actitud en misa, el amor a
Dios y al préjimo o la defensa de los pobres y los territorios cristianos. Junto a ello, los
contraejemplos, los «vicios» opuestos a estas pautas correctas: mentira, lujuria, odio,
avaricia o desobediencia al educador. Esta serie de calificativos y actitudes son las que
definen la figura del caballero medieval ideal. Sin embargo, no implica este objetivo
cumplido que trataba en definir esta figura sea la Unica conclusion del trabajo.

Una de las principales conclusiones de este trabajo es la dificultad que existe a la
hora de analizar cada uno de los factores que rodearon el mundo de los caballeros
medievales. La separacion de los elementos permite el comprender cada una de las
cuestiones que se han tratado en el trabajo de una forma independiente. Sin embargo, tal
division es la que hace que un mismo argumento pueda mostrarse en varios apartados.
Esto muestra, por tanto, la correlacion existente entre temas como la religion con la
construccién del enemigo, las relaciones sociales y las situaciones econdémicas o las
relaciones familiares con la percepcidn que tenia cada caballero de sus antepasados.

Analizados todos los hechos relativos a la figura del caballero medieval, se debe
mencionar en primer lugar, que el motor principal de su encaje social es la combinacién
del elemento religioso y del militar. La relacion respecto a Dios es fundamental en su
constitucion como caballero, la introduccion del infante en el proceso educativo en el
terreno religioso. Por otra parte, se educo al caballero en una serie de valores que
procuraban combinar su estatus socioeconémico con el agradecimiento a Dios, en el
contexto de providencialismo divino, de su posicién. San Agustin consideraba que la Fe
era la primera de las causas de inicio de una guerra que perfilaba a los enemigos en
aquellos cuya religion no fuese la cristiana.

Por otra parte, debe destacarse que todas estas «buenas costumbres» que han ido
aparecido en cada capitulo corresponden a una aspiracion comun. Casi, incluso, mas por
parte del educador que del educando. No quiere decir, ni mucho menos, que los
componentes del ordo militaris compartiesen todas estas caracteristicas. Obvio es que las
advertencias relativas a la mancebia, asi como obras como el Libro del caballero Zifar
que amenazaba con la calamidad econdémica del linaje o las citas de aquellos que
consideraron sabios eran debido las malas actitudes que tuvieron los caballeros

bajomedievales. Seguramente, estuvieron extendidos los vicios entre muchos de los

52



caballeros y fue determinante el temor a Dios, empleado posiblemente para buscar una
solucion.

Uno de los temas posiblemente més dificiles de expresar debido a la impregnacion
de la cultura judeocristiana en la mentalidad europea fue el econdémico. El estrecho
vinculo afectivo que, segun la religion cristiana, existia entre Dios y los pobres, obligo a
establecer un pensamiento que pudo llevar a confusiones. A pesar de que los tedricos
habian expresado que los nobles debian estar agradecidos a Dios por su estatus y lo
tuvieron que mostrar con sus principales sefias, no les habian otorgado la perfeccion de
la pobreza. Por esto parece que se teorizé tanto acerca de la pobreza y de cémo se
alcanzaba, e incluso a algunos caballeros en la literatura se les vinculé con origenes
paupérrimos.

Cabe destacar también que, asi como el ejercicio militar de la caballeria fue
unicamente cuestion de los dias 0 meses de batalla, el pensamiento vinculado a la guerra
no ceso ni un dia. Esta mentalidad puede verse a nivel europeo derivada de la gesta del
enemigo, en un contexto de posible miedo tras el avance de los musulmanes. A su vez, se
ve el retroceso del temor hacia el musulman que impregnaba la mentalidad de la Europa
cristiana medieval fue el que abrio el abanico de valores del caballero a partir de finales
del siglo xi11. No es de extrafiar que el repunte econémico europeo tras restaurar las rutas
comerciales junto a la pérdida de dominio musulman hizo que no se necesitase seguir con
el estereotipo de fuerza y brutalidad. Por tanto, un contexto medianamente pacifico derivo
en la toma nuevos valores acordes a la socializacion, especialmente en el trato hacia las
mujeres. Por tanto, la ética caballeresca experimenté el mayor de sus cambios durante los
siglos x1i1 al xv especialmente. Entonces, se puede concluir que también fue parejo al
cambio social que experimentd el medievo europeo en estos tres ultimos siglos.

Sin duda, como ya se adelant6 en la introduccidn, también puede apreciarse que
este periodo fuese el medium aevum entre la cultura clasica y su recuperacion a principios
del siglo xvi1. En realidad, la Edad Media, y méas concretamente la Baja Edad Media,
supuso una continuacién de los valores y métodos educativos que fueron cristianizados y
se acoplaron en la vida europea. Un ejemplo de ello es que Flor de virtudes se difundié
durante siglo y medio. Ademas de este largo recorrido en el tiempo, también se desplaz6
a largas distancias desde su redaccion en lItalia entre 1313 y 1323 y su impresion en
Zaragoza entre 1488 y 1491. Esta obra pautd, sin duda, el comportamiento de la élite
masculina alfabetizada durante esta época. Por eso es pertinente la extraccion de citas de

autores grecorromanos Yy biblicos, ya que fueron las que conocieron educadores y

53



educandos de primera mano. Los primeros con el fin de transmitirlas y los segundos para
aplicarlas debido a su condicion social. Por tanto, los principales autores elaboraron su
teoria educativa en base a estos eruditos antiguos, rasgo de la pervivencia de los métodos
empleados en la antiguedad.

Otra cuestion que se percibe es el notable valor que tuvo la familia en la formacion
en buenas costumbres del caballero medieval. Se puede contemplar en el traspaso de la
panoplia, la cual algunos de sus antepasados posiblemente llevaban al ser asesinados
durante las batallas. Ello gener6 un vinculo en el que, seguramente, tuvo un gran peso la
memoria. Por ello hubo espejos de principes ejemplificados en las figuras de los
antepasados, modelos un tanto idealizados cuyo vinculo genealdgico pudo tener mayor
impacto en aquellos mancebos impregnados de vicios.

Algunas otras conclusiones relativas a la figura del caballero medieval que se
podrian haber acoplado al trabajo si, por ejemplo, también se hubiese analizado la
educacion fisica. Esta formacion era la primordial en el proyecto caballeresco. A su vez,
también podria complementarse con este estudio el estudio de la cultura oficial, es decir,
tanto ciencias como letras. En el terreno de las letras, debe tenerse en cuenta que estos
caballeros tuvieron que ser, al menos segin €l un modelo idealizado, alfabetizados.
Ademas, todas esas fuentes de las que se extrajeron las ideas fundamentales o que
funcionaron para educadores como recurso didactico seguramente descansaron en las
bibliotecas en las que guardaban sus obras.

Es decir, existen multiples vertientes de estudio respecto a este tema, muchas de
ellas todavia por explotar. Sin embargo, como ha podido mostrarse, el reconstruir la moral
ideal del caballero es un proyecto que puede realizarse mediante dos maneras. Una al
unificar todo aquello en lo que los tedricos medievales coincidieron para gestar un cuerpo
unico relativo a la buena educacion. Y la otra mediante el enriquecimiento de esas teorias

con las particularidades propias de cada uno de los tedricos.

54



9. Bibliografia

BEAuCHAMP, Alexandra, «De I’action a I’écriture: le De regimine principum de I’infant
Pierre d’Aragon (V.1357-1358)», en Anuario de estudios medievales, n® 35, 1,
2005, pp. 233-270.

BECEIRO PITA, Isabel, «Educacion y cultura en la nobleza (siglos X111-xv)», en Anuario
de estudios medievales, n® 21, 1991, pp. 571-590.

BizzARRI, Hugo Oscar, «Sermones Yy espejos de principes castellanos», en Anuario de
estudios medievales, n° 42, 1, 2012, pp. 163-181.

BROTO APARICIO, Santiago, «La Heraldica de los Justicias de Aragén», en Hidalguia: la
revista de genealogia, nobleza y armas, n® 310-311, 2005, pp. 521-580.

CARBAJO VELEZ, Maria del Carmen, «Mitos y estereotipos sobre la vejez. Propuesta de
una concepcion realista y tolerante», en Ensayos, Revista de la Facultad de
Educacion de Albacete, n° 24, 2009, pp. 87-96.

CASTILLO CEBALLOS, Gerardo, 21 matrimonios que hicieron historia, Madrid, 2011.

CONTRERAS MARTIN, Antonio, «La muerte de los caballos en el Libro del caballero
Zifar», en Actas del 11 Congreso de la Asociacion Hispanica de Literatura
Medieval, Salamanca, vol. 1, 1994, pp. 261-268.

Diaz IBANEZ, Jorge, La iglesia de Cuenca en la Edad Media (siglos x11-xv): estructura y
relaciones de poder, Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1996.
GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, «La educacion de los nobles en la obra de don Juan
Manuel», en La familia en la Edad Media: xi Semana de Estudios Medievales,

Néjera, 2001, pp. 39-92.

LAFUENTE GOMEZ, Mario, «El uso militar del caballo y algunas de sus implicaciones
econdmicas en Aragon durante el reinado de Pedro I1v», en Aragon en la Edad
Media, n° 19, 2006, pp. 301-308.

LAFUENTE GOMEZ, Mario, «Devocidn y patronazgo en torno al combate en la Corona de
Aragon: las conmemoraciones a San Jorge de 1356», en Aragén en la Edad
Media, n° 20, 2008, pp. 427-444.

LoPEz, Gregorio (ed.), Las Siete Partidas, de Alfonso x de Castilla, Biblioteca Virtual
Miguel de Cervantes, Alicante, 2009.

LOPEZ DE GUERENO SANZ, Maria Teresa, «*Mas valie sesso que ventura”. El ajedrez en
la Edad Media hispana», en Alfonso x el Sabio [exposicion], Sala San Sebastian,
Murcia, 2009, pp. 560-573.

55



LOPEZ-RiOS MORENO, Santiago, «Teoria y practica de la crueldad de caballero en Tirant
lo Blanch», en Medioevo y literatura: actas del v Congreso de la Asociacion
Hispéanica de Literatura Medieval, vol. 3, 1995, pp. 81-88.

LOSCERTALES ABRIL, Felicidad, «La construccion social del género. La imagen de las
mujeres vista por los MCM», en La mujer en el espejo mediatico, I1: sexo, género
y comunicacion, Sevilla, 2011, pp. 7-26.

Lucia MeGiAs, José Manuel y SALES DAsi, Emilio José, «La otra realidad social en los
libros de caballerias. III. El caballero “anciano”», en Actas del xi Congreso
Internacional de la Asociacion Hispanica de Literatura Medieval, Lugar, Edicion,
vol. 2, 2007, pp. 783-795.

MAiz CHACON, Jorge, «La argumentacion filosofica del caballero medieval. El modelo e
ideal luliano en el Libre del Orde de Cavaleria», en Mirabilia, n° 5, 2005, pp. 101-
100.

MANCINELLI, Chiara, «Francesc Eiximenis y su programa pedagdgico», en Forma:
revista d ‘estudis comparatius: art, literatura, pensament, n° 3, 2011, pp. 101-109.

MARIN, Hilario, «Un texto interesante del Privilegium Generale Aragonum», en
Argensola: Revista de Ciencias Sociales del Instituto de Estudios Altoaragoneses,
n® 5, 1951, pp. 17-34.

MARTIN RODRIGUEZ, José Luis, «Posicidn social y aproximacion entre los sexos», en
Historia. Instituciones. Documentos, n® 25, 1998, pp. 395-400.

MARTINEZ SAEZ, Nicolas, «La mujer que civiliza: de la cortesia medieval a la conquista
americana», en Revista Chilena de Estudios Medievales, n° 7, 2015, pp. 95-106.

MATEO PALACIOS, Ana (ed.), Flor de Virtudes, Zaragoza, 2013.

MoRALES MuRiz, Dolores Carmen, «El caballo en la Edad Media: un estado de la
cuestion», en Homenaje al profesor Eloy Benito Ruano, Murcia, vol. 2, 2010, pp.
537-552.

NOGALES RINCON, David, «Los espejos de principes en Castilla (siglos Xii-xv): un
modelo literario de la nobleza bajomedieval», en Medievalismo: Boletin de la
Sociedad Espafiola de Estudios Medievales, n° 16, 2006, pp. 9-40.

NURNEz GONZzALEZ, Elena, «Alejandro Magno como mito caballeresco: ascenso y caida
del héroe en el Libro de Alexandre», en Actes del x Congrés Internacional de
I’Associacio Hispanica de Literatura Medieval, Alicante, Edicion, 2005, pp.
1233-1241.

56



ORTIZ-HERNAN PUPARELLI, Elami, «EIl aprendizaje iniciatico del caballero», en Actas del
X1 Congreso Internacional de la Asociacion Hispanica de Literatura Medieval
Lugar, Ediciénvol. 3, 2005, pp. 255-264.

OTERO PINEYRO MASEDA, Pedro Santiago y GARCIA-FERNANDEZ, Miguel, «Los
testamentos como fuente para la historia social de la nobleza un ejemplo
metodoldgico: tres mandas de los Valladares del siglo xv», en Cuadernos de
Estudios Gallegos, vol. 60, n® 126, 2013 pp. 125-169.

Rizo LopPez, Ana Esmeralda, «Tercera Edad: Diferentes percepciones y necesidad de
relaciones basadas en una nueva Etica Social», en Kairos: Revista de temas
sociales, n° 20, 2007, pp. 1-14.

RODRIGUEZ, Ana, «De damas poderosas. Poder, memoria e influencia en la Baja Edad
Media», en Discurso, memoriay representacion: la nobleza peninsular en la Baja
Edad Media, Lugar, Edicion, 2016, pp. 315-332.

RoMERO DE SoLis, Diego, «La muerte del caballero», en Revista espafiola de filosofia
medieval, n° 6, 1999, pp. 175-190.

Ruiz DE LA PENA SOLAR, Juan Ignacio, «La ciudad, marco de renovacion de la sociedad
europea medieval», en | Semana de Estudios Medievales, Najera, 2001, pp. 65-
87.

Ruiz PEREZ, Pedro, «La fiuza de Lucanor», en Alfinge: Revista de filologia, n® 2, 1984,
pp. 259-286.

SALINERO CASCANTE, Maria Jesus, «Amour courtois y amour discourtois en el Libro del
Buen Amor del Arcipreste de Hita», en La cultura del otro, Lugar, Edicion, 2006,
pp. 86-96.

STACEY, Robert, «Nobles and knights», en The New Cambridge Medieval History,
Cambridge, vol. 5, 1999, pp. 13-25.

TELLO HERNANDEZ, Esther, Aportacion al estudio de las cofradias medievales y sus
devociones en el reino de Aragon, Zaragoza, 2003.

UTRILLA UTRILLA, Juan Fernando, «Una batalla que cambi6 el rumbo de la Corona de
Aragon: Muret (1213)», en Revista Aragon. SIPA, 2014, pp. 15-19.

VALLEJO NARANJO, Carmen, «El caballero y su pathos: el caballero salvaje. El espiritu
de lo apolineo y lo dionisiaco en la iconografia medieval», en Laboratorio de Arte:
Revista del Departamento de Historia del Arte, n® 22, 2010, pp. 19-32.

VERGARA CIORDIA, Javier, «El sentido del saber en la Escolastica medieval», en Espacio,

Tiempo y Forma, Serie 111, Historia Medieval, 2000, pp. 421-434.

57



VILANOU TORRANO, Conrad, «Dios, hombre y fantasia. La imagen del caballero medieval
como miles Christi», en Espiritu: cuadernos del Instituto Filosofico de
Balmesiana, n® 122, 2000, pp. 255-266.

VILLA PRIETO, Josué, «La amistad en la mentalidad medieval: analisis de los tratados
morales de la Peninsula Ibérica», en Lemir: Revista de Literatura Espafiola
Medieval y del Renacimiento, n° 20, 2016, pp. 191-210.

VILLA PRIETO, Josué, «Introduccion a la historiografia de la educacion medieval», en
Tiempo y Sociedad, n°® 25, 2016, pp. 7-21.

ZULAICA PALAcIOS, Fernando, «Evolucion de los precios y salarios aragoneses entre
1300-1430», en Aragon en la Edad Media, n® 12, 1995, pp. 123-152.

58



