
 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 

 

El análisis del colonialismo en Orientalismo: las 
aportaciones de Edward w. Said 

 
  

The analysis of colonialism in Orientalism: the 

contributions of Edward w. Said 

 

Autor/es 

 

Manuel Albiar Nohález 

 

Director/es 

 

Aranzazu Hernández Piñero 

 

FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS 

2019 



1 
 

ÍNDICE 
 

1. Introducción .............................................................................................................. 3 

2. Orientalismo: un nuevo análisis de la cuestión colonial. .......................................... 5 

3. Críticas a Orientalismo............................................................................................ 14 

4. Conclusión. .............................................................................................................. 27 

5. Bibliografía.............................................................................................................. 29 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En la misma medida en que lo es el propio Occidente, Oriente es una idea que 

tiene una historia, una tradición de pensamiento, unas imágenes y un vocabulario que le 

han dado una realidad y una presencia en y para Occidente.  

Edward W. Said. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

1. Introducción  

En este trabajo, nos centraremos en la obra de Edward Said, Orientalismo, para 

aproximarnos al tema colonial en la actualidad. Esta obra, escrita por el autor palestino 

en 1978, se caracteriza por realizar un giro conceptual a la hora de abordar los estudios 

coloniales. Said consiguió centrar el debate en el análisis de las prácticas discursivas 

mediante las cuales Occidente dominó a Oriente y otras partes del mundo. Para ello, 

hubo de cuestionar el conjunto de saberes que constituían tradicionalmente el campo del 

orientalismo y desarrolló un tipo de estudio que le planteó importantes retos 

metodológicos. 

Orientalismo gira en torno a la idea de que los textos orientalistas, además de 

crear el saber hacia Oriente, establecen la realidad misma de lo que describen. Sin 

embargo, Said no pretende hacernos ver que el conocimiento y las descripciones que el 

orientalismo realiza de Oriente sean erróneas, sino más bien evidenciar que se trata de 

una serie de representaciones determinadas por los intereses políticos y económicos 

imperialistas. Del mismo modo, traza una continuidad en torno a ciertos prejuicios que 

Occidente ha tenido sobre Oriente y que conforman este mismo conocimiento que 

pretende ser una autoridad sobre Oriente. Como señala la estudiosa María José Vega, 

Orientalismo es un “estudio crítico del conocimiento occidental sobre Oriente, que 

quiere demostrar la inexistencia de saberes puros o de conocimiento que no estén 

inextricablemente unidos al poder.”1 

Con el fin de desarrollar el análisis de las aportaciones que la obra de Said 

supuso con respecto al estudio del colonialismo, el trabajo está dividido en dos 

apartados. En el primero de ellos, abordaremos Orientalismo para aproximarnos a su 

pensamiento acerca del colonialismo a partir de su definición del orientalismo e indagar 

sus implicaciones para una nueva forma de estudiar y entender el colonialismo. En el 

segundo apartado, atenderemos a las críticas que recibió esta obra, centrándonos en la 

controversia protagonizada por las interpretaciones de James Clifford y Aijaz Ahmad, 

debido a la repercusión que alcanzaron estas críticas en el debate sobre Orientalismo ya 

 
1 María José Vega. Imperios de papel. Introducción a la crítica postcolonial. Crítica, Barcelona, 2003, p. 

67. 

 



4 
 

que representan dos tipos de crítica relevantes, la deconstructiva y la marxista, 

respectivamente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

2. Orientalismo: un nuevo análisis de la cuestión colonial. 

La creación de una obra como Orientalismo trajo consigo un nuevo debate en el 

ámbito de los estudios sobre el colonialismo. Said, con esta obra, puso el foco de la 

colonización en todas aquellas prácticas que, a priori, estaban ocultas o pasaban 

desapercibidas para los analistas coloniales. En este apartado, hablaremos del discurso, 

la autoridad y la representación, como los tres ejes fundamentales mediante los cuales se 

estructura la metodología de Said. Nos centraremos en primer lugar, en explicar cuál es 

la intención de Said en la obra, esto es: desenmascarar la tradición orientalista creada 

desde Occidente, o lo que es lo mismo, el Oriente del que habla. Para ello, será crucial 

la forma en que Said reelabora la metodología foucaultiana, tal como la genealogía, 

pero, sobre todo, su concepto de discurso, que Said utiliza para demostrar cómo la 

concepción de Oriente constituye una serie de ideas hegemónicas, que señala la forma 

de referirse al otro. Explicaremos cómo la cultura europea en la que se inscriben los 

discursos orientalistas es fundamental para el desarrollo teórico que realizan los autores 

que trabajan esta temática. Analizaremos en este sentido la autoridad y el conocimiento 

que la hegemonía de la cultura imperialista otorga a los orientalistas para adjudicarse el 

derecho, o mejor dicho la misión, de ser los representantes de Oriente. 

Para empezar a abordar el tema, tenemos que entender que, para Said, 

comprender Oriente es una parte esencial para hacernos una idea de cómo es la cultura 

europea occidental. Esta última se caracteriza por ser una cultura hegemónica que ha 

influido en la creación del sujeto oriental. Con el desarrollo teórico que realiza Said en 

Orientalismo, esta dominación es llevada a debate en el ámbito discursivo y académico. 

En su obra, nuestro autor pretende evidenciar todas aquellas prácticas y discursos 

coloniales que han fundamentado la dominación occidental en cualquier parte del 

mundo. Su intención es mostrar cómo Occidente ha ordenado el mundo según sus 

intereses a través del discurso orientalista. Utilizando la metodología foucaultiana, Said 

revela una tradición histórica del pensamiento europeo que ha creado una serie de 

imágenes de Oriente u otras partes del mundo sobre las que se sustenta el pensamiento 

occidental. Occidente, a lo largo de la historia, a través de discursos, enseñanzas, 

doctrinas y prácticas políticas, ha intentado definir y representar a Oriente. Sin embargo, 

creyendo explicar lo oriental, lo que ha hecho al tematizar la alteridad es, en realidad, 

determinarse a sí mismo. Esta tradición histórica del pensamiento imperialista se ha 



6 
 

convertido en hábito a través de las prácticas discursivas, y esto es lo que Said intenta 

sacar a la luz. Así, el orientalismo, tal y como Said lo caracteriza, funciona como una 

autoridad. Como él mismo expone: 

el orientalismo se puede definir y analizar como una institución colectiva que 

se relaciona con Oriente, relación que consiste en hacer declaraciones sobre él, adoptar 

posturas con respecto a él, describirlo, enseñarlo, colonizarlo y decidir sobre él: en 

resumen, el orientalismo es un estilo occidental que pretende dominar, reestructurar y 

tener autoridad sobre Oriente.2 

Para el autor, el orientalismo se ha articulado a partir de una serie de imágenes 

estáticas cuya finalidad ha sido la dominación de otras partes del mundo, en otras 

palabras, una especie de producción por parte de Occidente para resaltar una distinción 

geográfica. No obstante, Said no interpreta que esta doctrina haya sido creada a raíz de 

una conspiración imperialista para gobernar y representar a Oriente ni que se 

corresponda directamente con un poder político específico o con una disciplina que se 

manifieste en la cultura. Lo que define al orientalismo, según Said, es que se aplica en 

una realidad política y cultural, una realidad que se configura, en concreto, a través de 

“un intercambio desigual con varios tipos de poder”: 

[el orientalismo…se conforma a través de un intercambio con el poder político 

(como el Estado colonial o imperial), con el poder intelectual (como las ciencias 

predominantes: la lingüística, comparada o la anatomía o cualquiera de las ciencias de la 

política moderna), con el poder cultural (como las ortodoxias y los cánones que los 

rigen gustos, los valores y los textos), con el poder moral (como las ideas sobre lo que 

“nosotros” hacemos y “ellos” no pueden hacer o comprender del mismo modo que 

“nosotros”) 3. 

En suma, Said considera que “el orientalismo es -y no solo representa- una 

dimensión de la cultura política e intelectual moderna, y, como tal, tiene menos que ver 

con Oriente que con nuestro mundo.”4 En este orden de cosas, hay que entender que 

para nuestro autor cualquier tipo de conocimiento que se refiera al colonialismo tiene 

que ver con lo político y lo cultural. Así, independientemente de que un conocimiento 

 
2 Edward Said. Orientalismo. Traducción de María Luisa Fuentes. Libertarias, Madrid, 1990, p. 21. 
3 Ibidem, p. 32. 
4 Ibidem, p. 32. 

 



7 
 

describa la realidad o no, este siempre estará mediado, o, mejor dicho, comprendido 

bajo unos intereses provenientes del país colonizador. De este modo, el autor 

orientalista escribe en virtud de una autoridad que procede de la propia cultura 

imperialista, una autoridad que, en Said, se desarrolla, articula y produce a partir de 

prácticas, que incluyen el discurso y el conocimiento, que se han ido conformando a lo 

largo de la historia. Esto implica, para nuestro teórico, que el autor orientalista no 

realiza un análisis interno del objeto que describe, sino que, más bien se sitúa desde la 

exterioridad de ese objeto, es decir, desde fuera del Oriente mismo tanto 

existencialmente como moralmente. Su discurso, como hemos visto, está fundamentado 

en virtud de una tradición histórica de prácticas políticas y discursivas que ha 

representado a los orientales. En ello radica la novedad y originalidad del análisis de 

Said sobre el colonialismo a partir del estudio de la conformación del orientalismo. 

Así pues, para comprender la postura de Said en Orientalismo es necesario 

atender a la noción de discurso que Said toma de Foucault. En palabras de Raúl 

Rodríguez Freire, “es necesario señalar que Orientalismo no habría sido posible sin la 

presencia del trabajo de Michel Foucault y su noción de discurso”.5 Said, a pesar de ser 

muy crítico con el pensamiento foucaultiano, considera que hay varios aspectos en la 

metodología del filósofo francés que son esenciales para explicar las prácticas 

coloniales. No obstante, el uso selectivo que Said hace de Foucault ha sido uno de los 

mayores motivos de controversia en la recepción de Orientalismo, por el que, como 

veremos en el siguiente apartado, recibirá críticas. Ahora bien, a nuestro modo de ver, 

Said no pretende ser foucaultiano, ni mucho menos, sino que más bien encuentra en 

Foucault varios conceptos, como son el de micropoder o el de discurso que le permiten 

explicar la relación existente entre conocimiento y poder. Para Said esta relación se 

manifiesta tanto en los discursos orientalistas como en ámbitos no discursivos, ya sea en 

decisiones políticas, ejercicios económicos o construcciones de infraestructuras (por 

ejemplo, el canal de Suez). Debemos saber que, como María José Vega indica, gracias 

al pensamiento foucaultiano, “podemos entender que la fuerza efectiva del 

conocimiento está sistemáticamente unida, aunque no sin mediaciones, al poder.” 6 En 

Said, es clave esta idea de Foucault para analizar cómo se organiza el poder a través de 

 
5 Raúl Rodríguez Freire, “El Foucault de Said: notas excéntricas sobre unas relaciones metropolitanas”. 

Revista Aisthesis, nº 50, Chile, 2011, p. 43. 
6 María José Vega. Imperios de papel. Introducción a la crítica postcolonial. Crítica, Barcelona, 2003, p. 

80. 

 



8 
 

sus manifestaciones discursivas, pues nos permite ver cómo el poder de una cultura 

determinada está mediando sobre el conocimiento de lo que habla o describe.  

El pensamiento foucaultiano analiza cómo el conocimiento actúa, creando o 

normativizando como verdad lo que impone, o lo que es lo mismo, Said tomará estas 

ideas de Foucault para analizar y mostrar cómo el discurso Occidental crea el objeto que 

pretende representar. Para ello, se centra tanto en la arqueología, que nos permiten 

entender cómo es creada la verdad de los enunciados, como en la genealogía 

foucoultiana, que hace una aproximación a la relación existente entre la verdad de estos 

y el poder. Así, Said incorpora en su análisis del orientalismo como forma específica del 

colonialismo la forma de Foucault de entender el poder: el poder ya no es entendido 

solamente por su carácter prohibitivo, sino que también es comprendido como 

productivo. Said ve relevante esta concepción para su estudio del orientalismo, en tanto 

que ayuda a mostrar cómo es ejercido el poder colonial a través del discurso orientalista. 

Como el propio autor explica:  

Para definir el orientalismo me parece útil emplear la noción de discurso que 

Michel Foucault describe en La arqueología del saber y en Vigilar y castigar. Creo que, 

si no se examina el orientalismo como un discurso, posiblemente no se comprenda esta 

disciplina tan sistemática a través de la cual la cultura europea ha sido capaz de 

manipular –e incluso dirigir- Oriente desde un punto de vista político, sociológico, 

militar, ideológico, científico e imaginario (…)7. 

La fuerza de este discurso radica en su capacidad para convertirse en y 

mantenerse como autoridad. Said analiza el orientalismo en términos de autoridad y 

discurso: así, el autor argumenta que éste ha actuado y actúa como una autoridad que 

produce el único conocimiento legítimo sobre Oriente y que cree tener el poder de 

representarlo. De aquí que su exégesis constituya uno de los objetivos explícitos de su 

obra:  

La autoridad no tiene nada de misterioso o natural; se forma, se irradia y se 

disemina; es instrumental y persuasiva; tiene categoría, establece los cánones del gusto 

y los valores; apenas se puede discernir de ciertas ideas que dignifica como verdades, y 

de las tradiciones, percepciones y juicios que forma, transmite y reproduce. Sobre todo, 

 
7 Edward Said. Orientalismo. Traducción de María Luisa Fuentes. Libertarias, Madrid, 1990, p. 21. 



9 
 

la autoridad se puede –de hecho, se debe- analizar. Todos estos atributos que tiene la 

autoridad se pueden aplicar al orientalismo8. 

La autoridad que ha logrado el orientalismo priva, como consecuencia, a Oriente 

de su capacidad de autorrepresentación. En este sentido, podemos interpretar la cita que 

Said toma de El dieciocho de Brumario de Luis Bonaparte de Marx, que es una de las 

dos citas con la que al autor empieza el libro: “No pueden representarse a sí mismos, 

deben ser representados”.  

Por ello, la hegemonía que Occidente posee, o mejor dicho los efectos que esta 

provoca, es lo importante a la hora de abordar el análisis del colonialismo en el 

planteamiento de Said. La cultura occidental es la hegemónica porque se ha 

fundamentado a través del orientalismo, es decir, porque partiendo de este como 

doctrina, a través de sus prácticas discursivas, se ha ahondado en esa idea de que Europa 

es un todo superior que posee una identidad que está por encima de cualquier otra ya sea 

por ser considerada dispersa, banal o superflua. Y así es como se entiende que Said 

piense que: 

La estrategia del orientalismo ha dependido de esa superioridad de posición 

flexible que sitúa a Occidente ante una completa serie de posibles relaciones con 

Oriente sin que Occidente pierda nunca la ventaja. 9 

La representación que Occidente ha llevado a cabo sobre Oriente en el 

transcurso de la historia colonial hasta nuestros días se basa en esta hegemonía que le ha 

permitido siempre elegir a quién o qué quería estudiar, o, dicho de otro modo, es esta 

supremacía la que le ha posibilitado elegir cuál era el objeto de estudio a conocer. Por lo 

tanto, el estudio de Oriente se genera en comparación con Occidente, una comparación 

que no se basa en describir cómo es lo oriental, sino, más bien, en producir a través de 

la caracterización de lo oriental como alteridad absoluta la supremacía de Occidente 

para fundamentar la colonización. Como explica Said: “la comparación en el estudio de 

Oriente y los orientales llegó a ser sinónimo de la aparente desigualdad ontológica entre 

Occidente y Oriente”.10 

 
8 Ibidem, p. 40. 
9 Ibidem, p. 26. 
10Ibidem, p. 187. 



10 
 

Para explicar cómo elabora su perspectiva de análisis, nuestro autor emplea las 

nociones de “localización estratégica” y “formación estratégica”, mediante los cuales 

subraya la importancia de reflexionar sobre la metodología11. Said sostiene que quien 

escribe siempre lo hace desde un lugar o una posición. La “localización estratégica” nos 

remite a esta posición, a la posición que el autor adopta con respecto a Oriente cuando 

escribe. Pero además es necesario examinar cómo esos textos se entrelazan entre sí 

adquiriendo “entidad, densidad y poder referencial” entre ellos y dentro de la cultura en 

su conjunto. A este tipo de análisis lo denomina “formación estratégica”12. En este 

sentido, quien escribe sobre Oriente lo está haciendo desde una autoridad intelectual que 

le ofrece Occidente, y lo hace desde un punto de vista mediado que define su posición 

respecto a Oriente. Este punto de vista es producido desde una posición de centralidad: 

A partir de la posición central de esta conciencia surgió un mundo oriental, 

primero de acuerdo a las ideas generales sobre quién o qué era un oriental, y después, de 

acuerdo con una lógica detallada y gobernada, no solo por una realidad empírica, sino 

por una serie de deseos, represiones, inversiones y proyecciones.13  

Ahora bien, el tipo de análisis que desarrolla nuestro autor no pretende desvelar 

una intencionalidad oculta en los textos ni un mensaje igualmente oculto, sino que 

consiste en crear una exterioridad que busca representar. Said observa: 

[…] mi preocupación por la autoridad no presupone un análisis de lo que 

subyace oculto en el texto orientalista, sino, por el contrario, un análisis de su superficie, 

de la exterioridad con relación a lo que describe. Creo que nunca se insistirá demasiado 

en esta idea. El orientalismo se fundamenta en la exterioridad. […]. Lo que dice o 

escribe, en virtud de que está dicho o escrito, pretende indicar que el orientalista está 

fuera de Oriente tanto desde un punto de vista existencial como moral. El producto 

principal de esta exterioridad es, por supuesto, la representación14. 

Ahora bien, ¿qué significa para Said que el orientalismo produzca una 

“representación”? El teórico insiste en este punto: “[m]i análisis del texto orientalista 

[…] enfatiza la evidencia –que de ningún modo es invisible- de que estas 

 
11 De hecho, Said dedica un epígrafe de la introducción de la obra a este tema, con el título “La cuestión 

metodológica”. Cf. ibidem, pp. 35-46.  
12 Ibidem, p. 40. 
13 Ibidem pp. 26-27. 
14 Ibidem, p. 41. 

 



11 
 

representaciones son representaciones, y no retratos “naturales” de Oriente”15. Sin 

embargo, esto no se debe entender como si la concepción de Oriente fuera nada más que 

una idea de Occidente, o, más bien, una idea sin consecuencias, sino que se trata de 

entender cómo se genera y qué efectos produce. Para Said las ideas, las culturas y la 

historia se comprenden en su relación con el poder, como señalábamos con anterioridad. 

Este poder es, también, y de forma especial para el autor, el poder de representar. Ello 

ha implicado, como muestra, aunque pueda parecer paradójico, “orientalizar lo 

oriental”.16 

Como hemos dicho, el estudio que el orientalismo hace de Oriente no se debe 

entender como si fuera una serie de mitos o mentiras. Said no pretende profundizar en la 

veracidad de lo que intenta describir el discurso orientalista, sino revelar esa estrecha 

relación que guarda con las instituciones hegemónicas, tanto políticas como 

económicas. En sus propias palabras:  

El orientalismo, pues, no es una fantasía que creó Europa acerca de Oriente, 

sino un cuerpo compuesto de teoría y práctica en el que, durante muchas generaciones, 

se ha realizado una inversión. Debido a esta continua inversión, […] ha llegado a ser un 

sistema para conocer Oriente, un filtro aceptado que Oriente atraviesa para penetrar en 

la conciencia occidental.17 

De ahí la amplitud y diversidad de los materiales que Said incluye en la 

delimitación de su campo de estudio, tanto estudios académicos como obras literarias 

pasando por informes de gobiernos coloniales. Como señala María José Vega, el 

orientalismo para nuestro autor refiere a un conjunto de teorías y prácticas que genera 

“una representación que instaura su objeto y, a la vez, el orientalismo produjo el 

conocimiento necesario para la conquista literal y el sometimiento efectivo, económico 

y militar del Oriente verdadero.”18 

Con respecto a este conjunto amplio y diverso que conforma el orientalismo, 

Said distingue entre dos tipos de orientalismo, que tienen lugar a partir del siglo XIX. 

Cada uno de ellos responde a dos métodos distintos mediante los que Occidente trae a 

 
15 Ibidem, p. 41. 
16 Ibidem, p. 74. Said desarrolla este análisis en el epígrafe II del primer capítulo de Orientalismo bajo el 

título “La geografía imaginaria y sus representaciones: orientalizar lo oriental”. Cf. ibidem pp. 74-100. 
17 Ibidem, p. 25. 
18 Ibidem, p. 88. 

 



12 
 

Oriente a sus dominios. Por un lado, Said define un orientalismo latente formado por 

todos aquellos discursos, medidas políticas o económicas sobre Oriente hasta entrado el 

siglo XIX, y que llegaron a calar en la cultura hasta el punto de ser inscritas en el 

discurso o lenguaje tradicional de Occidente, aunque sin llegar a ser perceptibles en la 

mayoría de los casos. Este tipo de orientalismo se caracterizaba por ser profundamente 

conservador y se consagró debido a la propagación de la ciencia moderna occidental. 

Esta modalidad de orientalismo, argumenta Said “reposaba sobre la autoridad 

prestigiosa de los pioneros, eruditos, viajeros y poetas cuya visión acumulativa había 

conformado un Oriente quintaesencial.”19 

El segundo tipo de orientalismo es el que Said denomina “orientalismo 

manifiesto”, con el que hace referencia a las descripciones que se dan del Oriente 

moderno. Es precisamente aquí donde tiene lugar el otro método, resultado de una 

convergencia que se da durante el siglo XIX entre el orientalismo latente y el 

manifiesto. En otras palabras, es el producto de una importante unión de varias posturas 

que da lugar a una relación completamente distinta con Oriente, pues anteriormente esa 

relación era fundamentalmente hermenéutica. Es decir, “[e]l orientalista era un experto, 

como Renan o Lane, cuyo trabajo en la sociedad consistía en interpretar Oriente para 

sus compatriotas”, un Oriente que permanecía siempre distante20, ya que este se situaba 

desde una perspectiva exterior, como hemos explicado con anterioridad. Pero en algún 

momento del siglo XIX, se da la convergencia mencionada. Si bien, Said se ve incapaz 

de precisar exactamente cuándo fue ese momento, especula que se produjo cuando los 

orientalistas, ya sea por nuevos intereses económicos, comerciales o políticos con 

Oriente, empezaron a aconsejar a sus gobiernos sobre lo que era Oriente y sobre cómo 

había que gobernarlos. El orientalista pasó de ser ese sujeto externo a ser, en términos 

de Said, un “agente secreto” de las potencias occidentales.21  De esta nueva situación 

que sitúa al orientalista como un agente occidental surge “un nuevo modo de difundir 

Oriente en Occidente, más generalizado, político y divulgativo”22, tal y como María 

José Vega apunta. 

 
19 Ibidem, p. 266. 
20 Ibidem, p. 267. 
21  Véase ibidem, p. 267. 
22  María José Vega. Imperios de papel. Introducción a la crítica postcolonial. Crítica, Barcelona, 2003, 

p. 93. 

 



13 
 

En resumen, esta relación que existe sobre la especialización e 

institucionalización del conocimiento acerca de los países colonizados, y la exaltación 

del ego occidental, convierte a los países colonizados en una vacua descripción de 

eruditos occidentales, ante los cuales domina más su ego para con Europa que el propio 

estudio o la propia vida que en estos territorios tiene lugar realmente Así, por ejemplo, 

el estudio de Oriente se configura como esta especie de ciencia acuñada por Said como 

orientalismo al servicio del poder colonial, y que es utilizada por y para exclusivamente 

Occidente.  

En este mismo orden de cosas, y para cerrar este primer apartado, es evidente el 

aporte que el trabajo de Said hace al estudio del colonialismo. El autor centra el debate 

en el análisis de los discursos coloniales como fundamento para la dominación 

imperialista. Nos hace ver cómo desde Occidente se ha creado un discurso dominado 

por sus propios intereses, tanto políticos como económicos, que le ha permitido 

representar a Oriente desde una posición hegemónica. El uso de la metodología 

foucaultiana, por parte de Said, nos permite observar cómo la relación entre Occidente y 

Oriente está mediada por una relación de poder que se manifiesta en los discursos 

coloniales. Es por esto, que la contribución de la obra de Said al estudio del 

colonialismo es de una notabilidad muy importante. 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

3. Críticas a Orientalismo. 

No obstante, la relevancia que tuvo Orientalismo se debe, en gran medida, a esta 

nueva manera de poner el foco del análisis colonial en el conocimiento que Occidente 

genera sobre Oriente a través de prácticas discursivas. Este nuevo enfoque a la hora de 

aproximarse al tema del colonialismo no quedó precisamente exento de críticas. De 

hecho, una parte de las críticas que Said recibió giran en torno a esta forma de 

conceptualizar el colonialismo. Así, encontramos diversas críticas tanto por parte de 

orientalistas europeos como marxistas, sionistas e incluso pensadores de la 

deconstrucción americana. No obstante, las críticas a las que aquí atenderemos serán 

dos: por un lado, la crítica efectuada por James Clifford a la metodología desarrollada 

por Said en la que aprecia una incoherencia entre el recurso de Said a nociones de 

Foucault y el humanismo que éste defiende. Por otro lado, la crítica marxista realizada 

por Aijaz Ahmad en torno al marco teórico. 

Orientalismo supuso un cambio en el punto de mira dentro del campo de análisis 

de los discursos coloniales. Este cambio se centra en mostrar todas las prácticas que el 

orientalismo del siglo XIX defendía y que hemos asumido y naturalizado 

profundamente hasta el punto de no ser conscientes de ellas a la hora de relacionarnos 

con el “otro” no occidental. Con esto cambió la perspectiva que se tenía de los estudios 

coloniales, pues se creó un nuevo objeto de estudio y un nuevo punto de vista que ponía 

en cuestión “el consenso” generado por la tradición orientalista23. Como consecuencia 

de esta novedad, conllevaría dificultades analizarlo o especificarlo. Su tesis se podría 

entender en un marco teórico que aborda, como él mismo Said dice: 

los aspectos esenciales de la teoría y la práctica orientalistas modernas […] 

como un conjunto de estructuras heredadas del pasado, secularizadas, redispuestas y 

reformadas por ciertas disciplinas como por ejemplo la filología, estructuras que en su 

 
23 Said explica esta idea de consenso como sigue: “Un campo como el orientalismo tiene una identidad 

acumulada y corporativa particularmente fuerte dadas sus asociaciones con la ciencia tradicional (los 

clásicos, la Biblia, la filología), las instituciones públicas (gobiernos, compañías comerciales, sociedades 

geográficas, universidades) y obras determinadas por su género (libros de viaje, libros de exploraciones, 

de fantasía o descripciones exóticas). Como resultado de esto, el orientalismo se ha constituido como un 

tipo de consenso”. Y concluye: “El orientalismo, en consecuencia, se puede considerar una forma 

regularizada (u “orientalizada”) de escribir, de ver y de estudiar dominada por imperativos, perspectivas y 

prejuicios ideológicos claramente adaptados a Oriente. Oriente es una entidad que se enseña, se investiga, 

se administra y de la que se opina siguiendo determinados modos”. Ibidem, p. 245. 



15 
 

momento se constituyeron como sustitutos, naturalizados, modernizados y laicos de un 

super naturalismo cristiano.24 

En este sentido, para Said, no sólo hay que poner el foco en lo que resulta 

evidente en el ámbito colonial, esto es, intervenciones políticas o económicas directas o 

explotaciones de países para beneficio occidental, sino también en el conjunto de la 

herencia cultural discursiva que hemos recibido por parte de los orientalistas, a raíz del 

conocimiento y el poder que poseían sobre Oriente para representarlos. 

Este nuevo enfoque, no obstante, será intensamente discutido. Así, la crítica de 

Clifford a la metodología empleada por Said nos va a señalar diferentes aspectos de la 

obra, los cuales se relacionan con las tres nociones expuestas en el apartado anterior, es 

decir, autoridad, representación y discurso. La primera crítica que elabora Clifford, 

como ocurrirá con Ahmad, está relacionada con la definición del concepto de 

“orientalismo”. Para el crítico, hay tres formas de entender el concepto de orientalismo 

en la obra de Said que se contradicen entre sí. En primer lugar, el orientalismo se 

convierte en una especie de creación de los propios orientalistas hasta el punto de ser 

ellos únicamente quienes pueden hablar sobre Oriente, es decir, quienes lo representan. 

En segundo lugar, el orientalismo parte de la distinción ontológica y epistemológica 

entre Oriente y Occidente para fundamentarse, o lo que es lo mismo, se percibe desde 

una perspectiva que esencializa a Oriente a partir de la diferencia cultural respecto a 

Occidente. Por último, se puede entender el orientalismo como un cuerpo organizado de 

conocimientos y discursos que domina Oriente, lo transforma y estructura a su parecer. 

Esta última forma de entender el orientalismo es, en palabras de Clifford, “capaz de 

organizar y determinar lo que puede decirse o escribirse sobre Oriente”.25  

El autor sostiene que estos tres significados son contradictorios cuando 

intentamos entender el concepto orientalismo en la obra de Said, ya que atendiendo a 

estas definiciones se aprecia cómo Said se refiere a una realidad efectiva de Oriente, 

tanto en la primera como en la tercera definición de orientalismo, y, sin embargo, la 

segunda definición aparece como una creación intelectual del propio autor orientalista. 

Según Clifford, se da una ambigüedad que articula gran parte de la obra de Said, pues, 

 
24 Edward Said. Orientalismo. Traducción de María Luisa Fuentes. Libertarias, Madrid, 1990, p. 155. 

 
25 James Clifford, Dilemas de la cultura: antropología, literatura y arte en la perspectiva posmoderna. 

Gedisa, Barcelona, 2001, p. 308. 



16 
 

por un lado, el orientalismo se enuncia como una distorsión que Occidente realiza de 

Oriente al ser representado y, por otro lado, niega su existencia al asociarse a una 

creación mental del autor. Y es en esto último en lo que Clifford ve la relación de Said 

con Foucault y su criticismo hacia la representación, en el sentido de que lo que Said 

hace es una elección metodológica cada vez que elude hablar de ciertas realidades 

culturales orientales ya que como Clifford apunta: 

Incluso el concepto de discurso de Said vacila entre el estatus de una distorsión 

ideológica de vidas y culturas que no son nunca concretadas y la condición de una 

estructura persistente de significantes que, como algunos ejemplos extremos de escritura 

experimental, se refiere sólo e interminablemente a sí misma.26 

Clifford critica la noción de discurso en Said porque considera que éste entiende 

el discurso orientalista de una forma que totaliza y esencializa, debido a que cree que 

este discurso bebe de una tradición que condiciona al autor que escribe sobre Oriente. 

Clifford está en desacuerdo con Said en el papel de la autoría y su relación con las 

formaciones discursivas. Para Said, el orientalismo se basa en imágenes estáticas que 

generalizan y se pueden identificar en el autor que las realiza. En Said, el autor que 

habla o escribe sobre Oriente, no se puede situar desde un afuera de la cultura 

occidental, la cual ha creado esas imágenes que la tradición del discurso orientalista ha 

fijado y naturalizado. El discurso imperialista ha instituido una forma de pensamiento 

en base al conocimiento que tiene de las colonias, y esas manifestaciones de lo Oriental 

creadas en el imaginario occidental, hacen que todo el estudio colonial beba de una 

tradición cultural en base a una serie de imágenes, de las cuales el autor no puede 

escapar. Esto es algo que Clifford rechaza, pues para él, el autor que habla sobre 

Oriente, no está inevitablemente condicionado por esas imágenes arraigadas en la 

cultura imperialista e impuestas por la tradición discursiva orientalista. 

Podríamos afirmar que la crítica de Clifford al trabajo de Said gira en torno a las 

discrepancias que mantiene el autor con Said respecto a la conceptualización de la 

cultura. Clifford observa que Said restringe y sitúa la cultura en un ámbito disciplinario 

y supremo, pero olvida el carácter diferenciador y expresivo que hace singular a una 

civilización.  

 
26 Ibidem, p. 309. 



17 
 

Es a través del discurso como, para Said, Occidente consigue dotar de 

significado a Oriente para hacerlo accesible y real bajo la interpretación del discurso 

orientalista, impidiendo con ello que los propios orientales puedan representarse. Y esto 

es algo que Clifford cuestiona, pues, como él mismo argumenta:  

Said no define con claridad las condiciones de la solidificación discursiva, que 

parecen estar relacionadas con un continuo desequilibrio de poder que permite que una 

cultura o grupo, política y tecnológicamente más fuerte, defina a los grupos más 

débiles.27 

 Clifford observa una inconsistencia por parte de Said, ya que tenemos que saber 

que esta idea proviene del interés que Foucault tiene sobre el modo en el que la cultura, 

esencialmente la occidental, se establece a partir de una serie de definiciones exclusivas 

del discurso28. Por ello, Clifford cuestiona que la obra de Said, a pesar de ser este un 

defensor del humanismo, se presenta en ocasiones como antihumanista porque utiliza 

conceptos foucaultianos. 

Ahora bien, para comprender la objeción de Clifford a Said por su relación con 

Foucault, primero tenemos que aproximarnos al motivo por el que el propio Said toma 

el planteamiento foucaultiano. Para ello, debemos entender que Foucault nos permite 

analizar la cultura como un conjunto de disciplinas que están estrechamente 

relacionadas con el conocimiento que detenta el poder de un Estado determinado. Así, 

según Clifford, Said se centra en él y no en Derrida, ya que éste para Said, debido a su 

constante preocupación por la representación, no permite realizar una crítica de los 

discursos que vaya más allá de lo que manifiestan, es decir, fuera de lo político o lo 

social que se encuentra latente en los organismos hegemónicos. Por su parte, Foucault 

concibe el discurso occidental como una práctica geopolítica que va más allá de lo que 

se muestra en el texto. En palabras de Raúl Rodríguez Freire, “Foucault introduce el 

texto en el contexto, o como diría Said, en la mundanidad, mientras que Derrida, a su 

juicio, brilla por sus textos solipsistas.”29 Aunque, sin duda, esta interpretación de 

 
27 Ibidem, p. 313. 
28 En el caso de Foucault, hace referencia a los conceptos opuestos tales como sano/loco, 

saludable/enfermo, normal/perverso, etc. Ahora bien, siguiendo a Said, en el discurso orientalista se 

relacionaría a los primeros conceptos con Occidente y a los segundos con Oriente. 
29 Raúl Rodríguez Freire, “El Foucault de Said: notas excéntricas sobre unas relaciones metropolitanas.” 

Revista Aisthesis, nº 50, Chile, 2011, p. 46. 

 



18 
 

Derrida resulta discutible no la abordaremos, puesto que excede los objetivos y límites 

del presente trabajo30. 

Es por esto por lo que Said se basa en Foucault para entender cómo las culturas 

imperialistas se definen en contraposición a otras, pretendiendo con ello eliminar la 

imagen que para Occidente se tiene de Oriente. Y lo hace porque considera que esta 

imagen ha sido creada por las definiciones o representaciones que el propio Occidente 

ha realizado de pueblos subordinados, y cuyo fin siempre ha sido disciplinario tanto a 

nivel ideológico como físico. Así, como argumenta Clifford:  

La cultura como Said la concibe es poco más que un cuerpo masivo de ideas 

que se congratulan y de disciplinas que el crítico debe desenmascarar y oponer sin 

alegar estar fuera de la historia, la subjetividad o la circunstancia.31 

Ahora bien, Said, al basarse en Foucault, según Clifford, lo que está haciendo es 

dotar a la cultura occidental del privilegio de dominar a Oriente única y exclusivamente, 

y lo hace desde una posición cultural que totaliza, universaliza y esencializa. Además de 

la discusión sobre la forma de entender la cultura, la crítica de Clifford gira en torno a la 

inconsistencia que supone para el autor el hecho de aproximarse a un pensamiento 

foucaultiano que se identifica con el antihumanismo y sostener, sin embargo, una 

postura humanista. El autor considera que “las perspectivas humanistas de Said no 

armonizan con su empleo de un método derivado de Foucault, quien es por supuesto un 

crítico radical del humanismo.”32 En este orden de cosas, tenemos que entender que 

Orientalismo, según Clifford, se entiende como una nueva forma de utilizar a Foucault. 

Como venimos hablando, tanto en Said como en Foucault, la actitud textual de un 

discurso se configura en un entorno cultural y político dominante, que se representa así 

mismo en base a las representaciones que hace de otros. 

La crítica de Aijaz Ahmad coincide en este punto con la de Clifford: Ahmad, 

desde una perspectiva marxista crítica con el postestructralismo, considera que Said 

elabora un discurso narcisista basado exclusivamente en el análisis de textos, 

desarrollando un análisis que descalifica como filológico y que interpreta a Occidente 

 
30 Para una recepción de los planteamientos de Derrida en Estados Unidos: cf. Culler, Jonathan, Sobre la 

deconstrucción: Teoría y crítica después del estructuralismo”. 
31 James Clifford, Dilemas de la cultura: antropología, literatura y arte en la perspectiva posmoderna. 

Gedisa, Barcelona, 2001, p. 315. 
32 Ibidem, p. 313. 



19 
 

como un todo unificado marcado por una historia ininterrumpida. Como observa, María 

José Vega: 

Si Said acusa al discurso orientalista de «esencializar» Oriente, Said podría ser 

acusado, según Ahmad, de «esencializar» Occidente, de construir una Europa occidental 

unificada, siempre idéntica a sí misma, transhistórica y, sobre todo, textual y 

filológica.33 

Ahora bien, en la línea de esta objeción a la obra de Said por parte de Clifford, 

encontramos otro de los conceptos que Said toma de Foucault y que Clifford utiliza para 

criticar Orientalismo. Said materializa una genealogía que se mueve en dos sentidos: 

por un lado, sincrónicamente, pues unifica los discursos que Occidente realiza de 

Oriente, y, por otro lado, también es diacrónica, ya que muestra toda esa tradición de 

representaciones que se ha realizado de Oriente. Sin embargo, si tenemos en cuenta que 

a una genealogía se le encuentra sentido en el presente, la carencia que Clifford observa 

en la genealogía de Said es que la considera demasiada tendenciosa, y lo es porque su 

objetivo no es “el más usual en las genealogías- una legitimación del presente- sino más 

bien […] una des-legitimación radical.”34 Clifford critica el carácter tendencioso de la 

genealogía de Said porque obvia aquello que no encajaría con la tesis que el propio Said 

realiza. De esta manera, Clifford vuelve a abordar esa arbitrariedad que, a su parecer, 

caracteriza a Orientalismo. En primer lugar, señala que Said omite o parece olvidar 

analizar los discursos coloniales que representan a otros lugares que no sean el Medio 

Oriente árabe, ya sea el Magreb, el Lejano Oriente, la India, etc. Como consecuencia, 

Clifford ve en Orientalismo otra carencia, pues Said se centra exclusivamente en el 

colonialismo francés y británico, dejando de lado otros discursos coloniales como el 

español, el italiano o el alemán. Es interesante pensar por qué Said omite describir este 

último ya que, como Clifford añade, “el orientalismo alemán es demasiado 

desinteresado y por lo tanto atípico de una genealogía que define el discurso como 

esencialmente colonialista.”35 A este respecto, María José Vega explica que: 

Said había trazado una genealogía del discurso orientalista según la cual sus 

características esenciales se repiten en periodos históricos diferentes y se perpetúan 

 
33 María José Vega. Imperios de papel. Introducción a la crítica postcolonial. Crítica, Barcelona, 2003, p 

115. 
34 James Clifford, Dilemas de la cultura: antropología, literatura y arte en la perspectiva posmoderna. 

Gedisa, Barcelona, 2001, p. 316. 
35 Ibidem, p. 317. 



20 
 

hasta el día de hoy, y había explicado además que este discurso no ha de entenderse 

como un sistema de conocimiento puramente intra-académico, sino como un cómplice 

del ejercicio de poder.36 

Empero, Clifford entiende el trabajo de Said desde una genealogía oposicional y, 

por ello, considera que no se puede rechazar su tesis en tanto que Said no se equivoca a 

la hora de afirmar y demostrar que los discursos coloniales tienen la función de 

esencializar y totalizar a quienes se dirigen para fundamentar la dominación occidental 

sobre las colonias. En otras palabras, lo que hace Said es evidenciar que cuando un 

orientalista escribe sobre Oriente, lo hace bajo los intereses imperialistas que el Estado 

al que pertenece defiende y bajo los cuales hay un interés por integrar las costumbres de 

Occidente y disociar las que no concuerdan de Oriente. 

Al hilo de lo que venimos exponiendo en estos párrafos, para Clifford, el 

problema está en la forma en que Said entiende la genealogía: el crítico considera 

inadecuada la explicación de Said de la genealogía como tradición e historia intelectual. 

Esto supone, según Clifford, olvidar la crítica cultural que Foucault desarrolla en la 

genealogía. Para Clifford, no se puede tomar como base las tradiciones redefinidas, o el 

estudio de varios autores cuando se está analizando un discurso. Por ello, debemos saber 

que, para Said, a diferencia de Foucault, el autor adopta una perspectiva híbrida, en 

tanto que analiza el orientalismo como un discurso y como una tradición a la vez. 

Tenemos que entender que en Foucault, como argumenta Clifford, “no es que el autor 

importe muy poco, sino más bien que una formación discursiva no es producida por 

sujetos autorales ni por un grupo de autores estructurados como una tradición.”37 En 

otras palabras, el problema está en que, para Said, son los autores los que dan valor al 

discurso orientalista, mientras que para Foucault estos solo son rótulos que afirman un 

discurso determinado, el cual está por encima de ellos.  

Ante este argumento de Said, Clifford añade que, “al intentar derivar un discurso 

directamente de una tradición, abandona el nivel de crítica cultural propuesto por 

Foucault e incurre en una historia intelectual tradicional.”38 Clifford cuestiona que en 

Orientalismo no tenga lugar un amplio desarrollo de la noción de cultura, como 

 
36 María José Vega. Imperios de papel. Introducción a la crítica postcolonial. Crítica, Barcelona, 2003, p. 

113. 
37 James Clifford, Dilemas de la cultura: antropología, literatura y arte en la perspectiva posmoderna. 

Gedisa, Barcelona, 2001, p. 318. 
38 Ibidem, p. 317. 



21 
 

explicamos con anterioridad, mientras que este es muy significativo en Foucault. Para 

Clifford, cuando analizamos un discurso, tiene que haber una distinción entre las 

afirmaciones personales del autor y las afirmaciones discursivas. Sin embargo, lo que 

hace Said en Orientalismo, según él, es presuponer que detrás de los autores que analiza 

en la obra, hay una experiencia orientalista que se representa a través del discurso, 

pasando por alto analizar las afirmaciones personales que pueda realizar el autor. 

Ahora bien, cuando analizamos un discurso, según Clifford, en cierto sentido, 

siempre se produce una especie de deslealtad con sus autores, porque se les conduce a 

un reduccionismo. Poco importa lo que ellos como sujetos tengan que decir, sino que, 

como delegados de la cristalización de la cultura a través del discurso, están limitados 

por los intereses económicos, políticos y sociales de la cultura. Para salvar esta 

impresión reduccionista del autor, según Clifford, tiene que haber un cierto rigor 

metodológico y estilístico sobre lo que se está escribiendo para que se libere al autor de 

su intencionalidad o subjetividad. Esto sí puede verse en Foucault, porque no es desleal 

con los autores ya que no recurre a la intencionalidad del autor. En cambio, Said, en 

palabras de Clifford, “abandona pronto todo análisis de afirmaciones orientalistas y pasa 

a develar en el texto una típica experiencia orientalista”39. No resulta nada fácil escapar 

a esa deslealtad y ese reduccionismo, ya que el autor se convierte en responsable debido 

a esta perspectiva híbrida de afrontar el discurso a través de la tradición y la experiencia. 

Esto es algo que Clifford observa en el estudio que Said realiza de Marx a raíz del 

análisis de dos de sus textos, “La dominación británica en la India” y “Las 

consecuencias futuras de la dominación británica en la India”. En ellos, Marx realiza 

una denuncia sobre cómo Reino Unido ha ultrajado el sentimiento humano de la India a 

través del imperialismo, motivo por el que Said acusa a Marx de subsumir a los 

orientales bajo categorías artificiales como árabe, oriental o indio.  

Said presenta al filósofo como un sujeto cuya experiencia personal humana, en 

palabras del propio Clifford, “fue censurada por un proceso de rotulación y abstracción 

orientalista”40. Es decir, lo que, critica Clifford es que lo que con anterioridad para Said 

hacía de Marx un pensador condescendiente con el sufrimiento de los orientales termina 

siendo absorbido por una experiencia orientalista propia del discurso colonial o lo que 

es lo mismo, para Said, el hecho de que Marx se sitúe en un ámbito cultural que posee el 

 
39 Ibidem, p. 320. 
40 Ibidem, p. 320. 



22 
 

poder de crear y describir a Oriente, le convierte en participe del orientalismo, a pesar 

de que en sus inicios fuera crítico. Said, según Clifford, está describiendo aquí a Marx o 

a cualquier autor occidental, como parte del discurso orientalista por el hecho de estar 

adscrito en la propia cultura imperialista, y esto es lo que no comprende Clifford.  

Así pues, Clifford aprecia que cuando Said hace referencia en Orientalismo a 

argumentaciones antropológicas está encuadrando el orden establecido a través de una 

búsqueda cultural y, sin embargo, cuando actúa como crítico literario, lo que hace es 

hablar de la forma en la que Occidente interpreta o escribe sobre Oriente. Es decir, el 

orientalismo es analizado desde las experiencias que el autor vive a lo largo de su vida.  

Clifford atribuye a Said una postura de psicohistoriador diferenciándose de la manera de 

analizar el discurso desde la postura del historicismo occidental, porque para Said hay 

que ir “más allá de las polaridades y oposiciones binarias del pensamiento historicista 

marxista (voluntarismos versus determinismo, sociedad asiática versus sociedad 

occidental, cambio versus estancamiento)”41.  

En este orden de cosas, en el que Said critica el historicismo marxista y analiza 

los textos de Marx para ejemplificar esa experiencia orientalista que domina al autor a 

través de las experiencias personales e históricas, encontramos la crítica de Ahmad. En 

esos textos de Marx analizados por Said, como explica Clifford, Marx considera que el 

Reino Unido debe actuar como un agente histórico cuya “tarea es sentar los 

fundamentos materiales de la sociedad occidental en Asia.”42  Y es precisamente aquí 

donde Said inscribe a Marx en el orientalismo, según el razonamiento marxiano, el 

Imperio británico contribuye a liberar a la India de la tiranía de sus gobiernos, pero lo 

hace, según Said, sin haber tenido una experiencia directa con la India. Ha sido la 

tradición orientalista la que hizo que Marx formase parte de la concepción colonialista 

de Oriente En este orden de cosas, Ahmad defiende a Marx por no haber estado nunca 

en la India, ya que, de esta forma, lo que hacía Marx, era simplemente transcribir ideas 

o textos de otros autores que sí que habían estado allí, como Bernier. No obstante, esto 

es algo que avala la crítica de Said a Marx. Así, si este escribe sobre algo que no conoce 

directamente, sino a través de textos de otro autor, Said acierta cuando afirma que la 

opinión de Marx respecto Oriente está condicionada por una experiencia discursiva. 

 
41 Edward Said. “Repensar Orientalismo”, en Reflexiones sobre el exilio: ensayos literarios y culturales. 

Debate, Barcelona, 2005, p. 212. 
42 James Clifford, Dilemas de la cultura: antropología, literatura y arte en la perspectiva posmoderna. 

Gedisa, Barcelona, 2001, p. 319. 



23 
 

Said, al realizar esta crítica a Marx, pasa, como hemos visto y Clifford observa, 

de analizar afirmaciones orientalistas a centrarse en explicar que los discursos son 

orientalistas por toda la experiencia orientalista de la que bebe el autor. Dicho esto, 

podemos apreciar la diferencia que hay entre Said y Foucault respecto al análisis del 

discurso y su relación con el autor. Ahmad coincide en esta crítica con Clifford: 

Foucault jamás habría construido la historia de un discurso apoyándose en los 

grandes textos canónicos: Said, en cambio, no observaría suficientemente estas 

diferencias, porque es más un crítico literario que un filósofo […] un heredero de la 

gran tradición filológica europea de la que procederían la elección de sus obras, su 

forma de narrar, y su manera de referirse a los textos.43 

Ahmad deplora que Said interprete a Marx de esta manera, y lo hace porque no 

entiende como la perspectiva de Said en Orientalismo, a pesar de la relevancia que 

obtuvo y el nuevo enfoque que generó en los estudios coloniales, pudo prescindir del 

marxismo en su intento de superar la dominación imperialista. Ahmad acusa a Said de 

realizar una interpretación antimarxista en la que no aborda a Marx desde una posición 

de análisis, sino desde una perspectiva ideológica. Es decir, a Said poco le importan los 

aspectos positivos que pudiera tener el pensamiento marxista, sino que, para Ahmad, lo 

que hace es evitar analizarlo por no compartir el pensamiento historicista propio del 

marxismo.  

No obstante, nuestro autor, lo que hace es una crítica al historicismo porque lo 

considera como legado del orientalismo, en tanto que supone uno de sus fundamentos 

epistemológicos más evidente. Esto es, en la medida en la que es el ser humano quien 

crea la historia, y su relación con el propio orientalismo o el conocimiento que posee de 

otras culturas, nos lleva a considerar dicha historia como un producto occidental. Si 

Occidente es quien ha representado y documentado a Oriente a través del conocimiento 

que posee, y, además entendemos que la historia es creada por el historiador en base a lo 

que acontece, percibe e interpreta, es lógico pensar que ha existido una intención por 

evitar documentar cierto tipo de cosas sobre Oriente que no interesaban a los 

orientalistas.  

 
43 María José Vega. Imperios de papel. Introducción a la crítica postcolonial. Crítica, Barcelona, 2003, p. 

115. 



24 
 

Asimismo, lo que nunca ha habido, según Said, es una crítica epistemológica 

hacia el historicismo occidental, el cual ha ayudado a sustentar el poder económico y 

político imperialista. La historia occidental es considerada como una recolección de 

hechos no mediados por intereses políticos o económicos, es decir, una recolección y 

documentación de los acontecimientos. Sin embargo, al decir esto se están obviando las 

consecuencias de las teorías de la acumulación a escala mundial pues, cómo explica 

Said: 

a)dependen del mismo observador historicista que hace tres generaciones había 

sido orientalista o viajero colonial, b) de un esquema histórico mundial homogeneizador 

e integrador que asimiló a él desarrollos, historias, culturas y pueblos no sincrónicos, y 

c)bloquean y eliminan críticas epistemológicas a instrumentos institucionales, culturales 

y disciplinarios que vinculan la práctica integradora de la historia mundial con 

conocimientos parciales del orientalismo y con la hegemonía occidental sostenida en el 

mundo no europeo.44 

El problema de todo esto, para Said, está en la universalización y 

autoconfirmación que identifica al historicismo. Ahora bien, frente a esta problemática 

que enfrenta al historicismo, Said, sigue el mismo tren de pensamiento que Bryan 

Turner en Marx and the End of Orientalism. Para ambos, hay que crear una nueva 

forma de análisis que desplace y descentralice el campo de estudio del historicismo, es 

decir, y en palabras del propio Said: “Ir más allá de las polaridades y oposiciones 

binarias del pensamiento historicista marxista (voluntarismos versus determinismo, 

sociedad asiática versus sociedad occidental, cambio versus estancamiento.)”45 Lo que 

se está proponiendo, ante esta universalización esencialista que tanto el historicismo y 

como consecuencia el orientalismo crean, es una disolución metodológica que critique y 

rompa con esa forma de generalizar e interpretar la historia por parte de occidente. Said 

quiere romper con esto, centrando la crítica, a nivel político y teórico, en la división del 

trabajo y la dominación occidental como lugar donde se dan los principales problemas 

del historicismo, además de afrontar una dimensión de análisis teórica, utópica y 

libertaria. Pretende, como hemos visto, desmembrar los fundamentos del historicismo 

para volver a reordenarlos mediante unas formas de conocimiento diferentes, y esto solo 

es posible si se hace teniendo en cuenta que ese nuevo conocimiento se constituye 

 
44 Edward Said. “Repensar Orientalismo”, en Reflexiones sobre el exilio: ensayos literarios y culturales. 

Debate, Barcelona 2005, p. 212. 
45 Ibidem, p. 212. 



25 
 

resistiendo y sin seguir el predominio y el particularismo profesionalizado del 

historicismo y las teorías reduccionistas. 

Con todo esto, sin embargo, para Ahamd, Said no puede ser considerado como 

un analista de los textos marxistas sino como un crítico del marxismo ideológico. En 

palabras de María José Vega, Ahmad “al asignarle el anti- le adjudica una posición 

ideológica en lugar de una posición de análisis.”46 Ahora bien, aquí surge una cuestión, 

pues, si la interpretación que Said realiza de Marx no difiere demasiado de la que hace 

del resto de autores en la obra, ¿cómo es que Ahmad no acusa a Said de hacer lo mismo 

con otros autores que analiza en Orientalismo? Por ejemplo, Said analiza más textos de 

Flaubert que de Marx y sin embargo Ahmad no lo considera anti-flaubertiano. Esto es 

así porque para Ahmad no debe darse el mismo tipo de análisis con Marx que con los 

demás autores, ya que estos otros autores son literatos mientras que Marx no lo es. 

Dicho en palabras de María José Vega, la crítica de Ahmad presupone “la convicción de 

que la literatura es sólo literatura.”47 Por este motivo, el análisis que se debe de hacer de 

Marx debe ser diferente, pues, para Ahmad, se trata de una teoría política que sustenta 

todo su discurso.  

Además, Ahmad considera injusto el estudio que Said hace de Marx, ya que se 

basa solo en los dos textos más renombrados que Marx escribió sobre la India. La 

respuesta de Ahmad a Said gira en torno a la defensa del marxismo, en la que trata de 

contraargumentar una de las tesis más polémicas y, desde el punto de vista de los 

estudios postcoloniales más productivas de Said, la de que Marx participa del discurso 

orientalista y, por lo tanto, colonial. Ahmad trata de restaurar la imagen de Marx y del 

marxismo como una alternativa del imperialismo y del colonialismo. Razón por la que 

reprocha a Said no atender a más textos de Marx. 

Ahora bien, como observa María José Vega, para conseguir una buena 

interpretación de Marx, Ahmad propone abordarlo desde el discurso de la economía 

política. Ahmad intenta liberar a Marx de la carga imperialista que Said le impone, 

considerándolo creador de una nueva forma de rechazo tanto del poder colonial como 

del discurso orientalista. La estrategia de Ahmad consistiría, según Vega, “en variar el 

ángulo de lectura y el contexto, y en predicar su pertenencia a una categoría que cree 

 
46 María José Vega. Imperios de papel. Introducción a la crítica postcolonial. Crítica, Barcelona, 2003, p. 

118. 
47 Ibidem, p. 119. 



26 
 

menos manchada de complicidades y que permite ignorar algunos contenidos explícitos 

y molestos.”48 

En cambio, siguiendo a Vega, Said evidencia cómo los discursos occidentales 

que hablan sobre la cuestión colonial, incluidos los de Marx, están condicionados por un 

discurso compartido sobre Oriente e impuesto por Occidente. Por este motivo, como 

explica la estudiosa: 

El caso de Marx pondría ejemplarmente de manifiesto cómo el compromiso 

humano con el sufrimiento individual de los sometidos se diluye y desaparece ante las 

generalizaciones discursivas que ocupan su lugar textual.49 

A modo de conclusión, como hemos visto, la constante defensa del humanismo 

por parte de Said y la relación con la metodología de Foucault, el cual era 

antihumanista, no iban a pasar desapercibidas para los críticos de su obra. Si además 

añadimos que Said no ofrece una alternativa para cambiar la dinámica orientalista, sino 

que, por su parte, cuestiona una de las pocas opciones que se daban en Occidente acerca 

del imperialismo occidental, como es el marxismo, no es de extrañar que las críticas 

recibidas fueran orientadas hacia esta dirección. Por esto, las críticas tanto de Clifford 

como de Ahmad, se desarrollan en este sentido. 

 

 

 

 

 

 

 

 
48 Ibidem, p.p. 119-120. 
49 Ibidem, p. 118. 



27 
 

4. Conclusión. 

Hoy en día, no podríamos entender el estudio de los discursos coloniales como 

lo entendemos, si Said no hubiera escrito Orientalismo. La importancia que esta obra ha 

tenido desde su publicación hasta la actualidad y la ruptura que supuso con la forma de 

estudiar el colonialismo anteriormente, hacen de ella una de las obras más importantes 

de nuestra época. Bajo mi punto de vista, esto es así porque Orientalismo se puede 

interpretar como una de las primeras obras que utiliza la metodología foucaultiana para 

analizar las estructuras de poder a través de sus prácticas discursivas. El trabajo que 

Said realiza de la metodología foucaultiana es crucial para entender como los discursos 

coloniales se han arraigado en la idiosincrasia de la sociedad occidental, y no solo eso, 

sino que entender la relación entre Occidente y Oriente bajo la epistemología de 

Foucault evidencia que esta relación ha sido, y es, mediada por intereses políticos y 

económicos. No sé trata aquí de interpretar a Said como un seguidor de la filosofía 

foucaultiana, pero sí de percibirlo como un gran sabedor de que, la teoría del biopoder 

realizada por Foucault es perfecta para comprender como Occidente se relaciona con 

Oriente. 

Ahora bien, esta relación con Foucault, como hemos visto, se convirtió en una 

gran problemática en las interpretaciones de la obra Said, como las de Clifford y 

Ahmad, de las que me ocupé en el tercer apartado. Sin embargo, creo que el trabajo de 

Said es esencial para abordar los discursos coloniales porque no utiliza a Foucault como 

si fuera un incondicional de su pensamiento filosófico, sino que, más bien, trae su 

metodología sobre las relaciones de poder, para evidenciar que las prácticas coloniales 

han sido inscritas en la tradición del pensamiento occidental de forma constitutiva, 

como si de una práctica naturalista se tratase. Said traslada el debate hacia el carácter 

discursivo del colonialismo para argumentar que el orientalismo crea un discurso, ideas 

e imágenes de lo oriental a través del cual produce “verdad” sobre los territorios, las 

personas y las culturas englobadas en la denominación “Oriente”. En la línea de Robert 

Young: 

Lo que Said hizo fue trasladar la investigación del colonialismo entre los 

críticos culturales hacia sus operaciones discursivas, demostrando la conexión íntima 



28 
 

entre el lenguaje y las formas de conocimiento desarrolladas para el estudio de otras 

culturas y la historia del colonialismo y el imperialismo. 50 

Said pretende evidenciar de qué manera el imperialismo ha creado una imagen 

de Oriente a partir de su hegemonía. Imagen que ha sido establecida como verdad, a raíz 

de estereotipos y prejuicios que de otras culturas había. Nuestro autor, al igual que 

Foucault, logra sacar a la luz cómo se organiza el poder hegemónico para que seamos 

conscientes de ello. Asimismo, a pesar de la interpretación que muchos lectores de 

Orientalismo le dan a la obra, ésta no se debe considerar como una respuesta al 

orientalismo como doctrina, sino, y esto es lo que me parece relevante, como una 

novedosa forma de entender el conocimiento y su producción, es decir, cómo el 

conocimiento que podamos tener sobre algo, en este caso Oriente, no se asientan sobre 

una verdad objetiva sino sobre interpretaciones adscritas a una cultura hegemónica. De 

este modo, como señala Young, la obra de Said abrió el campo para un nuevo ámbito de 

estudios que han tomado la denominación de “crítica postcolonial” y “estudios 

postcoloniales”. 

En síntesis, este trabajo nos ha aproximado a las implicaciones y aportes que la 

obra de Said tuvo en relación con los estudios coloniales. La contribución de Said a una 

nueva forma de abordar el colonialismo ha sido el eje central de este trabajo, en el cual, 

se recoge, además, las principales críticas que recibió la obra analizada y sobre las 

cuales se intenta aclarar cuál fue el modo en que Said conjugó su amplio y diverso 

bagaje teórico con elementos del pensamiento foucaultiano al enfrentarse al análisis del 

colonialismo. 

 

 

 

 

 

 

 
50 Robert JC Young, “¿Qué es la crítica poscolonial?” Pensamiento Jurídico, N.º 27, Bogotá, 2010, p. 4. 



29 
 

5. Bibliografía 

 

• Clifford, J. Dilemas de la cultura: antropología, literatura y arte en la 

perspectiva posmoderna. Gedisa, Barcelona 2001. 

 

• Rodríguez Freire, R. “El Foucault de Said: notas excéntricas sobre unas 

relaciones metropolitanas”. Revista Aisthesis nº 50, Chile 2011, pp. 42-53. 

  

• Said, E. Orientalismo. Traducción de María Luisa Fuentes. Libertarias, Madrid, 

1990. 

 

• Said, E. “Repensar Orientalismo”, en Reflexiones sobre el exilio: ensayos 

literarios y culturales. Debate, Barcelona 2005, pp. 197-229. 

 

• Vega, M. J. Imperios de papel. Introducción a la crítica postcolonial. Crítica, 

Barcelona 2003. 

 

• Young, Robert JC, “¿Qué es la crítica poscolonial?” Pensamiento Jurídico, N.º 

27, Bogotá, 2010, pp. 281-294. 

 

 

 


