a2s  Universidad
) Zaragoza

(1]]]
ann
_

1542

Trabajo Fin de Grado

El analisis del colonialismo en Orientalismo: las
aportaciones de Edward w. Said

The analysis of colonialism in Orientalism: the
contributions of Edward w. Said

Autor/es

Manuel Albiar Nohalez

Director/es

Aranzazu Hernandez Pifnero

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS

2019




INDICE

INTFOAUCCION ...ttt e e e sre e sreenee s 3
Orientalismo: un nuevo analisis de la cuestion colonial. ..............ccccoeviiieiieiece, 5
Criticas @ OrieNtaliSMO.......c.ecvieiieieeie et nas 14
CONCIUSION. ...t et ettt e et e e be e teeaeesbe e beentesreenas 27
BiDIIOGrafia.......ccveiicc e 29



En la misma medida en que lo es el propio Occidente, Oriente es una idea que
tiene una historia, una tradicion de pensamiento, unas imagenes y un vocabulario que le

han dado una realidad y una presencia en y para Occidente.

Edward W. Said.



1. Introduccidén

En este trabajo, nos centraremos en la obra de Edward Said, Orientalismo, para
aproximarnos al tema colonial en la actualidad. Esta obra, escrita por el autor palestino
en 1978, se caracteriza por realizar un giro conceptual a la hora de abordar los estudios
coloniales. Said consiguié centrar el debate en el analisis de las practicas discursivas
mediante las cuales Occidente domind a Oriente y otras partes del mundo. Para ello,
hubo de cuestionar el conjunto de saberes que constituian tradicionalmente el campo del
orientalismo y desarrolld6 un tipo de estudio que le planteé importantes retos
metodoldgicos.

Orientalismo gira en torno a la idea de que los textos orientalistas, ademas de
crear el saber hacia Oriente, establecen la realidad misma de lo que describen. Sin
embargo, Said no pretende hacernos ver que el conocimiento y las descripciones que el
orientalismo realiza de Oriente sean erréneas, sino mas bien evidenciar que se trata de
una serie de representaciones determinadas por los intereses politicos y econdmicos
imperialistas. Del mismo modo, traza una continuidad en torno a ciertos prejuicios que
Occidente ha tenido sobre Oriente y que conforman este mismo conocimiento que
pretende ser una autoridad sobre Oriente. Como sefiala la estudiosa Maria José Vega,
Orientalismo es un “estudio critico del conocimiento occidental sobre Oriente, que
quiere demostrar la inexistencia de saberes puros o de conocimiento que no estén

inextricablemente unidos al poder.”™

Con el fin de desarrollar el analisis de las aportaciones que la obra de Said
supuso con respecto al estudio del colonialismo, el trabajo estd dividido en dos
apartados. En el primero de ellos, abordaremos Orientalismo para aproximarnos a su
pensamiento acerca del colonialismo a partir de su definicidn del orientalismo e indagar
sus implicaciones para una nueva forma de estudiar y entender el colonialismo. En el
segundo apartado, atenderemos a las criticas que recibi0 esta obra, centrandonos en la
controversia protagonizada por las interpretaciones de James Clifford y Aijaz Ahmad,

debido a la repercusion que alcanzaron estas criticas en el debate sobre Orientalismo ya

1 Maria José Vega. Imperios de papel. Introduccién a la critica postcolonial. Critica, Barcelona, 2003, p.
67.



que representan dos tipos de critica relevantes, la deconstructiva y la marxista,

respectivamente.



2. Orientalismo: un nuevo analisis de la cuestion colonial.

La creacion de una obra como Orientalismo trajo consigo un nuevo debate en el
ambito de los estudios sobre el colonialismo. Said, con esta obra, puso el foco de la
colonizacion en todas aquellas practicas que, a priori, estaban ocultas o pasaban
desapercibidas para los analistas coloniales. En este apartado, hablaremos del discurso,
la autoridad y la representacion, como los tres ejes fundamentales mediante los cuales se
estructura la metodologia de Said. Nos centraremos en primer lugar, en explicar cuél es
la intencion de Said en la obra, esto es: desenmascarar la tradicion orientalista creada
desde Occidente, o lo que es lo mismo, el Oriente del que habla. Para ello, sera crucial
la forma en que Said reelabora la metodologia foucaultiana, tal como la genealogia,
pero, sobre todo, su concepto de discurso, que Said utiliza para demostrar como la
concepcion de Oriente constituye una serie de ideas hegemdnicas, que sefiala la forma
de referirse al otro. Explicaremos como la cultura europea en la que se inscriben los
discursos orientalistas es fundamental para el desarrollo tedrico que realizan los autores
que trabajan esta tematica. Analizaremos en este sentido la autoridad y el conocimiento
que la hegemonia de la cultura imperialista otorga a los orientalistas para adjudicarse el

derecho, o mejor dicho la mision, de ser los representantes de Oriente.

Para empezar a abordar el tema, tenemos que entender que, para Said,
comprender Oriente es una parte esencial para hacernos una idea de cémo es la cultura
europea occidental. Esta ultima se caracteriza por ser una cultura hegemdnica que ha
influido en la creacion del sujeto oriental. Con el desarrollo tedrico que realiza Said en
Orientalismo, esta dominacion es llevada a debate en el ambito discursivo y académico.
En su obra, nuestro autor pretende evidenciar todas aquellas précticas y discursos
coloniales que han fundamentado la dominacién occidental en cualquier parte del
mundo. Su intencidon es mostrar como Occidente ha ordenado el mundo segun sus
intereses a traves del discurso orientalista. Utilizando la metodologia foucaultiana, Said
revela una tradicion historica del pensamiento europeo que ha creado una serie de
imagenes de Oriente u otras partes del mundo sobre las que se sustenta el pensamiento
occidental. Occidente, a lo largo de la historia, a través de discursos, ensefianzas,
doctrinas y précticas politicas, ha intentado definir y representar a Oriente. Sin embargo,
creyendo explicar lo oriental, lo que ha hecho al tematizar la alteridad es, en realidad,

determinarse a si mismo. Esta tradicion historica del pensamiento imperialista se ha



convertido en habito a través de las practicas discursivas, y esto es lo que Said intenta
sacar a la luz. Asi, el orientalismo, tal y como Said lo caracteriza, funciona como una

autoridad. Como él mismo expone:

[el orientalismo] se puede definir y analizar como una institucion colectiva que
se relaciona con Oriente, relacion que consiste en hacer declaraciones sobre él, adoptar
posturas con respecto a él, describirlo, ensefiarlo, colonizarlo y decidir sobre él: en
resumen, el orientalismo es un estilo occidental que pretende dominar, reestructurar y

tener autoridad sobre Oriente.?

Para el autor, el orientalismo se ha articulado a partir de una serie de imagenes
estaticas cuya finalidad ha sido la dominacion de otras partes del mundo, en otras
palabras, una especie de produccion por parte de Occidente para resaltar una distincion
geografica. No obstante, Said no interpreta que esta doctrina haya sido creada a raiz de
una conspiracion imperialista para gobernar y representar a Oriente ni que se
corresponda directamente con un poder politico especifico o con una disciplina que se
manifieste en la cultura. Lo que define al orientalismo, segun Said, es que se aplica en
una realidad politica y cultural, una realidad que se configura, en concreto, a través de

“un intercambio desigual con varios tipos de poder”:

[el orientalismo...se conforma a través de un intercambio con el poder politico
(como el Estado colonial o imperial), con el poder intelectual (como las ciencias
predominantes: la linglistica, comparada o la anatomia o cualquiera de las ciencias de la
politica moderna), con el poder cultural (como las ortodoxias y los canones que los
rigen gustos, los valores y los textos), con el poder moral (como las ideas sobre lo que
“nosotros” hacemos y “ellos” no pueden hacer o comprender del mismo modo que

“nosotros”) 3,

En suma, Said considera que “el orientalismo es -y no solo representa- una
dimensién de la cultura politica e intelectual moderna, y, como tal, tiene menos que ver
con Oriente que con nuestro mundo.”® En este orden de cosas, hay que entender que
para nuestro autor cualquier tipo de conocimiento que se refiera al colonialismo tiene

que ver con lo politico y lo cultural. Asi, independientemente de que un conocimiento

2 Edward Said. Orientalismo. Traduccion de Maria Luisa Fuentes. Libertarias, Madrid, 1990, p. 21.
% lbidem, p. 32.
4 lbidem, p. 32.



describa la realidad o no, este siempre estard mediado, o, mejor dicho, comprendido
bajo unos intereses provenientes del pais colonizador. De este modo, el autor
orientalista escribe en virtud de una autoridad que procede de la propia cultura
imperialista, una autoridad que, en Said, se desarrolla, articula y produce a partir de
practicas, que incluyen el discurso y el conocimiento, que se han ido conformando a lo
largo de la historia. Esto implica, para nuestro tedrico, que el autor orientalista no
realiza un analisis interno del objeto que describe, sino que, méas bien se sitla desde la
exterioridad de ese objeto, es decir, desde fuera del Oriente mismo tanto
existencialmente como moralmente. Su discurso, como hemos visto, esta fundamentado
en virtud de una tradicion histérica de préacticas politicas y discursivas que ha
representado a los orientales. En ello radica la novedad y originalidad del analisis de

Said sobre el colonialismo a partir del estudio de la conformacion del orientalismo.

Asi pues, para comprender la postura de Said en Orientalismo es necesario
atender a la nocion de discurso que Said toma de Foucault. En palabras de Raul
Rodriguez Freire, “es necesario sefialar que Orientalismo no habria sido posible sin la
presencia del trabajo de Michel Foucault y su nocién de discurso”.> Said, a pesar de ser
muy critico con el pensamiento foucaultiano, considera que hay varios aspectos en la
metodologia del filésofo francés que son esenciales para explicar las practicas
coloniales. No obstante, el uso selectivo que Said hace de Foucault ha sido uno de los
mayores motivos de controversia en la recepciéon de Orientalismo, por el que, como
veremos en el siguiente apartado, recibira criticas. Ahora bien, a nuestro modo de ver,
Said no pretende ser foucaultiano, ni mucho menos, sino que mas bien encuentra en
Foucault varios conceptos, como son el de micropoder o el de discurso que le permiten
explicar la relacion existente entre conocimiento y poder. Para Said esta relacién se
manifiesta tanto en los discursos orientalistas como en ambitos no discursivos, ya sea en
decisiones politicas, ejercicios econémicos o construcciones de infraestructuras (por
ejemplo, el canal de Suez). Debemos saber que, como Maria José Vega indica, gracias
al pensamiento foucaultiano, “podemos entender que la fuerza efectiva del
conocimiento esta sistematicamente unida, aunque no sin mediaciones, al poder.” ® En

Said, es clave esta idea de Foucault para analizar como se organiza el poder a través de

5 Raul Rodriguez Freire, “El Foucault de Said: notas excéntricas sobre unas relaciones metropolitanas”.
Revista Aisthesis, n° 50, Chile, 2011, p. 43.

6 Maria José Vega. Imperios de papel. Introduccidn a la critica postcolonial. Critica, Barcelona, 2003, p.
80.



sus manifestaciones discursivas, pues nos permite ver como el poder de una cultura

determinada est4 mediando sobre el conocimiento de lo que habla o describe.

El pensamiento foucaultiano analiza como el conocimiento actla, creando o
normativizando como verdad lo que impone, o lo que es lo mismo, Said tomara estas
ideas de Foucault para analizar y mostrar como el discurso Occidental crea el objeto que
pretende representar. Para ello, se centra tanto en la arqueologia, que nos permiten
entender como es creada la verdad de los enunciados, como en la genealogia
foucoultiana, que hace una aproximacion a la relacion existente entre la verdad de estos
y el poder. Asi, Said incorpora en su analisis del orientalismo como forma especifica del
colonialismo la forma de Foucault de entender el poder: el poder ya no es entendido
solamente por su caracter prohibitivo, sino que también es comprendido como
productivo. Said ve relevante esta concepcion para su estudio del orientalismo, en tanto
que ayuda a mostrar cdmo es ejercido el poder colonial a través del discurso orientalista.

Como el propio autor explica:

Para definir el orientalismo me parece Gtil emplear la nocion de discurso que
Michel Foucault describe en La arqueologia del saber y en Vigilar y castigar. Creo que,
si no se examina el orientalismo como un discurso, posiblemente no se comprenda esta
disciplina tan sistematica a través de la cual la cultura europea ha sido capaz de
manipular —e incluso dirigir- Oriente desde un punto de vista politico, socioldgico,

militar, ideologico, cientifico e imaginario (...)".

La fuerza de este discurso radica en su capacidad para convertirse en y
mantenerse como autoridad. Said analiza el orientalismo en términos de autoridad y
discurso: asi, el autor argumenta que éste ha actuado y actia como una autoridad que
produce el Gnico conocimiento legitimo sobre Oriente y que cree tener el poder de
representarlo. De aqui que su exégesis constituya uno de los objetivos explicitos de su

obra:

La autoridad no tiene nada de misterioso o natural; se forma, se irradia y se
disemina; es instrumental y persuasiva; tiene categoria, establece los cdnones del gusto
y los valores; apenas se puede discernir de ciertas ideas que dignifica como verdades, y

de las tradiciones, percepciones y juicios que forma, transmite y reproduce. Sobre todo,

" Edward Said. Orientalismo. Traduccién de Maria Luisa Fuentes. Libertarias, Madrid, 1990, p. 21.



la autoridad se puede —de hecho, se debe- analizar. Todos estos atributos que tiene la

autoridad se pueden aplicar al orientalismo®.

La autoridad que ha logrado el orientalismo priva, como consecuencia, a Oriente
de su capacidad de autorrepresentacion. En este sentido, podemos interpretar la cita que
Said toma de EIl dieciocho de Brumario de Luis Bonaparte de Marx, que es una de las
dos citas con la que al autor empieza el libro: “No pueden representarse a Si mismos,

deben ser representados”.

Por ello, la hegemonia que Occidente posee, 0 mejor dicho los efectos que esta
provoca, es lo importante a la hora de abordar el andlisis del colonialismo en el
planteamiento de Said. La cultura occidental es la hegemonica porque se ha
fundamentado a través del orientalismo, es decir, porque partiendo de este como
doctrina, a través de sus précticas discursivas, se ha ahondado en esa idea de que Europa
es un todo superior que posee una identidad que esta por encima de cualquier otra ya sea
por ser considerada dispersa, banal o superflua. Y asi es como se entiende que Said

piense que:

La estrategia del orientalismo ha dependido de esa superioridad de posicion
flexible que sitia a Occidente ante una completa serie de posibles relaciones con

Oriente sin que Occidente pierda nunca la ventaja. °

La representacion que Occidente ha llevado a cabo sobre Oriente en el
transcurso de la historia colonial hasta nuestros dias se basa en esta hegemonia que le ha
permitido siempre elegir a quién o qué queria estudiar, o, dicho de otro modo, es esta
supremacia la que le ha posibilitado elegir cuél era el objeto de estudio a conocer. Por lo
tanto, el estudio de Oriente se genera en comparacién con Occidente, una comparacion
que no se basa en describir como es lo oriental, sino, mas bien, en producir a través de
la caracterizacién de lo oriental como alteridad absoluta la supremacia de Occidente
para fundamentar la colonizacion. Como explica Said: “la comparacion en el estudio de
Oriente y los orientales llego a ser sinénimo de la aparente desigualdad ontologica entre

Occidente y Oriente”.'°

8 Ibidem, p. 40.
° Ibidem, p. 26.
O1bidem, p. 187.



Para explicar como elabora su perspectiva de analisis, nuestro autor emplea las
nociones de “localizacion estratégica” y “formacion estratégica”, mediante los cuales
subraya la importancia de reflexionar sobre la metodologia!!. Said sostiene que quien
escribe siempre lo hace desde un lugar o una posicion. La “localizacion estratégica” nos
remite a esta posicion, a la posicion que el autor adopta con respecto a Oriente cuando
escribe. Pero ademé&s es necesario examinar cOmo esos textos se entrelazan entre si
adquiriendo “entidad, densidad y poder referencial” entre ellos y dentro de la cultura en
su conjunto. A este tipo de analisis lo denomina “formacion estratégica”?. En este
sentido, quien escribe sobre Oriente lo esta haciendo desde una autoridad intelectual que
le ofrece Occidente, y lo hace desde un punto de vista mediado que define su posicion
respecto a Oriente. Este punto de vista es producido desde una posicion de centralidad:

A partir de la posicion central de esta conciencia surgié un mundo oriental,
primero de acuerdo a las ideas generales sobre quién o qué era un oriental, y después, de
acuerdo con una ldgica detallada y gobernada, no solo por una realidad empirica, sino

por una serie de deseos, represiones, inversiones y proyecciones.*®

Ahora bien, el tipo de andlisis que desarrolla nuestro autor no pretende desvelar
una intencionalidad oculta en los textos ni un mensaje igualmente oculto, sino que

consiste en crear una exterioridad que busca representar. Said observa:

[...] mi preocupacion por la autoridad no presupone un andlisis de lo que
subyace oculto en el texto orientalista, sino, por el contrario, un analisis de su superficie,
de la exterioridad con relacion a lo que describe. Creo que nunca se insistira demasiado
en esta idea. El orientalismo se fundamenta en la exterioridad. [...]. Lo que dice o
escribe, en virtud de que esta dicho o escrito, pretende indicar que el orientalista esta
fuera de Oriente tanto desde un punto de vista existencial como moral. EI producto

principal de esta exterioridad es, por supuesto, la representacion*.

Ahora bien, ¢qué significa para Said que el orientalismo produzca una
“representacion”? El tedrico insiste en este punto: “[m]i andlisis del texto orientalista

[...] enfatiza la evidencia —que de ningun modo es invisible- de que estas

11 De hecho, Said dedica un epigrafe de la introduccién de la obra a este tema, con el titulo “La cuestion
metodologica”. Cf. ibidem, pp. 35-46.

12 |bidem, p. 40.

3 Ibidem pp. 26-27.

4 Ibidem, p. 41.

10



representaciones son representaciones, y no retratos “naturales” de Oriente”’®. Sin
embargo, esto no se debe entender como si la concepcion de Oriente fuera nada mas que
una idea de Occidente, 0, mas bien, una idea sin consecuencias, sino que se trata de
entender como se genera y qué efectos produce. Para Said las ideas, las culturas y la
historia se comprenden en su relacion con el poder, como sefialdbamos con anterioridad.
Este poder es, también, y de forma especial para el autor, el poder de representar. Ello
ha implicado, como muestra, aunque pueda parecer paraddjico, “orientalizar lo

oriental”.1®

Como hemos dicho, el estudio que el orientalismo hace de Oriente no se debe
entender como si fuera una serie de mitos o mentiras. Said no pretende profundizar en la
veracidad de lo que intenta describir el discurso orientalista, sino revelar esa estrecha
relacibn que guarda con las instituciones hegemonicas, tanto politicas como

econdmicas. En sus propias palabras:

El orientalismo, pues, no es una fantasia que cre6 Europa acerca de Oriente,
sino un cuerpo compuesto de teoria y practica en el que, durante muchas generaciones,
se ha realizado una inversidn. Debido a esta continua inversion, [...] ha llegado a ser un
sistema para conocer Oriente, un filtro aceptado que Oriente atraviesa para penetrar en

la conciencia occidental .’

De ahi la amplitud y diversidad de los materiales que Said incluye en la
delimitacién de su campo de estudio, tanto estudios académicos como obras literarias
pasando por informes de gobiernos coloniales. Como sefiala Maria José Vega, el
orientalismo para nuestro autor refiere a un conjunto de teorias y précticas que genera
“una representacion que instaura su objeto y, a la vez, el orientalismo produjo el
conocimiento necesario para la conquista literal y el sometimiento efectivo, econémico

y militar del Oriente verdadero.”®

Con respecto a este conjunto amplio y diverso que conforma el orientalismo,
Said distingue entre dos tipos de orientalismo, que tienen lugar a partir del siglo XIX.

Cada uno de ellos responde a dos métodos distintos mediante los que Occidente trae a

15 Ibidem, p. 41.

16 Ibidem, p. 74. Said desarrolla este analisis en el epigrafe 1l del primer capitulo de Orientalismo bajo el
titulo “La geografia imaginaria y sus representaciones: orientalizar lo oriental”. Cf. ibidem pp. 74-100.

17 Ibidem, p. 25.

18 Ibidem, p. 88.

11



Oriente a sus dominios. Por un lado, Said define un orientalismo latente formado por
todos aquellos discursos, medidas politicas 0 econdmicas sobre Oriente hasta entrado el
siglo XIX, y que llegaron a calar en la cultura hasta el punto de ser inscritas en el
discurso o lenguaje tradicional de Occidente, aunque sin llegar a ser perceptibles en la
mayoria de los casos. Este tipo de orientalismo se caracterizaba por ser profundamente
conservador y se consagré debido a la propagacion de la ciencia moderna occidental.
Esta modalidad de orientalismo, argumenta Said ‘“reposaba sobre la autoridad
prestigiosa de los pioneros, eruditos, viajeros y poetas cuya vision acumulativa habia

conformado un Oriente quintaesencial.”*®

El segundo tipo de orientalismo es el que Said denomina “orientalismo
manifiesto”, con el que hace referencia a las descripciones que se dan del Oriente
moderno. Es precisamente aqui donde tiene lugar el otro método, resultado de una
convergencia que se da durante el siglo XIX entre el orientalismo latente y el
manifiesto. En otras palabras, es el producto de una importante union de varias posturas
que da lugar a una relacion completamente distinta con Oriente, pues anteriormente esa
relacién era fundamentalmente hermenéutica. Es decir, “[¢]l orientalista era un experto,
como Renan o Lane, cuyo trabajo en la sociedad consistia en interpretar Oriente para
sus compatriotas”, un Oriente que permanecia siempre distante?’, ya que este se situaba
desde una perspectiva exterior, como hemos explicado con anterioridad. Pero en algln
momento del siglo XIX, se da la convergencia mencionada. Si bien, Said se ve incapaz
de precisar exactamente cuando fue ese momento, especula que se produjo cuando los
orientalistas, ya sea por nuevos intereses econémicos, comerciales o politicos con
Oriente, empezaron a aconsejar a sus gobiernos sobre lo que era Oriente y sobre como
habia que gobernarlos. El orientalista pasé de ser ese sujeto externo a ser, en términos
de Said, un “agente secreto” de las potencias occidentales.?! De esta nueva situacion
que sitta al orientalista como un agente occidental surge “un nuevo modo de difundir
Oriente en Occidente, mas generalizado, politico y divulgativo™??, tal y como Maria

José Vega apunta.

19 Ibidem, p. 266.

20 |bidem, p. 267.

2L \éase ibidem, p. 267.

22 Maria José Vega. Imperios de papel. Introduccion a la critica postcolonial. Critica, Barcelona, 2003,
p. 93.

12



En resumen, esta relacion que existe sobre la especializacion e
institucionalizacion del conocimiento acerca de los paises colonizados, y la exaltacion
del ego occidental, convierte a los paises colonizados en una vacua descripcion de
eruditos occidentales, ante los cuales domina mas su ego para con Europa que el propio
estudio o la propia vida que en estos territorios tiene lugar realmente Asi, por ejemplo,
el estudio de Oriente se configura como esta especie de ciencia acufiada por Said como
orientalismo al servicio del poder colonial, y que es utilizada por y para exclusivamente

Occidente.

En este mismo orden de cosas, y para cerrar este primer apartado, es evidente el
aporte que el trabajo de Said hace al estudio del colonialismo. El autor centra el debate
en el andlisis de los discursos coloniales como fundamento para la dominacion
imperialista. Nos hace ver como desde Occidente se ha creado un discurso dominado
por sus propios intereses, tanto politicos como economicos, que le ha permitido
representar a Oriente desde una posicién hegemonica. El uso de la metodologia
foucaultiana, por parte de Said, nos permite observar como la relacion entre Occidente y
Oriente esta mediada por una relacion de poder que se manifiesta en los discursos
coloniales. Es por esto, que la contribucion de la obra de Said al estudio del

colonialismo es de una notabilidad muy importante.

13



3. Criticas a Orientalismo.

No obstante, la relevancia que tuvo Orientalismo se debe, en gran medida, a esta
nueva manera de poner el foco del anélisis colonial en el conocimiento que Occidente
genera sobre Oriente a través de practicas discursivas. Este nuevo enfoque a la hora de
aproximarse al tema del colonialismo no quedd precisamente exento de criticas. De
hecho, una parte de las criticas que Said recibié giran en torno a esta forma de
conceptualizar el colonialismo. Asi, encontramos diversas criticas tanto por parte de
orientalistas europeos como marxistas, sionistas e incluso pensadores de la
deconstruccion americana. No obstante, las criticas a las que aqui atenderemos seran
dos: por un lado, la critica efectuada por James Clifford a la metodologia desarrollada
por Said en la que aprecia una incoherencia entre el recurso de Said a nociones de
Foucault y el humanismo que éste defiende. Por otro lado, la critica marxista realizada
por Aijaz Ahmad en torno al marco tedrico.

Orientalismo supuso un cambio en el punto de mira dentro del campo de analisis
de los discursos coloniales. Este cambio se centra en mostrar todas las practicas que el
orientalismo del siglo XIX defendia y que hemos asumido y naturalizado
profundamente hasta el punto de no ser conscientes de ellas a la hora de relacionarnos
con el “otro” no occidental. Con esto cambio la perspectiva que se tenia de los estudios
coloniales, pues se cred un nuevo objeto de estudio y un nuevo punto de vista que ponia
en cuestion “el consenso” generado por la tradicion orientalista?®, Como consecuencia
de esta novedad, conllevaria dificultades analizarlo o especificarlo. Su tesis se podria

entender en un marco tedrico que aborda, como él mismo Said dice:

los aspectos esenciales de la teoria y la practica orientalistas modernas [...]
como un conjunto de estructuras heredadas del pasado, secularizadas, redispuestas y

reformadas por ciertas disciplinas como por ejemplo la filologia, estructuras que en su

23 Said explica esta idea de consenso como sigue: “Un campo como el orientalismo tiene una identidad
acumulada y corporativa particularmente fuerte dadas sus asociaciones con la ciencia tradicional (los
clasicos, la Biblia, la filologia), las instituciones publicas (gobiernos, compafiias comerciales, sociedades
geogréficas, universidades) y obras determinadas por su género (libros de viaje, libros de exploraciones,
de fantasia o descripciones exdticas). Como resultado de esto, el orientalismo se ha constituido como un
tipo de consenso”. Y concluye: “El orientalismo, en consecuencia, se puede considerar una forma
regularizada (u “orientalizada”) de escribir, de ver y de estudiar dominada por imperativos, perspectivas y
prejuicios ideoldgicos claramente adaptados a Oriente. Oriente es una entidad que se ensefia, se investiga,
se administra y de la que se opina siguiendo determinados modos”. Ibidem, p. 245.

14



momento se constituyeron como sustitutos, naturalizados, modernizados y laicos de un

super naturalismo cristiano.?

En este sentido, para Said, no sélo hay que poner el foco en lo que resulta
evidente en el &mbito colonial, esto es, intervenciones politicas 0 econémicas directas o
explotaciones de paises para beneficio occidental, sino también en el conjunto de la
herencia cultural discursiva que hemos recibido por parte de los orientalistas, a raiz del

conocimiento y el poder que poseian sobre Oriente para representarlos.

Este nuevo enfoque, no obstante, sera intensamente discutido. Asi, la critica de
Clifford a la metodologia empleada por Said nos va a sefialar diferentes aspectos de la
obra, los cuales se relacionan con las tres nociones expuestas en el apartado anterior, es
decir, autoridad, representacion y discurso. La primera critica que elabora Clifford,
como ocurrird con Ahmad, estd relacionada con la definicién del concepto de
“orientalismo”. Para el critico, hay tres formas de entender el concepto de orientalismo
en la obra de Said que se contradicen entre si. En primer lugar, el orientalismo se
convierte en una especie de creacion de los propios orientalistas hasta el punto de ser
ellos Unicamente quienes pueden hablar sobre Oriente, es decir, quienes lo representan.
En segundo lugar, el orientalismo parte de la distincién ontoldgica y epistemoldgica
entre Oriente y Occidente para fundamentarse, o lo que es lo mismo, se percibe desde
una perspectiva que esencializa a Oriente a partir de la diferencia cultural respecto a
Occidente. Por ultimo, se puede entender el orientalismo como un cuerpo organizado de
conocimientos y discursos que domina Oriente, lo transforma y estructura a su parecer.
Esta ultima forma de entender el orientalismo es, en palabras de Clifford, “capaz de

organizar y determinar lo que puede decirse o escribirse sobre Oriente”.?

El autor sostiene que estos tres significados son contradictorios cuando
intentamos entender el concepto orientalismo en la obra de Said, ya que atendiendo a
estas definiciones se aprecia cdmo Said se refiere a una realidad efectiva de Oriente,
tanto en la primera como en la tercera definicion de orientalismo, y, sin embargo, la
segunda definicion aparece como una creacion intelectual del propio autor orientalista.

Segun Clifford, se da una ambigiiedad que articula gran parte de la obra de Said, pues,

24 Edward Said. Orientalismo. Traduccion de Maria Luisa Fuentes. Libertarias, Madrid, 1990, p. 155.

25 James Clifford, Dilemas de la cultura: antropologia, literatura y arte en la perspectiva posmoderna.
Gedisa, Barcelona, 2001, p. 308.

15



por un lado, el orientalismo se enuncia como una distorsion que Occidente realiza de
Oriente al ser representado y, por otro lado, niega su existencia al asociarse a una
creacion mental del autor. Y es en esto ultimo en lo que Clifford ve la relacion de Said
con Foucault y su criticismo hacia la representacion, en el sentido de que lo que Said
hace es una eleccion metodoldgica cada vez que elude hablar de ciertas realidades

culturales orientales ya que como Clifford apunta:

Incluso el concepto de discurso de Said vacila entre el estatus de una distorsion
ideoldgica de vidas y culturas que no son nunca concretadas y la condicion de una
estructura persistente de significantes que, como algunos ejemplos extremos de escritura

experimental, se refiere solo e interminablemente a si misma.?

Clifford critica la nocién de discurso en Said porque considera que éste entiende
el discurso orientalista de una forma que totaliza y esencializa, debido a que cree que
este discurso bebe de una tradicion que condiciona al autor que escribe sobre Oriente.
Clifford esta en desacuerdo con Said en el papel de la autoria y su relacién con las
formaciones discursivas. Para Said, el orientalismo se basa en imagenes estaticas que
generalizan y se pueden identificar en el autor que las realiza. En Said, el autor que
habla o escribe sobre Oriente, no se puede situar desde un afuera de la cultura
occidental, la cual ha creado esas imagenes que la tradicion del discurso orientalista ha
fijado y naturalizado. El discurso imperialista ha instituido una forma de pensamiento
en base al conocimiento que tiene de las colonias, y esas manifestaciones de lo Oriental
creadas en el imaginario occidental, hacen que todo el estudio colonial beba de una
tradicion cultural en base a una serie de imagenes, de las cuales el autor no puede
escapar. Esto es algo que Clifford rechaza, pues para él, el autor que habla sobre
Oriente, no esta inevitablemente condicionado por esas imagenes arraigadas en la

cultura imperialista e impuestas por la tradicion discursiva orientalista.

Podriamos afirmar que la critica de Clifford al trabajo de Said gira en torno a las
discrepancias que mantiene el autor con Said respecto a la conceptualizacion de la
cultura. Clifford observa que Said restringe y sitGa la cultura en un &mbito disciplinario
y supremo, pero olvida el caracter diferenciador y expresivo que hace singular a una

civilizacion.

26 |bidem, p. 309.
16



Es a través del discurso como, para Said, Occidente consigue dotar de
significado a Oriente para hacerlo accesible y real bajo la interpretacion del discurso
orientalista, impidiendo con ello que los propios orientales puedan representarse. Y esto

es algo que Clifford cuestiona, pues, como él mismo argumenta:

Said no define con claridad las condiciones de la solidificacion discursiva, que
parecen estar relacionadas con un continuo desequilibrio de poder que permite que una
cultura o grupo, politica y tecnologicamente mas fuerte, defina a los grupos mas

débiles.?”

Clifford observa una inconsistencia por parte de Said, ya que tenemos que saber
que esta idea proviene del interés que Foucault tiene sobre el modo en el que la cultura,
esencialmente la occidental, se establece a partir de una serie de definiciones exclusivas
del discurso®. Por ello, Clifford cuestiona que la obra de Said, a pesar de ser este un
defensor del humanismo, se presenta en ocasiones como antihumanista porque utiliza

conceptos foucaultianos.

Ahora bien, para comprender la objecion de Clifford a Said por su relacién con
Foucault, primero tenemos que aproximarnos al motivo por el que el propio Said toma
el planteamiento foucaultiano. Para ello, debemos entender que Foucault nos permite
analizar la cultura como un conjunto de disciplinas que estan estrechamente
relacionadas con el conocimiento que detenta el poder de un Estado determinado. Asi,
segun Clifford, Said se centra en él y no en Derrida, ya que éste para Said, debido a su
constante preocupacion por la representacion, no permite realizar una critica de los
discursos que vaya mas alla de lo que manifiestan, es decir, fuera de lo politico o lo
social que se encuentra latente en los organismos hegemonicos. Por su parte, Foucault
concibe el discurso occidental como una practica geopolitica que va mas alla de lo que
se muestra en el texto. En palabras de Raul Rodriguez Freire, “Foucault introduce el
texto en el contexto, 0 como diria Said, en la mundanidad, mientras que Derrida, a su

juicio, brilla por sus textos solipsistas.”?® Aunque, sin duda, esta interpretacion de

27 |bidem, p. 313.

% En el caso de Foucault, hace referencia a los conceptos opuestos tales como sano/loco,
saludable/enfermo, normal/perverso, etc. Ahora bien, siguiendo a Said, en el discurso orientalista se
relacionaria a los primeros conceptos con Occidente y a los segundos con Oriente.

29 Raul Rodriguez Freire, “El Foucault de Said: notas excéntricas sobre unas relaciones metropolitanas.”
Revista Aisthesis, n° 50, Chile, 2011, p. 46.

17



Derrida resulta discutible no la abordaremos, puesto que excede los objetivos y limites

del presente trabajo.

Es por esto por lo que Said se basa en Foucault para entender como las culturas
imperialistas se definen en contraposicion a otras, pretendiendo con ello eliminar la
imagen que para Occidente se tiene de Oriente. Y lo hace porque considera que esta
imagen ha sido creada por las definiciones o representaciones que el propio Occidente
ha realizado de pueblos subordinados, y cuyo fin siempre ha sido disciplinario tanto a

nivel ideoldgico como fisico. Asi, como argumenta Clifford:

La cultura como Said la concibe es poco mas que un cuerpo masivo de ideas
que se congratulan y de disciplinas que el critico debe desenmascarar y oponer sin

alegar estar fuera de la historia, la subjetividad o la circunstancia.®

Ahora bien, Said, al basarse en Foucault, segtin Clifford, lo que est& haciendo es
dotar a la cultura occidental del privilegio de dominar a Oriente Unica y exclusivamente,
y lo hace desde una posicion cultural que totaliza, universaliza y esencializa. Ademas de
la discusion sobre la forma de entender la cultura, la critica de Clifford gira en torno a la
inconsistencia que supone para el autor el hecho de aproximarse a un pensamiento
foucaultiano que se identifica con el antihumanismo y sostener, sin embargo, una
postura humanista. El autor considera que “las perspectivas humanistas de Said no
armonizan con su empleo de un método derivado de Foucault, quien es por supuesto un
critico radical del humanismo.”®? En este orden de cosas, tenemos que entender que
Orientalismo, segun Clifford, se entiende como una nueva forma de utilizar a Foucault.
Como venimos hablando, tanto en Said como en Foucault, la actitud textual de un
discurso se configura en un entorno cultural y politico dominante, que se representa asi

mismo en base a las representaciones que hace de otros.

La critica de Aijaz Ahmad coincide en este punto con la de Clifford: Ahmad,
desde una perspectiva marxista critica con el postestructralismo, considera que Said
elabora un discurso narcisista basado exclusivamente en el analisis de textos,

desarrollando un analisis que descalifica como filologico y que interpreta a Occidente

30 Para una recepcion de los planteamientos de Derrida en Estados Unidos: cf. Culler, Jonathan, Sobre la
deconstruccidn: Teoria y critica después del estructuralismo”.

31 James Clifford, Dilemas de la cultura: antropologia, literatura y arte en la perspectiva posmoderna.
Gedisa, Barcelona, 2001, p. 315.

32 |bidem, p. 313.

18



como un todo unificado marcado por una historia ininterrumpida. Como observa, Maria

Jose Vega:

Si Said acusa al discurso orientalista de «esencializar» Oriente, Said podria ser
acusado, segin Ahmad, de «esencializar» Occidente, de construir una Europa occidental
unificada, siempre idéntica a si misma, transhistérica y, sobre todo, textual y
filolégica.®

Ahora bien, en la linea de esta objecion a la obra de Said por parte de Clifford,
encontramos otro de los conceptos que Said toma de Foucault y que Clifford utiliza para
criticar Orientalismo. Said materializa una genealogia que se mueve en dos sentidos:
por un lado, sincronicamente, pues unifica los discursos que Occidente realiza de
Oriente, y, por otro lado, también es diacronica, ya que muestra toda esa tradicion de
representaciones que se ha realizado de Oriente. Sin embargo, si tenemos en cuenta que
a una genealogia se le encuentra sentido en el presente, la carencia que Clifford observa
en la genealogia de Said es que la considera demasiada tendenciosa, y lo es porque su
objetivo no es “el mas usual en las genealogias- una legitimacion del presente- sino mas
bien [...] una des-legitimacion radical.”®* Clifford critica el caracter tendencioso de la
genealogia de Said porque obvia aquello que no encajaria con la tesis que el propio Said
realiza. De esta manera, Clifford vuelve a abordar esa arbitrariedad que, a su parecer,
caracteriza a Orientalismo. En primer lugar, sefiala que Said omite o parece olvidar
analizar los discursos coloniales que representan a otros lugares que no sean el Medio
Oriente arabe, ya sea el Magreb, el Lejano Oriente, la India, etc. Como consecuencia,
Clifford ve en Orientalismo otra carencia, pues Said se centra exclusivamente en el
colonialismo francés y britanico, dejando de lado otros discursos coloniales como el
espafol, el italiano o el aleman. Es interesante pensar por qué Said omite describir este
altimo ya que, como Clifford afiade, “el orientalismo aleman es demasiado
desinteresado y por lo tanto atipico de una genealogia que define el discurso como

esencialmente colonialista.”®® A este respecto, Maria José Vega explica que:

Said habia trazado una genealogia del discurso orientalista segun la cual sus

caracteristicas esenciales se repiten en periodos histdricos diferentes y se perpetlan

33 Marfa José Vega. Imperios de papel. Introduccion a la critica postcolonial. Critica, Barcelona, 2003, p
115.

3 James Clifford, Dilemas de la cultura: antropologia, literatura y arte en la perspectiva posmoderna.
Gedisa, Barcelona, 2001, p. 316.

3 Ibidem, p. 317.

19



hasta el dia de hoy, y habia explicado ademés que este discurso no ha de entenderse
como un sistema de conocimiento puramente intra-académico, sino como un cémplice

del ejercicio de poder.®®

Empero, Clifford entiende el trabajo de Said desde una genealogia oposicional vy,
por ello, considera que no se puede rechazar su tesis en tanto que Said no se equivoca a
la hora de afirmar y demostrar que los discursos coloniales tienen la funcion de
esencializar y totalizar a quienes se dirigen para fundamentar la dominacion occidental
sobre las colonias. En otras palabras, lo que hace Said es evidenciar que cuando un
orientalista escribe sobre Oriente, lo hace bajo los intereses imperialistas que el Estado
al que pertenece defiende y bajo los cuales hay un interés por integrar las costumbres de

Occidente y disociar las que no concuerdan de Oriente.

Al hilo de lo que venimos exponiendo en estos parrafos, para Clifford, el
problema esta en la forma en que Said entiende la genealogia: el critico considera
inadecuada la explicacion de Said de la genealogia como tradicion e historia intelectual.
Esto supone, segun Clifford, olvidar la critica cultural que Foucault desarrolla en la
genealogia. Para Clifford, no se puede tomar como base las tradiciones redefinidas, o el
estudio de varios autores cuando se estd analizando un discurso. Por ello, debemos saber
que, para Said, a diferencia de Foucault, el autor adopta una perspectiva hibrida, en
tanto que analiza el orientalismo como un discurso y como una tradicion a la vez.
Tenemos que entender que en Foucault, como argumenta Clifford, “no es que el autor
importe muy poco, sino més bien que una formacién discursiva no es producida por
sujetos autorales ni por un grupo de autores estructurados como una tradicion.”®’ En
otras palabras, el problema esta en que, para Said, son los autores los que dan valor al
discurso orientalista, mientras que para Foucault estos solo son rétulos que afirman un

discurso determinado, el cual estd por encima de ellos.

Ante este argumento de Said, Clifford afiade que, “al intentar derivar un discurso
directamente de una tradicion, abandona el nivel de critica cultural propuesto por
Foucault e incurre en una historia intelectual tradicional.”®® Clifford cuestiona que en

Orientalismo no tenga lugar un amplio desarrollo de la nocién de cultura, como

3 Maria José Vega. Imperios de papel. Introduccidn a la critica postcolonial. Critica, Barcelona, 2003, p.
113.

37 James Clifford, Dilemas de la cultura: antropologia, literatura y arte en la perspectiva posmoderna.
Gedisa, Barcelona, 2001, p. 318.

38 |bidem, p. 317.

20



explicamos con anterioridad, mientras que este es muy significativo en Foucault. Para
Clifford, cuando analizamos un discurso, tiene que haber una distincién entre las
afirmaciones personales del autor y las afirmaciones discursivas. Sin embargo, lo que
hace Said en Orientalismo, segun él, es presuponer que detras de los autores que analiza
en la obra, hay una experiencia orientalista que se representa a través del discurso,

pasando por alto analizar las afirmaciones personales que pueda realizar el autor.

Ahora bien, cuando analizamos un discurso, segun Clifford, en cierto sentido,
siempre se produce una especie de deslealtad con sus autores, porque se les conduce a
un reduccionismo. Poco importa lo que ellos como sujetos tengan que decir, sino que,
como delegados de la cristalizacion de la cultura a través del discurso, estan limitados
por los intereses econdmicos, politicos y sociales de la cultura. Para salvar esta
impresion reduccionista del autor, segun Clifford, tiene que haber un cierto rigor
metodoldgico y estilistico sobre lo que se esta escribiendo para que se libere al autor de
su intencionalidad o subjetividad. Esto si puede verse en Foucault, porque no es desleal
con los autores ya que no recurre a la intencionalidad del autor. En cambio, Said, en
palabras de Clifford, “abandona pronto todo analisis de afirmaciones orientalistas y pasa
a develar en el texto una tipica experiencia orientalista”®. No resulta nada facil escapar
a esa deslealtad y ese reduccionismo, ya que el autor se convierte en responsable debido
a esta perspectiva hibrida de afrontar el discurso a través de la tradicion y la experiencia.
Esto es algo que Clifford observa en el estudio que Said realiza de Marx a raiz del
andlisis de dos de sus textos, “La dominacién britanica en la India” y “Las
consecuencias futuras de la dominacidn britanica en la India”. En ellos, Marx realiza
una denuncia sobre cdémo Reino Unido ha ultrajado el sentimiento humano de la India a
través del imperialismo, motivo por el que Said acusa a Marx de subsumir a los

orientales bajo categorias artificiales como arabe, oriental o indio.

Said presenta al filosofo como un sujeto cuya experiencia personal humana, en
palabras del propio Clifford, “fue censurada por un proceso de rotulacion y abstraccion
orientalista”°. Es decir, lo que, critica Clifford es que lo que con anterioridad para Said
hacia de Marx un pensador condescendiente con el sufrimiento de los orientales termina
siendo absorbido por una experiencia orientalista propia del discurso colonial o lo que

es lo mismo, para Said, el hecho de que Marx se sitde en un ambito cultural que posee el

39 1bidem, p. 320.
40 |bidem, p. 320.

21



poder de crear y describir a Oriente, le convierte en participe del orientalismo, a pesar
de que en sus inicios fuera critico. Said, segun Clifford, est& describiendo aqui a Marx o
a cualquier autor occidental, como parte del discurso orientalista por el hecho de estar

adscrito en la propia cultura imperialista, y esto es lo que no comprende Clifford.

Asi pues, Clifford aprecia que cuando Said hace referencia en Orientalismo a
argumentaciones antropologicas esta encuadrando el orden establecido a través de una
busqueda cultural y, sin embargo, cuando actia como critico literario, o que hace es
hablar de la forma en la que Occidente interpreta o escribe sobre Oriente. Es decir, el
orientalismo es analizado desde las experiencias que el autor vive a lo largo de su vida.
Clifford atribuye a Said una postura de psicohistoriador diferenciandose de la manera de
analizar el discurso desde la postura del historicismo occidental, porque para Said hay
que ir “mas alla de las polaridades y oposiciones binarias del pensamiento historicista
marxista (voluntarismos versus determinismo, sociedad asitica versus sociedad

occidental, cambio versus estancamiento)”*L,

En este orden de cosas, en el que Said critica el historicismo marxista y analiza
los textos de Marx para ejemplificar esa experiencia orientalista que domina al autor a
través de las experiencias personales e histdricas, encontramos la critica de Ahmad. En
esos textos de Marx analizados por Said, como explica Clifford, Marx considera que el
Reino Unido debe actuar como un agente historico cuya “tarea es sentar los
fundamentos materiales de la sociedad occidental en Asia.”*? Y es precisamente aqui
donde Said inscribe a Marx en el orientalismo, segin el razonamiento marxiano, el
Imperio britanico contribuye a liberar a la India de la tirania de sus gobiernos, pero lo
hace, seguin Said, sin haber tenido una experiencia directa con la India. Ha sido la
tradicion orientalista la que hizo que Marx formase parte de la concepcién colonialista
de Oriente En este orden de cosas, Ahmad defiende a Marx por no haber estado nunca
en la India, ya que, de esta forma, lo que hacia Marx, era simplemente transcribir ideas
0 textos de otros autores que si que habian estado alli, como Bernier. No obstante, esto
es algo que avala la critica de Said a Marx. Asi, si este escribe sobre algo que no conoce
directamente, sino a través de textos de otro autor, Said acierta cuando afirma que la

opinion de Marx respecto Oriente estd condicionada por una experiencia discursiva.

41 Edward Said. “Repensar Orientalismo”, en Reflexiones sobre el exilio: ensayos literarios y culturales.
Debate, Barcelona, 2005, p. 212.

42 James Clifford, Dilemas de la cultura: antropologia, literatura y arte en la perspectiva posmoderna.
Gedisa, Barcelona, 2001, p. 319.

22



Said, al realizar esta critica a Marx, pasa, como hemos visto y Clifford observa,
de analizar afirmaciones orientalistas a centrarse en explicar que los discursos son
orientalistas por toda la experiencia orientalista de la que bebe el autor. Dicho esto,
podemos apreciar la diferencia que hay entre Said y Foucault respecto al andlisis del

discurso y su relacion con el autor. Ahmad coincide en esta critica con Clifford:

Foucault jaméas habria construido la historia de un discurso apoyandose en los
grandes textos canonicos: Said, en cambio, no observaria suficientemente estas
diferencias, porque es mas un critico literario que un filésofo [...] un heredero de la
gran tradicién filologica europea de la que procederian la eleccion de sus obras, su

forma de narrar, y su manera de referirse a los textos.*

Ahmad deplora que Said interprete a Marx de esta manera, y lo hace porque no
entiende como la perspectiva de Said en Orientalismo, a pesar de la relevancia que
obtuvo y el nuevo enfoque que generd en los estudios coloniales, pudo prescindir del
marxismo en su intento de superar la dominacion imperialista. Ahmad acusa a Said de
realizar una interpretacion antimarxista en la que no aborda a Marx desde una posicion
de analisis, sino desde una perspectiva ideoldgica. Es decir, a Said poco le importan los
aspectos positivos que pudiera tener el pensamiento marxista, sino que, para Ahmad, lo
que hace es evitar analizarlo por no compartir el pensamiento historicista propio del

marxismo.

No obstante, nuestro autor, lo que hace es una critica al historicismo porque lo
considera como legado del orientalismo, en tanto que supone uno de sus fundamentos
epistemoldgicos mas evidente. Esto es, en la medida en la que es el ser humano quien
crea la historia, y su relacién con el propio orientalismo o el conocimiento que posee de
otras culturas, nos lleva a considerar dicha historia como un producto occidental. Si
Occidente es quien ha representado y documentado a Oriente a través del conocimiento
que posee, y, ademas entendemos que la historia es creada por el historiador en base a lo
que acontece, percibe e interpreta, es l0gico pensar que ha existido una intencién por
evitar documentar cierto tipo de cosas sobre Oriente que no interesaban a los

orientalistas.

43 Marfa José Vega. Imperios de papel. Introduccion a la critica postcolonial. Critica, Barcelona, 2003, p.
115.

23



Asimismo, lo que nunca ha habido, segun Said, es una critica epistemoldgica
hacia el historicismo occidental, el cual ha ayudado a sustentar el poder econémico y
politico imperialista. La historia occidental es considerada como una recoleccion de
hechos no mediados por intereses politicos o econdémicos, es decir, una recolecciéon y
documentacién de los acontecimientos. Sin embargo, al decir esto se estan obviando las
consecuencias de las teorias de la acumulacion a escala mundial pues, como explica
Said:

a)dependen del mismo observador historicista que hace tres generaciones habia
sido orientalista o viajero colonial, b) de un esquema histérico mundial homogeneizador
e integrador que asimil6 a él desarrollos, historias, culturas y pueblos no sincrénicos, y
c)bloquean y eliminan criticas epistemolodgicas a instrumentos institucionales, culturales
y disciplinarios que vinculan la préctica integradora de la historia mundial con
conocimientos parciales del orientalismo y con la hegemonia occidental sostenida en el

mundo no europeo.**

El problema de todo esto, para Said, estd en la universalizacion y
autoconfirmacién que identifica al historicismo. Ahora bien, frente a esta problematica
que enfrenta al historicismo, Said, sigue el mismo tren de pensamiento que Bryan
Turner en Marx and the End of Orientalism. Para ambos, hay que crear una nueva
forma de analisis que desplace y descentralice el campo de estudio del historicismo, es
decir, y en palabras del propio Said: “Ir mas alla de las polaridades y oposiciones
binarias del pensamiento historicista marxista (voluntarismos versus determinismo,
sociedad asiatica versus sociedad occidental, cambio versus estancamiento.)”* Lo que
se estd proponiendo, ante esta universalizacion esencialista que tanto el historicismo y
como consecuencia el orientalismo crean, es una disolucion metodolégica que critique y
rompa con esa forma de generalizar e interpretar la historia por parte de occidente. Said
quiere romper con esto, centrando la critica, a nivel politico y tedrico, en la division del
trabajo y la dominacion occidental como lugar donde se dan los principales problemas
del historicismo, ademas de afrontar una dimension de anélisis tedrica, utopica y
libertaria. Pretende, como hemos visto, desmembrar los fundamentos del historicismo
para volver a reordenarlos mediante unas formas de conocimiento diferentes, y esto solo

es posible si se hace teniendo en cuenta que ese nuevo conocimiento se constituye

4 Edward Said. “Repensar Orientalismo”, en Reflexiones sobre el exilio: ensayos literarios y culturales.
Debate, Barcelona 2005, p. 212.
4 |bidem, p. 212.

24



resistiendo y sin seguir el predominio y el particularismo profesionalizado del

historicismo y las teorias reduccionistas.

Con todo esto, sin embargo, para Ahamd, Said no puede ser considerado como
un analista de los textos marxistas sino como un critico del marxismo ideologico. En
palabras de Maria José Vega, Ahmad “al asignarle el anti- le adjudica una posicién
ideoldgica en lugar de una posicién de andlisis.”*® Ahora bien, aqui surge una cuestion,
pues, si la interpretacion que Said realiza de Marx no difiere demasiado de la que hace
del resto de autores en la obra, ¢cémo es que Ahmad no acusa a Said de hacer lo mismo
con otros autores que analiza en Orientalismo? Por ejemplo, Said analiza mas textos de
Flaubert que de Marx y sin embargo Ahmad no lo considera anti-flaubertiano. Esto es
asi porque para Ahmad no debe darse el mismo tipo de analisis con Marx que con los
demas autores, ya que estos otros autores son literatos mientras que Marx no lo es.
Dicho en palabras de Maria José Vega, la critica de Ahmad presupone “la conviccion de
que la literatura es sélo literatura.”*’ Por este motivo, el analisis que se debe de hacer de
Marx debe ser diferente, pues, para Ahmad, se trata de una teoria politica que sustenta

todo su discurso.

Ademas, Ahmad considera injusto el estudio que Said hace de Marx, ya que se
basa solo en los dos textos mas renombrados que Marx escribié sobre la India. La
respuesta de Ahmad a Said gira en torno a la defensa del marxismo, en la que trata de
contraargumentar una de las tesis mas polémicas y, desde el punto de vista de los
estudios postcoloniales mas productivas de Said, la de que Marx participa del discurso
orientalista y, por lo tanto, colonial. Ahmad trata de restaurar la imagen de Marx y del
marxismo como una alternativa del imperialismo y del colonialismo. Razén por la que

reprocha a Said no atender a mas textos de Marx.

Ahora bien, como observa Maria José Vega, para conseguir una buena
interpretacion de Marx, Ahmad propone abordarlo desde el discurso de la economia
politica. Ahmad intenta liberar a Marx de la carga imperialista que Said le impone,
considerandolo creador de una nueva forma de rechazo tanto del poder colonial como
del discurso orientalista. La estrategia de Ahmad consistiria, segiin Vega, “en variar el

angulo de lectura y el contexto, y en predicar su pertenencia a una categoria que cree

46 Marfa José Vega. Imperios de papel. Introduccion a la critica postcolonial. Critica, Barcelona, 2003, p.
118.
47 |bidem, p. 119.

25



menos manchada de complicidades y que permite ignorar algunos contenidos explicitos

y molestos.”*®

En cambio, siguiendo a Vega, Said evidencia cémo los discursos occidentales
que hablan sobre la cuestion colonial, incluidos los de Marx, estan condicionados por un
discurso compartido sobre Oriente e impuesto por Occidente. Por este motivo, como

explica la estudiosa:

El caso de Marx pondria ejemplarmente de manifiesto como el compromiso
humano con el sufrimiento individual de los sometidos se diluye y desaparece ante las

generalizaciones discursivas que ocupan su lugar textual.*®

A modo de conclusion, como hemos visto, la constante defensa del humanismo
por parte de Said y la relacion con la metodologia de Foucault, el cual era
antihumanista, no iban a pasar desapercibidas para los criticos de su obra. Si ademas
afiadimos que Said no ofrece una alternativa para cambiar la dinamica orientalista, sino
que, por su parte, cuestiona una de las pocas opciones que se daban en Occidente acerca
del imperialismo occidental, como es el marxismo, no es de extrafiar que las criticas
recibidas fueran orientadas hacia esta direccion. Por esto, las criticas tanto de Clifford
como de Ahmad, se desarrollan en este sentido.

48 |bidem, p.p. 119-120.
49 |bidem, p. 118.

26



4, Conclusioén.

Hoy en dia, no podriamos entender el estudio de los discursos coloniales como
lo entendemos, si Said no hubiera escrito Orientalismo. La importancia que esta obra ha
tenido desde su publicacion hasta la actualidad y la ruptura que supuso con la forma de
estudiar el colonialismo anteriormente, hacen de ella una de las obras mas importantes
de nuestra época. Bajo mi punto de vista, esto es asi porque Orientalismo se puede
interpretar como una de las primeras obras que utiliza la metodologia foucaultiana para
analizar las estructuras de poder a traves de sus précticas discursivas. El trabajo que
Said realiza de la metodologia foucaultiana es crucial para entender como los discursos
coloniales se han arraigado en la idiosincrasia de la sociedad occidental, y no solo eso,
sino que entender la relacién entre Occidente y Oriente bajo la epistemologia de
Foucault evidencia que esta relacion ha sido, y es, mediada por intereses politicos y
econdmicos. No sé trata aqui de interpretar a Said como un seguidor de la filosofia
foucaultiana, pero si de percibirlo como un gran sabedor de que, la teoria del biopoder
realizada por Foucault es perfecta para comprender como Occidente se relaciona con

Oriente.

Ahora bien, esta relacion con Foucault, como hemos visto, se convirtio en una
gran problematica en las interpretaciones de la obra Said, como las de Clifford y
Ahmad, de las que me ocupé en el tercer apartado. Sin embargo, creo que el trabajo de
Said es esencial para abordar los discursos coloniales porque no utiliza a Foucault como
si fuera un incondicional de su pensamiento filoséfico, sino que, mas bien, trae su
metodologia sobre las relaciones de poder, para evidenciar que las practicas coloniales
han sido inscritas en la tradicion del pensamiento occidental de forma constitutiva,
como si de una practica naturalista se tratase. Said traslada el debate hacia el caracter
discursivo del colonialismo para argumentar que el orientalismo crea un discurso, ideas
e iméagenes de lo oriental a través del cual produce “verdad” sobre los territorios, las
personas y las culturas englobadas en la denominacion “Oriente”. En la linea de Robert

Young:

Lo que Said hizo fue trasladar la investigacion del colonialismo entre los

criticos culturales hacia sus operaciones discursivas, demostrando la conexion intima

27



entre el lenguaje y las formas de conocimiento desarrolladas para el estudio de otras

culturas y la historia del colonialismo y el imperialismo. 5

Said pretende evidenciar de qué manera el imperialismo ha creado una imagen
de Oriente a partir de su hegemonia. Imagen que ha sido establecida como verdad, a raiz
de estereotipos y prejuicios que de otras culturas habia. Nuestro autor, al igual que
Foucault, logra sacar a la luz como se organiza el poder hegemonico para que seamos
conscientes de ello. Asimismo, a pesar de la interpretacion que muchos lectores de
Orientalismo le dan a la obra, ésta no se debe considerar como una respuesta al
orientalismo como doctrina, sino, y esto es lo que me parece relevante, como una
novedosa forma de entender el conocimiento y su produccion, es decir, como el
conocimiento que podamos tener sobre algo, en este caso Oriente, no se asientan sobre
una verdad objetiva sino sobre interpretaciones adscritas a una cultura hegeménica. De
este modo, como sefiala Young, la obra de Said abri6 el campo para un nuevo ambito de
estudios que han tomado la denominacion de “critica postcolonial” y “estudios

postcoloniales”.

En sintesis, este trabajo nos ha aproximado a las implicaciones y aportes que la
obra de Said tuvo en relacion con los estudios coloniales. La contribucion de Said a una
nueva forma de abordar el colonialismo ha sido el eje central de este trabajo, en el cual,
se recoge, ademas, las principales criticas que recibi6 la obra analizada y sobre las
cuales se intenta aclarar cual fue el modo en que Said conjugé su amplio y diverso
bagaje tedrico con elementos del pensamiento foucaultiano al enfrentarse al anélisis del

colonialismo.

%0 Robert JC Young, “;,Qué es la critica poscolonial?” Pensamiento Juridico, N.° 27, Bogota, 2010, p. 4.

28



. Bibliografia

Clifford, J. Dilemas de la cultura: antropologia, literatura y arte en la
perspectiva posmoderna. Gedisa, Barcelona 2001.

Rodriguez Freire, R. “El Foucault de Said: notas excéntricas sobre unas
relaciones metropolitanas”. Revista Aisthesis n° 50, Chile 2011, pp. 42-53.

Said, E. Orientalismo. Traduccién de Maria Luisa Fuentes. Libertarias, Madrid,
1990.

Said, E. “Repensar Orientalismo”, en Reflexiones sobre el exilio: ensayos
literarios y culturales. Debate, Barcelona 2005, pp. 197-229.

Vega, M. J. Imperios de papel. Introduccion a la critica postcolonial. Critica,
Barcelona 2003.

Young, Robert JC, “;Qué es la critica poscolonial?”” Pensamiento Juridico, N.°
27, Bogotd, 2010, pp. 281-294.

29



