«as  Universidad
181  Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

Abderraman 111 Construccion y consolidacion del
poder en el Califato Omeya de Cérdoba.

Abderraman I11: Construction and consolidation of
the power in the Omeya caliphate of Cordoba.

Autor/es

Laura Ezquerro Herce

Director/es

Maria José Cervera Fras

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS

2019







RESUMEN

La figura de Abderraman Il resulta clave en el proceso de consolidacion y
construccion del poder en la Cdrdoba omeya de principios del siglo X. El nuevo
soberano hereda de su abuelo un reino inestable, fragmentado y que parecia augurar el
final de la dinastia, si bien el séptimo emir de los Omeyas cordobeses fue capaz de
revertir la situacion, alumbrando el periodo de mayor esplendor de la historia de al-
Andalus, el califato de Cérdoba. Tras largas y agotadoras campafias y respaldado por la
tranquilidad de gobernar sobre un al-Andalus consolidado, pacificado y donde el control
efectivo del poder por parte de los Omeyas era ya una realidad tangible, an-Nasir dedicé
los Gltimos afios de su vida a consagrar el poder omeya en Cordoba, consolidandose
Medina Azahara, su ciudad palatina, como la mas clara representacién simbdlica del
poder construido por Abderraman I1l.

Palabras clave: Abderraman 111, califato, al-Andalus, Omeya, Medina Azahara.

ABSTRACT

Abderraman’s 11l figure is indispensable in the process of consolidation and
construction of the power that the city of Cordoba would get in the beginnings of X
century. The new sovereign inherits an inestable and fragmentized kingdom from his
grand-father, which seemed to predict the end of the dynasty. However, the seventh
emir of the Omeya-cordobeses dynasty was able to revert the situation, reaching the
most splendorous period in the history of al-Andalus, the Caliphate of Cordoba. After
long and exhausting campaigns and backed up by the tranquility of ruling over a
consolidated al-Andalus, where the Omeyas had an effective power, an-Nasir dedicated
his last years of life to consecrate the Omeya power in Cordoba, consolidating Medina
Azahara, his palatine city, as the clearest symbolic representation of the power built by
Abderraman I11.

Key words: Abderraman l1ll, caliphate, al-Andalus, Omeya, Medina Azahara.






INDICE

INEFOAUCCION ... 6
Parte |. Consolidacion del poder..........cccoovevieeiiieevie e, 9
1. MArCO NISEOTICO ..vvveieiiiiiie et 9
2. La subida al poder de Abderraman Il1: Etapa emiral (912-929)......... 14
2.1. El Rebelde de Bobastro. Umar ibn Hafsun ...........cccccccooiiiiiiiec, 17

2.2 Trato concedido a 10S rebeldes............oeiiveiiiii i 23

3. Abderraman I Califa (929-961).........ccccoeieiiiiiiicecse s 25
3.1. Adopcion del titulo califal ............ccoveeiiiieir e 25

3.2. ¢(Por qué Abderraman Il1 se intitula califaen el 9297 ..........ccccovvviivevneeenen. 27

3.3. Politica Califal ............cccvieiiiee e 30
3.3.1. La politica de contencion en [as Marcas ...........cccevvveeiieeeiiee e 30
3.3.2.La mirada al Norte de Africa. El peligro Fatimi..........c.ccccevevevvvieeeeeeenenenenenae, 34

3.3.3. Simancas. Los limites del poder califal ...........c.cccooveiviiiiiii e, 35
Parte I1. Medina Azahara como simbolo del poder califal..... 40
CONCIUSIONES ..., 48
Bibliografia..........cccoooiuiiiieccecc s 51
AANEBXOS ...ttt 54


file:///C:/Users/USUARIO/AppData/Local/Temp/Plantilla_WORD_PFC-IT_ETSIT_1.doc%23_Toc362464607
file:///C:/Users/USUARIO/AppData/Local/Temp/Plantilla_WORD_PFC-IT_ETSIT_1.doc%23_Toc362464609
file:///C:/Users/USUARIO/AppData/Local/Temp/Plantilla_WORD_PFC-IT_ETSIT_1.doc%23_Toc362464610
file:///C:/Users/USUARIO/AppData/Local/Temp/Plantilla_WORD_PFC-IT_ETSIT_1.doc%23_Toc362464613




INTRODUCCION

El interés por la figura del que se consolidaria como el primer califa de al-
Andalus, es el punto de partida en la elaboracién del presente trabajo. En consecuencia,
la voluntad de analizar su gobierno como una época transcendental en la historia de los
musulmanes en la Peninsula Ibérica, siendo los ejes vertebrales del andlisis, la
construccion y la consiguiente consolidacién y legitimacién del poder omeya
emprendida por Abderraman, y que tendra en Medina Azahara su mas claro exponente.
Analizando asi el papel jugado por Abderraméan Il dentro del proceso de construccién y

consolidacion del poder que abriria las puertas al califato y que continuaria tras él.

Abderraman 111 seré capaz en apenas diecisiete afios de poner fin al escenario de
rebeldia que imperaba en al-Andalus, acabando con la conocida fitna final del emirato,
inaugurando asi un nuevo periodo en la historia de los musulmanes en la Peninsula
Ibérica, el califato de Cdrdoba. El afio 929 inaugura una nueva coyuntura politica,
social, economica, cultural y religiosa en al-Andalus, a la que la historiografia tilda de
forma unanime como la época mas brillante de la historia de los musulmanes en la
Peninsula Ibérica. Tal es asi que el historiador suizo Titus Burckhardt llega a afirmar
que «probablemente el radio de accidn de la civilizacion islamica hispana habria tenido
menor alcance, si no hubiera sido por la fundacién del Califato de Occidente, que le

proporciond un centro tanto espiritual como politico».t

El califato estara ligado desde su creacion a la figura y obra de Abderraman Ill,
de ahi la necesidad de preguntarse la relacion intrinseca entre el califato y quien seria su
fundador en el contexto de la Cérdoba omeya de principios del siglo X. ¢Por qué fue
Abderraman 111 y no alguno de sus antecesores quien daria el paso de intitularse califa?
Una cuestion gue ha sido frecuentemente debatida entre historiadores, medievalistas y
arabistas, que tratan de precisar las causas que impulsaron a Abderraman en los albores

del afio 929 a instaurar el califato.

! Burckhardt, Titus, La civilizacion hispano-arabe, version espafiola por Rosa Kuhne Brabant, Ed.
Alianza Universidad, Madrid, 1985, pg. 43.



Bajo esta premisa, y dada la importancia de comprender la voluntad en la
consolidacion del poder llevada a cabo por Abderraman Ill desde el inicio de su
reinado, resulta necesario abordar en primera instancia la coyuntura socio-politica en la
que el sucesor del emir Abd Allah llega al trono cordobés en el afio 912. Solo
conociendo el contexto de inestabilidad, disidencia y practica independencia de algunos
territorios que imperaba en al-Andulus, asi como el peligro que desde el afio 909
entrafiaba en el Norte de Africa la presencia del califato Fatimi, amenaza politica militar
y religiosa para los omeyas cordobeses al otro lado del Estrecho, estaremos en
condiciones de entender la llegada del califato en la persona y el reinado de an-Nasir.

El califato no supuso necesariamente el fin de las hostilidades para Abderramén
I11, si bien ahora contaba con la ventaja de reinar sobre un al-Andalus mayoritariamente
leal a su soberano. De manera que el recién nombrado an-Nasir dedicara sus primeros
afios como califa a las tres grandes empresas que vertebran la politica califal: En el
plano interior, la cuestion de las marcas fronterizas y, fuera de sus fronteras, dos
escenarios preferentes, EI Norte de Africa y la frontera con los reinos cristianos. En este
altimo frente, an-Nasir experiment6 una importante derrota que, tal y como relatan sus
cronistas, implicaria un antes y un despues en la vida del califa. Abandonando su faceta
militar y guerrera, Abderraman 111 dedicard los siguientes afios de su reinado a la
construccion de su ciudad-palatina, Medina Azahara, una ciudad que ejemplificaria a
través de su grandeza y colosal belleza, la obra de su fundador y que pretendia
consolidarse en si misma, como la mas clara representacion y manifestacion del poder

califal omeya.

La metodologia seguida en la elaboraciébn del trabajo consiste
fundamentalmente en el uso, consulta y analisis de fuentes secundarias. En este sentido,
podemos afirmar que nos hemos encontrado con una bibliografia nutrida en torno a la
figura de Abderraman I1l. Son numerosas las publicaciones, que a modo de analisis
bibliogréafico, establecen un recorrido cronologico alrededor de la vida y obra del que
fuese el primer califa cordobés. Desde la reputada arabista Maribel Fierro con su obra
Abderraman Il y el califato omeya de Cordoba, hasta Emilio Cabrera al frente de
Abderraman 111y su época, un trabajo en el que figura como coordinador, sin olvidar la
aportacion de Julio Valdedn Baruque con un acertado analisis en Abderraman 111y el

califato de Cérdoba. Consolidandose asi todas ellas, como obras de referencia en el

7



desarrollo del presente trabajo, puesto que abordan en primera plana el objeto de estudio
planteado.

Asi mismo, cabria destacar el papel de las fuentes cronisticas, testimonios que
emanan directamente desde el epicentro de la corte palatina de Abderraméan Ill, siendo
las mas resefiable el Mugtavis V de Ibn Hayyan. La obra del cronista personal del califa
fue editada y traducida por M@ Jesus Vigera y Federico Corriente, configurdndose como
el principal medio para conocer de primera mano las vicisitudes que rodearon la figura
de an-Nasir. A pesar de tratarse de un trabajo muy valioso, puesto que fue concebido
por su autor en el marco histérico-cronoldgico que nos ocupa, debe abordarse su lectura
con la debida cautela, puesto que se trata de una fuente tremendamente subjetiva, que

ofrece una vision parcial y siempre favorable a los intereses omeyas.

Junto a las obras capitales que abordan la figura de Abderraman como eje central
de su analisis, destacan otras muchas que a pesar de no ser tan generalistas, nos aportan
datos muy significativos. Entre ellas la obra de Eduardo Manzano Moreno,
Conquistadores, emires y califas que ofrece una vision de conjunto, asi como
interesantes analisis alrededor de las causas que pusieron fin a la fitna final del emirato.
En relacion con la cuestion de Simancas, cabe destacar el minucioso estudio de Pedro
Chalmeta que lleva por titulo “Simancas y Alhandega”. Asi mismo, y para la parte
concerniente al analisis de Medina Azahara como la manifestacion mas clara y tangible
de la representacion del poder califal omeya, cabe subrayar las obras de Antonio
Vallejo, Leopoldo Torres Balbas y Rafael Castejon. Asi como las publicaciones de
Miguel Barcel6 y Fernando Valdés que nos permiten adentrarnos en el ambito de la

diplomacia califal omeya.



PARTE I. CONSOLIDACION DEL PODER

1. MARCO HISTORICO

Para poder advertir correctamente la transcendencia del califato Omeya de
Cordoba es necesario retrotraerse a la coyuntura sociopolitica de finales del emirato, ya
que si no tenemos en cuenta el contexto previo, no estaremos en condiciones de
comprender como pudo llevarse a cabo la consolidacion del califato Omeya en al-
Andalus y el significado que su instauracion comporto.

El primer contacto de los musulmanes con la Peninsula Ibérica se produciria en
el afio 711, en el contexto de la gran expansion territorial del islam, que sale de su
nucleo original, la Peninsula Arabiga, para dominar en tal solo un siglo los territorios
comprendidos desde La India hasta la localidad francesa de Poitiers. A partir de este
momento se consolidaria la presencia musulmana en la Peninsula Ibérica, que en el afio
756 daria un giro a su evolucion, al instaurarse por parte del unico superviviente de la
dinastia Omeya, Abderraman I, el emirato independiente. Abriéndose asi una nueva
etapa en la historia de al-Andalus que en la practica supuso romper las relaciones con
Bagdad, ciudad donde la dinastia Abbasi construyo su capital tras llevar a cabo la

matanza contra la familia Omeya cuya capital se encontraba en Damasco.

El emirato independiente se consolidé en la figura de Abderraman I, quien tal y
como refleja Eduardo Manzano Moreno en su obra, Conquistadores: Emires y Califas,
pudo hacer valer su genealogia, ponerse en contacto con clientes (mawali) de su familia
y obtener de ellos el amparo que buscaba para combatir al gobernador Yusuf al-Fihri?.
Una victoria, que el historiador madrilefio vincula de forma directa con el apoyo que el
pretendiente Omeya obtuvo por parte de las redes clientelares favorables a los Omeyas
existentes en al-Andalus: «Estas gentes fueron el nucleo de la faccidon que articuld las

pretensiones omeyas y que a la postre derroté a todos sus rivales».?

2 Manzano Moreno, Eduardo, Conquistadores, emires y califas: los omeyas y la formacion de Al-Andalus,
Ed. Critica, Barcelona, 2006, pg. 189.
* Ibid., pg. 190.



No obstante, esta tesitura dista considerablemente de la que nos encontremos a
finales del siglo IX y comienzos del X, periodo especialmente complicado para la
dinastia Omeya en La Peninsula Ibérica tal y como refleja Abderramén I11y el califato
Omeya de Cordoba, un trabajo de Maribel Fierro en el que plantea que «los Omeyas
andalusies atravesaban el peor momento de su historia»®. Ello es asi puesto que la
autoridad del emir apenas traspasaba los limites urbanos de Cérdoba, una situacion de
fuerte inestabilidad en el interior que vendria acrecentada con la proclamacion del
califato fatimi en el Norte de Africa en el afio 909, un episodio que supuso en la préactica
un duro golpe contra la autoridad y la legitimidad de la dinastia Omeya en al-Andalus.

Por lo tanto, a comienzos del siglo X al-Andalus se enfrenta a una doble
amenaza, por un lado interna, marcada por la fragmentacion politica que supondra en la
practica la descentralizacion y la péerdida del poder emiral, a causa de rebeldes que se
haran con el dominio efectivo de los territorios que controlaban. Por otro lado, existe
también un importante foco de inestabilidad externa, perceptible por la instauracion del
califato Fatimi en el Norte de Africa, de ideologia shi’i. En definitiva, un gobierno
afectado en el plano, no solo territorial o politico, sino también en el simbolico, supone
para muchos arabistas, historiadores e investigadores el punto de partida para entender
la posterior evolucion de la historia andalusi que nos llevaria a la proclamacion del
Califato de Cordoba en el afio 929.

La fragmentacion territorial y por ende politica protagonizara los altimos afios
de la historia del emirato Independiente, a cuyo frente se encontraba el emir Abd Allah.
Esta situacién vendria articulada por continuas revueltas protagonizadas por humerosos
rebeldes que desafiaban la autoridad emiral, con el objetivo Gltimo de hacerse con el
control real de sus territorios. En definitiva, un escenario de inestabilidad que derivo en
una autentica fitna®, puesto que a lo largo y ancho de al-Andalus la desunion y practica
independencia de los sefiores locales que controlaban las ciudades, reducia el control

efectivo del emir a los territorios aledafios de Cordoba.

4 Fierro Bello, Maria Isabel, Abderraman Il y el califato omeya de Cérdoba, Ed. Nerea, Donostia-San
Sebastian, 2011, pg. 69.

>Término arabe que hace referencia a una etapa de desunion y disidencia politico-religiosa. Asi es como
denominan las fuentes arabes a esa época de rebeliones de la segunda mitad del siglo IX. (v.EI)

10



Son muchos los historiadores que han dedicado sus trabajos e investigaciones a
tratar de determinar el mapa politico-territorial que definiria la situacion de inestabilidad
y revuelta continuada descrita con anterioridad. En esta linea cabe atender de nuevo a la
obra de Maribel Fierro, Abderraman 1ll y el califato Omeya de Cdrdoba, donde se
atribuye a estos rebeldes un origen muladi, una tesis que también sostiene el historiador
cordobés Emilio Cabrera en la obra en la que figura como coordinador, Abdarrahman
I11'y su época, en la que afirma: «Es entre los grupos muladies donde parece ser mas
evidente el rechazo hacia el centralismo representado por los Omeyas de Cordoba.»®

Emilio Cabrera también se hace eco en su trabajo de la especial situacién de
inestabilidad en las marcas fronterizas, véase Zaragoza, Toledo o Mérida. Llegando a
afirmar que vivieron en un estado de «semiindependencia»’, donde el poder central no
estaba en condiciones de imponer sus propias direcciones de gobierno. Esta situacion
fue posible gracias a la necesidad de defensa de la frontera, resultando inevitable para
los sefiores fronterizos emplear la financiacion militar de los gobernadores cordobeses
para suplir sus intereses particulares. Todo ello culminara en la construccion de
verdaderas dinastias que monopolizarian el poder de generacidn en generacion, como es

el caso de los Tuyibies en Zaragoza o los Banu Razin en la Marca Media.

No obstante, ambos historiadores reparan en que lo mas llamativo dentro de este
proceso de desintegracion territorial e inestabilidad politica, es la aparicion de
principados muladies, al frente de los cuales habria que situar a quienes Maribel Fierro
define como “sefiores feudales”, cuyo poder se retrotrae a la etapa preislamica.
Consolidandose estos lideres muladies como descendientes de los sefiores visigodos,
que vivian de las rentas pagadas por los campesinos que trabajaban en tierras sobre las
que se ejercia un poder feudal®. Una tesis que también comparte el reputado arabista
Manuel Acién quien en su obra Entre el feudalismo y el Islam, en relacion con los
rebeldes muladies afirma: «en absoluto son unos advenedizos aparecidos ex novo, sino
que cuentan con ascendientes que los vinculan con las antiguas clases dirigentes».®

Entre ellos el caso paradigmatico, dada la relevancia que tendra en el proceso de

Cabrera Mufioz, Emilio, “La pacificacién de al-Andalus”, en Cabrera Mufioz, Emilio (coord.),
Abdarrahman 111y su época, Ed. Caja Provincial de Ahorros de Cordoba, Cérdoba, 1991, pg. 15.

7 Ibid., pg. 16.

8 Fierro Bello, Maria Isabel, Abderraman Ill..., pg. 78.

°Acién Almansa, Manuel, Entre el feudalismo y el islam: Umar Ibn Hafsun en los historiadores, en las
fuentesy en la historia, Ed. Universidad de Jaén. Servicio de publicaciones, Jaén, 1997, pg. 91.

11



unificacién y pacificacion emprendido posteriormente por Abderraméan I11, sera el del
rebelde de Bobastro, Omar ibn Hafsun.

Tal y como advierte Eduardo Manzano Moreno en su trabajo, Conquistadores,
Emires y Califas, todos los rebeldes comparten un mismo patrén: «gentes destacadas,
cuyos ancestros llevaban ocupando un determinado lugar desde generaciones,
comienzan en la segunda mitad del siglo 1X a romper vinculos con Cordoba ante la
impotencia creciente de los emires Omeyas»®. Otro de los rasgos comunes en este
grupo de rebeldes muladies que también recoge Manzano Moreno, es el hecho de que
muchos de ellos formaron parte de la administracion emiral antes de enfrentarse a ella,
el propio Omar ibn Hafsun habia sido miembro del ejercito del emir Muhammad e

incluso participé en campafias antes de huir para refugiarse en los montes de Malaga.

El cuestionamiento de la legitimidad omeya y la evidencia de que podian sacar
mas ganancias como rebeldes que como colaboradores y clientes del emir, dio alas y
fortalecio a estos poderes locales. Definir esta coyuntura desde el punto de vista
institucional resulta especialmente complicado. Por su parte Wasserstein ha usado el
término de “quasifederal political system”, tal y como recoge Emilio Cabrera en
Abdarrahaman 111 y su época, quien afirma que hay base mas que suficiente para
Ilamarlo, si no feudal, si, al menos, parafeudal. Estableciendo asi un paralelismo con

otros paises de Europa en la época llamada de las “castellanias independientes”. !

Al otro lado, Cordoba la capital del emirato se habia visto reducida a un mero
sefiorio mas de entre los que proliferaban en ese momento por al-Andalus. Un escenario
especialmente complicado para la ciudad que pretendia consolidarse como la urbe
monopolizadora del poder omeya, y que habia visto mermado su &mbito de influencia a
los aledafios de la capital emiral. Todo ello ademas, debe contemplarse desde la
perspectiva de una fuerte crisis de legitimacion interna de la dinastia Omeya, como

ponen de manifiesto las profecias que auguraban el rapido final de la misma.

A la situacién de inestabilidad interna creada por la fragmentacién de al-Andalus
en una especie de mosaico, habria que sumar el peligro que para los Omeyas supuso
desde el afio 909, la implantacion del Califato Fatimi al otro lado del estrecho de

Gibraltar, en el Norte de Africa. A la dinastia que estaba al frente del poder se la

¥Manzano Moreno, Eduardo, Conquistadores, emires y califas..., pg. 345.
1 Cabrera Mufioz, Emilio, “La pacificacion de al-Andalus™..., pg. 17.

12



conocia bajo el nombre de Fatimi debido a que, tal y como sefiala Julio Valde6n
Baruque, reivindicaban la descendencia de Fatima, la que fuese la hija del Profeta.
Desde su perspectiva tanto los primeros califas, como los Omeyas y Abbasies no eran
sino unos puros usurpadores.? No obstante, la situacion se complicaria debido a que el
rebelde por excelencia, el ya mencionado Umar ibn Hafsun, en su busqueda de aliados
enemigos de los Omeyas cordobeses, se puso en contacto con emisarios fatimies
quienes entablaron relaciones entre el fundador del califato Fatimi, Ubayd Allah, y el

conocido rebelde de Bobastro, a través de las cuales este ultimo recibiria ayuda naval.

Los Fatimies suponian una amenaza politica y militar pero también religiosa,
puesto que desde la Optica de los Omeyas cordobeses, defensores de la tradicion sunni,
los Fatimies, shi'ies (isma’ilies), se configuraban como peligrosos herejes. Los Omeyas
tenian muy presente el pasado antishi'i de sus antecesores, los califas de Damasco. Esta
postura explica en gran medida por qué la identidad andalusi se forjo como antishii

MAs que casi mas que como sunni.

El movimiento politico-religioso que habia llevado a Ubayd Allah, el primer
califa de la dinastia Fatimi, al poder en el afio 909, también seria responsable del envio
de agentes propagandisticos a al-Andalus durante el ultimo tercio del siglo IX, entre
ellos cabe sefalar la figura del agitador Abu Ali as-Sarray que tan destacado papel

desemperid en la rebelion de 1bn al-Quitt, en tiempos del emir cordobés Abd Allah. 3

Ambos imperios pretenderan dominar el Magreb, con el propdsito Gltimo de
controlar la navegacion por el estrecho de Gibraltar y el Mediterraneo Occidental. Esta
rivalidad dara lugar a una serie de guerras, cuyas consecuencias influiran en los destinos
de al-Andalus y el Norte de Africa, con capital en Kairuan. Un clima de enfrentamiento
donde entrara en juego una intensa actividad politica, con su consiguiente propaganda

religiosa para atraerse a los reyezuelos bereberes.

2y/aldeén Baruque, Julio, Abderraman 111y el califato de Cérdoba, Ed. Debate, Barcelona, 2001, pg.
126.
3Fierro Bello, Maria Isabel, Abderraman IiI..., pg. 135.

13



2. LA SUBIDA AL PODER DE ABDERRAMAN III: ETAPA
EMIRAL (912-929)

Ante este clima de inestabilidad y deslegitimacion era necesaria la sucesion del
emir Abd Allah en un heredero que restaurase el prestigio de la dinastia Omeya. En este
punto la familia necesitaba un sucesor fuerte que hiciese frente a tales adversidades y
que supusiese en la practica una reminiscencia de Abderraméan I, con el objetivo de
volver a fundar la dinastia y devolverle la gloria. Esta reminiscencia se manifest6 en la
necesidad de vincular al futuro heredero con el Omeya que habia sobrevivido a la
matanza a manos de los Abbasies para llegar a al-Andalus, donde consolidaria la sede
del poder omeya. Esto ha llevado a numerosos historiadores a tratar de establecer
similitudes entre ambos, haciendo hincapié en el uso simbolico de la kunya Abu I-
Mutarrif, indicando asi que el Omeya que lleva ese nombre se llama como el fundador
de la dinastia®. Entendiendo asi el empleo de dicha kunya como un elemento revelador
de las circunstancias en las que se re-construyo la legitimidad omeya durante la época
que precedid al acceso de Abderramam 111 al trono®. En definitiva y tras la muerte de
Abd Allah, su nieto Abderraman 11l se convertiria en el afio 912 en ese lider poderoso
capaz de reconstruir el poder en al-Andalus y contrarrestar la aparicion de su peligroso

rival, el califato Fatimi.

De tez blanca, ojos oscuros algo rojizos, rostro atractivo, corpulento. Sus piernas
eran cortas, hasta el punto de que su estribo, por esta razon, bajaba apenas un palmo de
la silla. Cuando montaba a caballo de parecia talla aventajada; pero, a pie, resultaba
bastante bajo.'® Este es el esbozo fisico que trazan los cronistas palatinos y que nos
permite imaginar el aspecto y los rasgos caracteristicos del futuro califa. Estas mismas
fuentes palatinas nos dicen que Abderraman Il fue asociado al poder en vida de su
abuelo el emir Abd Allah, quien lo prefirié a todos sus hijos, siendo asi el primer emir
que llegaria al trono sin ser hijo del anterior. Asi mismo, relatan que el pequefio
Abderraman vivia con su abuelo en el alcazar, cosa que no hacian sus hijos, vy este lo
hacia sentarse en el trono en las recepciones oficiales, lo cual avala la tesis del prestigio

del futuro heredero antes de acceder al poder. Inclusive en su lecho de muerte, Abd

41bid., pg. 70.

5Fierro Bello, Maria Isabel, “Por qué ‘Abd al-Rahman III sucedi6 a su abuelo el emir ‘Abd Allah”
Al-gantara. Revista de estudios &rabes, vol. 26, fasc. 2, 2005, pp.357.

%Una Cronica anonima de Abd al-Rahman 111 al-Nasir, ed. y trad. E.Lévi-Provencal y Emilio Garcia
GOmez, Madrid, 1950, pg. 89.

14



Allah entreg6 su anillo a su nieto, lo cual era una forma simbdlica de designarle como

su sucesor.t’

El 15 de octubre del afio 912 subia al trono cordobés un joven Abderraméan il
que apenas contaba con 21 afios de edad, tras una serie de intrigas palaciegas por las que
su predecesor, el emir Abd Allah, mando6 asesinar a dos de sus hijos y a algunos de sus
hermanos como el emir al-Mundhir. Tal y como indica la Cronica Anénima, los altos
dignatarios de la dinastia también pudieron ver en el joven Abderraman las aptitudes
para encabezar esa lucha contra los peligros que amenazaban la pervivencia de la
dinastia Omeya, tal seria asi que dicha cronica no duda en afirmar que la entronizacion
como emir, del que fuera afios méas tarde el fundador del califato de Cdrdoba se hizo
facilmente y sin oposicion®. No obstante y tal y como advierte en su trabajo la doctora
Maribel Fierro, a pesar de que las cronicas palatinas se configuren como una opcion
muy valiosa para conocer la Cordoba omeya, hay que recordar que estas fuentes se
compilan en época califal y en ellas hay que suponer una predisposicion, si no intencion
clara, de asentar la legitimidad de la sucesion del emir Abd Allah en la persona de su

nieto.®

Buena cuenta del apoyo inicial con el que conto el sucesor de Abd Allah, da este
fragmento testimonial pronunciado por un tio de Abderraman en la ceremonia de la jura
de este y que ha llegado hasta nosotros recogido por la Crénica anénima de Abd al-
Rahman I11 al- Nasir. «jPor Dios! Sabedor de lo que hacia te escogio para gobernarnos
a todos, altos y bajos.»? Al apoyo de los miembros de la familia, se uniria en el
contexto de la ceremonia de la jura, el respaldo de los individuos notables de la tribu de
Qurays, asi como los clientes (mawali) omeyas, junto con gentes de relieve entre los
moradores de Cordoba. A ello habria que sumar el apoyo popular a través de una
ceremonia celebrada en la mezquita mayor de Cdrdoba y que las fuentes cuentan que se
prolongd durante los dias de la semana. Asi mismo, se enviaron cartas a los

gobernadores (‘ummal) de todas las coras pidiéndoles acta de fidelidad.?

Fierro Bello, Maria Isabel, Abderraman I11..., pg. 70.

8Una Cronica anénima de Abd al-Rahman IllI..., pg. 91.
19 Fierro Bello, Maria Isabel, Abderramdn III..., pg. 70
20Una Crénica anénima de Abd al-Rahman IlI..., pg. 92.

ZLArjona Castro, Antonio, Cdrdoba en la historia de Al-Andalus: desarrollo, apogeo y ruina de la
Cordoba Omeya. volumen I: De la conquista al final del emirato omeya (711-929), Ed. Real Academia de
Cordoba, Instituto de Estudios Califales, Cdrdoba, 2001, pg. 253.

15



El emir Abderraméan 111 dio sobradas muestras, casi desde sus primeros dias de
gobierno, de un talante completamente diferente al que habia ofrecido su abuelo, Abd
Allah. Una tesis sostenida ya en el siglo XIX por el insigne arabista francés Dozy «a la
politica circunspecta y tortuosa de Abd Allah, sustituyé una politica franca, atrevida y
audaz».?> Una politica, en definitiva, que versaba en torno a un objetivo principal:
restaurar, lo antes posible, el prestigio y la autoridad de los Omeyas. Reto que
Abderraman 11 acat6 desde los primeros dias de su reinado, y que inicialmente orientd
hacia la situacion de semiindependencia en que se encontraban en aquellas fechas tantos
territorios de al-Andalus. Una tarea que incluiria, en palabras de Valdedn Baruque,
«conquistar las zonas controladas por los disidentes y acabar de una vez con la peligrosa

rebelion dirigida por Umar ibn Hafsun en las propias tierras andaluzas.»?®

La prioridad del emir se dirigio a los territorios cercanos a la capital, Cordoba, y
por ello hasta que no se sintié seguro en el frente cercano no lanzé campafias militares
en las regiones fronterizas.?* Asi mismo, puso mucho énfasis en fortalecer al maximo al
ejército, al mismo tiempo que procurd contar con una poderosa marina de guerra, esta
altima proyectada para cortar las posibles comunicaciones de los disidentes de al-

Andalus con las tierras del Norte de Africa.

Atendiendo a la opinién expresada por el cronista al-Razi, que recoge Julio
Valdedn Baruque en su estudio, «Ecija fue la primera ciudad conquistada al pais de los
disidentes en tiempos de Abderraman 111.»* Una campafia de la que también se hace
eco la Croénica del Califa Abdarrahman Il an-Nasir entre los afios 912 y 942,
popularmente conocida como Mugtabis V, obra de referencia para conocer el gobierno
de Abderraman 111 de manos de quien fuera su cronista: «Ecija, cercana como esta de la
sede califal, constituia para ésta un muy serio escollo, por el espiritu cismatico,
insumiso y petulante sin limites de sus moradores, que durante largo tiempo maltrataron
corazones e hirieron pechos, hasta que an-Nasir, tan pronto fue entronizado, la hizo
blanco de su resolucion y meta de su empefio y decision, enviando a ella a su chambelan
Badr.»?® Asi el Mugtabis V de Ibn Hayyan, recoge las sucesivas camparfias y empresas

militares acometidas por Abderraman Ill. Estas resultan incalculables como para llevar

22 \/aldedn Baruque, Julio, Abderraman Ill..., pg. 109.

23 |bid., pg. 108.

24 Fierro Bello, Maria Isabel, Abderramdn I11..., pg. 47.

% Valdedn Baruque, Julio, Abderraman Ill..., pg. 112.

%1hn Hayyan, Cronica del Califa Abdarrahman I11 An-Nasir entre los afios 912 y 942 (al-Mugtabis V),
trad. M2 Jesus Viguera y Federico Corriente, Ed. Anubar, Zaragoza, 1981, pg. 52.

16



a cabo un estudio detallado y pormenorizado de las mismas, puesto que tal y como
sefiala el historiador cordobés Emilio Cabrera: «Hacer un recuento de los ndcleos de
disidencia que habian surgido o se habian afianzado en la segunda mitad del siglo 1X

podria resultar interminable.»?’

No obstante resulta necesario sefialar los episodios mas paradigmaticos y
resefiables, que permitirian categorizar a Abderraman como el pacificador de al-
Andalus. En este sentido y siguiendo la l6gica del emir de atender en primer lugar al
dominio de los territorios proximos a la capital, destacarian las campafias emprendidas
en las localidades andaluzas de Jaén, Elvira, Malaga, Sevilla, Carmona o Niebla. Asi
mismo hacia el afio 916 dirigi6 empresas militares hacia la zona del Levante, donde
cosecho importantes éxitos como la toma del Castillo de Orihuela, capital de la cora de

Tudmir y la mas inexpugnable y antigua de sus fortalezas.?®

Hazafias descritas por los cronistas palaciegos pero también cantadas por poetas
coetaneos al emir, a quien dedicaron versos haciéndose eco de su valor y destreza en el
campo de batalla. De los numerosos ejemplos que han llegado hasta nosotros, cabe
destacar el que el poeta Ibn Abd Rabbihi compuso con motivo de la toma del castillo de

Monteledn en la cora de Jaén.?°

2.1. EL REBELDE DE BOBASTRO. UMAR IBN HAFSUN

Abderraman 11l sabia que para reducir a unidad el fraccionamiento de al-
Andalus debia atender el foco de rebeldia por antonomasia que existia en el emirato
cordobés, y que se configuraba en la persona de Umar ibn Hafsun. Como acabamos de
sefalar, la revuelta encabeza por Ibn Hafsun se consolidaba sin duda como la mas
peligrosa para la integridad del estado cordobés, si bien este ya se habia revelado en la

zona de Malaga hacia el afio 878 cuando era emir de Crdoba Muhammad I.

Sobre el origen del conocido rebelde de Bobastro, dedica Julio Valdedn
Baruque un apartado interesante en su obra, en este sentido el catedratico vallisoletano

sefiala que, a pesar de que la vieja historiografia lo ha presentado como un caudillo del

2'Cabrera Mufioz, Emilio, “La pacificacion de al-Andalus”... pg. 16.
2Una Crénica anénima de Abd al-Rahman I1I..., pg. 122.
29 Ver Anexo |

17



bando hispano en al-Andalus, que lucho con todas sus fuerzas contra los descendientes
de los invasores del afio 711. Hoy en dia después de haber tenido lugar arduos y
animados debates historiograficos, se considera que el conflicto sostenido entre Umar
ibn Hafsun y el poder central cordobés, se trata méas bien de la disputa entre el estado
islamico, en vias de indiscutible consolidacion, y los defensores de viejos esquemas
sociales, como los grupos tribales o los linajes aristocraticos muladies, estos Gltimos en
buena medida herederos de la nobleza hispanogoda, bafiada en las aguas del
protofeudalismo.®® Este dltimo parece ser que seria el caso de Ibn Hafsun, quien
contaria con un antepasado visigodo a quien las fuentes llaman Marcelo. Este como
muchos otros nobles tras la invasion musulmana de la Peninsula Ibérica, adoptd la

religion islamica.

Tal y como sefialabamos, en el afio 878 y al frente de los muladies descontentos,
Umar ibn Hafsun comienza su periplo rebelde que estard& marcado por numeroso
bandazos, que le llevarian desde mostrar su adhesion al poder central cordobés, llegando
a ser nombrado gobernador de la cora de Rayya por el emir Abd Allah, hasta adoptar el
cristianismo, siendo enterrado como tal tras su muerte en el 918. Desde este momento y
hasta la conquista de Bobastro, en el afio 928, la accion rebelde que él habia iniciado
continud en sus cuatro hijos, Chafar, cristiano declarado, Sulayman, Abd al-Rahman y
Hafs.

La rebelion iniciada por Ibn Hafsun en el 878 en la zona de Méalaga culminé con
una importante derrota, a raiz de la cual seria trasladado a Cordoba para formar parte del
ejercito irregular, (hasham), puesto que no era arabe ni cliente. Fue esta experiencia la
que demostrd a Ibn Hafsun las limitaciones que comportaba su origen, y sobre todo que
lo que el emir le ofrecia era inferior a lo que podia conseguir actuando por su cuenta.3!
En esta linea, Maribel Fierro sostiene que la revuelta de los muladies y en particular la
de Umar Ibn Hafsun, estaria motivada por su derecho a compartir el poder y a obtener

las recompensas econdmicas y sociales en igualdad de condiciones con los arabes.®2

La tesis del origen rebelde de los muladies y en particular de Umar ibn Hafsun
secundada por Maribel Fierro, se apoya en un fragmento del al-Bayan al-Mughrib de

Ibn Idhari, texto en el que el escritor arabe recoge una famosa arenga de Ibn Hafsun a

30 valdedn Baruque, Julio, Abderraman Ill..., pg. 118.
31 Fierro Bello, Maria Isabel, Abderramdn I11..., pg. 80.
%2 |bid., pg. 80.

18



sus seguidores, en la que se pone de manifiesto la indignacion y la evidencia
discriminatoria que impulsaria sus actuaciones, una indignacion que pretende infundir
con estas palabras: «Durante demasiado tiempo (...) habéis sufrido el yugo de este
poder (sultdn) que se apodera de vuestras posesiones y o0s aplasta con impuestos
tomados a la fuerza. ¢(Vais a permitir ser pisoteados por arabes que os consideran
esclavos? (...) No penséis que es la ambicion la que me hace hablar asi; no, yo no tengo

otra ambicidn que vengaros y libraros de la servidumbre».

Como sefialabamos con anterioridad, durante el emirato de Abd Allah, Ibn Hafsun
lleg6 a ser nombrado gobernador de la cora de Rayya, si bien esta adhesion al poder
central cordobés dur6 muy poco, retornando a su vieja actitud de rebeldia. Una
coyuntura que heredara Abderraman Il y a la que hara frente desde el inicio de su
reinado, puesto que su proposito de pacificacion de al-Andalus incluia necesariamente

acabar con la fuerza rebelde de Ibn Hafsun y sus partidarios.

Con el objetivo de sitiar el epicentro del poder hafsuni, el recién nombrado emir,
dirigio ya desde la primavera del afio 914 aceifas contra los territorios cercanos a la
plaza de Bobastro. Entre ellos destacan Belda, asi como Turrus, Santipitar, Olias o
Montemayor, hasta llegar a comienzos del verano de ese mismo afio a la importante
plaza de Algeciras donde in situ, Abderraméan 11l dio la orden de que se procediera a la
quema de barcos, pues tenia noticias fidedignas de que eran partidarios de Ibn Hafsun.*
Una campafia muy llamativa con la que el recien nombrado emir buscaba establecer un

aislamiento que en la practica supusiese el bloqueo del rebelde de Bobastro.

A este tiempo dominado por sucesivas campafias de castigo, le siguié un periodo
de tregua en torno al afio 915 que para Valdedn Baruque vendria motivado por la
terrible sequia padecida en el afio anterior, causa directa a su vez de la espantosa
carestia vivida en los meses siguientes en todo al-Andalus que motivaria un

acercamiento de posturas entre el rebelde hafsuni y el emir cordobés®.

El siguiente episodio resefiable en el camino emprendido por Abderraman Ill
para acabar con el mayor foco de rebeldia de al-Andalus, llegaria en el afio 918 con la

muerte de Umar ibn Hafsun, a quien el cronista al-Razi se refiere con estas palabras:

#|bid., pg. 81.
34valdeon Baruque, Julio, Abderraman Ill..., pg. 119.
®1bid., pg. 119.

19



«germen de hipocresia, iman de perdicion, refugio de disension, foco de sedicion y
refugio de rebeldes».%® Afiadiendo, asi mismo, que «su muerte fue considerada sefial de

beneplacito divino y excelente augurio en la erradicacion de la sedicion»®'.

Respecto a la cuestion del enterramiento, las crénicas palatinas narran como, tras
la conquista de la fortaleza hafsuni de Bobastro en el afio 928, se descubrio qué Ibn
Hafsun habia sido enterrado por su hijo Chafar a la manera cristiana®. Sin embargo
Maribel Fierro apunta a que este descubrimiento pudo estar motivado por el deseo de
mostrar a Abderramadn no solo como un victorioso militar, sino también como un
debelador de herejes, alguien que no solo ponia fin a la rebeldia sino que también
combatia la apostasia. Para Fierro nunca podra saberse con seguridad la confesion en la
que murio Ibn Hafsun, entre otras cosas, porque si verdaderamente fue enterrado como
cristiano, ello pudo ser asi porque entre sus hijos, aquellos que habian optado por la
conversion, como fue el caso de Chafar, pudieron buscar legitimarse en su filiacion

religiosa atribuyéndola a su padre.*

Una tesis que también comparte Eduardo Manzano Moreno, quien en relacion a
la cuestion de la cristiandad de Umar Ibn Hafsun afirma lo siguiente: «El acento que los
cronistas ponen en este episodio es muy revelador de la interpretacion que la ideologia
omeya dio a la fitna del emirato: las rebeliones que habian diezmado al-Andalus habian
sido instigadas por un apdstata que secretamente habia renegado de su religion en
connivencia con los cristianos; en esas luchas los emires cordobeses habian sido los
campeones de la fe musulmana frente a un tumor aparecido con la intencion de derribar

el credo islamico.»*°

No obstante, y como sefialdbamos al inicio de este apartado, la muerte de Umar
ibn Hafsun no supuso el fin del periplo rebelde hafsuni que pasaria a estar encabezado
por el favorito de Umar, su hijo Chafar. Desencadenandose asi el estallido de numerosas
disensiones entre este y sus hermanos que vaticinarian el final de la rebelion 10 afios

después de la muerte de su promotor.

3%1bn Hayyan, Cronica del Califa Abdarrahman I11..., pg. 113.

¥bid., pg. 113.

%8Mlirando a oriente con los brazos cruzados sobre el pecho

%Fierro Bello, Maria Isabel, Abderramdn III..., pp. 87-88.

40 Manzano Moreno, Eduardo, Conquistadores, emires y califas..., pg. 363.

20



Por su parte, Abderraman Il decidi6 proseguir su lucha contra la rebeldia
hafsuni, de modo que en el 919 emprendi6 la campafia de Belda donde Ibn Hayyan nos
dice que los musulmanes acordaron rendirse mientras que «los infieles no quisieron
pedir el amén [...] pero finalmente Dios les hizo flaquear y fueron derrotados,
irrumpiendo los mercenarios en su fortaleza y recorriendo su solar, alcanzando a su
gente por encima y por debajo y matandolos de los peores modos en patios y casas.»*!
Posteriormente puso en marcha una aceifa que se dirigié hacia las fortalezas de Santa
Eulalia y Santa Maria, avanzando después hacia Alora y Talyayra, donde de nuevo
Abderraméan 11 result victorioso. Paralelamente, Abderraman, otro de los hijos de
Umar ibn Hafsun y hermano del rebelde Chafar, ante la imposibilidad de resistir y tras
la conquista de la fortaleza de Alfajan, pidi6 la paz. «Se rindi6 al sultan, aceptando su
aman, y yendo al palacio en Cérdoba, donde ingresé en sus filas y fue dignamente
tratado.»*2

Chéfar a su vez entraria en conflicto con otro de sus hermanos, Sulayman. Si
bien en el 920, el heredero de Umar ibn Hafsun morira asesinado en Bobastro. Algunas
versiones apuntan que fue victima de una conjura urdida por su propio hermano, aunque
otros consideran que lo mataron mozarabes que dudaban de su conviccion cristina. Este
es el caso del cronista Ibn Hayyan quien en su Mugtabis V sostiene: «Fueron los
asesinos hombres de su padre, cristianos nativos que formaban el partido mas poderos
alli, en particular el llamado Rudmir, debido a que profesaba ocultamente el islam,
aungue lo disimulaba en vida de su padre, el renegado Umar, mas al hacerse con el
poder, manifesto preferencia y parcialidad por los musulmanes, lo cual irritd contra él a
los cristianos, que tramaron su asesinato e irrumpieron en su palacio, lo mataron,

apresurandose a llamar a su hermano Sulayman.»*3

Asi fue como Sulayman se consolidé como el nuevo lider de la revuelta de

Bobastro y por consiguiente el principal enemigo del emir cordobés.

En los afios siguientes Abderraman 11l cosechd importantes avances en sus
campafas contra los hafsunies, donde cabria destacar los ataques hacia las fortaleza de
Ardales, Comares, Jete, Moron o Fuengirola. Asi mismo, hay que mencionar la

conocida Campafia de Esteban en el afio 925, cuando, tras diez afios, por fin se haria

“11lbn Hayyan, Cronica del Califa Abdarrahman Il1..., pg. 121.
“1pid., pg. 124.
“1bid., pg. 133.

21



efectivo un control duradero de las coras de Jaén y Granada. No obstante, el principal
éxito del emir cordobés llegaria dos afios después, en el 927, cuando Sulayman, el
cabecilla de la rebelion, fallecio cerca de Bobastro. En relacion a su muerte, disponemos
de diversas versiones, segun el relato de la Cénica anénima fue accidental: «habiéndole
salido al encuentro algunos soldados, se cay6 del caballo, y entonces le cercenaron la
cabeza, que fue enviada, junto con el cadaver a Cordoba, donde el cadaver fue expuesto
en cruz junto a la puerta de la Azuda.»** Por su parte el Mugtabis de Ibn Hayyan
sostiene que el rebelde Sulayman sali6 un dia de Bobastro, tratando de aprovechar el
descuido de las tropas del emir que sitiaban la fortaleza, pero fue sorprendido,
echandosele encima la caballeria, asi cayo del caballo y le fue cortada la cabeza. Sea
como fuere, Sulayman desaparece del foco rebelde, suponiendo esto en palabras de 1bn

Hayyan «una gran victoria que alegré a los musulmanes y reconstituyd la fe.»*°

En este momento y tal y como narra el cronista al-Razi, el lugar de Sulayman en
Bobastro fue ocupado por Hafs, el cuarto de los hijos de Umar ibn Hafsun. Abderraman
I11 reanudd enseguida los ataques contra dicha plaza, estrechando dia a dia su cerco,
siendo la mayor hazafa de este la construccion del castillo de Talyayra, frente a la
enemiga Bobastro instalando alli sus generales y soldados para que continuaran sitiando
y hostigando al enemigo avanzando hasta sus puertas. La estrategia sin duda funciono,
pues supuso en la practica la via de acceso para dar lugar a la conquista definitiva de
Bobastro. «Cuando Hafs b. ‘Umar, cabecilla de extravio, vio lo que pasaba y pensé en
las consecuencias, viendo una ciudad fuerte y bien construida levantada contra su
fortaleza para estrangularlo, desesperé de mantenerse [...] Asi pues siendo franco /
consigo, se apresur0 a hacer lo inevitable, confesando la culpa y acogiéndose a la

obediencia: pidi6 el aman que an-Nasir el concedid.»*

El jueves del afio 315h., a siete noches por andar del mes de du I-ga ‘da (el 16 de
enero del 928), concluyd, tras la conquista por capitulacion de Bobastro, la mayor
pesadilla del emir cordobés. El foco rebelde de Bobastro y todo su ambito de influencia
quedaba asi neutralizado, consolidandose este como un gran logro en el proyecto de
pacificacion y centralizacién de al-Andalus, liderado por Abderraman Il tras su subida

al poder en el 912. Creandose asi en ese afio 928 la antesala perfecta para su

4Una Crénica anénima de Abd al-Rahman I1I..., pg. 145.
“51bn Hayyan, Cronica del Califa Abdarrahman Il1..., pg. 132.
*1bid., pg. 172.

22



entronizacion como el primer califa de la Cordoba omeya tan solo un afio después de

tan significativa empresa.

2.2. TRATO CONCEDIDO A LOS REBELDES

La lucha emprendida por Abderraméan Il1 al inicio de su mandato como emir de
Cordoba buscaba poner fin a los diferentes focos de rebeldia que habian convertido el
al-Andalus de principios del siglo X en una especie de mosaico integrado por
principados, a cuya cabeza, se encontraban dinastias locales que monopolizaban el
poder en sus territorios y buscaban en la practica, adquirir una situacion de
independencia del poder central cordobés. Con sus actuaciones, el recién estrenado emir
aspiraba a centralizar el poder en torno a Cordoba, tras la pacificacion de los distintos
focos de disidencia, asi como a reforzar su autoridad. Para llevar a cabo dicha empresa y
en el marco del contacto directo con los distintos ndcleos rebeldes, en general, sus
actuaciones parecen estar presididas siempre por un claro discernimiento que le lleva a
administrar con gran sabiduria el rigor y la clemencia, de acuerdo con las

circunstancias.*’

En la mayoria de las ocasiones y de acuerdo con los principios clasicos de la
época, se optaba por la via pactista, es decir, por lo general, los rebeldes sometidos
obtenian la clemencia del emir, quien les concedia el aman para despues ser integrados
dentro del Estado. Este mecanismo se llevaba a cabo mediante la firma por ambas partes
de un tratado, mediante el cual el caudillo rebelde sometido abandonaba la fortaleza que
detentaba, siendo sustituido en su lugar por un funcionario designado por el soberano,
mientras que el rebelde pasaba a vivir con su familia en Cordoba, enrolandose en la
guardia personal o en alguno de los cuerpos del ejército. La generosidad con la que solia
tratarsele tenia como objetivo hacerle perder todo deseo de reincidir. No obstante, como
el soberano seguia habitualmente la practica de remover de sus cargos a los
gobernadores, impedia asi que estos pudieran echar raices en el territorio administrado.
Por lo que todo estaba bajo el perfecto control directo del califa.*® Asi mismo, en otros

casos, principalmente en las regiones fronterizas, el emir firmoé pactos con los disidentes

47 Cabrera Mufioz, Emilio, “La pacificacion de al-Andalus...”, pg. 20.
48 |bid., pg. 2.

23



en los que reconocia el derecho de autoridad de estos en los territorios que controlaban,

permitiéndoles asi seguir gobernando, si bien ahora lo harian en nombre del emir.

Sin embargo, Abderramén Ill no renuncid ni se amedrent6é ante el empleo de
précticas violentas, combatiendo asi la rebeldia de quienes consideraba sus verdaderos
enemigos y con quienes a su parecer no habia tregua posible. Estos solian pagar con su
cabeza, en el sentido mas explicito de la expresion.*® Este recurso empleado por el califa
cordobés en el que se combinaba la violencia y la clemencia, y que en la practica resulto
extremadamente eficaz, es descrito por la investigadora Maribel Fierro a través de la
metafora de « la politica del palo y la zanahoria, en la que el palo podia golpear mas o

menos fuerte y la zanahoria ser mas o menos sabrosa»C.

Las continuas expediciones dirigidas contra Umar ibn Hafsun y sus hijos y
aliados, que finalizaron de manera exitosa para el emir cordobés en el afio 928, a pesar
de consolidarse como uno de los grandes logros del que fuese reconocido un afio
después como el primer califa de Cérdoba, no comportaron en la practica la pacificacion
total de al-Andalus. Ello es asi puesto que a la altura del afio 929 existian en el territorio
andalusi potenciales focos de rebeldia, junto a ello la necesaria mirada de Abderraman
111 hacia el norte de Africa, dado el peligro que representaban los Fatimies, asentados al
otro lado del estrecho desde el 909. Si bien estas vicisitudes, como abordaremos en el
apartado siguiente, seran afrontadas cuando al-Nasir sea ya reconocido en todo el

territorio andalusi como califa de Cdrdoba.

Pese a ello, no podemos ni debemos minimizar o pasar por alto la politica de
pacificacion y conquista que, el todavia emir emprendi6 desde los primeros dias de su
acceso al trono cordobés, y que llegaria a su fin en el 940, cuando ya podremos hablar
de un al-Andalus completamente pacificado tras el sometimiento de los ultimos focos
de disidencia. Todos estos triunfos eran a 0jos de la Cronica Anénima, «cosa jamas oida
de ningun rey de los tiempos pasados, y de ellos hablé bien, o anduvo cerca de hacerlo,
Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Abd Rabbihi cuando dijo en una poesia:

“En una sola campafia te apoderaste de doscientos castillos,

en cada uno de los cuales habia guerreros dispuestos a cabalgar
Apenas consiguio este resultado Salomon,

ni el que construyd la barrera contra Gog y Magog ” ».%*

“SVer Anexo Il.
%0 Fierro Bello, Maria Isabel, Abderraman I11..., pg. 185.
*lUna Crénica anénima de Abd al-Rahman IlI..., pg. 102.

24



3. ABDERRAMAN |1l CALIFA (929-961)

3.1. ADOPCION DEL TIiTULO CALIFAL

Abderraman III hizo despachar a los ‘ummal de sus diferentes provincias el 17
de enero del afio 929 una carta en la que dejaba manifiesta su categoria de califa®?, asi
mismo remato su marca al adoptar el titulo de principe de los creyentes, exigiéndoselo a
sus subditos siempre que se le mencionara, y poniéndolo en su correspondencia a las
provincias de su reino. En el Mugtabis su cronista Ibn Hayyan, quien en relacion con el
titulo califal sostiene que este le correspondia, «siendo en realidad suyo y solo metéfora
en los demas, puesto que era descendiente de califas, estirpe recta y virtuosa de imanes
pios mantenedores de la verdad y seguidores del camino correcto»®?, aludia asi a la

prestigiosa genealogia omeya a la que pertenecia el primer califa cordobés.

Desde el punto de vista simbolico la adopcion del titulo califal por parte de
Abderraman 111 se construyd necesariamente sobre la base de la herencia de sus
antepasados, los califas Omeyas de Damasco. Abderraméan Il insistira una y otra vez en
que su derecho al califato derivaba de esa ascendencia y que, por tanto, el titulo de
califa no era sino una herencia que le era debida. De modo que, tal y como afirma
Maribel Fierro y se consolidara como una premisa a lo largo de la historia, una vez mas,
«el pasado se movilizaba asi para servir al presente»>* Un pasado que conectaba a los
emires y futuros califas cordobeses con sus antepasados, que monopolizaron el poder en

Oriente, con capital en Damasco, entre los siglos VII y VIII.

En el contexto de la Arabia preislamica, la tribu mas importante era la de los
Quraysh, tribu ramificada a su vez en clanes, uno de ellos seria el de los Omeyas, si bien
otro de los clanes resefiables dentro de esa tribu de Quraysh era el de los Banu Hashim,
donde naci6 el profeta Mahoma. Por lo que los ancestros de los Omeyas y en particular
de Abderraman Ill, estaban directamente vinculados con el profeta del islam,
convirtiéndose asi esta peripecia vital en el gran mito fundador de la dinastia Omeya

cordobesa.*® «Al fin y al cabo el califato, en cuanto conectaba con la sucesion legitima

52 VVer Anexo Il

%31bn Hayyan, Cronica del Calif a Abdarrahman 1ll..., pg. 184.
%4Fierro Bello, Maria Isabel, Abderraman IiI..., pg. 17.
51hid., pg. 17.

25



del Profeta, tenia algo de mandato divino, que se proyectaba sobre la comunidad

islamica, sobre la historia y la creacion».%

A partir de este momento Abderraman Il y sus sucesores en el trono cordobes
serén reconocidos y referidos como califas. En un momento en que la unidad de la
umma®’ a la que apelaba Mahoma no era sino una mera utopia, en un marco historico-
politico donde la titularidad del califato abassi era una mera formalidad y desde el afio
909 en el Norte de Africa Ubayd Allah habia asumido la titularidad del califato fatimi
bajo la dignidad de califa. Pero a estas alturas, cabria preguntarse ;qué debemos
entender por califa? Y, por consiguiente, ¢qué supone la adopcién de dicho titulo? En
este sentido, y acudiendo al termino arabe jalifa del que deriva la palabra califa, este
viene a decir algo asi como sucesor o lugarteniente. Entendiéndose asi el califa como el
legitimo sucesor del profeta, no en su mision profética sino solo en su dignidad real®®.
Por su parte, el autor de El Islam de al-Andalus. Historia y estructura de su realidad
social, Miguel Cruz Hernandez sostiene: «El califa no es un primus inter pares, sino
una especie especialisima, como luego diran los escolasticos latinos de los angeles, que
nada tiene de comun con los subditos. El poder queda semi-sacralizado, y sera ejercido
libre y directamente sin otro recurso que el de las futuras justicia y misericordia

divinas».>®

En la figura del califa confluian varias funciones, todas ellas de maxima
importancia: En primer lugar la de iman o jefe supremo de la comunidad de creyentes
del Islam, asi como el garante de la ley o el comandante supremo del ejército. Junto a
estas también debemos incluir otras atribuciones propias del califa tales como la lucha
contra los infieles, la proteccion de la frontera o en ultima instancia la recaudacion de

tributos. En definitiva, «ordenar el bien y prohibir el mal».%°

La adopcion del titulo califal por Abderraman Il1, fue un paso decisivo en su
trayectoria como gobernante, inaugurando la que seria descrita por muchos como la
etapa mas brillante de los musulmanes en la historia de al-Andalus, donde Cordoba

pasaria a convertirse en uno de los principales referentes del Islam de la época. Una

%6\Valdeon Baruque, Julio, Abderraman lll..., pg. 141.

57 En 4rabe, 4&l. Comunidad de creyentes del islam que comprende a todos aquellos que profesan la
religion islamica, independientemente de su nacionalidad, origen, sexo o condicion social. (v.El).

8 Burckhardt, Titus, La civilizacion hispano-arabe..., pg. 43.

%9Cruz Hernandez, Miguel, El Islam de Al-Andalus: historia de su realidad social, Ed. Agencia Espafiola
de Cooperacion Internacional, Madrid, 1996, p. 140.

0valdeon Baruque, Julio, Abderraman Ill..., pg. 140.

26



época caracterizada por la paz y la prosperidad que solo puede entenderse a través de la
labor desempefiada por el fundador del califato omeya en Cérdoba, quien ratifico de
forma contundente los éxitos precedentes. Asi mismo, no debemos obviar la fundacién
por parte de Abderraman de la ceca de Cdrdoba para la emision de dinares o monedas
de oro y dirhemes de plata, dos meses y medio antes de su intitulacion como califa. La
cual debe entenderse como un simbolo mas de la realeza y del califato®!, que vendria a

augurar el esplendor futuro.
3.2. (POR QUE ABDERRAMAN |11 SE INTITULA CALIFA EN EL 929?

El 929 pasaria a la historia de al-Andalus como el afio en que el emir
Abderramén 1ll decide dar un paso mas alla en la consolidacion de su poder
intitulandose como el primer Califa de Cdrdoba. El contexto en que el sucesor de Abd
Allah fundo el califato Omeya a principios del siglo X, ha sido ya presentado tras
analizar en los apartados anteriores la coyuntura socio-politica imperante en al-Andalus

cuando Abderramén es elegido por su abuelo para ocupar el trono.

Un contexto nada favorable para los Omeyas cordobeses, dominado por la
inestabilidad, la rebeldia y la deslegitimacion que, lejos de significar el fin del dominio
omeya en la Peninsula, desemboco en la inauguracion de la etapa mas brillante de su

historia, el califato de Cardoba.

Si bien llegados a este punto, es logico preguntarse el porqué de la fundacion del
califato en la figura de Abderraman I11, por qué fue él y no sus antecesores quien se
decidio a superar el emirato, para, desde el punto de vista institucional inaugurar una
nueva etapa, consagrando asi su poder y el de la dinastia Omeya bajo la dignidad del
califato. En definitiva desgranar las vicisitudes que llevaron a la instauracion en el al-
Andalus de principios del s..X del califato Omeya de Cérdoba, con las consecuencias
que ello comporto, no solo desde el punto de vista politico-administrativo, sino también

desde el social y cultural.

La conquista de Bobastro con la que el emir Abderraméan 111 habia logrado «unir
la comunidad dividida y descorrer las oscuras cortinas que la cubrian»®?, se consagré en

los albores del afio 928 como la antesala perfecta para la fundacion del califato. El

lvallvé Bermejo, Joaquin, Abderraman Il1, califa de Espafia y occidente (912-961), Ed. Ariel,
Barcelona, 2003, pg. 195.
82]bn Hayyan, Cronica del Calif a Abdarrahman llI..., pg. 170.

27



triunfo definitivo sobre Umar ibn Hafsun y sus hijos, que supondria en la préactica el fin
del mayor foco de disidencia de la fitna final del emirato, ha llevado a muchos arabista e
investigadores a considerar que « la conquista de Bobastro fue sin duda uno de los
motivos principales para adoptar Abderraman 111 el titulo califal de al-Nasir li-din All&dh
y Amir al- Muminin, es decir, el defensor de la religion de Dios, emir de los
Creyentes».%® Asi, la visita realizada por Abderraman 111 a Bobastro tras su conquista,
puede interpretarse como una especie de triunfo. Siendo ademas significativo, tal y
como advierte Levi-Provencal, que dicha visita se produjese el mismo afio en que se

proclama califa.®*

En este sentido, Joaquin Vallve apunta a la victoria frente a los hafsunies como
el detonante para la adopcion de la dignidad califal. Debemos suponer que el mayor
logro en la politica interna, tal y como fue acabar con el foco de rebeldia por
antonomasia frente al poder central cordobés, otorgd a Abderraman 111 la fuerza y el
respaldo suficiente para intitularse califa. Esta hipotesis atribuye a la fundacion del
califato un caracter puramente triunfalista, con el que an-Nasir pretendia sellar las
numerosas victorias que habia venido acumulando desde su acceso al emirato en el afio
912.

Sin embargo, el también historiador Emilio Cabrera sefiala que «en esa
acumulacion de titulos hay algo mas que el deseo de exaltacion de un monarca
victorioso que logro contener con firmeza las tendencias disgregadoras de un Estado tan
heterogéneo como era el de al-Andalus».%® A ello en opinion de Cabrera habria que
sumar un deseo de exaltacion del propio Estado Andalusi, equipardndolo con las
formaciones politicas méas prestigiosas del momento. Por su parte, otorgandose a si
mismo el titulo de califa, Abderraméan Il1 no solo proclamaba su total independencia del
califa de Bagdad, sino que se mantenia también al margen de cualquier influencia del
califa de los Fatimies, con el que disputd por razones de preeminencia en el Norte de

Africa.®

En relacion con la cuestion de los Fatimies que habian establecido su califato en

el Norte de Africa en el afio 909, Julio Valdedn Baruque advierte que «el motivo

3Vallvé Bermejo, Joaquin, Abderraman Ill..., pg. 195.

®4Fierro Bello, Maria Isabel, “Sobre la adopcion del titulo califal por Abd al-Rahman II1”, Sharq Al-
Andalus. Estudios mudéjares y moriscos, 6, 1989, pg. 36.

85Cabrera Mufioz, Emilio “La pacificacion de al-Andalus...” pg. 28.

%1hid., pg. 28.

28



inmediato que mas influy6 en la decision tomada por Abderraman Il fue, segun todos
los indicios, la necesidad de contrarrestar la ofensiva politica y religiosa que estaban
protagonizando los fatimies en el Norte de Africa».®” Una postura que también
comparte la arabista Maribel Fierro, quien en su obra dedicada a la figura de
Abderraman 111 dedica un epigrafe significativo a la cuestion fatimi y su rivalidad con
los Omeyas. Se relaciona asi la adopcion de sobrenombres honorificos por parte del
nuevo califa cordobés con otros similares empleados por los Fatimies en un intento de
hacerles frente. La adopcion por parte de Abderraman 111 del titulo al-Qa’im empleado
por el segundo califa Fatimi, refleja una fase en la que el califa Omeya estaba
intentando claramente rivalizar con los Fatimies en sus pretensiones de proximidad a

Dios y poderes carismaticos.5®

Si los hafsunies en el interior y los fatimies en el exterior se postulan por parte
de arabistas e historiadores, como las dos causas fundamentales que explican la
adopcion del titulo califal por parte de Abderraman Il1, también es importante reparar en

la carga simbolica que supuso la creacion e instauracion del Califato de Cordoba.

En esta linea y siguiendo los testimonios conservados del periodo, Valdedn
Baruque advierte que Abderraman 11l tenia una idea muy clara en su mente cuando
tomo la decision de autoproclamarse califa. Esa idea no era otra sino reunir al mundo
islamico alrededor de su persona y de su capital, contemplando Cordoba como la nueva
Damasco.%® Ponia asi punto final a un proceso iniciado por su tatarabuelo cuando
comenzd la construccion de la mezquita de Cdrdoba, marcando asi el inicio de la

progresiva legitimacion religiosa de la autoridad dinastica de los Omeyas. "
3.3. POLITICA CALIFAL

Desde el punto de vista politico- militar los tres grandes focos que ocuparian la
actividad del califa serian, por un lado, las marcas, por otro, la politica norteafricana y

por Gltimo la contencion de los reinos cristianos.

7Valdeon Baruque, Julio, Abderraman Ill..., pg. 141.
®8Fierro Bello, Maria Isabel, Abderraman IiI..., pg. 96.
9Valdeon Baruque, Julio, Abderraman Ill..., pg. 141.

""Manzano Moreno, Eduardo, Conquistadores, emires y califas..., pg. 364.

29



3.3.1. LAPOLITICA DE CONTENCION EN LAS MARCAS

Respecto a la situacion de las Marcas, estas, conocidas como Marca superior en
torno a Zaragoza, la media en Toledo y la inferior cuya ciudad principal ciudad era
Badajoz, representaban en si mismas la base de contencién al avance enemigo,
principalmente representado por los cristianos del Norte. Ello comporté a sus
gobernadores ciertos privilegios militares y politicos que les permitieron consolidar y
perpetuar linajes con un poder inconmensurable, como es el caso de los Banu Qasi en la
Marca de Zaragoza. En esta ocasion, la sumision de estos territorios al poder central
cordobés fue para la corte de Abderraman 111, méas sencilla en relacion con las empresas
acometidas en décadas anteriores durante su etapa como emir, puesto que ahora las
comarcas que rodeaban las marcas estaban controladas por gentes leales al califa
cordobés. La singularidad del sitio de la plaza de Zaragoza unido al hecho de ser el
altimo reducto rebelde en un al-Andalus en su mayoria leal a su califa, hacen de la
conquista de la capital aragonesa un acontecimiento del que merece la pena llevar a

cabo un estudio mas pormenorizado.

En esta ocasion se trataba de poner fin a la rebeldia de Muhammad ben Hashim
al-Tuyibi, perteneciente a la dinastia de los Tuyibies de Zaragoza que se configuraban a
la altura del afio 929 como uno de los ultimos grandes disidentes de al-Andalus. Asi, en
la primavera del afio 935, Abderraméan puso en marcha una aceifa directamente dirigida
la confianza inicial del bando califal en la pronta rendicion y posterior toma de
Zaragoza, tal y como pone de relieve el poeta Ibn Abd Rabbihi cuando en relacion a

dicha campafia escribid lo siguiente:

«Es una partida que equivale a dicha y feliz sequito,
victoria y apoyo en lo préximo y lo alejado;

es un empefio en que se cierra la rota tiniebla

y una resolucion que como espada corta mas sin filo».”

Lo cierto es que a la altura del 936, la situacion se complico para Abderraméan
I11, puesto que sefiores tradicionalmente fieles al califa, como eran las plazas de Daroca
y Calatayud, rompieron con el Omeya aliandose con el gobernador de Zaragoza. Dicha

coyuntura obligd un afio después a Abderraman Il a marchar al frente del ejército

"Valdeon Baruque, Julio, Abderraman Ill..., pg. 150.
30



califal, la rapida reaccion del poder militar posibilitd el restablecimiento de la paz en la
mayor parte de los focos rebeldes, a excepcion de Santarem, donde su sobrino Umai ben
Ishaq se habia sublevado porque el califa habia ordenado matar a su hermano, el visir
Ahmad. A ello habria que afiadir el apoyo que el sefior de Santarem recibia por parte de
Ramiro Il, rey de Leon.”? A pesar de la inestabilidad creada en torno a Santarem, los
ejércitos califales prosiguieron con sus objetivos hacia Calatayud, para posteriormente
marchar sobre Daroca. Ambos combates resultaron favorables para las huestes califales,
siendo asi los sefiores de dichas plazas condenados a la pena capital.

El 23 de agosto del afio 937, Abderraméan 11l llega a Zaragoza, donde estaba
acampado el ejército cordobés desde hacia méas de dos afios poniendo sitio a la ciudad
del Ebro. El califa, avalado por los éxitos anteriores, llega a la capital de la marca
superior con el firme propoésito de no levantar el sitio hasta conseguir la rendicion. Ante
la imposibilidad de continuar la resistencia, algunos zaragozanos terminaron por pedir
negociaciones a Abderraméan Ill. El propio sefior de Zaragoza accedio, finalmente, a la
rendicidn, pidiendo perddn al califa. Asi, en noviembre de ese mismo afio, se elaboré un
documento en el que constaban las condiciones de la capitulacion de Zaragoza. En
dicho escrito que ha llegado hasta nosotros a través del Mugtabis de lbn Hayyan, el
califa cordobés concedia el aman a todo el linaje al-Tuyibi, pero, a cambio, el que fuera
sefior de Zaragoza se comprometia no solo a ser fiel al Omeya sino también a cortar

toda relacién con los infieles, es decir los cristianos del norte de la Peninsula Ibérica.”

Por otro lado, Muhammad ben Hashim debia abandonar Zaragoza con sus
familiares intimos y trasladarse a Tudela o a otra ciudad de la frontera, a su eleccion,
con el cargo de gobernador. Por su parte, quien fuese designado para sucederle en
Zaragoza como gobernador, debia comprometerse a tratar bien a los miembros de la
familia Tuyibi que hubiesen permanecido en la ciudad. Tal situacion debia mantenerse
en el tiempo lo que el califa estimase oportuno, pasado el cual Ben Hashim se
trasladaria a Cordoba, residiendo en la corte unos treinta dias manifestando la sinceridad
de su sumision. Si cumplia lo pactado, el califa lo repondria de nuevo como gobernador

y caid de Zaragoza.”

2Vallvé Bermejo, Joaquin, Abderraman Ill..., pg. 205.

3 Ver Anexo IV

"4Valdeon Baruque, Julio, Abderraman Ill..., pg. 152.

S1bn Hayyan, Cronica del Calif a Abdarrahman IIl..., pp. 303-304.

31



La sumisidn de Zaragoza en el 937 marca un hito importante, porque pone punto
final a las grandes rebeliones contra la dinastia que habian venido arrastrdndose desde la
época emiral. A partir de esta fecha las crénicas cesan su retahila de menciones a tal o
cual sublevado o la insurreccion de esta o aquella ciudad. Es como si de repente hubiera
pasado de moda enarbolar el estandarte de la rebelion contra los Omeyas. ’®

En definitiva, este tratado y el sometimiento de otros sefiores fronterizos por esas
mismas fechas, como sera el caso de la rebelde plaza de Santarem recuperada
definitivamente para el poder cordobés en el 939, marcaran el cenit de la politica califal
de reducir a los sefiores feudales.”” Una politica iniciada por Abderraman 111 desde su
investidura como emir de al-Andalus en el afio 912 y que ahora, 25 afios después de su
acceso al poder, se habia convertido en una realidad tangible fruto de la energia,

tenacidad y diplomacia de su promotor.

El dominio sobre todo al-Andalus que los emires cordobeses habian intentando
imponer sin éxito durante mas de siglo y medio, habia sido logrado en poco méas de
veinticinco afios por Abderraman Il despues de largas y agotadoras campafas.
Consolidandose asi la pacificacion de al-Andalus y el reforzamiento de su autoridad
sobre todo el territorio dominado por el islam en la Peninsula, como la gran obra de
Abderraman 11178, Dicha consideracion hace que tienda a vincularse este logro a la valia
personal del califa, atribuyendo a an-Nasir las caracteristicas propias del perfecto
soberano para encauzar y liderar el proyecto de pacificacion del territorio, incidiendo asi
en su energia y capacidad militar como factores decisivos para conseguir el

doblegamiento de los rebeldes.

Sin embargo, tal y como advierte el medievalista espafiol Eduardo Manzano
Moreno, esta explicacion resulta insatisfactoria. A su juicio, «el cambio que se aprecia
en al-Andalus entre la situacion que se vive durante el siglo del califato, y las
circunstancias que habian rodeado el gobierno de los emires, sobre todo durante la
segunda mitad del siglo 1X (Il h.), es demasiado grande como para que pueda ser
explicado por la actuacion de un gobernante, por muy enérgico y capacitado que éste

sea».’® Para Manzano Moreno la tesis personalista resulta cuanto menos insuficiente y

®Manzano Moreno, Eduardo, Conquistadores, emires y califas: ..., pg. 357.
hid., pg. 418.

"8Cabrera Mufioz, Emilio “La pacificacion de al-Andalus...”, pg. 20.
®Manzano Moreno, Eduardo, Conquistadores, emires y califas..., pp. 357- 358,

32



recoge en su obra la interpretacion del también historiador Manuel Acién, a quien
atribuye la interpretacién méas coherente sobre las causas que explican el fin de la fitna

del emirato.

Para Acién, el fracaso de los rebeldes frente a la autoridad omeya se debié a que
estos habian perdido la base social que sustentaba su poder. Los sefiores muladies
encastillados debian su posicion a un entramado de relaciones feudales que se habian
mantenido después de la conquista al calor de los pactos firmados por sus antecesores.
Sin embargo, ahora estas relaciones feudales de poder se estaban desmoronando. En
consecuencia, ambos historiadores sostienen que el fin de la fitna del emirato, se debe a
un derrumbamiento del mecanismo feudal, mas que a la labor bélica y militar de
Abderraman I11. Puesto que quienes estaban adscritos a un sefior y al pago de la renta,
ahora preferian estar sometidos de forma directa al estado musulman a cambio de

satisfacer un impuesto.®

Con ello, y siguiendo la tesis de M. Acién refrendada por Manzano Moreno, «la
victoria de los Omeyas a comienzo del siglo X, supuso algo mas que una mera victoria
militar: significo la culminacion de un proceso de homogenizacion social de al-Andalus
en nombre de lo que este autor denomina formacion social islamica. [...] En esta
sociedad islamica no habia lugar para los sefiores de renta. [... ] EI complejo mosaico de
situaciones al que se habian enfrentado los primeros emires habia dejado paso a la
uniformidad, auspiciada en buena medida por la autoridad omeya en el proceso de

consolidacion de su poder »®

81hid., pg. 358.
81bid., pp. 358- 359.

33



3.3.2. LAMIRADA AL NORTE DE AFRICA. EL PELIGRO FATIMI

Los emires andalusies siempre miraron con recelo al Norte de Africa, donde
desde el afio 909 los Fatimies, enemigos no solo en el plano politico o militar sino
también en el religioso de los omeyas cordobeses, habian instalado su califato. Si bien
la inestabilidad interna de al-Andalus obligé a sus lideres y en particular a Abderraman
I11 a focalizar sus esfuerzos militares en el plano interior, abandonando asi los deseos
expansionistas, conformandose con contener el apoyo que los Fatimies ofrecian a los

rebeldes andalusies y reforzando el potencial de su marina.

A la altura del afio 929, tras haber puesto fin al foco de rebeldia por antonomasia
que imperaba en al-Andalus, con la toma de Bobastro, y revalidado por el titulo de
califa, Abderraman I11 estaba en condiciones de hacer frente a la amenaza que suponian
los fatimies al otro lado del Estrecho de Gibraltar. Entrando en juego una inmensa
actividad politica con su consiguiente propaganda religiosa para atraerse a los lideres

bereberes.8?

Una politica exterior que vio sus primeros frutos con la ocupacion de la
importante plaza costera de Ceuta, bastion decisivo para controlar el Magreb occidental.
La toma de la ciudad ocurrio, segun el relato de Ibn Hayyan, «espontaneamente y por
deseo de su poblacion de obedecerle, al comprobar su buen proceder, justicia y firme
dominio de su reino».8® EI 25 de marzo del 931, una flota omeya al mando del almirante
Faray ibn Ufayr desembarcé en la ciudad, ocupandola sin dificultad, siendo asi los
espafioles bien acogidos por la poblacion local.®* El control de Ceuta, situada en el
flanco meridional, junto con el de Algeciras, que se hallaba en el lado septentrional,
suponia para Abderraman I11 el dominio pleno e indiscutible del estrecho de Gibraltar.®
Un dominio especialmente significativo no solo para la defensa contra los Fatimies sino
también para facilitar las exportaciones andalusies en el comercio transahariano de oro y

esclavos.

La pugna con los Fatimies en el norte de Africa estara marcada por un conjunto

de avances y retrocesos para ambos bandos, siendo otro de los puntos algidos del

82\/allvé Bermejo, Joaquin, “La intervencion omeya en el Norte de Africa”, Cuadernos de la biblioteca
espafola de Tetuan, 4, septiembre de 1967, pg. 7.

8]pbn Hayyan, Cronica del Calif a Abdarrahman lll..., pg. 217.
8Vallvé Bermejo, Joaquin, “La intervencion omeya...”, pg. 13.
8Valdeon Baruque, Julio, Abderraman Ill..., pg. 156.

34



progreso omeya la ocupacién de Tanger en el 955. Sin embargo, este avance fue
contestado por una campafia fatimi que volvié sobre Fez, ocupando en su marcha
triunfal todo Marruecos, excepto Tanger y Ceuta. Por su parte, Abderraman Il no
permanecié inactivo y ante la preocupacion de una posible ocupacion de la ciudad del
Estrecho, organizé la defensa de la ciudad. 8

Toda la accion espafiola en el Norte de Africa parecia abocada al fracaso cuando
murié en Cordoba Abderraman Ill, aunque mantenia las dos importantes cabezas de
puente de Ceuta y Tanger. Su hijo y sucesor al-Hakam Il continué la politica
norteafricana de su padre, enviando emisarios para atraerse a los bereberes, y cuando
creyo oportuno el momento se aventur6 a la intervencion armada, favorecida al final por

el traslado de la corte fatimi a Egipto.®’

3.3.3. SIMANCAS. LOS LIMITES DEL PODER CALIFAL

Durante su etapa como emir Abderraman I11 habia centrado todos sus esfuerzos
en poner solucion a la inestabilidad interna creada por la fitna final del emirato,
siguiendo asi la maxima de acabar en primera instancia con la division practica que
imperaba en al-Andalus, para posteriormente afrontar las cuestiones que iban méas alla
de sus dominios. En este sentido, y tras el éxito que para el califa comportaron las
campafas anteriormente descritas, an-Nasir decidid retomar las aceifas contra los

cristianos del Norte.

Respaldado por el éxito rotundo de la victoria de Osma contra Ramiro Il de
Ledn, que proyectaba una imagen claramente triunfalista para el califa cordobés, junto
con la definitiva pacificacién que por aquellas fechas se habia conseguido en las Marcas
fronterizas, Abderraman I11 emprende en el afio 939 la que pasaria a la historia como la
primera gran pugna de los cordobeses contra los cristianos del Norte. Un enfrentamiento
en el que an-Nasir trataba de conseguir con la formacion cristiana lo que el primer califa

de al-Andalus habia logrado en el interior de sus fronteras: la sumision.8®

8\allvé Bermejo, Joaquin, Abderraman Ill..., pg. 235.

87Vallvé Bermejo, Joaquin, “La intervencion omeya...”, pg. 21.

8Gomes Barbosa Pedro, “La Batalla de Simancas (939). Algunas Notas”, Al-Mulk. Anuario de estudios
arabistas, 7, 2007, pg. 47.

35



El ejercito cordobés, que, segun ar-Razi fue el contingente de hombres que
«contribuyeron mas y mas pesadamente»®, partié hacia Toledo donde se le unieron
tropas procedentes de la zona fronteriza, con el objetivo puesto en la importante
localidad de Simancas. Asi, en los primeros dias de agosto del citado 939 los soldados
de Abderraman 11l se enfrentaron con el ejército cristiano, una milicia que para Emilio
Cabrera simbolizaria al igual que lo haria casi tres siglos mas tarde Las Navas de
Tolosa, «el espiritu de colaboracion entre los cristianos. En ella participaron tanto las
tropas de Ramiro Il como las de Ferndn Gonzalez y las de Toda de Navarra, tras
sacudirse esta ultima la dependencia hacia el califa que prometiera unos afios antes,

cuando tuvo lugar la campafia de Pamplona»®,

El resultado del choque de fuerzas, asi como la localizacion exacta de la
contienda, han sido motivo de discusion entre numerosos historiadores y arabistas
quienes, con sus investigaciones, tratan de esclarecer los detalles de dicho
enfrentamiento para llegar a comprender las consecuencias desencadenadas para ambos
bandos en los afios posteriores. Controversias y debates que llegan a nuestros dias si

bien en la mayoria de las ocasiones tienden a inclinarse hacia una postura coincidente.

Por lo que respecta a la ubicacion de la batalla, cuestion directamente
relacionada con el nombre que se dio a la contienda, Simancas y Alhandega o al-Jandaq
(“el foso” o “el Barranco™), tanto Levi-Provencal primero como mas recientemente
Joaquin Vallvé consideran que Simancas y Alhandega se refieren a un mismo lugar, y
que el segundo nombre alude a un foso o barranco préximo a la localidad de Simancas,
donde los musulmanes se vieron acorralados sin libertad de movimientos.®* Por su parte
el historiador Pedro Chalmeta, en un minucioso estudio publicado en la revista
Hispania en 1976 que lleva por titulo Simancas y Alhandega, tras manifestar que el
choque habido en Simancas no desembocd, como tradicionalmente se habia creido, en
un triunfo cristiano, sino que concluy6 con un resultado incierto, afirma que
Abderraman 111 se retiré de aquel lugar remontando el curso del Duero. A continuacién,
segun la interpretacion de Chalmeta, el ejercito califal pasd por diversas localidades y

seria cuando las tropas omeyas avanzaban hacia la estratégica plaza de Atienza cuando

81bn Hayyan, Cronica del Califa Abdarrahman Il1..., pg. 324.

%Cabrera Mufioz, Emilio, y Del Pino Garcia, Jose Luis, “Hegemonia y proyeccion exterior” en Cabrera
Mufioz, Emilio (coord.), Abdarrahman Ill'y su época, Ed. Caja Provincial de Ahorros de Cordoba,
Cordoba, 1991, pg. 41.

*1vallvé Bermejo, Joaquin, Abderraman Ill..., pg. 219.

36



fueron victimas de una habil emboscada tendida por los dirigentes cristianos en un lugar

denominado por los cronistas 4rabes “al-Jandaq”, término que quiere decir Alhandega.®?

Pedro Chalmeta se configura como el principal impulsor de esta tesis que a su
parecer, no nos permitiria hablar de una clara derrota tras la cual fue completamente
desbaratado el ejército comandado personalmente por el califa, como si sostiene la
mayoria de medievalistas e investigadores, sino que para él deberiamos referirnos a lo
acontecido en Simancas como «un enfrentamiento en que ambas partes salen bastante
dolidas, puesto que ninguna se atreve a insistir».°® Una vision, la de Chalmeta, que en
opinion de la también arabista Maribel Fierro estd «demasiado influida por el relato
recogido por Ibn Hayyan, sin percibir en él el reflejo del esfuerzo que se hizo en los

circulos omeyas por ocultar la derrota»®.

La victoria de Osma quedaria asi oscurecida por el desastre de Simancas, una
derrota que indudablemente reconocen las fuentes musulmanas: «La batalla que se hizo
famosa en al-Andalus, en la que el sultan y los musulmanes sufrieron grave quebranto,
pues muchos murieron o fueron llevados cautivos y se perdio el real del ejército, con el
pabellon y enseres del sultan, inluido su propio Coran y su cota preferida, que fue lo que
mas duelo le caus6»®. Asi se refiere el cronista palatino a lo acontecido en Simancas,
sin camuflar la derrota, pero achacando esta al abandono del campo de batalla por parte
de algunos de los comandantes musulmanes, especialmente los de la frontera. Pues
muchos sentian resentimiento ante cualquier intento de limitar su autonomia, hacerles
pagar impuestos y obligarles a participar en campaiias organizadas desde Cérdoba.®® En
este sentido Eduardo Manzano Moreno en su obra La frontera de Al-Andalus en época
de los Omeyas, advierte que el revés musulman sufrido en Simancas beneficié a los
sefiores fronterizos, los cuales consiguieron recuperar parte de su vieja autonomia. Ellos
seran, en las dos ultimas décadas de la vida de Abderraméan Ill, los protagonistas por

excelencia de la salvaguardia de las fronteras frente a los cristianos.®’

92Chalmeta Gendrén, Pedro, “Simancas y Alhdndega”, Hispania: Revista espafiola de historia, vol 36,
133,1976, pp. 391-430.

% |bid., pg.444.
%Fierro Bello, Maria Isabel, Abderraman IiI..., pg. 58.
%1bn Hayyan, Cronica del Calif a Abdarrahman llI..., pg. 326.

%Gomes Barbosa, Pedro, “La Batalla de Simancas...”, pg. 54.
%’Manzano Moreno, Eduardo, La frontera de Al-Andalus en época de los Omeya, Ed. Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas, Madrid, 1991, pg. 365.

37



La victoria cristiana en Simancas, no se tradujo en la practica en un avance de la
frontera hacia el sur, ni tampoco en el desencadenamiento de una ofensiva cristiana de
mayor alcance. Las repoblaciones efectuadas al sur del Duero fueron flor de un dia,
pues apenas unos afios mas tarde se encontraban en completo abandono. A ello habria
que sumar la anarquia reinante en el reino leonés, permitiendo asi al califa Omeya
intervenir decisivamente en todos y cada uno de los reinos y sefiorios cristianos®®. En
definitiva y salvaguardando lo acontecido en Simancas, la correlacion de fuerzas entre
los cristianos y los musulmanes peninsulares, a mediados de la décima centuria, era

claramente favorable a los segundos®.

«An- Nasir qued6 abrumado por su fracaso en esta campafia, sin paralelo en todo
su periodo anterior, y disgustado con su suerte, tenia confusos pensamientos y no era
justo consigo, por lo que se le aconsejo distraer su preocupacion con su mayor placer, la
construccion. Dicen que se dedico a ella de modo absorbente, fundando az-Zhara’ mas
debajo de Cordoba, poniendo en la holgura y majestad de sus edificios el descanso de su
mente y olvidandose de lo demas, pues desde entonces dejo de guerrear personalmente,
delegandolo en sus valientes, habiles y resueltos alcaides, a los que mandaba en aceifas
cada afio sin falta [...] de modo que paso la mayor parte de su califato tranquilo en su
trono, disfrutando de la holgura de su reinado y sin volver a guerrear hasta que
muri6».1% Tal y como recoge Ibn Hayyan en su Mugtabis, la Batalla de Simancas
supuso un antes y un después no solo en la politica del califa, sino también en la propia

personalidad de an-Nasir.

«La derrota de la Alhandega no fue un simple revés pasajero. Sus consecuencias
fueron duraderas y marcaron el resto del califato de Abd al-Rahman 111»%%1, Simancas
fue la dltima expedicién militar en la que participé personalmente el califa, nunca méas
volveria a abandonar Cdrdoba al mando de un ejército, centrando ahora su energia en
reconstruir la base de su poder y el de su heredero. Se inauguraba asi una nueva etapa en
el Califato de Abderraman 11l donde éste abandonaria su faceta militar y guerrera para
consagrar el poder de los omeyas de Cdrdoba a través de la plasmacion arquitectonica.
Un proyecto cargado de simbolismo que desembocaria en la construccién de su ciudad

palatina, Medina Azahara.

%Vallvé Bermejo, Joaquin, Abderraman Ill..., pg. 225.
%Valdeon Baruque, Julio, Abderraman Ill..., pg. 170.
1901pbn Hayyan, Cronica del Calif a Abdarrahman III..., pg. 328.

19IManzano Moreno, Eduardo, La frontera de Al-Andalus.. ., pg. 362.

38



PARTE Il. MEDINA AZAHARA COMO SIMBOLO DEL
PODER CALIFAL

El primer tercio del siglo X vio culminar la consolidacion definitiva de la
islamizacion en al-Andalus. Desde esta perspectiva la construccion de Medina Azahara
no es un hecho inexplicable en la historia de al-Andalus, sino méas bien la plasmacion
arquitectonica del triunfo de ese Estado, gobernado ahora por un amir al-muminin
(Principe de los creyentes). La construccion de una nueva ciudad asi como la acufiacion
de moneda de oro, son elementos que se asocian con la instauracion del status califal y,
por tanto constituyen una practica habitual exigida por la ideologia dominante.'%? En
esta misma linea y tomando un distico que varios autores arabes atribuyen a su
fundador, «Cuando los monarcas quieren perpetuar el recuerdo de su reinado, lo hacen
mediante el lenguaje de las bellas construcciones. Un edificio monumental, manifiesta
la majestad del que lo ordend erigir»,1%® se puede advertir la voluntad de Abderraman 111
de disponer de una ciudad cortesana que fuera digno marco del gran imperio que habia

levantado en al-Andalus.'%

Con la construccion de su ciudad palatina, Abderraman Il ¢pretendia
simplemente garantizar en el futuro la pervivencia de su recuerdo, o por el contrario,
hay otros motivos que impulsaron al que fuese el primer califa de Cérdoba a abandonar
el alcazar cordobés para erigir tan fastuoso complejo residencial? Si bien la voluntad de
ser recordado podria estar en la mente del califa, esto no debe entenderse como un
factor determinante para la construccion de Medina Azahara. Asi, entrarian en juego
una serie de teorias que trataran de dar sentido a la que se consagrard como una de las

mas bellas e importantes obras de la historia del arte.

Desde explicaciones legendarias como la que trata de vincular la construccion y
el nombre de Medina Azahara con la favorita del Califa, hasta hipdtesis més fidedignas,
tal y como la que recoge Julio Valde6n Baruque en relacion con la voluntad del califato
cordobés de equipararse al califato Abassi de Oriente. En consecuencia, se ha pensado

que al construir una ciudad-residencia para la corte a escasa distancia de la populosa

192vallejo Triano, Antonio, “Madinat az-Zahra” en Cabrera Mufioz, Emilio (coord.), Abdarrahman II1y
su época, Ed. Caja Provincial de Ahorros de Cordoba, Cordoba, 1991, pg 233.

103Torres Balbas, Leopoldo, La mezquita de Cérdoba y las ruinas de Madinat Al-zahra, Ed. Plus-Ultra,
Madrid, 1952, pp. 133- 134.

104Castejon y Martinez de Arizala, Rafael, Medina Azahara: La ciudad palatina de los califas de
Cordoba, Ed. Everest, Madrid, 1982, pg. 6.

39



capital del califato, no se hacia otra cosa sino seguir un camino tradicionalmente
recorrido por los soberanos musulmanes de Oriente, en concreto por sus enemigos los
califas abbasies. Medina Azahara vendria a ser desde esta perspectiva, algo asi como
una réplica al palacio de Samarra, erigido por los califas de Bagdad, al norte de dicha

ciudad, aproximadamente un siglo antes.'%

No obstante no debemos obviar la coyuntura histérico-politica que precede de
manera inmediata a la construccion de Medina Azahara, esta no es otra que la derrota
en Simancas, un duro revés para el bando califal del que Pedro Chalmeta se vale en su
estudio acerca de las repercusiones de dicho episodio, para justificar la decision de
Abderraman I11 de construir su ciudad residencial. En este sentido el arabista afirma que
tras el desastre de Simancas, Abderraman 111 «no se fiara de sus tropas. EIl enemigo esta
dentro y quizas no fuera tan descabellado ver en Madinat al-Zahra no una ciudad-
palacio sino un alcazar reducto. Si Abd al-Rahman abandona el alcazar cordobés no es
por afan constructivo ni porque le venga pequefio. EI motivo real es muy distinto del
oficial: ya no se siente seguro dentro de su capital. Esta inquietud y desconfianza se
refleja en el extraordinario grosor de la doble muralla de bien labrados sillares que
defiende la nueva ciudad. [...] El ancho de los muros de la “ciudad del califa”, no es
debido a mero afan monumental, sino a razones estratégicas de defensa de lo que se
considera el Gltimo bastion y reducto de la dinastia». % No obstante, Chalmeta también
mantiene que a pesar de ser esta la razdn inicial de su construccién, ello no quiere decir
que la ciudad no adoptase posteriormente otras funciones y significados en la etapa final

de la vida del califa que se corresponde con la construccion de su famoso salon.

Fuese por motivos de seguridad personal, por el capricho de una favorita o con
la intencion de perpetuar la figura de su fundador a través de su colosal construccion,
Medina Azahara, «fue una de las obras mas notables, importantes y grandiosas que haya
hecho el hombre y una de las mas prodigiosas y asombrosas construidas en el Islam»1’.
Con monumentalidad y riqueza extraordinarias, insélitas en el Occidente europeo, en
cuyas cortes no existia construccidn que ni lejanamente pudiera compararsele,

contribuia al prestigio del califa cordobés. Viajeros, principes, embajadores, peregrinos,

105 valdedn Baruque, Julio, Abderraman IlI..., pg. 201.

1%6Chalmeta Gendrén , Pedro, “Simancas y Alhandega™..., pp. 397-398.

197 Una descripcion andnima de al-Andalus. Tomo |1, ed. y trad. Por Luis Molina, Madrid: Instituto
Miguel Asin, 1983, pg. 174.

40



tedlogos y poetas, afirmaban no haber visto en el transcurso de sus vidas nada

semejante. 1%

La ciudad-palacio de Medina Azahara se levant6 en la sierra de Cordoba, al
noreste de la capital, formando un enorme rectangulo de kilometro y medio de Este a
Oeste y la mitad de esa medida, setecientos cincuenta metros de Norte a Sur, ocupando
por consiguiente una superficie de cerca de 120 hectéreas. La construccion al pie de una
montafia obligd a formar tres grandes terrazas escalonadas, la superior, donde se
hallaban brillantes palacios; la media, ocupada por jardines y vergeles; y por dltimo la
inferior, sede de la mezquita mayor y de las viviendas de los servidores del palacio.
Toda la ciudad aparece cercada por una doble muralla de cinco metros de espesor cada
muro, con pasillo central de otros cinco metros. En el centro de la muralla meridional se
abria la puerta de acceso principal, Bab al-Qubba, a la que acompafiaban otras dos
puertas principales, Puerta del Sol y Puerta del Monte, junto con otras secundarias de

servicio.109

No obstante, debemos tener en cuenta que Abderraman Il1 erigié una auténtica
ciudad en el sentido pleno de la palabra y no una mera residencia personal o conjunto
palaciego, como ha sido presentado en algunas ocasiones. ' En esta ciudad el censo se
elevaria a unas 20.000 personas, entre ellos altos personajes, escribientes, oficinistas,
traductores, sirvientes y esclavos. Muchos de ellos serian trasladados a la nueva sede

califal con el objetivo de engrosar la burocracia del Estado cordobes.

La ceca o casa de la moneda fue una de las instituciones trasladadas a la nueva
ciudad de Medina Azahara en el afio 947 para la acufiacion de dinares, consagrandose
Abderraman 111 como el primer soberano en acufiar moneda de oro en al-Andalus. El
traslado de la ceca de Cordoba a Medina Azahara supuso también la introduccién de
innovaciones en las monedas omeyas. Las series emitidas en la nueva ciudad califal se
caracterizaran por una gran variedad y riqueza decorativa, siendo evidente que la rica
ornamentacion vegetal y floral de las monedas se corresponderia con el programa

decorativo del Salon de Abderraman 11l. Aunque la construccion de éste se feche con

1%8Torres Balbas, Leopoldo, La mezquita de Cérdoba..., pp. 134-136
109Castejon y Martinez de Arizala, Rafael, Medina Azahara: La ciudad palatina..., pg. 12.
10Vallejo Triano, Antonio, “Madinat az-Zahra”..., pg. 234.

41



posterioridad a los cambios operados en las monedas, para Maribel Fierro ambos

fendmenos estarian estrechamente unidos.**

Las rentas del Estado califal de los Omeyas alcanzaron cifras semejantes a las de
los Estados modernos, de ahi que el Sahib al-Majzun, el jefe del tesoro publico, fuese
uno de los més importantes personajes de la corte califal. La importancia de este cargo
se ratificard afios después en la figura de Almanzor, achacandose la impresionante
carrera politica de este al desempefio del cargo durante varios afios.'? Progresivamente
y siguiendo un proceso gradual de creacion de la ciudad, los diferentes érganos
burocraticos y administrativos del aparato estatal omeya fueron trasladandose a Medina
Azahara, haciéndose esta con la capitalidad de al-Andalus.

La vida diplomatica del califato, muy cuidada en toda su historia, alcanzo su
cumbre en Medina Azahara, al contar la nueva sede del poder omeya, con suntuosas
perspectivas y magnificos salones de recepcion.''® Desde su construccion, todas las
grandes recepciones y ceremonias cortesanas se celebraban en sus palacios. Se
conservan asi descripciones encomiasticas del lujo y la pompa extraordinarios
desplegados en ellas, tan solo comparables a la lejana corte de Bizancio, en la que se

inspiraban.t*

Las recepciones califales formaban parte de un complejo programa ceremonial
en el que la suntuosidad y la riqueza eran los mecanismos empleados por el califa para
hacer gala de su poder. Un poder que, lejos de las nociones de realeza desarrolladas més
tarde por las monarquias feudales, buscaba formas eficientes de producir en sus
visitantes la mas elevada impresion de poderio. Mostrar el poder implica, primero,
hacerlo casi secreto, escaso de presencia. En los ceremoniales abbasi y fatimi,
fuertemente influidos por la tradicion bizantina e irani, el califa, cuando se muestra, lo
hace detras de una cortina ligeramente transparente (sirt). Solo cuando el hayib que
ministra lo autoriza puede el visitante aproximarse al califa. No se tienen evidencias de

la préctica del sitr en al-Andalus pero hay que tener presente que el califato de Cérdoba

M1Fierro Bello, Maria Isabel, Abderraman III..., pp. 128 -129.

H12Castejon y Martinez de Arizala, Rafael, Medina Azahara: La ciudad palatina..., pg. 18.
113 |hid., pg. 42.

4Torres Balbas, Leopoldo, La mezquita de Cérdoba..., pg. 136.

42



no tuvo tiempo suficiente para recorrer el mismo camino que sus competidores

orientales.1t®

Medina Azahara se convirtid en el epicentro de la actividad diplomatica del
califato cordobés. El siglo X seria el momento en que se retomaron las relaciones con
las principales potencias politicas de la Europa medieval. Los contactos entre las
distintas potencias y el califato Omeya se desarrollaron a través de embajadas en las que
se seguia un riguroso protocolo, siendo evidente que la corte omeya de Cordoba
adoptd, en pleno siglo X, algunas de las reglas protocolarias de Constantinopla, pero
islamizandolas. No debié de ser una imitacion servil, sino que marcé sus diferencias y

no solo en pequefios detalles.!®

En el plano internacional europeo, el emperador de Constantinopla mostraba
hostilidades hacia el rey sajon, Oton I, quien se habia proclamado rey de Italia e
intentaba, no solo tomar el control de todo ese territorio, sino también resucitar el viejo
y ya desaparecido Imperio carolingio, convirtiendose asi en emperador. Mientras que,
por su parte, los Omeyas cordobeses mantenian su pugna hacia los califas de Bagdad v,
sobre todo, los Fatimies de Ifriquiya.’*’Los intereses de Cdrdoba obligaron a crear una
compleja red de relaciones exteriores que les aproximaron a Constantinopla, a pesar de
que tambien llegasen a la sede del poder Omeya en Cérdoba embajadas procedentes de
la corte de Otdn | como la del abad Juan de Gorze, quien ha dejado una curiosisima

relacion con todo detalle de sus recepciones.*®

Uno de los aspectos mas interesantes de estas embajadas es el de los regalos
intercambiados entre ambos monarcas. Los presentes poseian un valor real, como
objetos preciosos que solian ser, y uno politico, puesto que el precio de lo ofrecido
venia a denotar el interés de quien lo enviaba. Asi mismo, tenia un valor
propagandistico, en tanto en cuanto era una manifestacion de la riqueza de quien lo
hacia, puesto que en él, se traducia la habilidad de sus artesanos, la calidad de su

técnica y la singularidad del disefio.*® Entre los regalos mas significativos recibidos por

115Barcel6 Perelld, Miguel, “El Califa patente: el ceremonial omeya de Cérdoba o la escenificacion del
poder” en Vallejo Triano, Antonio (coord.), Medinat al-Zahra: el sal6n de Abd Al-Rahman I11,Ed. Junta
de Andalucia, Consejeria de Cultura, Cérdoba, 1995, pp.155 -156.

116Valdés Fernandez, Fernando, “Embajadas y regalos entre califas y emperadores”, Awrag: Estudios
sobre el mundo arabe e islamico contemporéaneo, 7, 2013, pg. 33.

17bid., pg. 25.

118Castejon y Martinez de Arizala, Rafael, Medina Azahara: La ciudad palatina..., pg. 45.

119Valdés Fernandez Fernando, “Embajadas y regalos..., pg. 34.

43



el califa cordobés, habria que situar la recepcion en la primera mitad del afio 949 de un
ejemplar de la Materia Médica de Dioscorides y otro de la obra de Orosio. Mé&s adelante
habrian de repetirse estas embajadas de Constantinopla trayendo obras de arte, asi como
ricos materiales de construccion y ornato, entre ellos seguramente 140 columnas,
colocadas todas ellas en Medina Azahara. Asi mismo, el bellisimo mosaico bizantino
de vidrios coloreados que permite las méas fantasticas combinaciones y que fue aplicado

en la magsura de la gran mezquita de Cérdoba.'?°

En el caso concreto del califato Omeya de Cdérdoba, el destino final de las
embajadas que llegaban a la ciudad era el Salon de Abderraman Ill, también conocido
como Salon Oriental 0 “Saldén Rico” por la exuberante decoracion desarrollada en sus
muros. Esta dependencia fue mandada construir por el califa entre los afios 953 y 957.
Su singularidad viene determinada por dos caracteristicas esenciales, por un lado el
establecimiento definitivo en Medina Azahara del arco de herradura califal, asi como el
desarrollo de una nueva técnica decorativa basada en la talla sobre una piedra distinta a

la utilizada en los paramentos constructivos, como si se tratara de su epidermis. 2

El salén fue disefiado y construido para atender a un rigido protocolo ceremonial
desarrollado por los emires omeyas. Alli, Abderraman 111 recibia solamente dos veces al
afio a sus cuerpos administrativos que constituian el Estado y eventualmente, a
embajadores y visitantes extranjeros!??: «Tras subir entre apretadas filas de soldados
ricamente uniformados, con brillantes armas y en perfecta formacion, llegaban
monarcas y embajadores al Salon Oriental de Medinat al-Zahara, abierto sobre terraza
cuyos muros cubrian ricos tapices. Al fondo, sentado sobre almohadones, y rodeado por
todos los dignatarios de su brillante corte, aparecia el califa semejante a una divinidad
casi inaccesible. Ante él, se postraban en tierra, y el soberano, como insigne de favor,

les daba a besar su mano».1?3

Una de las descripciones mas espléndidas que se conservan de Medina Azahara
proviene del cronista arabe al-Maqgari, quien, aunque vivié en tiempos posteriores a los

gue nos ocupan, concretamente en el siglo XVII, se documenté ampliamente en las

120Castejon y Martinez de Arizala, Rafael, Medina Azahara: La ciudad palatina..., pg. 45.
121 vallejo Triano, Antonio, “Madinat az-Zahra”..., pg. 240.

122Barcel6 Perelld, Miguel, “El Califa patente..., pg. 7.

123Torres Balbas, Leopoldo, La mezquita de Cérdoba..., pg. 136.

44



fuentes medievales para ofrecernos la siguiente resefia acerca del Salén de Abderraman

IHi:
«Otra de las maravillas de al-Zahra era el salon llamado de los califas.
cuyo tejado era de oro y de bloques de marmol de variados colores, soli-
dos pero transparentes, y cuyas paredes eran de los mismos materiales.
En el centro de este salon [...] estaba la perla tinica ofrecida a al-Nasir,
con otros objetos valiosos, por el emperador de Leon.
Eran de oro y plata las tejas de este magnifico salon y, segin Ben Bas-
kuwal, habia en el centro del mismo un gran pilén lleno de mercurio.
Daban entrada al salén ocho puertas de cada lado, adornadas con oro y
ébano, que descansaban sobre pilares de marmoles variados y cristal
transparente. Cuando el sol penetraba en la sala a través de estas puertas
y se reflejaba en las paredes y techo, era tal su fuerza que cegaba. Y
cuando al-Nasir queria asombrar a algunos de sus cortesanos, le bastaba
hacer una sefial a sus esclavos para poner en movimiento el mercu-
rio, e inmediatamente parecia que toda la habitacion estaba atravesada
por rayos de luz y la asamblea empezaba a temblar, porque se tenia la
sensacion de que el saldn se alejaba, sensacion que duraba mientras se

movia el mercurio».*?*

El Salén de Abderraman Il constituye solo la pieza maestra de un vasto
conjunto arquitectonico que incluye al Jardin Alto, de modo que ambos forman parte de
una misma concepcion unitaria que tiene por objeto la exaltacion del califa. Poniéndose
asi de manifiesto el simbolismo paradisiaco del conjunto y la unidad de disefio del
Salon como palacio celeste y el Jardin Alto como emblema del paraiso.'?® El salon era
sin duda, junto a la mezquita con la cual estaba conectado por un itinerario que,

solitariamente, hacia el califa, el eje de la expresion y de la representacion del poder

124 \/aldedn Baruque, Julio, Abderraman Il1..., pg. 205.
125 vallejo Triano, Antonio, “Madinat az-Zahra”..., pg. 240.

45



califal, consoliddndose asi este espacio como el centro de la compleja ciudad de Medina

Azahara.1%

La actividad constructiva en Medina Azahara iniciada por an-Nasir, prosiguié en
la figura de su hijo y sucesor al-Hakam Il. En esos afios de mediados de la décima
centuria, ¢quién podria imaginar que poco tiempo después, en los turbulentos afios de la
gran fitna, que puso fin al califato de Cérdoba iba a quedar totalmente destruida tan
impresionante construccion?'?” En el marco de las luchas internas que provocaron la
desintegracion del califato cordobés, en los primeros dias de noviembre del afio 1010,
los bereberes, tras un sitio de tres dias y gracias a la complicidad de un oficial de la
guarnicidn, entraron en la ciudad y exterminaron a cuantos soldados y seres indefensos
encontraron en ella. El intenso expolio hizo que durante siglos las ruinas de Medina
Azahara fueran cantera de materiales de construccion, hasta que entre finales del siglo
XIX y principios del XX se iniciaran las obras de localizacion y excavacion que
buscaban sacar a la luz la que fuese la construccién méas grandiosa, bella y monumental

del horizonte islamico en la Peninsula Ibérica.'?®

126Barcel6 Perelld, Miguel, “El Califa patente..., pg. 7.
127 Valdeon Baruque, Julio, Abderraman Ill..., pg. 202.
128Torres Balbas, Leopoldo, La mequita de Cérdoba..., pp.136-138.

46



CONCLUSIONES

Es evidente que la figura y obra de Abderramén 11l supusieron en la Cérdoba
omeya de principios del siglo X un cambio transcendental con la llegada del califato. En
tanto en cuanto se inauguraba un nuevo periodo de total independencia, ya no solo
politica o militar, sino también religiosa, ya que intitulaba a Abderraman como el
primero y por tanto lider espiritual de la umma, otorgandole de este modo el control

religioso.

Abderraméan heredaria de su abuelo, el emir Abd Allah, un reino inestable, fragmentado
y que parecia augurar el final de la dinastia, si bien el séptimo emir de los Omeyas
cordobeses, fue capaz de revertir la situacion alumbrando el periodo de mayor esplendor

de la historia de al-Andalus.

La consolidacion del poder se convirtio, desde el momento en que subid al trono,
en el mayor objetivo del recién estrenado emir, emprendiendo campafias que buscaban
el fin de la rebeldia muladi y la construccion de un poder centralizado en torno a
Cordoba. Este proposito vivio su apogeo con la rendicion de Bobastro, una victoria que
comporto para el emir cordobés el control mayoritario de al-Andalus. Ello hizo pensar a
gran parte de la historiografia medievalista, en la relacion intrinseca entre la victoria
sobre Ibn Hafsun y la proclamacion del califato un afio después, entendiendo asi la
primera como la antesala perfecta para la adopcion del titulo califal. Si bien la definitiva
conquista de Bobastro jugd un papel si se quiere determinante, no podemos obviar otros
factores que estuvieron presentes y que se resumirian fundamentalmente en la presencia
del califato Fatimi en el vecino Magreb, asi como en la voluntad manifiesta de an-Nasir
de legitimar y consolidar el poder omeya en Cérdoba. De tal forma que la adopcion del
titulo califal debe entenderse también como un deseo de su soberano de exaltacion del
propio Estado Andalusi, equiparandolo con las formaciones politicas mas prestigiosas

del momento.

La politica califal que buscaba acabar con los ultimos escollos de rebeldia vio
cumplido el fin de sus objetivos con la conquista de Zaragoza en el 937. EI dominio
sobre todo al-Andalus, que los emires cordobeses habian intentando imponer sin éxito
durante mas de siglo y medio, habia sido logrado en poco mas de veinticinco afios por

Abderraman I11. Alcanzaba de esta forma su gran proyecto, la pacificacion definitiva de

47



al-Andalus y el reforzamiento de su autoridad, asi como la consolidacién del poder
omeya sobre todo el territorio dominado por el Islam en la Peninsula.

Si bien el papel de Abderraméan 11l seria clave en el proceso de pacificacion y
consolidacion del poder omeya en al-Andalus, resulta insuficiente atribuir tal logro
exclusivamente a la valia personal del califa, por muy enérgico y buen gobernante que
este fuese. De forma que, siguiendo las tesis de Manuel Acién, para obtener un
conocimiento global, habria que atender a la coyuntura socio-politica de principios del
siglo X donde los rebeldes habian perdido la base social que sustentaba su poder local.
Estos sefiores muladies, descendientes de sefiores visigodos, mantenian su posicion
gracias a las rentas pagadas por los campesinos que trabajaban en sus tierras, sobre las
que se ejercia un poder quasifeudal. Sin embargo, ahora estas relaciones feudales de
poder se estaban desmoronando. En consecuencia, el fin de la rebeldia y desunion
practica de al-Andalus se debe a un derrumbamiento del mecanismo feudal, mas que a
la labor belica y militar de Abderraméan Il1, puesto que quienes estaban adscritos a un
sefior y al pago de la renta, ahora preferian estar sometidos de forma directa al Estado

musulman a cambio de satisfacer un impuesto.

Tras gobernar sobre un al-Andalus consolidado, pacificado y donde el control
efectivo del poder por parte de los Omeyas era ya una realidad tangible, an-Nasir,
afligido por la derrota cosechada frente a los cristianos en Simancas, dedico los ultimos
afios de su vida a consagrar el poder omeya en Cérdoba. EI mecanismo elegido para ello
fue la via artistica y arquitectonica, consolidandose Medina Azahara, su ciudad palatina,
como la més clara representacion simbdlica del poder construido por Abderraman Ill.
Levantada sobre la Sierra de Cordoba, las bellas construcciones y la decoracion que

cubria sus salones contribuian al prestigio del califa Cordobés.

A mediados del siglo X la actividad burocratica y administrativa se trasladé a la
nueva ciudad, convirtiéndose esta en el epicentro del poder omeya en la Peninsula. Los
altimos afios del reinado de Abderraman Il destacaran por la intensa actividad
diplomatica, cuidada durante todo el califato pero que vivira ahora su mayor apogeo. El
Salén de Abderraméan 11l se configurarda como el destino final de las embajadas que
llegaban a Cordoba, concebido junto al Jardin Alto como el paraiso terrenal, trataba de

impresionar a quienes se adentraban en su interior.

48



Pese a su vida efimera y a estar condenada al expolio y la destruccién, la labor
de recuperacion del patrimonio arqueoldgico de la ciudad desarrollada desde finales del
s. XIX ha permitido acercarse aunque de forma parcial a la monumentalidad de la
ciudad mandada erigir por an-Nasir. Poniendo asi en valor el papel de la misma como el
mas fidedigno vestigio del proyecto de consolidacion y construccién del poder
impulsado por Abderraméan 111 desde su llegada al trono cordobés.

En definitiva, un reinado el de Abderraman Il que vio realizados sus mayores
objetivos, aunque también experiment6 el sabor de la derrota fundamentalmente en
Simancas y en el Magreb, al no llevar a la practica como le hubiese gustado su politica
africana. Con todo ello, legé a su hijo y heredero al-Hakam Il un al-Andalus pacificado
y centralizado en torno a la figura del califa Omeya. Bajo este clima de estabilidad y
tranquilidad, al-Hakam I1, paradigma del califa ilustrado, articulo su gobierno en torno a
la cultura, consagrando su mandato al arte, las ciencias y las letras. Nada parecia
augurar en esos afos que, poco tiempo después al-Andalus se enfrentaria a la gran fitna,
que puso fin al califato de Cordoba y trajo consigo la desarticulacion del territorio con

la llegada de las taifas.

49



BIBLIOGRAFIA
Acién Almansa, Manuel, Entre el feudalismo y el islam: Umar Ibn Hafsun
en los historiadores, en las fuentes y en la historia, Ed. Universidad

de Jaén. Servicio de publicaciones, Jaén, 1997.

Arjona Castro, Antonio, Cérdoba en la historia de Al-Andalus: desarrollo,
apogeo y ruina de la Cérdoba Omeya. Volumen I: De la conquista al
final del emirato omeya (711-929), Ed. Real Academia de Cdrdoba,

Instituto de Estudios Califales, Cordoba, 2001.

Barcelo Perello, Miguel, “El Califa patente: el ceremonial omeya de
Cordoba o la escenificacion del poder” en Vallejo Triano, Antonio

(coord.), Medinat al-Zahra: el salon de Abd Al-Rahman |11, Ed. Junta

de Andalucia, Consejeria de Cultura, Cordoba, 1995.

Burckhardt, Titus, La civilizacion hispano-arabe, version espafiola por
Rosa Kuhne Brabant, Ed. Alianza Universidad, Madrid, 1985.

Cabrera Mufoz, Emilio, “La pacificacion de al-Andalus”, en Cabrera
Mufioz, Emilio (coord.), Abdarrahman Ill y su época, Ed. Caja

Provincial de Ahorros de Cérdoba, Cordoba, 1991.

Cabrera Mufioz, Emilio, y Del Pino Garcia, Jose Luis, “Hegemonia y
proyeccion exterior” en Cabrera Mufioz, Emilio (coord.),

Abdarrahman 111y su época, Ed. Caja Provincial de Ahorros de

Cordoba, Cérdoba, 1991.

Castejon y Martinez de Arizala, Rafael, Medina Azahara: La ciudad
palatina de los califas de Cordoba, Ed. Everest, Madrid, 1982.

Chalmeta Gendroén, Pedro, “Simancas y Alhandega”, Hispania: Revista
espafola de historia, vol 36, 133,1976, pp.359-446.

50



Cruz Hernandez, Miguel, El Islam de Al-Andalus: historia de su realidad
social, Ed. Agencia Espafiola de Cooperacion Internacional, Madrid,
1996.

Fierro Bello, Maria Isabel, Abderraman Il y el califato omeya de Cérdoba,
Ed. Nerea, Donostia-San Sebastian, 2011.

Fierro Bello, Maria Isabel, “Por qué ‘Abd al-Rahman Il sucedi6 a su
abuelo el emir ‘Abd Allah” Al-gantara: Revista de estudios arabes,
vol. 26, fasc. 2, 2005, pp. 357-370.

Fierro Bello, Maria Isabel, “Sobre la adopcion del titulo califal por Abd al-
Rahman I11”, Sharg Al-Andalus. Estudios mudéjares y moriscos, 6,
1989, pp. 33-42.

Gomes Barbosa Pedro, “La Batalla de Simancas (939). Algunas Notas”, Al-
Mulk. Anuario de estudios arabistas, 7, 2007, pg.47-68.

Ibn Hayyan, Crénica del Califa Abdarrahman Il An-Nasir entre los afios
912 y 942 (al-Mugtabis V), trad. M2 Jesus Viguera y Federico
Corriente, Ed. Anubar, Zaragoza, 1981.

Manzano Moreno, Eduardo, Conquistadores, emires y califas: los omeyas y

la formacion de Al-Andalus, Ed. Critica, Barcelona, 2006.

Manzano Moreno, Eduardo, La frontera de Al-Andalus en época de los
Omeya, Ed. Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid,
1991.

Torres Balbas, Leopoldo, La mezquita de Cérdoba y las ruinas de Madinat
Al-zahra, Ed. Plus-Ultra, Madrid, 1952.

51



Una Crdnica anonima de Abd al-Rahman 111 al-Nasir, ed. y trad. E.Lévi-

Provencal y Emilio Garcia Gomez, Madrid, 1950.

Una descripcion anénima de al-Andalus. Tomo 11, ed. y trad. Por Luis
Molina, Madrid: Instituto Miguel Asin, 1983.

Valdedn Baruque, Julio, Abderramén 111 y el califato de Cérdoba, Ed.

Debate, Barcelona.

Valdés Fernandez, Fernando, “Embajadas y regalos entre califas y
emperadores”, Awrad: Estudios sobre el mundo arabe e islamico

contemporaneo, 7, 2013, pp. 25-41.

Vallejo Triano, Antonio, “Madinat az-Zahra” en Cabrera Mufioz, Emilio

(coord.), Abdarrahman 111y su época, Ed. Caja Provincial de Ahorros

de Cérdoba, Cordoba, 1991.

Vallvé Bermejo, Joaquin, Abderraman Ill, califa de Espafia y occidente
(912-961), Ed. Ariel, Barcelona, 2003.

Vallvé Bermejo, Joaquin, “La intervencién omeya en el Norte de Africa”,
Cuadernos de la biblioteca espariola de Tetuan, 4, septiembre de
1967, pp.7-39.

52



ANEXOS

l. Poema de Muhammad ibn Abd Rabbihi con motivo de la
toma del castillo de Monteledn en la cora de Jaén.

Partes, y la ayuda y la asistencia divina son tus ejércitos;
te acompaiia la gloria y la victoria te tiene sefialado.
La misericordia de Dios se ha extendido por los horizon-
la tierra comienza a florecer por tu comienzo. [tes;
Se ha revestido con las tunicas de alvexi de sus flores
como si su ornato quisiera parecérsete en bellez. [blancas,
Saliste con generosidad y valentia, alegramente;
la una en tu diestra; mds aun, la otra en tu siniestra.
Se han reunido dos cosas opuestas en los dos pufios de tus
de no ser por ellos y por ti, no seria buena la vida. [manos:
Delante de ti marcha la ayuda de Dios, apresurando
la victoria que a de quebrantar a quien te reside en la tierra.
Las gentes te bendicen, alientan las esperanzas,
la obediencia te aguarda, la rebelion te teme.
En tu diestra hay una luna que no tiene esfera,
porque no verds que tengan esferas las lunas terrestres.
Conduce un ejército tonante contra los enemigos;
un ejército innumerable que deja las colinas como el de-
[sierto.

Por misericordia y favor que Dios concede al mundo
El mundo se felicita de tu misericordia y tu favor.

Una Crdénica anonima de Abd al-Rahman I11 al-Nasir, ed. y trad. E.Lévi-
Provencal y Emilio Garcia Gomez, Madrid, 1950, pg. 98.

53



I. Decapitacion de un rebelde en Cordoba durante el reinado de
Abderraman Il

Cabrera Munoz, Emilio “La pacificacion de al-Andalus” en Cabrera Mufioz, Emilio
(coord.), Abdarrahman 111y su época, Ed. Caja Provincial de Ahorros de Cordoba,
Cordoba, 1991, pg. 23.

54



I1l. Copia de la carta enviada por Abderraman Ill a los ummal
de sus diferentes provincias tras la adopcion del titulo califal.

En el nombre de Dios Clemente y Misericordioso.
Bendiga Dios a nuestro honrado profeta Mahoma

Los més dignos de reivindicar enteramente su derecho y los
mas merecedores de completar su fortuna y de revestirse de las
mercedes con que Dios Altisimo los ha revestido, somos nosotros,
por cuanto Dios Altisimo nos ha favorecido con ello, ha mos-
trado su preferencia por nosotros, ha elevado nuestra autoridad
hasta ese punto, nos ha permitido obtenerlo por nuestro esfuer-
zo, nos ha facilitado lograrlo con nuestro gobierno, ha extendi-
do nuestra dama por el mundo, ha ensalzado nuestra autoridad
por las tierras, ha hecho que la esperanza de los mundos estu-
viera pendiente de nosotros, ha dispuesto que los extraviados a
nosotros volvieran y que nuestros subditos se regocijaran por
verse a la sombra de nuestro gobierno (todo ello por la voluntad
de Dios; loado sea Dios, otorgador de beneficios, por el que
nos ha otorgado, pues El merece la maxima loa por la gracia
que nos ha concedido). En consecuencia, hemos decidido que se
nos llame con el titulo de Principe de los Creyentes, y que en las
cartas, tanto las que expidamos como las que recibamos, se nos
dé dicho titulo, puesto que todo el que lo usa, fuera de nosotros, se
lo apropia indebidamente, es un intruso en él, y se arroga una de-
nominacion que no merece. Ademas, hemos comprendido que se-
guir sin usar ese titulo, que se nos debe, es hacer decaer un de-
recho que tenemos y dejarse perder una designacion firme. Or-
dena, por tanto, al predicador de tu jurisdiccion que emplee dicho
titulo, y usalo tu de ahora en adelante cuando nos escribas. Si

Dios quiere.

Una Crdnica anénima de Abd al-Rahman I11 al-Nasir, ed. y trad. E.Lévi- Provengal
y Emilio Garcia Gomez, Madrid, 1950, pg. 152-153.

55



V. El aman de Muhhamad ben Hasim.

Améan a Muhammad b. Hasim, sus hermanos, hijos, parientes,
todos sus compafieros y hombres, asi como todos los relacionados
con ellos en Zaragoza... por el tiempo que parezca a an-Nasir,
dandosela en posesion, de manera que pueda meter en ella a quien
quiera de sus hombres y mercenarios, en el nimero que quiera.

Los zaragozanos y los familiares y seguidores que quiera dejar
Muhammad b. Hashim estaran seguros con el améan de Dios, y a
salvo por compromiso ante Dios, disfrutando del mismo améan que
Muhammad b. Hashim, no sujetos a persecucion en sus personas ni a
responsabilidad por culpa anterior.

M. b. Hashim saldra de Zaragoza con sus familiares intimos e
hijos que quiera llevarse a Tudela u otra ciudad de la Marca, con
designacion para gobernar el lugar que escoja, todos ellos con
facilidades para cuanto a esto toca, permaneciendo en Zaragoza
quienes de ellos él quiera, y pudiéndolos visitar sus representantes.

Quien sea designado para sucederle en Zaragoza durante su
ausencia los habra de tratar y guardar bien, teniendo residencia
apartada de ellos, tomando casa en algin punto de la ciudad que no
esté cerca de ninguna de las casas de M. b. Hashim, para evitar lo
usual entre la servidumbre, o bien habitara el antiguo alcazar, tras
salir de el M. b. Hashim con todas sus pertenencias.

An-Nasir debera asi mismo designar a su hermano, Yahya b.
Hashim para el gobierno de la ciudad de Lérida y sus alfoces, que
antes tenia.

Concluido el periodo que an-Nasir fije a Muhammad, éste ira a
la capital y entrara en la corte, donde permanecera unos treinta dias,
manifestando la sinceridad de su sumision y borrando cuantas
huellas de su rebeldia se difundieron por la tierra, con salvoconduc-
to para la idea, estancia y regreso, sin que se le intercepte ni impida
partir al concluir el periodo fijado, ni se le veje con insidias patentes
o latentes, ni se maltrate a los compafieros que con él vayan o que
deje para sustituirle.

Si cumple lo pactado de acudir a palacio, el sultan deberéa darle
en capitulacion la ciudad de Zaragoza, enviandole a ella como
gobernador y caid, tras destruir a quien detentare estas funciones,
una vez que reciba sefiales manifiestas de su generosidad y gracia
por las que vuelva a la 6ptima situacion en que estaba antes de su
error.

Documento fechado en muharram del afio 326 (8 noviembre-7 diciembre 937).

Ibn Hayyan, Crénica del Califa Abdarrahman Il An-Nasir entre los afios 912 y 942
(al-Mugtabis V), trad. M? Jesus Viguera y Federico Corriente, Ed. Anubar, Zaragoza,

1981, pp. 303-304.

56



