s Universidad
i0f  Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

Una estética que desborda el arte. Estudio de la
ceremonia del té japonesa como filosofia anclada
en el cuerpo.

An aesthetic beyond art. Study of the Japanese tea
ceremony as a body's philosophy.

Autor/es

Irene Suarez Cortés

Director/es

Victoria Pérez Royo

Facultad de Filosofia y Letras/ Filosofia
2019




INDICE

Lo INEPOAUCCION. ...ttt ettt et e sttt e st e e esbee et eesateenbeeeaee 3
2. Origenes de la ceremonia del té en JAPON. ..............cooiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeee e 6
2.1. Corrientes de pensamiento orientales influyentes en la elaboracion tedrica de la
ceremoONia del t€ (CAAROYU). .............cc.ooeeeeieeiiieeeeee ettt e e e aae e s aae e ereeeeens 6
2.2. Pasos de 1a ceremonia del t€. ...t 8
3. Valores estéticos de la ceremonia del té........................ciiiiiiiiiien 11
3. 1. La adaptacion de los valores hie, wabi y sabi a 1a ceremonia del té................................ 12
3.2. La sombra: contenedor de miSterio...............cccceeriiiiiiniiiiiiniiiecnceeeee e 13
3.3. La ceremonia del té es una experiencia colectiva................c.ccccceeeriiiiiiiiiniie e, 14
3.4. El estado de contemplacion en la ceremonia del té. ........................cccooiiiiiiiiniiinniiee. 17
3.5. La union MeNETE-CUCTPO........ccc.ueeiiiiiiiiiiieeiieeeiteeeiteestteesteeesteeesereeesabeeeateesnteesaseesnseeesnneens 18
Conclusiones: la ceremonia del té como educacion sensible para lo social................................ 21
BibLIOGIrafia .........oooiiiii e e e e e e e e rb e e e aae e enraeeennes 23



1. Introduccion.

Mi acercamiento al pensamiento y filosofia oriental, concretamente a la ceremonia del té en
Japon, viene motivado por mi deseo de estudiar las maneras en las que la estética puede desplegarse
mas alla de los entornos del arte e incluso llegar a ocupar un lugar determinante en la conformacion
de entornos sociales. La estética no se desarrolla de manera ajena a los cambios en el pensamiento y
a las transformaciones sociopoliticas, sino en relacion ellos. Por eso el proposito de este TFG es
investigar los valores filosoficos que han motivado la forma especifica de la ceremonia del té, la cual
evidencia transformaciones sustanciales a lo largo del tiempo: su forma no deberia entenderse como
un protocolo vacio, sino como un reflejo de las preocupaciones filosoficas, vitales y éticas de una
sociedad. He seleccionado la ceremonia del té para abordar esta funcion de la estética mas alla de los
entornos del arte porque esta practica es la quintaesencia de la cultura japonesa, ya que recoge las
caracteristicas mas tradicionales, comunes y populares de la estética nipona. El estudio de la
ceremonia del té en la cultura japonesa, representa para mi una gran ocasion para pensar las funciones
de la estética en las sociedades desde un punto de vista alternativo al de Occidente: un punto de vista
basado en la practica y el ejercicio del pensamiento filos6fico. Basta un ejemplo para mostrar esta
enorme diferencia: el tipo de material utilizado para las paredes de las casas tradicionales japonesas,
es una tela que permite traspasar la luz suficiente para que haya penumbra en las habitaciones
interiores, buscando un equilibrio entre iluminacion y sombra propicio para un ambiente intimo. En
Occidente, en cambio, suele regir el principio de funcionalidad sobre el de belleza. Ello afecta también
a la duracion de los materiales, que en Occidente parece ser un principio basico en la construccion,
mientras que en Japon se opta mas bien por elementos que se descomponen con cierta rapidez,
reflejando un principio basico de su cultura al que le dedicaré¢ atencion en este trabajo: la
impermanencia de la vida. Esta sociedad ha desarrollado una sensibilidad estética tinica. Y el objetivo
de este trabajo es abordarla en el caso concreto de la ceremonia del té.

Tras realizar una amplia busqueda bibliogréafica, he podido comprobar que no hay ninguna
obra que trate la ceremonia del té¢ desde una perspectiva estética y que aborde las diversas influencias
del pensamiento japonés en su transformacion a lo largo del tiempo. Por ello, para la elaboracion de
este TFG he realizado una recopilacion bibliografica amplia en la que se abordan diferentes aspectos
de la estética y la cultura japonesa: he trabajado la obra de autores japoneses que comentaran los
aspectos formales y espirituales de la ceremonia del té como son Junichiro Tanizaki y Okakuro
Kakuzo. Para estudiar la formacion de la influencia del zen y de otras religiones y pensamientos en
la ceremonia del t¢ me he amparado en autores de procedencia japonesa como Toshihiko Izutsu, Taien
Deshimaro, Yujiro Ikemi, el Maestro Myoren y Sokyo Ono. También he estudiado obras de

occidentales expertos en cultura japonesa como Ruth Benedict y Donald Keene, asi como autores

3



mas centrados especificamente en la estética como Federico Salafranca, un reconocido nipélogo y
Andrew Juniper, un artista estadounidense que vivid durante un largo periodo de tiempo en Japon. Su
libro Wabi Sabi. El arte de la impermanencia japonés ha sido crucial para este estudio, ya que en ¢l
explica todo lo relacionado con el concepto wabi sabi, fundamental en la ceremonia del té y porque
para ello remite a una amplia bibliografia de autores clasicos japoneses que me ha sido de gran
utilidad, especialmente para elaborar el concepto de impermanencia. No obstante, la obra principal
que me ha servido para exponer el modo en el que una religion estética, el teismo, acaba por
convertirse en ceremonia ha sido Libro del té de Okakura Kakuzo, donde se expone este desarrollo
de una manera lirica, lo cual ha significado para mi un esfuerzo considerable al verme obligada a
esclarecer filos6ficamente un trabajo poético.

En la cultura japonesa las tradiciones y los pensamientos se expresan en la vida cotidiana y en
sus rituales diarios. El t¢ ocupa un lugar importante en esta cultura, dado que ha conseguido responder
a las necesidades e intereses cambiantes de cada momento historico. Por eso, en este trabajo, me
centraré en primer lugar en comentar las caracteristicas filosoficas y estéticas mas importantes que la
caracterizan, tales como la nocion de comunidad, la relacién mente-cuerpo, o la contemplacion, entre
otros. En el segundo bloque abordo los valores estéticos de la ceremonia del t¢ y muestro como estas
nociones se reflejan en la préactica de la ceremonia. De este modo es posible comprender que ésta no
consiste en un simple seguimiento de pautas y protocolos, sino en una actividad intrinsecamente
artistica. Aunque a primera vista en las ceremonias podria parecer que todo son reglas y ritos
tradicionales vacios, estas normas se orientan a alcanzar un determinado estado de contemplaciéon y
una serie de sensaciones. A pesar de ello, una de las criticas actuales a la ceremonia del té es que ha
dejado de ser “una comunién de almas gemelas” como pretendia Rikyu, uno de los padres fundadores
de la ceremonia del té en Japon, para quiza caer en la obsesion por el cumplimiento riguroso de las
normas, lo que desviaria la atencion de los estados por los que se propusieron en su origen.

Debido a que mi trabajo versa sobre una practica oriental y yo soy occidental, mi acercamiento
a Oriente siempre corre el riesgo de resultar excesivamente idealista o simplificador, de forma que
convierta a Oriente y a Japon en particular en algo exdtico. El estudioso Edward Said advierte de este
riesgo en su influyente obra Orientalismo. Cultura e imperialismo, donde comenta que referirse a
Asia como otro o como lo desconocido establece una frontera moral entre Oriente y Occidente,
advirtiendo de que en el fondo del orientalismo se esconde una pretension de crear un relato
homogeneizador de la cultura. Por un lado, me he esforzado por evitar esta actitud en mi trabajo. Por
otro lado, mi eleccion de la ceremonia del té japonesa como objeto de estudio de este trabajo no
persigue describir o fabricar un ideal de exotismo, sino que viene motivada por una oportunidad de
pensar otros papeles alternativos que la estética puede asumir en la sociedad cuando ésta no se

encuentra confinada casi exclusivamente a los lugares del arte, sino que funciona como guia. Por
4



ultimo, no planteo este trabajo como una busqueda de las diferencias entre Oriente y Occidente que
construya barreras infranqueables, sino mas bien se trata de estudiar qué otras herramientas pueden

ser utiles para pensar el ambito de la estética que no provengan siempre del entorno eurocéntrico o

de la tradicion occidental.



2. Origenes de la ceremonia del té en Japon.

Para la nobleza japonesa beber té era una forma de trascender lo mundano de la vida cotidiana.
Cuando el sacerdote budista Myoan Eisai -a quien tradicionalmente se le atribuye el establecimiento
del budismo zen en Japon- escribe sobre el té y sobre sus propiedades medicinales anima a todo el
mundo a consumirlo como un producto que no puede faltar en la dieta. Debido al apoyo de este
sacerdote, beber té dejo de ser algo estrictamente ligado a la nobleza y pasoé a las clases guerreras, lo
cual ocurri6 durante el siglo XII, principios del XIII. Posteriormente durante el periodo Muromachi
(1392 — 1573) la cultura del té se asentd y desarrolld en Uji, un area rural a las afueras de Kyoto, en
la que gobernaba el shogun' Ashikaga Yoshimasa, quien dedicé su vida a las artes del budismo zen,
al t¢ y a la poesia. Su maestro Murata Juko cre6 una sala parecida a las habitaciones en el bosque,
porque buscaba crear una comunion entre el té y el budismo zen, un lugar para la introspeccion en
oposicion a las fiestas del té organizadas por los aristocratas. Siglos después, las generaciones
venideras de sacerdotes introdujeron cambios estéticos y tedricos para aumentar la eficacia de ese
lugar de introspeccion que cred, originariamente, Murata Juko. Adaptaron habitos del té chinos y

coreanos, que posteriormente refinaron hasta convertirlos en un arte.

Primero Murata Juko introdujo el aspecto espiritual de la ceremonia del té y lo vinculd con
los ideales zen, Takeno Joo desarroll6 la interaccion del anfitrion con los invitados. En siglo X VI el
maestro Sen Rikyu propuso los principios de femae (etiqueta) para la ceremonia del té, ensefio a los
participantes del chanoyu (de la ceremonia del t€) que los tazones humildes y poco uniformes
ayudaban a centrar la atencion primero en el t€ y luego en la taza, ayudando asi a desviar la atencion
del lujo y la ostentacion hacia otros valores de la practica del té, basado en la idea zen de la grandeza
en las pequenas cosas y la igual importancia de lo mundano y lo sublime. Asimismo, resaltaba los
valores de simplicidad, autocontrol y limitacion desatendiendo el ornato, la superficialidad del lujo y

la pompa para sustituirlo por la sencillez.

2.1. Corrientes de pensamiento orientales influyentes en la elaboracion tedrica de la

ceremonia del té (chanoyu).

En la ceremonia del té se encuentran reflejados los caminos de pensamiento mas marcados de
Oriente: se pueden encontrar influencias del taoismo, de las ideas neoconfucianas, de los rituales

budistas, y del camino de los Kamis (dioses). En El libro del té de Okakura Kakuzo se relata que a

! Literalmente significa comandante del ejército, era una persona que de forma totalitaria gobernaba Japon en nombre
del emperador entre 1192 y 1867.

6



raiz del neoconfucianismo se produjo una inversion de pensamiento® fundamental para comprender
el calado filosofico de la ceremonia del té. Primero se pensaba que se podia deducir y conocer la ley
cosmica a partir del estudio de los fenémenos del mundo, pero cuando aparecio6 la nueva idea de que
el mundo era la ley cosmica misma, el momento de observacion mismo era lo que requeria mayor
atencion. El Nirvana no era algo imposible de alcanzar solo por los monjes mas preparados y eruditos,
sino que el conocimiento se democratizé y llegd a ser accesible para todos. Un segundo cambio
fundamental que se describe en El libro del té relata como la concepcion taoista de la inmortalidad,
que consiste no tanto en la permanencia de lo idéntico, como en la eterna y constante transformacion,
se filtro en todas las formas de pensamiento (budismo, confucionismo, sintoismo). De este modo, se
impuso una busqueda de la realizacion personal, sobre todo centrada en la relacion del ser humano
con la naturaleza. Tal y como lo expone Kakuzo, el teismo es un culto basado en la adoracion de la
belleza, en el que durante la ceremonia es posible expresar la union del ser humano con el todo de la
naturaleza. Se trata de una union que produce una inspiracion que desborda pureza y armonia con el
movimiento del mundo, especialmente en relacion al paso del tiempo, que reconcilia al ser humano
con su caracter de mortal y que refuerza la comunién con el todo y la idea de que todo lo que existe

es necesario para el correcto orden y equilibrio.

Los monjes zen de la parte meridional de Japon, un pais que no habia sufrido la invasion de
los mongoles en el siglo XIII y que, por ello, a diferencia de China, logré mantener las costumbres
adquiridas de ese imperio, como la del té, se evitaron la pérdida completa de la sabiduria Song. “El
té fue para nosotros mas que la idealizacién de una forma de beber; fue una religion del arte de la

vida™3, confia Okakura.

La ceremonia del t¢ extendida a lo largo de los siglos en Japon fue recibida por sus practicantes
como un descanso dentro del caos. Era una experiencia que ayudaba a entrar en un estado de descanso
espiritual. El autor afirma que el teismo no era mas que el taoismo disfrazado, precisamente porque
el taoismo se caracteriza por afirmar que existe una solidaridad absoluta entre el ser humano y la
naturaleza, su objetivo es lograr un equilibrio entre el ser humano y la naturaleza. No obstante,
encuentro la apreciacion de Okakura sobre la enorme influencia del pensamiento taoista en la
ceremonia del té incompleta. Pienso que el teismo esta también intimamente vinculado con el

sintoismo, la religion originaria de Japon que da culpa a la belleza. Desde esta influencia, se puede

2 “El ideal del té, segun los Song, difiere tanto del de los Tang como su concepto de la vida. Estos trataban de realizar lo

que sus predecesores habian intentado simbolizar. Para el espiritu poseido de neoconfucionismo, la ley cosmica no se
reflejaba en el mundo de los fendmenos, sino que este mundo era la ley cosmica misma” Okakura, Kakuzo, El libro del
té, Losada, 2016. Pag. 8.

3 Ibidem. Pag. 6.



explicar mejor el deseo de la poblacion japonesa de estar en consonancia con el deseo de los dioses,
realizando ritos que amplifica los lazos entre la comunidad y la conciencia (por medio de festivales
que celebran el cambio de estacion, ritos de purificacion o la forma de honrar a los dioses a través del
cuidado de la naturaleza), como un acto reflexivo del cuerpo en el que este mismo redescubre la vida
en la armonia con la naturaleza, en el silencio y disfrute de estar con el otro sin poseerlo, solo con la
comprension de las presencias. En este sentido se puede comprender la participacion en la experiencia
precisa de saborear el Té como una manera de raiz sintoista de reconciliar al individuo con la

naturaleza y la comunidad.
2.2. Pasos de la ceremonia del té.

En la dinastia Tang (Siglo VIII), en China, el maestro del t¢ Luwuh fue quien realiz6é un
recetario con consejos de la elaboracion del té llamado Chaking, un libro considerado la Biblia del té,
en el que el té representa orden y armonia, y en el que se describia paso a paso la preparacion correcta
de la bebida. Ambos temas, la filosofia y la preparacion del té estan intimamente relacionadas porque
“la vida es una expresion y nuestras acciones inconscientes revelan siempre nuestro intimo
pensamiento™. Preparar el té no es una simple manera de elaborar una bebida, sino que es una
expresion del modo de entender la vida, un reflejo de la cultura. Esta parte mas espiritual de la
ceremonia del té se vio ensalzada durante la dinastia Song, posterior a la dinastia Tang, que profundiz6
en el significado y el valor moral y religioso de la ceremonia del té. De este modo, cuando se llevo la
ceremonia del té a Japon, las sectas budistas, como el zen, hicieron propio el sentido moral y religioso
que provenia de China. Por ejemplo, el budismo zen abandon¢ toda idea de lujo durante la ceremonia,
como el uso de la ceramica decorada o el excesivo uso de colores en el ambiente o la jerarquia entre
los invitados, para ser una demostracion de la comunidn entre personas y naturaleza en un contexto

de sobriedad y sencillez.

“Los adeptos del zen aspiraban a la comunion directa con la esencia misma de las cosas y s6lo
consideraban los accesorios exteriores como unos obstaculos a la percepcion clara de la verdad™,
esta afirmacion senala una de las caracteristicas méas marcadas en la ceremonia del té, la sobriedad y
la sencillez en los materiales utilizados para su realizacion, desde la tetera hasta la misma habitacion
y su decoracion. Los materiales empleados para la arquitectura son madera y bambu y la camara del
té, sukiya, significa literalmente “choza de paja”. Una construccion efimera, levantada para servir de
asilo a una pulsion poética. Sukiya tiene otros significados a parte del literal, significa “Casa de la

Fantasia”, “Casa del vacio” y “Casa asimétrica”. “Casa del vacio”, por ejemplo, se refiere a la falta

4 Okakura, Kakuzo, E! libro del té, Losada, 201. Pag. 12.
SIbidem. Pag. 14.



de ornamentacion que esta estancia debe poseer. Esta simplicidad y pureza de la decoracion podrian
provocar una mera sensacion de vacio a los ojos extranjeros, pero el apelativo de simétrico tiene mas
trasfondo, alude al culto a la imperfeccion que rodea al arte japonés, en el que se entiende lo simétrico
como carente de belleza, como si el objeto estuviese inconcluso, o le faltase algo. De hecho, en sus
utensilios de barro o ceramica abundan las piezas asimétricas, del mismo modo que abundan los
objetos que desde un punto de vista occidental pueden parecer sucios, por ejemplo, con 6xido en los

objetos de metal.

El maestro del t¢ Sen Rikyu (siglo XVI), en Japon, fue el primero es redactar e instituir las
reglas de como debe desarrollarse la ceremonia del té. En la obra de Okakura Kakuzo estan recogidos

los rasgos propios de una ceremonia del té segin Sen Rikyu:

o La camara del té tiene unas dimensiones en las que no deben caber mas de 5
personas. Este detalle estd inspirado en un pasaje de Sutra de Vikramadytia (un alabado rey

de la India) en la que se decia que para los verdaderos iluminados el espacio no existia.

. En la antesala es donde se preparan los utensilios para el t€¢ (midsuya).
. En el portico los invitados esperan.
o Existe una avenida (7oji) que conduce al portico de la camara y se trata de una

antesala de la meditacion, un romper con el mundo exterior a través de una experiencia estética
en la que se reproduce e sentimiento de soledad (rikiu) dentro de la sensacion de estar en un

bosque (kubori-enshin) solo el individuo y la naturaleza.
. La decoracion tendra que reproducir una pobreza refinada.

Toda accion y todo detalle estan premeditados, no solo en relacion a estos aspectos generales
que he detallado, sino que cada gesto u objeto tiene un sentido. El detalle empieza en el cuidado que
exige la eleccion de los materiales que componen la ceremonia. Todos deben subrayar la estacion del
afo y la hora del dia en el que se realiza la ceremonia. Los rasgos de simplicidad y purismo como,
por ejemplo, el uso de la madera sin tratar es el resultado de la imitacién de los austeros monasterios
zen. Después de la preparacion estética y espiritual del roji, el invitado se aproxima al santuario e
inclinandose entra por una pequefia puerta que le obliga a agacharse, un acto de humillacién y
reconocimiento de la pequefiez del individuo que introduce en un pensamiento de humildad. La
tranquilidad es otro de los aspectos cuidados en su estética, el agua que hierve en la tetera “canta”

porque en el fondo hay pequenas perlas de hierro que consiguen un efecto de eco como el sonido de



un salto de agua. La luz es tenue y tamizada, porque los anchos techos en pendiente no dejan llegar a
las ventanas la luz del sol, de modo que se crea un ambiente sobrio. Ademas, la limpieza es esencial,
lo pulcro que debe de estar todo, pero que a la misma vez produzca un amiente hermoso pero natural.
Otro de los aspectos mas cuidados son las flores que se colocan sobre el fokonoma, un espacio
empotrado a la pared del salon-recibidor de la casa japonesa, el puesto de honor de toda la casa, sobre
¢l se halla suspendido el kakemono, un rectdngulo de tela o seda que se coloca de forma vertical y en
el que usualmente estdn escritas las maravillosas reflexiones de un viejo monje sobre el

aniquilamiento de las cosas terrenales.

Encima del tokonoma se encuentra el arreglo floral. “Rescataremos nuestras malas acciones
consagrandonos a la pureza y a la simplicidad. Asi razonaban los maestros del té cuando fundaron el
culto de las flores™. El arreglo floral es contemporaneo al teismo (siglo XV), ambas ceremonias
coinciden en la idea de que el presente es eterno. El cuidado de las flores resulta un homenaje para la
eternidad de los instantes, las flores con su belleza cuentan su propia historia sin necesidad de

ornamento artificial, es la aspiracion de los monjes.

Estos cuidados han trascendido los monasterios y han entrado en la vida doméstica de los
hogares, de modo que ha acabado por ser algo propio de la cultura y caracter japonés, extendiendo la
sensibilidad estética a la vida cotidiana. Sobre esto quiero resaltar un pequefio fragmento de E/ libro
del Té: “No debemos olvidar, no obstante, que el arte no tiene valor mas que cuanto habla de nuestra
sensibilidad™’. Esta cita remite precisamente a como la estética esta tan intimamente ligada a la vida
de esta cultura que ha acabado por desarrollar una sensibilidad unica, en la que el arte que recubre
sus vidas habla de su tradicion, de su moral, de su forma de crear comunidad, de sus creencias de una
manera sensible. Pero esto presenta también su lado negativo, por supuesto: se podria criticar la
desproporcionada atencion a la forma por encima de todo lo demas; la obsesion por como tienen que
ser las cosas por el hecho mismo de que siempre fueron asi, o la posicion de la mujer son algunos
aspectos que quedan descuidados entre tanto cuidado de detalles estéticos y respeto o incluso
veneracion de la tradicion mas severa. Sobre la posicion de la mujer en Japon Federico Lanzaco
Salafranca tiene una obra titulada La mujer japonesa: un esbozo a través de la historia en la que
sefiala explicitamente la sujecion del papel de la mujer a la tradicion en la sociedad japonesa, la

dificultad de trascender el titulo de hija, nuera, madre o esposa.

6 Ibidem. Pag. 26
" Ibidem. Pag. 23.



3. Valores estéticos de la ceremonia del té.

En la primera constelacion de valores estéticos en Japon (Periodo Heian, 794-1185), tal y
como lo expone Salafranca, hay 3 conceptos primordiales: mono-no-aware, muyokan, miyabi. Heian
es un periodo influenciado por la cultura china, por lo que Salafranca lo entiende como puente entre
una cultura mas arcaica a nivel cultural y otra que adecua varios aspectos extranjeros a su modo de
funcionar como pais y sociedad. El autor lo define como proceso dinamico evolutivo, en el que “el
pasado no se rechaza ni desaparece, sino que permanece absorbido en nueva simbiosis asimilativa’®.
Los conceptos del mono-no-aware, muyokan y miyabi, no desaparecen, sino que continiian en los
pequefios detalles de la vida diaria del japonés, un refinamiento que se adopt6é en un primer momento
de la cultura china, pero que con el paso del tiempo pasara a formar parte intrinsecamente de la cultura
japonesa. Es el mismo refinamiento que encontramos en la ceremonia del té, en los arreglos florales,
en el gusto y en la cortesia. El mono-no-aware, es ese sentimiento que aparece al presenciar y lamentar
la belleza caduca de la naturaleza y que se podria describir como delicada melancolia que producen
las cosas en su desvanecimiento precedido de una belleza fugazmente abrumadora. Motoori Norinaga,
un erudito de la Era Edo (un periodo posterior al periodo Heian), llega a decir que quien no posee un
corazon sensible no aprecia el mono-no-aware, que es lo mismo que decir, que no tiene corazon. El
término mujokan es parecido al que acabo de exponer, pero se refiere mas al sentimiento profundo de
la impermanencia de todos los seres del mundo. Como reflexion sobre la fugacidad de la vida, en un
primer momento se siente el estremecimiento que provoca el mono-no-aware, después aparece el
mujokan, se siente pena de que esa belleza vaya a desaparecer en cualquier momento, pero al mismo
tiempo, si ese cambio no se produjera no tendria tanto valor. La estética japonesa encuentra la belleza
en lo fragil, caduco y perecedero. Este sentimiento lleva a un abandono absoluto a la naturaleza. Por
ultimo, el miyabi es el ideal de elegancia chino, referido a una vida privada centrada en un
refinamiento placentero que rompe los estrechos protocolos confucianos sobre como se debe vivir. El
buen noble cortesano dejo de ser el buen guerrero o el buen gobernante para pasar a ser valorado por
sus logros artisticos y sensibles, como la elaboracion de poemas, de melodias o su destreza en la

danza.

Este primer periodo de valores estéticos es fundamental porque se empieza a gestar toda una
teoria de la estética mucho mas desarrollada que la de una época mas arcaica, pero es la segunda
constelacion de valores estéticos la que realmente interesa en este trabajo porque coincide con un
contexto historico que permite el desarrollo del budismo y de diversas sectas, entre ellas la zen en la

que se basa fundamentalmente la ceremonia del té. Esta segunda constelacion se encuentra en los

8 Lanzaco Salafranca, Federico, Los valores estéticos en la cultura cldsica japonesa, Verbum, 2010. Pag.71.

11



periodos Kamakura (1185-1333), Muromachi (1336-1573) y Momoyana (1568-1600), es un periodo
de sucesivas guerras interiores, hambrunas y enfermedades que asolan el pais. Este contexto tan
desolador es el caldo de cultivo de un cambio en los valores estéticos previos, que se sustituyen por
otros de inspiracion budista. Se trata de un contexto en el que la belleza mas extravagante no transmite
nada a los corazones cansados y desconsolados de la poblacion japonesa que cada vez mas se abraza
a una religion que promete un camino de salvacion, un destino en un paraiso de paz y armonia. Este
contexto de miseria social y hambre no solo de comida sino de seguridad espiritual produce un deseo
de encontrar la belleza en otro sitio diferente al miyabi, solo alcanzable para una alta cuna. El pueblo
llano desarrolla una sensibilidad especial por lo perecedero, por lo que no luce como el oro, sino que
es sencillo y humilde en su materia. Por tanto, se produce una belleza mucho més elevada que se
encuentra en lo sobrio, simple, natural, en lo caduco e impermanente, en la imperfeccion. Estos son
los conceptos claves para hablar de la estética llevada a cabo en el teismo por sacerdotes budistas. Se
aspira a una nueva sensibilidad que sabe encontrar serenidad y paz de espiritu frente a los mismos
sentimientos que asolaban el corazén de las generaciones pasadas, frente al paso del tiempo y la
fugacidad de la vida. La riqueza y la plenitud interiores que se encuentran extendidas por todas las
artes culturales de la época, entre ellas el chanoyu, la ceremonia del té. Sobre la belleza a ala que
aspira en esta ceremonia Umeda Makoto, profesor de la universidad de Michigan dice: “Se trata de
una belleza profunda, interior, sosegada porque no es captada con los sentidos de la percepcion

externa sino con la percepcion espiritual, profunda®”’

. Para apreciar esos aspectos tan distintivos de
esta época que marcaron un antes y un después en la estética japonesa es necesario “tener la
sensibilidad y apertura de corazdn suficiente para llegar a sentir la belleza de lo frio (hie), austero

(wabi) y solitario (sabi) -que expresa desolacion-, los nuevos valores estéticos.
3. 1. La adaptacion de los valores hie, wabi y sabi a l1a ceremonia del té

Estos valores inspiraron el ambiente austero y natural de la ceremonia del té: los jardines, la
casa, la sobria decoracion, los utensilios para la preparacion del té, con una ceramica rustica e
imperfecta. Uno de los grandes maestros de la ceremonia del té, Sen-no-Rikyu usa la palabra wabicha
como representacion de todo el encanto y belleza de la ceremonia del té, enraizado en el camino del
zen. Se pretendia conseguir que lo que brillase con un fuego refulgente no fuera la riqueza ni el peso
de lo material, el encuentro con uno mismo y la naturaleza entre sus paredes delgadas, y pasillos
estrechos de gasa decorados con motivos vegetales. La ceremonia estd repleta de simbolismo en
sutiles sugerencias, sugerencias que no solo se encuentran en el silencio de los gestos, sino en el vacio

del salon. Los juegos de luces y sombras dan sentido a la mezcla de elementos potencialmente

9 Ibidem. Pag. 77.



estéticos que se encuentran reunidos para goce de los invitados.

El sonido de la tetera oxidada en ebullicion, el ikebana como tinica decoracion de la sala, el
silencio de los que alli han entrado como extranjeros pero que pronto se ven introducidos en una
atmosfera de paz y de comunion con la naturaleza, que produce un reverbero emocional (yojo)
podriamos describirlo como un dejar de ser accion para convertirse en quietud con el fluir del tiempo.
A la casa del té se entra con dudas, preocupaciones del exterior, pero la seguridad de contar con unas
normas de comportamiento y accion hace facil cumplir con el wu wei. Este término alude a la ley de
la no-accion taoista, como la forma mas adecuada de enfrentarse a una situacion: no forzar la situacion
sino seguir el curso natural de los acontecimientos. Esto muestra como beber té no solo es un acto
publico y social en el sentido de que crea lazos con otros sujetos implicados, normalmente personajes
de un alto rango social, sino que promueve una experiencia estética que permite un espacio de
introspeccion y reflexion sobre la existencia propia y el modo de enfrentarse al mundo. El wu wei es
ser participe del dinamismo de lo natural, es decir, estar en constante transformacion, y ser consciente
de la impermanencia para lograr sobrecogerse ante lo que desaparecera en un corto periodo de tiempo.
Donald Keene en Los placeres de la literatura japonesa lo describe asi: “los cerezos ornamentales no
producen frutos comestibles y atraen orugas y otros insectos desagradables, hasta tal punto que resulta
aconsejable llevar una sombrilla cuando uno pasea bajo ellos a finales del verano; pero los japoneses

plantan esos drboles en cualquier parte, para disfrutar de sus tres dias de gloria”'°.

3.2. La sombra: contenedor de misterio.

Quiero centrarme ahora en un punto importante, que ya he resaltado como aspecto general,
pero que considero que merece mas desarrollo: se trata del uso de la sombra. Me voy a basar en el
libro Elogio de la sombra de Tanizaki (1933) que recopila una serie de informaciones y reflexiones
sobre el papel de la sombra en la estética y cultura tradicional japonesa antes de que la cultura

occidental relegara los aspectos propios del pais.

En la actualidad la sombra ha quedado completamente olvidada. Aunque antes era simbolo de
elegancia, ya no ocupa el puesto de interés prioritario para la creacion belleza y armonia en los
hogares, como en tiempos antiguos. Tanizaki resalta precisamente la predileccion de Japon por lo que,
a ojos de un occidental, pueda parecer sucio o poco llamativo: “Nos complace observar como la
superficie del objeto va perdiendo brillo y comienza a adquirir la patina oscura que deja el paso del

tiempo con un tono ahumado!!”. Asi ocurre con las lacas, uno de los materiales mas preciados de

10 Keene, Donald, Los placeres de la literatura japonesa, Siruela, 2018. Pag, 33
! Tanizaki, Junichiro, Elogio de la sombra, Siruela, 2014. Pag, 22.

13



Japon, o la ceramica en China: uno de los elementos indispensables para alcanzar la belleza es la
oscuridad que reside en ella. También en el jade la belleza radica en su brillo denso y, de apariencia,

diluido que posee.

“Sin el mundo de ensuefio que crean las luces y reflejos de las velas y ldmparas, y sin ese

pulso de la noche marcado por el flamear, todo encanto se desvaneceria”!?.

Lo que le otorga a la sombra su puesto de honor en la sala de la ceremonia del té es
precisamente el conjunto oscuro que compone el tokonoma. Se compone un juego de luces y sombras
con la luz indirecta en la habitacion; que penetra a través del shoji, el cual, al ser de papel vegetal,
aunque resistente, permite que la luz traspase provocando un ambiente opaco. El fokonoma esta
empotrado a una pared y no en el centro de la sala, de modo que la luz no le da directamente y su
zona queda en penumbra. Se percibe algo misterioso al captar la luz tenue. “Un espacio vacio para
dedicarlo al mundo de sombras que brota por si mismo y produce una atmoésfera enigmatica”'>.
Precisamente ese ambiente que se crea refuerza la sensacion de imperturbabilidad del tiempo que se
pretende. La belleza aqui no reside en los objetos, no son estos mismos los que provocan sensaciones,
sino los claroscuros que contrastan en ellos. “Aquella oscuridad visible donde todo parecia
predisponer a la alucinacion visual con su brillante titilar en una oscuridad mas imponente que la de

puertas afuera”'*,

Hay una defensa fervorosa del mantenimiento o creacion de espacios para el misterio, como
un aspecto importante en la realizacion practica de la estética en entornos sociales, ya no solo en la

ceremonia del té, sino en cualquier disciplina artistica japonesa.
3.3. La ceremonia del té es una experiencia colectiva.

Es debido a las ideas promulgadas por el sintoismo que es posible ligar naturaleza, religion y
comunidad. El sintoismo logra un entorno en el que no existe una pérdida de contacto con lo divino.
En la ceremonia del t¢€ se encuentra la idea sintoista de que no existe separacion entre naturaleza y ser
humano. “Todos provenimos de la misma fuente de vida y luz del universo. Esta es una verdad que
poco a poco hemos olvidado™!®. Hay un respeto muy profundo por la naturaleza precisamente como
fuente de vida y, especialmente, de vida equilibrada. Se trata de equilibrio que se busca obtener para
si en la vida misma, y que solo se puede alcanzar si el individuo se encuentra en armonia con la

naturaleza. El shinto reiki, por ejemplo, un método que permite desarrollar una relacion con la energia

12 Ibidem. Pag, 28.

13 Ibidem. Pag, 37.

14 Ibidem. Pag, 55.

15 Myoren, Shinto. Un camino natural, Create Space, 2017. Pag. 1.
14



que proviene de la naturaleza, cumple la funcion de que tierra, cielo y ser humano puedan coexistir

en orden.

“El culto en el santuario esta estrechamente relacionado con un agudo sentido de la belleza,
una sensacion mistica hacia la naturaleza, que desarrolla un papel importante para guiar la mente
desde el mundo terrenal hasta el superior y més profundo de lo divino, y que transforma la vida del
individuo en una experiencia de vida con el kami”'®. Recupero esta idea del maestro Myoren porque
en ella afirma que la pretension de los maestros del té con su ceremonia era la creacion de un espacio
unico para la meditacion y la contemplacion. La ceremonia no es un acto social cualquiera, sino que
conjuga naturaleza, religion y comunidad, lo cual permite confirmar mi hipotesis de que el sintoismo
es otra corriente mas que influye en la ceremonia del té, ademas del taoismo y el budismo, como ya
he sefialado anteriormente. Pero el sintoismo, a diferencia de los otros afiade algo mas que me parece

interesante resaltar: se trata del acto colectivo.

Como religion practica y carente de dogmas que es, el sintoismo se fortalece mediante ritos
en los que participa la comunidad entera y en la transmision de tradiciones de generacion en
generacion. La participacion en los ritos en forma de festivales es algo que forma parte de la vida
comun de la poblacion, por ello la creacion de la ceremonia del té como método para la reflexion
sobre la existencia y el lugar que el individuo ocupa en el mundo y en la comunidad, no es
sorprendente. Tampoco lo es el uso de los materiales no corrompidos por la artificialidad para la
construccion de la casa del té y los utensilios en su preparacion, o que se elija un espacio verde y
frondoso como el roji, la avenida que conduce a la puerta de entrada a la habitacion del té, para entrar
en un estado fuera de los problemas comunes al margen de la posicion social que se ocupe o labor

que se realice, de modo que sea posible introducirse en un estado de meditacion conveniente.

“Todos somos descendientes del Gran Espiritu Original de la Vida a la que todos en tltima
instancia, vuelven. Asi, atesoramos lo misterioso y lo increible”!’. Con esta afirmacion, el mitélogo
Joseph Campbell alude a que el sintoismo es una religién no tanto basada en creencias escritas, como
en un estado de asombro. Este asombro es compartido, no individual, y forma parte de la experiencia
colectiva. Asi ocurre en la ceremonia del té, la experiencia introspectiva y personal es compartida por
los demas invitados. El sujeto comparte su estar no sélo con el resto de los convidados sino con la
naturaleza alrededor, en un ambiente mutable, fresco, inmaculado y sucio a la vez, donde cada arbol,
hoja o insecto cumple una funcién esencial para el mantenimiento del orden y del equilibrio natural.

La percepcion de este equilibrio y de la necesidad de la existencia de cada elemento por minimo que

16 Sokyo, Ono, Sintoismo la via de los kami, Satori, 2014. Pag. 129.
17 Myoren, Shinto, un camino natural, Create Space, 2017. Pag.42.

15



sea, es la base del asombro en el sintoismo, que se puede apreciar con total claridad en la ceremonia

del té.

Se podria decir sin temor a equivocarse que la fuerza de esta religion radica en la insistencia
de la creacion de una experiencia sensorial derivada de los ritos misticos y de la relacion que despliega
con la naturaleza, logrando crear un ambiente de sobrecogimiento. Es algo mas que demostrado cémo
la atencion a la estética y a los detalles sensibles ayudan a la formacion de la sensacion de comunidad
creada entre los que contemplan juntos la escena y comparten el sentimiento y la fe. Lejos de ser algo
que pueda olvidarse con facilidad entre los feligreses se convierte en algo que provoca la sensacion
de pertenencia a un lugar, a una identidad. Tal y como precisamente ocurre con la ceremonia del té:

“Tomar cada sorbo/ siendo conscientes de que/ cada instante/ es irremplazable™'®,

Segun el experto F. L. Salafranca la cultura japonesa sigue un modelo cultural naturalista, se
trata de un modelo que no confia ni se apoya en la fuerza de un creador absoluto, sino que se abandona
al curso de la naturaleza, de energia incontrolable por el hombre, algo muy presente en la vida de los
japoneses por su situacion geografica que los hace verse afectados por multitud de fuerzas naturales
catastroficas para la seguridad de la vida en Japon. La importancia de la naturaleza va intimamente
ligada a la de la belleza, esta ligadura es un caracter comun en el pueblo japonés, y se expresa en la
gran importancia que otorgan al gusto como vara de medir el juicio de un individuo. Se llega a ejercer
mucha presion social en los sujetos, ya que la opinion que de ellos se posee en la comunidad a la que
pertenecen es crucial para su desarrollo como ciudadano, pues de lo contrario serd rechazado. La
metafora empleada para ello es la de ser en medio de la comunidad como un arbol mas en medio del
bosque, es decir, existir sin romper el orden establecido socialmente. Un ejemplo del reflejo de una
norma de la naturaleza aplicada a lo social es como la flor del cerezo, sakura, en primavera, que
respeta su tiempo de esplendor y acepta su tiempo desgracia. Trasladado al nticleo familiar significaria

respetar la estructura patriarcal.

Con las reflexiones de este apartado se puede comprobar como la estética es fundamental a la
hora de lograr una armonia social necesaria para el buen funcionamiento y avance de la comunidad,
porque fortalece el sentimiento de pertenencia a una identidad. Se puede apreciar perfectamente en
el fuerte nacionalismo que impera en los japoneses, aun hoy en nuestros dias. La estética tiene una

mayor facilidad para implicarse férreamente en la vida de la comunidad y quedarse por mucho tiempo.

18 Ibidem. Pag. 114. Del maestro Eisai que escribié un ensayo sobre el té.

16



3.4. El estado de contemplacion en la ceremonia del té.

Todos los aspectos estéticos formales (la sombra, la sobriedad, la forma de los utensilios, la
preferencia por la madera no tratada quimicamente) desarrollados anteriormente estdn pensados y
elegidos para lograr una experiencia estética que ayude a la contemplacion y la reflexion. Debido a
la relacidon inequivoca que existe entre el concepto de impermanencia (wabi sabi), y la contemplacion
he decidido dedicarle un apartado a explicar el proceso de como ambos conceptos ayudan a alcanzar

ese estado.

La vida, lo vivo, no dura para siempre, hay que encontrar el equilibrio emocional entre el amor
a lo vivo y la muerte que termina llevandoselo todo. Hay una expresion japonesa que describe el
sentimiento que produce presenciar, y ser consciente de este equilibrio que debe encontrar: wabi sabi,
una expresion de la belleza que se encuentra entre en la transicion del nacimiento y el fin de la vida.
Es el término japonés que describe la percepcion el sentimiento de la impermanencia (mujo). Se trata
de un concepto que se encuentra en la filosofia zen como ideal estético y que hace patente un constante
estado de cambio, la belleza de lo que surge de la nada y la melancolia de saber que volvera a la nada,
asociada aun asi al placer de presenciarlo. Se centra en la exquisita belleza efimera de las cosas
impermanentes, caracterizada por una sutileza vinculada también al resto de cualidades que

encontramos también en la ceremonia del té (sencillez, austeridad, etc.).

El wabi sabi es fundamental para entender la experiencia sensible del bebedor del té¢ durante
la ceremonia: sobriedad, asimetria, imperfeccion, son cualidades del mundo natural que se intentan
lograr en la practica mundana la ansiada “imperfeccion natural”. El wabi sabi también se caracteriza
por la sobriedad, apunta a que el espacio no se encuentre recargado. El vacio de la estancia esta
pensado para que el espectador lo llene con su propia interpretacion. Esto es algo curioso por
paraddjico: se utiliza la brevedad de la decoracion, la sobriedad de la estancia, para exaltar la
intensidad de la expresion. Precisamente las tazas no son de porcelana china, hermosa, delicada y
bellamente decorada, de hecho, son todo lo contrario; oscuras y de forma irregular para que la
concentracion se abstenga de otras cualidades y experiencias exquisitas y ostentosas que distraigan

la atencion.

Wabi podria entenderse como languidez, soledad, desolacion y desdicha. No obstante, en la
¢poca de Kamakuro y Muromachi, estos términos no expresaban algo negativo, sino una vida que se
habia liberado del mundo material. Sabi también significaba en los origenes desolacion, pero en un
sentido mucho maés poético. Por ejemplo, servia para expresar la emocidon de ver unos juncos

marchitados por la escarcha, unido a la impermanencia de la vida (mujo), un concepto que dejo la

17



poesia para extenderse a las filosofias de la comunidad artistica japonesa.

El poeta Fujiwara no Sadaie (1162 — 1241) cuando le preguntaban sobre una definicion de
wabi sabi respondia con este poema: Miro a lo lejos/ Y no veo cerezos/ Ni hojas matizadas: /S6lo una

modesta cabafia en la playa/ A la luz de un atardecer de otofio.

Este sentido que bebe del budismo zen esta influido por la teoria taoista sobre la existencia
humana, de hecho el taoismo se describe como el arte de existir en el mundo, y concibe la vida
humana como un rio que debe fluir en su recorrido hasta el mar, rodeando los obstaculos de tal manera
que no pueda danarlo en su esencia, lo cual implica, en términos humanos, aceptar las cosas tal como

son y hallar en ello la belleza sutil del equilibrio natural.

Las ideas del budismo zen y taoistas confluyen en la ceremonia del té. Los monjes budistas
bebian té durante sus oraciones ante la estatua del Buda Dharma porque les ayudaba a mantenerse
despiertos y concentrados en la meditacion, para alcanzar la trascendencia de la realidad, vinculado
al abandono de los procesos intelectuales. Los monjes consideran que el pensamiento puramente
l6gico limita la abstraccion para lograr la iluminacion, que persigue todo sacerdote budista para llegar
a ser maestro. En ese proceso piensan que el pensamiento racional es responsable de causar la
aparicion de falsas ideas que impide al estudiante comprender el mundo. En el budismo las palabras
se consideran un obstaculo a la hora de captar nuestros procesos mentales, una realidad mas alla de
nuestro funcionamiento habitual, como un ir al origen de nuestro pensamiento antes de que se dirija
a algo material o externo al yo. Para el budismo esta seria la verdad méaxima que alcanzar. Pertenece
a una reflexion antigua sobre como las palabras son las que construyen el mundo y lo rigen a voluntad
de los que las manejan bien, como explica Shunryu Suzuki en Mente Zen'®. De acuerdo con ello, la
verdad no se encuentra en las palabras. Para el budismo la sabiduria no se desarrolla en el lenguaje,
sino en la naturaleza, y en la naturaleza lo primero que se encuentra es equilibrio, un equilibrio objeto
de deseo por los sujetos humanos, porque sin direccion sus vidas carecen de la paz y de la armonia
que caracteriza a la naturaleza. Este deseo se entremezcla con la fascinacion por la belleza que esta
armonia natural crea, una belleza que en la tradicion zen es una belleza intima, de detalles ante los

que se requiere una gran concentracion y alejamiento de uno mismo para su perfecta contemplacion.
3.5. La union mente-cuerpo.

(Qué lugar ocupa el cuerpo en la ceremonia del t¢? En ella se le otorga un completo

protagonismo, ya que ¢l es la base misma de la experiencia estética, implica la capacidad de ser

19 Suzuki, Shunryu, Mente Zen, mente de principiante. Charlas informales sobre meditacion y la prdctica zen, Gaia
Ediciones, 2015.

18



afectado. He relatado con palabras algo que se vive y para lo que quienes lo presencian no tiene otra
forma de expresion mas que a través de la experiencia estética. Lo que quiero decir, y de alguna
manera ya he ido exponiendo a lo largo de este trabajo, es que de acuerdo a las filosofias que se
encarnan en la ceremonia del té cuerpo y espiritu no son dos cosas completamente separadas entre si.
En la filosofia y teoria zen esto no es asi, y aunque el budismo sea cominmente conocido por realizar
practicas de desprecio al cuerpo (ayunos, trabajo fisico extremo, ascetismo), las actividades que elige
para despreciarlo se basan precisamente en una concepcion unitaria de cuerpo y espiritu: todo lo que
el cuerpo experimenta tendra una respuesta espiritual. En este ultimo apartado es preciso exponer
como y porqué es importante la existencia de un cuerpo en la ceremonia del té. Su interés no radica
simplemente en que son cuerpos los que realizan las acciones necesarias para su ejecucion, sino que

va mads alla, hacia una educacion sensible basada en la encarnaciéon del pensamiento.

diciendo a lo largo de este trabajo, es que cuerpo y espiritu no son dos cosas completamente
separadas entre si. En la filosofia y teoria zen esto no es asi, aunque el budismo sea comunmente
conocido por realizar practicas de desprecio al cuerpo (ayunos, trabajo fisico extremo, ascetismo),
precisamente por las précticas que elije para despreciarlo suponen una concepcion unitaria de cuerpo
y espiritu. Es decir, todo lo que el cuerpo experimente tendrd una respuesta espiritual. En este ultimo
apartado quiero yo exponer como y porqué es importante la existencia de un cuerpo en la ceremonia
del té, no se trata simplemente porque son cuerpos los que realizan las acciones necesarias para su

gjecucion, sino porque el sentido con el que todo es dispuesto no se podria transmitir.

En la obra Zen y autocontrol se expone una critica desde Japon a la cultura occidental que se
expone en estos términos: “La cultura occidental fundamentada en el dualismo cartesiano que separa
el cuerpo del espiritu (o de la psique) ha rebajado el cuerpo humano al nivel de cuerpo animal o al de
maquina. En consecuencia, el espiritu ha sido confinado al terreno de la teologia”’. En Japon, en
cambio, -en cualquier area- se vera como esta unidad de cuerpo y espiritu estd incluida, ya sea en la
medicina, en la ideologia que rodea al deporte y en especifico al sentido filos6fico dentro de las
escuelas de artes marciales tradicionales, ya sea en las relaciones sociales, el teatro no, etc. Toda
actividad estd fundamentada en la idea de que el control del cuerpo esta ligado directamente al control
del espiritu, englobando a la persona entera. Se puede llegar al control de la persona entera y al sentido
de la existencia que posee precisamente porque se aprende a controlar el cuerpo preparandolo para
una no sélo pensar, sino también percibir y sentir de acuerdo a una determinada comprension de la
realidad. Esta es una comprension que, desde el budismo zen, persigue una libertad de los afectos,

que los sentimientos y emociones naturales al ser humano no le controlen, sino que el individuo pueda

20 Taisen, Deshimaru y Yujiro, Ikemi. Zen y autocontrol, Kairds, Barcelona, 2007. Pag. 14-15.

19



controlar lo que siente y padece el cuerpo. Anteriormente expliqué que en las filosofias encarnadas
en la ceremonia del té la comprension de la verdad no venia después de una exposicion logica a través
de palabras, sino que tenia que ser percibida mediante el cuerpo, mediante una atencion sensible a lo

que sutilmente los cuerpos ajenos sefialan.

De acuerdo con esto, la ceremonia del té consiste en un encuentro con el otro, un acto en
comunidad que sigue el camino del do, es decir, una actividad que mediante el control mental pretende
alcanzar el camino a la iluminacion de la verdad. Su finalidad es fabricar un control sin control, esto
es, que el cuerpo haya interiorizado de tal manera las formas que no actie conscientemente sino de
forma naturalizada a partir de la sabiduria asimilada. En otras palabras, el control del cuerpo en la
ceremonia del té en cuanto a posicion, movimientos, silencio y respiracion requiere haber recibido
una educacion especifica en la relaciéon de uno mismo con su cuerpo: mediante ella se dispone al
cuerpo para la escucha de todo lo que le afecta alrededor, se favorece una concentracién que permite
un alto nivel de meditacion que se pueda alcanzar con una cierta naturalidad adquirida sin grandes

esfuerzos.

Elmédico Yujiro Ikemi expresa la relacion entre base corporal y espiritualidad en la ceremonia

del t¢ de una manera muy clara:

La ensefianza filosofica de la ceremonia del té€ se resume en Ichigo, Ichie, que significa
literalmente cambio, encuentro. Quizas es la primera y la tiltima ocasion de hacer té en reunion
con ciertos huéspedes en esta habitacion... Todos estamos destinados a morir pronto o tarde,
aunque la mayor parte lo olviden en su vida cotidiana. Esta toma de conciencia lucida de la
naturaleza de la existencia implica que cada uno lo haga lo mejor que pueda, ofreciendo la
taza de t¢ a su huésped con el mas profundo afecto. Por esto es por lo que la ceremonia del té
esta considerada como una via de despertar comparable al zen y no como un simple
pasatiempo?!.

La conciencia de tener un cuerpo mortal es lo que provoca la apreciacion de la belleza de lo
impermanente en la naturaleza. La verdad innegable del corto periodo que el individuo puede vivir
en la tierra es lo que produce la necesidad de reconciliacion con la naturaleza. Es gracias a la posesion
de un cuerpo por lo que podemos seguir la ley natural. Se le otorga un papel importante a las
emociones y sentimientos>? precisamente porque la conciencia llega a la iluminacion mediante el

cuerpo.

Ulbidem. Pag. 22
22 Sobre esto me gustaria afiadir un dato anecdotico. En los haikus los poetas utilizan el tema de la muerte de manera
reiterada porque aprovechan su impacto emocional en los sujetos.

20



Conclusiones: la ceremonia del té como educacion sensible para lo social.

Varios han sido los argumentos que he expuesto y que confirman que Japon y su pensamiento
despliegan una educacion mayoritariamente estética patente no solo en el ambito especifico del arte,
sino en practicas tradicionales desarrolladas durante siglos, como la ceremonia del té, los arreglos
florales, o las artes marciales, como diversas vias de relacionarse con uno mismo, con el entorno y

con los otros.

Todo por la estética, todo por la belleza, la vida en un sorbo de té, qué banal puede parecer.
Pero, tal y como se ha demostrado en este trabajo, nada mas lejos de la realidad. La presente
investigacion no ha estado motivada por una idealizacion de una nacidn, sino por un interés genuino
en el desarrollo en Japén de la ceremonia del té, en su modo particular de integrar la estética en la
vida comun y en el pensamiento ordinario, asi como en la forma en la que presenta la naturaleza como
modelo (en relacion a la aceptacion del paso del tiempo y de la impermanencia). Frente a lo que se
podria llamar en Occidente un mero placer de los sentidos, el arreglo sensible que se despliega en la
ceremonia del té apunta a generar varias emociones y reflexiones que he ido exponiendo a lo largo
de estas paginas: el sentimiento de belleza tragica que supone el wabi sabi ante lo impermanente, la
union entre cuerpo y espiritu, el control del cuerpo para alcanzar la sabiduria, o la importancia del

misterio para ser libre de una excesiva sujecion a las palabras, entre otras.

La cultura japonesa, por lo que hemos podido ver, se decanta por cosa como el vacio y la
ambigiiedad que éste supone, por que haya un cierto grado de oscuridad o de sombra que aporte
misterio y juego y sea capaz de fabricar juegos de luces y sombras, o por el rechazo al uso de la
palabra, lo que provoca la preferencia a conversaciones que no estén fundamentadas en afirmaciones
o negaciones terminantes. Esta psique nacional formada bajo una importante influencia de la filosofia
zen, aunque pueda parecer contradictoria con el hecho de que en su forma de actuar los japoneses
sean frivolos y recios, indica algo que me parece fundamental: la preferencia a vivir la filosofia en
lugar de hablar de ella. De igual manera, en las ceremonias parece que todo son reglas y ritos que
cumplir, pero realmente en sus origenes la importancia de las reglas no era ellas mismas sino su
importancia a la hora de conseguir las sensaciones y la elevacion intelectual que he ido mostrando a
lo largo del trabajo. Los maestros del t€ promovieron un amor por lo poco convencional y fomentaron
formas alternativas a las habituales en Occidente, como “un cierto desprecio” por la decoracion
exuberante o rococd, también incluso por lo brillante como el oro. A cambio, se decantaron por el
bronce o los lacados de tonos oscuros. La sencillez a la hora de vestir y la humildad a la hora de servir,
y en un puesto de superioridad, la seriedad debido a la responsabilidad que supone dicho cargo, todo

debe encontrar en perfecto equilibrio. El arte que abarca desde una taza hasta como hacer una

21



reverencia, se despliega como una serie de habitos introducidos en la vida cotidiana como, por
ejemplo, tomar el té, el arreglo floral, la colocacion del tokonoma. Todas estas cosas son percibidas
como una forma de elevar el estado mental, de desarrollar el espiritu sensible, acompafado por la
educacion fisica, del cuerpo, y una disciplina estricta por medio de practicas estéticas -enlazadas con
la norma social, porque como ya he dicho, todo se encuentra en conjunto y no por separado-; el modo
de sentarse, de servir el t¢, de saludar, de escribir, cada uno de estos aspectos debe expresar el espiritu

correcto y equilibrado de quien realiza la accion, debe mostrar que vive la filosofia que profesa.

Estas reflexiones llevan a la conclusion de que, por medio de una educacion de la sensibilidad
se encarnan algunas actitudes que tienen consecuencias sociales. El fundamento de la estructura social
y politica de la sociedad japonesa se encuentra en su educacion sensible, que promueve en el
autocontrol de las emociones, la economia de sentimientos, y una manera de comprender la propia
existencia y la de los otros seres alrededor. Por ello, la ceremonia del t¢ no es un simple acto social
de entretenimiento, sino una experiencia estética de introspeccion, de meditacion, de interiorizacion
de conductas que permiten generar ciertos hébitos. Para que esto sea posible, para poner en jaque el
exceso de estimulos, informaciones e impulsos del mundo exterior, la casa del té es un espacio
silencioso y aparte del resto del mundo cuyo movimiento es precipitado y caotico. Lo interesante de
esta ceremonia radica en cémo esta disciplina sensible consiguié extralimitar esos muros, como
practicas tradicionales de los monasterios se extendieron a la vida comtn del resto de la poblacion.
Este transito, casi se podria nombrar como revolucidn, en tanto que se trata de un aprendizaje un tipo
de sensibilidad que produce grandes cambios que, no se limitan a individuos, sino que afectan a la
comunidad entera, logrando transformar sus modos de actuar, de comprender y de relacionarse,
logrando conformar a una sociedad desde su sensibilidad. Lo estético, como se sabe, logra crear lazos
afectivos entre individuos mucho mas dificiles de lograr desde otras areas, como las de la ley, la razon

o la logica.

22



Bibliografia

Benedict, Ruth, E/ crisantemo y la espada, Alianza Editorial, 2017.

Han, Byung-Chul, La sociedad del cansancio, Herder, 2017.

Juniper, Andrew, Wabi sabi. El arte de la impermanencia japonés, Oniro, 2004.

Keene, Donald, Los placeres de la literatura japonesa, Siruela, 2018.

Myoren, Shinto, un camino natural, Create Space, 2017.

Okakura, Kakuzo, E! libro del té, Losada, 2016.

Salafranca, Federico Lanzaco, Los valores estéticos en la cultura clasica japonesa, Verbum,
2010.

Lanzaco Salafranca, Federico, La mujer japonesa: un esbozo a través de la historia, Verbum,
2012.

Suzuki, Shunryu, Mente Zen, mente de principiante. Charlas informales sobre meditacion y
la practica zen, Gaia Ediciones, 2015.

Sokyo, Ono, Sintoismo la via de los kami, Satori, 2014.

Taisen, Deshimaru y Yujiro, Ikemi, Zen y autocontrol, Kairés, 2007.

Tanizaki, Junichiro, Elogio de la sombra, Siruela, 2014.

Toshihiko, [zutsu, Hacia una filosofia del budismo zen, Trotta, 2009.

Pérez Garcia, Lara, El modelo de la mujer japonesa en el periodo Tokugawa: el Onna-

Daigaku, Universidad del Pais Vasco, TFG, 2016.

23



