
 
 

 
 
 
 
 

 
Trabajo Fin de Grado 

 
 
 

Una estética que desborda el arte. Estudio de la 
ceremonia del té japonesa como filosofía anclada 

en el cuerpo. 
 

An aesthetic beyond art. Study of the Japanese tea 
ceremony as a body's philosophy. 

 
Autor/es 

 
Irene Suárez Cortés 

 
 

Director/es 
 

Victoria Pérez Royo 
 

 
 

Facultad de Filosofía y Letras/ Filosofía 
2019 

 



2 
 

INDICE 
1. Introducción. ............................................................................................................................... 3 

2. Orígenes de la ceremonia del té en Japón. ................................................................................... 6 

2.1. Corrientes de pensamiento orientales influyentes en la elaboración teórica de la 
ceremonia del té (chanoyu). ........................................................................................................... 6 

2.2. Pasos de la ceremonia del té. .................................................................................................. 8 

3. Valores estéticos de la ceremonia del té. ..................................................................................... 11 

3. 1. La adaptación de los valores hie, wabi y sabi a la ceremonia del té ................................. 12 

3.2. La sombra: contenedor de misterio. .................................................................................... 13 

3.3. La ceremonia del té es una experiencia colectiva. .............................................................. 14 

3.4. El estado de contemplación en la ceremonia del té. ........................................................... 17 

3.5. La unión mente-cuerpo. ........................................................................................................ 18 

Conclusiones: la ceremonia del té como educación sensible para lo social. ................................ 21 

Bibliografía ....................................................................................................................................... 23 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

1. Introducción. 

Mi acercamiento al pensamiento y filosofía oriental, concretamente a la ceremonia del té en 

Japón, viene motivado por mi deseo de estudiar las maneras en las que la estética puede desplegarse 

más allá de los entornos del arte e incluso llegar a ocupar un lugar determinante en la conformación 

de entornos sociales. La estética no se desarrolla de manera ajena a los cambios en el pensamiento y 

a las transformaciones sociopolíticas, sino en relación ellos. Por eso el propósito de este TFG es 

investigar los valores filosóficos que han motivado la forma específica de la ceremonia del té, la cual 

evidencia transformaciones sustanciales a lo largo del tiempo: su forma no debería entenderse como 

un protocolo vacío, sino como un reflejo de las preocupaciones filosóficas, vitales y éticas de una 

sociedad. He seleccionado la ceremonia del té para abordar esta función de la estética más allá de los 

entornos del arte porque esta práctica es la quintaesencia de la cultura japonesa, ya que recoge las 

características más tradicionales, comunes y populares de la estética nipona. El estudio de la 

ceremonia del té en la cultura japonesa, representa para mí una gran ocasión para pensar las funciones 

de la estética en las sociedades desde un punto de vista alternativo al de Occidente: un punto de vista 

basado en la práctica y el ejercicio del pensamiento filosófico. Basta un ejemplo para mostrar esta 

enorme diferencia: el tipo de material utilizado para las paredes de las casas tradicionales japonesas, 

es una tela que permite traspasar la luz suficiente para que haya penumbra en las habitaciones 

interiores, buscando un equilibrio entre iluminación y sombra propicio para un ambiente íntimo. En 

Occidente, en cambio, suele regir el principio de funcionalidad sobre el de belleza. Ello afecta también 

a la duración de los materiales, que en Occidente parece ser un principio básico en la construcción, 

mientras que en Japón se opta más bien por elementos que se descomponen con cierta rapidez, 

reflejando un principio básico de su cultura al que le dedicaré atención en este trabajo: la 

impermanencia de la vida. Esta sociedad ha desarrollado una sensibilidad estética única. Y el objetivo 

de este trabajo es abordarla en el caso concreto de la ceremonia del té.  

Tras realizar una amplia búsqueda bibliográfica, he podido comprobar que no hay ninguna 

obra que trate la ceremonia del té desde una perspectiva estética y que aborde las diversas influencias 

del pensamiento japonés en su transformación a lo largo del tiempo. Por ello, para la elaboración de 

este TFG he realizado una recopilación bibliográfica amplia en la que se abordan diferentes aspectos 

de la estética y la cultura japonesa: he trabajado la obra de autores japoneses que comentaran los 

aspectos formales y espirituales de la ceremonia del té como son Junichiro Tanizaki y Okakuro 

Kakuzo. Para estudiar la formación de la influencia del zen y de otras religiones y pensamientos en 

la ceremonia del té me he amparado en autores de procedencia japonesa como Toshihiko Izutsu, Taien 

Deshimaro, Yujiro Ikemi, el Maestro Myoren y Sokyo Ono. También he estudiado obras de 

occidentales expertos en cultura japonesa como Ruth Benedict y Donald Keene, así como autores 



4 
 

más centrados específicamente en la estética como Federico Salafranca, un reconocido nipólogo y 

Andrew Juniper, un artista estadounidense que vivió durante un largo periodo de tiempo en Japón. Su 

libro Wabi Sabi. El arte de la impermanencia japonés ha sido crucial para este estudio, ya que en él 

explica todo lo relacionado con el concepto wabi sabi, fundamental en la ceremonia del té y porque 

para ello remite a una amplia bibliografía de autores clásicos japoneses que me ha sido de gran 

utilidad, especialmente para elaborar el concepto de impermanencia. No obstante, la obra principal 

que me ha servido para exponer el modo en el que una religión estética, el teísmo, acaba por 

convertirse en ceremonia ha sido Libro del té de Okakura Kakuzo, donde se expone este desarrollo 

de una manera lírica, lo cual ha significado para mí un esfuerzo considerable al verme obligada a 

esclarecer filosóficamente un trabajo poético.  

En la cultura japonesa las tradiciones y los pensamientos se expresan en la vida cotidiana y en 

sus rituales diarios. El té ocupa un lugar importante en esta cultura, dado que ha conseguido responder 

a las necesidades e intereses cambiantes de cada momento histórico. Por eso, en este trabajo, me 

centraré en primer lugar en comentar las características filosóficas y estéticas más importantes que la 

caracterizan, tales como la noción de comunidad, la relación mente-cuerpo, o la contemplación, entre 

otros. En el segundo bloque abordo los valores estéticos de la ceremonia del té y muestro cómo estas 

nociones se reflejan en la práctica de la ceremonia. De este modo es posible comprender que ésta no 

consiste en un simple seguimiento de pautas y protocolos, sino en una actividad intrínsecamente 

artística. Aunque a primera vista en las ceremonias podría parecer que todo son reglas y ritos 

tradicionales vacíos, estas normas se orientan a alcanzar un determinado estado de contemplación y 

una serie de sensaciones. A pesar de ello, una de las críticas actuales a la ceremonia del té es que ha 

dejado de ser “una comunión de almas gemelas” como pretendía Rikyu, uno de los padres fundadores 

de la ceremonia del té en Japón, para quizá caer en la obsesión por el cumplimiento riguroso de las 

normas, lo que desviaría la atención de los estados por los que se propusieron en su origen. 

Debido a que mi trabajo versa sobre una práctica oriental y yo soy occidental, mi acercamiento 

a Oriente siempre corre el riesgo de resultar excesivamente idealista o simplificador, de forma que 

convierta a Oriente y a Japón en particular en algo exótico. El estudioso Edward Said advierte de este 

riesgo en su influyente obra Orientalismo. Cultura e imperialismo, donde comenta que referirse a 

Asia como otro o como lo desconocido establece una frontera moral entre Oriente y Occidente, 

advirtiendo de que en el fondo del orientalismo se esconde una pretensión de crear un relato 

homogeneizador de la cultura. Por un lado, me he esforzado por evitar esta actitud en mi trabajo. Por 

otro lado, mi elección de la ceremonia del té japonesa como objeto de estudio de este trabajo no 

persigue describir o fabricar un ideal de exotismo, sino que viene motivada por una oportunidad de 

pensar otros papeles alternativos que la estética puede asumir en la sociedad cuando ésta no se 

encuentra confinada casi exclusivamente a los lugares del arte, sino que funciona como guía. Por 



5 
 

último, no planteo este trabajo como una búsqueda de las diferencias entre Oriente y Occidente que 

construya barreras infranqueables, sino más bien se trata de estudiar qué otras herramientas pueden 

ser útiles para pensar el ámbito de la estética que no provengan siempre del entorno eurocéntrico o 

de la tradición occidental. 

 

  

 

  



6 
 

2. Orígenes de la ceremonia del té en Japón. 

Para la nobleza japonesa beber té era una forma de trascender lo mundano de la vida cotidiana. 

Cuando el sacerdote budista Myoan Eisai -a quien tradicionalmente se le atribuye el establecimiento 

del budismo zen en Japón- escribe sobre el té y sobre sus propiedades medicinales anima a todo el 

mundo a consumirlo como un producto que no puede faltar en la dieta. Debido al apoyo de este 

sacerdote, beber té dejó de ser algo estrictamente ligado a la nobleza y pasó a las clases guerreras, lo 

cual ocurrió durante el siglo XII, principios del XIII. Posteriormente durante el período Muromachi 

(1392 – 1573) la cultura del té se asentó y desarrolló en Uji, un área rural a las afueras de Kyoto, en 

la que gobernaba el shogun1 Ashikaga Yoshimasa, quien dedicó su vida a las artes del budismo zen, 

al té y a la poesía. Su maestro Murata Juko creó una sala parecida a las habitaciones en el bosque, 

porque buscaba crear una comunión entre el té y el budismo zen, un lugar para la introspección en 

oposición a las fiestas del té organizadas por los aristócratas. Siglos después, las generaciones 

venideras de sacerdotes introdujeron cambios estéticos y teóricos para aumentar la eficacia de ese 

lugar de introspección que creó, originariamente, Murata Juko. Adaptaron hábitos del té chinos y 

coreanos, que posteriormente refinaron hasta convertirlos en un arte.  

Primero Murata Juko introdujo el aspecto espiritual de la ceremonia del té y lo vinculó con 

los ideales zen, Takeno Joo desarrolló la interacción del anfitrión con los invitados. En siglo XVI el 

maestro Sen Rikyu propuso los principios de temae (etiqueta) para la ceremonia del té, enseñó a los 

participantes del chanoyu (de la ceremonia del té) que los tazones humildes y poco uniformes 

ayudaban a centrar la atención primero en el té y luego en la taza, ayudando así a desviar la atención 

del lujo y la ostentación hacia otros valores de la práctica del té, basado en la idea zen de la grandeza 

en las pequeñas cosas y la igual importancia de lo mundano y lo sublime. Asimismo, resaltaba los 

valores de simplicidad, autocontrol y limitación desatendiendo el ornato, la superficialidad del lujo y 

la pompa para sustituirlo por la sencillez. 

 

2.1. Corrientes de pensamiento orientales influyentes en la elaboración teórica de la 

ceremonia del té (chanoyu). 

En la ceremonia del té se encuentran reflejados los caminos de pensamiento más marcados de 

Oriente: se pueden encontrar influencias del taoísmo, de las ideas neoconfucianas, de los rituales 

budistas, y del camino de los Kamis (dioses). En El libro del té de Okakura Kakuzo se relata que a 

                                                 
1 Literalmente significa comandante del ejército, era una persona que de forma totalitaria gobernaba Japón en nombre 
del emperador entre 1192 y 1867. 



7 
 

raíz del neoconfucianismo se produjo una inversión de pensamiento2 fundamental para comprender 

el calado filosófico de la ceremonia del té. Primero se pensaba que se podía deducir y conocer la ley 

cósmica a partir del estudio de los fenómenos del mundo, pero cuando apareció la nueva idea de que 

el mundo era la ley cósmica misma, el momento de observación mismo era lo que requería mayor 

atención. El Nirvana no era algo imposible de alcanzar solo por los monjes más preparados y eruditos, 

sino que el conocimiento se democratizó y llegó a ser accesible para todos. Un segundo cambio 

fundamental que se describe en El libro del té relata cómo la concepción taoísta de la inmortalidad, 

que consiste no tanto en la permanencia de lo idéntico, como en la eterna y constante transformación, 

se filtró en todas las formas de pensamiento (budismo, confucionismo, sintoísmo). De este modo, se 

impuso una búsqueda de la realización personal, sobre todo centrada en la relación del ser humano 

con la naturaleza. Tal y como lo expone Kakuzo, el teísmo es un culto basado en la adoración de la 

belleza, en el que durante la ceremonia es posible expresar la unión del ser humano con el todo de la 

naturaleza. Se trata de una unión que produce una inspiración que desborda pureza y armonía con el 

movimiento del mundo, especialmente en relación al paso del tiempo, que reconcilia al ser humano 

con su carácter de mortal y que refuerza la comunión con el todo y la idea de que todo lo que existe 

es necesario para el correcto orden y equilibrio. 

Los monjes zen de la parte meridional de Japón, un país que no había sufrido la invasión de 

los mongoles en el siglo XIII y que, por ello, a diferencia de China, logró mantener las costumbres 

adquiridas de ese imperio, como la del té, se evitaron la pérdida completa de la sabiduría Song. “El 

té fue para nosotros más que la idealización de una forma de beber; fue una religión del arte de la 

vida”3, confía Okakura.  

La ceremonia del té extendida a lo largo de los siglos en Japón fue recibida por sus practicantes 

como un descanso dentro del caos. Era una experiencia que ayudaba a entrar en un estado de descanso 

espiritual. El autor afirma que el teísmo no era más que el taoísmo disfrazado, precisamente porque 

el taoísmo se caracteriza por afirmar que existe una solidaridad absoluta entre el ser humano y la 

naturaleza, su objetivo es lograr un equilibrio entre el ser humano y la naturaleza. No obstante, 

encuentro la apreciación de Okakura sobre la enorme influencia del pensamiento taoísta en la 

ceremonia del té incompleta. Pienso que el teísmo esta también íntimamente vinculado con el 

sintoísmo, la religión originaria de Japón que da culpa a la belleza. Desde esta influencia, se puede 

                                                 
2 “El ideal del té, según los Song, difiere tanto del de los Tang como su concepto de la vida. Estos trataban de realizar lo 

que sus predecesores habían intentado simbolizar. Para el espíritu poseído de neoconfucionismo, la ley cósmica no se 
reflejaba en el mundo de los fenómenos, sino que este mundo era la ley cósmica misma” Okakura, Kakuzo, El libro del 
té, Losada, 2016. Pág. 8. 
 
3 Ibídem. Pág. 6. 



8 
 

explicar mejor el deseo de la población japonesa de estar en consonancia con el deseo de los dioses, 

realizando ritos que amplifica los lazos entre la comunidad y la conciencia (por medio de festivales 

que celebran el cambio de estación, ritos de purificación o la forma de honrar a los dioses a través del 

cuidado de la naturaleza), como un acto reflexivo del cuerpo en el que este mismo redescubre la vida 

en la armonía con la naturaleza, en el silencio y disfrute de estar con el otro sin poseerlo, solo con la 

comprensión de las presencias. En este sentido se puede comprender la participación en la experiencia 

precisa de saborear el Té como una manera de raíz sintoísta de reconciliar al individuo con la 

naturaleza y la comunidad.  

2.2. Pasos de la ceremonia del té. 

En la dinastía Tang (Siglo VIII), en China, el maestro del té Luwuh fue quien realizó un 

recetario con consejos de la elaboración del té llamado Chaking, un libro considerado la Biblia del té, 

en el que el té representa orden y armonía, y en el que se describía paso a paso la preparación correcta 

de la bebida. Ambos temas, la filosofía y la preparación del té están íntimamente relacionadas porque 

“la vida es una expresión y nuestras acciones inconscientes revelan siempre nuestro íntimo 

pensamiento”4 . Preparar el té no es una simple manera de elaborar una bebida, sino que es una 

expresión del modo de entender la vida, un reflejo de la cultura. Esta parte más espiritual de la 

ceremonia del té se vio ensalzada durante la dinastía Song, posterior a la dinastía Tang, que profundizó 

en el significado y el valor moral y religioso de la ceremonia del té. De este modo, cuando se llevó la 

ceremonia del té a Japón, las sectas budistas, como el zen, hicieron propio el sentido moral y religioso 

que provenía de China. Por ejemplo, el budismo zen abandonó toda idea de lujo durante la ceremonia, 

como el uso de la cerámica decorada o el excesivo uso de colores en el ambiente o la jerarquía entre 

los invitados, para ser una demostración de la comunión entre personas y naturaleza en un contexto 

de sobriedad y sencillez. 

“Los adeptos del zen aspiraban a la comunión directa con la esencia misma de las cosas y sólo 

consideraban los accesorios exteriores como unos obstáculos a la percepción clara de la verdad”5, 

esta afirmación señala una de las características más marcadas en la ceremonia del té, la sobriedad y 

la sencillez en los materiales utilizados para su realización, desde la tetera hasta la misma habitación 

y su decoración. Los materiales empleados para la arquitectura son madera y bambú y la cámara del 

té, sukiya, significa literalmente “choza de paja”. Una construcción efímera, levantada para servir de 

asilo a una pulsión poética. Sukiya tiene otros significados a parte del literal, significa “Casa de la 

Fantasía”, “Casa del vacío” y “Casa asimétrica”. “Casa del vacío”, por ejemplo, se refiere a la falta 

                                                 
4 Okakura, Kakuzo, El libro del té, Losada, 201. Pág. 12. 
5Ibídem. Pág. 14. 



9 
 

de ornamentación que esta estancia debe poseer. Esta simplicidad y pureza de la decoración podrían 

provocar una mera sensación de vacío a los ojos extranjeros, pero el apelativo de simétrico tiene más 

trasfondo, alude al culto a la imperfección que rodea al arte japonés, en el que se entiende lo simétrico 

como carente de belleza, como si el objeto estuviese inconcluso, o le faltase algo. De hecho, en sus 

utensilios de barro o cerámica abundan las piezas asimétricas, del mismo modo que abundan los 

objetos que desde un punto de vista occidental pueden parecer sucios, por ejemplo, con óxido en los 

objetos de metal. 

El maestro del té Sen Rikyu (siglo XVI), en Japón, fue el primero es redactar e instituir las 

reglas de cómo debe desarrollarse la ceremonia del té. En la obra de Okakura Kakuzo están recogidos 

los rasgos propios de una ceremonia del té según Sen Rikyu:  

 La cámara del té tiene unas dimensiones en las que no deben caber más de 5 

personas. Este detalle está inspirado en un pasaje de Sutra de Vikramadytia (un alabado rey 

de la India) en la que se decía que para los verdaderos iluminados el espacio no existía.  

 En la antesala es donde se preparan los utensilios para el té (midsuya). 

 En el pórtico los invitados esperan. 

 Existe una avenida (roji) que conduce al pórtico de la cámara y se trata de una 

antesala de la meditación, un romper con el mundo exterior a través de una experiencia estética 

en la que se reproduce e sentimiento de soledad (rikiu) dentro de la sensación de estar en un 

bosque (kubori-enshin) solo el individuo y la naturaleza.  

 La decoración tendrá que reproducir una pobreza refinada.  

Toda acción y todo detalle están premeditados, no solo en relación a estos aspectos generales 

que he detallado, sino que cada gesto u objeto tiene un sentido. El detalle empieza en el cuidado que 

exige la elección de los materiales que componen la ceremonia. Todos deben subrayar la estación del 

año y la hora del día en el que se realiza la ceremonia. Los rasgos de simplicidad y purismo como, 

por ejemplo, el uso de la madera sin tratar es el resultado de la imitación de los austeros monasterios 

zen. Después de la preparación estética y espiritual del roji, el invitado se aproxima al santuario e 

inclinándose entra por una pequeña puerta que le obliga a agacharse, un acto de humillación y 

reconocimiento de la pequeñez del individuo que introduce en un pensamiento de humildad. La 

tranquilidad es otro de los aspectos cuidados en su estética, el agua que hierve en la tetera “canta” 

porque en el fondo hay pequeñas perlas de hierro que consiguen un efecto de eco como el sonido de 



10 
 

un salto de agua. La luz es tenue y tamizada, porque los anchos techos en pendiente no dejan llegar a 

las ventanas la luz del sol, de modo que se crea un ambiente sobrio. Además, la limpieza es esencial, 

lo pulcro que debe de estar todo, pero que a la misma vez produzca un amiente hermoso pero natural. 

Otro de los aspectos más cuidados son las flores que se colocan sobre el tokonoma, un espacio 

empotrado a la pared del salón-recibidor de la casa japonesa, el puesto de honor de toda la casa, sobre 

él se halla suspendido el kakemono, un rectángulo de tela o seda que se coloca de forma vertical y en 

el que usualmente están escritas las maravillosas reflexiones de un viejo monje sobre el 

aniquilamiento de las cosas terrenales.   

Encima del tokonoma se encuentra el arreglo floral. “Rescataremos nuestras malas acciones 

consagrándonos a la pureza y a la simplicidad. Así razonaban los maestros del té cuando fundaron el 

culto de las flores”6. El arreglo floral es contemporáneo al teísmo (siglo XV), ambas ceremonias 

coinciden en la idea de que el presente es eterno. El cuidado de las flores resulta un homenaje para la 

eternidad de los instantes, las flores con su belleza cuentan su propia historia sin necesidad de 

ornamento artificial, es la aspiración de los monjes. 

Estos cuidados han trascendido los monasterios y han entrado en la vida doméstica de los 

hogares, de modo que ha acabado por ser algo propio de la cultura y carácter japonés, extendiendo la 

sensibilidad estética a la vida cotidiana. Sobre esto quiero resaltar un pequeño fragmento de El libro 

del Té: “No debemos olvidar, no obstante, que el arte no tiene valor más que cuanto habla de nuestra 

sensibilidad”7. Esta cita remite precisamente a cómo la estética está tan íntimamente ligada a la vida 

de esta cultura que ha acabado por desarrollar una sensibilidad única, en la que el arte que recubre 

sus vidas habla de su tradición, de su moral, de su forma de crear comunidad, de sus creencias de una 

manera sensible. Pero esto presenta también su lado negativo, por supuesto: se podría criticar la 

desproporcionada atención a la forma por encima de todo lo demás; la obsesión por cómo tienen que 

ser las cosas por el hecho mismo de que siempre fueron así, o la posición de la mujer son algunos 

aspectos que quedan descuidados entre tanto cuidado de detalles estéticos y respeto o incluso 

veneración de la tradición más severa. Sobre la posición de la mujer en Japón Federico Lanzaco 

Salafranca tiene una obra titulada La mujer japonesa: un esbozo a través de la historia en la que 

señala explícitamente la sujeción del papel de la mujer a la tradición en la sociedad japonesa, la 

dificultad de trascender el título de hija, nuera, madre o esposa. 

  

                                                 
6 Ibídem. Pág. 26 
7 Ibídem. Pág. 23. 



11 
 

3. Valores estéticos de la ceremonia del té. 

En la primera constelación de valores estéticos en Japón (Período Heian, 794-1185), tal y 

como lo expone Salafranca, hay 3 conceptos primordiales: mono-no-aware, muyokan, miyabi. Heian 

es un periodo influenciado por la cultura china, por lo que Salafranca lo entiende como puente entre 

una cultura más arcaica a nivel cultural y otra que adecúa varios aspectos extranjeros a su modo de 

funcionar como país y sociedad. El autor lo define como proceso dinámico evolutivo, en el que “el 

pasado no se rechaza ni desaparece, sino que permanece absorbido en nueva simbiosis asimilativa”8. 

Los conceptos del mono-no-aware, muyokan y miyabi, no desaparecen, sino que continúan en los 

pequeños detalles de la vida diaria del japonés, un refinamiento que se adoptó en un primer momento 

de la cultura china, pero que con el paso del tiempo pasará a formar parte intrínsecamente de la cultura 

japonesa. Es el mismo refinamiento que encontramos en la ceremonia del té, en los arreglos florales, 

en el gusto y en la cortesía. El mono-no-aware, es ese sentimiento que aparece al presenciar y lamentar 

la belleza caduca de la naturaleza y que se podría describir como delicada melancolía que producen 

las cosas en su desvanecimiento precedido de una belleza fugazmente abrumadora. Motoori Norinaga, 

un erudito de la Era Edo (un periodo posterior al periodo Heian), llega a decir que quien no posee un 

corazón sensible no aprecia el mono-no-aware, que es lo mismo que decir, que no tiene corazón. El 

término mujokan es parecido al que acabo de exponer, pero se refiere más al sentimiento profundo de 

la impermanencia de todos los seres del mundo. Como reflexión sobre la fugacidad de la vida, en un 

primer momento se siente el estremecimiento que provoca el mono-no-aware, después aparece el 

mujokan, se siente pena de que esa belleza vaya a desaparecer en cualquier momento, pero al mismo 

tiempo, si ese cambio no se produjera no tendría tanto valor. La estética japonesa encuentra la belleza 

en lo frágil, caduco y perecedero. Este sentimiento lleva a un abandono absoluto a la naturaleza. Por 

último, el miyabi es el ideal de elegancia chino, referido a una vida privada centrada en un 

refinamiento placentero que rompe los estrechos protocolos confucianos sobre cómo se debe vivir. El 

buen noble cortesano dejó de ser el buen guerrero o el buen gobernante para pasar a ser valorado por 

sus logros artísticos y sensibles, como la elaboración de poemas, de melodías o su destreza en la 

danza.  

Este primer período de valores estéticos es fundamental porque se empieza a gestar toda una 

teoría de la estética mucho más desarrollada que la de una época más arcaica, pero es la segunda 

constelación de valores estéticos la que realmente interesa en este trabajo porque coincide con un 

contexto histórico que permite el desarrollo del budismo y de diversas sectas, entre ellas la zen en la 

que se basa fundamentalmente la ceremonia del té. Esta segunda constelación se encuentra en los 

                                                 
8 Lanzaco Salafranca, Federico, Los valores estéticos en la cultura clásica japonesa, Verbum, 2010. Pág.71. 



12 
 

periodos Kamakura (1185-1333), Muromachi (1336-1573) y Momoyana (1568-1600), es un período 

de sucesivas guerras interiores, hambrunas y enfermedades que asolan el país. Este contexto tan 

desolador es el caldo de cultivo de un cambio en los valores estéticos previos, que se sustituyen por 

otros de inspiración budista. Se trata de un contexto en el que la belleza más extravagante no transmite 

nada a los corazones cansados y desconsolados de la población japonesa que cada vez más se abraza 

a una religión que promete un camino de salvación, un destino en un paraíso de paz y armonía. Este 

contexto de miseria social y hambre no solo de comida sino de seguridad espiritual produce un deseo 

de encontrar la belleza en otro sitio diferente al miyabi, solo alcanzable para una alta cuna. El pueblo 

llano desarrolla una sensibilidad especial por lo perecedero, por lo que no luce como el oro, sino que 

es sencillo y humilde en su materia. Por tanto, se produce una belleza mucho más elevada que se 

encuentra en lo sobrio, simple, natural, en lo caduco e impermanente, en la imperfección. Estos son 

los conceptos claves para hablar de la estética llevada a cabo en el teísmo por sacerdotes budistas. Se 

aspira a una nueva sensibilidad que sabe encontrar serenidad y paz de espíritu frente a los mismos 

sentimientos que asolaban el corazón de las generaciones pasadas, frente al paso del tiempo y la 

fugacidad de la vida. La riqueza y la plenitud interiores que se encuentran extendidas por todas las 

artes culturales de la época, entre ellas el chanoyu, la ceremonia del té. Sobre la belleza a ala que 

aspira en esta ceremonia Umeda Makoto, profesor de la universidad de Michigan dice: “Se trata de 

una belleza profunda, interior, sosegada porque no es captada con los sentidos de la percepción 

externa sino con la percepción espiritual, profunda9”. Para apreciar esos aspectos tan distintivos de 

esta época que marcaron un antes y un después en la estética japonesa es necesario “tener la 

sensibilidad y apertura de corazón suficiente para llegar a sentir la belleza de lo frío (hie), austero 

(wabi) y solitario (sabi) -que expresa desolación-, los nuevos valores estéticos.  

3. 1. La adaptación de los valores hie, wabi y sabi a la ceremonia del té 

Estos valores inspiraron el ambiente austero y natural de la ceremonia del té: los jardines, la 

casa, la sobria decoración, los utensilios para la preparación del té, con una cerámica rústica e 

imperfecta. Uno de los grandes maestros de la ceremonia del té, Sen-no-Rikyu usa la palabra wabicha 

como representación de todo el encanto y belleza de la ceremonia del té, enraizado en el camino del 

zen. Se pretendía conseguir que lo que brillase con un fuego refulgente no fuera la riqueza ni el peso 

de lo material, el encuentro con uno mismo y la naturaleza entre sus paredes delgadas, y pasillos 

estrechos de gasa decorados con motivos vegetales. La ceremonia está repleta de simbolismo en 

sutiles sugerencias, sugerencias que no solo se encuentran en el silencio de los gestos, sino en el vacío 

del salón. Los juegos de luces y sombras dan sentido a la mezcla de elementos potencialmente 

                                                 
9 Ibídem. Pág. 77. 



13 
 

estéticos que se encuentran reunidos para goce de los invitados.  

El sonido de la tetera oxidada en ebullición, el ikebana como única decoración de la sala, el 

silencio de los que allí han entrado como extranjeros pero que pronto se ven introducidos en una 

atmósfera de paz y de comunión con la naturaleza, que produce un reverbero emocional (yojo) 

podríamos describirlo como un dejar de ser acción para convertirse en quietud con el fluir del tiempo. 

A la casa del té se entra con dudas, preocupaciones del exterior, pero la seguridad de contar con unas 

normas de comportamiento y acción hace fácil cumplir con el wu wei. Este término alude a la ley de 

la no-acción taoísta, como la forma más adecuada de enfrentarse a una situación: no forzar la situación 

sino seguir el curso natural de los acontecimientos. Esto muestra cómo beber té no solo es un acto 

público y social en el sentido de que crea lazos con otros sujetos implicados, normalmente personajes 

de un alto rango social, sino que promueve una experiencia estética que permite un espacio de 

introspección y reflexión sobre la existencia propia y el modo de enfrentarse al mundo. El wu wei es 

ser partícipe del dinamismo de lo natural, es decir, estar en constante transformación, y ser consciente 

de la impermanencia para lograr sobrecogerse ante lo que desaparecerá en un corto período de tiempo. 

Donald Keene en Los placeres de la literatura japonesa lo describe así: “los cerezos ornamentales no 

producen frutos comestibles y atraen orugas y otros insectos desagradables, hasta tal punto que resulta 

aconsejable llevar una sombrilla cuando uno pasea bajo ellos a finales del verano; pero los japoneses 

plantan esos árboles en cualquier parte, para disfrutar de sus tres días de gloria”10. 

3.2. La sombra: contenedor de misterio. 

Quiero centrarme ahora en un punto importante, que ya he resaltado como aspecto general, 

pero que considero que merece más desarrollo: se trata del uso de la sombra. Me voy a basar en el 

libro Elogio de la sombra de Tanizaki (1933) que recopila una serie de informaciones y reflexiones 

sobre el papel de la sombra en la estética y cultura tradicional japonesa antes de que la cultura 

occidental relegara los aspectos propios del país.  

En la actualidad la sombra ha quedado completamente olvidada. Aunque antes era símbolo de 

elegancia, ya no ocupa el puesto de interés prioritario para la creación belleza y armonía en los 

hogares, como en tiempos antiguos. Tanizaki resalta precisamente la predilección de Japón por lo que, 

a ojos de un occidental, pueda parecer sucio o poco llamativo: “Nos complace observar cómo la 

superficie del objeto va perdiendo brillo y comienza a adquirir la pátina oscura que deja el paso del 

tiempo con un tono ahumado11”. Así ocurre con las lacas, uno de los materiales más preciados de 

                                                 
10 Keene, Donald, Los placeres de la literatura japonesa, Siruela, 2018. Pág, 33 
11 Tanizaki, Junichiro, Elogio de la sombra, Siruela, 2014. Pág, 22. 



14 
 

Japón, o la cerámica en China: uno de los elementos indispensables para alcanzar la belleza es la 

oscuridad que reside en ella. También en el jade la belleza radica en su brillo denso y, de apariencia, 

diluido que posee. 

“Sin el mundo de ensueño que crean las luces y reflejos de las velas y lámparas, y sin ese 

pulso de la noche marcado por el flamear, todo encanto se desvanecería”12. 

Lo que le otorga a la sombra su puesto de honor en la sala de la ceremonia del té es 

precisamente el conjunto oscuro que compone el tokonoma. Se compone un juego de luces y sombras 

con la luz indirecta en la habitación; que penetra a través del shoji, el cual, al ser de papel vegetal, 

aunque resistente, permite que la luz traspase provocando un ambiente opaco. El tokonoma está 

empotrado a una pared y no en el centro de la sala, de modo que la luz no le da directamente y su 

zona queda en penumbra. Se percibe algo misterioso al captar la luz tenue. “Un espacio vacío para 

dedicarlo al mundo de sombras que brota por sí mismo y produce una atmósfera enigmática”13 . 

Precisamente ese ambiente que se crea refuerza la sensación de imperturbabilidad del tiempo que se 

pretende. La belleza aquí no reside en los objetos, no son estos mismos los que provocan sensaciones, 

sino los claroscuros que contrastan en ellos. “Aquella oscuridad visible donde todo parecía 

predisponer a la alucinación visual con su brillante titilar en una oscuridad más imponente que la de 

puertas afuera”14.  

Hay una defensa fervorosa del mantenimiento o creación de espacios para el misterio, como 

un aspecto importante en la realización práctica de la estética en entornos sociales, ya no solo en la 

ceremonia del té, sino en cualquier disciplina artística japonesa.  

3.3. La ceremonia del té es una experiencia colectiva. 

Es debido a las ideas promulgadas por el sintoísmo que es posible ligar naturaleza, religión y 

comunidad. El sintoísmo logra un entorno en el que no existe una pérdida de contacto con lo divino. 

En la ceremonia del té se encuentra la idea sintoísta de que no existe separación entre naturaleza y ser 

humano. “Todos provenimos de la misma fuente de vida y luz del universo. Esta es una verdad que 

poco a poco hemos olvidado”15. Hay un respeto muy profundo por la naturaleza precisamente como 

fuente de vida y, especialmente, de vida equilibrada. Se trata de equilibrio que se busca obtener para 

sí en la vida misma, y que sólo se puede alcanzar si el individuo se encuentra en armonía con la 

naturaleza. El shinto reiki, por ejemplo, un método que permite desarrollar una relación con la energía 

                                                 
12 Ibídem. Pág, 28. 
13 Ibídem. Pág, 37. 
14 Ibídem. Pág, 55. 
15 Myoren, Shinto. Un camino natural, Create Space, 2017. Pág. 1. 



15 
 

que proviene de la naturaleza, cumple la función de que tierra, cielo y ser humano puedan coexistir 

en orden.  

“El culto en el santuario está estrechamente relacionado con un agudo sentido de la belleza, 

una sensación mística hacia la naturaleza, que desarrolla un papel importante para guiar la mente 

desde el mundo terrenal hasta el superior y más profundo de lo divino, y que transforma la vida del 

individuo en una experiencia de vida con el kami”16. Recupero esta idea del maestro Myoren porque 

en ella afirma que la pretensión de los maestros del té con su ceremonia era la creación de un espacio 

único para la meditación y la contemplación. La ceremonia no es un acto social cualquiera, sino que 

conjuga naturaleza, religión y comunidad, lo cual permite confirmar mi hipótesis de que el sintoísmo 

es otra corriente más que influye en la ceremonia del té, además del taoísmo y el budismo, como ya 

he señalado anteriormente. Pero el sintoísmo, a diferencia de los otros añade algo más que me parece 

interesante resaltar: se trata del acto colectivo. 

Como religión práctica y carente de dogmas que es, el sintoísmo se fortalece mediante ritos 

en los que participa la comunidad entera y en la transmisión de tradiciones de generación en 

generación. La participación en los ritos en forma de festivales es algo que forma parte de la vida 

común de la población, por ello la creación de la ceremonia del té como método para la reflexión 

sobre la existencia y el lugar que el individuo ocupa en el mundo y en la comunidad, no es 

sorprendente. Tampoco lo es el uso de los materiales no corrompidos por la artificialidad para la 

construcción de la casa del té y los utensilios en su preparación, o que se elija un espacio verde y 

frondoso como el roji, la avenida que conduce a la puerta de entrada a la habitación del té, para entrar 

en un estado fuera de los problemas comunes al margen de la posición social que se ocupe o labor 

que se realice, de modo que sea posible introducirse en un estado de meditación conveniente.  

“Todos somos descendientes del Gran Espíritu Original de la Vida a la que todos en última 

instancia, vuelven. Así, atesoramos lo misterioso y lo increíble”17. Con esta afirmación, el mitólogo 

Joseph Campbell alude a que el sintoísmo es una religión no tanto basada en creencias escritas, como 

en un estado de asombro. Este asombro es compartido, no individual, y forma parte de la experiencia 

colectiva. Así ocurre en la ceremonia del té, la experiencia introspectiva y personal es compartida por 

los demás invitados. El sujeto comparte su estar no sólo con el resto de los convidados sino con la 

naturaleza alrededor, en un ambiente mutable, fresco, inmaculado y sucio a la vez, donde cada árbol, 

hoja o insecto cumple una función esencial para el mantenimiento del orden y del equilibrio natural. 

La percepción de este equilibrio y de la necesidad de la existencia de cada elemento por mínimo que 

                                                 
16 Sokyo, Ono, Sintoismo la vía de los kami, Satori, 2014. Pág. 129. 
17 Myoren, Shinto, un camino natural, Create Space, 2017. Pág.42. 



16 
 

sea, es la base del asombro en el sintoísmo, que se puede apreciar con total claridad en la ceremonia 

del té.  

Se podría decir sin temor a equivocarse que la fuerza de esta religión radica en la insistencia 

de la creación de una experiencia sensorial derivada de los ritos místicos y de la relación que despliega 

con la naturaleza, logrando crear un ambiente de sobrecogimiento. Es algo más que demostrado cómo 

la atención a la estética y a los detalles sensibles ayudan a la formación de la sensación de comunidad 

creada entre los que contemplan juntos la escena y comparten el sentimiento y la fe. Lejos de ser algo 

que pueda olvidarse con facilidad entre los feligreses se convierte en algo que provoca la sensación 

de pertenencia a un lugar, a una identidad. Tal y como precisamente ocurre con la ceremonia del té: 

“Tomar cada sorbo/ siendo conscientes de que/ cada instante/ es irremplazable”18. 

Según el experto F. L. Salafranca la cultura japonesa sigue un modelo cultural naturalista, se 

trata de un modelo que no confía ni se apoya en la fuerza de un creador absoluto, sino que se abandona 

al curso de la naturaleza, de energía incontrolable por el hombre, algo muy presente en la vida de los 

japoneses por su situación geográfica que los hace verse afectados por multitud de fuerzas naturales 

catastróficas para la seguridad de la vida en Japón.  La importancia de la naturaleza va íntimamente 

ligada a la de la belleza, esta ligadura es un carácter común en el pueblo japonés, y se expresa en la 

gran importancia que otorgan al gusto como vara de medir el juicio de un individuo. Se llega a ejercer 

mucha presión social en los sujetos, ya que la opinión que de ellos se posee en la comunidad a la que 

pertenecen es crucial para su desarrollo como ciudadano, pues de lo contrario será rechazado. La 

metáfora empleada para ello es la de ser en medio de la comunidad como un árbol más en medio del 

bosque, es decir, existir sin romper el orden establecido socialmente. Un ejemplo del reflejo de una 

norma de la naturaleza aplicada a lo social es como la flor del cerezo, sakura, en primavera, que 

respeta su tiempo de esplendor y acepta su tiempo desgracia. Trasladado al núcleo familiar significaría 

respetar la estructura patriarcal. 

Con las reflexiones de este apartado se puede comprobar como la estética es fundamental a la 

hora de lograr una armonía social necesaria para el buen funcionamiento y avance de la comunidad, 

porque fortalece el sentimiento de pertenencia a una identidad. Se puede apreciar perfectamente en 

el fuerte nacionalismo que impera en los japoneses, aún hoy en nuestros días. La estética tiene una 

mayor facilidad para implicarse férreamente en la vida de la comunidad y quedarse por mucho tiempo. 

 

                                                 
18 Ibídem. Pág. 114. Del maestro Eisai que escribió un ensayo sobre el té.  



17 
 

3.4. El estado de contemplación en la ceremonia del té. 

Todos los aspectos estéticos formales (la sombra, la sobriedad, la forma de los utensilios, la 

preferencia por la madera no tratada químicamente) desarrollados anteriormente están pensados y 

elegidos para lograr una experiencia estética que ayude a la contemplación y la reflexión. Debido a 

la relación inequívoca que existe entre el concepto de impermanencia (wabi sabi), y la contemplación 

he decidido dedicarle un apartado a explicar el proceso de cómo ambos conceptos ayudan a alcanzar 

ese estado.  

La vida, lo vivo, no dura para siempre, hay que encontrar el equilibrio emocional entre el amor 

a lo vivo y la muerte que termina llevándoselo todo. Hay una expresión japonesa que describe el 

sentimiento que produce presenciar, y ser consciente de este equilibrio que debe encontrar: wabi sabi, 

una expresión de la belleza que se encuentra entre en la transición del nacimiento y el fin de la vida. 

Es el término japonés que describe la percepción el sentimiento de la impermanencia (mujo). Se trata 

de un concepto que se encuentra en la filosofía zen como ideal estético y que hace patente un constante 

estado de cambio, la belleza de lo que surge de la nada y la melancolía de saber que volverá a la nada, 

asociada aún así al placer de presenciarlo. Se centra en la exquisita belleza efímera de las cosas 

impermanentes, caracterizada por una sutileza vinculada también al resto de cualidades que 

encontramos también en la ceremonia del té (sencillez, austeridad, etc.). 

El wabi sabi es fundamental para entender la experiencia sensible del bebedor del té durante 

la ceremonia: sobriedad, asimetría, imperfección, son cualidades del mundo natural que se intentan 

lograr en la práctica mundana la ansiada “imperfección natural”. El wabi sabi también se caracteriza 

por la sobriedad, apunta a que el espacio no se encuentre recargado. El vacío de la estancia está 

pensado para que el espectador lo llene con su propia interpretación. Esto es algo curioso por 

paradójico: se utiliza la brevedad de la decoración, la sobriedad de la estancia, para exaltar la 

intensidad de la expresión. Precisamente las tazas no son de porcelana china, hermosa, delicada y 

bellamente decorada, de hecho, son todo lo contrario; oscuras y de forma irregular para que la 

concentración se abstenga de otras cualidades y experiencias exquisitas y ostentosas que distraigan 

la atención.  

Wabi podría entenderse como languidez, soledad, desolación y desdicha. No obstante, en la 

época de Kamakuro y Muromachi, estos términos no expresaban algo negativo, sino una vida que se 

había liberado del mundo material. Sabi también significaba en los orígenes desolación, pero en un 

sentido mucho más poético. Por ejemplo, servía para expresar la emoción de ver unos juncos 

marchitados por la escarcha, unido a la impermanencia de la vida (mujo), un concepto que dejó la 



18 
 

poesía para extenderse a las filosofías de la comunidad artística japonesa.  

El poeta Fujiwara no Sadaie (1162 – 1241) cuando le preguntaban sobre una definición de 

wabi sabi respondía con este poema: Miro a lo lejos/ Y no veo cerezos/ Ni hojas matizadas: /Sólo una 

modesta cabaña en la playa/ A la luz de un atardecer de otoño. 

Este sentido que bebe del budismo zen está influido por la teoría taoísta sobre la existencia 

humana, de hecho el taoísmo se describe como el arte de existir en el mundo, y concibe la vida 

humana como un río que debe fluir en su recorrido hasta el mar, rodeando los obstáculos de tal manera 

que no pueda dañarlo en su esencia, lo cual implica, en términos humanos, aceptar las cosas tal como 

son y hallar en ello la belleza sutil del equilibrio natural. 

Las ideas del budismo zen y taoístas confluyen en la ceremonia del té. Los monjes budistas 

bebían té durante sus oraciones ante la estatua del Buda Dharma porque les ayudaba a mantenerse 

despiertos y concentrados en la meditación, para alcanzar la trascendencia de la realidad, vinculado 

al abandono de los procesos intelectuales. Los monjes consideran que el pensamiento puramente 

lógico limita la abstracción para lograr la iluminación, que persigue todo sacerdote budista para llegar 

a ser maestro. En ese proceso piensan que el pensamiento racional es responsable de causar la 

aparición de falsas ideas que impide al estudiante comprender el mundo. En el budismo las palabras 

se consideran un obstáculo a la hora de captar nuestros procesos mentales, una realidad más allá de 

nuestro funcionamiento habitual, como un ir al origen de nuestro pensamiento antes de que se dirija 

a algo material o externo al yo. Para el budismo esta sería la verdad máxima que alcanzar. Pertenece 

a una reflexión antigua sobre cómo las palabras son las que construyen el mundo y lo rigen a voluntad 

de los que las manejan bien, como explica Shunryu Suzuki en Mente Zen19. De acuerdo con ello, la 

verdad no se encuentra en las palabras. Para el budismo la sabiduría no se desarrolla en el lenguaje, 

sino en la naturaleza, y en la naturaleza lo primero que se encuentra es equilibrio, un equilibrio objeto 

de deseo por los sujetos humanos, porque sin dirección sus vidas carecen de la paz y de la armonía 

que caracteriza a la naturaleza. Este deseo se entremezcla con la fascinación por la belleza que esta 

armonía natural crea, una belleza que en la tradición zen es una belleza íntima, de detalles ante los 

que se requiere una gran concentración y alejamiento de uno mismo para su perfecta contemplación.  

3.5. La unión mente-cuerpo. 

¿Qué lugar ocupa el cuerpo en la ceremonia del té? En ella se le otorga un completo 

protagonismo, ya que él es la base misma de la experiencia estética, implica la capacidad de ser 

                                                 
19 Suzuki, Shunryu, Mente Zen, mente de principiante. Charlas informales sobre meditación y la práctica zen, Gaia 
Ediciones, 2015. 



19 
 

afectado. He relatado con palabras algo que se vive y para lo que quienes lo presencian no tiene otra 

forma de expresión más que a través de la experiencia estética. Lo que quiero decir, y de alguna 

manera ya he ido exponiendo a lo largo de este trabajo, es que de acuerdo a las filosofías que se 

encarnan en la ceremonia del té cuerpo y espíritu no son dos cosas completamente separadas entre sí. 

En la filosofía y teoría zen esto no es así, y aunque el budismo sea comúnmente conocido por realizar 

prácticas de desprecio al cuerpo (ayunos, trabajo físico extremo, ascetismo), las actividades que elige 

para despreciarlo se basan precisamente en una concepción unitaria de cuerpo y espíritu: todo lo que 

el cuerpo experimenta tendrá una respuesta espiritual. En este último apartado es preciso exponer 

cómo y porqué es importante la existencia de un cuerpo en la ceremonia del té. Su interés no radica 

simplemente en que son cuerpos los que realizan las acciones necesarias para su ejecución, sino que 

va más allá, hacia una educación sensible basada en la encarnación del pensamiento. 

diciendo a lo largo de este trabajo, es que cuerpo y espíritu no son dos cosas completamente 

separadas entre sí. En la filosofía y teoría zen esto no es así, aunque el budismo sea comúnmente 

conocido por realizar prácticas de desprecio al cuerpo (ayunos, trabajo físico extremo, ascetismo), 

precisamente por las prácticas que elije para despreciarlo suponen una concepción unitaria de cuerpo 

y espíritu. Es decir, todo lo que el cuerpo experimente tendrá una respuesta espiritual. En este último 

apartado quiero yo exponer cómo y porqué es importante la existencia de un cuerpo en la ceremonia 

del té, no se trata simplemente porque son cuerpos los que realizan las acciones necesarias para su 

ejecución, sino porque el sentido con el que todo es dispuesto no se podría transmitir.  

En la obra Zen y autocontrol se expone una crítica desde Japón a la cultura occidental que se 

expone en estos términos: “La cultura occidental fundamentada en el dualismo cartesiano que separa 

el cuerpo del espíritu (o de la psique) ha rebajado el cuerpo humano al nivel de cuerpo animal o al de 

máquina. En consecuencia, el espíritu ha sido confinado al terreno de la teología”20. En Japón, en 

cambio, -en cualquier área- se verá cómo esta unidad de cuerpo y espíritu está incluida, ya sea en la 

medicina, en la ideología que rodea al deporte y en específico al sentido filosófico dentro de las 

escuelas de artes marciales tradicionales, ya sea en las relaciones sociales, el teatro no, etc. Toda 

actividad está fundamentada en la idea de que el control del cuerpo está ligado directamente al control 

del espíritu, englobando a la persona entera. Se puede llegar al control de la persona entera y al sentido 

de la existencia que posee precisamente porque se aprende a controlar el cuerpo preparándolo para 

una no sólo pensar, sino también percibir y sentir de acuerdo a una determinada comprensión de la 

realidad. Esta es una comprensión que, desde el budismo zen, persigue una libertad de los afectos, 

que los sentimientos y emociones naturales al ser humano no le controlen, sino que el individuo pueda 

                                                 
20 Taisen, Deshimaru y Yujiro, Ikemi. Zen y autocontrol, Kairós, Barcelona, 2007. Pág. 14-15. 



20 
 

controlar lo que siente y padece el cuerpo. Anteriormente expliqué que en las filosofías encarnadas 

en la ceremonia del té la comprensión de la verdad no venía después de una exposición lógica a través 

de palabras, sino que tenía que ser percibida mediante el cuerpo, mediante una atención sensible a lo 

que sutilmente los cuerpos ajenos señalan.  

De acuerdo con esto, la ceremonia del té consiste en un encuentro con el otro, un acto en 

comunidad que sigue el camino del do, es decir, una actividad que mediante el control mental pretende 

alcanzar el camino a la iluminación de la verdad. Su finalidad es fabricar un control sin control, esto 

es, que el cuerpo haya interiorizado de tal manera las formas que no actúe conscientemente sino de 

forma naturalizada a partir de la sabiduría asimilada. En otras palabras, el control del cuerpo en la 

ceremonia del té en cuanto a posición, movimientos, silencio y respiración requiere haber recibido 

una educación específica en la relación de uno mismo con su cuerpo: mediante ella se dispone al 

cuerpo para la escucha de todo lo que le afecta alrededor, se favorece una concentración que permite 

un alto nivel de meditación que se pueda alcanzar con una cierta naturalidad adquirida sin grandes 

esfuerzos. 

El médico Yujiro Ikemi expresa la relación entre base corporal y espiritualidad en la ceremonia 

del té de una manera muy clara: 

La enseñanza filosófica de la ceremonia del té se resume en Ichigo, Ichie, que significa 
literalmente cambio, encuentro. Quizás es la primera y la última ocasión de hacer té en reunión 
con ciertos huéspedes en esta habitación… Todos estamos destinados a morir pronto o tarde, 
aunque la mayor parte lo olviden en su vida cotidiana. Esta toma de conciencia lúcida de la 
naturaleza de la existencia implica que cada uno lo haga lo mejor que pueda, ofreciendo la 
taza de té a su huésped con el más profundo afecto. Por esto es por lo que la ceremonia del té 
está considerada como una vía de despertar comparable al zen y no como un simple 
pasatiempo21.  

La conciencia de tener un cuerpo mortal es lo que provoca la apreciación de la belleza de lo 

impermanente en la naturaleza. La verdad innegable del corto periodo que el individuo puede vivir 

en la tierra es lo que produce la necesidad de reconciliación con la naturaleza. Es gracias a la posesión 

de un cuerpo por lo que podemos seguir la ley natural. Se le otorga un papel importante a las 

emociones y sentimientos22 precisamente porque la conciencia llega a la iluminación mediante el 

cuerpo.  

 
 

                                                 
21Ibídem. Pág. 22 
22 Sobre esto me gustaría añadir un dato anecdótico. En los haikus los poetas utilizan el tema de la muerte de manera 
reiterada porque aprovechan su impacto emocional en los sujetos. 



21 
 

Conclusiones: la ceremonia del té como educación sensible para lo social. 

Varios han sido los argumentos que he expuesto y que confirman que Japón y su pensamiento 

despliegan una educación mayoritariamente estética patente no solo en el ámbito específico del arte, 

sino en prácticas tradicionales desarrolladas durante siglos, como la ceremonia del té, los arreglos 

florales, o las artes marciales, como diversas vías de relacionarse con uno mismo, con el entorno y 

con los otros. 

Todo por la estética, todo por la belleza, la vida en un sorbo de té, qué banal puede parecer. 

Pero, tal y como se ha demostrado en este trabajo, nada más lejos de la realidad. La presente 

investigación no ha estado motivada por una idealización de una nación, sino por un interés genuino 

en el desarrollo en Japón de la ceremonia del té, en su modo particular de integrar la estética en la 

vida común y en el pensamiento ordinario, así como en la forma en la que presenta la naturaleza como 

modelo (en relación a la aceptación del paso del tiempo y de la impermanencia). Frente a lo que se 

podría llamar en Occidente un mero placer de los sentidos, el arreglo sensible que se despliega en la 

ceremonia del té apunta a generar varias emociones y reflexiones que he ido exponiendo a lo largo 

de estas páginas: el sentimiento de belleza trágica que supone el wabi sabi ante lo impermanente, la 

unión entre cuerpo y espíritu, el control del cuerpo para alcanzar la sabiduría, o la importancia del 

misterio para ser libre de una excesiva sujeción a las palabras, entre otras.  

 La cultura japonesa, por lo que hemos podido ver, se decanta por cosa como el vacío y la 

ambigüedad que éste supone, por que haya un cierto grado de oscuridad o de sombra que aporte 

misterio y juego y sea capaz de fabricar juegos de luces y sombras, o por el rechazo al uso de la 

palabra, lo que provoca la preferencia a conversaciones que no estén fundamentadas en afirmaciones 

o negaciones terminantes. Esta psique nacional formada bajo una importante influencia de la filosofía 

zen, aunque pueda parecer contradictoria con el hecho de que en su forma de actuar los japoneses 

sean frívolos y recios, indica algo que me parece fundamental: la preferencia a vivir la filosofía en 

lugar de hablar de ella. De igual manera, en las ceremonias parece que todo son reglas y ritos que 

cumplir, pero realmente en sus orígenes la importancia de las reglas no era ellas mismas sino su 

importancia a la hora de conseguir las sensaciones y la elevación intelectual que he ido mostrando a 

lo largo del trabajo. Los maestros del té promovieron un amor por lo poco convencional y fomentaron 

formas alternativas a las habituales en Occidente, como “un cierto desprecio” por la decoración 

exuberante o rococó, también incluso por lo brillante como el oro. A cambio, se decantaron por el 

bronce o los lacados de tonos oscuros. La sencillez a la hora de vestir y la humildad a la hora de servir, 

y en un puesto de superioridad, la seriedad debido a la responsabilidad que supone dicho cargo, todo 

debe encontrar en perfecto equilibrio. El arte que abarca desde una taza hasta cómo hacer una 



22 
 

reverencia, se despliega como una serie de hábitos introducidos en la vida cotidiana como, por 

ejemplo, tomar el té, el arreglo floral, la colocación del tokonoma. Todas estas cosas son percibidas 

como una forma de elevar el estado mental, de desarrollar el espíritu sensible, acompañado por la 

educación física, del cuerpo, y una disciplina estricta por medio de prácticas estéticas -enlazadas con 

la norma social, porque como ya he dicho, todo se encuentra en conjunto y no por separado-; el modo 

de sentarse, de servir el té, de saludar, de escribir, cada uno de estos aspectos debe expresar el espíritu 

correcto y equilibrado de quien realiza la acción, debe mostrar que vive la filosofía que profesa.  

Estas reflexiones llevan a la conclusión de que, por medio de una educación de la sensibilidad 

se encarnan algunas actitudes que tienen consecuencias sociales. El fundamento de la estructura social 

y política de la sociedad japonesa se encuentra en su educación sensible, que promueve en el 

autocontrol de las emociones, la economía de sentimientos, y una manera de comprender la propia 

existencia y la de los otros seres alrededor. Por ello, la ceremonia del té no es un simple acto social 

de entretenimiento, sino una experiencia estética de introspección, de meditación, de interiorización 

de conductas que permiten generar ciertos hábitos. Para que esto sea posible, para poner en jaque el 

exceso de estímulos, informaciones e impulsos del mundo exterior, la casa del té es un espacio 

silencioso y aparte del resto del mundo cuyo movimiento es precipitado y caótico. Lo interesante de 

esta ceremonia radica en cómo esta disciplina sensible consiguió extralimitar esos muros, cómo 

prácticas tradicionales de los monasterios se extendieron a la vida común del resto de la población. 

Este tránsito, casi se podría nombrar como revolución, en tanto que se trata de un aprendizaje un tipo 

de sensibilidad que produce grandes cambios que, no se limitan a individuos, sino que afectan a la 

comunidad entera, logrando transformar sus modos de actuar, de comprender y de relacionarse, 

logrando conformar a una sociedad desde su sensibilidad. Lo estético, como se sabe, logra crear lazos 

afectivos entre individuos mucho más difíciles de lograr desde otras áreas, como las de la ley, la razón 

o la lógica.  

 

  



23 
 

Bibliografía 

 

- Benedict, Ruth, El crisantemo y la espada, Alianza Editorial, 2017. 

- Han, Byung-Chul, La sociedad del cansancio, Herder, 2017. 

- Juniper, Andrew, Wabi sabi. El arte de la impermanencia japonés, Oniro, 2004. 

- Keene, Donald, Los placeres de la literatura japonesa, Siruela, 2018. 

- Myoren, Shinto, un camino natural, Create Space, 2017. 

- Okakura, Kakuzo, El libro del té, Losada, 2016. 

- Salafranca, Federico Lanzaco, Los valores estéticos en la cultura clásica japonesa, Verbum, 

2010.  

- Lanzaco Salafranca, Federico, La mujer japonesa: un esbozo a través de la historia, Verbum, 

2012. 

- Suzuki, Shunryu, Mente Zen, mente de principiante. Charlas informales sobre meditación y 

la práctica zen, Gaia Ediciones, 2015. 

- Sokyo, Ono, Sintoismo la vía de los kami, Satori, 2014. 

- Taisen, Deshimaru y Yujiro, Ikemi, Zen y autocontrol, Kairós, 2007.  

- Tanizaki, Junichiro, Elogio de la sombra, Siruela, 2014. 

- Toshihiko, Izutsu, Hacia una filosofía del budismo zen, Trotta, 2009. 

- Pérez García, Lara, El modelo de la mujer japonesa en el periodo Tokugawa: el Onna-

Daigaku, Universidad del País Vasco, TFG, 2016. 


