«2s  Universidad
101 Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

La parodie épique et religieuse dans Le Roman de Renart.

Epic and religious parody in Le Roman de Renart.

Autor/es

Alba Moreno Sebastian

Director/es

Esperanza Bermejo Larrea

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS
2019




1. INTRODUCTION.

Le Roman de Renart, malgré son titre, n’est pas un roman comme celui d’Enéas, ou comme celui
de Tristan et Iseut. 1l est composé de vingt-sept épisodes appelés « branches » qui racontent 1’his-
toire de Renart, un goupil rusé, qui méne une terrible guerre contre le loup Isengrin. Il nous est par-
venu a travers plusieurs manuscrits, classés en familles selon leurs différences. En plus, on connait
le nom de certains auteurs de ces histoires comme c’est le cas de Pierre de Saint-Cloud, mais beau-
coup d’épisodes restent anonymes. La composition plurielle et décalée dans le temps, qui caracté-
rise cette ceuvre, crée une certaine distance entre les histoires, qui arrivent méme a se contredire les
unes avec les autres, méme si, dans la plupart des cas, les auteurs des branches ont essayé de main-

tenir une certaine corrélation.!

Le Roman de Renart fait partie de la littérature comique médiévale. Les situations comiques, le
langage, la scatologie, parmi d’autres procédés comiques, soulignent le but principal du Roman de
Renart : faire rire. La parodie est une source privilégiée d’épisodes et de motifs comiques. Les
genres établis et appréciés du public médiéval, comme la chanson de geste ou le roman courtois,
fournissent aux auteurs des modéeles qu’ils transférent a ’'univers animal. D’autre part, la religion
offre des possibilités tres riches d’imitation : sermons, confessions, messes..., que le Roman de Re-
nart détourne de leur sens originel dans la tradition du risus paschalis et de la féte des fous (Vitz,

1999, 211).

Dans ce travail nous nous proposons d’analyser la parodie épique et religicuse dans le Roman de
Renart a partir d’un corpus délimité de branches. Pour ce faire, nous avons utilisé 1’édition de Fu-
kumoto, Harano et Suzuki. Les branches retenues sont les suivantes?:

1. Les enfances de Renart.

2. Comment Renart mangea le poisson des charretiers.
3. Comment Renart fit moine Isengrin.

5. Comment Renart s 'empara de Chantecler le coq.

9. Comment Isangrin se rendit a la cour du roi pour se plaindre de Renart.

I "Bnf : Le Roman De Renart - Dossier Pédagogique". 2019. Classes.Bnf.Fr. [en ligne] <http:/classes.bnf fr/renart/ar-
ret/02_1.htm.> (Consulté le 24 mai 2019).

2 Toutes les citations du Roman de Renart renvoient a Fukumoto, N. Harano, N. et Suzuki, S. (éds.) 2016. Le Roman de
Renart. Paris: Le Livre de Poche. Nous suivons la numérotation des branches de cette édition.

2


http://classes.bnf.fr/renart/arret/02_1.htm.
http://classes.bnf.fr/renart/arret/02_1.htm.

10. Comment Renart trompa Brun [’ours a propos du miel.
M. 24. Ici commence [’histoire du mariage que Renart fit faire au roi Noble le lion.
31. La mort de Renart.

Ib. Renart teinturier, Renart jongleurs.

3 L’édition de Fukumoto, Harano, Suzuki ne contient pas la branche Ib. Renart teinturier, Renart jongleur. Nous
I’avons ajouté a notre corpus et nous avons travaillé 1’édition de Rey-Flaud, et H. Eskénazi, A. 1972. Le Roman de Re-

nart, branche I. Traduit d’aprés I’édition de Mario Roques. Paris : Libraire Honoré Champion.
3



2. LA PARODIE DANS LA LITTERATURE.

Le terme « parodie » a été I’objet de nombreuses études. Le dictionnaire Larousse définit « paro-
die» comme une « imitation satirique d'un ouvrage sérieux dont on transpose comiquement le sujet
ou les procédés d’expression »* parmi d’autres définitions. Cependant, méme si cette définition peut
servir dans un usage courant, nous pensons qu’elle n’arrive pas a donner une définition précise du
terme. Elle est simplement une approche. On ne peut pas réduire la parodie a une simple satire, ou
a une imitation satirique. Tran-Gervat (2006) affirme que la parodie est plutdt un « spectre » qui

englobe plusieurs définitions et caractéristiques, toutes réunies sous ce méme terme.

Pour bien expliquer ce spectre, on peut partir de la définition de Larousse car elle présente deux
idées principales qui se répetent dans plusieurs définitions données par des théoriciens et des cri-
tiques: le caracteére ludique (« imitation satirique ») et la relation qui s’établit entre le texte paro-
dique et un autre texte dit “originel” (« transposition »). De cette manié¢re, Genette considére dans
Palimpsestes que la parodie est formée par deux caractéristiques fondamentales : sa fonction (c’est
a dire, I’intention avec laquelle le texte est écrit, qui pour Genette est surtout ludique) et la relation
qui existe entre le texte parodique et le texte parodié¢ (Tran-Gervat 2006). Le but, explique Genette,
n’est pas toujours celui de se moquer du texte parodié. Donc, Genette nous montre 1’idée d’une pa-
rodie qui n’a pas I’intention d’étre agressive. Baktine et les Formalistes reprennent cette idée pour,
selon Tran-Gervat (2006), expliquer que I’intention de 1’auteur a I’heure d’écrire la parodie est de «
mettre a nu des procédés mécanisés, caracteres usés d’un genre ou d’un style donné et de les réin-

vestir dans un nouveau contexte ».

Sangsue ¢largit la définition de Genette en abordant 1’aspect satirique de la parodie (Sangsue
1994, 106). Comme Tran-Gervat souligne dans son article, cette addition est nécessaire du point de
vue de tous ces ouvrages dont leur c6té parodique se base sur le contraste entre le texte parodique et
le texte parodié (c’est a dire, les comparaisons entre le texte originel et la parodie) et non pas sur
I’intention de I’auteur. Les auteurs des textes parodiques, pour arriver a ce contraste, créent un ré-
seau de références intertextuelles entre les deux textes, de sorte que la parodie est inscrite dans les
modeles qu’elle caricature (Guenova 2003, 255). La parodie prend les valeurs du texte originel et

elle les inverse, tout en gardant I’essence original pour qu’elle soit plus effective. Nous y retrouvons

4 Editions Larousse. 2019. « Définitions : Parodie - Dictionnaire De Frangais Larousse ». Larousse.Fr. [en ligne]

<https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/parodie/58267.> (Consulté le 24 mai 2019).
4


https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/parodie/58267.

la théorie de I’intertextualité appliquée a la parodie. Un des premiers théoriciens a définir I’ intertex-
tualité a été Julia Kristeva, qui la définit comme I’interaction de plusieurs textes antérieurs pour
former un nouveau texte littéraire (Kristeva 1968, 103). L’intertextualité d'un texte parodique se

trouve dans les références que le texte fait au texte ou aux textes parodiés.

Dans le cas du Roman de Renart, I’intertextualité exprime une « attitude parodique », d’apres
Guenova (2003, 222). Elle explique aussi que la parodie est un « puissant mouvement d’intertextua-
lit¢ ». Ce qu’un auteur fait pour parodier un texte déja existant c¢’est d’écrire la parodie avec tres peu

de transformations, en gardant le style mais pas le sujet, qui devient vulgaire (Guenova 2003, 255).

Subrenat a mis I’accent sur I’importance de la parodie dans Le Roman de Renart, qu’il définit
comme un amalgame de références a d’autres textes de la littérature, a leurs techniques ou méme a
leurs personnages, et il 1’appelle « parodie littéraire » (Subrenat 1983, 125). Le titre peut étre déja

considéré comme une parodie des romans antiques, 7roie ou Alexandre.

3. LA PARODIE EPIQUE DANS LE ROMAN DE RENART.

Les chansons de geste sont constituées par un répertoire trés bien défini de thémes, de motifs et
de formules treés appréciés par le public médiéval (Rychner 1955, 126). Dans Le Roman de Renart,
le fait que les protagonistes sont des animaux produit un « décalage », source inépuisable du co-
mique. Le theme principal du Roman de Renart, la guerre entre Isengrin et Renart, renvoie déja au
motif de la guerre entre deux barons des chansons de geste. C’est pour cette raison que la parodie

épique parcourt toutes les branches.

3. 1. Les songes prémonitoires.

Dans la tradition épique, les songes prémonitoires annoncent le futur. Le personnage connait ce
qui va se passer a travers une vision énigmatique qui doit étre interprétée (Grisward 1980, 173-175),
car les images sont souvent allégoriques, avec des symboles reliés aux animaux qu’on peut trouver

dans la Bible (Gwynn 1977, 7). Le songe prémonitoire sert aussi a créer un climat dramatique qui



vise a émouvoir le public. Souvent, il engendre un climat d’angoisse (Grisward 1980, 173-175), car
les images du songe servent & montrer un danger qui est en train d’arriver, ou bien il présage une fin
tragique pour certains héros. Dans La Chanson de Roland, le songe de Charlemagne annonce la
mort de Roland. Le songe prémonitoire dans les chansons de geste est réservé aux ¢lus de Dieu
(Bellon 1984, 75). Dans cette chanson, ¢’est un ange qui envoie la vision a Charlemagne, ce qui est
une pratique trés habituelle dans les chansons les plus anciennes (Gwynn 1977, 9). C’est une ma-
nicre de rapprocher le héros de Dieu ; I’ange, messager de Dieu, transmet son message au chevalier

mortel.

La branche Comment Renart s'empara de Chantecler le coq, présente un songe prémonitoire.
L’¢épisode de Chantecler se déroule dans un poulailler. Chantecler le coq, en dormant, a un réve
étrange ou une béte avec une « pelisse rousse » (br. 5, 171) vient tout droit vers lui. Il réve que cette
béte pénétre dans le poulailler, et va I’attaquer. Le coq en est angoissé. Cependant, le songe n’est
pas trés clair. Chantecler est « étonné par cette pelisse, dont I’encolure est a I’envers, et qu’il a vétue
de travers » (br. 5, 171). La béte semble porter aussi des vétements blancs sous le ventre, et la téte
est dans « I’ouverture du bas », tandis que la queue « ressort par le collet » (br. 5, 171). C’est le mo-
tif du songe qui doit étre interprété pour qu’il ait du sens, mais sans aucune référence a un ange, ni a
un messager de Dieu. La parodie repose ici sur le fait que c¢’est un coq qui reprend le réle des che-
valiers les plus importants, comme Charlemagne dans ce passage. L’élu de Dieu dans Le Roman de

Renart est un coq, un animal.

Chantecler, terrifié par ce songe, court vers sa femme pour lui expliquer ce qui s’est passé. Pinte,
la poule, est chargée de déchiffrer la signification du songe. Chantecler demande conseil a Pinte (br.
5, 173), et apres il raconte tout ce qu’il a vu dans son songe (br. 5, 175). C’est elle qui interpréte le
symbole de la pelisse rouge, en disant que c’est le goupil qui va entrer dans le poulailler pour leur
faire du mal. Suivant de maniére rigoureuse les procédures de 1’exégese, Pinte, arrive a interpréter
un par un les éléments du songe : le collet de petits os, elle explique qu’il s’agit des dents du goupil
(br. 5, 177), que I’encolure était « la gueule de la béte » (br. 5, 177), et que la queue que Chantecler
avait vue était, en réalité, la queue du renard. Donc, la signification du songe est rendue plus claire
grace a Pinte : Renart viendra au poulailler, saisira Chantecler par le cou, et personne ne pourra
mettre Chantecler « a I’abri » (br. 5, 177). La parodie dérive, selon Bellon (1983, 76) du fait que
c’est le méme animal qui présente le danger dans le songe et dans la réalité. Dans les songes allégo-

riques des chansons de geste, I’animal biblique représente un danger de nature pas animalieére dans
6



la réalité. Dans Le Roman de Renart, il n’y a aucune allégorie : la béte du songe est la béte de la

réalité.

Malheureusement, malgré la sage interprétation du songe par Pinte, Chantecler ne tient pas
compte des avertissements de la poule. Il accuse Pinte de « perdre la raison » (br. 5, 177) et, impru-
dent, il décide d’ignorer ce que Pinte et le songe lui conseillent. Il est sir que Renart ne pourra pas

se faufiler dans le poulailler, et qu’il y sera en sécurité.

Dans cet épisode, le motif du songe prémonitoire se méle avec celui du couple épique. Pinte et
Chantecler incarnent le couple d’amis qui peuplent les chansons de geste, ou 1’un des deux repré-
sente la sagesse (sapientia), tandis que I’autre représente la force (fortitudo). De la méme maniére
que Roland (la force) n’écoute pas les conseils d’Olivier (la sagesse), Chantecler fait la sourde
oreille et refuse de croire les paroles de Pinte, et va courir un grand danger. Dans les deux cas, le

fait d’ignorer les conseils finit par avoir des conséquences tragiques a 1’intérieur de I’histoire.

Cet avatar animalier du couple épique (actualisation du topos du couple épique) est source de

nombreux effets comiques.

3.2. Les messages et les ambassades.

Le motif de ’ambassade se déroule selon le schéma suivant : « le roi, le pére ou celui qui le re-
présente désigne un ambassadeur et définit le message a porter ; I’ambassadeur se rend aupres du
destinataire [...] ; le messager est menacé et parfois directement agressé [...] ; il recoit la récom-

pense, soit positive, soit négative » (Martin 1992, 112).

Le rdle de ce motif est relié aux techniques des récitants des chansons de geste (Ribémont
20006) ; souvent, I’ambassadeur doit raconter les événements qui ont précipité 1’ambassade, de sorte
que le public qui écoute la chanson se souvient des événements passés. Le but est de donner une

unité a ces chansons a travers la répétition.

Dans Le Roman de Renart, ’ambassade est un motif récurrent, peut-&tre parce qu’il favorise la
répétition. La premiere ambassade apparait dans la branche Comment Isengrin se rendit a la cour

7



du roi pour se plaindre de Renart. L’ ambassade ici est trés bréve, et elle ne sert qu’a développer
I’intrigue. Le roi Noble demande a Grimbert d’aller chercher Renart pour qu’il vienne a la cour afin

d’étre jugé, car Isengrin 1’a accusé d’avoir violé sa femme Hersent.

Cependant, le motif de ’ambassade se répete trois fois dans la branche Comment Renart trompa
Brun l'ours a propos du miel, de maniere enchainée. Les trois ambassades sont différentes, du point
de vue des différents personnages et des différentes fins ; dans cette branche, on utilise une tech-
nique trés habituelle dans la littérature médiévale : la répétition d’un motif avec des variations. Le
choix du messager — Brun, Tibert ou Grimbert — rend I’ambassade différente. « Les messagers-ani-
maux sont stupides, gloutons, inconscients. » (Guenova 2003, 259). Le but des ambassades est
d’amener Renart a la cour pour étre jugé ; Renart 1’évite faisant appel a la faiblesse de chaque am-
bassadeur. Dans le cas de I’ours Brun, Renart profite de sa gloutonnerie pour le séduire et le trom-
per. Brun, qui est désireux de ce miel, permet a Renart de I’y amener. La scéne finit avec Brun pri-
sonnier d’un chéne, ou il mit « son museau et les deux pattes de devant » (br 10, 333) pour arriver
au miel. Brun est tomb¢ dans le picge de Renart, mais son calvaire n’est pas terminé ; un paysan
voit Brun coincé dans le chéne et il appelle les autres paysans du village voisin pour capturer 1’ours
(br 10, 337). Brun est frappé presque jusqu’a la mort et il revient a la cour sans Renart et, donc, sans

accomplir sa mission d’ambassadeur.

Le deuxieme messager est Tibert le chat. Tibert, le chat sauvage et double de Renart, est plus
rusé que Brun. Par conséquent, il est plus difficile de tromper. Le processus pour tromper Tibert,
pourtant, est trés similaire a celui que Renart utilise avec Brun. Renart connait sa faiblesse (les rats),
et il s’en sert pour le séduire. De cette maniere, Renart ameéne Tibert chez un prétre, qui finit par le

battre, et retourne chez lui.

Ces deux ambassades présentent une structure similaire : arrivée du messager a Maupertuis (la
maison de Renart), transmission du message du roi, tromperie et échec de I’entreprise. Rien n’a
changé. La répétition du motif sert, d’une part, a allonger I’intrigue et, de I’autre, a provoquer le

rire.

L’ambassade de Grimbert est un peu différente. Il est le cousin de Renart, donc, il le connait tres

bien. En plus, Grimbert veut protéger Renart, il veut 1’aider. C’est pour cette raison que Grimbert



avertit Renart du sort qui I’attend s’il ne change pas. Grace a ses paroles réalistes, Grimbert parvient

a son but et il le convainc d’aller a la cour (br 10, 355).

La parodie repose ici sur le fait que la figure épique du messager est transférée a des animaux,
I’ours et le chat, qui sont facilement trompés a cause de leurs désirs. « Seul Grimbert se rapproche

un peu de I’image épique du messager » souligne Guenova (2003, 259).

3.3. Le jugement.

Galley (1986) aftfirme que les épopées sont, avant tout, « la difficile résolution d'un point de droit
extrémement délicat, et la démonstration éclatante de 1'exercice d'une justice supérieure qui fait un
bilan définitif des torts de chacun, la providence ». Dans les chansons de geste, les jugements sont
une maniere de rétablir 1’équilibre (Boutet 1982, 4). IIs marquent 1’aspect politique des chansons de
geste ou le roi, assisté par ses barons, prend une décision sur le destin d’un homme ou de son

peuple. Le motif du jugement est donc relié a celui du conseil, le consilium du droit féodal.

Dans Le Roman de Renart, la structure narrative des jugements est « celle d’un récit s’ouvrant
par la clamor de la victime, en absence de 1’accusé » (Bellon 1986). La victime (ou, dans certains
cas, les parents de la victime), arrivent a la cour de Noble pour présenter une plainte contre Renart,
qui est absent. Pinte et les poules du poulailler de Chantecler arrivent a la cour pour dénoncer le
meurtre de Coupée par Renart (br. 10, 317). La mort d’une dame de la cour comme Coupée préci-

pite la décision de Noble, qui demande a ses ambassadeurs d’amener Renart a la cour pour étre

jugé.

Le motif du jugement favorise la répétition des événements qui ont déja été racontés dans
d’autres branches antérieures. Bellon (1986) souligne que I’analepse, sans importer sa brieveté, se
trouve dans toutes les procédures judiciaires du Roman de Renart. 1l faut faire mention des crimes
de Renart. « En fait, quand il s'agit de juger Renart, le conteur circule trés librement a l'intérieur des

récits existants. » (Bellon 1986).

L’aspect parodique de ce premier jugement (br. 10, 379) se trouve dans le fait que Renart

échappe apres avoir promis de devenir pelerin (nous ’analyserons dans la section de la parodie reli-
9



gieuse), donc le jugement ne sert a rien. Renart trompe le roi et sa cour, ce qui provoque qu’il soit

poursuivi.

Le motif du jugement se répéte dans la branche Ici commence ['histoire du mariage que Renart
fit faire au roi Noble le lion. La branche s’ouvre en plein milieu d’un jugement, ou Renart, dans un
long monologue, se justifie. On ne trouve pas le clamor de la victime, mais il est sous-entendu («
Sire, si tel est votre bon plaisir, faites taire ces aboyeurs et apaiser tout ce tapage. » (br. M.21, 559).

Donc, la structure narrative est conservée. Et Renart, encore une fois, n’est pas puni.

3.4. La poursuite.

La poursuite de I’ennemi qui s’enfuit est un motif récurrent dans les chansons de geste et 'un
des plus répétés dans les branches du Roman de Renart. Le motif de la poursuite sert aux conteurs
pour changer le lieu de ’intrigue (Martin 1992, 320) ; c’est une manic¢re d’enchainer les différents

épisodes d’une méme branche.

Une caractéristique du Roman de Renart, parmi beaucoup d’autres, est la répétition de certains
passages avec peu de changements. Ce qui varie, ¢’est la raison pour laquelle Renart est poursuivi.
Fréquemment, Renart s’enfuit aprés avoir commis un méfait. Apres le viol d’Hersent et le compis-
sage des louveteaux dans la branche Les enfances de Renart, Renart s’enfuit et Isengrin le poursuit
avec Hersent. On parodie ici la fagon de le poursuivre. Souvent, dans les chansons de geste les che-
valiers, montés a cheval, harcelent leur ennemi. Dans les scénes de poursuites du Roman de Renart
les animaux chevauchent, méme s’ils n’ont pas de cheval. Par exemple, dans la branche que nous
venons de citer, Hersent poursuit Renart piquant son cheval « de 1’éperon aussi vigoureusement
qu’elle le pouvait » (br. 1, 123). Dans la branche Comment Renart mangea le poisson des charre-
tiers, Renart échappe aux charretiers parce que « son cheval est trop rapide » (br. 2, 143). Renart
s’enfuit monté sur un cheval, de la méme maniére que les chevaliers montent leurs propres chevaux.

Le jeu entre I’anthropomorphisme et le zoomorphisme soutient ici la parodie épique.

Dans d’autres épisodes, Renart s’enfuit apres avoir été jugé et, plus souvent, condamné a mort.
Dans ce type de poursuites, la parodie s’appuie sur I’anthropomorphisme. Par exemple, dans la

branche Comment Isengrin se rendit a la cour du roi pour se plaindre de Renart, Renart est pour-

10



suivi par les chiens d’un village. Bellon explique (1984, 80) que les matins sont transformés en «
vaillants chevaliers ». La poursuite a lieu tandis que 1’auteur de la branche crée un « jeu d’interfé-
rences entre le monde animal et le monde humain » (Bellon 1984, 80). De cette manicre, des per-
sonnages comme Roonel, qui est décrit comme un des barons de Noble (br. 9, 289), est aussi évo-
qué dans cette branche comme un des matins qui poursuit Renart. Par exemple, il est décrit portant
« la lance en arrét » (br. 9, 289), mais justement dans la ligne suivante, Roonel n’est que « le chien
de maitre Frobert ». Les personnages sont tantot des animaux tantdt des hommes. Les autres matins
aussi sont a la fois des chiens et des barons (Bellon 1984, 83). La meute de chiens qui poursuit Re-
nart (br. 9, 289-293) est décrite a partir d’une trés longue énumération de noms tantot inventés, tan-
tot souvenir des chansons de geste, qui sert a parodier les listes des rois paiens que les auteurs de
ces ceuvres inséraient dans leurs récits. C’est la formule de I’énumération épique. Le procédé paro-
dique, selon Bellon (1984, 83), repose sur 1’idée que ces noms pourraient étre qualifiés comme «
faussement épiques ». Par exemple, Harpin et Morant (br. 9, 289) sont les noms des rois sarrasins
connus par le public (Bellon 1984, 83). Aprées, on y trouve les noms de différents héros sarrasins
(Bellon 1984, 83), comme Gorfaut et Tirant (br. 9, 289). Ce n’est pas seulement des références aux
héros sarrasins ; de la méme maniére, nous trouvons des noms des chevaliers chrétiens (Bellon

1984, 83), tels que Clément ou Olivier (br. 9, 289).

D’autre part, Bellon (1984, 83) explique que la vraie parodie dans ce proces se trouve dans la
création « de noms que 1’on pourrait qualifier de faussement épiques ». Ces noms, au lieu d’évoquer
I’onomastique sarrasine déformée, montrent des traits zoologiques des canidés. Par exemple Pastour

ou Ecorche-lande (br. 9, 291), aussi bien qu’Ecouillé ou Passe-1évrier.

3.5. Le siége.

Le motif du siége est si important dans Le Roman de Renart que, dans certains manuscrits et édi-
tions comme celle de Martin, on trouve une branche intitulée Le siege de Maupertuis, qui présente
de nombreuses références aux chansons de geste. Le siége de la forteresse de Renart fait suite a sa
fuite de la cour de Noble ou il avait été condamné a mort. Le conflit entre Renart et Isengrin ne peut
plus étre résolu par des moyens pacifiques. La guerre suppose I’intensification de I’antagonisme
entre le goupil et le loup, qui, dorénavant ne pourra pas étre résolu par des moyens pacifiques. Toute

la branche baigne d’une atmospheére épique.
11



Le lexique épique éparpillé dans la branche — cloture, muraille, fossé, forteresse (br. 10, 389) —
sert a décrire la taniére du goupil, qui n’est pas un trou creusé dans la terre (br. 10, 401), mais un «
chateauy» (br. 10, 391), que Noble ne peut pas conquérir, car il est trés solide : il est « établi sur un

rocher » (br. 10, 391), et il a méme des tours.

Boutet (2008, 467) explique que cette branche est composée a partir de plusieurs thémes
épiques : la poursuite qui a emmené Noble et ses barons a Maupertuis, bien sir, et le siege, mais
aussi les menaces que Renart lance a ses ennemis : « sachez bien tous que si Renart reste en vie, tel
d’entre vous qui n’a jamais vu cet anneau auparavant paiera cher le fait de le voir » (br. 10, 395) ; la
nuit qui tombe (br. 10, 397), ou méme le fait que Renart sort de son chateau pendant la nuit pour

contre-attaquer (br. 10, 397).

La fin du siege est comique. Pendant tout I’épisode du siége, on parvient a oublier que les per-
sonnages qui interviennent sont des animaux. La vengeance de Renart réduit a la cour de Noble a sa
condition animale, puisque Renart « attache soigneusement chacun par la queue ou par la patte
» (br. 10, 399). Il ne reste rien de leur condition chevaleresque. La maniere dont les animaux par-
viennent a se dénouer reléve aussi de la parodie. C’est Tardif « le limacgon » (br. 10, 401), ’animal
le plus lent et que Renart a oublié, qui les délivre. Le jeu entre 1’anthropomorphisme et le zoomor-
phisme est trés évident dans le cas de Tardif. Il « tire son épée » pour trancher a chacun « une patte
ou la queue » (br. 10, 401). Renart, poursuivi encore une fois par ses ennemis, essaie de rentrer a sa
taniere (le ‘pertuis’ est la taniere du goupil (Bellon 1984, 84)). Le réve de la bataille épique s’éva-
nouit. Cependant Tardif, se conduisant en vaillant « chevalier » (br. 10, 401), empéche Renart de s’y

cacher. Renart est capturé et condamné (br. 10, 403).

3.6. Les combats singuliers.

Les combats singuliers sont des combats entre deux chevaliers égaux qui décident le sort de la
bataille. Les armes utilisées dans ces combats sont la lance, 1’épée, etc. (Rychner 1955, 129). Dans
Le Roman de Renart, nous trouvons des combats entre Renart et un autre baron de la cour de Noble.
On trouve un exemple dans la branche La mort de Renart. Chantecler, qui cherche encore a se ven-

ger pour la mort de Pinte, demande au roi de le laisser combattre contre Renart et le roi accepte.

12



Cependant, la description du combat dévoile la fantaisie d’un vrai combat singulier. Premiérement,
on choisit trois animaux pour étre les juges : le limacon, la fourmi et le grillon. Apres, les combat-
tants changent les armes par la patte (dans le cas de Renart) ou par le bec (dans le cas de Chante-
cler). On pourrait justifier cette distinction en disant qu'il ne s’agit pas d’un combat singulier mais
plutét d’un combat aux poings (ce qui est aussi un motif épique selon Rychner (1955, 130)). Le
combat est trés bien développé avec des descriptions du sang qui coule : « le sang clair en ruisselle
et dégoutte jusqu’au talon... » (br. 31, 933), les menaces de Chantecler a Renart ou méme les ré-

ponses de Renart.

Les attributs animaux des combattants transforment le combat en un épisode tout a fait paro-
dique. L’auteur rapproche la narration de la parodie, en soulignant les aspects animaux des combat-
tants. Par exemple, Renart donne « de grands coups de patte » (br. 31, 933) ; une référence au bec
de Chantecler: « mais Chantecler, de son c6té, lui fait de son bec, pres de la joue » (br. 31, 933) ;
référence aussi a son plumage : « a travers les plumes du haubert, il a fait jaillir un plein boisseau de
sang » (br. 31, 935). Les références animales continuent jusqu’a la fin du combat, ou les protago-

nistes sont plutot des bétes que des chevaliers dans un combat singulier.

3.7. La priere du plus grand péril.

Les héros des chansons de geste prient Dieu quand ils sont en grave danger. La pri¢re du plus
grand péril « exprime la foi et la contrition d'un héros qui se sait mourant et qui va bientdt se trou-

ver en face du Dieu justicier. » (Caluwé 1981).

Renart lui-méme se trouve souvent dans des situations ou il a besoin d’une aide extérieure pour
pouvoir s’en sortir. C’est dans ces moments que Renart cherche le secours de Dieu, tout comme les
héros épiques le font. Dans la branche Comment Renart trompa Brun l'ours a propos du miel, Re-
nart fait une priere avant d’aller a la cour de Noble avec Grimbert pour étre jugé. La parodie s’ap-

puie sur sa condition animale, mais aussi sur le fait que Renart est un malfaiteur éprouvé.

Cependant, la priere que Renart prononce dans la branche Renart teinturier, Renart jongleur
nous semble étre beaucoup plus intéressante. Renart est en train de s’enfuir et il est en grave danger,

car le roi Noble a ordonné sa mort sans un jugement préalable rendu par la cour. Renart demande,
13



donc, a Dieu de le déguiser « de telle maniére que jamais béte qui me voie ne sache dire qui je suis
». Dieu écoute la priere du goupil, comme il fait avec les héros des chansons de geste et lui porte
secours. Renart trouve un teinturier qui « avait fait un bain ; un bain de teinture jaune » (Rey-Flaud,
Eskénazi 1972, 74), ou il finit par tomber. La teinture masque la couleur rousse de la fourrure de

Renart qui ne pourra pas étre reconnu par ses ennemis.

3.8. La plainte funébre.

La plainte ou planctus est un monologue ou un personnage exprime la douleur ressentie devant
la dépouille de son parent ou ami (Andrieux 1980, 257)). Prononcée a la premiére personne, elle
nous montre un personnage qui souffre et qui s’adresse soit a Dieu, a la Mort ou a Fortune (ou a
tous a la fois) (Oberhénsli-Widmer 1986, 66), soit au personnage qui est mort. Quelquefois la mort
réelle du personnage n’est pas nécessaire : le fait de croire le personnage mort suffit pour exprimer
la douleur (Oberhdnsli-Widmer 1986, 66). La plainte funeébre est un motif codifi¢ qui a recours au
canevas suivant : I’apostrophe a la Mort, la priere pour I’ame du défunt, la détresse des survivants,

I’¢loge du défunt, le renvoi au meurtrier et le souhait de I’orateur de mourir.

Dans la branche La mort de Renart, le défunt est Renart, ou tout ou moins c’est ce que les autres
croient. Renart n’est pas vraiment mort, mais tous les autres personnages pensent que c’est sa dé-
pouille ce qu’ils ont devant eux, et pas son corps épuis€. Dans cet épisode, ce sont le roi Noble,
Hermeline et Grimbert ceux qui manifestent leur douleur. Les plaintes des deux premiers sont trop
bréves et ne suivent pas le modele canonique. Dans le cas d’Hermeline, c’est le narrateur qui ra-
conte sa douleur, sans céder la parole a son personnage : « elle se met a manifester sa douleur si
bruyamment qu’il n’aurait pas été possible d’y entendre le tonnerre de Dieu » (br. 31, 887). La
plainte de Grimbert est dissociée en deux moments. Tout d’abord il fait « I’éloge du défunt » devant
le messager chargé de lui transmettre la nouvelle, car il dit que c’est grace a Renart qu’il avait « ac-
cru (sa) fortune » (br. 31, 889). Ensuite, lorsqu’il arrive a la cour et voit Renart mort, il commence a
« pousser des cris et pleurer abondamment » (br. 31, 889). Ces plaintes ne retiennent que les clichés

“la détresse des survivants” et « I’éloge du défunt » et omettent tout le reste du motif.

14



Nous devons préciser que les plaintes funebres de La mort de Renart sont moins comiques que
celle de Pinte, parce que I’atmosphere de la mort de Renart est plus solennelle, comme si 1’auteur

voulait lui donner une mort de héros épique.

Dans la branche Comment Renart trompa Brun ['ours a propos du miel, on retrouve ce motif.
Pendant le jugement de Renart, le cortege funebre de la poule Coupée, tuée par Renart, défile de-
vant la cour. Le groupe comprend Chantecler, accompagné de sa femme Pinte, et de trois poules
«de Noire, de Blanche et de Roussette » (br. 10, 317). Pinte, le personnage qui prononce la plainte,
commence son discours s’adressant aux barons de la cour, mais les destinataires de son discours
sont tous des «bétes, chiens et loups » (br. 10, 317), ce qui contraste avec I’expression humaine de
la douleur. Pinte est si déchirée par la mort de sa sceur qu’elle ne veut plus vivre : « maudite soit
I’heure présente, ou je suis toujours en vie ! » (br. 10, 317), et cette fois le style direct rend compte
de sa profonde détresse. Elle invoque la Mort, et rappelle d’autres crimes de Renart, car toutes ses
sceurs ont péri, victimes de la voracité du goupil. Ceci introduit le cliché de “renvoi au meurtrier”,
et Pinte le maudit pour ses actes (br. 10, 319). L’¢loge du défunt releve de la parodie, parce que
toutes les louanges que Pinte fait de sa sceur Coupée ont trait & 'univers de la cuisine (Guenova
2003, 260) : « mon amie chere, comme vous ¢€tiez tendre et dodue ! » (br. 10, 319). La martyre
n’est, en fin de compte, qu’un ingrédient culinaire. La pamoison de Pinte, comme ferait une dame

courtoise, clot le planctus, de sorte que la parodie comique atteint son sommet.

4. LA PARODIE RELIGIEUSE DANS LE ROMAN DE RENART.

Le Roman de Renart dispose d’un répertoire trés riche de parodies saintes, mais elles sont moins
développées que les parodies épiques (Guenova 2003, 272). Tres souvent ces parodies religieuses
ont un but satirique, et elles servent a faire une critique de certains rites et aussi des membres infé-

rieurs de la hiérarchie ecclésiastique, tels que les moines ou les curés de campagne.

4.1. Les miracles.

Le miracle fait partie du merveilleux chrétien médiéval. L’auteur du miracle appartient a la

sphere du sacré : Dieu, la Vierge, les saints, les anges. Dans la tradition épique, le miracle est la ré-

15



ponse divine a une priere formulée par le héros. C’est le cas, par exemple, de 1’épisode de 1’arrét du
soleil dans La Chanson de Roland, qui permet a Charlemagne de venger la mort des chevaliers

francs a Roncesvaux (Vos 1990, 174).

Le miracle de Coupée (poule assassinée par Renart) est le plus représentatif de ce motif dans Le
Roman de Renart. Ce miracle (br. 10, 327) consiste dans la guérison de Couard le lievre, qui « de-
puis deux jours déja tremblait de peur et des fievres » (br. 10, 327). Le pauvre lievre s’endort sur le
tombeau de Coupée et, quand il se réveille, il est guéri de sa maladie. A ce moment-13, tout le
monde parle de Coupée comme d'une martyre. Selon le dictionnaire de I’Académie Frangaise, un
martyr est une personne qui a été tuée a cause de ses croyances religieuses’. Cependant, Coupée n’a
pas été tuce par ses idées religieuses, mais parce que Renart avait faim. Cette raison si banale fait

que le meurtre de Coupée et sa postérieure béatification acquiérent un caractére parodique.

Le bruit d’un tel miracle retentit dans tout le royaume de Noble. Du point de vue narratif, son
importance est telle qu’il gomme les limites des branches, de sorte que ce miracle devient un point
d’intertextualité reprit par les différents auteurs du Roman de Renart. Dans la branche Renart tein-
turier, la martyre Coupée est mentionnée de nouveau. Dans cet épisode, Hermeline, la femme de
Renart, pense que Renart est mort et elle décide de se remarier. Renart, déguisé en jongleur, arrive
et quand il se rend compte de la situation décide de se venger. Renart utilise la croyance dans les
interventions miraculeuses des saints ou des martyrs —dans ce cas Coupée—, pour tromper Poincet,
le mari d’Hermeline, qui s’achemine vers le tombeau de la poule pour réaliser son veeu d’engendrer
un fils la nuit de noces (br. Ib, 90). Williams (2000, 104) affirme que la crédulité de Poincet pourrait
étre interprétée comme foi religieuse, ce qui donnerait a 1’épisode un caractere satirique: c’est sa foi

aveugle celle qui mene Poincet a la mort.

5 « Martyr Et Martyre | Académie Francaise ». 2019. Academie-Francaise.Fr. [en ligne] <http://www.academie-fran-
caise.fr/martyr-et-martyre.>. (Consulté le 24 mai 2019)

16


http://www.academie-francaise.fr/martyr-et-martyre.
http://www.academie-francaise.fr/martyr-et-martyre.

4.2. I’office des morts.

Les funérailles de Coupée parodient la liturgie des morts a partir du jeu entre I’anthropomor-
phisme et le zoomorphisme. Le roi Noble prend ses dispositions pour ensevelir la dame tuée par
Renart. Il charge Brun de prendre « une étole, recommandez a Dieu I’ame qui a abandonné ce corps
» (br. 10, 323), ce qui signifie que I’ours accomplit une fonction ecclésiastique. L’office des morts
commence et les animaux distribuent les roles : Tardif, le limagon, lit les lecons et Roonel, le chien,

accompagné de Brichemer, le cerf, chantent les versets (br. 10, 323).

Les obséques de Renart dans la branche La mort de Renart amplifient celles de Coupée. Les
deux cérémonies commencent de la méme manicre. Le roi Noble distribue les fonctions. Dans celle
de Renart, I’archiprétre Bernard, 1’ane, Tibert le chat, Hubert le milan et Tardif, le limacon, chantent
les vigiles, avec le hérisson et le grillon (br. 31, 891). Chantecler lit la cinquiéme lecon. Pelé le rat,
qui avait été tué par Renart dans une autre branche, chante le verset. Flinn (1963, 38) affirme que la
parodie se trouve dans le fait que toute la cérémonie est préparée par une collection de bétes vétues
des habits sacerdotaux. Le fait que Renart, une fois qu’il a été porté a I’église (br. 31, 905), est dé-
posé¢ devant I’autel de Pinte®, la poule qu’il a tuée, renforce le comique de la scéne. Le point culmi-
nant est celui du sermon de I’archiprétre Bernard. I débute en faisant 1’¢loge du défunt, mais tout ce
qu’il dit est faux : « il a mené durant sa vie une existence de martyr et d’apdtre » (br. 31, 907-909),
et aussi « il a été dépourvu de bassesse, de méchanceté et d’orgueil « (br. 31, 909). Avec ces mots,
I’auteur nous montre I’hypocrisie des cérémonies religieuses et de ces officiants. La satire rejoint la

parodie.

Ce qui frappe le plus du serment de Bernard est son théme central : 1’éloge de la fornication.
L’archiprétre incite les assistants a « baiser » (br. 31, 909) car « n’existe en ce monde ni roi ni comte
qui n’ait baisé ou qui ne baise » (br. 31, 909). Il justifie le comportement de Renart et I’acquitte de

ses péchés d’adultere, car « baiser n’est pas un péché » (br. 31, 909).

Ensuite, le cheval Ferrant commence la lecture de I’Evangile selon Renart. La parodie repose sur
le principe de I’inversion carnavalesque, comme il arrive avec le sermon de Bernard, redoublée par

le mélange du latin et du frangais dans des phrases du type « gracia, Evangile sequentia

6 Les éditeurs du Roman de Renart expliquent que 1’auteur de cette branche remplace la martyre Coupée par Pinte ; ils
consideérent volontaire ce changement.

17



secundumy, qui, comme déclare Bianciotto (Fukumoto, Harano, et Suzuki, 2016, 915), contribue a

renforcer le comique de 1’épisode.

4.3. Les confessions.

Le mécanisme de la répétition sert a créer des liens entre les branches du Roman de Renart
(Scheidegger 1986) composées a des époques différentes. Les confessions répétent et rappellent au
lecteur tous les crimes que Renart a commis dans les branches précédentes. Mis a part le caractére

parodique des confessions, elles jouent aussi une fonction structurale dans cette ceuvre (Scheidegger

1986).

La confessions de la branche Comment Renart trompa Brun l'ours a propos du miel (br. 10, 359 -
361) sert de modele aux branches postérieures. Renart y révele le viol d’Hersent, le vol des jambons
et la tromperie a Tibert. Batany (1989, 73) explique que la confession individuelle commengait a
s’imposer au moment de la composition du Roman de Renart ; un type de confession ou on ne cher-
chait pas la honte de la personne qui se confesse, mais I’absolution rapide d’un pécheur qui pouvait
ne pas étre completement sincére dans 1’expression de son repentir. Cette fausse sincérité s’accorde
trés bien avec la nature du goupil dans Le Roman de Renart. Le goupil, lors de ses confessions,
n’éprouve aucun regret des fautes qu’il a commises. Dans la confession des péchés de Renart a
Grimbert, Renart n’a pas besoin d’étre absous, mais bien au contraire, il se réjouit de tout ce qu’il a
fait. Renart explique, avec beaucoup de détail, tous les picges ou il a fait tomber ses victimes,
comment il les a trompées, volées et abandonnées pour Etre battues. Renart arrive méme a faire son
« mea culpa» (br. 10, 361), mais son repentir s’évanouit quand, justement deux pages apres, Renart
demande a Grimbert de faire un détour pour visiter un poulailler (br. 10, 365). La confession, pour
Renart, n’est qu’une autre forme de montrer sa maitrise avec les mots et sa passion pour raconter
des histoires (Williams 2000, 103). Si la contrition est 1’acte central de la confession catholique, le

fait que Renart ne sent aucun remord montre une perversion du sacrément.

On peut apprécier dans la branche La mort de Renart comment Renart détourne le sens de sa
confession du but de ce sacrement. Le goupil essaie de convaincre son confesseur (et le public aus-
si) de que tout ce qu’il a fait n’est pas « de graves méfaits » (br. 31, 881). De cette maniere, Renart

explique le péché d’adultére avec Fiére comme une maniere de procurer a la reine « de la joie et du

18



plaisir » (br. 31, 881). Bernard le croit et Renart parvient a son but car, comme nous avons expliqué

plus loin, I’archiprétre loue sa sexualité débordante.

4.4. Les noces.

Le sacrément de mariage n’échappe pas a la parodie dans le Roman de Renart. Dans notre cor-
pus, on trouve deux noces : celles d’Hermeline avec Poincet, et celles de Noble avec une princesse
étrangere. Dans Renart jongleur, le goupil, comme on I’a déja dit, retrouve sa femme Hermeline qui
va se remarier. Une fois que Tibert lui communique la mort de Renart (Rey-Flaud, Eskénazi 1972,
87), Hermeline accepte de se marier avec Poincet. C’est ici que nous trouvons la premiere faute :
Hermeline décide de se remarier, méme si selon la tradition civile, elle devrait garder le deuil pour
la mort de son mari. On parodie les noces en leur donnant un caractére adultére. Apres, on apprend
que les fiancés ont besoin d’un jongleur pour leur noce, et Renart, déguisé en jongleur, finit par ac-
cepter ce réle. On y trouve un autre ¢lément parodique : Hermeline va se marier avec Poincet tandis
que son premier mari regarde la cérémonie. Les noces finies, Renart, au lieu de montrer qu’il est
encore vivant, décide de se venger. C’est justement avant la consommation du mariage que Renart
décide d’attaquer, et d’amener Poincet au tombeau de Coupée comme nous 1’avons déja expliqué. 11

y tue Poincet, et Renart revient pour compléter sa vengeance.

Dans la branche Ici commence ['histoire du mariage que Renart fit faire au roi Noble le lion, on
raconte les noces du roi Noble et d’une princesse étrangere. Cette princesse n’est pas un personnage
en chair et en os, mais une création magique de Renart. La branche commence par un autre juge-
ment a Renart, qui invente une histoire fabuleuse pour échapper de la pendaison : il propose a
Noble de prendre comme épouse une princesse héritiere d’un grand royaume, ce qui pourrait étre
trés avantageux pour le roi. Le roi demande a Renart de partir (br. M.24, 623) et d’amener la prin-
cesse a la cour. Renart, conseillé par Hermeline, voyage a Toledo pour apprendre 1’art de la nécro-
mancie. « L'usage que fait Renart de cette science nouvellement acquise est double : échapper a la
mort et se venger de ses ennemis. » (Bellon, 1999). Aprés son retour a la cour de Noble, Renart crée
la princesse, ce qui démontre que le pouvoir de Renart dépasse méme celui de Dieu (Bellon, 1999).
Cette idée se voit renforcée quand Renart crée un cortege de bétes qui, en compétition avec les ani-

maux habituels du roman, organisent un spectacle de cirque.

19



La parodie commence avec la distribution des réles par Noble pour le banquet de noces : ce sont
les animaux qui accomplissent les fonctions des hommes. C’est ainsi que Roonel le chien devient
chef de cuisine avec Tibert ; Plateau le daim est chargé du pain ; Brichemer le cerf est 1’échanson;
Brun I’ours s’occupe des plats et Isengrin le loup tranche les viandes (br. M.24, 639). Cependant, la
vraie parodie vient de la main de la magie. Renart, qui n’a aucune princesse a présenter au roi, pro-
nonce « ses invocations et ses plus efficaces conjurations » (br. M.24, 639) pour la créer. Avec sa
magie, Renart devient un dieu qui donne la vie, un dieu capable de créer des « bétes que Dieu n’a
jamais créées » (br. M.24, 639). Il crée des bétes qui sont plutot des monstres qui ont vingt tétes et
lancent des flammes par la bouche. La description évoque des bétes sorties de 1’enfer. Le mélange

d’un rite liturgique avec la magie diabolique intensifie les effets parodiques.

4.5. Personnages religieux.

Le Roman de Renart parodie souvent différents personnages qui sont reliés au monde de la reli-

gion chrétienne, comme c’est le cas des moines ou du pélerin.

L’¢épisode ou Renart devient pélerin (Comment Renart trompa Brun l'ours a propos du miel) est
trés intéressant du point de vue de la parodie. L’'une des caractéristiques du Roman de Renart est
I’abondance de déguisements. Tout comme Tristan, Renart se déguise pour éviter un danger, ou
méme échapper a la mort. Dans 1’épisode de Renart pelerin, on peut considérer ce déguisement
comme un masque relié¢ a la religion ayant une intention parodique, car Renart devient pélerin pour
échapper au gibet. Renart dit au roi qu’il veut « prendre la croix » pour aller a Jérusalem (br. 10,
377). Selon la religion chrétienne, mourir en croisade signifiait la rémission de ses péchés (Foucher
de Chartres 2000). C’est pourquoi dans les chansons de geste, on échangeait souvent une condam-
nation a mort par un veeu de partir en croisade. Noble, « saisi d’une trés grande compassion » (br.
10, 379), laisse partir Renart «la besace au cou, un baton de fréne a la main. » (br. 10, 379). Une
fois que Renart s’est éloigné de la cour, Renart montre ses véritables intentions : il regarde Noble et
la cour une autre fois, s’arrache la croix de ses mains, et il admet ne pas étre repenti. Et immédiate-
ment apres, il fait la plus haute offense : il s’essuie cul avec le drapeau des pelerins (br. 10, 385). La

scatologie renforce la parodie religieuse et devient source de comique.

20



Les moines sont aussi parodiés dans Le Roman de Renart. La parodie religieuse dans cette
ceuvre se base surtout sur la figure du « perturbateur » (Batany 1989, 115). Les perturbateurs sont
des personnages qui ne sont pas trop dangereux, mais qui « perturbent 1’ordre sans le menacer pro-
fondément» (Batany 1989, 115). C’est le cas de la branche Comment Renart fit moine Isengrin, ou
Isengrin semble étre un « perturbateur de I’ordre monacal par sa bétise et sa brutalité » (Batany
1989, 122). L’épisode commence avec un autre motif, « le motif de I’entrée en religion du laic mal
préparé » (Batany 1989, 123). Les motifs d’Isengrin pour prendre I’habit ne sont pas ceux qu’on
espérait d’un véritable ecclésiastique qui veut consacrer sa vie a la religion. En réalité, Isengrin
prend I’habit parce qu’il a faim. Isengrin arrive a I’abbaye pour demander de la nourriture, mais
Renart, qui garde la porte de 1’endroit, lui dit que seulement les moines de la congrégation peuvent
manger les succulents aliments qu’ils gardent a I’intérieur (br. 3, 149). La faim comme moteur de
I’action est un motif récurrent dans Le Roman de Renart, de sorte que la quéte de nourriture devient
une structure habituelle de nombreuses branches. En plus, la caractérisation d’Isengrin au long de
tout 1’épisode ne fait que souligner aussi le caractére parodique. Isengrin y est décrit comme un stu-
pide, comme un glouton, pour souligner les mémes vices que possedent les moines de I’époque (Ba-
tany 1989, 125). Pas seulement les moines sont critiqués de cette maniére mais aussi d’autres fi-

gures du monde ecclésiastique comme c’est le cas des archiprétres.

5. CONCLUSION.

Dans Le Roman de Renart la parodie s’appuie sur deux procédés : le jeu entre le registre anthro-

pomorphique et le zoomorphique, et la perversion des motifs traditionnels.

Dans le cas de la parodie épique, ’intertextualité¢ détermine la parodie. Le Roman de Renart
garde la scéne traditionnelle qu’on trouve dans les chansons de geste, mais il la transforme. Par
exemple, le motif du couple épique suit la représentation traditionnelle du topos fortitudo et sapien-
tia avec Chantecler et Pinte, comme un miroir des personnages de Roland et Olivier de La Chanson
de Roland. Les éléments qui interviennent dans la composition du songe prémonitoire sont simi-
laires a ceux qui composent le motif épique, mais leur sens est transformé a partir du jeu entre I’an-
thropomorphisme et le zoomorphisme. Les deux chevaliers épiques sont, dans le roman qui nous

occupe, un coq et une poule. Le but de ce changement est de faire rire.

21



Le cas de la priére du plus grand péril est un peu plus compliqué, car Renart est un malfaiteur,
qui a volé, honni et tué¢ des barons et dames de la cour, et, malgré tout, Dieu écoute sa pricre et le
sauve du danger mortel, comme il aurait fait avec des chevaliers chrétiens dans une bataille féroce
avec des sarrasins. La perversion du motif vient du fait que le récepteur du secours divin, le goupil,
ne le mérite pas, car il a enfreint les lois féodales et morales. D’autre part, I’échappatoire de Renart
—sa chute accidentelle dans la cuve d’un teinturier— le rapproche des héros des fabliaux, ce qui rend

comique le motif épique.

La fonction des jugements est aussi pervertie. Dans les chansons de geste, les jugements servent
a rendre justice et a punir les sarrasins infideles ou le traitre a 1’ordre féodal. Le Roman de Renart
emprunte la structure des jugements aux chansons de geste, mais Renart échappe toujours a la
condamnation a mort et les dénouements s’achévent sur un échec : Renart n’est jamais soumis. Le
dénouement est ouvert, ce qui permet aux conteurs d’inventer de nouvelles aventures de la guerre

entre le goupil et le loup.

Le motif de I’ambassade est détourné de son sens originel, car il est utilisé par Renart pour trom-
per le messager. Il ne s’agit pas seulement, dans ces contes, de transmettre un ordre royal, mais de
montrer la ruse du goupil et son art de séduction. Le triplement du motif de I’ambassade sert a com-
biner deux types de structure narrative : la réunion de la Cour de Noble autour d’un proces et I’en-

chalnement d’aventures a partir des variations d’un méme motif.

L’¢épisode du siege finit avec la libération des soldats de I’armée de Noble, liés aux arbres par la
patte ou par la queue par Renart, par Tardif le limagon, I’animal le plus lent et le plus insignifiant de

tous. Il est promu a la catégorie de héros vainqueur, ce qui reléve de la farce.

La parodie religieuse comporte une vraie critique des rites et personnages religieux. La parodie
religieuse souligne le caractére hypocrite des membres de I’Eglise comme les moines ou les archi-
prétres, mais aussi Le Roman de Renart souligne I’hypocrisie des rites religieux. Le miracle est per-
verti par Renart. Il utilise la crédulité religieuse de Poincet pour le berner, et le conduire a un picge
fatal. Le pelerinage permet au goupil d’adopter une apparence de vertu pour se tirer d’un mauvais

pas. Le recours a la scatologie intensifie le comique. Dans 1’office des morts, on retrouve le monde

22



a I’envers, ou la fornication et la débauche sont célébrées comme de grandes vertus par 1’archiprétre

Bernard.

Le but de la confession se transforme dans Le Roman de Renart. Renart utilise la confession
pour se targuer ; il ne prétend pas €tre absous de ses péchés. Il est fier de ses méfaits. La confession
n’est que 1’outil de Renart pour montrer sa ruse. En plus, les confessions ont une fonction structu-
rale : elles rappellent le lecteur des crimes que Renart a commis, ce qui donne aux branches, méme

a celles qui ont des auteurs différents, un lien d’union.

Les noces du roi Noble évoquent un Renart diabolique qui maitrise I’art de la nécromancie. Les
sortiléges, que le goupil prononce, créent des bétes merveilleuses, qu’il utilise pour se venger de ses
ennemis. Cette branche représente 1’apothéose de Renart qui apparait comme un dieu créateur grace

a sa maitrise du langage.
Le Roman de Renart s’inscrit dans la tradition littéraire a travers la parodie des motifs épiques et

religieux. Le Roman de Renart les transforme, les corrompt, afin de les utiliser avec un objectif :

amuser le public.

23



6.

BIBLIOGRAPHIE.

* Andrieux, N. 1980. « Compte-rendu de Claude Thiry. La plainte funebre. Turnhout, Brepols,
1978. » (Typologie des sources du Moyen Age occidental, 30), Bibliothéque de I'Ecole des
chartes, 138-2, pp. 257-259. [en ligne] <https://www.persee.fr/doc/bec_0373-6237 1980 -

num_ 138 2 450200 t1_0257_0000_ 1> (Consulté le 20 juin 2019)

* Batany, J. 1989. Scéne et coulisses du « Roman de Renart ». Paris : SEDES.

* Bellon, R. 1984. « La parodie épique dans les premicres branches du Roman de Renart »,
dans Comique, satire et parodie dans la tradition renardienne et les fabliaux. Ed par Danielle

Buschinger et André Crépin. Goppingen: Kiimmerle, pp. 71 - 88.

» Bellon, R. 1986. « La justice dans le Roman de Renart : Procédures judiciaires et procédés

narratifs », dans La justice au Moyen Age : Sanction ou impunité ? Aix-en-Provence : Presses

universitaires de Provence, pp. 79-95. [en ligne] <http://books.openedition.org/pup/3012>.

(Consulté le 7 juin 2019)

« Bellon, R. 1999. « Quand Renart se fait magicien : A propos de l'art d'enchantement dans

l'unité 24 du manuscrit M du Roman de Renart », dans Magie et illusion au Moyen Age. Aix-en-

Provence : Presses universitaires de Provence, pp. 35-49. [en ligne] <http://books.openedi-

tion.org/pup/3361> . (Consulté le 9 juin 2019)

* Boutet D. 1982. « Les chansons de geste et 1'affermissement du pouvoir royal (1100-1250) »,

dans Annales. Economies, Sociétés, Civilisations, 37, pp. 3-14.

* Boutet D. 2008. « Le Roman de Renart est-il une épopée ? », Romania, 126 pp. 463 - 479.

» Caluwé, Jacques de. 1981. « La priere épique dans la tradition manuscrite de La Chanson de
Roland », dans La priére au Moyen Age : Littérature et civilisation. Aix-en-Provence : Presses
universitaires de Provence. [en ligne] <http://books.openedition.org/pup/2819>. (Consulté le 23
mai 2019)

24


https://www.persee.fr/doc/bec_0373-6237_1980_num_138_2_450200_t1_0257_0000_1
https://www.persee.fr/doc/bec_0373-6237_1980_num_138_2_450200_t1_0257_0000_1
http://books.openedition.org/pup/3012
http://books.openedition.org/pup/3361
http://books.openedition.org/pup/3361

* Flinn, J. 1963. Le Roman de Renart dans la littérature francaise et dans les littératures

étrangeres au Moyen Age. Pologne : University of Toronto Press.

* Foucher de Chartres, « Historia Hierosolymitana » dans Recueil des historiens des croisades,
historiens occidentaux. Cité par M. Balard, A. Demurger, P. Guichard, 2000, dans Pays d'Islam

et monde latin Xe-XIII¢ siecles. Paris : Hachette. [en ligne] <http://classes.bnf.fr/idrisi/pedago/

croisades/urbain.htm> (Consulté le 18 juin 2019)

* Fukumoto, N. Harano, N. et Suzuki, S. (éds.) 2016. Le Roman de Renart. Paris : Le Livre de
Poche.

* Galley, C. 1986. Dieu, le droit et la guerre dans diverses chansons de geste, dans La justice
au Moyen Age : Sanction ou impunité ? Aix-en-Provence : Presses universitaires de Provence.

[en ligne]. <http://books.openedition.org/pup/3019> (Consulté le 7 juin 2019)

* Genette, G. 1989. Palimpsestos, la literatura en segundo grado. Madrid : Altea, Taurus, Al-

faguara S.A.

* Grisward, Joél H. 1980. « Compte-rendu de Herman Braet. Le songe dans la chanson de
geste au XIIe siecle, 1975 (« Romanica Gandensia, 15), Cahiers de civilisation médiévale, 90,

23-90, pp. 173-175.

* Guenova, V. 2003. La Ruse dans Le Roman de Renart et dans les ceuvres de Francois Rabe-

lais. Orléans : Paradigme.

* Gwynn, W. 1977 « Le réve dans quelques chansons de geste. », dans Chimeéres : A Journal of

French Literature, 10, pp. 7-15.

» Kristeva, J. 1968. « Le Texte Clos ». Linguistique et Littérature, 12. [en ligne] <https://
www.persee.fr/doc/Igge 0458-726x_1968 num 3 12 2356>. (Consulté le 24 mai 2019)

25


http://classes.bnf.fr/idrisi/pedago/croisades/urbain.htm
http://classes.bnf.fr/idrisi/pedago/croisades/urbain.htm
http://books.openedition.org/pup/3019
https://www.persee.fr/doc/lgge_0458-726x_1968_num_3_12_2356
https://www.persee.fr/doc/lgge_0458-726x_1968_num_3_12_2356

* Martin, Jean-Pierre. 1992. Les motifs dans les chansons de geste. Définition et Utilisation
(Discours de 1’épopée médiévale I). Lille : Centre d’Etudes Médiévales et Dialectales. Universi-

té de Lille II1.

* Oberhénsli-Widmer. 1986. « Les plaintes funebres du Roman de Thebes », dans Sonder-
drucke aus der Albert-Ludwigs-Universitdt Freiburg, pp. 65-91 [PDF].

* Rey-Flaud, et H. Eskénazi, A. 1972. Le Roman de Renart, branche I. Traduit d’apres 1’édi-

tion de Mario Roques. Paris : Libraire Honoré Champion.

* Ribémont, B. 2006. « Jean-Claude Vallecalle, Messages et ambassades dans 1’épopée fran-

caise médiévale. L’illusion du dialogue », Cahiers de recherches médiévales et humanistes. [en

ligne] http://journals.openedition.org/crm/5942. (Consulté le 12 mai 2019)

* Rychner, Jean. 1955. La Chanson de Geste. Essai sur l'art épique des jongleurs. Geneve :

Société de publications romanes et frangaises.

* Sangsue, D. 1994. La Parodie. Paris : Hachette Supérieur, coll. Contours littéraires.

» Scheidegger, J. R. 1986. « Les jugements de Renart : impunités et structure romanesque »
dans La justice au Moyen Age : Sanction ou impunité ? Aix-en-Provence : Presses universitaires

de Provence, 1986. (pp. 333-348) [en ligne] <http://books.openedition.org/pup/3033>. (Consul-
té le 18 juin 2019)

» Scheidegger, J. R. 1989. Le Roman de Renart ou le texte de la dérision. Geneve : Librairie

Droz.
» Subrenat, J. 1983. « Le Roman de Renart et la parodie littéraire (recherche de quelques

“avant textes”) », dans Comique, satire et parodie dans la tradition renardienne et les fabliaux.

Ed par Danielle Buschinger et André Crépin. Goppingen: Kiimmerle, pp. 125- 138.

26


http://journals.openedition.org/crm/5942
http://books.openedition.org/pup/3033

* Tran-Gervat, Yen-Mai. 2006. « Pour une définition opérationnelle de la parodie littéraire :
parcours critique et enjeux d’un corpus spécifique », dans Cahiers de Narratologie 13. [en

ligne] <https://journals.openedition.org/narratologie/372>. (Consulté le 24 mai 2019)

» Vitz, E. B. 1999. « La liturgie, Le Roman de Renart et le probleme du blasphéme dans la vie

littéraire au Moyen Age, ou Les bétes peuvent-elles blasphémer », Reinardus, 12, pp. 205-225.

* Vos, M. C. 1990. « L’¢épisode de I’arrét du soleil dans La Chanson de Roland - Christus

oriens!y, dans Actes du XI¢ Congres International de la Société Rencesval, 1, pp. 173-183.

* Williams, A. 2000. Tricksters and Pranksters : Roguery in French and German Literature of

the Middle Ages and the Renaissance. Amsterdam : Atlanta, GA.

27


https://journals.openedition.org/narratologie/372

TABLE DES MATIERES

INTRODUCTION.
LA PARODIE DANS LA LITTERATURE.
LA PARODIE EPIQUE DANS LE ROMAN DE RENART.
3. 1. Les songes prémonitoires.

3.2. Les messages et les ambassades.

3.3. Le jugement.

3.4. La poursuite.

3.7. La priere du plus grand péril.

3.8. La plainte funébre.

LA PARODIE RELIGIEUSE DANS LE ROMAN DE RENART.
4.1. Les miracles.

4.2. L’office des morts.

4.3. Les confessions.

4.4. Les noces.

4.5. Personnages religieux.

CONCLUSION.

BIBLIOGRAPHIE.

10

13

14

15

15

17

18

19

20

21

24

28



	INTRODUCTION.
	LA PARODIE DANS LA LITTÉRATURE.
	LA PARODIE ÉPIQUE DANS LE ROMAN DE RENART.
	3. 1. Les songes prémonitoires.
	3.2. Les messages et les ambassades.
	3.3. Le jugement.
	3.4. La poursuite.
	3.7. La prière du plus grand péril.
	3.8. La plainte funèbre.

	LA PARODIE RELIGIEUSE DANS LE ROMAN DE RENART.
	4.1. Les miracles.
	4.2. L’office des morts.
	4.3. Les confessions.
	4.4. Les noces.
	4.5. Personnages religieux.

	CONCLUSION.
	BIBLIOGRAPHIE.
	TABLE DES MATIÈRES

