
 

Trabajo Fin de Grado 

La parodie épique et religieuse dans Le Roman de Renart. 

Epic and religious parody in Le Roman de Renart. 

Autor/es 

Alba Moreno Sebastián 

Director/es 

Esperanza Bermejo Larrea 

FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS 
2019 



1. INTRODUCTION. 

Le Roman de Renart, malgré son titre, n’est pas un roman comme celui d’Enéas, ou comme celui 

de Tristan et Iseut. Il est composé de vingt-sept épisodes appelés « branches » qui racontent l’his-

toire de Renart, un goupil rusé, qui mène une terrible guerre contre le loup Isengrin. Il nous est par-

venu à travers plusieurs manuscrits, classés en familles selon leurs différences. En plus, on connaît 

le nom de certains auteurs de ces histoires comme c’est le cas de Pierre de Saint-Cloud, mais beau-

coup d’épisodes restent anonymes. La composition plurielle et décalée dans le temps, qui caracté-

rise cette œuvre, crée une certaine distance entre les histoires, qui arrivent même à se contredire les 

unes avec les autres, même si, dans la plupart des cas, les auteurs des branches ont essayé de main-

tenir une certaine corrélation.  1

 Le  Roman de Renart fait partie de la littérature comique médiévale.  Les situations comiques, le 

langage, la scatologie, parmi d’autres procédés comiques, soulignent le but principal du Roman de 

Renart : faire rire. La parodie est une source privilégiée d’épisodes et de motifs comiques. Les 

genres établis et appréciés du public médiéval, comme la chanson de geste ou le roman courtois, 

fournissent aux auteurs des modèles qu’ils transfèrent à l’univers animal. D’autre part, la religion 

offre des possibilités très riches d’imitation : sermons, confessions, messes…, que le Roman de Re-

nart détourne de leur sens originel dans la tradition du risus paschalis et de la fête des fous (Vitz, 

1999, 211).  

Dans ce travail nous nous proposons d’analyser la parodie épique et religieuse dans le Roman de 

Renart à partir d’un corpus délimité de branches. Pour ce faire, nous avons utilisé l’édition de Fu-

kumoto, Harano et Suzuki. Les branches retenues sont les suivantes : 2

1. Les enfances de Renart.  

2. Comment Renart mangea le poisson des charretiers.  

3. Comment Renart fit moine Isengrin.  

5. Comment Renart s’empara de Chantecler le coq. 

9.  Comment Isangrin se rendit à la cour du roi pour se plaindre de Renart.  

 "Bnf : Le Roman De Renart - Dossier Pédagogique". 2019. Classes.Bnf.Fr. [en ligne] <http://classes.bnf.fr/renart/ar1 -
ret/02_1.htm.> (Consulté le 24 mai 2019).

 Toutes les citations du Roman de Renart renvoient à Fukumoto, N. Harano, N. et Suzuki, S. (éds.) 2016. Le Roman de 2

Renart. Paris: Le Livre de Poche. Nous suivons la numérotation des branches de cette édition. 
  !2

http://classes.bnf.fr/renart/arret/02_1.htm.
http://classes.bnf.fr/renart/arret/02_1.htm.


10. Comment Renart trompa Brun l’ours à propos du miel. 

M. 24.  Ici commence l’histoire du mariage que Renart fit faire au roi Noble le lion.  

31. La mort de Renart. 

Ib. Renart teinturier, Renart jongleur . 3

 L’édition de Fukumoto, Harano, Suzuki ne contient pas la branche Ib. Renart teinturier, Renart jongleur. Nous 3

l’avons ajouté à notre corpus et nous avons travaillé l’édition de Rey-Flaud, et H. Eskénazi, A. 1972. Le Roman de Re-
nart, branche I. Traduit d’après l’édition de Mario Roques. Paris : Libraire Honoré Champion.
  !3



2.  LA PARODIE DANS LA LITTÉRATURE. 

Le terme « parodie » a été l’objet de nombreuses études. Le dictionnaire Larousse définit « paro-

die» comme une « imitation satirique d'un ouvrage sérieux dont on transpose comiquement le sujet 

ou les procédés d’expression »  parmi d’autres définitions. Cependant, même si cette définition peut 4

servir dans un usage courant, nous pensons qu’elle n’arrive pas à donner une définition précise du 

terme.  Elle est simplement une approche. On ne peut pas réduire la parodie à une simple satire, ou 

à une imitation satirique. Tran-Gervat (2006) affirme que la parodie est plutôt un « spectre » qui 

englobe plusieurs définitions et caractéristiques, toutes réunies sous ce même terme.  

Pour bien expliquer ce spectre, on peut partir de la définition de Larousse car elle présente deux 

idées principales qui se répètent dans plusieurs définitions données par des théoriciens et des cri-

tiques: le caractère ludique (« imitation satirique ») et la relation qui s’établit entre le texte paro-

dique et un autre texte dit “originel” (« transposition »).  De cette manière, Genette considère dans 

Palimpsestes que la parodie est formée par deux caractéristiques fondamentales : sa fonction (c’est 

à dire, l’intention avec laquelle le texte est écrit, qui pour Genette est surtout ludique) et la relation 

qui existe entre le texte parodique et le texte parodié (Tran-Gervat 2006).  Le but, explique Genette, 

n’est pas toujours celui de se moquer du texte parodié. Donc, Genette nous montre l’idée d’une pa-

rodie qui n’a pas l’intention d’être agressive. Baktine et les Formalistes reprennent cette idée pour, 

selon Tran-Gervat (2006), expliquer que l’intention de l’auteur à l’heure d’écrire la parodie est de « 

mettre à nu des procédés mécanisés, caractères usés d’un genre ou d’un style donné et de les réin-

vestir dans un nouveau contexte ». 

Sangsue élargit la définition de Genette en abordant l’aspect satirique de la parodie (Sangsue 

1994, 106). Comme Tran-Gervat souligne dans son article, cette addition est nécessaire du point de 

vue de tous ces ouvrages dont leur côté parodique se base sur le contraste entre le texte parodique et 

le texte parodié (c’est à dire, les comparaisons entre le texte originel et la parodie) et non pas sur 

l’intention de l’auteur. Les auteurs des textes parodiques, pour arriver à ce contraste, créent un ré-

seau de références intertextuelles entre les deux textes, de sorte que la parodie est inscrite dans les 

modèles qu’elle caricature (Guenova 2003, 255). La parodie prend les valeurs du texte originel et 

elle les inverse, tout en gardant l’essence original pour qu’elle soit plus effective. Nous y retrouvons 

 Éditions Larousse. 2019. « Définitions : Parodie - Dictionnaire De Français Larousse ». Larousse.Fr. [en ligne] 4

<https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/parodie/58267.> (Consulté le 24 mai 2019).
  !4

https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/parodie/58267.


la théorie de l’intertextualité appliquée à la parodie. Un des premiers théoriciens à définir l’intertex-

tualité a été Julia Kristeva, qui la définit comme l’interaction de plusieurs textes antérieurs pour 

former un nouveau texte littéraire (Kristeva 1968, 103). L’intertextualité d'un texte parodique se 

trouve dans les références que le texte fait au texte ou aux textes parodiés. 

Dans le cas du Roman de Renart, l’intertextualité exprime une « attitude parodique », d’après 

Guenova (2003, 222). Elle explique aussi que la parodie est un « puissant mouvement d’intertextua-

lité ». Ce qu’un auteur fait pour parodier un texte déjà existant c’est d’écrire la parodie avec très peu 

de transformations, en gardant le style mais pas le sujet, qui devient vulgaire (Guenova 2003, 255). 

Subrenat a mis l’accent sur l’importance de la parodie dans Le Roman de Renart, qu’il définit 

comme un amalgame de références à d’autres textes de la littérature, à leurs techniques ou même à 

leurs personnages, et il l’appelle « parodie littéraire » (Subrenat 1983, 125). Le titre peut être déjà 

considéré comme une parodie des romans antiques, Troie ou Alexandre. 

3.  LA PARODIE ÉPIQUE DANS LE ROMAN DE RENART. 

Les chansons de geste sont constituées par un répertoire très bien défini de thèmes, de motifs et 

de formules très appréciés par le public médiéval (Rychner 1955, 126). Dans Le Roman de Renart, 

le fait que les protagonistes sont des animaux produit un « décalage », source inépuisable du co-

mique. Le thème principal du Roman de Renart, la guerre entre Isengrin et Renart, renvoie déjà au 

motif de la guerre entre deux barons des chansons de geste. C’est pour cette raison que la parodie 

épique parcourt toutes les branches. 

3. 1. Les songes prémonitoires. 

  

Dans la tradition épique, les songes prémonitoires annoncent le futur. Le personnage connait ce 

qui va se passer à travers une vision énigmatique qui doit être interprétée (Grisward 1980, 173-175), 

car les images sont souvent allégoriques, avec des symboles reliés aux animaux qu’on peut trouver 

dans la Bible (Gwynn 1977, 7). Le songe prémonitoire sert aussi à créer un climat dramatique qui 

  !5



vise à émouvoir le public. Souvent, il engendre un climat d’angoisse (Grisward 1980, 173-175), car 

les images du songe servent à montrer un danger qui est en train d’arriver, ou bien il présage une fin 

tragique pour certains héros. Dans La Chanson de Roland, le songe de Charlemagne annonce la 

mort de Roland. Le songe prémonitoire dans les chansons de geste est réservé aux élus de Dieu 

(Bellon 1984, 75). Dans cette chanson, c’est un ange qui envoie la vision à Charlemagne, ce qui est 

une pratique très habituelle dans les chansons les plus anciennes (Gwynn 1977, 9). C’est une ma-

nière de rapprocher le héros de Dieu ; l’ange, messager de Dieu, transmet son message au chevalier 

mortel. 

La branche Comment Renart s'empara de Chantecler le coq, présente un songe prémonitoire. 

L’épisode de Chantecler se déroule dans un poulailler. Chantecler le coq, en dormant, a un rêve 

étrange où une bête avec une « pelisse rousse » (br. 5, 171) vient tout droit vers lui. Il rêve que cette 

bête pénètre dans le poulailler, et va l’attaquer. Le coq en est angoissé. Cependant, le songe n’est 

pas très clair. Chantecler est « étonné par cette pelisse, dont l’encolure est à l’envers, et qu’il a vêtue 

de travers » (br. 5, 171). La bête semble porter aussi des vêtements blancs  sous le ventre, et la tête 

est dans « l’ouverture du bas », tandis que la queue « ressort par le collet » (br. 5, 171). C’est le mo-

tif du songe qui doit être interprété pour qu’il ait du sens, mais sans aucune référence à un ange, ni à 

un messager de Dieu. La parodie repose ici sur le fait que c’est un coq qui reprend le rôle des che-

valiers les plus importants, comme Charlemagne dans ce passage. L’élu de Dieu dans Le Roman de 

Renart est un coq, un animal. 

Chantecler, terrifié par ce songe, court vers sa femme pour lui expliquer ce qui s’est passé. Pinte, 

la poule, est chargée de déchiffrer la signification du songe. Chantecler demande conseil à Pinte (br. 

5, 173), et après il raconte tout ce qu’il a vu dans son songe (br. 5, 175). C’est elle qui interprète le 

symbole de la pelisse rouge, en disant que c’est le goupil qui va entrer dans le poulailler pour leur 

faire du mal.  Suivant de manière rigoureuse les procédures de l’exégèse, Pinte, arrive à interpréter 

un par un les éléments du songe :  le collet de petits os, elle explique qu’il s’agit des dents du goupil 

(br. 5, 177), que l’encolure était « la gueule de la bête » (br. 5, 177), et que la queue que Chantecler 

avait vue était, en réalité, la queue du renard. Donc, la signification du songe est rendue plus claire 

grâce à Pinte : Renart viendra au poulailler, saisira Chantecler par le cou, et personne ne pourra 

mettre Chantecler « à l’abri » (br. 5, 177). La parodie dérive, selon Bellon (1983, 76) du fait que 

c’est le même animal qui présente le danger dans le songe et dans la réalité. Dans les songes allégo-

riques des chansons de geste, l’animal biblique représente un danger de nature pas animalière dans 
  !6



la réalité. Dans Le Roman de Renart, il n’y a aucune allégorie : la bête du songe est la bête de la 

réalité. 

Malheureusement, malgré la sage interprétation du songe par Pinte, Chantecler ne tient pas 

compte des avertissements de la poule. Il accuse Pinte de « perdre la raison » (br. 5, 177) et, impru-

dent, il décide d’ignorer ce que Pinte et le songe lui conseillent. Il est sûr que Renart ne pourra pas 

se faufiler dans le poulailler, et qu’il y sera en sécurité. 

Dans cet épisode, le motif du songe prémonitoire se mêle avec celui du couple épique. Pinte et 

Chantecler incarnent le couple d’amis qui peuplent les chansons de geste, où l’un des deux repré-

sente la sagesse (sapientia), tandis que l’autre représente la force (fortitudo). De la même manière 

que Roland (la force) n’écoute pas les conseils d’Olivier (la sagesse), Chantecler fait la sourde 

oreille et refuse de croire les paroles de Pinte, et va courir un grand danger. Dans les deux cas, le 

fait d’ignorer les conseils finit par avoir des conséquences tragiques à l’intérieur de l’histoire. 

Cet avatar animalier du couple épique (actualisation du topos du couple épique) est source de 

nombreux effets comiques. 

3.2. Les messages et les ambassades.  

Le motif de l’ambassade se déroule selon le schéma suivant : « le roi, le père ou celui qui le re-

présente désigne un ambassadeur et définit le message à porter ; l’ambassadeur se rend auprès du 

destinataire […] ; le messager est menacé et parfois directement agressé […] ; il reçoit la récom-

pense, soit positive, soit négative » (Martin 1992, 112). 

Le rôle de ce motif est relié aux techniques des récitants des chansons de geste (Ribémont 

2006) ; souvent, l’ambassadeur doit raconter les événements qui ont précipité l’ambassade, de sorte 

que le public qui écoute la chanson se souvient des événements passés. Le but est de donner une 

unité à ces chansons à travers la répétition. 

Dans Le Roman de Renart, l’ambassade est un motif récurrent, peut-être parce qu’il favorise la 

répétition. La première ambassade apparaît dans la branche Comment Isengrin se rendit à la cour 

  !7



du roi pour se plaindre de Renart. L’ambassade ici est très brève, et elle ne sert qu’à développer 

l’intrigue. Le roi Noble demande à Grimbert d’aller chercher Renart pour qu’il vienne à la cour afin 

d’être jugé, car Isengrin l’a accusé d’avoir violé sa femme Hersent.  

Cependant, le motif de l’ambassade se répète trois fois dans la branche Comment Renart trompa 

Brun l'ours à propos du miel, de manière enchaînée. Les trois ambassades sont différentes, du point 

de vue des différents personnages et des différentes fins ; dans cette branche, on utilise une tech-

nique très habituelle dans la littérature médiévale : la répétition d’un motif avec des variations. Le 

choix du messager – Brun, Tibert ou Grimbert – rend l’ambassade différente. « Les messagers-ani-

maux sont stupides, gloutons, inconscients. » (Guenova 2003, 259). Le but des ambassades est 

d’amener Renart à la cour pour être jugé ; Renart l’évite faisant appel à la faiblesse de chaque am-

bassadeur.  Dans le cas de l’ours Brun, Renart profite de sa gloutonnerie pour le séduire et le trom-

per. Brun, qui est désireux de ce miel, permet à Renart de l’y amener. La scène finit avec Brun pri-

sonnier d’un chêne, où il mit « son museau et les deux pattes de devant » (br 10, 333) pour arriver 

au miel. Brun est tombé dans le piège de Renart, mais son calvaire n’est pas terminé ; un paysan 

voit Brun coincé dans le chêne et il appelle les autres paysans du village voisin pour capturer l’ours 

(br 10, 337). Brun est frappé presque jusqu’à la mort et il revient à la cour sans Renart et, donc, sans 

accomplir sa mission d’ambassadeur. 

Le deuxième messager est Tibert le chat. Tibert, le chat sauvage et double de Renart, est plus 

rusé que Brun. Par conséquent, il est plus difficile de tromper. Le processus pour tromper Tibert, 

pourtant, est très similaire à celui que Renart utilise avec Brun. Renart connaît sa faiblesse (les rats), 

et il s’en sert pour le séduire. De cette manière, Renart amène Tibert chez un prêtre, qui finit par le 

battre, et retourne chez lui. 

Ces deux ambassades présentent une structure similaire : arrivée du messager à Maupertuis (la 

maison de Renart), transmission du message du roi, tromperie et échec de l’entreprise. Rien n’a 

changé. La répétition du motif sert, d’une part, à allonger l’intrigue et, de l’autre, à provoquer le 

rire. 

L’ambassade de Grimbert est un peu différente. Il est le cousin de Renart, donc, il le connaît très 

bien. En plus, Grimbert veut protéger Renart, il veut l’aider. C’est pour cette raison que Grimbert 

  !8



avertit Renart du sort qui l’attend s’il ne change pas. Grâce à ses paroles réalistes, Grimbert parvient 

à son but et il le convainc d’aller à la cour (br 10, 355).  

La parodie repose ici sur le fait que la figure épique du messager est transférée à des animaux, 

l’ours et le chat, qui sont facilement trompés à cause de leurs désirs. « Seul Grimbert se rapproche 

un peu de l’image épique du messager » souligne Guenova (2003, 259). 

3.3. Le jugement.  

Galley (1986) affirme que les épopées sont, avant tout, « la difficile résolution d'un point de droit 

extrêmement délicat, et la démonstration éclatante de l'exercice d'une justice supérieure qui fait un 

bilan définitif des torts de chacun, la providence ». Dans les chansons de geste, les jugements sont 

une manière de rétablir l’équilibre (Boutet 1982, 4). Ils marquent l’aspect politique des chansons de 

geste où le roi, assisté par ses barons, prend une décision sur le destin d’un homme ou de son 

peuple. Le motif du jugement est donc relié à celui du conseil, le consilium du droit féodal. 

Dans Le Roman de Renart, la structure narrative des jugements est « celle d’un récit s’ouvrant 

par la clamor de la victime, en absence de l’accusé » (Bellon 1986). La victime (ou, dans certains 

cas, les parents de la victime), arrivent à la cour de Noble pour présenter une plainte contre Renart, 

qui est absent. Pinte et les poules du poulailler de Chantecler arrivent à la cour pour dénoncer le 

meurtre de Coupée par Renart (br. 10, 317). La mort d’une dame de la cour comme Coupée préci-

pite la décision de Noble, qui demande à ses ambassadeurs d’amener Renart à la cour pour être 

jugé. 

Le motif du jugement favorise la répétition des événements qui ont déjà été racontés dans 

d’autres branches antérieures. Bellon (1986) souligne que l’analepse, sans importer sa brièveté, se 

trouve dans toutes les procédures judiciaires du Roman de Renart. Il faut faire mention des crimes 

de Renart. « En fait, quand il s'agit de juger Renart, le conteur circule très librement à l'intérieur des 

récits existants. » (Bellon 1986). 

L’aspect parodique de ce premier jugement (br. 10, 379) se trouve dans le fait que Renart 

échappe après avoir promis de devenir pèlerin (nous l’analyserons dans la section de la parodie reli-
  !9



gieuse), donc le jugement ne sert à rien. Renart trompe le roi et sa cour, ce qui provoque qu’il soit 

poursuivi.  

Le motif du jugement se répète dans la branche Ici commence l'histoire du mariage que Renart 

fit faire au roi Noble le lion. La branche s’ouvre en plein milieu d’un jugement, où Renart, dans un 

long monologue, se justifie. On ne trouve pas le clamor de la victime, mais il est sous-entendu (« 

Sire, si tel est votre bon plaisir, faites taire ces aboyeurs et apaiser tout ce tapage. » (br. M.21, 559). 

Donc, la structure narrative est conservée. Et Renart, encore une fois, n’est pas puni. 

3.4. La poursuite.  

La poursuite de l’ennemi qui s’enfuit est un motif récurrent dans les chansons de geste et l’un 

des plus répétés dans les branches du Roman de Renart. Le motif de la poursuite sert aux conteurs 

pour changer le lieu de l’intrigue (Martin 1992, 320) ; c’est une manière d’enchaîner les différents 

épisodes d’une même branche. 

Une caractéristique du Roman de Renart, parmi beaucoup d’autres, est la répétition de certains 

passages avec peu de changements. Ce qui varie, c’est la raison pour laquelle Renart est poursuivi. 

Fréquemment, Renart s’enfuit après avoir commis un méfait. Après le viol d’Hersent et le compis-

sage des louveteaux dans la branche Les enfances de Renart, Renart s’enfuit et Isengrin le poursuit 

avec Hersent. On parodie ici la façon de le poursuivre. Souvent, dans les chansons de geste les che-

valiers, montés à cheval, harcèlent leur ennemi. Dans les scènes de poursuites du Roman de Renart 

les animaux chevauchent, même s’ils n’ont pas de cheval. Par exemple, dans la branche que nous 

venons de citer, Hersent poursuit Renart piquant son cheval « de l’éperon aussi vigoureusement 

qu’elle le pouvait » (br. 1, 123). Dans la branche Comment Renart mangea le poisson des charre-

tiers, Renart échappe aux charretiers parce que « son cheval est trop rapide » (br. 2, 143). Renart 

s’enfuit monté sur un cheval, de la même manière que les chevaliers montent leurs propres chevaux. 

Le jeu entre l’anthropomorphisme et le zoomorphisme soutient ici la parodie épique. 

Dans d’autres épisodes, Renart s’enfuit après avoir été jugé et, plus souvent, condamné à mort.  

Dans ce type de poursuites, la parodie s’appuie sur l’anthropomorphisme. Par exemple, dans la 

branche Comment Isengrin se rendit à la cour du roi pour se plaindre de Renart, Renart est pour-

  !10



suivi par les chiens d’un village. Bellon explique (1984, 80) que les mâtins sont transformés en « 

vaillants chevaliers ». La poursuite a lieu tandis que l’auteur de la branche crée un « jeu d’interfé-

rences entre le monde animal et le monde humain » (Bellon 1984, 80). De cette manière, des per-

sonnages comme Roonel, qui est décrit comme un des barons de Noble (br. 9, 289), est aussi évo-

qué dans cette branche comme un des mâtins qui poursuit Renart. Par exemple, il est décrit portant 

« la lance en arrêt » (br. 9, 289), mais justement dans la ligne suivante, Roonel n’est que « le chien 

de maître Frobert ». Les personnages sont tantôt des animaux tantôt des hommes. Les autres mâtins 

aussi sont à la fois des chiens et des barons (Bellon 1984, 83). La meute de chiens qui poursuit Re-

nart (br. 9, 289-293) est décrite à partir d’une très longue énumération de noms tantôt inventés, tan-

tôt souvenir des chansons de geste, qui sert à parodier les listes des rois païens que les auteurs de 

ces œuvres inséraient dans leurs récits. C’est la formule de l’énumération épique. Le procédé paro-

dique, selon Bellon (1984, 83), repose sur l’idée que ces noms pourraient être qualifiés comme « 

faussement épiques ». Par exemple, Harpin et Morant (br. 9, 289) sont les noms des rois sarrasins 

connus par le public (Bellon 1984, 83). Après, on y trouve les noms de différents héros sarrasins 

(Bellon 1984, 83), comme Gorfaut et Tirant (br. 9, 289). Ce n’est pas seulement des références aux 

héros sarrasins ; de la même manière, nous trouvons des noms des chevaliers chrétiens (Bellon 

1984, 83), tels que Clément ou Olivier (br. 9, 289). 

D’autre part, Bellon (1984, 83) explique que la vraie parodie dans ce procès se trouve dans la 

création « de noms que l’on pourrait qualifier de faussement épiques ». Ces noms, au lieu d’évoquer 

l’onomastique sarrasine déformée, montrent des traits zoologiques des canidés. Par exemple Pastour 

ou Écorche-lande (br. 9, 291), aussi bien qu’Écouillé ou Passe-lévrier.


3.5. Le siège. 

Le motif du siège est si important dans Le Roman de Renart que, dans certains manuscrits et édi-

tions comme celle de Martin, on trouve une branche intitulée Le siège de Maupertuis, qui présente 

de nombreuses références aux chansons de geste. Le siège de la forteresse de Renart fait suite à sa 

fuite de la cour de Noble où il avait été condamné à mort. Le conflit entre Renart et Isengrin ne peut 

plus être résolu par des moyens pacifiques. La guerre suppose l’intensification de l’antagonisme 

entre le goupil et le loup, qui, dorénavant ne pourra pas être résolu par des moyens pacifiques. Toute 

la branche baigne d’une atmosphère épique.  
  !11



Le lexique épique éparpillé dans la branche – clôture, muraille, fossé, forteresse (br. 10, 389) –

sert à décrire la tanière du goupil, qui n’est pas un trou creusé dans la terre (br. 10, 401), mais un « 

château» (br. 10, 391), que Noble ne peut pas conquérir, car il est très solide : il est « établi sur un 

rocher » (br. 10, 391), et il a même des tours. 

Boutet (2008, 467) explique que cette branche est composée à partir de plusieurs thèmes 

épiques : la poursuite qui a emmené Noble et ses barons à Maupertuis, bien sûr, et le siège, mais 

aussi les menaces que Renart lance à ses ennemis : « sachez bien tous que si Renart reste en vie, tel 

d’entre vous qui n’a jamais vu cet anneau auparavant paiera cher le fait de le voir » (br. 10, 395) ; la 

nuit qui tombe (br. 10, 397), ou même le fait que Renart sort de son château pendant la nuit pour 

contre-attaquer (br. 10, 397). 

La fin du siège est comique. Pendant tout l’épisode du siège, on parvient à oublier que les per-

sonnages qui interviennent sont des animaux. La vengeance de Renart réduit à la cour de Noble à sa 

condition animale, puisque Renart « attache soigneusement chacun par la queue ou par la patte 

» (br. 10, 399). Il ne reste rien de leur condition chevaleresque. La manière dont les animaux par-

viennent à se dénouer relève aussi de la parodie. C’est Tardif « le limaçon » (br. 10, 401), l’animal 

le plus lent et que Renart a oublié, qui les délivre. Le jeu entre l’anthropomorphisme et le zoomor-

phisme est très évident dans le cas de Tardif. Il « tire son épée » pour trancher à chacun « une patte 

ou la queue » (br. 10, 401). Renart, poursuivi encore une fois par ses ennemis, essaie de rentrer à sa 

tanière (le ‘pertuis’ est la tanière du goupil (Bellon 1984, 84)). Le rêve de la bataille épique s’éva-

nouit. Cependant Tardif, se conduisant en vaillant « chevalier » (br. 10, 401), empêche Renart de s’y 

cacher. Renart est capturé et condamné (br. 10, 403). 

3.6. Les combats singuliers. 

Les combats singuliers sont des combats entre deux chevaliers égaux qui décident le sort de la 

bataille. Les armes utilisées dans ces combats sont la lance, l’épée, etc. (Rychner 1955, 129). Dans 

Le Roman de Renart, nous trouvons des combats entre Renart et un autre baron de la cour de Noble. 

On trouve un exemple dans la branche La mort de Renart. Chantecler, qui cherche encore à se ven-

ger pour la mort de Pinte, demande au roi de le laisser combattre contre Renart et le roi accepte. 

  !12



Cependant, la description du combat dévoile la fantaisie d’un vrai combat singulier. Premièrement, 

on choisit trois animaux pour être les juges : le limaçon, la fourmi et le grillon. Après, les combat-

tants changent les armes par la patte (dans le cas de Renart) ou par le bec (dans le cas de Chante-

cler). On pourrait justifier cette distinction en disant qu'il ne s’agit pas d’un combat singulier mais 

plutôt d’un combat aux poings (ce qui est aussi un motif épique selon Rychner (1955, 130)). Le 

combat est très bien développé avec des descriptions du sang qui coule : « le sang clair en ruisselle 

et dégoutte jusqu’au talon… » (br. 31, 933), les menaces de Chantecler à Renart ou même les ré-

ponses de Renart.  

Les attributs animaux des combattants transforment le combat en un épisode tout à fait paro-

dique. L’auteur rapproche la narration de la parodie, en soulignant les aspects animaux des combat-

tants. Par exemple, Renart donne « de grands coups de patte » (br. 31, 933) ; une référence au bec 

de Chantecler: « mais Chantecler, de son côté, lui fait de son bec, près de la joue » (br. 31, 933) ; 

référence aussi à son plumage : « à travers les plumes du haubert, il a fait jaillir un plein boisseau de 

sang » (br. 31, 935). Les références animales continuent jusqu’à la fin du combat, où les protago-

nistes sont plutôt des bêtes que des chevaliers dans un combat singulier. 

3.7. La prière du plus grand péril.  

Les héros des chansons de geste prient Dieu quand ils sont en grave danger.  La prière du plus 

grand péril « exprime la foi et la contrition d'un héros qui se sait mourant et qui va bientôt se trou-

ver en face du Dieu justicier. » (Caluwé 1981). 

Renart lui-même se trouve souvent dans des situations où il a besoin d’une aide extérieure pour 

pouvoir s’en sortir. C’est dans ces moments que Renart cherche le secours de Dieu, tout comme les 

héros épiques le font. Dans la branche Comment Renart trompa Brun l'ours à propos du miel, Re-

nart fait une prière avant d’aller à la cour de Noble avec Grimbert pour être jugé. La parodie s’ap-

puie sur sa condition animale, mais aussi sur le fait que Renart est un malfaiteur éprouvé.  

Cependant, la prière que Renart prononce dans la branche Renart teinturier, Renart jongleur 

nous semble être beaucoup plus intéressante. Renart est en train de s’enfuir et il est en grave danger, 

car le roi Noble a ordonné sa mort sans un jugement préalable rendu par la cour. Renart demande, 
  !13



donc, à Dieu de le déguiser « de telle manière que jamais bête qui me voie ne sache dire qui je suis 

». Dieu écoute la prière du goupil, comme il fait avec les héros des chansons de geste et lui porte 

secours. Renart trouve un teinturier qui « avait fait un bain ; un bain de teinture jaune » (Rey-Flaud, 

Eskénazi 1972, 74), où il finit par tomber. La teinture masque la couleur rousse de la fourrure de 

Renart qui ne pourra pas être reconnu par ses ennemis. 

3.8. La plainte funèbre.  

La plainte ou planctus est un monologue où un personnage exprime la douleur ressentie devant 

la dépouille de son parent ou ami (Andrieux 1980, 257)). Prononcée à la première personne, elle 

nous montre un personnage qui souffre et qui s’adresse soit à Dieu, à la Mort ou à Fortune (ou à 

tous à la fois) (Oberhänsli-Widmer 1986, 66), soit au personnage qui est mort. Quelquefois la mort 

réelle du personnage n’est pas nécessaire : le fait de croire le personnage mort suffit pour exprimer 

la douleur (Oberhänsli-Widmer 1986, 66). La plainte funèbre est un motif codifié qui a recours au 

canevas suivant : l’apostrophe à la Mort, la prière pour l’âme du défunt, la détresse des survivants, 

l’éloge du défunt, le renvoi au meurtrier et le souhait de l’orateur de mourir.   

Dans la branche La mort de Renart, le défunt est Renart, ou tout ou moins c’est ce que les autres 

croient. Renart n’est pas vraiment mort, mais tous les autres personnages pensent que c’est sa dé-

pouille ce qu’ils ont devant eux, et pas son corps épuisé. Dans cet épisode, ce sont le roi Noble, 

Hermeline et Grimbert ceux qui manifestent leur douleur. Les plaintes des deux premiers sont trop 

brèves et ne suivent pas le modèle canonique. Dans le cas d’Hermeline, c’est le narrateur qui ra-

conte sa douleur, sans céder la parole à son personnage : « elle se met à manifester sa douleur si 

bruyamment qu’il n’aurait pas été possible d’y entendre le tonnerre de Dieu » (br. 31, 887). La 

plainte de Grimbert est dissociée en deux moments. Tout d’abord il fait « l’éloge du défunt » devant 

le messager chargé de lui transmettre la nouvelle, car il dit que c’est grâce à Renart qu’il avait « ac-

cru (sa) fortune » (br. 31, 889). Ensuite, lorsqu’il arrive à la cour et voit Renart mort, il commence à 

« pousser des cris et pleurer abondamment » (br. 31, 889). Ces plaintes ne retiennent que les clichés 

“la détresse des survivants” et « l’éloge du défunt » et omettent tout le reste du motif.  

  !14



Nous devons préciser que les plaintes funèbres de La mort de Renart sont moins comiques que 

celle de Pinte, parce que l’atmosphère de la mort de Renart est plus solennelle, comme si l’auteur 

voulait lui donner une mort de héros épique.  

Dans la branche Comment Renart trompa Brun l'ours à propos du miel, on retrouve ce motif. 

Pendant le jugement de Renart, le cortège funèbre de la poule Coupée, tuée par Renart, défile de-

vant la cour. Le groupe comprend Chantecler, accompagné de sa femme Pinte, et de trois poules 

«de Noire, de Blanche et de Roussette » (br. 10, 317). Pinte, le personnage qui prononce la plainte, 

commence son discours s’adressant aux barons de la cour, mais les destinataires de son discours 

sont tous des «bêtes, chiens et loups » (br. 10, 317), ce qui contraste avec l’expression humaine de 

la douleur. Pinte est si déchirée par la mort de sa sœur qu’elle ne veut plus vivre : « maudite soit 

l’heure présente, où je suis toujours en vie ! » (br. 10, 317), et cette fois le style direct rend compte 

de sa profonde détresse. Elle invoque la Mort, et rappelle d’autres crimes de Renart, car toutes ses 

sœurs ont péri, victimes de la voracité du goupil. Ceci introduit le cliché de “renvoi au meurtrier”, 

et Pinte le maudit pour ses actes (br. 10, 319). L’éloge du défunt relève de la parodie, parce que 

toutes les louanges que Pinte fait de sa sœur Coupée ont trait à l’univers de la cuisine (Guenova 

2003, 260) : « mon amie chère, comme vous étiez tendre et dodue ! » (br. 10, 319). La martyre 

n’est, en fin de compte, qu’un ingrédient culinaire. La pâmoison de Pinte, comme ferait une dame 

courtoise, clôt le planctus, de sorte que la parodie comique atteint son sommet.  

4. LA PARODIE RELIGIEUSE DANS LE ROMAN DE RENART. 

Le Roman de Renart dispose d’un répertoire très riche de parodies saintes, mais elles sont moins 

développées que les parodies épiques (Guenova 2003, 272). Très souvent ces parodies religieuses 

ont un but satirique, et elles servent à faire une critique de certains rites et aussi des membres infé-

rieurs de la hiérarchie ecclésiastique, tels que les moines ou les curés de campagne. 

4.1. Les miracles. 

Le miracle fait partie du merveilleux chrétien médiéval. L’auteur du miracle appartient à la 

sphère du sacré : Dieu, la Vierge, les saints, les anges. Dans la tradition épique, le miracle est la ré-

  !15



ponse divine à une prière formulée par le héros. C’est le cas, par exemple, de l’épisode de l’arrêt du 

soleil dans La Chanson de Roland, qui permet à Charlemagne de venger la mort des chevaliers 

francs à Roncesvaux (Vos 1990, 174). 

Le miracle de Coupée (poule assassinée par Renart) est le plus représentatif de ce motif dans Le 

Roman de Renart. Ce miracle (br. 10, 327) consiste dans la guérison de Couard le lièvre, qui « de-

puis deux jours déjà tremblait de peur et des fièvres » (br. 10, 327). Le pauvre lièvre s’endort sur le 

tombeau de Coupée et, quand il se réveille, il est guéri de sa maladie. À ce moment-là, tout le 

monde parle de Coupée comme d'une martyre. Selon le dictionnaire de l’Académie Française, un 

martyr est une personne qui a été tuée à cause de ses croyances religieuses . Cependant, Coupée n’a 5

pas été tuée par ses idées religieuses, mais parce que Renart avait faim. Cette raison si banale fait 

que le meurtre de Coupée et sa postérieure béatification acquièrent un caractère parodique.  

Le bruit d’un tel miracle retentit dans tout le royaume de Noble. Du point de vue narratif, son 

importance est telle qu’il gomme les limites des branches, de sorte que ce miracle devient un point 

d’intertextualité reprit par les différents auteurs du Roman de Renart. Dans la branche Renart tein-

turier, la martyre Coupée est mentionnée de nouveau. Dans cet épisode, Hermeline, la femme de 

Renart, pense que Renart est mort et elle décide de se remarier. Renart, déguisé en jongleur, arrive 

et quand il se rend compte de la situation décide de se venger. Renart utilise la croyance dans les 

interventions miraculeuses des saints ou des martyrs –dans ce cas Coupée–, pour tromper Poincet, 

le mari d’Hermeline, qui s’achemine vers le tombeau de la poule pour réaliser son vœu d’engendrer 

un fils la nuit de noces (br. Ib, 90). Williams (2000, 104) affirme que la crédulité de Poincet pourrait 

être interprétée comme foi religieuse, ce qui donnerait à l’épisode un caractère satirique: c’est sa foi 

aveugle celle qui mène Poincet à la mort.  

 « Martyr Et Martyre | Académie Française ». 2019. Academie-Francaise.Fr. [en ligne] <http://www.academie-fran5 -
caise.fr/martyr-et-martyre.>. (Consulté le 24 mai 2019)
  !16

http://www.academie-francaise.fr/martyr-et-martyre.
http://www.academie-francaise.fr/martyr-et-martyre.


4.2. L’office des morts. 

Les funérailles de Coupée parodient la liturgie des morts à partir du jeu entre l’anthropomor-

phisme et le zoomorphisme. Le roi Noble prend ses dispositions pour ensevelir la dame tuée par 

Renart. Il charge Brun de prendre « une étole, recommandez à Dieu l’âme qui a abandonné ce corps 

» (br. 10, 323), ce qui signifie que l’ours accomplit une fonction ecclésiastique. L’office des morts 

commence et les animaux distribuent les rôles : Tardif, le limaçon, lit les leçons et Roonel, le chien, 

accompagné de Brichemer, le cerf, chantent les versets (br. 10, 323). 

Les obsèques de Renart dans la branche La mort de Renart amplifient celles de Coupée. Les 

deux cérémonies commencent de la même manière. Le roi Noble distribue les fonctions. Dans celle 

de Renart, l’archiprêtre Bernard, l’âne, Tibert le chat, Hubert le milan et Tardif, le limaçon, chantent 

les vigiles, avec le hérisson et le grillon (br. 31, 891). Chantecler lit la cinquième leçon. Pelé le rat, 

qui avait été tué par Renart dans une autre branche, chante le verset. Flinn (1963, 38) affirme que la 

parodie se trouve dans le fait que toute la cérémonie est préparée par une collection de bêtes vêtues 

des habits sacerdotaux. Le fait que Renart, une fois qu’il a été porté à l’église (br. 31, 905), est dé-

posé devant l’autel de Pinte , la poule qu’il a tuée, renforce le comique de la scène. Le point culmi6 -

nant est celui du sermon de l’archiprêtre Bernard. Il débute en faisant l’éloge du défunt, mais tout ce 

qu’il dit est faux : « il a mené durant sa vie une existence de martyr et d’apôtre » (br. 31, 907-909), 

et aussi « il a été dépourvu de bassesse, de méchanceté et d’orgueil « (br. 31, 909). Avec ces mots, 

l’auteur nous montre l’hypocrisie des cérémonies religieuses et de ces officiants. La satire rejoint la 

parodie. 

Ce qui frappe le plus du serment de Bernard est son thème central : l’éloge de la fornication. 

L’archiprêtre incite les assistants à « baiser » (br. 31, 909) car « n’existe en ce monde ni roi ni comte 

qui n’ait baisé ou qui ne baise » (br. 31, 909). Il justifie le comportement de Renart et l’acquitte de 

ses péchés d’adultère, car « baiser n’est pas un péché » (br. 31, 909).  

Ensuite, le cheval Ferrant commence la lecture de l’Évangile selon Renart. La parodie repose sur 

le principe de l’inversion carnavalesque, comme il arrive avec le sermon de Bernard, redoublée par 

le mélange du latin et du français dans des phrases du type « gracia, Évangile sequentia 

 Les éditeurs du Roman de Renart expliquent que l’auteur de cette branche remplace la martyre Coupée par Pinte ; ils 6

considèrent volontaire ce changement. 
  !17



secundum», qui, comme déclare Bianciotto (Fukumoto, Harano, et Suzuki, 2016, 915), contribue à 

renforcer le comique de l’épisode.  

4.3. Les confessions.  

Le mécanisme de la répétition sert à créer des liens entre les branches du Roman de Renart 

(Scheidegger 1986) composées à des époques différentes. Les confessions répètent et rappellent au 

lecteur tous les crimes que Renart a commis dans les branches précédentes. Mis à part le caractère 

parodique des confessions, elles jouent aussi une fonction structurale dans cette œuvre (Scheidegger 

1986). 

La confessions de la branche Comment Renart trompa Brun l'ours à propos du miel (br. 10, 359 - 

361) sert de modèle aux branches postérieures. Renart y révèle le viol d’Hersent, le vol des jambons 

et la tromperie à Tibert. Batany (1989, 73) explique que la confession individuelle commençait à 

s’imposer au moment de la composition du Roman de Renart ; un type de confession où on ne cher-

chait pas la honte de la personne qui se confesse, mais l’absolution rapide d’un pêcheur qui pouvait 

ne pas être complètement sincère dans l’expression de son repentir. Cette fausse sincérité s’accorde 

très bien avec la nature du goupil dans Le Roman de Renart. Le goupil, lors de ses confessions, 

n’éprouve aucun regret des fautes qu’il a commises. Dans la confession des péchés de Renart à 

Grimbert, Renart n’a pas besoin d’être absous, mais bien au contraire, il se réjouit de tout ce qu’il a 

fait. Renart explique, avec beaucoup de détail, tous les pièges où il a fait tomber ses victimes, 

comment il les a trompées, volées et abandonnées pour être battues. Renart arrive même à faire son 

« mea culpa» (br. 10, 361), mais son repentir s’évanouit quand, justement deux pages après, Renart 

demande à Grimbert de faire un détour pour visiter un poulailler (br. 10, 365). La confession, pour 

Renart, n’est qu’une autre forme de montrer sa maîtrise avec les mots et sa passion pour raconter 

des histoires (Williams 2000, 103). Si la contrition est l’acte central de la confession catholique, le 

fait que Renart ne sent aucun remord montre une perversion du sacrément. 

On peut apprécier dans la branche La mort de Renart comment Renart détourne le sens de sa 

confession du but de ce sacrement. Le goupil essaie de convaincre son confesseur (et le public aus-

si) de que tout ce qu’il a fait n’est pas « de graves méfaits » (br. 31, 881). De cette manière, Renart 

explique le péché d’adultère avec Fière comme une manière de procurer à la reine « de la joie et du 

  !18



plaisir » (br. 31, 881). Bernard le croit et Renart parvient à son but car, comme nous avons expliqué 

plus loin, l’archiprêtre loue sa sexualité débordante. 

4.4. Les noces.  

Le sacrément de mariage n’échappe pas à la parodie dans le Roman de Renart. Dans notre cor-

pus, on trouve deux noces : celles d’Hermeline avec Poincet, et celles de Noble avec une princesse 

étrangère. Dans Renart jongleur, le goupil, comme on l’a déjà dit, retrouve sa femme Hermeline qui 

va se remarier. Une fois que Tibert lui communique la mort de Renart (Rey-Flaud, Eskénazi 1972, 

87), Hermeline accepte de se marier avec Poincet. C’est ici que nous trouvons la première faute : 

Hermeline décide de se remarier, même si selon la tradition civile, elle devrait garder le deuil pour 

la mort de son mari. On parodie les noces en leur donnant un caractère adultère. Après, on apprend 

que les fiancés ont besoin d’un jongleur pour leur noce, et Renart, déguisé en jongleur, finit par ac-

cepter ce rôle. On y trouve un autre élément parodique : Hermeline va se marier avec Poincet tandis 

que son premier mari regarde la cérémonie. Les noces finies, Renart, au lieu de montrer qu’il est 

encore vivant, décide de se venger. C’est justement avant la consommation du mariage que Renart 

décide d’attaquer, et d’amener Poincet au tombeau de Coupée comme nous l’avons déjà expliqué. Il 

y tue Poincet, et Renart revient pour compléter sa vengeance. 

Dans la branche Ici commence l'histoire du mariage que Renart fit faire au roi Noble le lion, on 

raconte les noces du roi Noble et d’une princesse étrangère. Cette princesse n’est pas un personnage 

en chair et en os, mais une création magique de Renart. La branche commence par un autre juge-

ment à Renart, qui invente une histoire fabuleuse pour échapper de la pendaison : il propose à 

Noble de prendre comme épouse une princesse héritière d’un grand royaume, ce qui pourrait être 

très avantageux pour le roi. Le roi demande à Renart de partir (br. M.24, 623) et d’amener la prin-

cesse à la cour. Renart, conseillé par Hermeline, voyage à Toledo pour apprendre l’art de la nécro-

mancie. « L'usage que fait Renart de cette science nouvellement acquise est double : échapper à la 

mort et se venger de ses ennemis. » (Bellon, 1999). Après son retour à la cour de Noble, Renart crée 

la princesse, ce qui démontre que le pouvoir de Renart dépasse même celui de Dieu (Bellon, 1999). 

Cette idée se voit renforcée quand Renart crée un cortège de bêtes qui, en compétition avec les ani-

maux habituels du roman, organisent un spectacle de cirque. 

  !19



La parodie commence avec la distribution des rôles par Noble pour le banquet de noces : ce sont 

les animaux qui accomplissent les fonctions des hommes. C’est ainsi que Roonel le chien devient 

chef de cuisine avec Tibert ; Plateau le daim est chargé du pain ; Brichemer le cerf est l’échanson; 

Brun l’ours s’occupe des plats et Isengrin le loup tranche les viandes (br. M.24, 639). Cependant, la 

vraie parodie vient de la main de la magie. Renart, qui n’a aucune princesse à présenter au roi, pro-

nonce « ses invocations et ses plus efficaces conjurations » (br. M.24, 639) pour la créer. Avec sa 

magie, Renart devient un dieu qui donne la vie, un dieu capable de créer des « bêtes que Dieu n’a 

jamais créées » (br. M.24, 639). Il crée des bêtes qui sont plutôt des monstres qui ont vingt têtes et 

lancent des flammes par la bouche. La description évoque des bêtes sorties de l’enfer. Le mélange 

d’un rite liturgique avec la magie diabolique intensifie les effets parodiques. 

4.5. Personnages religieux. 

Le Roman de Renart parodie souvent différents personnages qui sont reliés au monde de la reli-

gion chrétienne, comme c’est le cas des moines ou du pèlerin. 

L’épisode où Renart devient pèlerin (Comment Renart trompa Brun l'ours à propos du miel) est 

très intéressant du point de vue de la parodie. L’une des caractéristiques du Roman de Renart est 

l’abondance de déguisements. Tout comme Tristan, Renart se déguise pour éviter un danger, ou 

même échapper à la mort. Dans l’épisode de Renart pèlerin, on peut considérer ce déguisement 

comme un masque relié à la religion ayant une intention parodique, car Renart devient pèlerin pour 

échapper au gibet. Renart dit au roi qu’il veut « prendre la croix » pour aller à Jérusalem (br. 10, 

377). Selon la religion chrétienne, mourir en croisade signifiait la rémission de ses péchés (Foucher 

de Chartres 2000). C’est pourquoi dans les chansons de geste, on échangeait souvent une condam-

nation à mort par un vœu de partir en croisade. Noble, « saisi d’une très grande compassion » (br. 

10, 379), laisse partir Renart «la besace au cou, un bâton de frêne à la main. » (br. 10, 379). Une 

fois que Renart s’est éloigné de la cour, Renart montre ses véritables intentions : il regarde Noble et 

la cour une autre fois, s’arrache la croix de ses mains, et il admet ne pas être repenti. Et immédiate-

ment après, il fait la plus haute offense : il s’essuie cul avec le drapeau des pèlerins (br. 10, 385). La 

scatologie renforce la parodie religieuse et devient source de comique. 

  !20



Les moines sont aussi parodiés dans Le Roman de Renart. La parodie religieuse dans cette 

œuvre se base surtout sur la figure du « perturbateur » (Batany 1989, 115). Les perturbateurs sont 

des personnages qui ne sont pas trop dangereux, mais qui « perturbent l’ordre sans le menacer pro-

fondément» (Batany 1989, 115). C’est le cas de la branche Comment Renart fit moine Isengrin, où 

Isengrin semble être un « perturbateur de l’ordre monacal par sa bêtise et sa brutalité » (Batany 

1989, 122). L’épisode commence avec un autre motif, « le motif de l’entrée en religion du laïc mal 

préparé » (Batany 1989, 123). Les motifs d’Isengrin pour prendre l’habit ne sont pas ceux qu’on 

espérait d’un véritable ecclésiastique qui veut consacrer sa vie à la religion. En réalité, Isengrin 

prend l’habit parce qu’il a faim. Isengrin arrive à l’abbaye pour demander de la nourriture, mais 

Renart, qui garde la porte de l’endroit, lui dit que seulement les moines de la congrégation peuvent 

manger les succulents aliments qu’ils gardent à l’intérieur (br. 3, 149). La faim comme moteur de 

l’action est un motif récurrent dans Le Roman de Renart, de sorte que la quête de nourriture devient 

une structure habituelle de nombreuses branches. En plus, la caractérisation d’Isengrin au long de 

tout l’épisode ne fait que souligner aussi le caractère parodique. Isengrin y est décrit comme un stu-

pide, comme un glouton, pour souligner les mêmes vices que possèdent les moines de l’époque (Ba-

tany 1989, 125). Pas seulement les moines sont critiqués de cette manière mais aussi d’autres fi-

gures du monde ecclésiastique comme c’est le cas des archiprêtres. 

5. CONCLUSION. 

Dans Le Roman de Renart la parodie s’appuie sur deux procédés : le jeu entre le registre anthro-

pomorphique et le zoomorphique, et la perversion des motifs traditionnels.  

Dans le cas de la parodie épique, l’intertextualité détermine la parodie. Le Roman de Renart 

garde la scène traditionnelle qu’on trouve dans les chansons de geste, mais il la transforme. Par 

exemple, le motif du couple épique suit la représentation traditionnelle du topos fortitudo et sapien-

tia avec Chantecler et Pinte, comme un miroir des personnages de Roland et Olivier de La Chanson 

de Roland. Les éléments qui interviennent dans la composition du songe prémonitoire sont simi-

laires à ceux qui composent le motif épique, mais leur sens est transformé à partir du jeu entre l’an-

thropomorphisme et le zoomorphisme. Les deux chevaliers épiques sont, dans le roman qui nous 

occupe, un coq et une poule. Le but de ce changement est de faire rire.  

  !21



Le cas de la prière du plus grand péril est un peu plus compliqué, car Renart est un malfaiteur, 

qui a volé, honni et tué des barons et dames de la cour, et, malgré tout, Dieu écoute sa prière et le 

sauve du danger mortel, comme il aurait fait avec des chevaliers chrétiens dans une bataille féroce 

avec des sarrasins. La perversion du motif vient du fait que le récepteur du secours divin, le goupil, 

ne le mérite pas, car il a enfreint les lois féodales et morales. D’autre part, l’échappatoire de Renart 

–sa chute accidentelle dans la cuve d’un teinturier– le rapproche des héros des fabliaux, ce qui rend 

comique le motif épique. 

La fonction des jugements est aussi pervertie. Dans les chansons de geste, les jugements servent 

à rendre justice et à punir les sarrasins infidèles ou le traître à l’ordre féodal. Le Roman de Renart 

emprunte la structure des jugements aux chansons de geste, mais Renart échappe toujours à la 

condamnation à mort et les dénouements s’achèvent sur un échec : Renart n’est jamais soumis. Le 

dénouement est ouvert, ce qui permet aux conteurs d’inventer de nouvelles aventures de la guerre 

entre le goupil et le loup. 

Le motif de l’ambassade est détourné de son sens originel, car il est utilisé par Renart pour trom-

per le messager. Il ne s’agit pas seulement, dans ces contes, de transmettre un ordre royal, mais de 

montrer la ruse du goupil et son art de séduction. Le triplement du motif de l’ambassade sert à com-

biner deux types de structure narrative : la réunion de la Cour de Noble autour d’un procès et l’en-

chaînement d’aventures à partir des variations d’un même motif.  

L’épisode du siège finit avec la libération des soldats de l’armée de Noble, liés aux arbres par la 

patte ou par la queue par Renart, par Tardif le limaçon, l’animal le plus lent et le plus insignifiant de 

tous. Il est promu à la catégorie de héros vainqueur, ce qui relève de la farce. 

La parodie religieuse comporte une vraie critique des rites et personnages religieux. La parodie 

religieuse souligne le caractère hypocrite des membres de l’Église comme les moines ou les archi-

prêtres, mais aussi Le Roman de Renart souligne l’hypocrisie des rites religieux. Le miracle est per-

verti par Renart. Il utilise la crédulité religieuse de Poincet pour le berner, et le conduire à un piège 

fatal. Le pèlerinage permet au goupil d’adopter une apparence de vertu pour se tirer d’un mauvais 

pas. Le recours à la scatologie intensifie le comique. Dans l’office des morts, on retrouve le monde 

  !22



à l’envers, où la fornication et la débauche sont célébrées comme de grandes vertus par l’archiprêtre 

Bernard. 

Le but de la confession se transforme dans Le Roman de Renart. Renart utilise la confession 

pour se targuer ; il ne prétend pas être absous de ses péchés. Il est fier de ses méfaits. La confession 

n’est que l’outil de Renart pour montrer sa ruse. En plus, les confessions ont une fonction structu-

rale : elles rappellent le lecteur des crimes que Renart a commis, ce qui donne aux branches, même 

à celles qui ont des auteurs différents, un lien d’union. 

Les noces du roi Noble évoquent un Renart diabolique qui maîtrise l’art de la nécromancie. Les 

sortilèges, que le goupil prononce, créent des bêtes merveilleuses, qu’il utilise pour se venger de ses 

ennemis. Cette branche représente l’apothéose de Renart qui apparait comme un dieu créateur grâce 

à sa maitrise du langage.  

Le Roman de Renart s’inscrit dans la tradition littéraire à travers la parodie des motifs épiques et 

religieux. Le Roman de Renart les transforme, les corrompt, afin de les utiliser avec un objectif : 

amuser le public.  

  !23



6. BIBLIOGRAPHIE. 

• Andrieux, N. 1980. « Compte-rendu de Claude Thiry. La plainte funèbre. Turnhout, Brepols, 

1978. » (Typologie des sources du Moyen Age occidental, 30), Bibliothèque de l'École des 

chartes, 138-2, pp. 257-259. [en ligne] <https://www.persee.fr/doc/bec_0373-6237_1980_-

num_138_2_450200_t1_0257_0000_1> (Consulté le 20 juin 2019) 

• Batany, J. 1989. Scène et coulisses du « Roman de Renart ». Paris : SEDES. 

• Bellon, R. 1984. « La parodie épique dans les premières branches du Roman de Renart », 

dans Comique, satire et parodie dans la tradition renardienne et les fabliaux. Éd par Danielle 

Buschinger et André Crépin. Göppingen: Kümmerle, pp. 71 - 88. 

• Bellon, R. 1986. « La justice dans le Roman de Renart : Procédures judiciaires et procédés 

narratifs », dans La justice au Moyen Âge : Sanction ou impunité ? Aix-en-Provence : Presses 

universitaires de Provence, pp. 79-95. [en ligne] <http://books.openedition.org/pup/3012>. 

(Consulté le 7 juin 2019) 

• Bellon, R. 1999.  « Quand Renart se fait magicien : À propos de l'art d'enchantement dans 

l'unité 24 du manuscrit M du Roman de Renart », dans Magie et illusion au Moyen Âge. Aix-en-

Provence : Presses universitaires de Provence, pp. 35-49. [en ligne] <http://books.openedi-

tion.org/pup/3361> . (Consulté le 9 juin 2019) 

• Boutet D. 1982. « Les chansons de geste et l'affermissement du pouvoir royal (1100-1250) », 

dans Annales. Économies, Sociétés, Civilisations, 37, pp. 3-14. 

• Boutet D. 2008. « Le Roman de Renart est-il une épopée ? », Romania, 126 pp. 463 - 479. 

• Caluwé, Jacques de. 1981. « La prière épique dans la tradition manuscrite de La Chanson de 

Roland », dans La prière au Moyen Âge : Littérature et civilisation. Aix-en-Provence : Presses 

universitaires de Provence. [en ligne] <http://books.openedition.org/pup/2819>. (Consulté le 23 

mai 2019) 

  !24

https://www.persee.fr/doc/bec_0373-6237_1980_num_138_2_450200_t1_0257_0000_1
https://www.persee.fr/doc/bec_0373-6237_1980_num_138_2_450200_t1_0257_0000_1
http://books.openedition.org/pup/3012
http://books.openedition.org/pup/3361
http://books.openedition.org/pup/3361


• Flinn, J. 1963. Le Roman de Renart dans la littérature française et dans les littératures 

étrangères au Moyen Âge. Pologne : University of Toronto Press. 

• Foucher de Chartres, « Historia Hierosolymitana » dans Recueil des historiens des croisades, 

historiens occidentaux. Cité par M. Balard, A. Demurger, P. Guichard, 2000, dans Pays d'Islam 

et monde latin Xe-XIIIe siècles. Paris : Hachette. [en ligne] <http://classes.bnf.fr/idrisi/pedago/

croisades/urbain.htm> (Consulté le 18 juin 2019) 

• Fukumoto, N. Harano, N. et Suzuki, S. (éds.) 2016. Le Roman de Renart. Paris : Le Livre de 

Poche. 

• Galley, C. 1986. Dieu, le droit et la guerre dans diverses chansons de geste, dans La justice 

au Moyen Âge : Sanction ou impunité ? Aix-en-Provence : Presses universitaires de Provence. 

[en ligne]. <http://books.openedition.org/pup/3019> (Consulté le 7 juin 2019) 

• Genette, G. 1989. Palimpsestos, la literatura en segundo grado. Madrid : Altea, Taurus, Al-

faguara S.A. 

• Grisward, Joël H. 1980.  « Compte-rendu de Herman Braet. Le songe dans la chanson de 

geste au XIIe siècle, 1975 (« Romanica Gandensia, 15), Cahiers de civilisation médiévale, 90, 

23-90, pp. 173-175. 

• Guenova, V. 2003. La Ruse dans Le Roman de Renart et dans les œuvres de François Rabe-

lais. Orléans : Paradigme. 

• Gwynn, W. 1977 « Le rêve dans quelques chansons de geste. », dans Chimères : A Journal of 

French Literature, 10, pp. 7-15. 

• Kristeva, J. 1968. « Le Texte Clos ». Linguistique et Littérature, 12. [en ligne] <https://

www.persee.fr/doc/lgge_0458-726x_1968_num_3_12_2356>. (Consulté le 24 mai 2019) 

  !25

http://classes.bnf.fr/idrisi/pedago/croisades/urbain.htm
http://classes.bnf.fr/idrisi/pedago/croisades/urbain.htm
http://books.openedition.org/pup/3019
https://www.persee.fr/doc/lgge_0458-726x_1968_num_3_12_2356
https://www.persee.fr/doc/lgge_0458-726x_1968_num_3_12_2356


• Martin, Jean-Pierre. 1992. Les motifs dans les chansons de geste. Définition et Utilisation 

(Discours de l’épopée médiévale I). Lille : Centre d’Études Médiévales et Dialectales. Universi-

té de Lille III. 

• Oberhänsli-Widmer. 1986. « Les plaintes funèbres du Roman de Thèbes », dans Sonder-

drucke aus der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, pp. 65-91 [PDF]. 

• Rey-Flaud, et H. Eskénazi, A. 1972. Le Roman de Renart, branche I. Traduit d’après l’édi-

tion de Mario Roques. Paris : Libraire Honoré Champion. 

• Ribémont, B. 2006. « Jean-Claude Vallecalle, Messages et ambassades dans l’épopée fran-

çaise médiévale. L’illusion du dialogue », Cahiers de recherches médiévales et humanistes. [en 

ligne] http://journals.openedition.org/crm/5942. (Consulté le 12 mai 2019) 

• Rychner, Jean. 1955. La Chanson de Geste. Essai sur l'art épique des jongleurs. Genève : 

Société de publications romanes et françaises. 

• Sangsue, D. 1994. La Parodie. Paris : Hachette Supérieur, coll. Contours littéraires. 

• Scheidegger, J. R. 1986. « Les jugements de Renart : impunités et structure romanesque » 

dans La justice au Moyen Âge : Sanction ou impunité ? Aix-en-Provence : Presses universitaires 

de Provence, 1986. (pp. 333-348) [en ligne] <http://books.openedition.org/pup/3033>. (Consul-

té le 18 juin 2019) 

• Scheidegger, J. R. 1989. Le Roman de Renart ou le texte de la dérision. Genève : Librairie 

Droz. 

• Subrenat, J. 1983. « Le Roman de Renart et la parodie littéraire (recherche de quelques 

“avant textes”) », dans Comique, satire et parodie dans la tradition renardienne et les fabliaux. 

Éd par Danielle Buschinger et André Crépin. Göppingen: Kümmerle, pp. 125- 138. 

  !26

http://journals.openedition.org/crm/5942
http://books.openedition.org/pup/3033


• Tran-Gervat, Yen-Mai. 2006. « Pour une définition opérationnelle de la parodie littéraire : 

parcours critique et enjeux d’un corpus spécifique », dans Cahiers de Narratologie 13. [en 

ligne] <https://journals.openedition.org/narratologie/372>. (Consulté le 24 mai 2019) 

• Vitz, E. B. 1999. « La liturgie, Le Roman de Renart et le problème du blasphème dans la vie 

littéraire au Moyen Âge, ou Les bêtes peuvent-elles blasphémer », Reinardus, 12, pp. 205-225. 

• Vos, M. C. 1990. « L’épisode de l’arrêt du soleil dans La Chanson de Roland - Christus 

oriens!», dans Actes du XIe Congrès International de la Société Rencesval, 1, pp. 173-183. 

• Williams, A. 2000. Tricksters and Pranksters : Roguery in French and German Literature of 

the Middle Ages and the Renaissance. Amsterdam : Atlanta, GA. 

  !27

https://journals.openedition.org/narratologie/372


TABLE DES MATIÈRES 

1. INTRODUCTION. 2 

2. LA PARODIE DANS LA LITTÉRATURE. 4 

3. LA PARODIE ÉPIQUE DANS LE ROMAN DE RENART. 5 

3. 1. Les songes prémonitoires. 5 

3.2. Les messages et les ambassades. 7 

3.3. Le jugement. 9 

3.4. La poursuite. 10 

3.7. La prière du plus grand péril. 13 

3.8. La plainte funèbre. 14 

4. LA PARODIE RELIGIEUSE DANS LE ROMAN DE RENART. 15 

4.1. Les miracles. 15 

4.2. L’office des morts. 17 

4.3. Les confessions. 18 

4.4. Les noces. 19 

4.5. Personnages religieux. 20 

5. CONCLUSION. 21 

6. BIBLIOGRAPHIE. 24

  !28


	INTRODUCTION.
	LA PARODIE DANS LA LITTÉRATURE.
	LA PARODIE ÉPIQUE DANS LE ROMAN DE RENART.
	3. 1. Les songes prémonitoires.
	3.2. Les messages et les ambassades.
	3.3. Le jugement.
	3.4. La poursuite.
	3.7. La prière du plus grand péril.
	3.8. La plainte funèbre.

	LA PARODIE RELIGIEUSE DANS LE ROMAN DE RENART.
	4.1. Les miracles.
	4.2. L’office des morts.
	4.3. Les confessions.
	4.4. Les noces.
	4.5. Personnages religieux.

	CONCLUSION.
	BIBLIOGRAPHIE.
	TABLE DES MATIÈRES

