
 
 
 
 
 
 

 
 

Trabajo Fin de Grado 
 
 
 

Buenas y malas mujeres en el Sendebar y los Siete 
sabios de Roma 

 
Good and bad women in Sendebar and Siete sabios 

de Roma 
 
 
 

Autor/es 
 

Laura Lafuente Blasco 
 
 

Director/es 
 

Mª Jesús Lacarra Ducay 
 

 
 

Facultad de Filosofía y Letras 
Grado en Filología Hispánica 

Junio, 2019 
 



 2 

Resumen: En este trabajo se analizan los personajes femeninos del Sendebar y los Siete 

sabios de Roma, tanto de la narración enmarcada como de los cuentos insertados. De su 

estudio se desprenden algunas consideraciones principales: el nivel de misoginia es alto 

en ambas vertientes, pero es superior en la oriental, aunque en ella contemos con 

personajes femeninos positivos. La madre del infante representa a la buena mujer, de 

menor relevancia respecto a la emperatriz/concubina que aparece ejemplificada en la 

mayoría de los cuentos como personajes femeninos negativos (adúltera, engañosa). Con 

todo ello se puede concluir que, el objetivo de ambas obras es presentar a la mujer como 

culpable de la acusación falsa con argumentos que generalizan su maldad hacia el género 

femenino.    

Palabras clave: Sendebar, Siete Sabios de Roma, personajes femeninos, misoginia, edad 

media.  

Abstract: In this study we analyze the female characters in Sendebar and Siete Sabios de 

Roma, both from the frame story and from the inserted stories. From this study, we can 

gather that the level of misogyny is high in both collections, but it is higher in the oriental 

one, although there are positive female characters in it. The mother represents the good 

woman, but she is less relevant than the empress / concubine who is exemplified in most 

of the stories as a negative female character (adulterous, deceitful). With all this, we can 

conclude that the objective of both works is to present the woman as guilty of the false 

accusation with arguments that generalize her evil towards the female gender. 

Key words: Sendebar, Siete Sabios de Roma, female characters, misogyny, medieval 
period. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 3 

Índice 

 

1. Presentación ............................................................................................................... 4 

2. Contexto histórico cultural ......................................................................................... 4 

2.1. El Sendebar: la versión oriental y los Siete sabios de Roma. Similitudes y 

diferencias ........................................................................................................... 5 

2.2. La misoginia en la Edad Media: la cuentística ................................................... 10 

3. Tipología de los personajes femeninos ...................................................................... 14 

3.1. La narración enmarcada ...................................................................................... 14 

3.1.1. La buena y la mala mujer ........................................................................ 15 

3.1.2. Narradores y narradora: razones para contar .......................................... 21 

3.2. Los cuentos insertados ........................................................................................ 24 

3.2.1. Personajes positivos ................................................................................ 24  

3.2.1.1. La mujer casta e ingeniosa ........................................................ 25 

3.2.1.2. La buena consejera .................................................................... 26  

3.2.1.3. La mujer víctima ....................................................................... 27 

3.2.2. Personajes negativos ............................................................................... 28 

3.2.2.1. La mujer como diabla ............................................................... 29 

3.2.2.2. La mujer adúltera ...................................................................... 32 

3.2.2.3. La mujer engañosa .................................................................... 38 

3.2.2.4. La alcahueta .............................................................................. 43 

4. Conclusiones ............................................................................................................. 45 

5. Estructuras y cuentos ................................................................................................ 50 

6. Esquema cuentos insertos ......................................................................................... 58 

Bibliografía ..................................................................................................................... 59 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 4 

1. Presentación 

Para este estudio de la tipología femenina en Sendebar no se han tenido en cuenta 

todas las versiones que conservamos en castellano, sino únicamente la versión castellana 

primitiva traducida en el siglo XIII, el Libro de los engaños (es decir, la primera versión, 

y, por tanto, perteneciente a la rama oriental), y la versión occidental, los Siete sabios de 

Roma (publicada desde finales del siglo XV en reiteradas ocasiones) siendo la más 

difundida dentro de su rama. Es decir, cada una de las colecciones pertenece a dos ramas 

distintas de numerosos textos conservados y transformados, de ahí la decisión de 

comparar el tratamiento de los personajes femeninos en cada una de ellas.  

La función de la mujer es un tema estudiado, como puede observarse en la 

bibliografía citada, pero no se había tratado anteriormente de un modo tan exhaustivo, ni 

cotejando las funciones y evolución de la figura femenina en las dos versiones de manera 

sistemática. Respecto a este asunto, el texto castellano del Libro de los engaños es el que 

ha planteado algunos inconvenientes: el uso general de la lengua y parte del léxico han 

dificultado la comprensión del texto, a lo que hay que sumar la falta de información de 

alguno de los cuentos que da pie, a veces, a varias interpretaciones. Todo ello se podrá 

ver en profundidad en el análisis tipológico.  

 
2. Contexto histórico cultural  

Previo a la catalogación de los personajes femeninos en ambas colecciones, es 

necesario explicar el contexto social e ideológico medieval, el momento aproximado del 

surgimiento de la versión primitiva en oriente y los motivos que propiciaron la traducción 

del Sendebar al castellano medieval. Así, se contrastan estos datos con la versión 

occidental de los Siete sabios de Roma. Además de la comparación entre ambas 

colecciones, con sus similitudes y diferencias, se tratarán los aspectos clave de la figura 

de la mujer durante el medioevo: sus funciones, su comportamiento, su naturaleza, sobre 

todo, para comprender los principales modelos de mujer que encontraremos en el análisis 

de estas dos versiones, ya que muchos de ellos se van a repetir en toda la literatura 

peninsular (específicamente en la cuentística medieval) hasta, al menos, el siglo XV.  

 

 

 

 



 5 

2.1.  El Sendebar: la versión oriental y los Siete sabios de Roma. Similitudes y 

diferencias  

El texto original, del que parten las diferentes ramas y versiones de la colección, 

está perdido, aunque parece ser1 que la primera obra se elaboró en la India incluyendo 

relatos de colecciones indias o individualizados oralmente con un marco biográfico, 

técnicas narrativas y temática mesopotámicos. Es posible que en el siglo II a. C. se 

elaborará un texto con matriz sánscrita y en el siglo VI se trasladará al persa literario 

siguiendo el curso difusor a Oriente de otras colecciones como el Calila. Ya traducido al 

árabe, la fábula se perpetúa en 200 manuscritos y 250 ediciones encuadradas en dos 

vertientes. Por un lado, contamos con el ciclo oriental, que representa el estado más 

arcaico con ocho textos (en siriaco, griego, castellano, árabe, hebreo y tres en persa 

literario, y entre cuyas variantes tenemos la versión castellana del Sendebar). Por otro, el 

ciclo occidental, ya que la fábula, al entrar en Europa a finales del siglo XIII, genera un 

grupo dividido en dos vías: la oral actualizada en prosa latina con el Dolopathos; y la 

procedente de fuente bizantina oral y/o escrita y responsable de los cinco grandes 

subgrupos europeos constitutivos del ciclo literario los Siete sabios de Roma. Entre ambas 

vertientes, tenemos diferencias: en las variantes occidentales son nominados siete sabios 

para la educación y posterior defensa del joven príncipe; mientras que en las orientales 

no se menciona a Sendebar como preceptor encargado de la educación del joven. Además, 

en el grupo occidental no existe la disputa ritual entre sabios para educar al infante, algo 

que sí sucede en la oriental. También solo cuatro de los relatos del grupo occidental 

aparecen en todas las versiones orientales (Canis, Aper, Senescalcus y Alvis) y otros dos 

(Inclusa y Amantes) segmentariamente en las variantes árabes y hebreas.  

Tanto en la rama oriental como occidental, la historia se inicia con los problemas 

planteados en una corte por la ausencia de un heredero. Nace un príncipe, pero el 

horóscopo advierte sobre un futuro peligro cuando cumpla veinte años. Al cumplirse el 

plazo, una concubina real lo acusará falsamente de haberla forzado, y el rey se verá 

obligado a condenarlo a muerte. Este suceso se intenta impedir por medio de siete sabios 

o consejeros que tratarán de modificar la postura del rey usando cuentos. Sin embargo, la 

malvada mujer también narrará historias para restablecer el equilibrio. El rey va 

modificando su actitud al escuchar a todos ellos hasta que, transcurridos siete días en los 

que el infante guardó silencio por peligro astral, él mismo puede aclarar la situación, 

                                                
1 Ventura de la Torre, Siete sabios de Roma, Madrid, Miraguano ediciones, 1993, pp. IV-VI. 



 6 

también por medio de cuentos. La palabra sirve a los consejeros para probar la inocencia 

del príncipe, la culpabilidad de la mujer2 y, por último, al príncipe para mostrar su 

sabiduría y rehabilitar a su maestro.  

Dentro de la vertiente oriental, el Libro de los engaños y asayamientos 

(‘falsedades’) de las mugeres es la traducción castellana promovida por el infante 

Fadrique en 1253. El manuscrito, en origen, carecía de título, el cual vendrá impuesto por 

J. Amador de los Ríos3. El título dado se apoyará en una de las correcciones del 

manuscrito B, siguiendo las palabras del prólogo: «Plogo e tovo por bien que aqueste 

libro [fuese trasladado] de arávigo en castellano para aperçebir a los engañados e los 

asayamienntos de las mugeres» (p. 64). Así pues, se sustituyó en B respecto a A 

«engañados» por «engaños» dando lugar al título actual moderno: Libro de los engaños 

de las mujeres. Respecto al contexto de esta traducción4 y según el prólogo del Sendebar, 

fue el infante don Fadrique quien promovió esta traducción en 1291 (que tras el cómputo 

cristiano corresponde al año 1253): «El infante don Fadrique, fijo del muy noble 

aventurado e muy noble rey Fernando» (p. 63). Aunque no se conserva ninguna otra 

traducción promovida por él, es probable que, tras una temporada en Sevilla (ya 

conquistada por los cristianos), aprovechara la proximidad al mundo árabe para promover 

la traducción de una colección de cuentos, tal y como había hecho anteriormente su 

hermano Alfonso X con el Calila e Dimna. En 1255, estuvo implicado en una rebelión 

contra el rey, razón por la cual este lo mandó matar (según las crónicas, por una predicción 

astrológica). De ahí, la importancia de encargar esta traducción donde también vemos las 

tensiones en la corte, la posibilidad de que un rey condene a familiares directos a muerte, 

las influencias que recibe el monarca o las relaciones con la madrastra5.  

En el prólogo se hace hincapié en la importancia de cuatro sabios: «Estonçe se 

levantaron quatro dellos […]» (p. 68), siendo Çendubete el primero que toma la palabra. 

Posteriormente, serán siete consejeros los que irán introduciendo relatos que se intercalan 

con los de la mujer y, al final de la obra, con el Infante. La obra se inicia siguiendo unas 

                                                
2 A pesar de las similitudes que guarda la narración enmarcada en ambas colecciones, debemos dejar clara 
la terminología, puesto que hay diferencias entre ambos personajes femeninos. A la mala mujer de Siete 
sabios se la denominará «emperatriz» y a la de Sendebar «concubina».  
3 María Jesús Lacarra, Sendebar, Madrid, Cátedra, 1989, pp. 18-20. 
4 La traducción primitiva en castellano del manuscrito data del siglo XV y se conserva junto a otros textos, 
entre ellos, El Conde Lucanor, en un códice de la Real Academia Española.  
5 La negación por parte del infante a las insinuaciones de la concubina real presentes en las versiones del 
Sendebar, también tiene su correlato en la vida de don Fadrique, aunque de este sí se decía (en cantos de 
juglares) que tenía una relación con su madrastra, la reina doña Juana.  



 7 

pautas folclóricas similares a otros muchos relatos6: la alegría por el nacimiento del 

heredero queda enturbiada tras observar el horóscopo. Con quince años, queda en manos 

del maestro Çendubete, pero un nuevo horóscopo anticipa un enfrentamiento entre el rey 

y el infante que solo podrá salvarse guardando silencio siete días. La ejecución del joven 

se verá aplazada por siete consejeros. En total son 23 cuentos, pero contados por 

diferentes personajes principales y cuyo objetivo es modificar el curso de la historia.  

En los Siete sabios, el debate también se desarrolla mediante la inserción alterna 

de cuentos y dentro del diálogo del emperador, emperatriz, el príncipe Diocleciano y los 

sabios. Se trata de una adaptación7 latina y anónima del siglo XIII, hoy perdida: la Historia 

septem sapientibus Romae, de gran difusión en España y con impresiones hasta el siglo 

XIX. De hecho, el primer testimonio conservado se imprimió en Zaragoza y data del siglo 

XV (Zaragoza: Juan Hurus, ca. 1488 – 1491), al que sigue un ejemplar impreso durante el 

siglo XVI en Sevilla (Jacobo Cromberger, ca. 1510) y numerosas ediciones, prolongadas 

en formato de pliegos de cordel hasta el siglo XIX. Es la variante más importante y 

representativa de la rama occidental del Sendebar. Esta nueva refundición de los 

materiales aparece vinculada a la literatura del periodo en que gobierna Fernando de 

Castilla y en el que vemos una clara influencia italianizante. Se pueden conectar 

problemas históricos y políticos con el libro durante la primera década del siglo XVI: ahora 

son los consejeros los que piden al emperador que se case de nuevo para asegurar la 

continuidad del linaje, e incluso ofrece una lectura en clave si este texto se vincula al 

nuevo matrimonio de Fernando con doña Germana y a su deseo por tener un sucesor. 

Estas versiones occidentales introducen cambios importantes que afectan a la 

historia principal y a las narraciones insertadas. En lo que se refiere al marco, la obra se 

ambienta en Roma donde reina Ponciano, padre de Diocleciano. Para evitar el 

concubinato, el rey queda viudo, vuelve a casarse, y es la madrastra y nueva emperatriz 

la culpable de la traición. La figura de Çendubete es sustituida por siete sabios, que 

asumen la enseñanza y defensa del príncipe. Se denominan Pantillas, Léntulo, Cratón, 

Malquidrac el flaco, Josefo, Cleofás y Joachim. La identificación con los siete sabios de 

Grecia8 se incrementa en el texto castellano con una mención final, que refuerza el 

                                                
6 María Jesús Lacarra, ed., Cuentos medievales (de Oriente a Occidente), Madrid, Biblioteca Castro, 2016, 
p. XXIII. 
7 Fernando Gómez Redondo, «La disolución de la cuentística oriental en el siglo XV», en El cuento oriental 
en occidente, eds. María Jesús Lacarra y Juan Paredes, Granada, Comares, 2006, pp. 122-123. 
8 María Jesús Lacarra, ed., Cuentos medievales (de Oriente a Occidente), Madrid, Biblioteca Castro, 2016, 
p. XXXI. 



 8 

'occidentalismo' y la ausencia de horóscopo hace desaparecer la tensión que rodea el 

relato oriental. Las etapas rituales quedan desdibujadas en las versiones occidentales, en 

unos casos por tratar de ajustar ciertos rasgos a otros contextos como la madrastra o la 

adecuación del aprendizaje de las artes liberales, y en otros, con el aislado palacio, el peso 

de los astros o el silencio. También se modifica el final: en el Libro de los engaños, el 

príncipe demuestra su sabiduría y la concubina real es ejecutada, pero en Siete sabios se 

introduce un ingrediente teatral que acentúa la misoginia: la emperatriz resulta tener un 

amante disfrazado de sirvienta y el emperador manda quemar a ambos. Cuando el 

monarca fallece, su hijo gobernará con prudencia acompañado de sus maestros.  

Dentro de la pervivencia de la cuentística oriental, ocurre con el Sendebar un 

proceso similar al del Calila e Dimna, aunque en este caso no hay constancia de que la 

nobleza se acercara a esta obra para extraer de ella un conjunto de castigos o de 

enseñanzas9. Sin embargo, da avisos contra los engaños de las mujeres y se complica en 

uno de los discursos narrativos más plurales de la segunda mitad del siglo XV, el de la 

ficción sentimental, que acoge en su estructura el modelo de las disputas, centradas en la 

defensa o vituperación de la mujer. En general, se concede mayor valor al proceso 

político10, la contienda entre linajes y a la supuesta posibilidad de que el hijo vaya a 

destronar al padre. Los cambios en la estructura provienen de la nueva fuente, la Historia 

septem sapientum: se enfrenta a la falsa madrastra (nueva emperatriz) con los siete sabios 

que se han ocupado del adoctrinamiento del heredero y no con los consejeros que se 

preocupan por salvar la dignidad de la curia a la que pertenecen y se exigen de intrigas 

menores que dilaten el desarrollo narrativo.  

No es solo la mujer la que finge «figuras dramáticas» para atrapar la voluntad de su 

esposo antes de referir cada uno de los cuentos, sino que también los maestros se verán 

obligados a superar una serie de obstáculos que les permitan atraer la atención del 

emperador; menos el segundo de los sabios, los seis restantes se dirigen a la corte 

instigados por el clamor del pueblo, confrontando al infante en la «necesidad» en que se 

encontraba y sabiendo afrontar la ira regia con que son recibidos. Este emperador es más 

débil y más manejable, rígido en sus comportamientos y proclive a ser manipulado por la 

emperatriz y los maestros del infante. El dramatismo surge al revelar el emperador a su 

                                                
9 Fernando Gómez Redondo, «La disolución de la cuentística oriental en el siglo XV», en El cuento oriental 
en occidente, eds. María Jesús Lacarra y Juan Paredes, Granada, Comares, 2006, pp. 104-105. 
10 Fernando Gómez Redondo, «La disolución de la cuentística oriental en el siglo XV», en El cuento oriental 
en occidente, eds. María Jesús Lacarra y Juan Paredes, Granada, Comares, 2006, pp. pp. 122-123.  



 9 

mujer que había aplazado la sentencia después de oír el exemplo de un sabio. La falsa 

emperatriz incluirá narraciones en las que procurará convencer a su esposo de las 

falsedades con que esos letrados instigaban a la par que su hijo, su destrucción; un proceso 

similar se apunta en el sexto día, cuando el emperador descubre la confusión en la que se 

encuentra. Por lo mismo, los sabios irán incrementando el número de relatos de 

orientación misógina. En el orden exegético, en el de las aplicaciones, es donde se 

produce la victoria de los sabios frente a la emperatriz. Mientras que esta se empeña en 

ofrecer una interpretación sesgada de los cuentos que ha narrado, en el caso de los sabios 

es el emperador quien, a partir del cuarto relato, extrae por sí mismo la lección. De hecho, 

en la quinta narración señala que no hay más verdad que la que le han mostrado y tras la 

sexta, resume la enseñanza del cuento. La dimensión de la misoginia conecta esta segunda 

derivación de la Historia septem sapientum con los productos sentimentales: es más, los 

dos cuentos que no figuran en la versión del siglo XV articulan nuevas coincidencias con 

esa materia temática.  

Pese a la occidentalización del marco, los cambios más importantes se perciben en 

los cuentos11. Cada sabio narrará un único cuento cuya temática será de tono misógino, 

la mujer insistirá en los peligros de los malos consejeros y el infante concluirá con una 

única historia. Solo se conservan cuatro cuentos de la rama oriental (Canis, Aper, Avis y 

Senescalcus), pero aparecen ampliados, llegan a cambiar de narrador y se engarzan con 

otras. En la rama occidental nuevos relatos, más extensos y conectados con tradiciones y 

leyendas medievales, pasan a ocupar el puesto de los orientales. Este proceso viene 

posibilitado por el modelo estructural: la inserción permite movilidad y sustitución, pero 

estas modificaciones se llevan a cabo respetando las reglas internas de la colección. Las 

numerosas transformaciones que experimenta la rama oriental del Sendebar en su paso a 

Occidente han hecho pensar a la crítica en la importancia de la oralidad como vía de 

transmisión de la colección. 

 

 

 

 

 

 

                                                
11 María Jesús Lacarra, ed., Cuentos medievales (de Oriente a Occidente), Madrid, Biblioteca Castro, 2016, 
p. XXXIII. 



 10 

2.2.  La misoginia en la Edad Media: la cuentística 

Que en la literatura medieval castellana se encuentren tendencias misóginas12 

depende de la idea actual del antifeminismo, ya que la igualdad de sexos nunca fue objeto 

de reflexión. Si nos referimos al antifeminismo como el ataque a las realidades y nociones 

concernientes a la mujer y a sus relaciones con el hombre (que ofenden la igualdad a la 

que aspira en la actualidad), tanto este como la misoginia están presentes, pero según 

nociones individuales y ajenas a la propia época donde no había animosidad hacia la 

mujer y la desigualdad entre ambos sexos era la que «existía y debía existir». Esta 

desigualdad proviene de la filosofía griega, donde la mujer ya era inferior física y 

espiritualmente. Del judaísmo bíblico se deriva la superioridad patriarcal: la mujer no es 

«imagen y gloria de Dios» sino «gloria del hombre».  

Por ello, numerosas doctrinas bíblicas reflejan desconfianza hacia la mujer (como 

tentación), pero no aversión. De hecho, hubo numerosos tratados sobre la defensa de los 

estados de la mujer como virgen, esposa y viuda. Para los eclesiásticos, el papel seductor 

de la primera mujer es el punto de inflexión en el estado natural de Adán y Eva y de la 

naturaleza caída. La condena de la mujer en Eva es olvidada en la contraposición de Eva-

María (devoción mariana como madre de Jesucristo). El simbolismo Ave (pagano) y Eva 

fue tratado por Berceo y Alfonso X. De ahí que, con el pecado original, la concupiscencia 

erótica y sexual sea duramente condenada. Otros casos de alusión a la mujer como 

aborrecible por sus defectos morales son los introducidos en El conde Lucanor, ya que, 

en la Edad Media, la concupiscencia y el placer sexual son pecado mayor si lo comete 

una mujer entendida como elemento de ayuda al hombre (tan solo en la procreación) y 

por ser menos perfecta en cuerpo y alma. Es decir, son condiciones que responden a unas 

premisas teológicas cuyas conclusiones se aplican a la mujer como representación de 

lujuria y sexualidad. 

La corriente antifeminista medieval no proviene del cristianismo, sino de herencia 

helénica y árabe que parten de anécdota (posteriormente generalizada) de la condenación 

de la mujer. Que se haya introducido en colecciones medievales responde al posible 

paralelismo que hayan apreciado los autores de la época entre ambas corrientes. En el 

Libro de los Buenos Proverbios y Los Bocados de Oro, la mujer aparece relacionada 

como desorden, inversión de la desigualdad, deshonor y perdición del hombre. También 

se hace eco de la insinceridad para ocultar su «verdadera apariencia» en Sendebar 

                                                
12 Vicente Cantarino, «El antifeminismo y sus formas en la literatura medieval castellana», en Josep Roca-
Pons (ed.), Homenaje a Don Agapito Rey, Bloomington, Indiana University Press, 1980, pp. 91-116. 



 11 

(ejemplo de cómo se siguen las técnicas árabes con pruebas de la falacia femenina 

concretas, pero con conclusiones universales). No lo encontramos en el Calila, donde no 

abundan las anécdotas sobre mujeres ni se generalizan sus pecados. Por eso, este 

antifeminismo va dirigido a las convenciones morales, sociales y legales de las que la 

mujer es parte. Debido a estas consideraciones, la mujer se convertirá en tema recurrente 

en la cuentística medieval con relatos de diferente origen13: el tipo favorito es el de la 

esposa infiel, a los que se asocian el de adúltera frustrada o inducida, y los que se enfocan 

desde el punto de vista de hijos ilegítimos.  

En el tema de la esposa adúltera subyace la idea de la naturaleza engañadora de la 

mujer que le imposibilita para mantener la fidelidad matrimonial y su tendencia 

irrefrenable a la lujuria. La necesidad de satisfacer sus deseos la lleva a engañar al marido 

que, en numerosos fabliaux, se convierte en doble víctima: es suplantado por el amigo y 

alaba la honradez de su mujer, ya que la astucia de esta evita cualquier sospecha: el 

hombre queda en segundo plano ante la astucia femenina. El lugar tampoco es indiferente: 

la acción suele acontecer en la casa, lo cual ayuda a explicar salidas sospechosas. La 

comicidad y la variedad de los cuentos se basan en los distintos engaños utilizados por la 

esposa para salir airosa de la situación. El ingenio puede consistir en cegar temporalmente 

la visión del marido como ocurre en Ysopete, o en inventar una excusa que justifique la 

presencia de un extraño, como en el Sendebar. El marido suele ser el bobo, pero aun 

cuando no fuera así, los engaños de las mujeres seguirían siendo invencibles, como ocurre 

en El pozo donde a pesar de los cuidados, el marido no puede evitar la entrada del amante. 

Otros casos son aquellos donde la ingenuidad del marido le lleva a ser cómplice 

involuntario. La infidelidad abarca también a las viudas de las que se espera que 

mantengan la castidad: el prototipo de viuda infiel se refleja en la matrona de Éfeso del 

Ysopete.  

En contadas ocasiones, la mujer no logra satisfacer sus deseos ante la resistencia 

del hombre, lo que la convierte en una adúltera frustrada. El ejemplo lo encontramos en 

el marco narrativo del Sendebar, donde la esposa del rey acusa injustamente al príncipe: 

se aprovecha de su condición para obligar al hombre a aceptar la seducción y, ante su 

negativa, conducirle a la muerte. En otros casos, acoge al amigo en casa gracias a una 

alcahueta. Se acentúa la ingenuidad de la joven esposa cuando acepta recibir al amigo y 

engañar al marido gracias a los trucos (a veces inverosímiles) de la alcahueta. Además, 

                                                
13 María Jesús Lacarra, «Algunos datos para la historia de la misoginia en la Edad Media», Studia in 
Honorem profesor Martí de Riquer, I, Barcelona, Quadern Crema, 1980, pp. 339-361. 



 12 

el enfoque del adulterio exclusivamente desde el punto de vista femenino que hemos visto 

en la literatura, también se encontraba en el mundo jurídico, como se refleja en las 

Partidas de Alfonso X.  

A la imagen negativa de la mujer se opone un modelo positivo, aunque con menor 

frecuencia. Es el caso de la mujer casta que afronta los asedios de un hombre poniendo 

de nuevo en marcha engaños. A veces, les cuesta la vida y pueden preferir morir antes 

que ser deshonradas e incluso puede ser la víctima de una acusación falsa como en el 

Calila. Sin embargo, habrá ejemplos de mujeres buenas como la vieja modelo de virtudes, 

consejera, mujeres obedientes al esposo (Conde Lucanor, XXVII), castas, jóvenes 

virtuosas, aunque no consigan ni sean suficientes para olvidar la imagen negativa.  

Durante el siglo XIII, la cuentística se abre paso en España a través de versiones 

árabes de colecciones orientales difundidas gracias al impulso alfonsí. Son los casos del 

Calila e Dimna (1251) y el Libro de los engaños (1253). Simultáneamente, llegan los 

catecismos didácticos, colecciones de sentencias que recogen una ética similar, salvo que 

los proverbios priman sobre el desarrollo anecdótico. Un siglo antes, algunos de estos 

cuentos ya habían sido recogidos por Pedro Alfonso en la Disciplina Clericalis, pieza 

clave para la difusión de los relatos de la esposa adúltera, entre ellos, «El pozo». De todas 

sus versiones, la del Libro de los engaños es la más misógina: de los 23 cuentos que los 

conforman, seis siguen la tradición engañadora de la mujer y hombres víctimas (1, 5, 10, 

18, 23), aunque también las intervenciones de los privados siguen esta línea. En el mismo 

contexto, destaca el Calila e Dimna, pero por carecer de ese tono misógino: los cuentos 

insisten en la indecisión del amante o en las conductas entrometidas y con tres modelos 

de mujer cercanas al rey valoradas positivamente.  

La aversión a la mujer que encontramos en algunos ejemplos de la Disciplina 

clericalis y del Sendebar, coincide, en mayor grado, con la expuesta en los catecismos 

didácticos traducidos en época alfonsí. Además, en las obras de espejos de príncipes, los 

hombres se caracterizan por virtudes como la sapiencia y la espiritualidad, debiendo 

rehuir el contracto con las mujeres. El perfecto modelo de fortitudo y sapientia es el 

encarnado por Alejando Magno, modelo de castidad al que nunca vencieron las mujeres. 

La aparición en España de estas obras coincide con una tendencia general a degradar la 

imagen de la mujer en toda Europa. Este antifeminismo estaría explicado por razones 

intelectuales: justificaciones ideológicas y voces de filósofos, naturalistas, moralistas y 

teólogos. Además, las colecciones de sentencias remiten a filósofos griegos filtrados a 

través de tratados árabes. Como muestras de ello tenemos a Hunayan ibn Isaq, y las 



 13 

explicaciones de filósofos naturalistas medievales. En el primer caso, Hunayan ibn Isaq 

es el autor de Libro de los Buenos proverbios y dio a conocer numerosas obras 

aristotélicas cuando Aristóteles se convirtió en fuente predilecta para los argumentos 

misóginos. En el segundo caso, numerosos filósofos intentarán explicar científicamente 

el comportamiento de la mujer (húmeda y fría, frente al hombre cálido y seco). 

Durante el siglo XIV, los cuentos no ofrecen una imagen tan negativa como en el 

periodo anterior. Solo 5 cuentos del Conde Lucanor están directamente relacionados con 

la mujer, pero no son ejemplo de una visión totalmente negativa e incluso hay modelos 

positivos, quizá también porque Don Juan Manuel tenía muy presentes a sus posibles 

lectoras. En el Libro de Buen Amor los cuentos insertados no destacan por su misoginia, 

ni tampoco en el Libro del Caballero Zifar, pese a su procedencia oriental. Cabe subrayar 

que  todo lo que se conoce de la cuentística oriental de los siglos medios se debe a la 

transmisión textual14 que de ella se produce durante el siglo XV: los marcos de producción 

de esa cuentística en los que se promueven las traducciones del Calila (1251), del 

Sendebar (1253) o del Barlaam (finales del siglo XIII), y los marcos de recepción que van 

a requerir el conocimiento y valoración de unos textos en los que van a impulsar 

profundas transformaciones que afectarán a su estructura, contenido y significado. Estas 

colecciones se engastan en un proceso moral o doctrinal que las modifica hasta 

convertirlas en obras de naturaleza diferente. Ese fenómeno es consecuencia de la 

derivación de estas líneas temáticas que, partiendo de núcleos originales persas o 

palhevís, alcanzan encarnaciones textuales cuya singularidad depende la época y de las 

circunstancias en las que surgen. De ahí que se difundan ejemplarios en castellano debido 

al aumento de lectores y a la llegada de la imprenta. Con los relatos que se insertan vemos 

que muchos de los temas femeninos son ya conocidos o usados en la Disciplina.  

La literatura de este periodo no es un terreno abonado para la cuentística oriental, 

sobre todo durante el reinado de Juan II. Ajustada a las claves del desarrollo cultural de 

los Trastámara y con una configuración tratadística que se asienta en la ortodoxia 

religiosa con orientaciones humanistas, destaca por la inserción del exemplo en los 

esquemas de predicación y el alejamiento de los marcos cortesanos. La cuentística de este 

periodo es religiosa con el Espéculo de legos, el Libro de los exemplos por A. B. C. La 

última de las influencias orientales se ejerce en el Libro del Conde Lucanor (1335), ya 

que, a partir de 1250 hasta 1350 y con las conquistas y expansión de los reinos cristianos, 

                                                
14 Fernando Gómez Redondo, «La disolución de la cuentística oriental en el siglo XV», en El cuento oriental 
en occidente, eds. María Jesús Lacarra y Juan Paredes, Granada, Comares, 2006, pp. 95-97. 



 14 

se produce la asimilación de unas formas artísticas que impregnan la vida curial y 

literaria. Tanto el Conde Lucanor como el Libro de Buen amor son consecuencia del 

molinismo, movimiento de renovación letrada con el que se intenta corregir las 

arriesgadas incursiones por el saber de la corte alfonsí. Más allá de 1350 (muerte de 

Alfonso XI), no es posible señalar una influencia clara de esta tradición cuentística. En 

las últimas décadas del siglo XIV, cuando el mundo oriental deja de ser una amenaza 

político-militar, las líneas de su pensamiento desaparecen casi por completo. En las 

primeras décadas del siglo XV será un fenómeno rastreable en las crónicas de Ayala y 

comienza a constituirse el ideal de la maurofilia, que luego se desarrolla en los Siglos de 

Oro. 

Finalmente, con la difusión y auge del amor cortés, se contrapondrán ambas 

visiones15 (misoginia/amor cortés), aunque una y otra sean enfoques de la mujer desde un 

punto de vista masculino. Voces profeministas dirigirán sus argumentos contra el amor 

(religio amoris) y no contra la mujer. La imagen de la mujer en la cuentística medieval 

es clave para comprender la misoginia. Ante las visiones Eva-María, los autores sienten 

especial atención hacia la mujer como pecado, reiterándose los argumentos y temas a lo 

largo de todas las colecciones. Durante los siglos XII y XIII, la misoginia se apoya en los 

planteamientos intelectuales, pero al ampliarse los cauces de difusión literaria, la aversión 

hacia la mujer se suaviza y se buscan temas nuevos, aunque las implicaciones heterodoxas 

que toma difusión del amor cortés propician la reacción de moralistas y letrados. 

Progresivamente, y en época de los Reyes Católicos (actitud anticortesana), los mismos 

argumentos y cuentos volverán a usarse con unas posturas tradicionalistas y 

conservadoras cuyo objetivo es volver al modelo de la mujer de siglos pasados frente a la 

idealización propia del amor cortés.  

 

3. Tipología de los personajes femeninos 

En este apartado, contamos con una precisa clasificación de todos los personajes 

femeninos de las dos versiones del Sendebar: el Libro de los engaños de las mujeres y 

los Siete sabios de Roma. Ambas obras están estructuradas según diferentes niveles de 

narración, por lo que no podemos tratar la totalidad de cada colección de forma 

homogénea. Por esta razón, primero me centro en la descripción de los personajes de la 

narración enmarcada, y posteriormente en aquellas mujeres que aparecen en los cuentos 

                                                
15 María Jesús Lacarra, «Algunos datos para la historia de la misoginia en la Edad Media», Studia in 
Honorem profesor Martí de Riquer, I, Barcelona, Quadern Crema, 1980, p. 361. 



 15 

insertados (tanto los narrados por personajes masculinos, como femeninos) donde 

encontraremos una tipología mucho más variada. 

 

3.1.La narración enmarcada  

En la historia marco se describen y se contraponen claramente dos modelos de 

mujer: la concubina/emperatriz frente la madre del infante/ príncipe (en Sendebar y Siete 

sabios, respectivamente). Además de esta caracterización según términos de oposición 

sobre la buena y la mala mujer como reflejo del pensamiento e ideología medievales, se 

explican los motivos que empujan a narrar tanto a los privados o sabios, como a las 

mujeres, puesto que entender las motivaciones y objetivos a los que aspiran ambos grupos 

de personajes es necesario para comprender la disputa de exemplos. Pruebas de ello serán 

los proverbios o sentencias puestos en boca de los privados y que se señalarán en este 

apartado.  

 

3.1.1. La buena y la mala mujer 

La condición de la mujer medieval, tanto en el ámbito social y privado como en 

el cultural, ha despertado gran interés, sobre todo en las últimas décadas. Del mismo 

modo, las mujeres, tanto en calidad de autoras, lectoras, como en personajes, ocupan un 

lugar significativo e incuestionable en el universo literario medieval16. Durante este 

periodo, las colecciones de exempla constituyeron un modo de extender una ideología 

concreta en lo que respecta a la mujer. Tal y como se ha tratado en la introducción, 

contamos con dos imágenes contrapuestas de la figura femenina, aunque la imagen de la 

mala mujer es, definitivamente, la mayoritaria al considerarla como fuente de pecado, 

abocada de forma irremediable a la lujuria y al engaño. De ahí, el propósito de conocer 

todos los engaños de las mujeres en el Sendebar, algo totalmente inabarcable, puesto que 

son infinitos. En ambas obras, el papel general de la mujer es negativo y viene 

determinado por la figura de la «mala mujer». Sin embargo, hay un prototipo femenino 

que no encarna la maldad: el papel de la buena mujer que está representado por la madre 

del infante. Dos preocupaciones son fundamentales en la composición del Sendebar: la 

relación entre saber y cortesía y la vertiente de misoginia que atraviesa los cuentos y es 

                                                
16 Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterización en la literatura ejemplar de la 
Edad Media», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura 
Medieval, Universidad de Granada, 1995, p. 457. 



 16 

visible en tantas obras de este periodo17. En el estudio del marco narrativo del Libro de 

los engaños, no encontramos una definición explícita, exacta y textual de la posición 

social de las mujeres del rey Alcos18, ya que no se las menciona como concubinas, esposas 

o reinas, sino como sus mujeres. Es decir, el número de noventa mujeres no sería 

adecuado para otorgarles el título de reinas. Este calificativo podría explicar, sin perder 

de vista la traducción castellana y la recepción occidental, que el rey Alcos fuera, en cierta 

manera, monógamo. Esta idea se acentúa con la reducción numérica: al eliminarse el 

número de noventa mujeres, permanece únicamente la oposición entre la nueva 

emperatriz (y madrastra del joven príncipe) y la madre. En lo que se refiere a esta última, 

es la madre del infante la única que podría ser considerada reina porque presenta las 

virtudes y características propias de un rey sabio como la prudencia o la sabiduría. La 

normatividad de la mujer, sin embargo, no la aceptaba como sabia (característica propia 

del varón).  

Esto obliga a que, en Sendebar aparezca un prudente silencio para que las mujeres 

de Alcos no sean llamadas reinas y evitar así la idea de sabiduría ligada al poder real. 

Negándoles este apelativo, tenían una denominación global con la que la acción dramática 

y la misoginia del texto se desarrollaban sin problemas. Ambas mujeres se opondrán 

según sus cualidades y acciones, siguiendo las características típicas de la literatura 

tradicional, donde un personaje se presenta en relación de oposición con otro. Aunque 

ninguna de las dos se privilegie con el título de reinas, tienen un comportamiento 

diametralmente opuesto. En el Sendebar19, la madre aparece brevemente como mujer 

sabia cuya personalidad destaca su preocupación hacia el rey: «E a esto llegó una de sus 

mugeres, aquella qu’él más quería, e era cuerda e entendida, e avíala él provado en 

algunas cosas. E llegose a él porque l’ veié estar triste» (Sendebar, p. 65). Sus apariciones 

son previas a la lectura astrológica puesto que aún no ha nacido el infante e incluso adopta 

el papel de consejera en el momento en que descubre que la angustia del rey se debe a la 

imposibilidad de tener un heredero: «Yo te daré consejo bueno a esto. Ruega a Dios, 

                                                
17 Fernando Gómez Redondo, Historia de la prosa medieval castellana I. La creación del discurso 
prosístico: el entramado cortesano, Madrid, Cátedra, 1998, p. 214. 
18 José Carlos Vilchis, «Una omisión en Sendebar», en Literatura y conocimiento medieval. Actas de las 
VIII jornadas medievales, eds. Lilian von der Walde Moheno, Concepción Company y Aurelio González, 
El Colegio de México: Universidad Autónoma Metropolitana, México, 2003, pp. 209-211. 
19 Las citas correspondientes al Libro de los engaños de las mujeres o Sendebar proceden de la edición de 
María Jesús Lacarra. Para evitar repeticiones, se hará referencia a ella con el título Sendebar y la página 
correspondiente en la que aparece ese texto. Lo mismo ocurre con la variante occidental que, tomando 
como referencia la edición de Ventura de la Torre, aparecerá como Siete sabios seguido del número de 
página en cuestión. Ambas obras aparecen citadas en la bibliografía final.  



 17 

qu’Él […] poderoso es de te fazer e de te dar fijo» (p. 66). Cabe mencionar que es una 

mujer devota20: para darle un heredero al del rey, primero sugiere encomendarse a Dios 

y aparece subordinada al esposo, de tal modo que después de cumplir su cometido (el de 

procrear) desaparece. Tanto por su actitud como por su labor de buena consejera, aplica 

su saber para la resolución de un problema (la falta de heredero), de ahí que sea digna 

merecedora de título de reina y prototipo de mujer virtuosa. 

Algo diferente ocurre en la versión occidental de los Siete sabios de Roma: para 

evitar la poligamia, contraria al pensamiento occidental y cristiano, el rey queda viudo y 

vuelve a casarse: la nueva emperatriz pasa a ser la malvada madrastra culpable de la 

condena del príncipe. Este cambio se da en todas las versiones occidentales, puesto que 

es resultado de la occidentalización del texto. El papel de la buena mujer vuelve a 

representarse por medio de la madre, pero ambas mujeres ostentarán el título de nobleza: 

la madre al inicio y la nueva emperatriz tras enviudar el emperador: «La qual era en 

demasía hermosa e graciosa, la qual mucho por cabo amó e parió dél un hijo» (Siete 

sabios, p. 11). Aunque no aparece el problema de la falta de heredero como ocurre en 

Sendebar, sí contamos con su labor como consejera. Ya enferma, le hace una petición a 

Ponciano: «Tomaréis otra muger e, por tanto, vos pido por merced que ella ningún mando 

sobre mi hijo tenga, mas hazedlo criar muy lexos della» (Siete sabios, p. 11). En 

definitiva, el carácter de la buena mujer se plasma en la total dedicación y subordinación 

hacia el marido, lo que también repercute en su honor y posición real. Sus atributos 

pueden resumirse en buen entendimiento, cordura, buenas obras, acertado juicio y buen 

consejo21. Esta sumisión y obediencia consisten en acatar siempre el mandato del esposo, 

pero como precisamente la actuación de la buena mujer debe estar encaminada a 

agradarlo, también puede tomar el papel de consejera, como hemos visto con la madre 

del infante, que aglutinaría ambos papeles. 

Frente a estas figuras que encarnan el prototipo de la buena mujer, la emperatriz 

en Siete sabios y la concubina en Sendebar funcionan para mostrar una idea de mujer 

muy diferente y negativa. El comportamiento de estas no es equiparable al de una reina22, 

y se aleja totalmente de los intereses masculinos. Trata de provocar el parricidio, engaña, 

                                                
20 José Carlos Vilchis, «Mujeres comunes y extraordinarias en Sendebar», Medievalia, 36 (2016), p. 47. 
21 Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterización en la literatura ejemplar de la 
Edad Media», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura 
Medieval, Universidad de Granada, 1995, p. 462. 
22 José Carlos Vilchis, «Una omisión en Sendebar», en Literatura y conocimiento medieval. Actas de las 
VIII jornadas medievales, eds. Lilian von der Walde Moheno, Concepción Company y Aurelio González, 
El Colegio de México: Universidad Autónoma Metropolitana, México, 2003, p. 212. 



 18 

miente, manipula y se opone a la autoridad. Es la figura idónea para dirigir el pensamiento 

misógino, borra a su antecesora y su maldad elimina en ella cualquier etiqueta de nobleza. 

Mientras la madre presenta una visión normalizada de la sexualidad (tiene su continuidad 

en la descendencia del rey), la segunda mujer usa su sexualidad con fines opuestos. El 

infante guarda silencio por peligro astral, ella desconoce la razón y decide descubrir el 

motivo. Al no conseguir respuesta, le propone matar al rey: «Matemos a tu padre e serás 

tú rey e seré yo tu muger, ca tu padre es ya de muy gran hedat e flaco» (Sendebar, p. 75). 

En los Siete sabios, la nueva esposa, incapaz de concebir un hijo, decide acercarse al 

príncipe: «Por tu amor he guardado mi virginidad para que tú della gozasses. Háblame e 

dormiremos juntos» (Siete sabios, p. 20). En ambos casos, él se niega: rompe su silencio 

en Sendebar y lo deja escrito en Siete sabios. De esta forma, la mujer descubre el peligro 

astral y acusa falsamente al príncipe de haberla intentado forzar. 

Así, se desencadena la trama de la obra y la concubina acaba siendo la única, junto 

con Çendubete/ los sabios (y el propio infante), que conoce la razón del silencio. La 

acusación desencadena a su vez una reacción histérica y fingen haber sido violadas: dan 

gritos y voces, mesándose del cabello y despedazando sus ropas. En este intento por salvar 

sus vidas, acusan al infante y pretenden demostrar su culpabilidad a través de una serie 

de cuentos dirigidos al monarca. No existe la necesidad de un nuevo hijo, sino su 

ambición para seguir ocupando un lugar privilegiado cuando el rey muera. La proposición 

de adulterio se da en una de sus peores versiones: el hijo obtendría los favores de la mujer 

de su padre y cometería el parricidio.  

Esta intervención es la que encaja con la visión cristiana de la mujer como fuente 

de pecado y lujuria y presenta brevemente el tópico literario del viejo y la niña. El origen 

del motivo23 probablemente se remonta a la antigüedad latina, concretamente al teatro de 

Plauto: se pueden rastrear antecedentes en Casina, comedia que trata con crudeza el tema 

de la rivalidad amorosa entre padre e hijo por el amor de la joven esclava Casina, y una 

situación semejante se plantea también en Mercator. Durante la Edad Media, el tema 

reaparece como motivo folclórico según dos tipologías: la del marido que encierra a su 

mujer en una casa o torre para preservar su castidad, impidiendo que conozca a cualquier 

otro hombre, y la del marido viejo que se casa con una mujer muy joven con la intención 

de moldearla a su gusto; en cualquiera de los dos casos la mujer sería víctima de una 

situación injusta.  

                                                
23 Marisa Sotelo Vázquez, «El viejo y la niña, un tópico del revés en Un viaje de novios de Emilia Pardo 
Bazán», La Tribuna: Cadernos de Estudos da Casa-Museo Emilia Pardo Bazán, 2 (2016), p. 267.  



 19 

En los marcos narrativos del Sendebar y Siete sabios vemos el enamoramiento del 

rey/emperador inspirado por una mujer mucho más joven y que se intensifica al 

producirse la desproporción y diferencia de edades, lo que deriva en el engaño del que 

este es víctima. Además, la condición de mujer joven respecto a la del marido trae como 

resultado el adulterio24, aunque este aparece también en numerosos cuentos como «El 

pozo», de enorme tradición literaria y que encontramos en la Disciplina y en los Siete 

sabios de Roma, entre otros. Sin embargo, el desprecio a la mujer, no solo se refleja en la 

maldad de la mujer, sino que se pone en boca de los sabios de la corte25 mediante 

afirmaciones que evidencian la cosificación y mal concepto que se tenía del género 

femenino a modo de proverbios y generalizaciones en ambas colecciones. Algunos 

ejemplos son los siguientes: 

1. Función de la mujer en la sociedad medieval y el matrimonio: 

«Quatro cosas son que omne entendido non deve loar fasta que vea el cabo dellas 

[…] la mies fasta que segada e la muger fasta que sea preñada» (Sendebar, p. 69).  

«E la muger, quando a su marido non á miedo nin teme, nunca puede ser buena» 

(Sendebar, p. 70). 

«Un rey que amava mucho las mugeres e non avía otra mala manera (costumbre)» 

(Sendebar, p. 79).  

2. Hincapié en destacar la cantidad de engaños de las mujeres: 

«El engaño de las mugeres, que son muy fuertes sus artes e son muchos, que non 

an cabo ni fin» (Sendebar, p. 85). 

«Non mates a tu fijo por dicho de una muger, ca las mugeres, ayuntadas en sí, an 

muchos engaños» (Sendebar, p. 93). 

«E señor, non te di este enxemplo, sinon a qu’el engaño de las mugeres que non 

an cabo nin fin» (Sendebar, p. 110).  

«Qu’el engaño de las mugeres es la mayor cosa del mundo» (p. 124) 

«Las mugeres son engañosas» (Siete sabios, p. 79). 

«Si a vuestro hijo, por los dichos de vuestra muger, matardes, peor vos contecerá 

que a aquel de su lebrel» (Siete sabios, p. 31). 

                                                
24 Ana Baquero Escudero, «El motivo de el viejo y la niña en Galdós y otros grandes novelistas del siglo 
XIX», Moenia, 22 (2016), p. 19 y 30.  
25 Graciela Cándano Fierro, «Tradición misógina en los marcos narrativos de Sendebar y Calila y Dimna», 
en Actas del XII Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas 21-26 de agosto de 1995, 
Birmingham, Department of Hispanic Studies, 1998, p. 101.  



 20 

«¿No fue maldita la muger que assí con mentiras procuró la muerte de la picaça?» 

(Siete sabios, p. 49). 

«A lo que dezís que él quiso desonrar a vuestra muger la emperatriz no son tales 

palabras de creer» (Siete sabios, p. 58). 

«En vuestra mano está cobrar muchas mugeres después de fallecida una e no un 

hijo para que vos salve del peligro» (Siete sabios, p. 78). 

«Por cierto de temer es la mala muger e peor vos acontecerá si por el consejo de 

vuestra muger matardes a vuestro hijo» (Siete sabios, p. 92). 

Estas generalizaciones en boca de los privados y consejeros ponen de manifiesto 

los rasgos que identifican a la mujer26 como tal: su tendencia a la libidinosidad y, en 

consecuencia, al adulterio, su capacidad para engatusar (particularmente al hombre), y su 

insensibilidad que deriva en la frialdad con que puede dañar a otros y en la búsqueda del 

propio beneficio.   

Como conclusión27, el prototipo de buena mujer es una esposa devota al rey, 

mientras que la otra es peligrosa y malvada, primero proponiéndole al hijo matarlo, y 

luego querer acabar con la vida de este para salvar la suya. Sin embargo, ambas son 

descritas de forma similar: la buena mujer es: «aquella q’él más quería, e era cuerda e 

entendida, e avíala él provado en algunas cosas»’, mientras que a la mala mujer se la 

introduce como: «una muger, la qual más amava e onrávala más que a todas las otras 

mugeres qu’él avía». De hecho, mientras que hay pruebas que justifican el buen hacer de 

la esposa, el amor hacia la concubina real parece no tener justificación: sin probar su 

lealtad, cree sus palabras y por encima del concepto de justicia que debe mover a un rey: 

obrar con la máxima prudencia. La primera se presenta como el modelo que toda mujer 

debería seguir: llena de virtudes morales, con un fuerte sentido de la fidelidad y, más que 

nada, de obediencia al marido es el recipiente idóneo y adecuado para crear el modelo a 

seguir por parte de todas las demás mujeres.  

 

 

 

                                                
26 Graciela Cándano Fierro, «Tradición misógina en los marcos narrativos de Sendebar y Calila y Dimna», 
Actas del XII Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas 21-26 de agosto de 1995, 
Birmingham, Department of Hispanic Studies, 1998, p. 101. 
27 Andreea Weisl-Shaw, «The Power of Woman's Words, the Power of Woman's Silence: How the 
madrastra Speaks in the Thirteenth-Century Castilian Sendebar», Modern Language Review, 109.1 (2014), 
pp. 111-112. 



 21 

3.1.2. Narradores y narradora: razones para narrar 

En el origen del recurso de la narración subyace la fe en el poder persuasivo de 

las historias ya que, con ellas, privados o sabios y la esposa pretenden modificar la 

decisión del rey. En ambas colecciones, la mujer tiene un papel inferior en la narración. 

En Siete sabios cada uno de los consejeros narra un cuento, y del mismo modo procede 

la emperatriz. Sin embargo, en Sendebar mientras que los privados necesitan narrar dos 

historias para inclinar la balanza a favor del infante, la mujer necesita solo de uno. El 

motivo que mueve a la narración a los diferentes personajes es conseguir retrasar el 

cumplimiento de la condena: la del príncipe o infante en el caso de los consejeros, y la de 

la propia en el caso de la mujer. Es decir, para estos personajes, narrar es sinónimo de 

salvar la vida. Los siete privados del rey narran trece cuentos en Sendebar, tal y como 

dicta su condición de consejeros de Alcos.  

Sin embargo, no solo narran cuentos para salvar la vida del infante, sino también 

la propia: «Entendieron que lo fazía con saña porque creyera a su muger. Dixeron los 

unos a los otros: — «Si a su fijo mata, mucho le pesará e después non se tornará sinon a 

nos todos, pues que tenemos alguna razón a tal por que este infante non muera» 

(Sendebar, p. 76). Es decir, el primer cuento se centra en evitar que el monarca actúe 

movido por la saña, y el segundo en dar muestra de los innumerables engaños de la mujer. 

Es decir, propugnan generalizaciones misóginas que abarcan a la mujer, pero ellos 

desconocen el verdadero motivo de la acusación falsa. Sin embargo, las conclusiones de 

los cuentos destinados a evitar la toma precipitada de decisiones también acaban 

derivando en la misoginia. En el caso de la mujer, en ambas obras es la autora de la 

acusación falsa y la que conoce el plazo. Por ello, va alterándose y amenazando con 

herirse conforme se acerca el séptimo día.  

La disputa por medio de ejemplos28 se da entre ambos grupos de narradores que 

inclinarán la conducta del rey hacia el perdón o la sentencia de muerte. Este plano es una 

filigrana narrativa por simetrías y oposiciones que se van entrelazando y se enfrentan en 

los exemplos. La progresión cronológica deja entrever que los narradores se escuchan los 

unos a los otros para conocer el resultado de sus cuentos, procurando contradecir las 

conclusiones a las que unos o una han llegado en las primeras palabras que dirigen al rey: 

es decir, el primer plano, mientras que en el segundo se disponen los ejemplos y en el 

tercero se logran los objetivos. La estructura es perfecta porque sus conclusiones revierten 

                                                
28 Fernando Gómez Redondo, Historia de la prosa medieval castellana I. La creación del discurso 
prosístico: el entramado cortesano, Madrid, Cátedra, 1998, pp. 225-230.  



 22 

en el marco narrativo y modifican la conducta del rey. De hecho, tanto la mujer como los 

privados destacan por las presentaciones ante el rey29. En el segundo día, la mujer incita 

a su esposo a mantener justicia (idea en que se apoyó el primer consejero), a pesar de su 

hijo. De ahí que el segundo privado recuerde al rey su obligación como padre. Una nueva 

tensión se establece en el tercer día cuando la mujer comprende que tiene que descalificar 

a los privados para lograr salvarse.  

A partir de aquí, los cuentos tienen mayor riesgo porque engañarán al rey con la 

verdad. Por ello, el tercer privado insiste en no dejarse guiar por falsedades, destruyendo 

la estrategia de la mujer. Las presentaciones de esta ante el rey van derivando en histeria, 

ya que cada vez ve más cerca su final: en el quinto día ve fracasadas sus anteriores líneas 

y apela a la justicia divina y los privados quinto, sexto y séptimo engarzan los dos temas 

fundamentales de la obra: elogio de la mesura y entendimiento del monarca para no actuar 

precipitadamente y prevenirse de los engaños. Esta estructura de simetrías y oposiciones 

finaliza con el descubrimiento de la verdad cuando el infante puede hablar y ocupa el 

lugar de la mujer y los privados en la narración de historias.  

Como rasgo característico, sobre todo en Siete sabios, es la profunda interrelación 

del relato marco con los cuentos, no en lo referente a las temáticas de estos relatos (esto 

ocurre en ambas colecciones), sino en los consejos finales que deriva la Emperatriz de 

sus relatos. Un ejemplo lo vemos en Sendebar (Cuento 14: Simia), donde su figura es 

equivalente a la del protagonista del relato: un «grand ladrón e muy malfechor». Un 

ladrón se encuentra con un león, símbolo de la monarquía (rey Alcos), al que monta. Es 

un resumen de parte del argumento del marco30: el rey Alcos desconoce la verdadera 

naturaleza de la mujer. Tenemos el paralelismo: el león acude con el simio para obtener 

un parecer y se da cuenta del verdadero ser del oponente, al igual que Alcos es aconsejado 

por sus privados. El ladrón mata al simio, que es lo que la esposa desea hacer: destruir a 

los consejeros. De ahí que sean obvias las palabras conclusivas: «Fío por Dios que me 

ayudará contra tus malos privados, así como ayudó al ladrón contra el león».  

                                                
29 Los privados suelen  obedecer a la misma ceremonia [e vino el privado e fincó los inojos ante el Rey  e 
dixo], mientras que la mujer se apoya en una dramática escenografía que reproduce la angustia que le 
domina al ver que el plazo de su condena se acerca y que los privados arrancan el perdón del rey: en  el 
segundo día aparece llorando (p. 87), en el tercero llorando y dando voces (p. 96), en el quinto amenaza 
con  su  muerte (p. 112), en el sexto finge encomendarse a la justicia divina, y en el séptimo aparece 
dispuesta a quemarse viva.  
30 Lillian Von Der Walde Moheno, «El discurso inapropiado: la voz femenina en Sendebar», en Studia in 
honorem Germán Orduna, Universidad de Alcalá, 2001, p. 628. 



 23 

En lo que se refiere a este relato, hay varias hipótesis31: en la aldea entra «un gran 

ladrón y muy malfechor»; luego, empieza a llover cuando cae la noche, y el recuero busca 

refugio en la aldea, temiendo el daño del ladrón; «e a esto vino un ladrón», que monta 

«un león». El «recuero» decide refugiarse no por la lluvia ni por la noche, sino por miedo 

a perder algún animal por culpa del ladrón, pero todo indica que ya estaba en la aldea 

cuando llega el recuero. Sin embargo, llegaría otro ladrón que tropieza con un león 

escondido entre las bestias. Es posible que el ladrón que había entrado primero en la aldea 

fuera el mismo que después se encuentra con el león, de manera que tendríamos solo uno. 

Sin embargo, si fuera así carecería de sentido la transición hacia el relato de los hechos, 

donde se dice que «a esto vino un ladrón».  

El cuento está construido en torno a la ambigüedad y el equívoco: el ladrón se 

equivoca y confunde una bestia con una fiera, el león confunde a un hombre con un 

diablo. El descubrimiento de la realidad supone el terror por ambas partes. Solo el mono 

no se equivoca, pero su seguridad, su prepotencia le supone la muerte al revelar la verdad. 

Para que el juego de la ambigüedad sea posible, es necesario apoyarse en la capacidad 

metafórica que lleva en sí el término «tempestad», existencia de ese espíritu maligno en 

la versión del autor medieval. Así surgen nuevas posibilidades: que los oyentes 

admitieran la existencia de un ser maligno unido a la tempestad o que la creencia estuviera 

en retroceso: la conocían, pero no participaban de ella. Entonces, el cuento se cargaría de 

comicidad, convirtiéndose en una burla grotesca: los errores, el miedo del león, la muerte 

del simio...  

Este cuento guarda similitudes con dos relatos presentes en Siete sabios narrados 

por la emperatriz: son el capítulo quinto y el octavo. En el primero, la emperatriz finaliza 

su relato diciendo: «El árbol pequeño es vuestro hijo maldito que ya comiença por su 

enseñança [a] crecer e trabaja como pueda los ramos de vuestra potencia cortar y 

conquistar la humana gloria, y estudia en destruir vuestra persona porque pueda reinar» 

(Siete sabios, 5, p. 26). En el capítulo octavo menciona: «El pastor con el cayado es la 

persona de vuestro hijo maldito que comiença con el bastón de su sciencia de os engañar, 

como el pastor que rascava al puerco y le hizo adormir e después le mató» (Siete sabios, 

8, p. 34). Las conclusiones que puede derivar el lector de estos cuentos son bastante claras 

(y negativas), a pesar de que no estén protagonizados por mujeres y no aparezcan rasgos 

                                                
31 Carlos Alvar Ezquerra, «Esta es la tenpestad que dizen los omnes. A propósito del cuento 14 del 
Sendebar», en Formas narrativas breves en la Edad Media: actas del IV Congreso, Santiago de 
Compostela, 8-10 de julio de 2004, Servicio de Publicaciones, 2005, pp. 211-212. 



 24 

misóginos. Son relatos que no demuestran inocencia alguna, sino que los objetos o 

realidades que dice que el infante representa son espejo de la emperatriz. Ella es el árbol 

pequeño que pretende crecer, cortar el grande y conquistar y reinar en detrimento del 

emperador y el pastor que usa de su «sciencia» para engañar. Son auténticos autorretratos 

de la emperatriz que, con sus engaños solo pretende lograr un objetivo: conseguir la 

muerte del infante. 

 

3.2. Los cuentos insertados 

En este apartado, se procede a una clasificación de los personajes femeninos 

presentes en los relatos del Libro de los engaños y de los Siete sabios de Roma. La 

clasificación se dividirá en personajes positivos o negativos, según las acciones que 

realicen sus protagonistas y el marco de concepción ideológica medieval. Como ya se ha 

señalado anteriormente, el objetivo de ambas obras en lo que se refiere a los consejeros 

es evitar que el monarca condene a su hijo, por lo que la mayoría de sus cuentos se 

centrarán en presentar a las malas mujeres. Incluso de aquellos relatos cuyo objetivo es 

evitar que el monarca actúe movido por la saña, se puede desprender una enseñanza 

misógina (sobre todo, en el Libro de los engaños, de naturaleza más misógina que su 

vertiente occidental). Además, aquellos cuentos narrados por la mujer y enfocados en su 

defensa, tienen como protagonistas a mujeres que no salen bien paradas.  

Cabe destacar que nos encontramos ante tipologías no unívocas, es decir, varias 

características de un único personaje femenino pueden aparecer entremezcladas. Por 

ello, se ha seguido una clasificación lo más transparente posible y según la acción 

primordial que lleva a cabo la mujer en cada cuento concreto. De ahí que haya mujeres 

castas y a la vez consejeras, pero que aparezcan únicamente en el tipo que mejor 

identifica su papel en el relato. Del mismo modo ocurre con los personajes negativos: 

tenemos a malas mujeres que engañan, pero no son adúlteras, otras que son ambas cosas, 

o alcahuetas que también usan engaños para favorecer una relación ilícita.  

 

3.2.1. Personajes positivos 

Durante la Edad Media, las referencias a las buenas mujeres tanto en tratados 

como en colecciones de exempla son considerablemente inferiores a las de la mala mujer. 

Sin embargo, podemos extraer algunos rasgos generales que caracterizan de manera 



 25 

positiva a la mujer medieval32, de acuerdo con el modelo de identificación de la Virgen 

María33. La norma general consiste en sumisión y obediencia, acatando la voluntad y los 

consejos del marido, y en poseer en todo momento el convencimiento de que todos los 

hechos y decisiones del esposo son virtuosos y convenientes. Unidos al respeto y a la 

disciplina, no pueden olvidarse otra serie de rasgos como vestidos, peinados y afeites de 

acuerdo con la edad y posición social; no ser vistas en compañía de mujeres de dudosa 

reputación; no pisar demasiado la calle ni exhibirse en puertas ni ventanas y, sobre todo, 

no entablar conversación con hombres en lugares apartados. Por tanto, la mujer en el 

ámbito social ocupa una situación notoria, ya que repercute en el honor y posición del 

marido. De este modo, la elección de esposa adquiere gran relevancia en la Edad Media. 

Tampoco es de extrañar la menor cantidad de buenas mujeres con respecto a su correlato 

negativo: estamos ante dos obras donde los privados pretenden evitar que el rey condene 

a su propio hijo, haciendo hincapié en los engaños y mentiras de las mujeres y, por 

consiguiente, de la emperatriz. De ahí, que no aparezcan prácticamente buenas mujeres.  

 

3.2.1.1. La mujer casta e ingeniosa  

Tal y como se ha dicho anteriormente, la mujer en el ámbito social está sujeta a 

su estado civil34, el cual va marcando una serie de normas de conducta. El matrimonio 

medieval era un importante negocio: junto con la notable importancia que adquiere la 

mujer en el plano económico, también es clave en el contrato matrimonial, y dejando a 

un lado su faceta maternal, su función dentro del matrimonio es principalmente mantener 

la estabilidad de la pareja. La relación conyugal viene presidida por la prioridad del 

esposo y su buen funcionamiento descansa en una serie de obligaciones por ambas partes: 

la esposa le debe al marido respeto, obediencia y fidelidad y, a cambio, este le otorgará 

su protección y apoyo. De ahí que el prototipo de mujer casta sea el esperado y venerado.  

 

a) Sendebar [Cuento 1, Leo] 

El único relato del Sendebar protagonizado por una mujer honesta es el primero, 

conocido como la huella del león o Leo: un rey manda a un alcahuete para conseguir su 

                                                
32 Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterización en la literatura ejemplar de la 
Edad Media», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura 
Medieval, Universidad de Granada, 1995, p. 462. 
33 Apartado 2: Misoginia. 
34 Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterización en la literatura ejemplar de la 
Edad Media», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura 
Medieval, Universidad de Granada, 1995, pp. 460-461. 



 26 

amor, pero esta lo rechaza manteniéndose fiel a su marido aun cuando el rey lo envía 

lejos. Siguiendo la relación estamental la mujer, como sierva, le muestra un libro donde 

se castiga a los reyes que cometen adulterio. Así, lo hace consciente de las consecuencias 

que sufre una mujer adúltera. Esto causa enorme vergüenza en el monarca, pero deja 

olvidados sus zapatos en la casa (huella del león/monarca que hace sospechar al marido 

de un posible adulterio). Al regresar el marido y ver los zapatos, guarda silencio. 

Finalmente, ambos hombres conversan, y en palabras del monarca: «verdat es que entró 

el león en ella, mas no te fizo cosa que non te oviese de fazer nin te tornó mal dello. Por 

ende, toma tu tierra e lábrala» (p. 80). Es decir, la mujer se opone ante el rey con dos 

obstáculos: su matrimonio (se mantiene fiel) y el libro contra los malos reyes.  

 

3.2.1.2. La buena consejera 

La representación de mujeres sabias aparece tempranamente en la literatura 

española medieval35. Desde los primeros testimonios en el siglo XIII hasta la culminación 

del siglo XV, encontramos manifestaciones de la sabiduría femenina que adquiere diversas 

configuraciones en correlación a las variables socioculturales, ideológicas y discursivas 

de los distintos momentos históricos. Así, en el siglo XIII, encontramos el modelo de la 

doncella sabia en el mester de clerecía y en la literatura sapiencial de procedencia árabe. 

En relatos caballerescos y ejemplares del siglo XIV, el personaje se transforma en reinas 

y damas que aconsejan con sabiduría y prudencia. En el siglo siguiente, se encarna en 

ancianas que saben condensar sus experiencias de vida en expresiones proverbiales. A 

pesar de que los testimonios de sabiduría femenina son escasos, sí pueden encontrarse 

casos en los que se califica a la mujer de «entendida»36, casi siempre vinculándola a 

correctos y provechosos razonamientos, que servirán de consejo. En este ámbito se 

distingue una mujer consejera inmersa en el círculo del poder (he aquí la relación con el 

tipo «mujer casta e ingeniosa») y otra que más bien resuelve problemas ajenos, llevada 

por su buen hacer hacia el prójimo37.  

                                                
35 Alicia Esther Ramadori, «Una tipología de las mujeres sabias en la literatura española medieval», Revista 
Graphos, 15.1 (2013), p. 1. En línea: 
http://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/viewFile/16321/9350 14-05-2019. 
36 Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterización en la literatura ejemplar de la 
Edad Media», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura 
Medieval, Universidad de Granada, 1995, p. 465. 
37 Como ya se ha señalado, en esta tipología los personajes se clasifican según sus acciones. Por ello, 
tenemos ancianas que aparecen como buenas consejeras (constituyéndose como personajes positivos), pero 
también las hay alcahuetas (es decir, personajes negativos). Esto es consecuencia de la diversificación del 
papel de «la vieja» que puede presentarse en diferentes subtipos en la literatura medieval. 



 27 

a) Sendebar, «Enxemplo del mercador del sándalo, e del otro mercador» [Cuento 

22: Senex caecus] 

Este cuento está construido en torno a tres engaños. Comienza con un vendedor 

de sándalo que acampa en una ciudad, pero un hombre se entera de esto gracias a su criada 

y hace una fogata con su sándalo, haciéndole creer al comerciante que quemaban sándalo 

porque abundaba mucho y le vende a muy bajo precio su mercancía. Al día siguiente, se 

da cuenta del engaño, pero vuelve a ser víctima dos trampas: una con el jugador de dados 

y otra con un tuerto. Una vieja, que ya le había avisado de la naturaleza engañosa de la 

población, se presta a ayudarle. Le explica que un anciano maestro ciego enseña todas 

esas tretas. El comerciante se mezcla con ellos y escucha las astucias y las soluciones 

para librarse de los engaños. A esta mujer se la ve positivamente porque se destaca de 

ella la experiencia38. En estos casos, la ayuda siempre proviene de una vieja, derivándose 

de ello lo siguiente: la gente de edad avanzada es la adecuada para otorgar consejos, frente 

a los jóvenes, sin inteligencia suficiente para orientar con buen entendimiento y razón, 

sin el seso maduro, airados e inclinados hacia lo banal. 

 

3.2.1.3. La mujer víctima 

Este prototipo de mujer aparece tangencialmente en dos relatos de la versión 

castellana del Sendebar. Sin embargo, no es la idea primordial que estos quieren 

transmitir: la finalidad no es colocarla como víctima del hombre, sino en algunos casos 

evitar que el monarca actúe precipitadamente o ilustrar los ejemplos del infante. Es decir, 

los modelos de mujer víctima que aparecen no pertenecen a cuentos narrados por la 

concubina del Libro de los engaños, aunque ella sí se coloca como víctima ante el rey. El 

primero de estos cuentos es narrado por uno de los privados, y el segundo por el infante, 

una vez que puede romper su silencio. Es relevante dejar claro que tenemos casos de 

mujeres adúlteras, como en Senescalcus, que son obligadas a cometer el adulterio y, en 

ese sentido, son víctimas de los maridos. Sin embargo, como la acción principal de esos 

relatos se centra en la infidelidad no aparecen en este listado, pero son una muestra más 

de que estamos ante tipos no unívocos.  

 

                                                
38 Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterización en la literatura ejemplar de la 
Edad Media», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura 
Medieval, Universidad de Granada, 1995, pp. 467-468. 



 28 

a) Sendebar, «Enxemplo del seseno privado, del palomo e de la paloma, que 

ayuntaron en uno el trigo en su nido» [Cuento 15: Turtures] 

Este ejemplo, al igual que Turtures, está protagonizado por animales, por lo tanto, 

la paloma sería la representación de la figura femenina. En este caso, la intención del 

privado es que el rey no falle como le ocurrió al palomo. Al irse, le ordena a la paloma 

no comerse los granos para guardarlos durante el invierno. Con el calor se secan, pierden 

masa y, cuando el palomo regresa, cree que ella lo ha desobedecido y la mata. Finalmente, 

descubre que no lo había desobedecido. Este ejemplo sigue la línea del primer cuento que 

narra cada privado y cuya finalidad es evitar la equivocación del monarca, es decir, que 

no actúe movido por la saña ni precipitadamente, porque sino acabará ordenando matar a 

su hijo como le ocurrió al palomo. 

b) Sendebar, «Enxenplo del niño de los çinco años, e de los conpañeros que l’ dieron 

el aver a la vieja» [Cuento 21: Puer 5 annorum] 

En este cuento se nos presenta cómo un joven engaña a una vieja. Estos tres 

muchachos le piden guardar su dinero, con la condición de que solo pudiera devolvérselo 

a los tres juntos. Uno de ellos la engaña y esta le da el dinero. En la celebración del juicio, 

la vieja es obligada a pagar, pero se encuentra con un niño de cinco años que le da consejo: 

decir al alcalde que ella tiene el dinero, pero que no lo devolverá a no ser que traigan al 

tercer compañero. El alcalde le pregunta quién la ha aconsejado y, satisfecho, tomó al 

niño y siguió siempre sus consejos.  

 

3.2.2. Personajes negativos 

En torno a la idea negativa de la mujer, se despliegan una serie de variantes 

tremendamente operativas que reflejan la alteración del orden social y de las relaciones 

públicas y privadas39. Los diferentes personajes pertenecen a diversas categorías: unas 

son diablas, otras jóvenes esposas, pero sus comportamientos y discursos son similares. 

Todas ellas sirven para definir al género femenino de forma peyorativa40: es notorio el 

predominio de ejemplos de esposas adúlteras, mujeres que se sirven de sus engaños para 

conseguir sus propósitos, o alcahuetas. De este modo, se hace hincapié en la visión 

negativa y se refuerza la concepción misógina. Estas mujeres son el paradigma opuesto a 

                                                
39 Amaia Arizaleta, «Ejercicios de estilo en la Corte castellana: pruebas del crimen y palabras de castigo 
(tres ejemplos del siglo XIII)», Clio & Crimen, 7 (2010), pp. 70-72. 
40 Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterización en la literatura ejemplar de la 
Edad Media», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura 
Medieval, Universidad de Granada, 1995, pp. 459 y 462. 



 29 

lo que debe ser una buena mujer: se dedican a acompañarse de mujeres de dudosa 

reputación (Canicula, Pallium), salen de sus casas (Siete sabios, 9) o cometen 

infidelidades en el propio hogar (Avis; Siete sabios, 11). También hay algunas que 

cometen los adulterios fuera del espacio conyugal, tanto por sí mismas, como por la ayuda 

externa de una alcahueta.  

 

3.2.2.1. La mujer como diabla 

En este tipo, la figura de la mujer se presenta como protagonista de parte de los 

cuentos que narra la malvada mujer en Sendebar, es decir, no lo encontramos en la versión 

occidental. Aunque nos relata cinco cuentos para defenderse, en su voz vemos tanto el 

discurso que le resulta favorecedor, como el opuesto: la ofensa hacia su género, la 

caracterización positiva de los consejeros y del infante y la defensa de los buenos 

valores41. Sus cuentos comienzan con un ataque hacia el infante, pero irán derivando en 

un ataque contra los privados. Los específicamente misóginos42, y que cuentan con 

protagonistas femeninas, poseen toques maravillosos o fantásticos y no resultan útiles 

para su salvación, puesto que el lector relaciona a la mujer del rey Alcos con la diabla 

protagonista.  

 

a) Sendebar, «Enxenplo de cómmo vino la muger al Rey al terçero día, diziéndole 

que matase a su fijo» [Cuento 6: Striges] 

La malvada esposa advierte que los privados matarán a Alcos basándose en un 

ejemplo donde el hijo de un rey marcha de caza con un privado, se pierde y ve a una 

mujer que dice ser hija de un rey. La descubre como diabla y el joven miente al decir que 

teme el daño de un compañero. Esta le aconseja encomendarse a Dios y el joven le ruega 

que le libere de la diabla. Así, ella cae y se revuelca en la tierra, imitando movimientos 

serpentinos43. El consejo de la diabla causa su perdición del mismo modo que los 

ejemplos incongruentes de la mujer no conseguirán salvarla. Con el triunfo del bien 

(príncipe) se muestra la superioridad intelectual, ya que usando el propio consejo de la 

                                                
41 Lillian Von Der Walde Moheno, «El discurso inapropiado: la voz femenina en Sendebar», en Studia in 
honorem Germán Orduna, Universidad de Alcalá, 2001, p. 623. 
42 La derivación de cuentos contra los privados hacia una interpretación misógina se debe a que no hay una 
tradición literaria tan clara de relatos contra los malos privados, como sí la hay de los misóginos. De ahí, 
que la mujer se mueva en un ámbito más limitado y que su discurso narrativo sea menos eficaz en ese 
sentido. 
43 John Linsky, «La imagen serpentina en Sendebar, Celestina y Lazarillo de Tormes», Gaceta hispánica 
de Madrid, (2006), pp. 4-6.   



 30 

mujer/diabla es capaz de vencer. En este cuento, la concubina ataca contra los privados 

(no contra el infante), pero no hay relación entre la historia en sí y la intención44. 

La asociación del exemplo bien se puede trasladar a la historia marco: la 

mujer/concubina es el diablo o serpiente. De hecho, la mujer podía ser vista como un 

varón imperfecto45, que a causa de su frialdad no puede cocer la materia primera 

procedente del alimento ingerido, corrompiéndose y dando lugar a vapores infectos o 

humores corrompidos, que al no eliminarse a su debido tiempo producen el 

envenenamiento de todo el cuerpo. Este proceso se ve aumentado en las mujeres al poder 

acumular un nuevo elemento destructivo e impuro (la menstruación). La mujer se 

convierte en un ser acostumbrado a vivir con su propio veneno (que expulsa regularmente, 

contribuyendo así a su cura.), ya que durante el medioevo existía la idea de la mujer como 

animal venenoso que puede engendrar seres igualmente nocivos como la serpiente.   

b) Sendebar, «Enxenplo de cómmo vino la muger e dixo que matase el Rey a su fijo, 

e diole enxenplo de un fijo de un re, e de un su privado cómmo lo engañó» [Cuento 

8: Fontes] 

Algo similar al caso anterior sucede en Fontes, donde la mala mujer continúa con 

la táctica de presentar a malos privados, pero sin haber equivalencia entre sus intereses y 

su discurso. El infante se transforma en mujer al beber de una fuente y haber sido 

engañado por el privado. Se le presenta un diablo que se transforma en mujer, lo cual 

vuelve a relacionar a la figura de la mujer con la diabla.  Sin embargo, el diablo se 

convierte en una mujer embarazada y el príncipe acaba venciéndolo en un juicio. Queda 

confuso el embarazo del diablo (ambos eran mujeres), qué razón hay para juicio y por 

qué el príncipe vence46. Este extraño embarazo serviría para hacer hincapié en el castigo 

de la mujer: los duelos del parto. Asimismo, podría verse como una parodia de la 

Inmaculada Concepción: no es la Virgen María la embarazada, sino la Virgen Diablesa. 

Este cuento, junto al anterior, es muestra de que la poca lógica de los exemplos de 

la concubina la colocará como perdedora frente a los privados y el infante47. La relación 

                                                
44 Lillian Von Der Walde Moheno, «El discurso inapropiado: la voz femenina en Sendebar», en Studia in 
honorem Germán Orduna, Universidad de Alcalá, 2001, pp. 625-526. 
45 José Luis Canet Vallés, «La mujer venenosa en la época medieval», Lemir: Revista de Literatura 
Española Medieval y del Renacimiento, 1 (1996), p. 9.  
46 José Fradejas Lebrero, Sendebar: libro de los engaños de las mujeres, Madrid, Editora nacional, 1981, 
p. 87. 
47 John Linsky, «La imagen serpentina en Sendebar, Celestina y Lazarillo de Tormes», Gaceta hispánica 
de Madrid, 2006, p.7. 



 31 

argumental que guardan los cuentos 6 y 8 es evidente48: presentan a un príncipe engañado 

por una intervención sobrenatural que se anula con otra similar. Además, el uno es 

inversión del otro, ya que no solo pueden establecerse correspondencias sintácticas entre 

los parlamentos de los personajes, sino que estos aparecen como sujetos invertidos 

cruzando las relaciones «infante cazador / infante enamorado» y «niña diablesa / hombre 

diablo»: el infante de Fontes, convertido en doncella, se corresponde con la indefensa 

mujer perdida en el bosque y el diablo de Fontes que se apiada del infante tiene como 

correlato al propio infante que se apiada de la diablesa.  

c) Sendebar, «Del enxenplo de la diableza e del omne e de la muger, e de cómmo el 

omne demandó los tres dones», [Cuento 17: Nomina] 

También contamos con una diablesa en Nomina con quien un hombre tiene un 

hijo. Ella le enseñó tres oraciones para que cuando pida algo a Dios lo obtenga. Al volver 

con la esposa, pide esos deseos. Primero, se ve cargado con todas las mujeres, luego pide 

a Dios que se las quite y, al quedarse sin ninguna usa la tercera oración para volver al 

estadio inicial. Basándose en el comportamiento de la esposa, el privado se lo cuenta para 

explicarle que las maldades de las mujeres no tienen fin. Lo sorprendente es la aparición 

de una diablesa que actúa como personaje bienhechor y llega a aconsejar a su favorecido 

que rece tres oraciones a Dios49. Puede pensarse en la adaptación de alguna divinidad 

menor oriental; los rakxasas indios o efrits islámicos son genios, buenos o malos, que 

suelen habitar entre los hombres y se presentan ante ellos en cualquiera de los dos sexos. 

Lo incomprensible es el uso que hace el hombre de los tres dones porque no hay 

diferencia entre el segundo y el último. En los cuentos de dones, el segundo anula al 

primero y el tercero se usa para volver a la situación inicial previa a la concesión del 

primer don. Posiblemente, se trate de una versión pudorosa de un relato análogo inserto 

en el Sendebar hebreo, en colecciones de fabliaux o en Las Mil y una noches. Se hace 

recalcar la culpa de la perdida de los tres dones en la esposa por aconsejar al marido. 

Puede incluso decirse que Nomina y Striges están en relación de simetría inversa50: si en 

Striges el infante se deshace de la diabla por medio de la palabra, en Nomina es la diabla 

quien toma la revancha concediéndole al protagonista, a modo de regalo envenenado, tres 

                                                
48 Federico Bravo, «El tríptico del diablo. En torno al libro de Sendebar», Bulletin hispanique, 99. 2 (1997), 
pp. 350-351. 
49 María Jesús Lacarra, «Algunos errores en la transmisión del Calila y el Sendebar», Cuadernos de 
investigación filológica, 5 (1979), pp. 53-54. 
50 Federico Bravo, «El tríptico del diablo. En torno al libro de Sendebar», Bulletin hispanique, 99. 2 (1997), 
pp. 358-359. 



 32 

deseos que el hombre echará a perder por seguir los consejos de su esposa. Idea que, se 

refuerza al establecer las correspondencias entre los cuentos51 de la acusación (Striges y 

Fontes), y el de la defensa (Nomina). Lo que resulta interesante es cómo y de qué manera 

las apariciones demoniacas se vinculan directamente con la mujer52: diablesas o diablos 

cambian de sexo y se convierten en mujeres preñadas. Se presenta a la mujer como figura 

depositaria y generadora del deseo de los hombres. En los cuentos narrados por la mujer, 

los personajes se cruzan en el camino de los infantes con el objetivo de perderlos o 

aprovecharse de su situación. Es decir, se pone en escena a diablesas que se dedican a 

perder a los hombres y que se convierten en figuras amenazantes.  

 

3.2.2.2. La mujer adúltera 

Es el modelo de mujer más abundante en ambas colecciones. Aunque la astucia o 

la inteligencia no deben verse como cualidades negativas, ambas se pueden combinar con 

el adulterio: este tipo de mujer es astuta hasta tal punto que se sirve de su inteligencia 

para engañar a su marido. La figura de la esposa infiel pertenece al campo semántico de 

la honra53 —o más bien de la deshonra—, siendo el adulterio la acción que, a primera 

vista, presenta globalmente ambas obras: los engaños de las mujeres son, en su mayoría 

engaños sexuales, pero la mayoría de estos casos son cómicos: aunque ilustran el crimen 

de la mujer, se centran también en mostrar la necedad del marido, de ahí que el Libro de 

los engaños de las mujeres no es sino «de los engañados».  

 

a) Sendebar, «Enxenplo del omne e de la muger e del papagayo e de su moça» 

[Cuento 2: Avis] 

En este relato, un marido celoso descubre el adulterio de su mujer gracias al 

papagayo que él mismo llevó a casa. El marido se ensaña con ella, que niega todo lo 

sucedido. Cuando esta descubre que el loro es el que le ha desvelado la verdad, prepara 

                                                
51 Cabe la posibilidad de que el vacío del segundo cuento del tercer privado sea el cuento Nomina (que ha 
variado su posición del número 8 al 17), ya que constituiría la respuesta que da el tercer privado a la 
intervención de la mujer (Striges), por lo que cabría formular la hipótesis de que el relato que falta no es el 
segundo del tercer privado, sino el primero del séptimo privado. Así, en boca del tercer privado, estaría 
ubicado entre Striges y Fontes, completando el paradigma narrativo dedicado al diablo. 
52 Florencia Miranda, «Diablos, diablesas y gigantes: personajes sobrenaturales en Calila e Dimna, 
Sendebar y Panchatantra», en Jornadas Internacionales de Literatura Española Medieval: Discursos 
sobre el viaje en la edad media hispánica, XI, 20-22 agosto 2014, Universidad Católica Argentina, Buenos 
Aires, p. 9. [En línea]: http://bibliotecadigital.uca.edu.ar/repositorio/ponencias/diablos-diablesas-gigantes-
miranda.pdf 
53 Amaia Arizaleta, «Ejercicios de estilo en la Corte castellana: pruebas del crimen y palabras de castigo 
(tres ejemplos del siglo XIII)», Clio & Crimen, 7 (2010), pp. 70-72. 



 33 

un engaño: coge la jaula y simula una tormenta. Cuando el papagayo dice al marido que 

no vio nada por la tormenta, el marido toma todo lo que el animal le ha dicho por mentira 

y hace las paces con su mujer. Es una muestra perfecta del privado que ilustra los 

numerosos engaños de las mujeres y que deja al marido por bobo.  

b) Sendebar, «Enxenplo del señor, e del omne, e de la muger, e el marido de la 

muger, cómmo se auyentaron todos» [Cuento 5: Gladius] 

Sin embargo, la trama puede ganar mayor complejidad, como sucede con la 

protagonista adúltera de Gladius. En este cuento contamos con tres personajes 

masculinos: criado, privado y esposo llegan a la casa (lugar donde usualmente tiene lugar 

el adulterio) de manera escalonada. La mujer urde un engaño para salvarse y evitar que 

el privado (primer amante) no descubra al segundo (criado que el propio privado había 

enviado previamente a la casa) y que el esposo no descubra a ninguno de los otros dos. 

El criado se esconde y el privado la amenaza (por orden de la mujer) delante del esposo 

para huir rápidamente. Es decir, la mujer inventa una trifulca y el esposo acaba alabando 

el buen hacer de la mujer: es adúltera, engañadora y, además, ingeniosa. El triángulo 

amoroso de marido, mujer y amante se amplía a dos amantes, pero esta complejidad no 

evita que ella salga bien parada de la situación. Consigue que el privado no sospeche del 

criado y que el esposo no sospeche de ninguno de los otros dos, burlando doblemente al 

marido. 

c) Sendebar, «Enxenplo del quarto privado, e del bañador e de su muger» [Cuento 

9: Senescalcus] 

Hay ocasiones en las que es el esposo quien, involuntariamente favorece el 

adulterio. Es el caso de Senescalcus, que aparece narrado por el privado en Sendebar, 

pero tiene su correlato en Siete sabios. Se nos cuenta la historia del bañero cuya mujer 

yació con un infante. El infante le da diez maravedíes al bañero para que le consiga «una 

muger fermosa» (Sendebar, p. 105). Sin embargo, el bañero piensa, por codicia: «Terné 

estos diez maravedíes e entre mi muger con él, ca bien sé que non podrá dormir con ella» 

(Sendebar, p. 106). Ofrece a su esposa porque piensa que no se va a producir adulterio 

alguno, pero al descubrir lo contrario, se ahorca. Esta mujer es infiel, pero ha sido 

arrastrada y ofrecida por su propio esposo: es decir, ha sido obediente. Por lo tanto, no es 

culpable en el mismo sentido en que lo son las mujeres de Pallium o Abbas. 



 34 

d) Sendebar, «Enxenplo de la mugeere, e de la alcaueta, del ommne e del mercador, 

e de la muger que vendió el paño» [Cuento 13: Pallium54] 

En este caso, nos encontramos con una mujer que pasa por diferentes estadios. En 

un primer momento, es una mujer casta, puesto que la alcahueta sabe de su honestidad y 

fidelidad y por ello decide no dar esperanzas al hombre que ha quedado prendado de ella. 

Seguidamente, el marido encuentra un paño que había vendido a ese hombre y piensa que 

es amigo de su mujer por lo que la golpea sin razón, convirtiéndola en víctima. Sin 

embargo, la alcahueta la convence para que busque consejo de un gran sabio (el hombre 

enamorado de ella) y es así como se convierte en mujer adúltera. Finalmente, cuando la 

alcahueta explica el origen falso del paño, el mercader pide perdón a su esposa. Es decir, 

esta mujer a pesar de ser adúltera se corresponde con el tipo de mujer inducida a cometer 

el adulterio gracias al papel de la alcahueta.  

e) Sendebar, «Enxenplo de los dos niños sabios e de su madre e del mançebo» 

[Cuento 20: Puer 4 annorum] 

Este cuento narrado por el infante es uno de los ejemplos del Sendebar que 

muestra la sabiduría de los niños. Se nos presenta a dos niños pequeños de 4 y 5 años 

respectivamente, de los que se destaca su ceguera. Cada uno de los niños es protagonista 

de los cuentos 20 y 21. En este, un hombre llega para seducir a una mujer, madre del niño 

de cuatro años y tras aceptar su oferta, le pide que lo atienda a él primero y que luego se 

encargue del niño. Sin embargo, el hombre acaba arrepintiéndose y haciendo penitencia 

tras escuchar las palabras del niño: «loco e de poco seso e mal entendimiento el que salle 

de su tierra e dexa sus fijos e su aver e sus parientes para fornicar por las tierras, buscando 

de lo que faze daño, e enflaqueçiendo» (Sendebar, p. 143). Con estas sabias palabras, el 

hombre se marcha dejando a la mujer que ya lo había avisado de la sabiduría del joven.  

f) Sendebar, «Enxenplo de la muger e del clérigo e del fraile» [Cuento 23: Abbas] 

Otro caso similar de mujer infiel es el de Abbas, en el que la esposa comete el 

adulterio sabiendo que su esposo no está en la casa. Aquí, ninguno de los dos se sirve de 

la ayuda de ninguna alcahueta porque es ella la que manda avisar al amigo, un abad. Sin 

embargo, con el regreso repentino del esposo, la mujer lo esconde y avisa a un amigo 

fraile. Gracias a este, el amante escapa con el fraile y disfrazado hacia el monasterio. A 

pesar de ser un personaje masculino, el papel del amigo fraile es similar al de la alcahueta 

                                                
54 Aunque Canicula y Pallium guardan ciertas similitudes: papel de la alcahueta, marido o amante; en el 
primero no se consuma el adulterio, mientras que en el segundo sí ocurre, aunque de una u otra manera 
ambos maridos sean burlados.  



 35 

típica, puesto que, aunque no ayuda a propiciar la relación, sí contribuye a evitar que el 

marido descubra el adulterio. Cabe destacar que este relato aparece únicamente en el 

Libro de los engaños, ya que en las versiones árabe, griega y hebrea aparece otro en su 

lugar (Vulpes) que, por razones que se desconocen, falta en nuestra versión. Además, es 

el único relato protagonizado por personajes eclesiásticos, claro rasgo occidentalizante 

que sumado a su brevedad, incoherencia narrativa y rasgos descuidados en el manuscrito 

permiten deducir que fue interpolado por algún copista, pensando que por su temática 

misógina encajaba en el tono de esta colección55.  

g) Siete sabios de Roma, «Capítulo noveno. Cómo el segundo sabio por un exemplo, 

de cómo una mala muger engañó a su marido e le hizo poner en una picota, libró 

al hijo del emperador el segundo día de la horca». 

Este capítulo es una muestra de la gran astucia de la mujer. Conocido con el título 

El pozo, aparece acercándose a la novela y con amplios diálogos en Siete sabios. En él, 

el marido, viejo y celoso, es culpable del adulterio de la mujer. Además, es un perfecto 

reflejo de la historia marco y muestra el tópico del viejo y la niña, ya explicado 

anteriormente. La mujer tiene que ser necesariamente adúltera, a pesar de los esfuerzos 

(inútiles) del marido, que escondía las llaves de la casa para evitar las salidas nocturnas 

de la esposa con su amante. Al descubrirla, ella amenaza desde la calle con tirarse a un 

pozo, pero sin ninguna intención de cumplir su amenaza. Cuando el engaño surte efecto, 

se invierten las tornas y es ella la que se burla, acusándolo en falso56 (del mismo modo, 

que la emperatriz acusa falsamente al príncipe de haberla intentado forzar). El 

dramatismo se acentúa porque ambos son conscientes del inminente toque de la campana, 

del que se nos habla al contextualizar la acción al inicio del relato. Finalmente, el marido 

no consigue entrar en su casa, es apresado, llevado a la picota, mientras que la mujer es 

considerada inocente, acentuándose el carácter infinito de las astucias femeninas y 

mostrando cómo ninguna precaución es suficiente para evitar caer en los engaños de las 

mujeres. 

 

                                                
55 María Jesús Lacarra, ed., Sendebar, Madrid, Cátedra, 1989, p. 156. 
56 María Jesús Lacarra, «De la mujer engañadora a la malcasada ingeniosa. El cuento de «El pozo» 
(Decamerón VII, 4) a la luz de la tradición», Cuadernos de Filología italiana, nº extraordinario (2001), p. 
396. 



 36 

h) Siete sabios de Roma, «Capítulo décimo primero. Cómo por un exemplo, que 

aconteció a un caval(l)ero con su muger e una picaça que el mucho amava, libró 

el tercero sabio al hijo del emperador»  

Este cuento es el correlato de Avis (Sendebar). La línea temática de ambos se 

mantiene intacta, pero en la versión occidental es más extenso, de manera mucho más 

narrativa y con amplios diálogos y descripciones. El privado cuenta que un señor tenía 

«una muger moça y hermosa a la cual mucho amava, mas ella por otra parte no lo amava 

porque a sus apetitos carnales no le satisfazía y, por ende, amava a un gracioso mancebo» 

(Siete sabios, p. 46). Es decir, volvemos a estar ante un matrimonio aparentemente 

desigual en cuanto a la edad, de ahí el adulterio de la mujer. Sin embargo, una picaza le 

contaba al marido los encuentros de la joven con su amigo, y las noticias del adulterio 

eran bien sabidas por todos, lo cual aumentaba la deshonra hacia el esposo57. En 

Sendebar, la mujer descubre al papagayo por su criada y en Siete sabios es la criada quien 

le ayuda a construir la trampa: se nos muestra a mujeres cómplices en los engaños. Al 

simular una tormenta en una noche tranquila, la mujer muestra que la picaza «miente» y 

el marido le retuerce el cuello. Sin embargo, en Sendebar nunca descubre la argucia de la 

mujer, algo que sí sucede aquí cuando al levantar la vista ve el agujero preparado en el 

techo y descubre que la tormenta había sido simulada.  

i) Siete sabios de Roma, «Capítulo décimo sexto. Cómo, por exemplo de un rey e su 

senescal, enduzía la emperatriz a su marido a que hiziesse matar a su hijo 

prestamente» 

En el caso de Siete sabios, se nos añade información, la mayor parte de ello, datos 

históricos: un rey va a ir a Roma a matar a los romanos y le pide al senescal pasar la noche 

con una mujer ofreciéndole 1000 florines a cambio de «una fermosa muger». El senescal 

obliga a su mujer: «mado que lo fagáis e yo os prometo que si no lo hizierdes nunca avréis 

un buen día conmigo (Siete sabios, p. 82), y la mujer, por miedo, acepta. El senescal le 

dice que la mujer irá de noche y se irá al alba. Ya de día, el rey no está dispuesto a que la 

mujer se vaya, por lo que el senescal le descubre que es su esposa. El rey le dice que cómo 

ha podido difamarla así por tan poco dinero y le ordena irse del reino. Es el caso de una 

mujer adúltera, pero por mandato del marido que, en realidad, resulta burlado, pues 

                                                
57 En Sendebar, se hace hincapié en que el marido es celoso, pero sus sospechas no son infundadas. En 
Siete sabios, el adulterio es sabido en la zona y se destaca la deshonra que esto causa en el marido.  



 37 

favorece de manera involuntaria el adulterio de la mujer58. El relato cambia de narrador 

y, además, de intención: mientras que en Siete sabios la emperatriz quiere equiparar la 

conducta del senescal a la de los consejeros, en Sendebar el privado pretende prevenir a 

Alcos para que no tome decisiones precipitadamente. Es un perfecto ejemplo de la 

intercambiabilidad de historias y del cruce de cuentos. Sin embargo, en ambos la historia 

se ajusta a la lección ejemplar expuesta por el consejero: el hombre se deja llevar por las 

apariencias, no se cerciora de su intuición y es culpable de su deshonra. La convicción 

del bañero, al ver al infante tan orondo, de que no es «señor de sus miembros» y, por 

tanto, de que «non puedes jazer con muger» es la base que alienta su codicia59. El bañero 

será testigo directo de su error y del deleite de su mujer que desembocan en su muerte al 

no soportar la deshonra.  

j) Siete sabios de Roma, «Capítulo décimo octavo. Cómo la emperatriz, porfiando 

siempre la muerte del hijo del emperador, su antenado, contole al emperador, su 

marido, lo que aconteció a un rey con su condestable e por engaño le levó la 

muger» 

En la versión occidental, es el cuento que, narrado por la Emperatriz, tiene un 

componente más misógino que el resto. Un rey encerró a su esposa en una torre, pero un 

caballero y ella sueñan el uno con el otro y este consigue ganar tanta fama que es incluso 

elogiado por el rey. Gracias a un pasadizo que comunica la posada del caballero con la 

torre, ambos pueden verse. Sin embargo, hay una serie de motivos que hacen sospechar 

cómo el anillo que el rey dio a su mujer y que luego ve en la mano del amante, o los 

momentos en que, al ver el enorme parecido marcha a la torre, pero ella llega siempre 

antes por el pasadizo. El marido solo es consciente del adulterio al final, cuando descubre 

que el beneplácito de la boda que ha presenciado no es el del caballero y su amiga, sino 

que él mismo ha entregado a su esposa. Aunque en este cuento se pone de manifiesto el 

adulterio, también se destaca la inteligencia del amante y de la reina que, a pesar de las 

sospechas del rey, consiguen que sea el propio monarca el que acabe entregando a su 

esposa. La ofensa se agrava aún más si pensamos en la posición social y jerárquica: el 

amante de la reina es el caballero del rey al que él mismo había elogiado.  

                                                
58 Marta Haro Cortés, «De Balneator del Sendebar a Senescalus de los Siete sabios: del exemplo al relato 
de ficción», Revista de poética medieval, 29 (2015), p. 152. 
59 La confianza del bañero no es un error absurdo de lógica, sino una apreciación avalada por las teorías 
médicas en torno a la impotencia y que, con seguridad, al menos los fundamentos básicos, eran conocidos 
por la población. 



 38 

La insistencia en esta idea es importante dado el agravante que supone para el 

marido una ofensa tal, siendo la representación del poder en la tierra. A esto se une la 

importancia general que tenía la honra, no solo en la Edad Media, como podemos ver en 

obras como el Poema de Mio Cid, sino también en etapas posteriores. El rey le otorga 

honra al caballero, pero este lo deshonra con la esposa adúltera. Además, todos los casos 

de adulterio que vemos en los cuentos son femeninos. De hecho, la infidelidad de la mujer 

era considerada mucho más grave que la masculina60. En las Partidas, se establece que 

solo la mujer puede ser acusada de cometer adulterio, ya que, si el adúltero es el varón, 

este no deshonra a su esposa. Además, la mujer podía ser acusada no solo por el marido, 

sino también por cualquiera del pueblo, tanto en vida del esposo, como después de 

muerto. Las penas consistían en la muerte del amante y el castigo público con azotes y el 

enclaustramiento en un monasterio para ellas. Además, las mujeres perdían la dote y las 

arras.  

 

3.2.2.3. La mujer engañosa  

En este subtipo, se incluye a mujeres que se sirven de sus discursos para conseguir 

sus propósitos, engañando siempre a hombres. Aunque la mayoría de estas mujeres 

mienten para encubrir una futura infidelidad, dado que el adulterio es truncado o evitado, 

no pertenecen, técnicamente, al prototipo de «mujer adúltera». Sin embargo, el no 

cometer una infidelidad, no las libra de sus malas acciones: en muchas ocasiones, su gran 

astucia conlleva el ridículo del hombre que, además de quedar burlado, debe pedir 

disculpas u otorgarle algún obsequio para conseguir su perdón. Sin embargo, no siempre 

la intención de la mujer es cometer una infidelidad: algunas veces lo único que mueve su 

comportamiento y acciones es colocar al hombre (no necesariamente el esposo) como 

personaje risible o conseguir beneficio de algún hecho, como la mujer de Panes. Este 

prototipo de mujer, junto con la adúltera son los predominantes.    

a) Sendebar, «De cómmo vino el segundo privado ante el Rey por escusar al Infante 

de muerte» [Cuento 4: Panes] 

En este ejemplo, un mozo compra pan de adárgama (harina de flor) y su señor le 

es de tanto agrado que le pide comprarlo todos los días, hasta que ella dice no tener más. 

Entonces, el mozo le pide la receta a lo que ella contesta: «Salieron unas ampollas a mi 

padre […] farina de adárgama e que la amassasemos con manteca e con miel e que gela 

                                                
60 Jesús Ángel Solórzano Telechea, «Justicia y ejercicio del poder: la infamia y los «delitos de lujuria» en 
la cultura legal de la Castilla medieval», Cuadernos de Historia del Derecho, 12 (2005), p. 319. 



 39 

pusiésemos en aquellas anpollas […] Yo tomava aquella masa e fazíala pan» (Sendebar, 

p. 90). Este breve ejemplo, limitado en las versiones orientales, coloca a la mujer en 

relación con la suciedad: el privado lo narra para equiparar el arrepentimiento del 

mercader que compró el pan con el que sufriría el rey Alcos si mata a su hijo.  

La fuente directa61 de esta historia es un relato de las Mil y una noches, pero este 

cuento sigue considerándose como uno de los más enigmáticos del Sendebar porque los 

críticos no hayan logrado averiguar nada más sustancial sobre él que su dependencia de 

Las mil y una noches. Por esa razón, interesa su comparación con uno de los episodios 

centrales de la novela Sorgo rojo del escritor chino Ma Yan, donde uno de los momentos 

álgidos es aquel en que se logra convertir una cosecha de vino de sorgo en una bebida 

exquisita y extraordinaria demanda, gracias a que un hombre orina en una cuba y 

transforma el sabor. Cuando la familia de agricultores se da cuenta del efecto de la mezcla, 

deciden mantenerla en secreto —como hacen los personajes de Las mil y una noches y 

del Sendebar— hasta que son obligados a confesarlo.  

Las bases argumentales de esta historia se asientan sobre motivos muy similares: 

la mezcla casual de un alimento —pan o vino, tan relacionados entre sí— con un humor 

o desecho humano —supuraciones, ampollas, orina— da lugar a una comida o bebida 

exquisita y demandada por una clientela fiel que se muestra entusiasmada con unos 

sabores cuya causa es preciso mantener —hasta donde sea posible— en secreto. Es difícil 

saber si estas tres obras (la novela, y los cuentos de Las Mil y una noches y Sendebar) 

están emparentadas, dependen de algún tipo de fábula arraigada en Oriente o si 

simplemente sus coincidencias argumentales son fruto del azar, ya que su trasfondo 

credencial parece no ser exclusivo de Oriente: un episodio de las Viejas historias de 

Castilla la Vieja del Miguel Delibes nos lo demuestra, aunque este sería un paralelo 

parcial o más lejano que el de los relatos orientales, que sí pertenecería a un tipo unitario 

de relatos.  

b) Sendebar, «Enxenplo del omne e de la muger e de la vieja e de la perrilla» [Cuento 

10: Canicula] 

Dentro del tipo de la esposa infiel, tanto el exemplo 10 como el 13 guardan cierta 

similitud. En Canicula, un hombre queda prendado de una mujer y pide ayuda a una 

alcahueta ya que la mujer lo rechaza al mantenerse fiel a su esposo. Sin embargo, la vieja 

                                                
61 José Manuel Pedrosa, «Pan de adárgama y vino de sorgo: Las mil y una noches (noche 580), el Sendebar 
(cuento 4), Sorgo rojo de Mo Yan y una vieja historia de Miguel Delibes», Revista de poética medieval, 10 
(2003), pp. 102-105. 



 40 

idea un engaño, que hace que la mujer esté dispuesta cometer el adulterio. El relato, da 

un giro inesperado cuando en lugar de llevar al futuro amante, la alcahueta lleva al marido. 

Pero tal es la astucia de la esposa que consigue salir airosa de la situación: finge 

horrorizarse y simula una «prueba de fidelidad»: «Dixiéronme agora que viniés’ e afeité- 

me, e dixe a esta vieja que saliese a ti, por tal que te provase si usavas las malas mugeres, 

e veo que aína seguiste la alcauetería» (p.110). La historia concluye con el marido 

pidiendo disculpas a su esposa que incluso consigue sacar un beneficio económico: «e él 

mandoole en arras un aldea que avía» (p. 110). A pesar de que esta mujer podría 

enmarcarse como «esposa infiel»62, no se llega a cometer el adulterio que, en todo caso, 

estaría propiciado por las artimañas de la alcahueta. Sin embargo, sigue sin mostrar una 

imagen positiva de la mujer, puesto que estaba dispuesta a esa infidelidad y, además 

engaña a su marido colocándolo como adúltero.  

c) Sendebar, «Enxe[n]plo del marido, e del segador e de la muger e de los ladrones 

que la tomaron a traición» [Cuento 16: Elephantinus] 

Este cuento concreto podría entenderse como un posible caso de mujer adúltera, 

sin embargo, no es suficientemente claro como para afirmarlo, ya que deberíamos pensar 

que la mujer le ha sido infiel al marido con alguno de los ladrones que la han asaltado. 

Por ello miente y da una versión diferente de lo ocurrido (de ahí que la haya incluido 

como «engañadora»). Sin embargo, no deja de ser ambiguo, puesto que, si solo ha sido 

asaltada por unos ladrones, no debería ocultar la verdad a su marido. Sí es cierto que, en 

otras versiones, como en la Disciplina, se insiste en la obligatoriedad de guardar el 

secreto63: el juego secreto-verdad recorre la trama narrativa como elemento central 

entrando en un proceso de simulación, que intenta hacer realidad como secreto lo que no 

es más que una pura invención. Es uno de los cuentos que resultan ambiguos para el lector 

y del que no podemos derivar unas conclusiones claras.  

d) Sendebar, «Enxenplo del mançebo que non quería casar fasta que sopiese las 

maldades de las mugeres» [Cuento 18: Ingenia] 

El ejemplo más claro de mujer engañadora es el de Ingenia, que tiene un comienzo 

similar al cuento XIV de la Disciplina clericalis, donde el protagonista quiere aprender 

                                                
62 Este cuento cuenta con dos versiones diferentes, pero con gran recorrido en la literatura medieval. La 
primera la encontramos en obras como la Disciplina clericalis, entre otras, y sí se produce el adulterio. 
Frente a esta, en la segunda versión el adulterio es frustrado porque el supuesto amante es el esposo.  
63 Juan Paredes, «Estrategias discursivas del relato medieval: las voces del cuento», en Estudios de 
literatura medieval: 25 años de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval: 25 años de la AHLM, 
Servicio de Publicaciones, 2012, p. 103.  



 41 

las artes de las mujeres. En nuestro cuento, un hombre se somete a un proceso iniciático 

para poder conocer las artes y engaños de las mujeres. En ambos casos el hombre fracasa. 

Siguiendo la acción de Ingenia, una mujer quiere engañarlo y consigue que se desnude 

para luego llamar a los vecinos. Ante esta artimaña, la mujer le pregunta si forma parte 

de sus libros de engaños. Con la respuesta negativa del hombre, ella le dice que nunca 

conseguirá lo que busca y quema los libros: es decir, los engaños de las mujeres son 

imposibles de abarcar y de conocer, a pesar de los esfuerzos del hombre (se somete a un 

proceso iniciático, habla con un sabio).  

e) Siete sabios de Roma, «Capítulo séptimo. Cómo, por exemplo de un cavallero e 

un lebrel suyo, libró el primero sabio al hijo del emperador el primero día de su 

muerte» 

Otro caso de mujeres engañadoras es Siete sabios, 7 donde un padre tiene a tres 

amas al cuidado de su hijo, pero se ausentan y es un lebrel el que queda vigilando al niño. 

El perro acaba matando a una serpiente para evitar que el niño fuera atacado. El grupo de 

mujeres que queda al cargo (y que aparecen como mujeres cómplices) son las que dan 

una información falsa (el perro ha matado al niño) a la madre y esta al esposo, que mata 

al lebrel. Al descubrir la serpiente muerta y el niño a salvo, el padre se lamenta por haber 

creído a la mujer. Este cuento, tiene su correlato en Canis (Sendebar, 12), pero no como 

un cuento misógino, sino como advertencia para no obrar movido por la saña, de ahí que 

no aparezca en este listado. Es un relato mucho más simple que pierde tintes misóginos, 

mientras que en Siete sabios están presentes y llaman a no confiar en la palabra de la 

mujer, en este caso, de la emperatriz. 

f) Siete sabios de Roma, «Capítulo décimo tercero. Cómo el quarto sabio, por 

exemplo de una muger e de un cavallero que quería amar a un clérigo, escapó al 

hijo del emperador». 

Es, al igual que la muestra del cuento del pozo, un reflejo de la historia marco: sin 

embargo, mientras que en el primero sí llega a darse el adulterio, aquí no tiene lugar la 

infidelidad (a pesar de los intentos de la esposa). En nuestro relato, un hombre viejo se 

casa con una joven por consejo de sus amigos: «Avía un cavallero viejo, muy buen 

hombre […]. Y ellos le casaron con una fija de un romano rico muy hermosa» (Siete 

sabios, p. 58). Sin embargo, ella quiere a un clérigo por amigo y pide ayuda a su madre, 

que aconseja tentarlo hasta tres veces. Así, la mujer acaba cortando un árbol que estima 

mucho, matando a su perrillo y ofendiéndolo en un banquete. A pesar del amor 

desmesurado hacia su esposa, finalmente acaba enviándola a sangrar: «Si no estiendes 



 42 

luego el braço, luego te sacare la sangre del coraçón e recuérdate de los males y enojos 

que me as fecho» (Siete sabios, p. 65). Ya moribunda, manda llamar a la madre que, al 

preguntarle si todavía quiere por amigo al clérigo la joven contesta: «Liévele el diablo 

que nunca amaré de aquí adelante salvo a mi marido» (Siete sabios, p. 66). Se la ubica 

como «mujer engañosa» porque da falsas escusas al marido sobre sus actos: cortar el árbol 

por el amor que tiene a su esposo y debido a la cercanía del invierno, justificar la muerte 

del perrillo porque ensuciaba la cama …  

g) Siete sabios de Roma, «Capítulo décimo séptimo. Cómo el sexto sabio llamado 

Cleophas, por un exemplo de una mala muger por cuyo consejo murieron tres 

cavalleros e a la postre su marido y ella arrastrados fueron aforcados, salvó la vida 

a su discípulo el VI día» 

En este caso, se nos repite el tópico del viejo y la niña con una joven mujer casada 

con un viejo caballero. Esta mujer, a pesar de ser hermosa, destaca por su canto, de tal 

forma que tres caballeros distintos quedan enamorados de ella al oír su voz. Como todos 

querían tenerla por amiga, a cambio le ofrecieron cien florines. Ella acepta, pero no para 

cometer la infidelidad, sino para conseguir el dinero. Movida por la codicia, convence a 

su esposo para que cuando cada uno de ellos llegue, los mate. Tras cometer los crímenes, 

la esposa engaña a su hermano para que se deshaga del caballero: «Ayer entró aquí un 

caballero con buena amistad e después començó de contender con mi señor tanto que no 

pudo más sufrir sus palabras e matole» (Siete sabios, p. 90). Sin embargo, el engaño al 

hermano continúa, consiguiendo que se deshaga de los otros dos caballeros al decirle que 

han resucitado. Al quemar al último, aparece ante él un caballero que llegaba a la ciudad 

para la celebración de unas justas. El hermano cree que el muerto ha vuelto a resucitar y 

lo mata. Finalmente, y tras una trifulca matrimonial, la mujer descubre la verdad ante 

todos y cuenta los crímenes del marido, a pesar de haber sido ella la instigadora, 

terminando ambos ahorcados.  

h) Siete sabios de Roma, «Capítulo décimo noveno. Cómo el seteno sabio, llamado 

Joachín, escapó el séptimo día al hijo del emperador de la forca, contando al 

emperador un exemplo cómo una muger de un cavallero el qual por un poco de 

sangre que a ella le salió de un dedo se murió y ella le desenterró e le puso en la 

horca».  

En este ejemplo el esposo amaba tanto a su mujer que muere al ver que tiene una 

pequeña herida de la que sale sangre. Así, llega un alguacil en busca de cobijo, pero al 

regresar a su puesto descubre que el cadáver del hombre que habían ahorcado estaba 



 43 

desaparecido. Según la ley del lugar, perdería toda su hacienda, así que la mujer le ofrece 

casarse y, a cambio, colocan al marido difunto en la horca. Sin embargo, para lograr la 

suplantación, la mujer le quiebra los dientes, le corta las orejas … El caballero le dice: 

«¿quál diablo te tomará por muger?» (Siete sabios, p. 107) y le corta la cabeza.  

 

La mayor parte de estos cuentos sobre la «mala mujer» (sea o no adúltera), 

adquieren corte misógino porque se centran en la imagen negativa de la misma en la 

institución matrimonial. Esto conecta irremediablemente64 con uno de los proverbios de 

Sendebar que ya se han tratado anteriormente: «E la muger, quando a su marido non á 

miedo nin teme, nunca puede seer buena» (Sendebar, p. 70). Se sugiere sobre lo 

respetable que debe hacerse la condición social del matrimonio y hacerla valer, para las 

mujeres, debiendo obediencia incondicional al marido. De ahí, la frecuencia del maltrato 

a la imagen de la mujer casada en ambas colecciones, pese a que se le confiere la 

responsabilidad y el poder de la continuidad y la pureza de la descendencia, cosas que el 

hombre del medioevo considera vitales. Sin embargo, para la época estos valores corrían 

gran peligro si no se conseguía «educar» a las mujeres y trabajar contra su «naturaleza» 

libidinosa y propensa al mal.  

 

3.2.2.4. La alcahueta  

El papel de la alcahueta goza de gran trayectoria en la literatura medieval. Aunque 

quizá el tipo más notorio es el de Celestina, también aparecen ejemplos de mujeres 

alcahuetas en el Libro de buen amor, el Conde Lucanor o Las mil y una noches. En 

general, solían ser mujeres en edad de madurez, con una amplia experiencia vital y 

además tenían un reconocimiento social, siendo muy requeridas en diversos asuntos, 

especialmente en los amorosos con gran capacidad para preparar engaños. De hecho, las 

palabras de Márquez Villanueva clarifican el origen oriental de la figura de la mediadora 

estableciendo diferentes subtipos como la alcahueta servicial, la piadosa, la diabólica, la 

hipócrita religiosa y la meramente cómica. Algunas de las profesiones a las que podían 

dedicarse las mujeres durante la Edad Media podían llegar a confluir en la figura de la 

alcahueta, que era a un tiempo sanadora, narradora, «psicóloga», religiosa, comerciante 

y negociadora, teniendo, por tanto, capacidad para ejercer una gran variedad de roles. Es 

en la literatura árabe donde la figura de la medianera representa una culminación ideal o 

                                                
64 José Carlos Vilchis, «Mujeres comunes y extraordinarias en Sendebar», Medievalia, 36 (2016), p. 45. 



 44 

antonomásica de la astucia y la elocuencia65. En el caso de nuestros cuentos, la acción se 

ve ayudada por ella, esto es, facilita, concierta o encubre una relación amorosa 

normalmente ilícita.66 Cabe destacar que, aunque no es un personaje femenino, contamos 

con un ejemplo en Sendebar [Cuento 23: Abbas], donde es un amigo de la mujer adúltera 

el que ayuda al amante a escapar.  

 

a) Sendebar, «Enxenplo del omne e de la muger e de la vieja e de la perrilla» 

[Cuento 10: Canicula] 

Este relato se articula a través de un juego de secretos67 gracias a los engaños de 

ambas mujeres: el secreto de la perrilla que llora; el marido que oculta su identidad; y, 

finalmente, el que la mujer ficticiamente dice mantener con la alcahueta: «e dixe a esta 

vieja que saliese a ti, por tal que te provase si usavas las malas mugeres» (Sendebar, p. 

110). La alcahueta se sirve de sus engaños para lograr que la mujer acepte al amante: 

cocina unos panecillos de pimienta que da a su perrilla. Al conseguir que esta perra llore, 

inventa un engaño diciéndole a la esposa que en otra vida esa perrilla fue mujer, pero al 

negar amores a un hombre, él la maldijo y la convirtió en perra. En este caso, ante la no 

presencia del amante, la alcahueta lleva al marido para satisfacer los deseos de la esposa 

que, finalmente, consigue sacar partido de la situación y castigar al marido como adúltero.  

b) Sendebar, «Enxenplo de la muger, e de la alcaueta, del ommne e del mercador, 

e de la muger que vendió el paño» [Cuento 13: Pallium] 

Un hombre queda prendado de una mujer casada y pide ayuda a una alcahueta. A 

pesar de que la vieja sabe de la honestidad de la mujer, promete ayudarlo. Para ello, lo 

manda a comprarle un paño al esposo, que es mercader y se lo da a la vieja. Esta lo quema 

en tres lugares, acude a la casa de la mujer y lo deja allí. El esposo, al reconocerlo, piensa 

que el mancebo es amante de su mujer y la golpea sin razón. La alcahueta acude a verla 

y le propone ir a su casa donde hay un sabio. La mujer acepta y allí comete el adulterio. 

Posteriormente, la alcahueta urde un engaño para explicar al marido el origen falso del 

paño. Así, el mercader le pide perdón a su esposa. Es decir, tenemos un final risible que 

                                                
65 Francisco Márquez Villanueva, «La Celestina como antropología hispano-semítica», Sharq Al-Andalus, 
8 (1991), pp. 274-275.  
66 Claudia Isabel Sánchez Pérez, «La inteligencia emocional de La Trotaconventos. Buhoneras, alcahuetas 
y sanadoras en la Baja Edad Media», en Juan Ruiz, Arcipreste de Hita, y el Libro de buen amor, V Congreso 
Internacional Congreso homenaje a Joseph T. Snow, al cuidado de Francisco Toro Ceballos. En línea: 
<https://cvc.cervantes.es/literatura/arcipreste_hita/05/default.htm> [5-04-2019].  
67 Juan Salvador Paredes Núñez, «Estrategias discursivas del relato medieval: las voces del cuento», 
en Estudios de literatura medieval: 25 años de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval: 25 años 
de la AHLM, Servicio de Publicaciones, 2012, p. 102. 



 45 

pone en primer plano la astucia femenina utilizada para el mal, y la ingenuidad masculina 

que no puede competir frente a ella68.  

En ambos relatos, la labor de la alcahueta es clave para la infidelidad, pues para 

estas mujeres, encasilladas en sus funciones tradicionales, su espacio propio es el interior 

de sus casas vigiladas por el marido69. De ahí, la necesidad de una ayuda externa que 

propicie el encuentro entre la mujer y el amante (sea en la propia casa o fuera). Además, 

se sirven de engaños: la perrilla que llora en el primer caso, y el paño quemado en el 

segundo. 

 

4. Conclusiones 

Finalizado ya este trabajo, podemos extraer algunas conclusiones como resultado 

del mismo. En primer lugar, es el propio hilo argumental el que proporciona las 

herramientas fundamentales para favorecer esa inserción de narraciones secundarias70: la 

unión del marco narrativo y las narraciones insertas configura el sentido completo de las 

colecciones, por lo que, a pesar de que puedan conocer una vida independiente de su 

marco, mientras se encuentren como parte integrante de un relato principal adquirirán 

significado específico al servicio de la historia. La mayor o menor fuerza unificadora que 

ejerza la historia principal sobre los relatos insertos y la mayor o menor subordinación de 

estos marcará distintos tipos de novela-marco, siendo el Sendebar uno de los ejemplos 

más perfectos, pues las narraciones condicionan en todo momento las decisiones que 

toman los personajes. Obras de similares características que se tradujeron en la época 

fueron consideradas como guías de conducta y recopilaciones sapienciales dirigidas a 

clases dirigentes (espejo de príncipes), de ahí que a menudo fuesen comisionadas por 

reyes o nobles. Este didactismo y el carácter persuasivo favorecieron que muchos de los 

cuentos se difundiesen y popularizasen de forma aislada o como parte de ejemplarios más 

elaborados.  

                                                
68 Florencia Lucía Miranda, «Viejas alcahuetas en Sendebar: entre el discurso ejemplar y la tradición 
oriental», Letras, 1.77 (2019), p. 112. 
69 Carmen F. Blanco Valdés, «La mujer en la literatura de la Edad Media: ¿un reflejo de una sociedad 
misógina?», Universidad de Córdoba, 2009, p. 15. En línea:   
https://helvia.uco.es/bitstream/handle/10396/5979/La%20mujer%20en%20la%20Edad%20Media.%20Mi
soginia.pdf?sequence=1. 
70 Nuria Aranda García, «La occidentalización de los Siete sabios de Roma y su difusión peninsular: el 
ejemplo de Virgilus», Aragón en la Edad Media, 27 (2016), pp. 18-21. 



 46 

Tal y como es perceptible en el argumento de la obra y en algunos cuentos de la 

colección, los monarcas, y en especial a partir de Fernando III, se rodearán de sabios que 

actuarán como consejeros políticos y morales que intentarán transmitir sus saberes y 

destacar las cualidades del soberano perfecto, esto es, la mesura y la justicia frente a la 

saña y la precipitación. Estas líneas temáticas de Sendebar se han visto opacadas, en parte, 

por el contenido misógino, visible en el conjunto de la obra y el que más ha llamado la 

atención de la crítica. Como se ha señalado en la introducción, durante la mayor parte de 

la Edad Media, se degradó la figura de la mujer con versiones y tipos negativos no solo 

en la literatura o cuentística oriental, sino en la tradición cristiana occidental y tratados 

filosóficos como obras aristotélicas o la explicación de la naturaleza y condición de la 

mujer según la teoría de los humores.  

Desde este punto de vista y centrándonos en el marco, el análisis de los personajes 

femeninos tanto en la versión oriental como en la occidental muestra la relevancia total 

del papel de la mala mujer, considerablemente superior que el de la buena mujer (madre), 

que desaparece en el Libro de los engaños y muere al inicio de los Siete sabios de Roma. 

Esto no debe extrañarnos, puesto que, aunque se nos da una caracterización del modelo 

de buena mujer o buena esposa, que además coincide con la clasificación de la doctrina 

católica, la mala mujer es la que desencadena la trama de ambas colecciones al acusar 

falsamente al príncipe. También es importante destacar un cambio respecto a la narración 

enmarcada que no ocurre en el Libro de los engaños: el propio príncipe descubre al 

amante de la emperatriz y ambos terminan condenados.   

Al pasar al análisis de los cuentos insertados, la versión oriental presenta un 

número superior de modelos negativos de mujer que la occidental. A los cuentos de esta 

última, además de ser más extensos, se les añaden elementos cómicos, mientras que en 

Sendebar son breves porque se centran en mostrar a la mala mujer de manera directa. De 

los 23 cuentos que tenemos en el Libro de los engaños, aparecen 13 malas mujeres como 

protagonistas, pero hay otros relatos en los que no se presentan malas mujeres y la 

conclusión que se deriva de ellos termina siendo misógina, como en Canis o Panes cuyas 

palabras finales hacen hincapié en la maldad y engaños de las mujeres. Por ello, la versión 

oriental presenta un grado de misoginia mayor71. A esto debemos añadir que hay relatos 

donde vemos a varias mujeres que representan la maldad y el engaño, como aquellos 

                                                
71 Como se ha señalado en el análisis tipológico, Canis se considera un relato dirigido al rey Alcos para que 
no actúe movido por la saña. Sin embargo, aparece tangencialmente la mujer, que deja al hijo de ambos al 
cuidado del padre. De ahí, podemos considerar que su ausencia no es un comportamiento aceptable.  



 47 

donde tenemos a una mujer infiel o engañosa ayudada por una alcahueta; y también dos 

relatos del infante que presentan a malas mujeres (Puer 4 annorum y Abbas), algo que no 

ocurre en el cuento narrado por el príncipe de Siete sabios.  

De la misma forma, en la versión occidental la emperatriz narra siete cuentos (los 

mismos que narran los sabios), pero solo uno presenta a una mala mujer (en este caso 

infiel): Senescalcus, común a ambas versiones y cuyo objetivo aquí es no dejarse llevar 

por el mal consejo de los sabios. Frente a esto, de los cinco cuentos que narra la concubina 

de Sendebar, dos son protagonizados por una mala mujer (diabla) y de al menos dos (Aper 

y Simia) se pueden extraer conclusiones misóginas, es decir, el lector termina 

identificándola como mala mujer.  

 

 

El prototipo femenino general que aparece en ambas colecciones es el de la «mujer 

infiel» a veces frustrada: son los dos tipos más abundantes en las narraciones enmarcadas 

y los que representan la emperatriz y concubina, respectivamente. Junto a estos, tenemos 

otros tipos negativos minoritarios como el de la «alcahueta» o la «diabla», pero todos 

ellos aparecen oponiéndose al papel de la «buena mujer»: la madre del infante o príncipe 

que es la que se termina escapando del tratamiento negativo por parte de los privados o 

consejeros porque es la encargada de perpetuar el linaje real. Respecto al contexto de 

recepción72, el número se ha reducido considerablemente porque los sabios de la versión 

occidental se centran en la narración misógina para conseguir el descrédito de la 

madrastra, y el infante narra una única historia. El Libro de los engaños tiene un número 

de cuentos mayor, pero también son más breves que los correspondientes a la versión 

                                                
72 Nuria Aranda García, «La occidentalización de los Siete sabios de Roma y su difusión peninsular: el 
ejemplo de Virgilus», Aragón en la Edad Media, 27 (2016), p. 27. 

 
Colección 

 

 
Número de cuentos 

 
Cuentos con malas mujeres o 

misóginos 
 

 
Libro de los engaños 

 

 
23 

 
15 

 
Siete sabios de Roma 

 

 
18 

 
8 



 48 

occidental. Al comparar ambas versiones, llaman especial atención los cuentos 

coincidentes: solo son cuatro y tienen un tono mucho más narrativo y novelado en Siete 

sabios, pero también con diálogos mejor construidos y tramas más desarrolladas. Las 

narraciones restantes habrían circulado previamente por la Europa del siglo XIII como 

parte de la oralidad y más acorde ideología del momento. Gracias a la flexibilidad de la 

estructura narrativa de este tipo de colecciones, las nuevas narraciones insertas se habrían 

incorporado sin alterar el sentido de la principal.  

 
Distribución de relatos coincidentes 

 
Relatos 

 
Libro de los engaños 

 
Siete sabios de Roma 

 
AVIS (2, 11)73 

 
Misógino 
Narrado por un privado 
 

 
Misógino 
Narrado por un sabio 

 
 
 

SENESCALCUS 
(9, 16) 

 
Aviso contra la conducta 
precipitada 
Se desprende enseñanza 
misógina 
Narrado por un privado 
 

 
Aviso contra los malos privados  
Se desprende enseñanza misógina 
Narrado por la emperatriz 
Adición de datos históricos 

 
 

CANIS 
(12, 7) 

 
No actuar precipitadamente 
Narrado por un privado 
Versión depurada 
Tintes misóginos atenuados 
 

 
Misógino 
Narrado por un sabio 
Versión amplificada 

 
 

APER 
(11, 8) 

 
Contra los malos privados 
Narrado por la concubina 
Narración abreviada 
Pastor: privados 
 

 
Contra los malos consejeros 
Narrado por la emperatriz 
Narración amplificada 
Pastor: infante 

                                                
73 Entre paréntesis figura la posición que ocupa el cuento en cada colección, Sendebar y Siete sabios, 
respectivamente.  



 49 

Tras estas consideraciones74, se puede afirmar que la misoginia no tendría un 

papel predominante, sino que su función estaría subordinada a la educación de los 

gobernantes y a la adquisición del estatus de sabio. Para ser el soberano perfecto es 

necesario alejarse de cualquier contacto con las mujeres. El carácter misógino no estaría 

tanto en los cuentos, reflejo de la esposa adúltera, sino en el objetivo de los consejeros de 

desacreditar a la mujer y convertir al rey en un buen soberano sabio, justo y prudente. Por 

ello, la finalidad última del Sendebar y sus versiones sería ilustrar los peligros que puede 

correr un soberano cuando pierde de vista la verdadera sabiduría, se deja condicionar por 

la opinión de una mujer y sucumbe a la prisa y a las decisiones precipitadas. Sería una 

llamada de atención hacia los soberanos y los nobles sobre los riesgos a los que se enfrenta 

quien ostenta una posición en el poder y el gobierno de un reino.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
74 Nuria Aranda García, «La occidentalización de los Siete sabios de Roma y su difusión peninsular: el 
ejemplo de Virgilus», Aragón en la Edad Media, 27 (2016), p. 21. 



 50 

5. Estructuras: cuentos y narradores correspondientes 

 

 

Sendebar / Libro de los engaños de las mujeres 

 

 

 

Prólogo 

 

Enxemplo del consejo de su muger 

 

 

Enxenplo de la muger, en cómo apartó al 

Infante en   el palaçio e cómo, por lo que 

ella le dixo, olvidó lo que le castigara su 

maestro 

 

CUENTOS 

 

NARRADOR 

 

Cuento 1: Leo 

 

 

Primer privado 
Cuento 2: Avis 

Enxenplo del omne e de la muger e del 

papagayo e de su moça 

Cuento 3:  Lavator 

Enxenplo de cómmo vino la muger al 

segundo día ante el Rey llorando e dixo 

que matase a su fijo 

 

Concubina 

Cuento 4: Panes 

De cómmo vino el segundo privado ante el 

Rey por escusar al Infante de muerte   

 

 

 

Segundo privado Cuento 5: Gladius 

Enxenplo del señor, e del omne, e de la 

muger, e el marido de la muger, cómmo se 

auyentaron todos 

  



 51 

Cuento 6: Striges 

Enxenplo de cómmo vino la muger al Rey 

al terçero día, diziéndole que matase a su 

fijo 

 

Concubina 

Cuento 7: Mel 

Enxenplo del terçero privado, del caçador 

e de las aldeas  

 

Tercer privado *Falta su segundo cuento 

por errores de transmisión 

Cuento 8: Fontes 

Enxenplo de cómmo vino la muger e dixo 

que matase el Rey a su fijo, e diole 

enxenplo de un fijo de un re, e de un su 

privado cómmo lo engañó 

 

 

Concubina 

Cuento 9: Senesalcus 

Enxenplo del quarto privado, e del 

bañador e de su muger 

 

 

Cuarto privado 

Cuento 10: Canicula 

Enxenplo del omne e de la muger e de la 

vieja e de la perrilla 

Cuento 11: Aper 

Enxenplo de cómmo vino al quinto día la 

muger, e dio enxenplo del puerco e del 

ximio 

 

Concubina 

Cuento 12: Canis 

Enxenplo del quinto privado, e del perro e 

de la culebra e del niño 

 

 

 

Quinto privado Cuento 13: Pallium 

Enxenplo de la muger, e de la alcaueta, del 

ommne e del mercador, e de la muger que 

vendió el paño 

Cuento 14: Simia 

Enxemplo de cómmo vino la muger al 

sescito día, e diol’ enxenplo del ladrón e 

del león, en cómmo cavalgó en él  

 

Concubina 



 52 

Cuento 15: Turtures 

Enxenplo del seseno privado, del palomo 

e de la paloma, que ayuntaron en uno el 

trigo en su nido 

 

 

 

 

Sexto privado 

 

 

Cuento 16: Elephantinus 

Enxe[n]plo del marido, e del segador e de 

la muger e de los ladrones que la tomaron 

a traición. 

Enxenplo de cómmo vino la muger al 

seteno día ant’ el rey quexándose, e dixo 

que se quería quemar, e el rey mandó 

matar a su hijo apriesa, antes qu’ella se 

quemase. 

 

 

Narrador externo 

Cuento 17: Nomina 

Del enxenplo de la diableza e del omne e 

de la muger, e de cómmo el omne 

demandó los tres dones. 

 

 

 

Séptimo privado 

 Cuento 18: Ingenia 

Enxenplo del mançebo que non quería 

casar fasta que sopiese las maldades de las 

mugeres. 

 

De cómmo al otavo día fabló el Infante e 

fue ant’e el Rey. 

 

 

Narrador externo 

Cuento 19: Lac venatum 

Enxenplo del omne e de los que conbidó, 

e de la manceba que enbió por la leche, e 

de la culebra que cayó la ponçoña. 

 

 

 

Infante 

 

 

 

Cuento 20: Puer 4 annorum 

Enxenplo de los dos niños sabios e de su 

madre e del mançebo.  



 53 

Cuento 21: Puer 5 annorum 

Enxenplo del niño de los çinco años, e de 

los conpañeros que l’ dieron el aver a la 

vieja 

 

 

 

 

Infante Cuento 22: Senex caecus 

Enxenplo del mercador del sándalo, e del 

otro mercador 

Cuento 23:  Abbas 

Enxenplo de la muger e del clérigo e del 

fraile 

 

 

 

Siete sabios de Roma 

 
 

CAPÍTULOS 

 

NARRADOR 

Capítulo primero. Cómo el emperador 

Ponciano encomendó a su hijo a los Siete 

sabios que le enseñassen y de la 

experiencia que dél hizieron. 

 

 

 

 

 

Narrador externo: historia marco 

Capítulo segundo. Cómo el emperador 

Ponciano casó otra vez e cómo a ruego de 

su muger embió por su hijo. 

Capítulo tercero. Del recebimiento que 

hizo el emperador a su hijo y de cómo la 

emperatriz, su madrastra, le requirió de 

ilícitos amores. 

Capítulo cuarto. Cómo Diocleciano por no 

querer consentir en el desseo de la 



 54 

emperatriz fue por el emperador, su padre, 

sentenciado para ser enforcado. 

[Cuento 1: Arbor] 

Capítulo quinto. Cómo la emperatriz por 

enxemplo de un pino induzía al emperador 

que matasse su hijo 

 

Emperatriz 

Capítulo sexto. Cómo llevaron al hijo del 

emperador a enforcar e cómo el 

emperador revocó la sentencia 

 

Narrador externo 

[Cuento 2: Canis] 

Capítulo séptimo. Cómo, por exemplo de 

un cavallero e un lebrel suyo, libró el 

primero sabio al hijo del emperador el 

primero día de su muerte 

 

 

Primer sabio: Pantillas 

[Cuento 3: Aper] 

Capítulo octavo. Cómo, por exemplo de 

un puerco montés y de un pastor, 

persuadió la emperatriz al emperador que 

matasse a su hijo 

 

 

Emperatriz 

[Cuento 4: Puteus] 

Capítulo noveno.  Cómo el segundo sabio 

por un exemplo, de cómo una mala muger 

engañó a su marido e le hizo poner en una 

picota, libró al hijo del emperador el 

segundo día de la horca. 

 

 

Segundo sabio: Léntulo 

 

[Cuento 5: Gaza] 

Capítulo décimo. Cómo la emperatriz, por 

exemplo de un hijo que cortó la cabeza a 

su padre, conmovió al emperador a que 

mandasse enforcar a su hijo 

 

 

Emperatriz 

[Cuento 6: Avis] 

Capítulo décimo primero. Cómo por un 

exemplo, que aconteció a un caval(l)ero 

 

Tercer sabio: Cratón 



 55 

con su muger e una picaça que el mucho 

amava, libró el tercero sabio al hijo del 

emperador 

[Cuento 7: Sapientes] 

Capítulo décimo segundo. Cómo por un 

exemplo de un emperador e de siete sabios 

suyos, porfió la emperatriz de aconsejer a 

su marido que matasse a su hijo 

 

 

Emperatriz 

[Cuento 8: Tentamina] 

Capítulo décimo tercero. Cómo el quarto 

sabio, por exemplo de una muger e de un 

cavallero que quería amar a un clérigo, 

escapó al hijo del emperador. 

 

 

Cuarto sabio: Malquidrac el flaco 

  

[Cuento 9: Virgilus] 

Capítulo décimo cuarto. Cómo la 

emperatriz, por el exemplo de cómo 

aconteció al emperador Octaviano por su 

codicia con la torre de las imágenes, 

provocó el emperador que mandasse 

ahorcar a su hijo 

 

 

 

Emperatriz 

[Cuento 10: Medicus] 

Capítulo décimo quinto. Cómo el quinto 

sabio llamado Joseph, por exemplo de lo 

que aconteció a Ypocras con su sobrino 

Galieno, escapó al hijo del emperador el 

quinto día de la muerte 

 

 

Quinto sabio: Josefo 

[Cuento 11: Senescalcus/Balneator] 

Capítulo décimo sexto. Cómo, por 

exemplo de un rey e su senescal, enduzía 

la emperatriz a su marido a que hiziesse 

matar a su hijo prestamente 

 

Emperatriz 

[Cuento 12: Amatores]  

 



 56 

Capítulo décimo séptimo. Cómo el sexto 

sabio llamado Cleophas, por un exemplo 

de una mala muger por cuyo consejo 

murieron tres cavalleros e a la postre su 

marido y ella arrastrados fueron 

aforcados, salvó la vida a su discípulo el 

VI día 

 

 

Sexto sabio: Cleofás 

[Cuento 13: Inclusa] 

Capítulo décimo octavo. Cómo la 

emperatriz, porfiando siempre la muerte 

del hijo del emperador, su antenado, 

contole al emperador, su marido, lo que 

aconteció a un rey con su condestable e 

por engaño le levó la muger 

 

 

 

Emperatriz 

[Cuento 14: Vidua] 

Capítulo décimo noveno. Cómo el seteno 

sabio, llamado Joachín, escapó el séptimo 

día al hijo del emperador de la forca, 

contando al emperador un exemplo cómo 

una muger de un cavallero el qual por un 

poco de sangre que a ella le salió de un 

dedo se murió y ella le desenterró e le puso 

en la horca 

 

 

 

Séptimo sabio: Joachim 

Capítulo vigésimo. Cómo el octavo día 

Diocleciano, hijo del emperador, con gran 

solemnidad fue llevado a Palacio e 

redarguyó a su madrastra, la emperatriz, e 

descubrió toda su maldad 

 

 

 

 

Diocleciano 

 [Cuento 15: Vaticinium/ Amici] 

Capítulo vigésimo primero. De un 

exemplo que contó el hijo del emperador 

en que da a entender la firme fe e amistad 

que ha de tener un buen amigo a otro 



 57 

Capítulo vigésimo segundo. Cómo fue 

condenada a muerte la emperatriz e de la 

muerte del emperador e cómo 

Diocleciano, su hijo, le sucedió en el 

imperio  

 

 

Narrador externo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 58 

6. Esquema  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PERSONAJES 

FEMENINOS EN EL 

LIBRO DE LOS 

ENGAÑOS Y LOS 

SIETE SABIOS DE 

ROMA 

 
 
 
 
 

 
 

POSITIVOS 

 
Mujer casta e ingeniosa 

 
Sendebar, 1 

 
La buena consejera 

 
Sendebar, 22 

 
La mujer víctima 

 
    Sendebar, 15                Sendebar, 21 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

NEGATIVOS 
 
 
 

 
La mujer como diabla 

 
Sendebar, 6 
Sendebar, 8 
Sendebar, 17 

 
La mujer adúltera 

 
 

 
La mujer engañosa 

 
Sendebar, 4 
Sendebar, 10 
Sendebar, 16 
Sendebar, 18 
 

 
La alcahueta 

 
Sendebar, 10                  Sendebar, 13 

 

Sendebar, 23 
Siete sabios, 9 
Siete sabios, 11 
Siete sabios, 16 
Siete sabios, 18 
 

Siete sabios, 7 
Siete sabios, 13 
Siete sabios, 17 
Siete sabios, 19 
 

Sendebar, 2 
Sendebar, 5 
Sendebar, 9 
Sendebar, 13 
Sendebar, 20 
 



 59 

Bibliografía 

 

ALVAR EZQUERRA, Carlos, «Esta es la tenpestad que dizen los omnes. A propósito del 

cuento 14 del Sendebar», en Formas narrativas breves en la Edad Media: actas 

del IV Congreso, Santiago de Compostela, 8-10 de julio de 2004, Servicio de 

Publicaciones, 2005, pp. 209-222. 

ARANDA GARCÍA, Nuria, «La occidentalización de los Siete sabios de Roma y su difusión 

peninsular: el ejemplo de Virgilus», Aragón en la Edad Media, 27 (2016), pp. 

15-41. 

ARIZALETA, Amaia, «Ejercicios de estilo en la Corte castellana: pruebas del crimen y 

palabras de castigo (tres ejemplos del siglo XIII)», Clio & Crimen, 7 (2010), pp. 

54-85. 

BAQUERO ESCUDERO, Ana, «El motivo de el viejo y la niña en Galdós y otros grandes 

novelistas del siglo XIX», Moenia, 22 (2016), pp. 17-36.  

BLANCO VALDÉS, Carmen F., «La mujer en la literatura de la Edad Media: ¿un reflejo de 

una sociedad misógina?», Universidad de Córdoba, 2009, p. 15. En línea:   

https://helvia.uco.es/bitstream/handle/10396/5979/La%20mujer%20en%20la%

20Edad%20Media.%20Misoginia.pdf?sequence=1 [26-05-2019]. 

BRAVO, Federico, «El tríptico del diablo. En torno al libro de Sendebar», Bulletin 

hispanique, 99.2 (1997), pp. 347-371. 

CÁNDANO FIERRO, Graciela, «Tradición misógina en los marcos narrativos de Sendebar 

y Calila y Dimna», Actas del XII Congreso de la Asociación Internacional de 

Hispanistas 21-26 de agosto de 1995, Birmingham, Department of Hispanic 

Studies, 1998, pp. 99-105. 

CANET VALLÉS, José Luis, «La mujer venenosa en la época medieval», Lemir: Revista de 

Literatura Española Medieval y del Renacimiento, 1 (1996), pp. 1-19. 

CANTARINO, Vicente, «El antifeminismo y sus formas en la literatura medieval 

castellana», en Josep Roca-Pons (ed.), Homenaje a Don Agapito Rey, 

Bloomington, Indiana University Press, 1980, pp. 91-116. 

DE LA TORRE, Ventura, Siete sabios de Roma, Madrid, Miraguano ediciones, 1993. 

FRADEJAS LEBRERO, José, Sendebar: libro de los engaños de las mujeres, Madrid, Editora 

nacional, 1981. 



 60 

GÓMEZ REDONDO, Fernando, «La disolución de la cuentística oriental en el siglo XV», en 

El cuento oriental en occidente, eds. María Jesús Lacarra y Juan Paredes, 

Granada, Comares, 2006, pp. 95-127. 

GÓMEZ REDONDO, Fernando, Historia de la prosa medieval castellana I. La creación del 

discurso prosístico: el entramado cortesano, Madrid, Cátedra, 1998. 

HARO CORTÉS, Marta, «De Balneator del Sendebar a Senescalus de los Siete sabios: del 

exemplo al relato de ficción», Revista de poética medieval, 29 (2015), pp. 145-

175. 

HARO CORTÉS, Marta, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterización en la 

literatura ejemplar de la Edad Media», en Medioevo y literatura: Actas del V 

Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval, Universidad de 

Granada, 1995. 

LACARRA, María Jesús, «Algunos datos para la historia de la misoginia en la Edad 

Media», Studia in Honorem profesor Martí de Riquer, I, Barcelona, Quadern 

Crema, 1980.   

LACARRA, María Jesús, ed., Sendebar, Madrid, Cátedra, 1989.  

LACARRA, María Jesús, ed., Cuentos medievales (de Oriente a Occidente), Madrid, 

Biblioteca Castro, 2016. 

LACARRA, María Jesús, «Algunos errores en la transmisión del Calila y el Sendebar», 

Cuadernos de investigación filológica, 5 (1979), pp. 43-57. 

LACARRA, María Jesús, «De la mujer engañadora a la malcasada ingeniosa. El cuento de 

«El pozo» (Decamerón VII, 4) a la luz de la tradición», Cuadernos de Filología 

italiana, nº extraordinario (2001), pp. 393-414. 

LINSKY, John, «La imagen serpentina en Sendebar, Celestina y Lazarillo de Tormes, 

Gaceta hispánica de Madrid, (2006), pp. 1-19.  

MÁRQUEZ VILLANUEVA, Francisco, «La Celestina como antropología hispano-semítica», 

Sharq Al-Andalus, 8 (1991), pp. 269-292. 

MIRANDA, Florencia Lucía, «Viejas alcahuetas en Sendebar: entre el discurso ejemplar y 

la tradición oriental», Letras, 1.77 (2019), pp. 107-118. 

PAREDES NÚÑEZ, Juan Salvador, «Estrategias discursivas del relato medieval: las voces 

del cuento», en Estudios de literatura medieval: 25 años de la Asociación 

Hispánica de Literatura Medieval: 25 años de la AHLM, Servicio de 

Publicaciones, 2012, pp. 105-116. 



 61 

PEDROSA, José Manuel, «Pan de adárgama y vino de sorgo: Las mil y una noches (noche 

580), el Sendebar (cuento 4), Sorgo rojo de Mo Yan y una vieja historia de 

Miguel Delibes», Revista de poética medieval, 10 (2003), pp. 101-107.  

RAMADORI, Alicia Esther «Una tipología de las mujeres sabias en la literatura española 

medieval», Revista Graphos, 15.1 (2013). En línea: 

<http://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/viewFile/16321/9350> 

[14-05-2019]. 

SÁNCHEZ PÉREZ, Claudia Isabel, «La inteligencia emocional de La Trotaconventos. 

Buhoneras, alcahuetas y sanadoras en la Baja Edad Media», en Juan Ruiz, 

Arcipreste de Hita, y el Libro de buen amor, V Congreso Internacional Congreso 

homenaje a Joseph T. Snow, al cuidado de Francisco Toro Ceballos. En línea: 

<https://cvc.cervantes.es/literatura/arcipreste_hita/05/default.htm>. 

SOLÓRZANO TELECHEA, Jesús Ángel, «Justicia y ejercicio del poder: la infamia y los 

«delitos de lujuria» en la cultura legal de la Castilla medieval», Cuadernos de 

Historia del Derecho, 12 (2005), pp. 313-353. 

SOTELO VÁZQUEZ, Marisa, «El viejo y la niña, un tópico del revés en Un viaje de novios 

de Emilia Pardo Bazán», La Tribuna: Cadernos de Estudos da Casa-Museo 

Emilia Pardo Bazán, 2 (2016), pp. 267-281. 

VILCHIS, José Carlos, «Una omisión en Sendebar», en Literatura y conocimiento 

medieval. Actas de las VIII jornadas medievales, eds. Lilian von der Walde 

Moheno, Concepción Company y Aurelio González, El Colegio de México: 

Universidad Autónoma Metropolitana, México, 2003, pp. 209-216.  

VILCHIS, José Carlos, «Mujeres comunes y extraordinarias en Sendebar», Medievalia, 36 

(2016), pp. 43-49. 

VON DER WALDE MOHENO, Lillian, «El discurso inapropiado: la voz femenina en 

Sendebar», en Studia in honorem Germán Orduna, Universidad de Alcalá, 

2001, pp. 623-629.  

WEISL-SHAW, Andreea, «The Power of Woman's Words, the Power of Woman's Silence: 

How the madrastra Speaks in the Thirteenth-Century Castilian 

Sendebar», Modern Language Review, 109.1 (2014), pp. 110-120. 

 
 

 

 


