' Universidad

Y
i0f  Zaragoza

1 2

A

w
»

Trabajo Fin de Grado

Buenas y malas mujeres en el Sendebar y los Siete
sabios de Roma

Good and bad women 1n Sendebar and Siete sabios
de Roma

Autor/es

Laura Lafuente Blasco

Director/es

M? Jesus Lacarra Ducay

Facultad de Filosofia y Letras
Grado en Filologia Hispanica
Junio, 2019




Resumen: En este trabajo se analizan los personajes femeninos del Sendebar y los Siete
sabios de Roma, tanto de la narracion enmarcada como de los cuentos insertados. De su
estudio se desprenden algunas consideraciones principales: el nivel de misoginia es alto
en ambas vertientes, pero es superior en la oriental, aunque en ella contemos con
personajes femeninos positivos. La madre del infante representa a la buena mujer, de
menor relevancia respecto a la emperatriz/concubina que aparece ejemplificada en la
mayoria de los cuentos como personajes femeninos negativos (adultera, engafiosa). Con
todo ello se puede concluir que, el objetivo de ambas obras es presentar a la mujer como
culpable de la acusacion falsa con argumentos que generalizan su maldad hacia el género

femenino.

Palabras clave: Sendebar, Siete Sabios de Roma, personajes femeninos, misoginia, edad

media.

Abstract: In this study we analyze the female characters in Sendebar and Siete Sabios de
Roma, both from the frame story and from the inserted stories. From this study, we can
gather that the level of misogyny is high in both collections, but it is higher in the oriental
one, although there are positive female characters in it. The mother represents the good
woman, but she is less relevant than the empress / concubine who is exemplified in most
of the stories as a negative female character (adulterous, deceitful). With all this, we can
conclude that the objective of both works is to present the woman as guilty of the false

accusation with arguments that generalize her evil towards the female gender.

Key words: Sendebar, Siete Sabios de Roma, female characters, misogyny, medieval
period.



Indice

L. PreSENEACION c.coeeeiieeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 4
2. Contexto NISTOTICO CUITUTAL.......eveiieieeieeeeeeeeee ettt eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenenne 4

2.1. El Sendebar: la version oriental y los Siete sabios de Roma. Similitudes y

QIERIEIICIAS ...ttt ettt 5
2.2. La misoginia en la Edad Media: la cuentistica ..........cccceeeveierieneniencenenienene 10
3. Tipologia de 1os personajes femMeNINOS ..........ccvevueeeruierieeriienieeieesee e eve e seee e 14
3.1. La narracion enmarcada...........coceevueeierienienieniieieeiiesieeie sttt 14
3.1.1. Labuenay lamala mujer........ccccceevieniiiiieniieiieiecieeee e 15
3.1.2. Narradores y narradora: razones para CONLAr ...........coceevvereeerveeruereenneenne 21
3.2. LS cuentos INSEITAAOS ..c..eeviruieriieiieiieriieie ettt 24
3.2.1. Personajes POSILIVOS ...cccueeruieeriierieeiieniieeteenieeeteestteeaeeseesreenseesneeenseennns 24
3.2.1.1. La mujer casta € iNZENI0SA......cc.eevueerreerreeriieareeieeereenieesneeenas 25
3.2.1.2. La buena CONSEJEIa.......cccurruierureeiieniieeiieiieeieenieeeereeeeeseneeneeas 26
3.2.1.3. Lamujer VICHMA . ....ccouieriieiieiieeieesie ettt 27
3.2.2. Personajes NEZAtIVOS ......cccuveeerieruieeiieeriieeteeniieereessteereenseesseenseesnseesseennns 28
3.2.2.1. Lamujer como diabla .........cceceveeiirnieniiieiieiieieeeee e 29
3.2.2.2. Lamujer adOltera.........cccveeviierieeiienieeiieiieeieeee e 32
3.2.2.3. La MUJEr eNZaNOSA .......eeruveevierereeieeniieeiieniieeteeseeenaeeieeseseeeeas 38
3.2.2.4. Laalcahueta . .....cccoueeeiiiiniieiiiieieeeceieeesee e 43
4. CONCIUSIONES.....euiitieieiiieeitete ettt sttt ettt ae et et be e et esae e 45
5. EStrUCLUIAS ¥ CUCINOS ....eieiiiiiiiieiiiie ettt ettt ettt e et e et e et e sbeeesaneeesabee s 50
6. ESqQUEMAa CUCNLOS INSETTOS .. .uietireiieiieeiieeiieeieesiteeiteseteeteesiteebeeseeeeseesaeeenbeessneeneeas 58
L2 10) TT0Tea e i - H OO PRRRI 59



1. Presentacion

Para este estudio de la tipologia femenina en Sendebar no se han tenido en cuenta
todas las versiones que conservamos en castellano, sino inicamente la version castellana
primitiva traducida en el siglo X111, el Libro de los engarios (es decir, la primera version,
y, por tanto, perteneciente a la rama oriental), y la version occidental, los Siete sabios de
Roma (publicada desde finales del siglo XV en reiteradas ocasiones) siendo la mas
difundida dentro de su rama. Es decir, cada una de las colecciones pertenece a dos ramas
distintas de numerosos textos conservados y transformados, de ahi la decisiéon de
comparar el tratamiento de los personajes femeninos en cada una de ellas.

La funcién de la mujer es un tema estudiado, como puede observarse en la
bibliografia citada, pero no se habia tratado anteriormente de un modo tan exhaustivo, ni
cotejando las funciones y evolucion de la figura femenina en las dos versiones de manera
sistematica. Respecto a este asunto, el texto castellano del Libro de los engaiios es el que
ha planteado algunos inconvenientes: el uso general de la lengua y parte del 1éxico han
dificultado la comprension del texto, a lo que hay que sumar la falta de informacién de
alguno de los cuentos que da pie, a veces, a varias interpretaciones. Todo ello se podra

ver en profundidad en el andlisis tipologico.

2. Contexto historico cultural

Previo a la catalogacion de los personajes femeninos en ambas colecciones, es
necesario explicar el contexto social e ideoldgico medieval, el momento aproximado del
surgimiento de la version primitiva en oriente y los motivos que propiciaron la traduccion
del Sendebar al castellano medieval. Asi, se contrastan estos datos con la version
occidental de los Siete sabios de Roma. Ademés de la comparacién entre ambas
colecciones, con sus similitudes y diferencias, se trataran los aspectos clave de la figura
de la mujer durante el medioevo: sus funciones, su comportamiento, su naturaleza, sobre
todo, para comprender los principales modelos de mujer que encontraremos en el analisis
de estas dos versiones, ya que muchos de ellos se van a repetir en toda la literatura

peninsular (especificamente en la cuentistica medieval) hasta, al menos, el siglo XV.



2.1. El Sendebar: la version oriental y los Siete sabios de Roma. Similitudes y
diferencias

El texto original, del que parten las diferentes ramas y versiones de la coleccion,
esta perdido, aunque parece ser' que la primera obra se elabor6 en la India incluyendo
relatos de colecciones indias o individualizados oralmente con un marco biografico,
técnicas narrativas y temdtica mesopotamicos. Es posible que en el siglo 11 a. C. se
elaborard un texto con matriz sanscrita y en el siglo VI se trasladara al persa literario
siguiendo el curso difusor a Oriente de otras colecciones como el Calila. Ya traducido al
arabe, la fabula se perpetiia en 200 manuscritos y 250 ediciones encuadradas en dos
vertientes. Por un lado, contamos con el ciclo oriental, que representa el estado mas
arcaico con ocho textos (en siriaco, griego, castellano, arabe, hebreo y tres en persa
literario, y entre cuyas variantes tenemos la version castellana del Sendebar). Por otro, el
ciclo occidental, ya que la fabula, al entrar en Europa a finales del siglo XIII, genera un
grupo dividido en dos vias: la oral actualizada en prosa latina con el Dolopathos; y la
procedente de fuente bizantina oral y/o escrita y responsable de los cinco grandes
subgrupos europeos constitutivos del ciclo literario los Siete sabios de Roma. Entre ambas
vertientes, tenemos diferencias: en las variantes occidentales son nominados siete sabios
para la educacion y posterior defensa del joven principe; mientras que en las orientales
no se menciona a Sendebar como preceptor encargado de la educacion del joven. Ademas,
en el grupo occidental no existe la disputa ritual entre sabios para educar al infante, algo
que si sucede en la oriental. También solo cuatro de los relatos del grupo occidental
aparecen en todas las versiones orientales (Canis, Aper, Senescalcus y Alvis) y otros dos
(Inclusa y Amantes) segmentariamente en las variantes arabes y hebreas.

Tanto en la rama oriental como occidental, la historia se inicia con los problemas
planteados en una corte por la ausencia de un heredero. Nace un principe, pero el
horéscopo advierte sobre un futuro peligro cuando cumpla veinte afios. Al cumplirse el
plazo, una concubina real lo acusara falsamente de haberla forzado, y el rey se vera
obligado a condenarlo a muerte. Este suceso se intenta impedir por medio de siete sabios
o consejeros que trataran de modificar la postura del rey usando cuentos. Sin embargo, la
malvada mujer también narrard historias para restablecer el equilibrio. El rey va
modificando su actitud al escuchar a todos ellos hasta que, transcurridos siete dias en los

que el infante guard6 silencio por peligro astral, ¢l mismo puede aclarar la situacion,

! Ventura de la Torre, Siete sabios de Roma, Madrid, Miraguano ediciones, 1993, pp. IV-VL



también por medio de cuentos. La palabra sirve a los consejeros para probar la inocencia
del principe, la culpabilidad de la mujer? y, por altimo, al principe para mostrar su
sabiduria y rehabilitar a su maestro.

Dentro de la vertiente oriental, el Libro de los engarios y asayamientos
(‘falsedades’) de las mugeres es la traduccion castellana promovida por el infante
Fadrique en 1253. El manuscrito, en origen, carecia de titulo, el cual vendrd impuesto por
J. Amador de los Rios’. El titulo dado se apoyara en una de las correcciones del
manuscrito B, siguiendo las palabras del prologo: «Plogo e tovo por bien que aqueste
libro [fuese trasladado] de ardvigo en castellano para apergebir a los enganados e los
asayamienntos de las mugeres» (p. 64). Asi pues, se sustituyd en B respecto a A
«engafiados» por «engafios» dando lugar al titulo actual moderno: Libro de los engarios
de las mujeres. Respecto al contexto de esta traduccion* y segtin el prologo del Sendebar,
fue el infante don Fadrique quien promovio esta traduccion en 1291 (que tras el computo
cristiano corresponde al afio 1253): «El infante don Fadrique, fijo del muy noble
aventurado e muy noble rey Fernando» (p. 63). Aunque no se conserva ninguna otra
traduccion promovida por él, es probable que, tras una temporada en Sevilla (ya
conquistada por los cristianos), aprovechara la proximidad al mundo arabe para promover
la traduccion de una coleccion de cuentos, tal y como habia hecho anteriormente su
hermano Alfonso X con el Calila e Dimna. En 1255, estuvo implicado en una rebelion
contra el rey, razon por la cual este lo mand6 matar (segun las cronicas, por una prediccion
astrologica). De ahi, la importancia de encargar esta traduccién donde también vemos las
tensiones en la corte, la posibilidad de que un rey condene a familiares directos a muerte,
las influencias que recibe el monarca o las relaciones con la madrastra’.

En el prologo se hace hincapié en la importancia de cuatro sabios: «Estonge se
levantaron quatro dellos [...]» (p. 68), siendo Cendubete el primero que toma la palabra.
Posteriormente, seran siete consejeros los que irdn introduciendo relatos que se intercalan

con los de la mujer y, al final de la obra, con el Infante. La obra se inicia siguiendo unas

2 A pesar de las similitudes que guarda la narracion enmarcada en ambas colecciones, debemos dejar clara
la terminologia, puesto que hay diferencias entre ambos personajes femeninos. A la mala mujer de Siete
sabios se la denominara «emperatriz» y a la de Sendebar «concubinay.

3 Maria Jesus Lacarra, Sendebar, Madrid, Catedra, 1989, pp. 18-20.

4 La traduccion primitiva en castellano del manuscrito data del siglo XV y se conserva junto a otros textos,
entre ellos, E/ Conde Lucanor, en un cédice de la Real Academia Espafiola.

5 La negacion por parte del infante a las insinuaciones de la concubina real presentes en las versiones del
Sendebar, también tiene su correlato en la vida de don Fadrique, aunque de este si se decia (en cantos de
juglares) que tenia una relacion con su madrastra, la reina dofia Juana.



pautas folcloricas similares a otros muchos relatos®: la alegria por el nacimiento del
heredero queda enturbiada tras observar el hor6éscopo. Con quince anos, queda en manos
del maestro Cendubete, pero un nuevo hordscopo anticipa un enfrentamiento entre el rey
y el infante que solo podra salvarse guardando silencio siete dias. La ejecucion del joven
se verd aplazada por siete consejeros. En total son 23 cuentos, pero contados por
diferentes personajes principales y cuyo objetivo es modificar el curso de la historia.

En los Siete sabios, el debate también se desarrolla mediante la insercion alterna
de cuentos y dentro del dialogo del emperador, emperatriz, el principe Diocleciano y los
sabios. Se trata de una adaptacion’ latina y anonima del siglo X111, hoy perdida: la Historia
septem sapientibus Romae, de gran difusion en Espafia y con impresiones hasta el siglo
X1X. De hecho, el primer testimonio conservado se imprimi6 en Zaragoza y data del siglo
XV (Zaragoza: Juan Hurus, ca. 1488 — 1491), al que sigue un ejemplar impreso durante el
siglo XVI en Sevilla (Jacobo Cromberger, ca. 1510) y numerosas ediciones, prolongadas
en formato de pliegos de cordel hasta el siglo XiX. Es la variante mas importante y
representativa de la rama occidental del Sendebar. Esta nueva refundicion de los
materiales aparece vinculada a la literatura del periodo en que gobierna Fernando de
Castilla y en el que vemos una clara influencia italianizante. Se pueden conectar
problemas histéricos y politicos con el libro durante la primera década del siglo XV1: ahora
son los consejeros los que piden al emperador que se case de nuevo para asegurar la
continuidad del linaje, e incluso ofrece una lectura en clave si este texto se vincula al
nuevo matrimonio de Fernando con dofia Germana y a su deseo por tener un sucesor.

Estas versiones occidentales introducen cambios importantes que afectan a la
historia principal y a las narraciones insertadas. En lo que se refiere al marco, la obra se
ambienta en Roma donde reina Ponciano, padre de Diocleciano. Para evitar el
concubinato, el rey queda viudo, vuelve a casarse, y es la madrastra y nueva emperatriz
la culpable de la traicion. La figura de Cendubete es sustituida por siete sabios, que
asumen la ensenanza y defensa del principe. Se denominan Pantillas, Léntulo, Cratén,
Malquidrac el flaco, Josefo, Cleofas y Joachim. La identificacion con los siete sabios de

Grecia® se incrementa en el texto castellano con una mencion final, que refuerza el

® Maria Jesus Lacarra, ed., Cuentos medievales (de Oriente a Occidente), Madrid, Biblioteca Castro, 2016,
p. XXIIL

7 Fernando Goémez Redondo, «La disolucién de la cuentistica oriental en el siglo Xv», en El cuento oriental
en occidente, eds. Maria Jesus Lacarra y Juan Paredes, Granada, Comares, 2006, pp. 122-123.

8 Maria Jests Lacarra, ed., Cuentos medievales (de Oriente a Occidente), Madrid, Biblioteca Castro, 2016,
p. XXXI.



'occidentalismo' y la ausencia de hordscopo hace desaparecer la tension que rodea el
relato oriental. Las etapas rituales quedan desdibujadas en las versiones occidentales, en
unos casos por tratar de ajustar ciertos rasgos a otros contextos como la madrastra o la
adecuacion del aprendizaje de las artes liberales, y en otros, con el aislado palacio, el peso
de los astros o el silencio. También se modifica el final: en el Libro de los engaiios, el
principe demuestra su sabiduria y la concubina real es ejecutada, pero en Siefe sabios se
introduce un ingrediente teatral que acentlia la misoginia: la emperatriz resulta tener un
amante disfrazado de sirvienta y el emperador manda quemar a ambos. Cuando el
monarca fallece, su hijo gobernara con prudencia acompafiado de sus maestros.

Dentro de la pervivencia de la cuentistica oriental, ocurre con el Sendebar un
proceso similar al del Calila e Dimna, aunque en este caso no hay constancia de que la
nobleza se acercara a esta obra para extraer de ella un conjunto de castigos o de
ensefianzas’. Sin embargo, da avisos contra los engafios de las mujeres y se complica en
uno de los discursos narrativos mas plurales de la segunda mitad del siglo Xv, el de la
ficcion sentimental, que acoge en su estructura el modelo de las disputas, centradas en la
defensa o vituperacion de la mujer. En general, se concede mayor valor al proceso
politico'?, la contienda entre linajes y a la supuesta posibilidad de que el hijo vaya a
destronar al padre. Los cambios en la estructura provienen de la nueva fuente, la Historia
septem sapientum: se enfrenta a la falsa madrastra (nueva emperatriz) con los siete sabios
que se han ocupado del adoctrinamiento del heredero y no con los consejeros que se
preocupan por salvar la dignidad de la curia a la que pertenecen y se exigen de intrigas
menores que dilaten el desarrollo narrativo.

No es solo la mujer la que finge «figuras dramaticas» para atrapar la voluntad de su
esposo antes de referir cada uno de los cuentos, sino que también los maestros se veran
obligados a superar una serie de obstaculos que les permitan atraer la atencion del
emperador; menos el segundo de los sabios, los seis restantes se dirigen a la corte
instigados por el clamor del pueblo, confrontando al infante en la «necesidad» en que se
encontraba y sabiendo afrontar la ira regia con que son recibidos. Este emperador es mas
débil y mas manejable, rigido en sus comportamientos y proclive a ser manipulado por la

emperatriz y los maestros del infante. El dramatismo surge al revelar el emperador a su

® Fernando Gomez Redondo, «La disolucion de la cuentistica oriental en el siglo Xv», en El cuento oriental
en occidente, eds. Maria Jesus Lacarra y Juan Paredes, Granada, Comares, 2006, pp. 104-105.

19 Fernando Gémez Redondo, «La disolucion de la cuentistica oriental en el siglo XV», en El cuento oriental
en occidente, eds. Maria Jesus Lacarra y Juan Paredes, Granada, Comares, 2006, pp. pp. 122-123.



mujer que habia aplazado la sentencia después de oir el exemplo de un sabio. La falsa
emperatriz incluird narraciones en las que procurard convencer a su esposo de las
falsedades con que esos letrados instigaban a la par que su hijo, su destruccion; un proceso
similar se apunta en el sexto dia, cuando el emperador descubre la confusion en la que se
encuentra. Por lo mismo, los sabios iran incrementando el numero de relatos de
orientacion misodgina. En el orden exegético, en el de las aplicaciones, es donde se
produce la victoria de los sabios frente a la emperatriz. Mientras que esta se empefia en
ofrecer una interpretacion sesgada de los cuentos que ha narrado, en el caso de los sabios
es el emperador quien, a partir del cuarto relato, extrae por si mismo la leccion. De hecho,
en la quinta narracion sefiala que no hay mas verdad que la que le han mostrado y tras la
sexta, resume la ensefianza del cuento. La dimension de la misoginia conecta esta segunda
derivacion de la Historia septem sapientum con los productos sentimentales: es mas, los
dos cuentos que no figuran en la version del siglo XV articulan nuevas coincidencias con
esa materia tematica.

Pese a la occidentalizacion del marco, los cambios més importantes se perciben en
los cuentos!!. Cada sabio narrara un Gnico cuento cuya tematica sera de tono misdgino,
la mujer insistira en los peligros de los malos consejeros y el infante concluird con una
unica historia. Solo se conservan cuatro cuentos de la rama oriental (Canis, Aper, Avis 'y
Senescalcus), pero aparecen ampliados, llegan a cambiar de narrador y se engarzan con
otras. En la rama occidental nuevos relatos, mas extensos y conectados con tradiciones y
leyendas medievales, pasan a ocupar el puesto de los orientales. Este proceso viene
posibilitado por el modelo estructural: la insercion permite movilidad y sustitucion, pero
estas modificaciones se llevan a cabo respetando las reglas internas de la coleccion. Las
numerosas transformaciones que experimenta la rama oriental del Sendebar en su paso a
Occidente han hecho pensar a la critica en la importancia de la oralidad como via de

transmision de la coleccion.

! Maria Jesus Lacarra, ed., Cuentos medievales (de Oriente a Occidente), Madrid, Biblioteca Castro, 2016,
p. XXXIII.



2.2. La misoginia en la Edad Media: la cuentistica

Que en la literatura medieval castellana se encuentren tendencias misoginas'?
depende de la idea actual del antifeminismo, ya que la igualdad de sexos nunca fue objeto
de reflexion. Sinos referimos al antifeminismo como el ataque a las realidades y nociones
concernientes a la mujer y a sus relaciones con el hombre (que ofenden la igualdad a la
que aspira en la actualidad), tanto este como la misoginia estan presentes, pero segin
nociones individuales y ajenas a la propia época donde no habia animosidad hacia la
mujer y la desigualdad entre ambos sexos era la que «existia y debia existir». Esta
desigualdad proviene de la filosofia griega, donde la mujer ya era inferior fisica y
espiritualmente. Del judaismo biblico se deriva la superioridad patriarcal: la mujer no es
«imagen y gloria de Dios» sino «gloria del hombre».

Por ello, numerosas doctrinas biblicas reflejan desconfianza hacia la mujer (como
tentacion), pero no aversion. De hecho, hubo numerosos tratados sobre la defensa de los
estados de la mujer como virgen, esposa y viuda. Para los eclesiasticos, el papel seductor
de la primera mujer es el punto de inflexion en el estado natural de Adan y Eva y de la
naturaleza caida. La condena de la mujer en Eva es olvidada en la contraposicion de Eva-
Maria (devocion mariana como madre de Jesucristo). El simbolismo Ave (pagano) y Eva
fue tratado por Berceo y Alfonso X. De ahi que, con el pecado original, la concupiscencia
erotica y sexual sea duramente condenada. Otros casos de alusion a la mujer como
aborrecible por sus defectos morales son los introducidos en E/ conde Lucanor, ya que,
en la Edad Media, la concupiscencia y el placer sexual son pecado mayor si lo comete
una mujer entendida como elemento de ayuda al hombre (tan solo en la procreacion) y
por ser menos perfecta en cuerpo y alma. Es decir, son condiciones que responden a unas
premisas teoldgicas cuyas conclusiones se aplican a la mujer como representacion de
lujuria y sexualidad.

La corriente antifeminista medieval no proviene del cristianismo, sino de herencia
helénica y arabe que parten de anécdota (posteriormente generalizada) de la condenacion
de la mujer. Que se haya introducido en colecciones medievales responde al posible
paralelismo que hayan apreciado los autores de la época entre ambas corrientes. En el
Libro de los Buenos Proverbios y Los Bocados de Oro, la mujer aparece relacionada
como desorden, inversion de la desigualdad, deshonor y perdicion del hombre. También

se hace eco de la insinceridad para ocultar su «verdadera apariencia» en Sendebar

12 Vicente Cantarino, «El antifeminismo y sus formas en la literatura medieval castellana», en Josep Roca-
Pons (ed.), Homenaje a Don Agapito Rey, Bloomington, Indiana University Press, 1980, pp. 91-116.

10



(ejemplo de cémo se siguen las técnicas arabes con pruebas de la falacia femenina
concretas, pero con conclusiones universales). No lo encontramos en el Calila, donde no
abundan las anécdotas sobre mujeres ni se generalizan sus pecados. Por eso, este
antifeminismo va dirigido a las convenciones morales, sociales y legales de las que la
mujer es parte. Debido a estas consideraciones, la mujer se convertira en tema recurrente
en la cuentistica medieval con relatos de diferente origen'3: el tipo favorito es el de la
esposa infiel, a los que se asocian el de adultera frustrada o inducida, y los que se enfocan
desde el punto de vista de hijos ilegitimos.

En el tema de la esposa adultera subyace la idea de la naturaleza engafiadora de la
mujer que le imposibilita para mantener la fidelidad matrimonial y su tendencia
irrefrenable a la lujuria. La necesidad de satisfacer sus deseos la lleva a engafiar al marido
que, en numerosos fabliaux, se convierte en doble victima: es suplantado por el amigo y
alaba la honradez de su mujer, ya que la astucia de esta evita cualquier sospecha: el
hombre queda en segundo plano ante la astucia femenina. El lugar tampoco es indiferente:
la accion suele acontecer en la casa, lo cual ayuda a explicar salidas sospechosas. La
comicidad y la variedad de los cuentos se basan en los distintos engafios utilizados por la
esposa para salir airosa de la situacion. El ingenio puede consistir en cegar temporalmente
la vision del marido como ocurre en Ysopete, o en inventar una excusa que justifique la
presencia de un extraio, como en el Sendebar. El marido suele ser el bobo, pero aun
cuando no fuera asi, los engafos de las mujeres seguirian siendo invencibles, como ocurre
en El pozo donde a pesar de los cuidados, el marido no puede evitar la entrada del amante.
Otros casos son aquellos donde la ingenuidad del marido le lleva a ser complice
involuntario. La infidelidad abarca también a las viudas de las que se espera que
mantengan la castidad: el prototipo de viuda infiel se refleja en la matrona de Efeso del
Ysopete.

En contadas ocasiones, la mujer no logra satisfacer sus deseos ante la resistencia
del hombre, lo que la convierte en una adultera frustrada. El ejemplo lo encontramos en
el marco narrativo del Sendebar, donde la esposa del rey acusa injustamente al principe:
se aprovecha de su condicion para obligar al hombre a aceptar la seduccion y, ante su
negativa, conducirle a la muerte. En otros casos, acoge al amigo en casa gracias a una
alcahueta. Se acentua la ingenuidad de la joven esposa cuando acepta recibir al amigo y

engafiar al marido gracias a los trucos (a veces inverosimiles) de la alcahueta. Ademas,

13 Maria Jests Lacarra, «Algunos datos para la historia de la misoginia en la Edad Media», Studia in
Honorem profesor Marti de Riquer, 1, Barcelona, Quadern Crema, 1980, pp. 339-361.

11



el enfoque del adulterio exclusivamente desde el punto de vista femenino que hemos visto
en la literatura, también se encontraba en el mundo juridico, como se refleja en las
Partidas de Alfonso X.

A la imagen negativa de la mujer se opone un modelo positivo, aunque con menor
frecuencia. Es el caso de la mujer casta que afronta los asedios de un hombre poniendo
de nuevo en marcha engafios. A veces, les cuesta la vida y pueden preferir morir antes
que ser deshonradas e incluso puede ser la victima de una acusacion falsa como en el
Calila. Sin embargo, habra ejemplos de mujeres buenas como la vieja modelo de virtudes,
consejera, mujeres obedientes al esposo (Conde Lucanor, XXVII), castas, jovenes
virtuosas, aunque no consigan ni sean suficientes para olvidar la imagen negativa.

Durante el siglo XiII, la cuentistica se abre paso en Espafia a través de versiones
arabes de colecciones orientales difundidas gracias al impulso alfonsi. Son los casos del
Calila e Dimna (1251) y el Libro de los engarios (1253). Simultdneamente, llegan los
catecismos didécticos, colecciones de sentencias que recogen una ética similar, salvo que
los proverbios priman sobre el desarrollo anecdotico. Un siglo antes, algunos de estos
cuentos ya habian sido recogidos por Pedro Alfonso en la Disciplina Clericalis, pieza
clave para la difusion de los relatos de la esposa adultera, entre ellos, «El pozo». De todas
sus versiones, la del Libro de los engarios es la mas misogina: de los 23 cuentos que los
conforman, seis siguen la tradicién engafiadora de la mujer y hombres victimas (1, 5, 10,
18, 23), aunque también las intervenciones de los privados siguen esta linea. En el mismo
contexto, destaca el Calila e Dimna, pero por carecer de ese tono misdgino: los cuentos
insisten en la indecision del amante o en las conductas entrometidas y con tres modelos
de mujer cercanas al rey valoradas positivamente.

La aversion a la mujer que encontramos en algunos ejemplos de la Disciplina
clericalis y del Sendebar, coincide, en mayor grado, con la expuesta en los catecismos
didacticos traducidos en época alfonsi. Ademas, en las obras de espejos de principes, los
hombres se caracterizan por virtudes como la sapiencia y la espiritualidad, debiendo
rehuir el contracto con las mujeres. El perfecto modelo de fortitudo y sapientia es el
encarnado por Alejando Magno, modelo de castidad al que nunca vencieron las mujeres.
La aparicion en Espafia de estas obras coincide con una tendencia general a degradar la
imagen de la mujer en toda Europa. Este antifeminismo estaria explicado por razones
intelectuales: justificaciones ideologicas y voces de filosofos, naturalistas, moralistas y
tedlogos. Ademas, las colecciones de sentencias remiten a fildsofos griegos filtrados a

través de tratados arabes. Como muestras de ello tenemos a Hunayan ibn Isaq, y las

12



explicaciones de filosofos naturalistas medievales. En el primer caso, Hunayan ibn Isaq
es el autor de Libro de los Buenos proverbios y dio a conocer numerosas obras
aristotélicas cuando Aristoteles se convirtié en fuente predilecta para los argumentos
miséginos. En el segundo caso, numerosos filosofos intentardn explicar cientificamente
el comportamiento de la mujer (himeda y fria, frente al hombre calido y seco).

Durante el siglo X1V, los cuentos no ofrecen una imagen tan negativa como en el
periodo anterior. Solo 5 cuentos del Conde Lucanor estan directamente relacionados con
la mujer, pero no son ejemplo de una vision totalmente negativa e incluso hay modelos
positivos, quiz4 también porque Don Juan Manuel tenia muy presentes a sus posibles
lectoras. En el Libro de Buen Amor los cuentos insertados no destacan por su misoginia,
ni tampoco en el Libro del Caballero Zifar, pese a su procedencia oriental. Cabe subrayar
que todo lo que se conoce de la cuentistica oriental de los siglos medios se debe a la

transmision textual'4

que de ella se produce durante el siglo XV: los marcos de produccion
de esa cuentistica en los que se promueven las traducciones del Calila (1251), del
Sendebar (1253) o del Barlaam (finales del siglo Xi11), y los marcos de recepcion que van
a requerir el conocimiento y valoracion de unos textos en los que van a impulsar
profundas transformaciones que afectaran a su estructura, contenido y significado. Estas
colecciones se engastan en un proceso moral o doctrinal que las modifica hasta
convertirlas en obras de naturaleza diferente. Ese fendmeno es consecuencia de la
derivacion de estas lineas temadticas que, partiendo de nucleos originales persas o
palhevis, alcanzan encarnaciones textuales cuya singularidad depende la época y de las
circunstancias en las que surgen. De ahi que se difundan ejemplarios en castellano debido
al aumento de lectores y a la llegada de la imprenta. Con los relatos que se insertan vemos
que muchos de los temas femeninos son ya conocidos o usados en la Disciplina.

La literatura de este periodo no es un terreno abonado para la cuentistica oriental,
sobre todo durante el reinado de Juan II. Ajustada a las claves del desarrollo cultural de
los Trastdmara y con una configuracion tratadistica que se asienta en la ortodoxia
religiosa con orientaciones humanistas, destaca por la insercion del exemplo en los
esquemas de predicacion y el alejamiento de los marcos cortesanos. La cuentistica de este
periodo es religiosa con el Espéculo de legos, el Libro de los exemplos por A. B. C. La
ultima de las influencias orientales se ejerce en el Libro del Conde Lucanor (1335), ya

que, a partir de 1250 hasta 1350 y con las conquistas y expansion de los reinos cristianos,

14 Fernando Gémez Redondo, «La disolucién de la cuentistica oriental en el siglo Xv», en El cuento oriental
en occidente, eds. Maria Jesus Lacarra y Juan Paredes, Granada, Comares, 2006, pp. 95-97.

13



se produce la asimilacion de unas formas artisticas que impregnan la vida curial y
literaria. Tanto el Conde Lucanor como el Libro de Buen amor son consecuencia del
molinismo, movimiento de renovacion letrada con el que se intenta corregir las
arriesgadas incursiones por el saber de la corte alfonsi. Mas alld de 1350 (muerte de
Alfonso XI), no es posible sefialar una influencia clara de esta tradicion cuentistica. En
las Gltimas décadas del siglo X1v, cuando el mundo oriental deja de ser una amenaza
politico-militar, las lineas de su pensamiento desaparecen casi por completo. En las
primeras décadas del siglo XV serd un fenomeno rastreable en las cronicas de Ayala y
comienza a constituirse el ideal de la maurofilia, que luego se desarrolla en los Siglos de
Oro.

Finalmente, con la difusién y auge del amor cortés, se contrapondran ambas
visiones'> (misoginia/amor cortés), aunque una y otra sean enfoques de la mujer desde un
punto de vista masculino. Voces profeministas dirigirdn sus argumentos contra el amor
(religio amoris) y no contra la mujer. La imagen de la mujer en la cuentistica medieval
es clave para comprender la misoginia. Ante las visiones Eva-Maria, los autores sienten
especial atencion hacia la mujer como pecado, reiterandose los argumentos y temas a lo
largo de todas las colecciones. Durante los siglos XII y XIiI, la misoginia se apoya en los
planteamientos intelectuales, pero al ampliarse los cauces de difusion literaria, la aversion
hacia la mujer se suaviza y se buscan temas nuevos, aunque las implicaciones heterodoxas
que toma difusion del amor cortés propician la reaccion de moralistas y letrados.
Progresivamente, y en época de los Reyes Catolicos (actitud anticortesana), los mismos
argumentos y cuentos volverdn a wusarse con unas posturas tradicionalistas y
conservadoras cuyo objetivo es volver al modelo de la mujer de siglos pasados frente a la

idealizacion propia del amor cortés.

3. Tipologia de los personajes femeninos

En este apartado, contamos con una precisa clasificacion de todos los personajes
femeninos de las dos versiones del Sendebar: el Libro de los engarios de las mujeres y
los Siete sabios de Roma. Ambas obras estan estructuradas segin diferentes niveles de
narracion, por lo que no podemos tratar la totalidad de cada coleccion de forma
homogénea. Por esta razon, primero me centro en la descripcion de los personajes de la

narracion enmarcada, y posteriormente en aquellas mujeres que aparecen en los cuentos

15 Maria Jests Lacarra, «Algunos datos para la historia de la misoginia en la Edad Media», Studia in
Honorem profesor Marti de Riquer, 1, Barcelona, Quadern Crema, 1980, p. 361.

14



insertados (tanto los narrados por personajes masculinos, como femeninos) donde

encontraremos una tipologia mucho mas variada.

3.1.La narracién enmarcada

En la historia marco se describen y se contraponen claramente dos modelos de
mujer: la concubina/emperatriz frente la madre del infante/ principe (en Sendebar y Siete
sabios, respectivamente). Ademds de esta caracterizacion segin términos de oposicion
sobre la buena y la mala mujer como reflejo del pensamiento e ideologia medievales, se
explican los motivos que empujan a narrar tanto a los privados o sabios, como a las
mujeres, puesto que entender las motivaciones y objetivos a los que aspiran ambos grupos
de personajes es necesario para comprender la disputa de exemplos. Pruebas de ello seran
los proverbios o sentencias puestos en boca de los privados y que se sefialaran en este

apartado.

3.1.1.La buena y la mala mujer

La condicién de la mujer medieval, tanto en el &mbito social y privado como en
el cultural, ha despertado gran interés, sobre todo en las Ultimas décadas. Del mismo
modo, las mujeres, tanto en calidad de autoras, lectoras, como en personajes, ocupan un
lugar significativo e incuestionable en el universo literario medieval'®. Durante este
periodo, las colecciones de exempla constituyeron un modo de extender una ideologia
concreta en lo que respecta a la mujer. Tal y como se ha tratado en la introduccion,
contamos con dos iméagenes contrapuestas de la figura femenina, aunque la imagen de la
mala mujer es, definitivamente, la mayoritaria al considerarla como fuente de pecado,
abocada de forma irremediable a la lujuria y al engafo. De ahi, el propdsito de conocer
todos los engafios de las mujeres en el Sendebar, algo totalmente inabarcable, puesto que
son infinitos. En ambas obras, el papel general de la mujer es negativo y viene
determinado por la figura de la «mala mujer». Sin embargo, hay un prototipo femenino
que no encarna la maldad: el papel de la buena mujer que esta representado por la madre
del infante. Dos preocupaciones son fundamentales en la composicion del Sendebar: la

relacion entre saber y cortesia y la vertiente de misoginia que atraviesa los cuentos y es

16 Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterizacion en la literatura ejemplar de la
Edad Mediay», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociacion Hispanica de Literatura
Medieval, Universidad de Granada, 1995, p. 457.

15



visible en tantas obras de este periodo!”. En el estudio del marco narrativo del Libro de
los engarios, no encontramos una definicién explicita, exacta y textual de la posicion
social de las mujeres del rey Alcos!®, ya que no se las menciona como concubinas, esposas
o reinas, sino como sus mujeres. Es decir, el nimero de noventa mujeres no seria
adecuado para otorgarles el titulo de reinas. Este calificativo podria explicar, sin perder
de vista la traduccion castellana y la recepcion occidental, que el rey Alcos fuera, en cierta
manera, mondgamo. Esta idea se acentua con la reduccion numérica: al eliminarse el
nimero de noventa mujeres, permanece uUnicamente la oposicion entre la nueva
emperatriz (y madrastra del joven principe) y la madre. En lo que se refiere a esta ultima,
es la madre del infante la Gnica que podria ser considerada reina porque presenta las
virtudes y caracteristicas propias de un rey sabio como la prudencia o la sabiduria. La
normatividad de la mujer, sin embargo, no la aceptaba como sabia (caracteristica propia
del vardn).

Esto obliga a que, en Sendebar aparezca un prudente silencio para que las mujeres
de Alcos no sean llamadas reinas y evitar asi la idea de sabiduria ligada al poder real.
Negandoles este apelativo, tenian una denominacion global con la que la accion dramatica
y la misoginia del texto se desarrollaban sin problemas. Ambas mujeres se opondran
segin sus cualidades y acciones, siguiendo las caracteristicas tipicas de la literatura
tradicional, donde un personaje se presenta en relacion de oposicion con otro. Aunque
ninguna de las dos se privilegie con el titulo de reinas, tienen un comportamiento
diametralmente opuesto. En el Sendebar'®, la madre aparece brevemente como mujer
sabia cuya personalidad destaca su preocupacion hacia el rey: «E a esto lleg6 una de sus
mugeres, aquella qu’él mas queria, e era cuerda e entendida, e aviala él provado en
algunas cosas. E llegose a €l porque I’ veié estar triste» (Sendebar, p. 65). Sus apariciones
son previas a la lectura astroldgica puesto que aun no ha nacido el infante e incluso adopta
el papel de consejera en el momento en que descubre que la angustia del rey se debe a la

imposibilidad de tener un heredero: «Yo te daré consejo bueno a esto. Ruega a Dios,

17 Fernando Gomez Redondo, Historia de la prosa medieval castellana I. La creacién del discurso
prosistico: el entramado cortesano, Madrid, Catedra, 1998, p. 214.

18 José Carlos Vilchis, «Una omision en Sendebar», en Literatura y conocimiento medieval. Actas de las
VIII jornadas medievales, eds. Lilian von der Walde Moheno, Concepciéon Company y Aurelio Gonzalez,
El Colegio de México: Universidad Autonoma Metropolitana, México, 2003, pp. 209-211.

19 Las citas correspondientes al Libro de los engaiios de las mujeres o Sendebar proceden de la edicion de
Maria Jesus Lacarra. Para evitar repeticiones, se hara referencia a ella con el titulo Sendebar y la pagina
correspondiente en la que aparece ese texto. Lo mismo ocurre con la variante occidental que, tomando
como referencia la edicion de Ventura de la Torre, aparecera como Siete sabios seguido del numero de
pagina en cuestion. Ambas obras aparecen citadas en la bibliografia final.

16



qu’El [...] poderoso es de te fazer e de te dar fijo» (p. 66). Cabe mencionar que es una
mujer devota®®: para darle un heredero al del rey, primero sugiere encomendarse a Dios
y aparece subordinada al esposo, de tal modo que después de cumplir su cometido (el de
procrear) desaparece. Tanto por su actitud como por su labor de buena consejera, aplica
su saber para la resolucion de un problema (la falta de heredero), de ahi que sea digna
merecedora de titulo de reina y prototipo de mujer virtuosa.

Algo diferente ocurre en la version occidental de los Siete sabios de Roma: para
evitar la poligamia, contraria al pensamiento occidental y cristiano, el rey queda viudo y
vuelve a casarse: la nueva emperatriz pasa a ser la malvada madrastra culpable de la
condena del principe. Este cambio se da en todas las versiones occidentales, puesto que
es resultado de la occidentalizacion del texto. El papel de la buena mujer vuelve a
representarse por medio de la madre, pero ambas mujeres ostentaran el titulo de nobleza:
la madre al inicio y la nueva emperatriz tras enviudar el emperador: «La qual era en
demasia hermosa e graciosa, la qual mucho por cabo amé e parid dél un hijo» (Siete
sabios, p. 11). Aunque no aparece el problema de la falta de heredero como ocurre en
Sendebar, si contamos con su labor como consejera. Ya enferma, le hace una peticion a
Ponciano: «Tomaréis otra muger e, por tanto, vos pido por merced que ella ningin mando
sobre mi hijo tenga, mas hazedlo criar muy lexos della» (Siete sabios, p. 11). En
definitiva, el caracter de la buena mujer se plasma en la total dedicacion y subordinacion
hacia el marido, lo que también repercute en su honor y posicion real. Sus atributos
pueden resumirse en buen entendimiento, cordura, buenas obras, acertado juicio y buen
consejo?!. Esta sumision y obediencia consisten en acatar siempre el mandato del esposo,
pero como precisamente la actuaciéon de la buena mujer debe estar encaminada a
agradarlo, también puede tomar el papel de consejera, como hemos visto con la madre
del infante, que aglutinaria ambos papeles.

Frente a estas figuras que encarnan el prototipo de la buena mujer, la emperatriz
en Siete sabios y la concubina en Sendebar funcionan para mostrar una idea de mujer
muy diferente y negativa. El comportamiento de estas no es equiparable al de una reina??,

y se aleja totalmente de los intereses masculinos. Trata de provocar el parricidio, engaiia,

20 José Carlos Vilchis, «Mujeres comunes y extraordinarias en Sendebar», Medievalia, 36 (2016), p. 47.

2l Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterizacion en la literatura ejemplar de la
Edad Mediay», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociacion Hispanica de Literatura
Medieval, Universidad de Granada, 1995, p. 462.

22 José Carlos Vilchis, «Una omision en Sendebar», en Literatura y conocimiento medieval. Actas de las
VIII jornadas medievales, eds. Lilian von der Walde Moheno, Concepcion Company y Aurelio Gonzalez,
El Colegio de México: Universidad Autonoma Metropolitana, México, 2003, p. 212.

17



miente, manipula y se opone a la autoridad. Es la figura idonea para dirigir el pensamiento
misdgino, borra a su antecesora y su maldad elimina en ella cualquier etiqueta de nobleza.
Mientras la madre presenta una vision normalizada de la sexualidad (tiene su continuidad
en la descendencia del rey), la segunda mujer usa su sexualidad con fines opuestos. El
infante guarda silencio por peligro astral, ella desconoce la razon y decide descubrir el
motivo. Al no conseguir respuesta, le propone matar al rey: «Matemos a tu padre e seras
tu rey e seré yo tu muger, ca tu padre es ya de muy gran hedat e flaco» (Sendebar, p. 75).
En los Siete sabios, la nueva esposa, incapaz de concebir un hijo, decide acercarse al
principe: «Por tu amor he guardado mi virginidad para que tu della gozasses. Hablame e
dormiremos juntosy (Siete sabios, p. 20). En ambos casos, €l se niega: rompe su silencio
en Sendebar y lo deja escrito en Siete sabios. De esta forma, la mujer descubre el peligro
astral y acusa falsamente al principe de haberla intentado forzar.

Asi, se desencadena la trama de la obra y la concubina acaba siendo la Unica, junto
con Cendubete/ los sabios (y el propio infante), que conoce la razén del silencio. La
acusacion desencadena a su vez una reaccion histérica y fingen haber sido violadas: dan
gritos y voces, mesandose del cabello y despedazando sus ropas. En este intento por salvar
sus vidas, acusan al infante y pretenden demostrar su culpabilidad a través de una serie
de cuentos dirigidos al monarca. No existe la necesidad de un nuevo hijo, sino su
ambicion para seguir ocupando un lugar privilegiado cuando el rey muera. La proposicion
de adulterio se da en una de sus peores versiones: el hijo obtendria los favores de la mujer
de su padre y cometeria el parricidio.

Esta intervencion es la que encaja con la vision cristiana de la mujer como fuente
de pecado y lujuria y presenta brevemente el topico literario del viejo y la nifia. El origen
del motivo?® probablemente se remonta a la antigiiedad latina, concretamente al teatro de
Plauto: se pueden rastrear antecedentes en Casina, comedia que trata con crudeza el tema
de la rivalidad amorosa entre padre e hijo por el amor de la joven esclava Casina, y una
situacion semejante se plantea también en Mercator. Durante la Edad Media, el tema
reaparece como motivo folclorico segun dos tipologias: la del marido que encierra a su
mujer en una casa o torre para preservar su castidad, impidiendo que conozca a cualquier
otro hombre, y la del marido viejo que se casa con una mujer muy joven con la intencion
de moldearla a su gusto; en cualquiera de los dos casos la mujer seria victima de una

situacion injusta.

23 Marisa Sotelo Vazquez, «El viejo y la nifia, un topico del revés en Un vigje de novios de Emilia Pardo
Bazany, La Tribuna: Cadernos de Estudos da Casa-Museo Emilia Pardo Bazan, 2 (2016), p. 267.

18



En los marcos narrativos del Sendebar y Siete sabios vemos el enamoramiento del
rey/emperador inspirado por una mujer mucho mds joven y que se intensifica al
producirse la desproporcion y diferencia de edades, lo que deriva en el engano del que
este es victima. Ademas, la condicion de mujer joven respecto a la del marido trae como
resultado el adulterio?®, aunque este aparece también en numerosos cuentos como «EI
pozo», de enorme tradicion literaria y que encontramos en la Disciplina y en los Siete
sabios de Roma, entre otros. Sin embargo, el desprecio a la mujer, no solo se refleja en la
maldad de la mujer, sino que se pone en boca de los sabios de la corte?> mediante
afirmaciones que evidencian la cosificacion y mal concepto que se tenia del género
femenino a modo de proverbios y generalizaciones en ambas colecciones. Algunos
ejemplos son los siguientes:

1. Funcion de la mujer en la sociedad medieval y el matrimonio:

«Quatro cosas son que omne entendido non deve loar fasta que vea el cabo dellas

[...] lamies fasta que segada e la muger fasta que sea prenada» (Sendebar, p. 69).

«E la muger, quando a su marido non & miedo nin teme, nunca puede ser buena»

(Sendebar, p. 70).

«Un rey que amava mucho las mugeres e non avia otra mala manera (costumbre)»

(Sendebar, p. 79).

2. Hincapi¢ en destacar la cantidad de engafios de las mujeres:

«El engano de las mugeres, que son muy fuertes sus artes e son muchos, que non

an cabo ni finy (Sendebar, p. 85).

«Non mates a tu fijo por dicho de una muger, ca las mugeres, ayuntadas en si, an

muchos engafios» (Sendebar, p. 93).

«E sefior, non te di este enxemplo, sinon a qu’el engano de las mugeres que non

an cabo nin fin» (Sendebar, p. 110).

«Qu’el engafio de las mugeres es la mayor cosa del mundo» (p. 124)

«Las mugeres son engafiosas» (Siete sabios, p. 79).

«Si a vuestro hijo, por los dichos de vuestra muger, matardes, peor vos contecera

que a aquel de su lebrel» (Siete sabios, p. 31).

24 Ana Baquero Escudero, «El motivo de el viejo y la nifia en Galdés y otros grandes novelistas del siglo
XI1x», Moenia, 22 (2016), p. 19y 30.

25 Graciela Candano Fierro, «Tradicion misogina en los marcos narrativos de Sendebar y Calila y Dimna»,
en Actas del XII Congreso de la Asociacion Internacional de Hispanistas 21-26 de agosto de 1995,
Birmingham, Department of Hispanic Studies, 1998, p. 101.

19



«;No fue maldita la muger que assi con mentiras procurd la muerte de la picaga?»

(Siete sabios, p. 49).

«A lo que dezis que ¢l quiso desonrar a vuestra muger la emperatriz no son tales

palabras de creer» (Siete sabios, p. 58).

«En vuestra mano est4d cobrar muchas mugeres después de fallecida una e no un

hijo para que vos salve del peligro» (Siete sabios, p. 78).

«Por cierto de temer es la mala muger e peor vos acontecera si por el consejo de

vuestra muger matardes a vuestro hijo» (Siete sabios, p. 92).

Estas generalizaciones en boca de los privados y consejeros ponen de manifiesto
los rasgos que identifican a la mujer?® como tal: su tendencia a la libidinosidad y, en
consecuencia, al adulterio, su capacidad para engatusar (particularmente al hombre), y su
insensibilidad que deriva en la frialdad con que puede dafiar a otros y en la busqueda del
propio beneficio.

Como conclusion?’, el prototipo de buena mujer es una esposa devota al rey,
mientras que la otra es peligrosa y malvada, primero proponiéndole al hijo matarlo, y
luego querer acabar con la vida de este para salvar la suya. Sin embargo, ambas son
descritas de forma similar: la buena mujer es: «aquella q’¢l més queria, e era cuerda e
entendida, e aviala ¢l provado en algunas cosas»’, mientras que a la mala mujer se la
introduce como: «una muger, la qual mas amava e onrdvala més que a todas las otras
mugeres qu’¢l aviay. De hecho, mientras que hay pruebas que justifican el buen hacer de
la esposa, el amor hacia la concubina real parece no tener justificacion: sin probar su
lealtad, cree sus palabras y por encima del concepto de justicia que debe mover a un rey:
obrar con la maxima prudencia. La primera se presenta como el modelo que toda mujer
deberia seguir: llena de virtudes morales, con un fuerte sentido de la fidelidad y, més que
nada, de obediencia al marido es el recipiente idoneo y adecuado para crear el modelo a

seguir por parte de todas las demds mujeres.

26 Graciela Candano Fierro, «Tradicion misogina en los marcos narrativos de Sendebar y Calila y Dimna»,
Actas del XII Congreso de la Asociacion Internacional de Hispanistas 21-26 de agosto de 1995,
Birmingham, Department of Hispanic Studies, 1998, p. 101.

27 Andreea Weisl-Shaw, «The Power of Woman's Words, the Power of Woman's Silence: How the
madrastra Speaks in the Thirteenth-Century Castilian Sendebar», Modern Language Review, 109.1 (2014),
pp- 111-112.

20



3.1.2.Narradores y narradora: razones para narrar

En el origen del recurso de la narracion subyace la fe en el poder persuasivo de
las historias ya que, con ellas, privados o sabios y la esposa pretenden modificar la
decision del rey. En ambas colecciones, la mujer tiene un papel inferior en la narracion.
En Siete sabios cada uno de los consejeros narra un cuento, y del mismo modo procede
la emperatriz. Sin embargo, en Sendebar mientras que los privados necesitan narrar dos
historias para inclinar la balanza a favor del infante, la mujer necesita solo de uno. El
motivo que mueve a la narracion a los diferentes personajes es conseguir retrasar el
cumplimiento de la condena: la del principe o infante en el caso de los consejeros, y la de
la propia en el caso de la mujer. Es decir, para estos personajes, narrar es sindnimo de
salvar la vida. Los siete privados del rey narran trece cuentos en Sendebar, tal y como
dicta su condicion de consejeros de Alcos.

Sin embargo, no solo narran cuentos para salvar la vida del infante, sino también
la propia: «Entendieron que lo fazia con safia porque creyera a su muger. Dixeron los
unos a los otros: — «Si a su fijo mata, mucho le pesara e después non se tornara sinon a
nos todos, pues que tenemos alguna razén a tal por que este infante non muera»
(Sendebar, p. 76). Es decir, el primer cuento se centra en evitar que el monarca actie
movido por la safia, y el segundo en dar muestra de los innumerables engafios de la mujer.
Es decir, propugnan generalizaciones misoginas que abarcan a la mujer, pero ellos
desconocen el verdadero motivo de la acusacion falsa. Sin embargo, las conclusiones de
los cuentos destinados a evitar la toma precipitada de decisiones también acaban
derivando en la misoginia. En el caso de la mujer, en ambas obras es la autora de la
acusacion falsa y la que conoce el plazo. Por ello, va alterandose y amenazando con
herirse conforme se acerca el séptimo dia.

La disputa por medio de ejemplos®® se da entre ambos grupos de narradores que
inclinardn la conducta del rey hacia el perdon o la sentencia de muerte. Este plano es una
filigrana narrativa por simetrias y oposiciones que se van entrelazando y se enfrentan en
los exemplos. La progresion cronoldgica deja entrever que los narradores se escuchan los
unos a los otros para conocer el resultado de sus cuentos, procurando contradecir las
conclusiones a las que unos o una han llegado en las primeras palabras que dirigen al rey:
es decir, el primer plano, mientras que en el segundo se disponen los ejemplos y en el

tercero se logran los objetivos. La estructura es perfecta porque sus conclusiones revierten

28 Fernando Gomez Redondo, Historia de la prosa medieval castellana 1. La creacion del discurso
prosistico: el entramado cortesano, Madrid, Catedra, 1998, pp. 225-230.

21



en el marco narrativo y modifican la conducta del rey. De hecho, tanto la mujer como los
privados destacan por las presentaciones ante el rey?’. En el segundo dia, la mujer incita
a su esposo a mantener justicia (idea en que se apoyo el primer consejero), a pesar de su
hijo. De ahi que el segundo privado recuerde al rey su obligacion como padre. Una nueva
tension se establece en el tercer dia cuando la mujer comprende que tiene que descalificar
a los privados para lograr salvarse.

A partir de aqui, los cuentos tienen mayor riesgo porque engafiaran al rey con la
verdad. Por ello, el tercer privado insiste en no dejarse guiar por falsedades, destruyendo
la estrategia de la mujer. Las presentaciones de esta ante el rey van derivando en histeria,
ya que cada vez ve mds cerca su final: en el quinto dia ve fracasadas sus anteriores lineas
y apela a la justicia divina y los privados quinto, sexto y séptimo engarzan los dos temas
fundamentales de la obra: elogio de la mesura y entendimiento del monarca para no actuar
precipitadamente y prevenirse de los engafios. Esta estructura de simetrias y oposiciones
finaliza con el descubrimiento de la verdad cuando el infante puede hablar y ocupa el
lugar de la mujer y los privados en la narracion de historias.

Como rasgo caracteristico, sobre todo en Siete sabios, es la profunda interrelacion
del relato marco con los cuentos, no en lo referente a las tematicas de estos relatos (esto
ocurre en ambas colecciones), sino en los consejos finales que deriva la Emperatriz de
sus relatos. Un ejemplo lo vemos en Sendebar (Cuento 14: Simia), donde su figura es
equivalente a la del protagonista del relato: un «grand ladron e muy malfechor». Un
ladrén se encuentra con un ledn, simbolo de la monarquia (rey Alcos), al que monta. Es
un resumen de parte del argumento del marco®®: el rey Alcos desconoce la verdadera
naturaleza de la mujer. Tenemos el paralelismo: el leén acude con el simio para obtener
un parecer y se da cuenta del verdadero ser del oponente, al igual que Alcos es aconsejado
por sus privados. El ladron mata al simio, que es lo que la esposa desea hacer: destruir a
los consejeros. De ahi que sean obvias las palabras conclusivas: «Fio por Dios que me

ayudara contra tus malos privados, asi como ayud¢ al ladrén contra el ledny.

2 Los privados suelen obedecer a la misma ceremonia [e vino el privado e finco los inojos ante el Rey e
dixo], mientras que la mujer se apoya en una dramatica escenografia que reproduce la angustia que le
domina al ver que el plazo de su condena se acerca y que los privados arrancan el perdon del rey: en el
segundo dia aparece llorando (p. 87), en el tercero llorando y dando voces (p. 96), en el quinto amenaza
con su muerte (p. 112), en el sexto finge encomendarse a la justicia divina, y en el séptimo aparece
dispuesta a quemarse viva.

30 Lillian Von Der Walde Moheno, «El discurso inapropiado: la voz femenina en Sendebar», en Studia in
honorem German Orduna, Universidad de Alcala, 2001, p. 628.

22



En lo que se refiere a este relato, hay varias hipotesis®!: en la aldea entra «un gran
ladrén y muy malfechor»; luego, empieza a llover cuando cae la noche, y el recuero busca
refugio en la aldea, temiendo el dafio del ladrén; «e a esto vino un ladréon», que monta
«un ledny. El «recuero» decide refugiarse no por la lluvia ni por la noche, sino por miedo
a perder algiin animal por culpa del ladron, pero todo indica que ya estaba en la aldea
cuando llega el recuero. Sin embargo, llegaria otro ladron que tropieza con un ledén
escondido entre las bestias. Es posible que el ladron que habia entrado primero en la aldea
fuera el mismo que después se encuentra con el ledn, de manera que tendriamos solo uno.
Sin embargo, si fuera asi careceria de sentido la transicion hacia el relato de los hechos,
donde se dice que «a esto vino un ladrony.

El cuento estd construido en torno a la ambigiiedad y el equivoco: el ladron se
equivoca y confunde una bestia con una fiera, el ledon confunde a un hombre con un
diablo. El descubrimiento de la realidad supone el terror por ambas partes. Solo el mono
no se equivoca, pero su seguridad, su prepotencia le supone la muerte al revelar la verdad.
Para que el juego de la ambigiiedad sea posible, es necesario apoyarse en la capacidad
metaforica que lleva en si el término «tempestad», existencia de ese espiritu maligno en
la version del autor medieval. Asi surgen nuevas posibilidades: que los oyentes
admitieran la existencia de un ser maligno unido a la tempestad o que la creencia estuviera
en retroceso: la conocian, pero no participaban de ella. Entonces, el cuento se cargaria de
comicidad, convirtiéndose en una burla grotesca: los errores, el miedo del ledn, la muerte
del simio...

Este cuento guarda similitudes con dos relatos presentes en Siete sabios narrados
por la emperatriz: son el capitulo quinto y el octavo. En el primero, la emperatriz finaliza
su relato diciendo: «El arbol pequefio es vuestro hijo maldito que ya comienga por su
ensefianca [a] crecer e trabaja como pueda los ramos de vuestra potencia cortar y
conquistar la humana gloria, y estudia en destruir vuestra persona porque pueda reinar»
(Siete sabios, 5, p. 26). En el capitulo octavo menciona: «El pastor con el cayado es la
persona de vuestro hijo maldito que comienga con el baston de su sciencia de os engafiar,
como el pastor que rascava al puerco y le hizo adormir e después le matoy» (Siete sabios,
8, p. 34). Las conclusiones que puede derivar el lector de estos cuentos son bastante claras

(y negativas), a pesar de que no estén protagonizados por mujeres y no aparezcan rasgos

31 Carlos Alvar Ezquerra, «Esta es la tenpestad que dizen los omnes. A proposito del cuento 14 del
Sendebar», en Formas narrativas breves en la Edad Media: actas del IV Congreso, Santiago de
Compostela, 8-10 de julio de 2004, Servicio de Publicaciones, 2005, pp. 211-212.

23



misoginos. Son relatos que no demuestran inocencia alguna, sino que los objetos o
realidades que dice que el infante representa son espejo de la emperatriz. Ella es el arbol
pequenio que pretende crecer, cortar el grande y conquistar y reinar en detrimento del
emperador y el pastor que usa de su «scienciay» para engafiar. Son auténticos autorretratos
de la emperatriz que, con sus engafos solo pretende lograr un objetivo: conseguir la

muerte del infante.

3.2. Los cuentos insertados

En este apartado, se procede a una clasificacion de los personajes femeninos
presentes en los relatos del Libro de los engarios y de los Siete sabios de Roma. La
clasificacion se dividird en personajes positivos o negativos, segun las acciones que
realicen sus protagonistas y el marco de concepcion ideoldgica medieval. Como ya se ha
senalado anteriormente, el objetivo de ambas obras en lo que se refiere a los consejeros
es evitar que el monarca condene a su hijo, por lo que la mayoria de sus cuentos se
centrardn en presentar a las malas mujeres. Incluso de aquellos relatos cuyo objetivo es
evitar que el monarca actie movido por la safia, se puede desprender una ensefianza
misogina (sobre todo, en el Libro de los engarios, de naturaleza méas misogina que su
vertiente occidental). Ademas, aquellos cuentos narrados por la mujer y enfocados en su
defensa, tienen como protagonistas a mujeres que no salen bien paradas.

Cabe destacar que nos encontramos ante tipologias no univocas, es decir, varias
caracteristicas de un unico personaje femenino pueden aparecer entremezcladas. Por
ello, se ha seguido una clasificacion lo mas transparente posible y segun la accion
primordial que lleva a cabo la mujer en cada cuento concreto. De ahi que haya mujeres
castas y a la vez consejeras, pero que aparezcan Unicamente en el tipo que mejor
identifica su papel en el relato. Del mismo modo ocurre con los personajes negativos:
tenemos a malas mujeres que engafian, pero no son adulteras, otras que son ambas cosas,

o alcahuetas que también usan engafios para favorecer una relacion ilicita.

3.2.1.Personajes positivos
Durante la Edad Media, las referencias a las buenas mujeres tanto en tratados
como en colecciones de exempla son considerablemente inferiores a las de la mala mujer.

Sin embargo, podemos extraer algunos rasgos generales que caracterizan de manera

24



positiva a la mujer medieval®?, de acuerdo con el modelo de identificacion de la Virgen
Maria*}. La norma general consiste en sumision y obediencia, acatando la voluntad y los
consejos del marido, y en poseer en todo momento el convencimiento de que todos los
hechos y decisiones del esposo son virtuosos y convenientes. Unidos al respeto y a la
disciplina, no pueden olvidarse otra serie de rasgos como vestidos, peinados y afeites de
acuerdo con la edad y posicion social; no ser vistas en compaiiia de mujeres de dudosa
reputacion; no pisar demasiado la calle ni exhibirse en puertas ni ventanas y, sobre todo,
no entablar conversacion con hombres en lugares apartados. Por tanto, la mujer en el
ambito social ocupa una situacion notoria, ya que repercute en el honor y posicion del
marido. De este modo, la eleccioén de esposa adquiere gran relevancia en la Edad Media.
Tampoco es de extrafiar la menor cantidad de buenas mujeres con respecto a su correlato
negativo: estamos ante dos obras donde los privados pretenden evitar que el rey condene
a su propio hijo, haciendo hincapi¢ en los engafios y mentiras de las mujeres y, por

consiguiente, de la emperatriz. De ahi, que no aparezcan practicamente buenas mujeres.

3.2.1.1. La mujer casta e ingeniosa

Tal y como se ha dicho anteriormente, la mujer en el &mbito social estd sujeta a
su estado civil*, el cual va marcando una serie de normas de conducta. El matrimonio
medieval era un importante negocio: junto con la notable importancia que adquiere la
mujer en el plano econdmico, también es clave en el contrato matrimonial, y dejando a
un lado su faceta maternal, su funcion dentro del matrimonio es principalmente mantener
la estabilidad de la pareja. La relacion conyugal viene presidida por la prioridad del
esposo y su buen funcionamiento descansa en una serie de obligaciones por ambas partes:
la esposa le debe al marido respeto, obediencia y fidelidad y, a cambio, este le otorgara

su proteccion y apoyo. De ahi que el prototipo de mujer casta sea el esperado y venerado.

a) Sendebar [Cuento 1, Leo]
El tnico relato del Sendebar protagonizado por una mujer honesta es el primero,

conocido como la huella del leén o Leo: un rey manda a un alcahuete para conseguir su

32 Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterizacion en la literatura ejemplar de la
Edad Media», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociacion Hispanica de Literatura
Medieval, Universidad de Granada, 1995, p. 462.

33 Apartado 2: Misoginia.

34 Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterizacion en la literatura ejemplar de la
Edad Mediay», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociacion Hispanica de Literatura
Medieval, Universidad de Granada, 1995, pp. 460-461.

25



amor, pero esta lo rechaza manteniéndose fiel a su marido aun cuando el rey lo envia
lejos. Siguiendo la relacidon estamental la mujer, como sierva, le muestra un libro donde
se castiga a los reyes que cometen adulterio. Asi, lo hace consciente de las consecuencias
que sufre una mujer adiltera. Esto causa enorme vergiienza en el monarca, pero deja
olvidados sus zapatos en la casa (huella del ledbn/monarca que hace sospechar al marido
de un posible adulterio). Al regresar el marido y ver los zapatos, guarda silencio.
Finalmente, ambos hombres conversan, y en palabras del monarca: «verdat es que entrd
el ledn en ella, mas no te fizo cosa que non te oviese de fazer nin te torn6 mal dello. Por
ende, toma tu tierra e labrala» (p. 80). Es decir, la mujer se opone ante el rey con dos

obstaculos: su matrimonio (se mantiene fiel) y el libro contra los malos reyes.

3.2.1.2. La buena consejera

La representacion de mujeres sabias aparece tempranamente en la literatura
espafiola medieval®. Desde los primeros testimonios en el siglo XIII hasta la culminacion
del siglo XV, encontramos manifestaciones de la sabiduria femenina que adquiere diversas
configuraciones en correlacion a las variables socioculturales, ideologicas y discursivas
de los distintos momentos histéricos. Asi, en el siglo XIII, encontramos el modelo de la
doncella sabia en el mester de clerecia y en la literatura sapiencial de procedencia arabe.
En relatos caballerescos y ejemplares del siglo X1V, el personaje se transforma en reinas
y damas que aconsejan con sabiduria y prudencia. En el siglo siguiente, se encarna en
ancianas que saben condensar sus experiencias de vida en expresiones proverbiales. A
pesar de que los testimonios de sabiduria femenina son escasos, si pueden encontrarse
casos en los que se califica a la mujer de «entendida»’®, casi siempre vinculandola a
correctos y provechosos razonamientos, que serviran de consejo. En este ambito se
distingue una mujer consejera inmersa en el circulo del poder (he aqui la relacion con el
tipo «mujer casta e ingeniosa») y otra que mas bien resuelve problemas ajenos, llevada

por su buen hacer hacia el projimo®’.

35 Alicia Esther Ramadori, «Una tipologia de las mujeres sabias en la literatura espafiola medievaly», Revista
Graphos, 15.1 (2013), p. 1. En linea:
http://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/viewFile/16321/9350 14-05-2019.

36 Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterizacion en la literatura ejemplar de la
Edad Media», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociacion Hispanica de Literatura
Medieval, Universidad de Granada, 1995, p. 465.

37 Como ya se ha sefialado, en esta tipologia los personajes se clasifican segin sus acciones. Por ello,
tenemos ancianas que aparecen como buenas consejeras (constituyéndose como personajes positivos), pero
también las hay alcahuetas (es decir, personajes negativos). Esto es consecuencia de la diversificacion del
papel de «la vieja» que puede presentarse en diferentes subtipos en la literatura medieval.

26



a) Sendebar, «<Enxemplo del mercador del sandalo, e del otro mercador» [Cuento
22: Senex caecus|

Este cuento esta construido en torno a tres engafios. Comienza con un vendedor
de sandalo que acampa en una ciudad, pero un hombre se entera de esto gracias a su criada
y hace una fogata con su sdndalo, haciéndole creer al comerciante que quemaban sandalo
porque abundaba mucho y le vende a muy bajo precio su mercancia. Al dia siguiente, se
da cuenta del engafio, pero vuelve a ser victima dos trampas: una con el jugador de dados
y otra con un tuerto. Una vieja, que ya le habia avisado de la naturaleza enganosa de la
poblacion, se presta a ayudarle. Le explica que un anciano maestro ciego ensefia todas
esas tretas. El comerciante se mezcla con ellos y escucha las astucias y las soluciones
para librarse de los engafios. A esta mujer se la ve positivamente porque se destaca de
ella la experiencia’®. En estos casos, la ayuda siempre proviene de una vieja, derivandose
de ello lo siguiente: la gente de edad avanzada es la adecuada para otorgar consejos, frente
a los jovenes, sin inteligencia suficiente para orientar con buen entendimiento y razon,

sin el seso maduro, airados e inclinados hacia lo banal.

3.2.1.3. La mujer victima

Este prototipo de mujer aparece tangencialmente en dos relatos de la version
castellana del Sendebar. Sin embargo, no es la idea primordial que estos quieren
transmitir: la finalidad no es colocarla como victima del hombre, sino en algunos casos
evitar que el monarca actie precipitadamente o ilustrar los ejemplos del infante. Es decir,
los modelos de mujer victima que aparecen no pertenecen a cuentos narrados por la
concubina del Libro de los engaiios, aunque ella si se coloca como victima ante el rey. El
primero de estos cuentos es narrado por uno de los privados, y el segundo por el infante,
una vez que puede romper su silencio. Es relevante dejar claro que tenemos casos de
mujeres adulteras, como en Senescalcus, que son obligadas a cometer el adulterio y, en
ese sentido, son victimas de los maridos. Sin embargo, como la accion principal de esos
relatos se centra en la infidelidad no aparecen en este listado, pero son una muestra mas

de que estamos ante tipos no univocos.

38 Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterizacion en la literatura ejemplar de la
Edad Mediay», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociacion Hispanica de Literatura
Medieval, Universidad de Granada, 1995, pp. 467-468.

27



a) Sendebar, «Enxemplo del seseno privado, del palomo e de la paloma, que
ayuntaron en uno el trigo en su nido» [Cuento 15: Turtures]

Este ejemplo, al igual que Turtures, esta protagonizado por animales, por lo tanto,
la paloma seria la representacion de la figura femenina. En este caso, la intencion del
privado es que el rey no falle como le ocurrié al palomo. Al irse, le ordena a la paloma
no comerse los granos para guardarlos durante el invierno. Con el calor se secan, pierden
masa y, cuando el palomo regresa, cree que ella lo ha desobedecido y la mata. Finalmente,
descubre que no lo habia desobedecido. Este ejemplo sigue la linea del primer cuento que
narra cada privado y cuya finalidad es evitar la equivocacion del monarca, es decir, que
no actue movido por la safia ni precipitadamente, porque sino acabara ordenando matar a
su hijo como le ocurri6 al palomo.

b) Sendebar, «Enxenplo del nifio de los ¢inco afos, e de los conpafieros que I’ dieron
el aver a la vieja» [Cuento 21: Puer 5 annorum]

En este cuento se nos presenta como un joven engafia a una vieja. Estos tres
muchachos le piden guardar su dinero, con la condicion de que solo pudiera devolvérselo
a los tres juntos. Uno de ellos la engafia y esta le da el dinero. En la celebracion del juicio,
la vieja es obligada a pagar, pero se encuentra con un nifio de cinco afios que le da consejo:
decir al alcalde que ella tiene el dinero, pero que no lo devolvera a no ser que traigan al
tercer compaifiero. El alcalde le pregunta quién la ha aconsejado y, satisfecho, tomo al

nifio y siguid siempre sus consejos.

3.2.2. Personajes negativos

En torno a la idea negativa de la mujer, se despliegan una serie de variantes
tremendamente operativas que reflejan la alteracion del orden social y de las relaciones
publicas y privadas®. Los diferentes personajes pertenecen a diversas categorias: unas
son diablas, otras jovenes esposas, pero sus comportamientos y discursos son similares.
Todas ellas sirven para definir al género femenino de forma peyorativa*’: es notorio el
predominio de ejemplos de esposas adulteras, mujeres que se sirven de sus engafios para
conseguir sus propositos, o alcahuetas. De este modo, se hace hincapié en la vision

negativa y se refuerza la concepcion misogina. Estas mujeres son el paradigma opuesto a

3 Amaia Arizaleta, «Ejercicios de estilo en la Corte castellana: pruebas del crimen y palabras de castigo
(tres ejemplos del siglo x1m)», Clio & Crimen, 7 (2010), pp. 70-72.

40 Marta Haro Cortés, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterizacion en la literatura ejemplar de la
Edad Mediay», en Medioevo y literatura: Actas del V Congreso de la Asociacion Hispanica de Literatura
Medieval, Universidad de Granada, 1995, pp. 459 y 462.

28



lo que debe ser una buena mujer: se dedican a acompafarse de mujeres de dudosa
reputacion (Canicula, Pallium), salen de sus casas (Siete sabios, 9) o cometen
infidelidades en el propio hogar (Avis; Siete sabios, 11). También hay algunas que
cometen los adulterios fuera del espacio conyugal, tanto por si mismas, como por la ayuda

externa de una alcahueta.

3.2.2.1. La mujer como diabla

En este tipo, la figura de la mujer se presenta como protagonista de parte de los
cuentos que narra la malvada mujer en Sendebar, es decir, no lo encontramos en la version
occidental. Aunque nos relata cinco cuentos para defenderse, en su voz vemos tanto el
discurso que le resulta favorecedor, como el opuesto: la ofensa hacia su género, la
caracterizacion positiva de los consejeros y del infante y la defensa de los buenos
valores*!. Sus cuentos comienzan con un ataque hacia el infante, pero iran derivando en
un ataque contra los privados. Los especificamente misoginos*?, y que cuentan con
protagonistas femeninas, poseen toques maravillosos o fantasticos y no resultan ttiles
para su salvacion, puesto que el lector relaciona a la mujer del rey Alcos con la diabla

protagonista.

a) Sendebar, «Enxenplo de commo vino la muger al Rey al tergero dia, diziéndole
que matase a su fijo» [Cuento 6: Striges]

La malvada esposa advierte que los privados mataran a Alcos basdndose en un
ejemplo donde el hijo de un rey marcha de caza con un privado, se pierde y ve a una
mujer que dice ser hija de un rey. La descubre como diabla y el joven miente al decir que
teme el dafio de un compafiero. Esta le aconseja encomendarse a Dios y el joven le ruega
que le libere de la diabla. Asi, ella cae y se revuelca en la tierra, imitando movimientos
serpentinos®}. El consejo de la diabla causa su perdicion del mismo modo que los
ejemplos incongruentes de la mujer no conseguiran salvarla. Con el triunfo del bien

(principe) se muestra la superioridad intelectual, ya que usando el propio consejo de la

4! Lillian Von Der Walde Moheno, «El discurso inapropiado: la voz femenina en Sendebar», en Studia in
honorem German Orduna, Universidad de Alcala, 2001, p. 623.

42 La derivacion de cuentos contra los privados hacia una interpretacion miségina se debe a que no hay una
tradicion literaria tan clara de relatos contra los malos privados, como si la hay de los misoginos. De ahi,
que la mujer se mueva en un ambito mas limitado y que su discurso narrativo sea menos eficaz en ese
sentido.

43 John Linsky, «La imagen serpentina en Sendebar, Celestina 'y Lazarillo de Tormes», Gaceta hispanica
de Madrid, (2006), pp. 4-6.

29



mujer/diabla es capaz de vencer. En este cuento, la concubina ataca contra los privados
(no contra el infante), pero no hay relacion entre la historia en si y la intencion*.

La asociacion del exemplo bien se puede trasladar a la historia marco: la
mujer/concubina es el diablo o serpiente. De hecho, la mujer podia ser vista como un
varon imperfecto®’, que a causa de su frialdad no puede cocer la materia primera
procedente del alimento ingerido, corrompiéndose y dando lugar a vapores infectos o
humores corrompidos, que al no eliminarse a su debido tiempo producen el
envenenamiento de todo el cuerpo. Este proceso se ve aumentado en las mujeres al poder
acumular un nuevo elemento destructivo e impuro (la menstruaciéon). La mujer se
convierte en un ser acostumbrado a vivir con su propio veneno (que expulsa regularmente,
contribuyendo asi a su cura.), ya que durante el medioevo existia la idea de la mujer como
animal venenoso que puede engendrar seres igualmente nocivos como la serpiente.

b) Sendebar, «Enxenplo de cdmmo vino la muger e dixo que matase el Rey a su fijo,

e diole enxenplo de un fijo de un re, e de un su privado commo lo engaidé» [Cuento

8: Fontes|

Algo similar al caso anterior sucede en Fontes, donde la mala mujer contintia con
la tactica de presentar a malos privados, pero sin haber equivalencia entre sus intereses y
su discurso. El infante se transforma en mujer al beber de una fuente y haber sido
engafiado por el privado. Se le presenta un diablo que se transforma en mujer, lo cual
vuelve a relacionar a la figura de la mujer con la diabla. Sin embargo, el diablo se
convierte en una mujer embarazada y el principe acaba venciéndolo en un juicio. Queda
confuso el embarazo del diablo (ambos eran mujeres), qué razon hay para juicio y por
qué el principe vence*®. Este extrafio embarazo serviria para hacer hincapié en el castigo
de la mujer: los duelos del parto. Asimismo, podria verse como una parodia de la
Inmaculada Concepcion: no es la Virgen Maria la embarazada, sino la Virgen Diablesa.

Este cuento, junto al anterior, es muestra de que la poca logica de los exemplos de

la concubina la colocard como perdedora frente a los privados y el infante*’. La relacion

4 Lillian Von Der Walde Moheno, «El discurso inapropiado: la voz femenina en Sendebar», en Studia in
honorem German Orduna, Universidad de Alcala, 2001, pp. 625-526.

45 José Luis Canet Vallés, «La mujer venenosa en la época medieval», Lemir: Revista de Literatura
Espaiiola Medieval y del Renacimiento, 1 (1996), p. 9.

46 José Fradejas Lebrero, Sendebar: libro de los engaiios de las mujeres, Madrid, Editora nacional, 1981,
p. 87.

47 John Linsky, «La imagen serpentina en Sendebar, Celestina 'y Lazarillo de Tormes», Gaceta hispanica
de Madrid, 2006, p.7.

30



argumental que guardan los cuentos 6 y 8 es evidente*®: presentan a un principe engafiado
por una intervencion sobrenatural que se anula con otra similar. Ademads, el uno es
inversion del otro, ya que no solo pueden establecerse correspondencias sintacticas entre
los parlamentos de los personajes, sino que estos aparecen como sujetos invertidos
cruzando las relaciones «infante cazador / infante enamorado» y «nifia diablesa / hombre
diablo»: el infante de Fontes, convertido en doncella, se corresponde con la indefensa
mujer perdida en el bosque y el diablo de Fontes que se apiada del infante tiene como
correlato al propio infante que se apiada de la diablesa.

c) Sendebar, «Del enxenplo de la diableza e del omne e de la muger, e de commo el

omne demando los tres dones», [Cuento 17: Nomina]

También contamos con una diablesa en Nomina con quien un hombre tiene un
hijo. Ella le enseid tres oraciones para que cuando pida algo a Dios lo obtenga. Al volver
con la esposa, pide esos deseos. Primero, se ve cargado con todas las mujeres, luego pide
a Dios que se las quite y, al quedarse sin ninguna usa la tercera oracion para volver al
estadio inicial. Basandose en el comportamiento de la esposa, el privado se lo cuenta para
explicarle que las maldades de las mujeres no tienen fin. Lo sorprendente es la aparicion
de una diablesa que actiia como personaje bienhechor y llega a aconsejar a su favorecido
que rece tres oraciones a Dios*’. Puede pensarse en la adaptacion de alguna divinidad
menor oriental; los rakxasas indios o efrits isldmicos son genios, buenos o malos, que
suelen habitar entre los hombres y se presentan ante ellos en cualquiera de los dos sexos.

Lo incomprensible es el uso que hace el hombre de los tres dones porque no hay
diferencia entre el segundo y el tltimo. En los cuentos de dones, el segundo anula al
primero y el tercero se usa para volver a la situacion inicial previa a la concesion del
primer don. Posiblemente, se trate de una version pudorosa de un relato analogo inserto
en el Sendebar hebreo, en colecciones de fabliaux o en Las Mil y una noches. Se hace
recalcar la culpa de la perdida de los tres dones en la esposa por aconsejar al marido.
Puede incluso decirse que Nomina y Striges estan en relacion de simetria inversa’: si en
Striges el infante se deshace de la diabla por medio de la palabra, en Nomina es la diabla

quien toma la revancha concediéndole al protagonista, a modo de regalo envenenado, tres

48 Federico Bravo, «El triptico del diablo. En torno al libro de Sendebar», Bulletin hispanique, 99. 2 (1997),
pp. 350-351.

4 Maria Jesus Lacarra, «Algunos errores en la transmision del Calila y el Sendebar», Cuadernos de
investigacion filologica, 5 (1979), pp. 53-54.

50 Federico Bravo, «El triptico del diablo. En torno al libro de Sendebar», Bulletin hispanique, 99. 2 (1997),
pp. 358-359.

31



deseos que el hombre echard a perder por seguir los consejos de su esposa. Idea que, se
refuerza al establecer las correspondencias entre los cuentos®! de la acusacion (Striges y
Fontes), y el de la defensa (Nomina). Lo que resulta interesante es como y de qué manera
las apariciones demoniacas se vinculan directamente con la mujer®?: diablesas o diablos
cambian de sexo y se convierten en mujeres prefiadas. Se presenta a la mujer como figura
depositaria y generadora del deseo de los hombres. En los cuentos narrados por la mujer,
los personajes se cruzan en el camino de los infantes con el objetivo de perderlos o
aprovecharse de su situacion. Es decir, se pone en escena a diablesas que se dedican a

perder a los hombres y que se convierten en figuras amenazantes.

3.2.2.2. La mujer adultera

Es el modelo de mujer mas abundante en ambas colecciones. Aunque la astucia o
la inteligencia no deben verse como cualidades negativas, ambas se pueden combinar con
el adulterio: este tipo de mujer es astuta hasta tal punto que se sirve de su inteligencia
para engafiar a su marido. La figura de la esposa infiel pertenece al campo semantico de
la honra®® —o mas bien de la deshonra—, siendo el adulterio la accion que, a primera
vista, presenta globalmente ambas obras: los engafios de las mujeres son, en su mayoria
engafios sexuales, pero la mayoria de estos casos son cémicos: aunque ilustran el crimen
de la mujer, se centran también en mostrar la necedad del marido, de ahi que el Libro de

los engarios de las mujeres no es sino «de los enganadosy.

a) Sendebar, «Enxenplo del omne e de la muger e del papagayo e de su moca»
[Cuento 2: Avis]

En este relato, un marido celoso descubre el adulterio de su mujer gracias al

papagayo que ¢l mismo llevo a casa. El marido se ensafia con ella, que niega todo lo

sucedido. Cuando esta descubre que el loro es el que le ha desvelado la verdad, prepara

5! Cabe la posibilidad de que €l vacio del segundo cuento del tercer privado sea el cuento Nomina (que ha
variado su posicion del nimero 8 al 17), ya que constituiria la respuesta que da el tercer privado a la
intervencion de la mujer (Striges), por lo que cabria formular la hipotesis de que el relato que falta no es el
segundo del tercer privado, sino el primero del séptimo privado. Asi, en boca del tercer privado, estaria
ubicado entre Striges y Fontes, completando el paradigma narrativo dedicado al diablo.

52 Florencia Miranda, «Diablos, diablesas y gigantes: personajes sobrenaturales en Calila e Dimna,
Sendebar y Panchatantra», en Jornadas Internacionales de Literatura Espaiiola Medieval: Discursos
sobre el viaje en la edad media hispanica, X1, 20-22 agosto 2014, Universidad Catolica Argentina, Buenos
Aires, p. 9. [En linea]: http://bibliotecadigital.uca.edu.ar/repositorio/ponencias/diablos-diablesas-gigantes-
miranda.pdf

53 Amaia Arizaleta, «Ejercicios de estilo en la Corte castellana: pruebas del crimen y palabras de castigo
(tres ejemplos del siglo x1m)», Clio & Crimen, 7 (2010), pp. 70-72.

32



un engafio: coge la jaula y simula una tormenta. Cuando el papagayo dice al marido que
no vio nada por la tormenta, el marido toma todo lo que el animal le ha dicho por mentira
y hace las paces con su mujer. Es una muestra perfecta del privado que ilustra los
numerosos engafos de las mujeres y que deja al marido por bobo.
b) Sendebar, «Enxenplo del sefior, e del omne, e de la muger, e el marido de la
muger, commo se auyentaron todos» [Cuento 5: Gladius)]

Sin embargo, la trama puede ganar mayor complejidad, como sucede con la
protagonista adultera de Gladius. En este cuento contamos con tres personajes
masculinos: criado, privado y esposo llegan a la casa (lugar donde usualmente tiene lugar
el adulterio) de manera escalonada. La mujer urde un engaio para salvarse y evitar que
el privado (primer amante) no descubra al segundo (criado que el propio privado habia
enviado previamente a la casa) y que el esposo no descubra a ninguno de los otros dos.
El criado se esconde y el privado la amenaza (por orden de la mujer) delante del esposo
para huir rapidamente. Es decir, la mujer inventa una trifulca y el esposo acaba alabando
el buen hacer de la mujer: es adultera, engafiadora y, ademas, ingeniosa. El tridngulo
amoroso de marido, mujer y amante se amplia a dos amantes, pero esta complejidad no
evita que ella salga bien parada de la situacion. Consigue que el privado no sospeche del
criado y que el esposo no sospeche de ninguno de los otros dos, burlando doblemente al
marido.

c) Sendebar, «<Enxenplo del quarto privado, e del bafador e de su muger» [Cuento

9: Senescalcus)

Hay ocasiones en las que es el esposo quien, involuntariamente favorece el
adulterio. Es el caso de Senescalcus, que aparece narrado por el privado en Sendebar,
pero tiene su correlato en Siefe sabios. Se nos cuenta la historia del bafiero cuya mujer
yaci6 con un infante. El infante le da diez maravedies al bafiero para que le consiga «una
muger fermosa» (Sendebar, p. 105). Sin embargo, el bafiero piensa, por codicia: «Terné
estos diez maravedies e entre mi muger con €1, ca bien sé que non podra dormir con ellay
(Sendebar, p. 106). Ofrece a su esposa porque piensa que no se va a producir adulterio
alguno, pero al descubrir lo contrario, se ahorca. Esta mujer es infiel, pero ha sido
arrastrada y ofrecida por su propio esposo: es decir, ha sido obediente. Por lo tanto, no es

culpable en el mismo sentido en que lo son las mujeres de Pallium o Abbas.

33



d) Sendebar, «Enxenplo de la mugeere, e de la alcaueta, del ommne e del mercador,

e de la muger que vendio el pafio» [Cuento 13: Pallium®*]

En este caso, nos encontramos con una mujer que pasa por diferentes estadios. En
un primer momento, es una mujer casta, puesto que la alcahueta sabe de su honestidad y
fidelidad y por ello decide no dar esperanzas al hombre que ha quedado prendado de ella.
Seguidamente, el marido encuentra un pafio que habia vendido a ese hombre y piensa que
es amigo de su mujer por lo que la golpea sin razon, convirtiéndola en victima. Sin
embargo, la alcahueta la convence para que busque consejo de un gran sabio (el hombre
enamorado de ella) y es asi como se convierte en mujer adultera. Finalmente, cuando la
alcahueta explica el origen falso del pafo, el mercader pide perdon a su esposa. Es decir,
esta mujer a pesar de ser adultera se corresponde con el tipo de mujer inducida a cometer
el adulterio gracias al papel de la alcahueta.

e) Sendebar, «Enxenplo de los dos nifios sabios e de su madre e del mangebo»

[Cuento 20: Puer 4 annorum]

Este cuento narrado por el infante es uno de los ejemplos del Sendebar que
muestra la sabiduria de los nifios. Se nos presenta a dos nifios pequefios de 4 y 5 afos
respectivamente, de los que se destaca su ceguera. Cada uno de los nifios es protagonista
de los cuentos 20 y 21. En este, un hombre llega para seducir a una mujer, madre del nifio
de cuatro afios y tras aceptar su oferta, le pide que lo atienda a ¢l primero y que luego se
encargue del nifio. Sin embargo, el hombre acaba arrepintiéndose y haciendo penitencia
tras escuchar las palabras del nifio: «loco e de poco seso e mal entendimiento el que salle
de su tierra e dexa sus fijos e su aver e sus parientes para fornicar por las tierras, buscando
de lo que faze dano, e enflaqueciendo» (Sendebar, p. 143). Con estas sabias palabras, el
hombre se marcha dejando a la mujer que ya lo habia avisado de la sabiduria del joven.

f) Sendebar, «Enxenplo de la muger e del clérigo e del fraile» [Cuento 23: Abbas]

Otro caso similar de mujer infiel es el de Abbas, en el que la esposa comete el
adulterio sabiendo que su esposo no esté en la casa. Aqui, ninguno de los dos se sirve de
la ayuda de ninguna alcahueta porque es ella la que manda avisar al amigo, un abad. Sin
embargo, con el regreso repentino del esposo, la mujer lo esconde y avisa a un amigo
fraile. Gracias a este, el amante escapa con el fraile y disfrazado hacia el monasterio. A

pesar de ser un personaje masculino, el papel del amigo fraile es similar al de la alcahueta

5% Aunque Canicula y Pallium guardan ciertas similitudes: papel de la alcahueta, marido o amante; en el
primero no se consuma el adulterio, mientras que en el segundo si ocurre, aunque de una u otra manera
ambos maridos sean burlados.

34



tipica, puesto que, aunque no ayuda a propiciar la relacion, si contribuye a evitar que el
marido descubra el adulterio. Cabe destacar que este relato aparece unicamente en el
Libro de los engarios, ya que en las versiones arabe, griega y hebrea aparece otro en su
lugar (Vulpes) que, por razones que se desconocen, falta en nuestra version. Ademas, es
el unico relato protagonizado por personajes eclesisticos, claro rasgo occidentalizante
que sumado a su brevedad, incoherencia narrativa y rasgos descuidados en el manuscrito
permiten deducir que fue interpolado por algin copista, pensando que por su tematica
misogina encajaba en el tono de esta coleccion’>.

g) Siete sabios de Roma, «Capitulo noveno. Como el segundo sabio por un exemplo,
de como una mala muger engaié a su marido e le hizo poner en una picota, librd
al hijo del emperador el segundo dia de la horca».

Este capitulo es una muestra de la gran astucia de la mujer. Conocido con el titulo
El pozo, aparece acercandose a la novela y con amplios didlogos en Siete sabios. En él,
el marido, viejo y celoso, es culpable del adulterio de la mujer. Ademas, es un perfecto
reflejo de la historia marco y muestra el topico del viejo y la nifia, ya explicado
anteriormente. La mujer tiene que ser necesariamente adultera, a pesar de los esfuerzos
(inutiles) del marido, que escondia las llaves de la casa para evitar las salidas nocturnas
de la esposa con su amante. Al descubrirla, ella amenaza desde la calle con tirarse a un
pozo, pero sin ninguna intencion de cumplir su amenaza. Cuando el engafio surte efecto,
se invierten las tornas y es ella la que se burla, acusandolo en falso®® (del mismo modo,
que la emperatriz acusa falsamente al principe de haberla intentado forzar). El
dramatismo se acentlia porque ambos son conscientes del inminente toque de la campana,
del que se nos habla al contextualizar la accion al inicio del relato. Finalmente, el marido
no consigue entrar en su casa, es apresado, llevado a la picota, mientras que la mujer es
considerada inocente, acentuandose el caracter infinito de las astucias femeninas y
mostrando coémo ninguna precaucion es suficiente para evitar caer en los engafios de las

mujeres.

55 Maria Jests Lacarra, ed., Sendebar, Madrid, Catedra, 1989, p. 156.

56 Maria Jesus Lacarra, «De la mujer engafiadora a la malcasada ingeniosa. El cuento de «El pozo»
(Decameron V11, 4) a la luz de la tradicion», Cuadernos de Filologia italiana, n°® extraordinario (2001), p.
396.

35



h) Siete sabios de Roma, «Capitulo décimo primero. Cémo por un exemplo, que
acontecio a un caval(l)ero con su muger e una picaga que el mucho amava, libré
el tercero sabio al hijo del emperador»

Este cuento es el correlato de Avis (Sendebar). La linea tematica de ambos se
mantiene intacta, pero en la version occidental es mas extenso, de manera mucho mas
narrativa y con amplios didlogos y descripciones. El privado cuenta que un sefior tenia
«una muger moga y hermosa a la cual mucho amava, mas ella por otra parte no lo amava
porque a sus apetitos carnales no le satisfazia y, por ende, amava a un gracioso mancebo»
(Siete sabios, p. 46). Es decir, volvemos a estar ante un matrimonio aparentemente
desigual en cuanto a la edad, de ahi el adulterio de la mujer. Sin embargo, una picaza le
contaba al marido los encuentros de la joven con su amigo, y las noticias del adulterio
eran bien sabidas por todos, lo cual aumentaba la deshonra hacia el esposo®’. En
Sendebar, la mujer descubre al papagayo por su criada y en Siete sabios es la criada quien
le ayuda a construir la trampa: se nos muestra a mujeres complices en los engafios. Al
simular una tormenta en una noche tranquila, la mujer muestra que la picaza «miente» y
el marido le retuerce el cuello. Sin embargo, en Sendebar nunca descubre la argucia de la
mujer, algo que si sucede aqui cuando al levantar la vista ve el agujero preparado en el
techo y descubre que la tormenta habia sido simulada.

1) Siete sabios de Roma, «Capitulo décimo sexto. Cémo, por exemplo de un rey e su
senescal, enduzia la emperatriz a su marido a que hiziesse matar a su hijo
prestamente»

En el caso de Siefe sabios, se nos anade informacion, la mayor parte de ello, datos
histéricos: un rey va a ir a Roma a matar a los romanos y le pide al senescal pasar la noche
con una mujer ofreciéndole 1000 florines a cambio de «una fermosa muger». El senescal
obliga a su mujer: «mado que lo fagais e yo os prometo que si no lo hizierdes nunca avréis
un buen dia conmigo (Siete sabios, p. 82), y la mujer, por miedo, acepta. El senescal le
dice que la mujer ird de noche y se ira al alba. Ya de dia, el rey no esta dispuesto a que la
mujer se vaya, por lo que el senescal le descubre que es su esposa. El rey le dice que como
ha podido difamarla asi por tan poco dinero y le ordena irse del reino. Es el caso de una

mujer adultera, pero por mandato del marido que, en realidad, resulta burlado, pues

57 En Sendebar, se hace hincapié en que el marido es celoso, pero sus sospechas no son infundadas. En
Siete sabios, el adulterio es sabido en la zona y se destaca la deshonra que esto causa en el marido.

36



favorece de manera involuntaria el adulterio de la mujer®. El relato cambia de narrador
y, ademas, de intencion: mientras que en Siete sabios la emperatriz quiere equiparar la
conducta del senescal a la de los consejeros, en Sendebar el privado pretende prevenir a
Alcos para que no tome decisiones precipitadamente. Es un perfecto ejemplo de la
intercambiabilidad de historias y del cruce de cuentos. Sin embargo, en ambos la historia
se ajusta a la leccion ejemplar expuesta por el consejero: el hombre se deja llevar por las
apariencias, no se cerciora de su intuicion y es culpable de su deshonra. La conviccion
del bafiero, al ver al infante tan orondo, de que no es «sefor de sus miembros» y, por
tanto, de que «non puedes jazer con muger» es la base que alienta su codicia®. El bafiero
sera testigo directo de su error y del deleite de su mujer que desembocan en su muerte al
no soportar la deshonra.

j)  Siete sabios de Roma, «Capitulo décimo octavo. Como la emperatriz, porfiando
siempre la muerte del hijo del emperador, su antenado, contole al emperador, su
marido, lo que acontecié a un rey con su condestable e por engafio le levo la
mugenn
En la version occidental, es el cuento que, narrado por la Emperatriz, tiene un

componente mas misoégino que el resto. Un rey encerro a su esposa en una torre, pero un
caballero y ella suefian el uno con el otro y este consigue ganar tanta fama que es incluso
elogiado por el rey. Gracias a un pasadizo que comunica la posada del caballero con la
torre, ambos pueden verse. Sin embargo, hay una serie de motivos que hacen sospechar
coémo el anillo que el rey dio a su mujer y que luego ve en la mano del amante, o los
momentos en que, al ver el enorme parecido marcha a la torre, pero ella llega siempre
antes por el pasadizo. El marido solo es consciente del adulterio al final, cuando descubre
que el beneplacito de la boda que ha presenciado no es el del caballero y su amiga, sino
que ¢l mismo ha entregado a su esposa. Aunque en este cuento se pone de manifiesto el
adulterio, también se destaca la inteligencia del amante y de la reina que, a pesar de las
sospechas del rey, consiguen que sea el propio monarca el que acabe entregando a su
esposa. La ofensa se agrava alin mas si pensamos en la posicion social y jerarquica: el

amante de la reina es el caballero del rey al que ¢l mismo habia elogiado.

8 Marta Haro Cortés, «De Balneator del Sendebar a Senescalus de los Siete sabios: del exemplo al relato
de ficciony, Revista de poética medieval, 29 (2015), p. 152.

% La confianza del bafiero no es un error absurdo de logica, sino una apreciacion avalada por las teorias
médicas en torno a la impotencia y que, con seguridad, al menos los fundamentos bésicos, eran conocidos
por la poblacion.

37



La insistencia en esta idea es importante dado el agravante que supone para el
marido una ofensa tal, siendo la representacion del poder en la tierra. A esto se une la
importancia general que tenia la honra, no solo en la Edad Media, como podemos ver en
obras como el Poema de Mio Cid, sino también en etapas posteriores. El rey le otorga
honra al caballero, pero este lo deshonra con la esposa adultera. Ademas, todos los casos
de adulterio que vemos en los cuentos son femeninos. De hecho, la infidelidad de 1a mujer
era considerada mucho mas grave que la masculina®®. En las Partidas, se establece que
solo la mujer puede ser acusada de cometer adulterio, ya que, si el adultero es el vardn,
este no deshonra a su esposa. Ademas, la mujer podia ser acusada no solo por el marido,
sino también por cualquiera del pueblo, tanto en vida del esposo, como después de
muerto. Las penas consistian en la muerte del amante y el castigo publico con azotes y el
enclaustramiento en un monasterio para ellas. Ademas, las mujeres perdian la dote y las

arras.

3.2.2.3. La mujer engafiosa
En este subtipo, se incluye a mujeres que se sirven de sus discursos para conseguir
sus propositos, engafiando siempre a hombres. Aunque la mayoria de estas mujeres
mienten para encubrir una futura infidelidad, dado que el adulterio es truncado o evitado,
no pertenecen, técnicamente, al prototipo de «mujer adudltera». Sin embargo, el no
cometer una infidelidad, no las libra de sus malas acciones: en muchas ocasiones, su gran
astucia conlleva el ridiculo del hombre que, ademas de quedar burlado, debe pedir
disculpas u otorgarle algiin obsequio para conseguir su perdon. Sin embargo, no siempre
la intencién de la mujer es cometer una infidelidad: algunas veces lo inico que mueve su
comportamiento y acciones es colocar al hombre (no necesariamente el esposo) como
personaje risible o conseguir beneficio de algun hecho, como la mujer de Panes. Este
prototipo de mujer, junto con la adultera son los predominantes.
a) Sendebar, «De commo vino el segundo privado ante el Rey por escusar al Infante
de muerte» [Cuento 4: Panes]|
En este ejemplo, un mozo compra pan de adargama (harina de flor) y su sefior le
es de tanto agrado que le pide comprarlo todos los dias, hasta que ella dice no tener mas.
Entonces, el mozo le pide la receta a lo que ella contesta: «Salieron unas ampollas a mi

padre [...] farina de adargama e que la amassasemos con manteca e con miel e que gela

6 Jesus Angel Solérzano Telechea, «Justicia y ejercicio del poder: la infamia y los «delitos de lujuria» en
la cultura legal de la Castilla medievaly, Cuadernos de Historia del Derecho, 12 (2005), p. 319.

38



pusiésemos en aquellas anpollas [...] Yo tomava aquella masa e faziala pan» (Sendebar,
p. 90). Este breve ejemplo, limitado en las versiones orientales, coloca a la mujer en
relacion con la suciedad: el privado lo narra para equiparar el arrepentimiento del
mercader que comprd el pan con el que sufriria el rey Alcos si mata a su hijo.

La fuente directa®! de esta historia es un relato de las Mil y una noches, pero este
cuento sigue considerandose como uno de los mas enigmaticos del Sendebar porque los
criticos no hayan logrado averiguar nada mas sustancial sobre ¢l que su dependencia de
Las mil y una noches. Por esa razon, interesa su comparacion con uno de los episodios
centrales de la novela Sorgo rojo del escritor chino Ma Yan, donde uno de los momentos
algidos es aquel en que se logra convertir una cosecha de vino de sorgo en una bebida
exquisita y extraordinaria demanda, gracias a que un hombre orina en una cuba y
transforma el sabor. Cuando la familia de agricultores se da cuenta del efecto de la mezcla,
deciden mantenerla en secreto —como hacen los personajes de Las mil y una noches y
del Sendebar— hasta que son obligados a confesarlo.

Las bases argumentales de esta historia se asientan sobre motivos muy similares:
la mezcla casual de un alimento —pan o vino, tan relacionados entre si— con un humor
o desecho humano —supuraciones, ampollas, orina— da lugar a una comida o bebida
exquisita y demandada por una clientela fiel que se muestra entusiasmada con unos
sabores cuya causa es preciso mantener —hasta donde sea posible— en secreto. Es dificil
saber si estas tres obras (la novela, y los cuentos de Las Mil y una noches y Sendebar)
estdin emparentadas, dependen de algin tipo de fabula arraigada en Oriente o si
simplemente sus coincidencias argumentales son fruto del azar, ya que su trasfondo
credencial parece no ser exclusivo de Oriente: un episodio de las Viejas historias de
Castilla la Vieja del Miguel Delibes nos lo demuestra, aunque este seria un paralelo
parcial o mas lejano que el de los relatos orientales, que si perteneceria a un tipo unitario
de relatos.

b) Sendebar, «Enxenplo del omne e de la muger e de la vieja e de la perrilla» [Cuento

10: Canicula]

Dentro del tipo de la esposa infiel, tanto el exemplo 10 como el 13 guardan cierta
similitud. En Canicula, un hombre queda prendado de una mujer y pide ayuda a una

alcahueta ya que la mujer lo rechaza al mantenerse fiel a su esposo. Sin embargo, la vieja

61 José Manuel Pedrosa, «Pan de adargama y vino de sorgo: Las mil y una noches (noche 580), el Sendebar
(cuento 4), Sorgo rojo de Mo Yan y una vieja historia de Miguel Delibesy, Revista de poética medieval, 10
(2003), pp. 102-105.

39



idea un engafo, que hace que la mujer esté dispuesta cometer el adulterio. El relato, da
un giro inesperado cuando en lugar de llevar al futuro amante, la alcahueta lleva al marido.
Pero tal es la astucia de la esposa que consigue salir airosa de la situacion: finge
horrorizarse y simula una «prueba de fidelidad»: «Dixiéronme agora que viniés’ e afeité-
me, e dixe a esta vieja que saliese a ti, por tal que te provase si usavas las malas mugeres,
e veo que aina seguiste la alcaueteria» (p.110). La historia concluye con el marido
pidiendo disculpas a su esposa que incluso consigue sacar un beneficio econdmico: «e €l
mandoole en arras un aldea que avia» (p. 110). A pesar de que esta mujer podria
enmarcarse como «esposa infiel»®?, no se llega a cometer el adulterio que, en todo caso,
estaria propiciado por las artimafias de la alcahueta. Sin embargo, sigue sin mostrar una
imagen positiva de la mujer, puesto que estaba dispuesta a esa infidelidad y, ademas
engafia a su marido colocandolo como adultero.

c) Sendebar, «Enxe[n]plo del marido, e del segador e de la muger e de los ladrones

que la tomaron a traicién» [Cuento 16: Elephantinus]

Este cuento concreto podria entenderse como un posible caso de mujer adultera,
sin embargo, no es suficientemente claro como para afirmarlo, ya que deberiamos pensar
que la mujer le ha sido infiel al marido con alguno de los ladrones que la han asaltado.
Por ello miente y da una version diferente de lo ocurrido (de ahi que la haya incluido
como «engafiadora»). Sin embargo, no deja de ser ambiguo, puesto que, si solo ha sido
asaltada por unos ladrones, no deberia ocultar la verdad a su marido. Si es cierto que, en
otras versiones, como en la Disciplina, se insiste en la obligatoriedad de guardar el
secreto®: el juego secreto-verdad recorre la trama narrativa como elemento central
entrando en un proceso de simulacion, que intenta hacer realidad como secreto lo que no
es mas que una pura invencion. Es uno de los cuentos que resultan ambiguos para el lector
y del que no podemos derivar unas conclusiones claras.

d) Sendebar, «Enxenplo del mangebo que non queria casar fasta que sopiese las
maldades de las mugeres» [Cuento 18: Ingenia]

El ejemplo mas claro de mujer engafiadora es el de Ingenia, que tiene un comienzo

similar al cuento XIV de la Disciplina clericalis, donde el protagonista quiere aprender

62 Este cuento cuenta con dos versiones diferentes, pero con gran recorrido en la literatura medieval. La
primera la encontramos en obras como la Disciplina clericalis, entre otras, y si se produce el adulterio.
Frente a esta, en la segunda version el adulterio es frustrado porque el supuesto amante es el esposo.

63 Juan Paredes, «Estrategias discursivas del relato medieval: las voces del cuento», en Estudios de
literatura medieval: 25 afios de la Asociacion Hispanica de Literatura Medieval: 25 arios de la AHLM,
Servicio de Publicaciones, 2012, p. 103.

40



las artes de las mujeres. En nuestro cuento, un hombre se somete a un proceso iniciatico
para poder conocer las artes y engafios de las mujeres. En ambos casos el hombre fracasa.
Siguiendo la accion de Ingenia, una mujer quiere engafiarlo y consigue que se desnude
para luego llamar a los vecinos. Ante esta artimafia, la mujer le pregunta si forma parte
de sus libros de engafios. Con la respuesta negativa del hombre, ella le dice que nunca
conseguird lo que busca y quema los libros: es decir, los engafios de las mujeres son
imposibles de abarcar y de conocer, a pesar de los esfuerzos del hombre (se somete a un
proceso iniciatico, habla con un sabio).

e) Siete sabios de Roma, «Capitulo séptimo. Como, por exemplo de un cavallero e
un lebrel suyo, libr6 el primero sabio al hijo del emperador el primero dia de su
muerte»

Otro caso de mujeres enganadoras es Siete sabios, 7 donde un padre tiene a tres
amas al cuidado de su hijo, pero se ausentan y es un lebrel el que queda vigilando al nifio.
El perro acaba matando a una serpiente para evitar que el nifio fuera atacado. El grupo de
mujeres que queda al cargo (y que aparecen como mujeres complices) son las que dan
una informacidn falsa (el perro ha matado al nifio) a la madre y esta al esposo, que mata
al lebrel. Al descubrir la serpiente muerta y el nifio a salvo, el padre se lamenta por haber
creido a la mujer. Este cuento, tiene su correlato en Canis (Sendebar, 12), pero no como
un cuento misdgino, sino como advertencia para no obrar movido por la saia, de ahi que
no aparezca en este listado. Es un relato mucho més simple que pierde tintes misoginos,
mientras que en Siete sabios estan presentes y llaman a no confiar en la palabra de la
mujer, en este caso, de la emperatriz.

f) Siete sabios de Roma, «Capitulo décimo tercero. Como el quarto sabio, por
exemplo de una muger e de un cavallero que queria amar a un clérigo, escap6 al
hijo del emperador».

Es, al igual que la muestra del cuento del pozo, un reflejo de la historia marco: sin
embargo, mientras que en el primero si llega a darse el adulterio, aqui no tiene lugar la
infidelidad (a pesar de los intentos de la esposa). En nuestro relato, un hombre viejo se
casa con una joven por consejo de sus amigos: «Avia un cavallero viejo, muy buen
hombre [...]. Y ellos le casaron con una fija de un romano rico muy hermosa» (Siete
sabios, p. 58). Sin embargo, ella quiere a un clérigo por amigo y pide ayuda a su madre,
que aconseja tentarlo hasta tres veces. Asi, la mujer acaba cortando un arbol que estima
mucho, matando a su perrillo y ofendiéndolo en un banquete. A pesar del amor

desmesurado hacia su esposa, finalmente acaba enviandola a sangrar: «Si no estiendes

41



luego el brago, luego te sacare la sangre del coragon e recuérdate de los males y enojos
que me as fecho» (Siete sabios, p. 65). Ya moribunda, manda llamar a la madre que, al
preguntarle si todavia quiere por amigo al clérigo la joven contesta: «Liévele el diablo
que nunca amar¢ de aqui adelante salvo a mi marido» (Siete sabios, p. 66). Se la ubica
como «mujer engafiosa» porque da falsas escusas al marido sobre sus actos: cortar el arbol
por el amor que tiene a su esposo y debido a la cercania del invierno, justificar la muerte
del perrillo porque ensuciaba la cama ...

g) Siete sabios de Roma, «Capitulo décimo séptimo. Como el sexto sabio llamado
Cleophas, por un exemplo de una mala muger por cuyo consejo murieron tres
cavalleros e a la postre su marido y ella arrastrados fueron aforcados, salvo la vida
a su discipulo el VI dia»

En este caso, se nos repite el topico del viejo y la nifia con una joven mujer casada
con un viejo caballero. Esta mujer, a pesar de ser hermosa, destaca por su canto, de tal
forma que tres caballeros distintos quedan enamorados de ella al oir su voz. Como todos
querian tenerla por amiga, a cambio le ofrecieron cien florines. Ella acepta, pero no para
cometer la infidelidad, sino para conseguir el dinero. Movida por la codicia, convence a
su esposo para que cuando cada uno de ellos llegue, los mate. Tras cometer los crimenes,
la esposa engana a su hermano para que se deshaga del caballero: «Ayer entr6 aqui un
caballero con buena amistad e después comencé de contender con mi sefior tanto que no
pudo mas sufrir sus palabras e matole» (Siete sabios, p. 90). Sin embargo, el engafio al
hermano contintia, consiguiendo que se deshaga de los otros dos caballeros al decirle que
han resucitado. Al quemar al ultimo, aparece ante ¢l un caballero que llegaba a la ciudad
para la celebracion de unas justas. El hermano cree que el muerto ha vuelto a resucitar y
lo mata. Finalmente, y tras una trifulca matrimonial, la mujer descubre la verdad ante
todos y cuenta los crimenes del marido, a pesar de haber sido ella la instigadora,
terminando ambos ahorcados.

h) Siete sabios de Roma, «Capitulo décimo noveno. Cémo el seteno sabio, llamado
Joachin, escap6 el séptimo dia al hijo del emperador de la forca, contando al
emperador un exemplo cémo una muger de un cavallero el qual por un poco de
sangre que a ella le salié de un dedo se muri6 y ella le desenterr6 e le puso en la
horcay.

En este ejemplo el esposo amaba tanto a su mujer que muere al ver que tiene una
pequena herida de la que sale sangre. Asi, llega un alguacil en busca de cobijo, pero al

regresar a su puesto descubre que el cadaver del hombre que habian ahorcado estaba

42



desaparecido. Segun la ley del lugar, perderia toda su hacienda, asi que la mujer le ofrece
casarse y, a cambio, colocan al marido difunto en la horca. Sin embargo, para lograr la
suplantacion, la mujer le quiebra los dientes, le corta las orejas ... El caballero le dice:

«;qual diablo te tomara por muger?» (Siete sabios, p. 107) y le corta la cabeza.

La mayor parte de estos cuentos sobre la «mala mujer» (sea o no adultera),
adquieren corte mis6gino porque se centran en la imagen negativa de la misma en la
institucion matrimonial. Esto conecta irremediablemente® con uno de los proverbios de
Sendebar que ya se han tratado anteriormente: «E la muger, quando a su marido non &
miedo nin teme, nunca puede seer buena» (Sendebar, p. 70). Se sugiere sobre lo
respetable que debe hacerse la condicion social del matrimonio y hacerla valer, para las
mujeres, debiendo obediencia incondicional al marido. De ahi, la frecuencia del maltrato
a la imagen de la mujer casada en ambas colecciones, pese a que se le confiere la
responsabilidad y el poder de la continuidad y la pureza de la descendencia, cosas que el
hombre del medioevo considera vitales. Sin embargo, para la época estos valores corrian
gran peligro si no se conseguia «educar» a las mujeres y trabajar contra su «naturalezay

libidinosa y propensa al mal.

3.2.2.4. La alcahueta

El papel de la alcahueta goza de gran trayectoria en la literatura medieval. Aunque
quiza el tipo mas notorio es el de Celestina, también aparecen ejemplos de mujeres
alcahuetas en el Libro de buen amor, el Conde Lucanor o Las mil y una noches. En
general, solian ser mujeres en edad de madurez, con una amplia experiencia vital y
ademads tenian un reconocimiento social, siendo muy requeridas en diversos asuntos,
especialmente en los amorosos con gran capacidad para preparar engafios. De hecho, las
palabras de Marquez Villanueva clarifican el origen oriental de la figura de la mediadora
estableciendo diferentes subtipos como la alcahueta servicial, la piadosa, la diabodlica, la
hipocrita religiosa y la meramente comica. Algunas de las profesiones a las que podian
dedicarse las mujeres durante la Edad Media podian llegar a confluir en la figura de la
alcahueta, que era a un tiempo sanadora, narradora, «psicologa», religiosa, comerciante
y negociadora, teniendo, por tanto, capacidad para ejercer una gran variedad de roles. Es

en la literatura arabe donde la figura de la medianera representa una culminacion ideal o

64 José Carlos Vilchis, «Mujeres comunes y extraordinarias en Sendebar», Medievalia, 36 (2016), p. 45.

43



antonomasica de la astucia y la elocuencia®. En el caso de nuestros cuentos, la accion se
ve ayudada por ella, esto es, facilita, concierta o encubre una relacion amorosa
normalmente ilicita.®® Cabe destacar que, aunque no es un personaje femenino, contamos
con un ejemplo en Sendebar [Cuento 23: Abbas], donde es un amigo de la mujer adtltera

el que ayuda al amante a escapar.

a) Sendebar, «Enxenplo del omne e de la muger e de la vieja e de la perrillay
[Cuento 10: Canicula]

Este relato se articula a través de un juego de secretos®’ gracias a los engafios de
ambas mujeres: el secreto de la perrilla que llora; el marido que oculta su identidad; y,
finalmente, el que la mujer ficticiamente dice mantener con la alcahueta: «e dixe a esta
vieja que saliese a ti, por tal que te provase si usavas las malas mugeres» (Sendebar, p.
110). La alcahueta se sirve de sus engafios para lograr que la mujer acepte al amante:
cocina unos panecillos de pimienta que da a su perrilla. Al conseguir que esta perra llore,
inventa un engafio diciéndole a la esposa que en otra vida esa perrilla fue mujer, pero al
negar amores a un hombre, ¢l la maldijo y la convirtié en perra. En este caso, ante la no
presencia del amante, la alcahueta lleva al marido para satisfacer los deseos de la esposa
que, finalmente, consigue sacar partido de la situacion y castigar al marido como adultero.

b) Sendebar, «Enxenplo de la muger, e de la alcaueta, del ommne e del mercador,

e de la muger que vendio el pafnio» [Cuento 13: Pallium]

Un hombre queda prendado de una mujer casada y pide ayuda a una alcahueta. A
pesar de que la vieja sabe de la honestidad de la mujer, promete ayudarlo. Para ello, lo
manda a comprarle un pafio al esposo, que es mercader y se lo da a la vieja. Esta lo quema
en tres lugares, acude a la casa de la mujer y lo deja alli. El esposo, al reconocerlo, piensa
que el mancebo es amante de su mujer y la golpea sin razén. La alcahueta acude a verla
y le propone ir a su casa donde hay un sabio. La mujer acepta y alli comete el adulterio.
Posteriormente, la alcahueta urde un engafio para explicar al marido el origen falso del

pafio. Asi, el mercader le pide perdon a su esposa. Es decir, tenemos un final risible que

%5 Francisco Marquez Villanueva, «La Celestina como antropologia hispano-semitica», Sharg Al-Andalus,
8 (1991), pp. 274-275.

% Claudia Isabel Sanchez Pérez, «La inteligencia emocional de La Trotaconventos. Buhoneras, alcahuetas
y sanadoras en la Baja Edad Media», en Juan Ruiz, Arcipreste de Hita, y el Libro de buen amor, V Congreso
Internacional Congreso homenaje a Joseph T. Snow, al cuidado de Francisco Toro Ceballos. En linea:
<https://cvc.cervantes.es/literatura/arcipreste _hita/05/default.htm> [5-04-2019].

67 Juan Salvador Paredes Nufiez, «Estrategias discursivas del relato medieval: las voces del cuento,
en Estudios de literatura medieval: 25 arnios de la Asociacion Hispanica de Literatura Medieval: 25 anios
de la AHLM, Servicio de Publicaciones, 2012, p. 102.

44



pone en primer plano la astucia femenina utilizada para el mal, y la ingenuidad masculina
que no puede competir frente a ella®®.

En ambos relatos, la labor de la alcahueta es clave para la infidelidad, pues para
estas mujeres, encasilladas en sus funciones tradicionales, su espacio propio es el interior
de sus casas vigiladas por el marido®. De ahi, la necesidad de una ayuda externa que
propicie el encuentro entre la mujer y el amante (sea en la propia casa o fuera). Ademas,
se sirven de engafios: la perrilla que llora en el primer caso, y el pafio quemado en el

segundo.

4. Conclusiones

Finalizado ya este trabajo, podemos extraer algunas conclusiones como resultado
del mismo. En primer lugar, es el propio hilo argumental el que proporciona las
herramientas fundamentales para favorecer esa insercion de narraciones secundarias’: la
unidn del marco narrativo y las narraciones insertas configura el sentido completo de las
colecciones, por lo que, a pesar de que puedan conocer una vida independiente de su
marco, mientras se encuentren como parte integrante de un relato principal adquirirdn
significado especifico al servicio de la historia. La mayor o menor fuerza unificadora que
ejerza la historia principal sobre los relatos insertos y la mayor o menor subordinacion de
estos marcara distintos tipos de novela-marco, siendo el Sendebar uno de los ejemplos
mas perfectos, pues las narraciones condicionan en todo momento las decisiones que
toman los personajes. Obras de similares caracteristicas que se tradujeron en la época
fueron consideradas como guias de conducta y recopilaciones sapienciales dirigidas a
clases dirigentes (espejo de principes), de ahi que a menudo fuesen comisionadas por
reyes o nobles. Este didactismo y el cardcter persuasivo favorecieron que muchos de los
cuentos se difundiesen y popularizasen de forma aislada o como parte de ejemplarios mas

elaborados.

8 Florencia Lucia Miranda, «Viejas alcahuetas en Sendebar: entre el discurso ejemplar y la tradicion
oriental», Letras, 1.77 (2019), p. 112.

 Carmen F. Blanco Valdés, «La mujer en la literatura de la Edad Media: ¢un reflejo de una sociedad
misogina?», Universidad de Cérdoba, 2009, p. 15. En linea:
https://helvia.uco.es/bitstream/handle/10396/5979/La%20mujer%20en%201a%20Edad%20Media.%20Mi
soginia.pdf?sequence=1.

70 Nuria Aranda Garcia, «La occidentalizacion de los Siete sabios de Roma y su difusiéon peninsular: el
ejemplo de Virgilus», Aragon en la Edad Media, 27 (2016), pp. 18-21.

45



Tal y como es perceptible en el argumento de la obra y en algunos cuentos de la
coleccidn, los monarcas, y en especial a partir de Fernando III, se rodearan de sabios que
actuaran como consejeros politicos y morales que intentardn transmitir sus saberes y
destacar las cualidades del soberano perfecto, esto es, la mesura y la justicia frente a la
safia y la precipitacion. Estas lineas tematicas de Sendebar se han visto opacadas, en parte,
por el contenido misogino, visible en el conjunto de la obra y el que mas ha llamado la
atencion de la critica. Como se ha sefialado en la introduccion, durante la mayor parte de
la Edad Media, se degrad¢ la figura de la mujer con versiones y tipos negativos no solo
en la literatura o cuentistica oriental, sino en la tradicidn cristiana occidental y tratados
filosoficos como obras aristotélicas o la explicacion de la naturaleza y condicion de la
mujer segun la teoria de los humores.

Desde este punto de vista y centrandonos en el marco, el analisis de los personajes
femeninos tanto en la version oriental como en la occidental muestra la relevancia total
del papel de la mala mujer, considerablemente superior que el de la buena mujer (madre),
que desaparece en el Libro de los engarios y muere al inicio de los Siete sabios de Roma.
Esto no debe extrafiarnos, puesto que, aunque se nos da una caracterizacion del modelo
de buena mujer o buena esposa, que ademas coincide con la clasificacion de la doctrina
catdlica, la mala mujer es la que desencadena la trama de ambas colecciones al acusar
falsamente al principe. También es importante destacar un cambio respecto a la narracion
enmarcada que no ocurre en el Libro de los engaiios: el propio principe descubre al
amante de la emperatriz y ambos terminan condenados.

Al pasar al andlisis de los cuentos insertados, la version oriental presenta un
numero superior de modelos negativos de mujer que la occidental. A los cuentos de esta
ultima, ademds de ser més extensos, se les afiaden elementos coOmicos, mientras que en
Sendebar son breves porque se centran en mostrar a la mala mujer de manera directa. De
los 23 cuentos que tenemos en el Libro de los engarios, aparecen 13 malas mujeres como
protagonistas, pero hay otros relatos en los que no se presentan malas mujeres y la
conclusion que se deriva de ellos termina siendo misdgina, como en Canis o Panes cuyas
palabras finales hacen hincapié en la maldad y engafios de las mujeres. Por ello, la version
oriental presenta un grado de misoginia mayor’!. A esto debemos afadir que hay relatos

donde vemos a varias mujeres que representan la maldad y el engafio, como aquellos

" Como se ha sefialado en el andlisis tipologico, Canis se considera un relato dirigido al rey Alcos para que
no actiie movido por la safia. Sin embargo, aparece tangencialmente la mujer, que deja al hijo de ambos al
cuidado del padre. De ahi, podemos considerar que su ausencia no es un comportamiento aceptable.

46



donde tenemos a una mujer infiel o engafiosa ayudada por una alcahueta; y también dos
relatos del infante que presentan a malas mujeres (Puer 4 annorum y Abbas), algo que no
ocurre en el cuento narrado por el principe de Siete sabios.

De la misma forma, en la versidon occidental la emperatriz narra siete cuentos (los
mismos que narran los sabios), pero solo uno presenta a una mala mujer (en este caso
infiel): Senescalcus, comin a ambas versiones y cuyo objetivo aqui es no dejarse llevar
por el mal consejo de los sabios. Frente a esto, de los cinco cuentos que narra la concubina
de Sendebar, dos son protagonizados por una mala mujer (diabla) y de al menos dos (Aper
y Simia) se pueden extraer conclusiones misoginas, es decir, el lector termina

identificandola como mala mujer.

Coleccion Numero de cuentos | Cuentos con malas mujeres o
misoginos
Libro de los engarios 23 15
Siete sabios de Roma 18 8

El prototipo femenino general que aparece en ambas colecciones es el de la «mujer
infiel» a veces frustrada: son los dos tipos mas abundantes en las narraciones enmarcadas
y los que representan la emperatriz y concubina, respectivamente. Junto a estos, tenemos
otros tipos negativos minoritarios como el de la «alcahueta» o la «diabla», pero todos
ellos aparecen oponiéndose al papel de la «buena mujer»: la madre del infante o principe
que es la que se termina escapando del tratamiento negativo por parte de los privados o
consejeros porque es la encargada de perpetuar el linaje real. Respecto al contexto de
recepcion’?, el namero se ha reducido considerablemente porque los sabios de la version
occidental se centran en la narraciéon misoégina para conseguir el descrédito de la
madrastra, y el infante narra una Unica historia. El Libro de los engaiios tiene un numero

de cuentos mayor, pero también son mas breves que los correspondientes a la version

2 Nuria Aranda Garcia, «La occidentalizacion de los Siete sabios de Roma y su difusiéon peninsular: el
ejemplo de Virgilus», Aragon en la Edad Media, 27 (2016), p. 27.

47



occidental. Al comparar ambas versiones, llaman especial atencion los cuentos
coincidentes: solo son cuatro y tienen un tono mucho mas narrativo y novelado en Siete
sabios, pero también con didlogos mejor construidos y tramas mas desarrolladas. Las
narraciones restantes habrian circulado previamente por la Europa del siglo XIII como
parte de la oralidad y més acorde ideologia del momento. Gracias a la flexibilidad de la
estructura narrativa de este tipo de colecciones, las nuevas narraciones insertas se habrian

incorporado sin alterar el sentido de la principal.

Distribucidn de relatos coincidentes

Relatos

Libro de los engarios

Siete sabios de Roma

AVIS (2, 11)73

Misogino
Narrado por un privado

Misogino
Narrado por un sabio

Aviso contra la conducta
precipitada

Aviso contra los malos privados
Se desprende ensefianza misdgina

Pastor: privados

SENESCALCUS | Se desprende ensefianza Narrado por la emperatriz
(9, 16) misogina Adicion de datos histdricos
Narrado por un privado
No actuar precipitadamente | Misogino
CANIS Narrado por un privado Narrado por un sabio
(12, 7) Version depurada Version amplificada
Tintes misdginos atenuados
Contra los malos privados Contra los malos consejeros
APER Narrado por la concubina Narrado por la emperatriz
(11, 8) Narracién abreviada Narracion amplificada

Pastor: infante

3 Entre paréntesis figura la posicion que ocupa el cuento en cada coleccion, Sendebar y Siete sabios,

respectivamente.

48




Tras estas consideraciones’, se puede afirmar que la misoginia no tendria un
papel predominante, sino que su funcion estaria subordinada a la educaciéon de los
gobernantes y a la adquisicion del estatus de sabio. Para ser el soberano perfecto es
necesario alejarse de cualquier contacto con las mujeres. El cardcter mis6gino no estaria
tanto en los cuentos, reflejo de la esposa adultera, sino en el objetivo de los consejeros de
desacreditar a la mujer y convertir al rey en un buen soberano sabio, justo y prudente. Por
ello, la finalidad ultima del Sendebar y sus versiones seria ilustrar los peligros que puede
correr un soberano cuando pierde de vista la verdadera sabiduria, se deja condicionar por
la opinidon de una mujer y sucumbe a la prisa y a las decisiones precipitadas. Seria una
llamada de atencion hacia los soberanos y los nobles sobre los riesgos a los que se enfrenta

quien ostenta una posicion en el poder y el gobierno de un reino.

74 Nuria Aranda Garcia, «La occidentalizacion de los Siete sabios de Roma y su difusiéon peninsular: el
ejemplo de Virgilus», Aragon en la Edad Media, 27 (2016), p. 21.

49



5. Estructuras: cuentos y narradores correspondientes

Sendebar / Libro de los engarios de las mujeres

Enxemplo del consejo de su muger

Prologo
Enxenplo de la muger, en como aparto al
Infante en el palagio e como, por lo que
ella le dixo, olvid6 lo que le castigara su
maestro
CUENTOS NARRADOR

Cuento 1: Leo

Cuento 2: Avis
Enxenplo del omne e de la muger e del

papagayo e de su moga

Primer privado

Cuento 3: Lavator
Enxenplo de commo vino la muger al
segundo dia ante el Rey llorando e dixo

que matase a su fijo

Concubina

Cuento 4: Panes
De cémmo vino el segundo privado ante el
Rey por escusar al Infante de muerte

Cuento 5: Gladius

Enxenplo del sefior, e del omne, e de la
muger, e el marido de la muger, commo se

auyentaron todos

Segundo privado

50




Cuento 6: Striges
Enxenplo de commo vino la muger al Rey
al tergero dia, diziéndole que matase a su

fijo

Concubina

Cuento 7: Mel
Enxenplo del tergero privado, del cacador

e de las aldeas

Tercer privado *Falta su segundo cuento

por errores de transmision

Cuento 8: Fontes

Enxenplo de commo vino la muger e dixo
que matase el Rey a su fijo, e diole
enxenplo de un fijo de un re, e de un su

privado commo lo engafi6

Concubina

Cuento 9: Senesalcus
Enxenplo del quarto privado, e del

bafiador e de su muger

Cuento 10: Canicula
Enxenplo del omne e de la muger e de la

vieja e de la perrilla

Cuarto privado

Cuento 11: Aper
Enxenplo de commo vino al quinto dia la
muger, ¢ dio enxenplo del puerco e del

Ximio

Concubina

Cuento 12: Canis
Enxenplo del quinto privado, e del perro e

de la culebra e del nifo

Cuento 13: Pallium
Enxenplo de la muger, e de la alcaueta, del
ommne e del mercador, e de la muger que

vendio el pano

Quinto privado

Cuento 14: Simia
Enxemplo de commo vino la muger al
sescito dia, e diol’ enxenplo del ladron e

del ledn, en commo cavalgo en ¢l

Concubina

51




Cuento 15: Turtures
Enxenplo del seseno privado, del palomo
e de la paloma, que ayuntaron en uno el

trigo en su nido

Cuento 16: Elephantinus
Enxe[n]plo del marido, e del segador e de
la muger e de los ladrones que la tomaron

a traicion.

Sexto privado

Enxenplo de commo vino la muger al
seteno dia ant’ el rey quexandose, e dixo
que se queria quemar, ¢ el rey mandd
matar a su hijo apriesa, antes qu’ella se

quemase.

Narrador externo

Cuento 17: Nomina
Del enxenplo de la diableza e del omne e
de la muger, ¢ de commo el omne

demando los tres dones.

Cuento 18: Ingenia
Enxenplo del mancebo que non queria
casar fasta que sopiese las maldades de las

mugeres.

Séptimo privado

De commo al otavo dia fabld el Infante e

fue ant’e el Rey.

Narrador externo

Cuento 19: Lac venatum
Enxenplo del omne e de los que conbido,
e de la manceba que enbid por la leche, e

de la culebra que cay0 la pongofia.

Cuento 20: Puer 4 annorum
Enxenplo de los dos nifios sabios e de su

madre e del mangebo.

Infante

52




Cuento 21: Puer 5 annorum
Enxenplo del nifio de los ¢inco afios, ¢ de
los conpafieros que 1’ dieron el aver a la

vieja

Cuento 22: Senex caecus
Enxenplo del mercador del sandalo, e del

otro mercador

Cuento 23: Abbas
Enxenplo de la muger e del clérigo e del

fraile

Infante

Siete sabios de Roma

CAPITULOS

NARRADOR

Capitulo primero. Como el emperador
Ponciano encomend6 a su hijo a los Siete
sabios que le ensefassen y de la

experiencia que dél hizieron.

Capitulo segundo. Como el emperador
Ponciano caso otra vez e cdmo a ruego de

su muger embid por su hijo.

Capitulo tercero. Del recebimiento que
hizo el emperador a su hijo y de como la
emperatriz, su madrastra, le requirio de

ilicitos amores.

Capitulo cuarto. Como Diocleciano por no

querer consentir en el desseo de Ila

Narrador externo: historia marco

53




emperatriz fue por el emperador, su padre,

sentenciado para ser enforcado.

[Cuento 1: Arbor]
Capitulo quinto. Cémo la emperatriz por
enxemplo de un pino induzia al emperador

que matasse su hijo

Emperatriz

Capitulo sexto. Cémo llevaron al hijo del
emperador a enforcar e coémo el

emperador revoco la sentencia

Narrador externo

[Cuento 2: Canis]

Capitulo séptimo. Cémo, por exemplo de
un cavallero e un lebrel suyo, libré el
primero sabio al hijo del emperador el

primero dia de su muerte

Primer sabio: Pantillas

[Cuento 3: Aper]

Capitulo octavo. Como, por exemplo de
un puerco montés y de un pastor,
persuadio la emperatriz al emperador que

matasse a su hijo

Emperatriz

[Cuento 4: Puteus|

Capitulo noveno. Cémo el segundo sabio
por un exemplo, de como una mala muger
engafi6 a su marido e le hizo poner en una
picota, libr6é al hijo del emperador el

segundo dia de la horca.

Segundo sabio: Léntulo

[Cuento 5: Gaza]

Capitulo décimo. Coémo la emperatriz, por
exemplo de un hijo que cort6 la cabeza a
su padre, conmovié al emperador a que

mandasse enforcar a su hijo

Emperatriz

[Cuento 6: Avis]
Capitulo décimo primero. Cémo por un

exemplo, que acontecié a un caval(l)ero

Tercer sabio: Craton

54




con su muger e una picaga que el mucho
amava, libr6 el tercero sabio al hijo del

emperador

[Cuento 7: Sapientes]

Capitulo décimo segundo. Cémo por un
exemplo de un emperador e de siete sabios
suyos, porfié la emperatriz de aconsejer a

su marido que matasse a su hijo

Emperatriz

[Cuento 8: Tentamina]

Capitulo décimo tercero. Cémo el quarto
sabio, por exemplo de una muger e de un
cavallero que queria amar a un clérigo,

escapo al hijo del emperador.

Cuarto sabio: Malquidrac el flaco

[Cuento 9: Virgilus]

Capitulo décimo cuarto. Coémo la
emperatriz, por el exemplo de cémo
acontecio al emperador Octaviano por su
codicia con la torre de las iméagenes,
provocd el emperador que mandasse

ahorcar a su hijo

Emperatriz

[Cuento 10: Medicus]

Capitulo décimo quinto. Cémo el quinto
sabio llamado Joseph, por exemplo de lo
que acontecid a Ypocras con su sobrino
Galieno, escapd al hijo del emperador el

quinto dia de la muerte

Quinto sabio: Josefo

[Cuento 11: Senescalcus/Balneator]

Capitulo décimo sexto. Coémo, por
exemplo de un rey e su senescal, enduzia
la emperatriz a su marido a que hiziesse

matar a su hijo prestamente

Emperatriz

[Cuento 12: Amatores]

55




Capitulo décimo séptimo. Como el sexto
sabio llamado Cleophas, por un exemplo
de una mala muger por cuyo consejo
murieron tres cavalleros e a la postre su
marido y ella arrastrados fueron
aforcados, salvé la vida a su discipulo el

VI dia

Sexto sabio: Cleofas

[Cuento 13: Inclusa]

Capitulo décimo octavo. Coémo la
emperatriz, porfiando siempre la muerte
del hijo del emperador, su antenado,
contole al emperador, su marido, lo que
acontecioé a un rey con su condestable e

por engafio le levo la muger

Emperatriz

[Cuento 14: Vidua]

Capitulo décimo noveno. Coémo el seteno
sabio, llamado Joachin, escapd el séptimo
dia al hijo del emperador de la forca,
contando al emperador un exemplo cémo
una muger de un cavallero el qual por un
poco de sangre que a ella le saliéo de un
dedo se murio y ella le desenterr6 e le puso

en la horca

Séptimo sabio: Joachim

Capitulo vigésimo. Cémo el octavo dia
Diocleciano, hijo del emperador, con gran
solemnidad fue llevado a Palacio e
redarguy6 a su madrastra, la emperatriz, e

descubrid toda su maldad

[Cuento 15: Vaticinium/ Amici)

Capitulo vigésimo primero. De un
exemplo que contd el hijo del emperador
en que da a entender la firme fe e amistad

que ha de tener un buen amigo a otro

Diocleciano

56




Capitulo vigésimo segundo. Como fue
condenada a muerte la emperatriz e de la
muerte del emperador e cOmo
Diocleciano, su hijo, le sucedio en el

imperio

Narrador externo

57




6. Esquema

PERSONAIJES
FEMENINOS EN EL
LIBRO DE LOS
ENGANOS'Y LOS
SIETE SABIOS DE
ROMA

POSITIVOS

Mujer casta e ingeniosa

Sendebar, 1

La buena consejera

Sendebar, 22

La mujer victima

La mujer como diabla

Sendebar, 6
Sendebar, 8
Sendebar, 17

Sendebar, 15 Sendebar, 21

La mujer adultera

Sendebar, 2 Sendebar, 23

NEGATIVOS Sendebar, 5 Siete sabios, 9

Sendebar, 9 Siete sabios, 11
Sendebar, 13 Siete sabios, 16
Sendebar, 20 Siete sabios, 18

La mujer engafosa

Sendebar, 4 Siete sabios, T

Sendebar, 10 Siete sabios, 13
Sendebar, 16 Siete sabios, 17
Sendebar, 18 Siete sabios, 19

La alcahueta

Sendebar, 10 Sendebar, 13

58




Bibliografia

ALVAR EZQUERRA, Carlos, «Esta es la tenpestad que dizen los omnes. A proposito del
cuento 14 del Sendebary», en Formas narrativas breves en la Edad Media: actas
del IV Congreso, Santiago de Compostela, 8-10 de julio de 2004, Servicio de
Publicaciones, 2005, pp. 209-222.

ARANDA GARCIA, Nuria, «La occidentalizacion de los Siete sabios de Roma y su difusion
peninsular: el ejemplo de Virgilus», Aragon en la Edad Media, 27 (2016), pp.
15-41.

ARIZALETA, Amaia, «Ejercicios de estilo en la Corte castellana: pruebas del crimen y
palabras de castigo (tres ejemplos del siglo X1)», Clio & Crimen, 7 (2010), pp.
54-85.

BAQUERO ESCUDERO, Ana, «El motivo de el viejo y la nifia en Galdds y otros grandes
novelistas del siglo Xix», Moenia, 22 (2016), pp. 17-36.

BLANCO VALDES, Carmen F., «La mujer en la literatura de la Edad Media: ;un reflejo de
una sociedad misogina?», Universidad de Coérdoba, 2009, p. 15. En linea:
https://helvia.uco.es/bitstream/handle/10396/5979/La%20mujer%20en%201a%
20Edad%?20Media.%20Misoginia.pdf?sequence=1 [26-05-2019].

BRrRAVO, Federico, «El triptico del diablo. En torno al libro de Sendebar», Bulletin
hispanique, 99.2 (1997), pp. 347-371.

CANDANO FIERRO, Graciela, «Tradicion misdgina en los marcos narrativos de Sendebar

y Calila y Dimnay, Actas del XII Congreso de la Asociacion Internacional de
Hispanistas 21-26 de agosto de 1995, Birmingham, Department of Hispanic
Studies, 1998, pp. 99-105.

CANET VALLES, José Luis, «La mujer venenosa en la época medieval», Lemir: Revista de
Literatura Esparniola Medieval y del Renacimiento, 1 (1996), pp. 1-19.
CANTARINO, Vicente, «El antifeminismo y sus formas en la literatura medieval

castellana», en Josep Roca-Pons (ed.), Homenaje a Don Agapito Rey,
Bloomington, Indiana University Press, 1980, pp. 91-116.
DE LA TORRE, Ventura, Siete sabios de Roma, Madrid, Miraguano ediciones, 1993.
FRADEJAS LEBRERO, José, Sendebar: libro de los engarios de las mujeres, Madrid, Editora

nacional, 1981.

59



GOMEZ REDONDO, Fernando, «La disolucion de la cuentistica oriental en el siglo Xv», en
El cuento oriental en occidente, eds. Maria Jesus Lacarra y Juan Paredes,
Granada, Comares, 2006, pp. 95-127.

GOMEZ REDONDO, Fernando, Historia de la prosa medieval castellana I. La creacion del
discurso prosistico: el entramado cortesano, Madrid, Catedra, 1998.

HARO CORTES, Marta, «De Balneator del Sendebar a Senescalus de los Siete sabios: del
exemplo al relato de ficcion», Revista de poética medieval, 29 (2015), pp. 145-
175.

HARO CORTES, Marta, «De las buenas mujeres: su imagen y caracterizacion en la
literatura ejemplar de la Edad Media», en Medioevo y literatura: Actas del V
Congreso de la Asociacion Hispanica de Literatura Medieval, Universidad de
Granada, 1995.

LACARRA, Maria Jesus, «Algunos datos para la historia de la misoginia en la Edad
Mediay», Studia in Honorem profesor Marti de Riquer, 1, Barcelona, Quadern
Crema, 1980.

LACARRA, Maria Jesus, ed., Sendebar, Madrid, Catedra, 1989.

LACARRA, Maria Jesus, ed., Cuentos medievales (de Oriente a Occidente), Madrid,
Biblioteca Castro, 2016.

LACARRA, Maria Jests, «Algunos errores en la transmision del Calila y el Sendebary,
Cuadernos de investigacion filologica, 5 (1979), pp. 43-57.

LACARRA, Maria Jesus, «De la mujer engafiadora a la malcasada ingeniosa. El cuento de
«El pozo» (Decameron VI, 4) a la luz de la tradicién», Cuadernos de Filologia
italiana, n°® extraordinario (2001), pp. 393-414.

LINSKY, John, «La imagen serpentina en Sendebar, Celestina y Lazarillo de Tormes,
Gaceta hispanica de Madrid, (2006), pp. 1-19.

MARQUEZ VILLANUEVA, Francisco, «La Celestina como antropologia hispano-semiticay,
Sharq Al-Andalus, 8 (1991), pp. 269-292.

MIRANDA, Florencia Lucia, «Viejas alcahuetas en Sendebar: entre el discurso ejemplar y
la tradicion orientaly, Letras, 1.77 (2019), pp. 107-118.

PAREDES NUNEZ, Juan Salvador, «Estrategias discursivas del relato medieval: las voces
del cuento», en Estudios de literatura medieval: 25 anios de la Asociacion
Hispanica de Literatura Medieval: 25 anos de la AHLM, Servicio de
Publicaciones, 2012, pp. 105-116.

60



PEDROSA, José Manuel, «Pan de addrgama y vino de sorgo: Las mil y una noches (noche
580), el Sendebar (cuento 4), Sorgo rojo de Mo Yan y una vieja historia de
Miguel Delibes», Revista de poética medieval, 10 (2003), pp. 101-107.

RAMADORI, Alicia Esther «Una tipologia de las mujeres sabias en la literatura espafiola
medievaly, Revista Graphos, 15.1 (2013). En linea:
<http://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/viewFile/16321/9350>
[14-05-2019].

SANCHEZ PEREZ, Claudia Isabel, «La inteligencia emocional de La Trotaconventos.
Buhoneras, alcahuetas y sanadoras en la Baja Edad Media», en Juan Ruiz,
Arcipreste de Hita, y el Libro de buen amor, V Congreso Internacional Congreso
homenaje a Joseph T. Snow, al cuidado de Francisco Toro Ceballos. En linea:

<https://cvc.cervantes.es/literatura/arcipreste hita/05/default.htm>.

SOLORZANO TELECHEA, Jestis Angel, «Justicia y ejercicio del poder: la infamia y los
«delitos de lujuria» en la cultura legal de la Castilla medieval», Cuadernos de
Historia del Derecho, 12 (2005), pp. 313-353.

SOTELO VAZQUEZ, Marisa, «El viejo y la nifia, un topico del revés en Un viaje de novios
de Emilia Pardo Bazan», La Tribuna: Cadernos de Estudos da Casa-Museo
Emilia Pardo Bazan, 2 (2016), pp. 267-281.

ViLcHis, José Carlos, «Una omision en Sendebar», en Literatura y conocimiento
medieval. Actas de las VIII jornadas medievales, eds. Lilian von der Walde
Moheno, Concepcion Company y Aurelio Gonzalez, El Colegio de México:
Universidad Auténoma Metropolitana, México, 2003, pp. 209-216.

VILCHIS, Jos¢ Carlos, «Mujeres comunes y extraordinarias en Sendebar», Medievalia, 36
(2016), pp. 43-49.

VON DER WALDE MOHENO, Lillian, «El discurso inapropiado: la voz femenina en
Sendebary, en Studia in honorem German Orduna, Universidad de Alcala,
2001, pp. 623-629.

WEISL-SHAW, Andreea, «The Power of Woman's Words, the Power of Woman's Silence:
How the madrastra Speaks in the Thirteenth-Century Castilian
Sendebar», Modern Language Review, 109.1 (2014), pp. 110-120.

61



