
 

  

 

Trabajo Fin de Máster 

 

Didáctica de la acción filosófica: exposición y 

puesta en práctica en la unidad didáctica de 

Metafísica 

Didactics of Philosophical Action: exposition and 

implementation in Metaphysics. 

 

 

Autor 

Ignacio Blancas Albericio 

 

Director 

Santiago Echandi Ercila 

 

Facultad de las Ciencias de la Educación 

 

 

2019 

 

 



Índice 
 

1.- Introducción: La acción filosófica como motor de la didáctica filosófica ............ 3 

 

2.- La didáctica de la Acción Filosófica ...................................................................... 6 

2.1.- Meta-conceptos como guías del aprendizaje ...................................................... 6 

2.2.- La acción filosófica como respuesta del alumno ................................................ 9 

2.3.- La acción filosófica como pregunta del alumno ............................................... 12 

 

3.- La Metafísica como Unidad Didáctica para la puesta en práctica de la Acción 

Filosófica.................................................................................................................... 14 

3.1.- Justificación de la Unidad didáctica ................................................................. 14 

3.2.- Puesta en práctica de la unidad en forma de acción filosófica: La Pirámide ..... 19 

3.3.- Actividad práctica de la acción filosófica a través de la Pirámide ..................... 23 

 

4.- La posición del docente en la Acción Filosófica .................................................. 25 

 

5.- Conclusión: Experiencia de la docencia en el Prácticum ................................... 28 

 

6.- Bibliografía........................................................................................................... 30 

 

 

 

 

 

 



1.- Introducción: La acción filosófica como motor de la 

didáctica filosófica 

 

La experiencia del Máster me ha llevado a reflexionar sobre la situación 

concreta de la filosofía como asignatura, lo cual me  ha guiado a planteamientos en 

torno a qué debemos entender por la filosofía y cómo acercarla a los alumnos. Así la 

tesis que trataremos de mostrar es la posibilidad de ejercer una docencia basada 

primordialmente en lo que definiremos como la acción filosófica. Para ello tomaremos 

como referencia básica el pensamiento de Matthew Lipman en torno a cuestiones 

didácticas sobre filosofía y más concretamente su obra  La filosofía en el aula, en la que 

encontramos justificada nuestra posición. Entendemos por acción filosófica el 

procedimiento racional y reflexivo de reconocer los presupuestos implícitos de 

argumentos o descripciones del mundo, así como un razonamiento creativo que propone 

preguntas complejas. Esta acción pasará pues por dos estadios: Un primer momento en 

el que será el docente el que proponga preguntas y guíe al alumnado a ejercer la acción 

filosófica. Y un segundo momento, el más profundo y complejo, en el que el alumnado 

será el encargado de elaborar preguntas y poner en práctica por sí mismo la acción 

filosófica. Ambos momentos serán expuestos detalladamente en el desarrollo de este 

mismo trabajo.  

Para comprender profundamente el significado de la acción filosófica 

acudiremos en primer lugar a una distinción aristotélica que define la relación de los 

medios con el fin en los procesos o acciones concretas. En el libro IX de la Metafísica 

se establece la diferencia entre: aquellas actividades cuyo fin es distinto de la actividad 

misma; generándose, por lo tanto, un producto; y entre aquellas actividades cuya 

finalidad es la actividad misma. “Así pues, siempre que haya un producto distinto del 

propio ejercicio, el acto se realiza en el objeto producido […]. Por el contrario, cuando 

no hay ninguna obra aparte del acto, éste se da en el agente mismo: así, la visión se da 

en el que ve, la ciencia teórica en el que teoriza y la vida en el alma”. (Metafísica, IX, 8, 

1050a). Esto demuestra que hay actividades que se colman o culminan, en el mismo 

proceso de esa actividad, como el ejemplo del conocimiento o la visión, es decir, hay 

actividades que son causa y efecto de ellas mismas, que lo que producen es el mismo 

desarrollo de su producción. Así desde este primer acercamiento, podemos decir que la 



actividad filosófica se colma en sí misma, esto es, que no busca generar productos 

distintos de su propia acción, puesto que su propia acción es lo que finalmente produce. 

En palabras de Lipman “Es precisamente cuando hablamos de hacer filosofía cuando 

surge el problema, ya que en este caso no hay forma de separar el proceso de hacer de lo 

que se hace, en el mismo sentido que podemos diferenciar fácilmente la acción de sus 

obras, y el hablar de lo que se dice. No se puede distinguir fácilmente la acción creativa 

en algo, de la obra creativa que resulta” (Lipman, 1992, pág. 342)
1
. Ahora bien, esto 

puede desencadenar desde el punto de vista docente ciertos problemas, puesto que 

nuestro alumnado está habituado en sus demás materias a tratar con saberes que generan 

productos, es decir, a la resolución de problemas en pos de un fin distinto que el 

problema planteado. La filosofía actúa de manera diferente, pues su proceder no se guía 

con vistas a la búsqueda de una solución distinta de su mismo planteamiento, sino a la 

profundización y reflexión del mismo. Así pues, los problemas que pueden surgirnos en 

cuanto a la cuestión docente en nuestra materia es que el alumnado no comprenda la 

filosofía como una acción puesto que no produce ni genera nada. Para solventar esta 

situación preferimos enfrentar el problema desde sí mismo y asumir que la filosofía 

ciertamente no genera ni produce nada, y que por lo tanto su actividad es diferente de la 

actividad del resto de saberes. Esta conclusión enlaza con el carácter a tratar acerca de 

lo que concebimos aquí como acción filosófica. 

Así, por otro lado, cabe que determinemos la actividad propia que desempeña la 

filosofía, que aquí señalamos como problematización de saberes. En efecto, la actividad 

filosófica no consiste en dar respuestas o en generar saber/es sino en tomar un saber 

asumido y problematizarlo. A continuación, determinaremos qué saberes son los que 

problematiza la filosofía y qué es, en definitiva, problematizar un saber. El foco de 

nuestra acción filosófica, en un sentido docente, debe situarse en ciertos saberes 

concretos, a saber, aquellos que estén asumidos irreflexivamente por nuestro alumnado. 

Es lo más propio de razonamientos que nunca se hayan acercado a la reflexión filosófica 

asentar sus saberes de forma rígida y dogmática, esto es, construidos sin argumentos 

lógicos y más bien basados en creencias solidificadas por el hábito o la opinión. Este 

saber dogmático es el que la acción filosófica debe problematizar, para lo que 

mostraremos más abajo diversas herramientas para destaparlos. Lipman define muy 

acertadamente  a lo que queremos referirnos en este sentido, cuando afirma acerca de la 

                                                             
1 A partir de ahora referiré los pasajes de la obra de Lipman únicamente por la página a la que pertenece. 



filosofía que “se preocupa por clarificar significados, descubrir supuestos y 

presuposiciones, analizar conceptos y considerar la validez de procesos de 

razonamiento” (pág. 199) El saber dogmático es aquel que posee la forma de la 

identidad pura, es decir, de “algo es”, puesto que el propio argumento que se utiliza para 

justificar su existencia o validez es el propio saber, sin mayor profundización o 

reflexión sobre él.  

Sin embargo, la intención fundamental de la acción filosófica es la comprensión 

de que la identidad de algo sólo se establece cuando se diferencia de sí misma, es decir, 

cuando un saber deja de ser dogmático y deviene un saber reflexivo. Decimos que el 

saber reflexivo se da única y exclusivamente a través de la diferenciación de ese saber, 

en definitiva, mediante la reflexión y problematización del saber dogmático. Solo 

logramos acceder al significado de algo, es decir, a establecer este saber efectivo del que 

hablamos, cuando rompemos la unidad de algo consigo mismo. Y es que la unidad de 

algo consigo mismo es de por sí algo que no puede significar nada, y por lo tanto no 

podemos considerarlo como un saber propiamente dicho. Decir, A es A, es lo mismo 

que simplemente mentar A, en la identidad “A es A” no está presupuesto el ser de A 

sino que únicamente podemos hablar de que algo sea algo, es decir, de que A sea, 

cuando A sea B
2
. En este trabajo optamos por la visión platónica en la que se encuentra 

una relación entre lógica y ontología en la que ser es siempre ser algo, y ello implica 

dejar la morada de la unidad inmediata consigo mismo en la que se establece el saber 

dogmático o identidad pura. “La palabra algo la decimos siempre respecto de algo que 

es. Decirla sola, como desnuda y aislada de todo lo que es, es imposible, ¿no es así?” 

(Sofista, 237d) Más adelante se matiza: “Respecto de todo, siempre es necesario ponerse 

de acuerdo acerca del objeto mismo gracias a las definiciones, en vez de atenerse al 

nombre solo, sin su definición.” (Sofista, 218c4) Requerir una definición solo puede 

significar convertir el saber dogmático que apela a sí mismo como único valor, para 

exigir al saber una justificación, un qué de sí mismo. Y esto no puede resultarnos ajeno 

a nuestro propio proceder racional, pues nuestra lógica y lenguaje funciona a través de 

definiciones y desarrollos argumentales, los cuales son siempre la deslocalización de 

algo en otra cosa.  

                                                             
2 Fundamentamos tal reflexión en base a la obra de J.A. Negrete De la filosofía como dialéctica y 

analogía y al proceder metodológico dialéctico de Platón y Hegel. 



Queremos dar a entender que toda unidad de significado, es decir, todo saber, ha 

de dar cuenta de sí mismo, debe explicarse, y para ello debe salirse de una cierta unidad 

a priorística o de identidad inmediata, y reflejarse en un discurso racional. Y esto es lo 

que debe pedírsele a un alumno. Del mismo modo, esto pone de manifiesto el carácter 

propiamente interdisciplinar de la acción filosófica que siempre hace preguntas sobre 

otros temas. Esta transversalidad inherente al filosofar revela, dialécticamente, que la 

filosofía no tiene una materia propia, es decir, que no trata nunca de sí misma, porque 

ella misma es el tratar algo o el problematizar saberes. Lipman establece que en 

situaciones cotidianas, las discusiones no suelen implicar “la búsqueda de las 

presuposiciones subyacentes, o el análisis del significado de conceptos, o la búsqueda 

de definiciones claras que a veces caracterizan a las discusiones filosóficas.” (pág. 198) 

Y más en concreto refiere a cómo las discusiones religiosas por lo general “no exploran 

los fundamentos sobre los que se apoyan las creencias religiosas, mientras que una 

discusión filosófica no puede quedar satisfecha a menos que explorar sus propias 

presuposiciones” (pág. 198).  Asumir y aceptar estas consideraciones será fundamental 

para desarrollar la unidad didáctica que mostraré más abajo sobre metafísica. 

2.- La didáctica de la Acción Filosófica   

 

Plantearemos la puesta en práctica en términos generales de la acción filosófica 

en el aula desde estos tres puntos clave: La estructuración de las unidades didácticas en 

torno a meta-conceptos, la realización de la acción filosófica a través de la respuesta del 

alumno y por último, la acción filosófica como pregunta del alumno. 

 

2.1.- Meta-conceptos como guías del aprendizaje  

 

Para justificar esta primera idea en torno a los meta-conceptos, debemos volver a 

cómo esta problematización de la que hablamos guía necesariamente a un conocimiento 

cada vez más abstracto. Pues todo saber acerca del mundo genera inmediata y 

dialécticamente “el otro” de su saber, es decir, pone en cuestión su saber, duda de él y lo 

problematiza, y por ello tal lado exige ser conocido. En la existencia de esta paradoja 

sucede el movimiento de la reflexión y del pensamiento, que partiendo de 



conocimientos concretos, busca una sabiduría más abstracta. Para ello necesitaremos 

detectar y analizar cuáles son los contenidos de los que el propio alumno parte, pues 

desde ellos será el lugar en el que debe surgir la propia reflexión, esto es, no podemos 

olvidar que la filosofía no parte de conceptos abstractos y complejos, sino que los logra, 

accede a ellos a través de la reflexión. La idea es lograr que ese reflexionar se dé en el 

alumno, no insertar una cantidad determinada de términos, corrientes o nombres de 

personalidades que no accedan inmediatamente a su mundo.  

La razón de hacer de la filosofía una acción filosófica no es simplemente formal 

o estética, como deseo de una innovación por la innovación, sino una necesidad 

absolutamente exigida por ella misma, no puede ser, ni pretender ser, la filosofía una 

mera disciplina academicista y que reduce las dudas a respuestas. Por otro lado, es 

necesario partir de un claro objetivo que pondremos al alumnado, a saber: lograr una 

mayor capacidad de abstracción y reflexión. La abstracción siempre como resultado y 

nunca como presupuesto, pues justamente es algo que presupone necesariamente un 

camino y comienzo concretos. Para alcanzar este objetivo, que es uno de los cimientos 

de lo que denominamos aquí acción filosófica, se propondrán diversas metodologías 

activas al alumnado, así como métodos de evaluación más cooperativos que se alejen de 

la mera reproducción tradicional. La clave es comprender aquí que el pensamiento 

filosófico está estructurado en base a la forma de unidad/dualidad. Esta forma también 

puede ser expresada en estos términos: unidad/dualidad, analogía/síntesis, unidad 

abstracta/multiplicidad concreta, y es aquello que definirá tanto nuestras propuestas 

metodológicas, como las respuestas a tales metodologías. Como dice Juan Antonio 

Negrete “el pensamiento se ve enredado en aporías tire por donde tire, tanto si sigue los 

caminos de lo Uno y lo Mismo, como si sigue los de lo Múltiple y Diverso, o alguna 

mezcla de ambos” (Negrete, 2015, pág. 11). La conclusión de esta reflexión es la 

comprensión de la filosofía como dialéctica y como analogía al mismo tiempo.
3
 

Para concretar más diremos que, la tarea es mostrar a través de ciertas preguntas 

de carácter paradójico o problemático, cómo nuestro saber se estructura a través de 

meta-conceptos. Proponemos estos meta-conceptos en base a la afirmación de Lipman 

que deja entrever cómo “el marco mental filosófico es esencial como un antídoto contra 

                                                             
3 “La filosofía es dialéctica. No obstante no todos los caminos serían igual de buenos, sino que el 

pensamiento se vería obligado a reconocer una asimetría o inclinación en la naturaleza de las cosas, una 

analogía real” (Negrete, 2015, pág. 11) 



el dogmatismo científico” (pág. 201) Comprendiendo este marco mental como una 

suerte de red conceptual. Esto es, conceptos que sirven como eje vertebrador al proceder 

filosófico, es decir, las herramientas mismas de la propia filosofía, desde las que se 

piensa y problematiza los distintos saberes. Es tarea fundamental del docente hacer que 

el alumnado acceda a tales meta-conceptos de una forma lógica y deductiva. Estos 

meta-conceptos suelen estar rodeados por subconceptos, es decir, términos filosóficos 

que nos sirven como puentes para acceder plenamente al meta-concepto vertebrador.  

Así por ejemplo una cuestión problemática, pero que tiene un carácter ciertamente 

cotidiano podría ser: ¿Los colores de los objetos son propiedades suyos, o los adherimos 

nosotros con nuestra visión e interpretación posterior? Bajo esta pregunta subyace el 

meta-concepto de sujeto de conocimiento o de teoría del conocimiento tan 

fundamentales para acceder al saber filosófico. Como se ve, esta simple y cotidiana 

pregunta, tiene en cuenta el conocimiento previo del alumno
4
, su situación académica y 

sus propios intereses, y no la mera explicación de Descartes o a Kant y su opinión al 

respecto de la fundamentación de la epistemología. Otro ejemplo: ¿Cómo es posible que 

se pueda decir: nada, no-ser, muerte? En este momento encontraríamos un meta-

concepto subyacente que podría referir a la idea de los límites lógicos del lenguaje, 

como sentido, significado, logos….  

La idea con este tipo de ejercicio es ir como dice Lipman a “querer descubrir 

supuestos fundamentos” lo cual lo define como “pedir razones, intentar determinar la 

validez de las inferencias, construir argumentaciones, interpretar significados, clarificar 

conceptos” (pág. 340). La posible respuesta en el caso del primer ejemplo será optar por 

una de las dos opciones o proponer otra distinta, lo cual ya implica en el alumno realizar 

un acto de síntesis. Todo sintetizar presupone necesariamente la existencia de una 

multiplicidad de opciones que se postulan como idénticas a sí mismas, es decir, con 

cierta validez estructural. Pues bien, la filosofía debe separar esa supuesta identidad, 

para reflexionarla y más tarde, sintetizarla en una unidad de conocimiento superior o 

más complejo. Esta unidad es más compleja porque ha sido reflexionada, es decir, 

porque posee en sí misma la negación de lo presupuesto, admitido, asumido como cierto 

o dado. Así cumplimos con la forma o estructura unidad/multiplicidad que habíamos 

puesto al inicio como cimiento fundamental del pensamiento filosófico, ya que tanto la 

                                                             
4  Como comenta el propio Lipman “La discusión del aula debe comenzar con los intereses de los 

estudiantes” (Pág. 206) 



pregunta del profesor, como la respuesta del alumno la contienen. Insistir en que el 

lugar de la filosofía es siempre el lugar de lo diferente, lo negativo, como propia 

constitución de sí misma, es fundamental para poder enfrentar rigurosamente los 

diversos procesos de enseñanza y aprendizaje filosóficos. A lo que nos guía 

inmediatamente este carácter de la filosofía como mera acción, es que el alumnado 

deberá tomar partido en tal acción y desempeño filosófico, ya que no hay otra manera 

de comprender la filosofía, si somos coherentes con nosotros mismos, que como acción 

de filosofar.  

Expuesto este elemento sintetizador inherente a toda respuesta en una pregunta, 

creemos que lo ideal sería realizar una estructuración de todas las unidades didácticas de 

esta manera a través de meta-conceptos que sirvan como guías del propio aprendizaje. A 

continuación pasaremos a exponer los dos momentos en los que podemos hacer que al 

alumno acceda a esos conceptos que serán la clave y el fundamento de la acción 

filosófica: Como respuesta y como pregunta. 

 

2.2.- La acción filosófica como respuesta del alumno 

 

Ahora bien, ¿cómo alguien que nunca ha filosofado puede llegar a situarse 

correctamente en lo que comprendemos como acción propiamente filosófica? Antes de 

contestar esta pregunta debemos recuperar aquello que decíamos acerca de la 

problematización de saberes. Si la acción filosófica es el constante problematizar, poner 

en cuestión los saberes, decimos que ella propiamente no es un saber, sino una acción 

problematizante que hace posible saberes. Los hace posibles en tanto que los atraviesa 

de reflexión, es decir, en tanto que les exige una explicación y fundamentación de sí 

mismos, no quedando satisfecha con  una mera fórmula matemática o ley física. Del 

mismo modo que tampoco le basta con una afirmación simple sobre política, sobre 

razas, sexos o sobre moral. Con lo que la acción filosófica funciona como una 

reclamación lógica e intelectual ante sentencias que se dan por asumidas o saberes 

infundados, y no tanto por la modelación concreta de los contenidos u opiniones, sino 

por la forma y estructura de ellas. De este modo, si la filosofía es una exigencia a que 

un saber muestre las cartas que lo fundamentan, se desenmascare a sí mismo para que 

así pueda a llegar a ser algo más complejo y reflexionado, podemos concluir que esto es 



exactamente lo que debemos exigir al propio alumnado. Ya sea a través de que analicen 

la coherencia lógico-formal que cimenta un saber, como a vislumbrar las creencias y 

nociones implícitas que se deducen de sus propios argumentos. La forma inicial que 

planteamos y por lo tanto la más directa para alcanzar esto es a través de la pregunta del 

docente al alumno. La pregunta, o el cuestionar al alumnado es y debe ser el método 

principal para que ellos mismos lleven a cabo la acción filosófica, pues en cuánto ellos 

mismos hayan respondido a la pregunta, pueden tanto ellos como sus compañeros 

realizar preguntas acerca del por qué o del fundamento de sus argumentos, para así 

tratar de alcanzar los axiomas básicos sobre los que ha construido su propio pensar. Por 

otro lado, la cuestión acerca de si el docente debe intervenir o no en el procedimiento no 

es algo tajante, sino que a mi juicio, y en virtud de lo que aquí se sigue, el profesor debe 

acompañar a través de preguntas puntuales y concretas, de ser en cierta medida un 

ejemplo o modelo de racionalidad que muestre al alumnado cómo debe razonarse 

filosóficamente, esto es, como dice Lipman “el rol del profesor a través de la discusión 

es el de un cuestionador con talento” (pág. 194). Esto es a lo que la legislación vigente 

en España ha considerado, en cuanto al apartado metodológico, como la posición del 

profesorado como guía o facilitador del conocimiento. Sin embargo, el profesor no 

debe, una vez alcanzados los fundamentos o axiomas del argumento del alumno o de la 

clase, dar a conocer su opinión personal o corregir de manera injustificada tales 

axiomas, ya que se trata de operar con la máxima racionalidad posible. Lipman 

encuentra capital este punto para la didáctica filosófica: el rol del docente “no es el de 

cambiar las creencias de los niños, sino de ayudarles a encontrar razones mejores y más 

suficientes para creer en aquellas cosas en las que, después de la cuidadosa reflexión, 

ellos han elegido creer” (pág. 199). Puesto que aunque se alcanzaran ciertas opiniones 

inmorales o inconsistentes lógicamente, la clave es asumir plenamente la acción 

filosófica y hacer que el alumno las valore, y no tanto imponer irracional o 

ideológicamente ciertas posturas que el profesorado considere mejores. A través de unos 

ejercicios basados en preguntas —más o menos simples, enrevesados o contradictorios, 

pero siempre y en todo caso en términos y con conceptos concretos o cotidianos— 

podremos dilucidar cuál es el grado de reflexión en determinados momentos de su 

respuesta. Por un lado, si el momento de reflexión es anterior a la respuesta: resultará 

casi evidente el caso en el que un alumno haya respondido sin haber reflexionado en 

absoluto o poco grado su respuesta, pues delata de una manera inversamente 

proporcional que una respuesta a menos reflexionada mayor supuestos implícitos deja 



ver, y viceversa, a mayor reflexión menos supuestos implícitos y por lo tanto más 

profundidad. 

Por otro lado, si el momento de reflexión es durante la respuesta: la reflexión puede, 

como es natural, resultar de una duda, inseguridad o malestar por parte del alumno, y lo 

más probable es que toda reflexión ejercida mientras se está respondiendo sea delatora 

de una falta de opinión al respecto o de haberse precipitado en el comienzo de la 

respuesta. 

Sin embargo, ¿cómo podemos definir, como docentes, cuándo un alumno ha 

reflexionado “mucho” o “poco”?, si es que podemos referirnos en estos términos 

graduales en torno a la acción reflexiva. ¿Hay alguna manera de que el profesorado 

conozca y por tanto evalúe si una respuesta ha sido reflexionada o no? Lo que nosotros 

decimos es que no es tan importante que el profesor sea el encargado de determinar, 

como si de una escala se tratase, cuánto, cómo y en qué momento ha reflexionado el 

alumno. La propuesta rigurosa que se base en una acción filosófica debe poner el acento 

en que el propio alumno, una vez haya realizado su respuesta, escuche o lea los 

argumentos que ha respondido. Por lo tanto, se está tratando de que el alumno actúe 

como un filósofo con sus propios argumentos, es decir, que le exija a sus propias 

palabras el mismo nivel de rigor que se le exigían a textos o argumentos ajenos. El 

compromiso intelectual debe llegar a este límite, y de hecho, es el punto fundamental, 

pues todo conocimiento para ser tal, debe objetivarse, esto es, hacerse su otro a través de 

un discurso, pero para convertirse en un saber reflexionado, debe volver, es decir, ser 

reflejado especularmente por el alegato inicial de su respuesta. Podríamos, siguiendo a 

Lipman, encontrar varias formas de enfrentar y llevar a cabo este método:  

1.- Instando al alumno a que elija rápidamente, sin reflexionar demasiado entre 

dos o más opciones dado determinado problema moral o paradoja epistemológica o 

metafísica. Una vez elegido deberá o apuntar o decir en voz alta a la clase, tres pros y 

tres contras que le encuentra a la opción que ha elegido. La idea es que el profesor exija 

una honestidad total y que al final el alumno se comprometa a encontrar posibles errores 

o problemas a su elección. Así una vez expuestos los pros y contras, el profesor realiza 

la siguiente pregunta: ¿Volverías a escoger esa misma opción?
5
 La respuesta que dé el 

                                                             
5 Lipman propone la siguiente pregunta “¿Cómo lo sabes?” (pág. 219) A nuestro juicio, esta es una 

pregunta más simple que podría fomentar la reiteración de un saber dogmático.  



alumno es irrelevante pues el ejercicio reflexivo ya se está realizando y el alumno está 

recibiendo de nuevo, especularmente una información mucho más profunda y 

reflexionada por él mismo —y no por un manual o profesor. En palabras de Lipman, 

debemos ayudar a “clarificar lo que el alumno ha dicho […] o ayudar a que el niño 

reformule ciertos comentarios que necesitan clarificación” (Pág. 208). 

2.- Dar tiempo para que piensen todas las opciones posibles intentando encontrar 

al menos dos cosas positivas y dos cosas negativas de cada una y escogiendo finalmente 

una. En ese caso, el alumno habrá realizado una reflexión previa a la respuesta con lo 

que ya se habría cumplido la primera mediación reflexiva, quedando a continuación la 

reabsorción desde su otro. Un alumno que haya escogido la opción A defenderá con sus 

argumentos a favor el porqué de su elección, para que luego otro alumno que haya 

escogido B le exponga los argumentos en contra que debió redactar acerca de A. El 

primer alumno deberá escuchar y si considera necesario retirarse o no de la discusión y 

optar por la otra opción B. Lipman complementa esta forma de acceder al conocimiento 

del alumnado mediante la explicación del docente del propio punto de vista del alumno, 

si se dieran dificultades profundas de argumentación (Pág. 209). 

Con ambas opciones hemos encontrado la forma efectiva de que el alumno 

reflexione doblemente, a saber, sobre qué respuesta escoger y sobre cómo ha sido su 

propio responder. Por ello se logra no solo que el alumnado haya ganado una 

competencia concreta para elegir, sino algo más relevante, que repiense sus posturas, 

que vea su propio punto de partida con lo que habrá alcanzado un saber más complejo 

tras haber problematizado su primer saber más inmediato. 

 

2.3.- La acción filosófica como pregunta del alumno 

 

Tras comprender la acción filosófica como el proceso por el que el alumno 

responde a cuestiones planteadas por el profesor, lo cual revela tanto el punto de partida 

implícito del alumno como los meta-conceptos que vertebra la unidad en cuestión, es 

necesario que accedamos a la acción propiamente filosófica que debe llevar a cabo el 

alumnado. Esta acción consistirá en hacer que el alumno pregunte tanto a sí mismo 

como a sus compañeros de clase, de manera reflexionada y concreta. ¿Por qué 

entendemos el acto de realizar preguntas como fundamentalmente filosófico? Pues bien, 



la respuesta se debe guiar a través de los dos caracteres que dábamos inicialmente a la 

acción filosófica, como una que no se basa en la creación de productos distintos de la 

propia acción y cuya actividad se fundamentaba en deshacer saberes dogmáticos e 

irreflexivos. Así, el mecanismo que caracteriza esta acción filosófica es la pregunta, por 

eso proponíamos en un primer momento una pregunta hecha por el docente que otorgara 

al alumno los conceptos, para que él pudiera a continuación ejercer la pregunta por sí 

mismo. La pregunta así, por un lado, no genera nada, es decir, la pregunta filosófica no 

se realiza en busca de respuestas concretas, porque a la respuesta recibida, volverá a 

darse su consecuente cuestionamiento. Por otro lado, la pregunta es el método, en un 

sentido dialéctico, por el que un saber dogmático, sustancial y rígido, basado en la 

identidad pura de un saber, es exigido para justificarse, por lo que debe diluirse la 

rigidez del dogma y establecerse argumentos racionales. 

 Lograr que el alumnado pregunte es el reto que debe afrontarse el docente para 

la materia de Filosofía
6
, pues esto significará un acercamiento a nuestra disciplina de 

una manera más profunda y propiamente como lo hace el filósofo. Por ello, decimos 

aquí, que cuando el alumno pregunta se comporta y razona como un filósofo, lo cual 

tiene más peso a la hora de entender la docencia que la mera exigencia de conocer unos 

contenidos ajenos a su experiencia. Del mismo modo, cuando el alumno pregunta utiliza 

sus propios conceptos, esto es, su propia red conceptual para entender el mundo y los 

involucra en la red de conceptos dados, para autónomamente tomar él mismo el control 

de su propio aprendizaje. El motor del proceso de enseñanza-aprendizaje se traslada 

pues del lado del docente como figura magistral enfrentada a un alumno pasivo, al 

propio estudiante que debe exigirse a sí mismo la responsabilidad de realizar 

correctamente las preguntas. Esta autonomía lograda por el alumnado tendrá fuertes 

implicaciones a la hora de comprender los conceptos que él docente presentó en las 

sesiones anteriores, puesto que el mismo estudiante profundizará en ellos, los tomará en 

su lenguaje y, en conclusión, actuará filosóficamente.  

 Ahora bien, la clave de que el alumno pregunte la hallamos concretamente en 

dos momentos: en primer lugar, la pregunta filosófica actúa cuando el alumno pregunta 

a sus compañeros tomando una posición socrática-dialéctica, esto es, cuestionando los 
                                                             
6
 “Cuando los profesores tienen la habilidad de cultivar el pensamiento de sus propios estudiantes a través 

de su propio cuestionamiento, el resultado final son niños que pueden pensar por sí mismos cualquier 

aspecto de su propia experiencia” (pág. 183) 



argumentos que ha establecido uno de sus compañeros. En segundo lugar, cuando a 

través de actividades dinámicas propuestas en el aula, el alumno adopta el rol de 

docente, es decir, estableciendo preguntas en modo cuestionario. Ambas maneras de 

preguntar tienen como objetivo hacer que su propio saber o a aquel a quien preguntan 

pase de ser un saber dogmático en el que A es A, a constituirse como un saber reflexivo 

en el que A sea B, es decir, que sea propiamente algo. Matthew Lipman comprende, en 

este sentido, que una “buena clase” es aquella “en la que los estudiantes se involucran 

en una animada discusión que trata de una u otra cosa” (pág. 192) es decir, el peso del 

preguntar será esencial en una didáctica basada en la acción filosófica. La puesta en 

práctica de la acción filosófica como pregunta del alumnado se mostrará explícitamente 

en la actividad propuesta más abajo. 

 

3.- La Metafísica como Unidad Didáctica para la puesta en 

práctica de la Acción Filosófica 
 

3.1.- Exposición de la Unidad didáctica 

 

Así pues para poder llevar a cabo toda esta serie de apuntaciones considero que 

la unidad didáctica idónea para tratarlas es aquella que refiere al bloque IV del currículo 

oficial de 1º de bachillerato, sobre el estudio de la realidad. Este bloque de contenidos 

pretende enfrentarse a los aspectos fundamentales de la metafísica. 

A la hora de enfrentar la rama filosófica de la metafísica es conveniente que el 

docente muestre con la máxima claridad posible los temas y problemas a tratar. Y es 

justamente en esta disciplina donde más concisión se le exige al docente por el gran 

grado de abstracción que precisa sus conceptos y sus razonamientos. Para ello 

estableceremos, en base a lo explicado más arriba, dos meta-conceptos vertebradores, 

para la explicación profunda y sistemática del saber metafísico. Estos dos meta-

conceptos deben ser planteados no como a prioris de la reflexión, esto es, no como 

puntos de partida sobre los que comenzar el recorrido, puesto que postularlos de este 

modo los dejaría sin fundamento o explicación quedando en un lugar meramente teórico 



para el alumnado. De esta manera se propone que el concepto vertebrador sea algo que 

el estudiante adquiera tras la reflexión pertinente realizada por el profesor, el cual 

deberá dejar patente desde un principio la necesidad lógica y racional del surgimiento 

de los problemas metafísicos. Planteamos pues los siguientes meta-conceptos: sustancia 

y ser. Si el alumno es capaz de comprenderlos de manera profunda, es decir, no 

únicamente como términos aislados de un razonamiento, sino como resultados de un 

proceso de pensamiento necesarios lógicamente, conseguiremos un aprendizaje 

realmente significativo en esta área. 

La cuestión metafísica pues no debe plantearse, a mí juicio, como una pregunta 

por el Ser, puesto que éste ya es un concepto filosófico que tiene que construirse, y más 

bien debe mostrarse a esta disciplina como una actividad racional que busca comprender 

toda la realidad, reuniendo lo diferente en conceptos idénticos hasta lograr acceder al 

concepto mismo de lo idéntico, es decir, algo que reúna en sí mismo la totalidad de las 

diferencias y esté por así decirlo, participando de todas y cada una de las diferencias. 

Este elemento común, sea lo que sea, debe mostrarse como una construcción racional 

natural, es decir, al que se llega de forma lógica y deductiva, pues si se plantea como un 

concepto surgido del docente o tomado del libro, el alumno no logrará acceder a él. 

Conviene para ello comenzar con una breve introducción la cual versará en este 

caso sobre una reflexión llevada a cabo por Castoriadis en Figuras de lo pensable en 

relación a cómo Freud tematiza el origen del odio. En este texto Castoriadis expone 

brevemente el concepto de mónada psíquica como aquella condición que tiene el feto 

en el vientre materno de unión absoluta con su otredad, “la clausura en sí mismo del 

núcleo psíquico en las vertientes de la representación, el afecto y el deseo” (Castoriadis, 

1999, pág. 180). Es pues en el momento concreto del nacimiento donde se dará la 

distinción entre un yo real y un yo ideal cuya relación siempre será disonante. El yo real 

ha nacido y se ha distanciado de su mundo y por ende, se odia a sí mismo, porque 

comprende un yo ideal, aquella mónada psíquica que se armonizaba al completo con su 

mundo. Es pues que el desarrollo vital del yo real no será otro que el de encontrar un 

sentido que reúna aquello que perdió al nacer, es decir, buscará reconciliarse consigo 

mismo y con el mundo. Castoriadis expone que comprendemos como sentido aquella 

clausura inicial, y así “lo que en adelante el núcleo de la psique comprenderá o 

considerará como sentido es este estado unitario, en el que sujeto y objeto son idénticos 

y en el que representación, afecto y deseo son una y la misma cosa. Este es el sentido 



que la psique buscará siempre, que jamás podrá alcanzarse en el mundo real” 

(Castoriadis, 1999, pág. 180).  Nosotros no queremos entrar demasiado aquí en las 

consideraciones psicológicas que trata a continuación Castoriadis, sino que a través de 

esta pequeña introducción buscaremos establecer en el alumnado la necesidad inherente 

al propio ser humano de búsqueda de sentido como momento reunidor de lo opuesto.  

Es pues en este momento cuando deberemos introducir el concepto de logos, el 

cual como sabemos tiene numerosas acepciones, pero en un sentido más primitivo 

puede entenderse como la acción de reunir varios elementos en uno solo, como un ramo 

de flores que toma bajo su concepto único la multiplicidad de cada flor. Es el logos
7
, la 

razón, la que actúa reuniendo la diversidad bajo unidades abstractas, y ello puede 

comprenderse a través del mismo lenguaje, en como la propia lógica es la que nos ayuda 

a saber que varios predicados dichos sobre Pedro, refieren al mismo sujeto Pedro, etc. 

Ahora bien, este rodeo conceptual resulta absolutamente necesario para comprender el 

punto al que queremos llegar, y es que la disciplina metafísica es aquella que se basa en 

la propia acción de la razón uniendo todo aquello múltiple hasta encontrar un único 

concepto que, desde sí mismo como algo completado absolutamente, pueda dar cuenta 

de toda la multiplicidad de la realidad. Esa es la tarea de la metafísica: abstraer 

conceptualmente la multiplicidad en pos de un único concepto que reúna y dé sentido a 

toda la realidad. A la hora de postular esta tesis principal, debemos proseguir con la 

deducción mostrando los problemas que la metafísica descubre en su progreso hasta ese 

concepto unitario y cómo los intenta superar racionalmente. Así podemos encontrar 

fundamentalmente dos problemas, a saber: 1.- El problema de la unidad/multiplicidad, y 

2.- El problema de la causalidad.  

 

El problema de la unidad/multiplicidad 

¿Qué significa y por qué tiene relevancia el problema de la 

unidad/multiplicidad? Cuando el proceso de razonamiento metafísico se ve en busca de 

ese único concepto que vertebre y fundamente la realidad, necesariamente se pregunta, 

si los conceptos que va adquiriendo en tal progreso ascendente son únicos o son 

                                                             
7
 Comprendemos el concepto logos desde su punto de vista etimológico. Como Ezquerra expone en El 

espejo de Dionisio “El verbo griego que corresponde al sustantivo lógos es légo. Con él se designaba en 

la antigua Grecia la acción de recolectar, reunir, juntar” (Ezquerra, 2017, pág. 23).  



múltiples. Por ejemplo: el concepto de orquesta es único, y reúne bajo sí mismo la 

multiplicidad de todo aquello que la compone: músicos, director, instrumentos, la 

música en sí, etc. Por lo tanto, podríamos preguntarnos ¿qué es la orquesta? ¿Una cosa 

invariable que simplifica y por lo tanto abstrae la diversidad bajo sí misma? O por el 

contrario ¿es la multiplicidad de todo aquello que lo compone? Ambas preguntas
8
 

contienen la problemática que le genera su opuesto, ya que el hecho de comprenderlo 

como una única unidad permitirá identificarla y determinarla como algo concreto que 

es, aunque elimina sus matices y detalles. Y por otro lado, comprenderlo como la mera 

multiplicidad nos deja sin ese “suelo” conceptual que nos permite identificarla como 

una única cosa distinta de otra. Este ejemplo no ocurre únicamente con conceptos como 

“orquesta” sino que se reduce hasta los mismos objetos que creemos concretos: pues 

todo objeto puede ser considerado como “uno” y al mismo tiempo como “múltiple”.  

Este problema que evidencia que estamos en un discurso metafísico u 

ontológico, guía directamente a una cuestión absolutamente fundamental la cual nos 

acerca cada vez más al concepto de sustancia que queríamos mostrar al alumnado. Esa 

cuestión fundamental es la de la identidad. Esta identidad puede tratarse de una manera 

diacrónica y de otra sincrónica: la identidad diacrónica se preguntará por aquello que 

hace que algo sea ese algo y no otra cosa a través del paso del tiempo, mientras que la 

identidad sincrónica hace referencia a aquello que determina algo como ese algo en un 

tiempo o momento concreto de su historia. Al postular esta problemática pueden dar 

lugar a ejemplos cotidianos y simples pero no por ello de poco calado para el estudiante, 

por ejemplo preguntando para la identidad diacrónica ¿Cómo sabemos que somos 

nosotros los que salimos en una foto de bebés?, y para la identidad sincrónica ¿cómo 

sabemos que somos nosotros aquello que se nos refleja en un espejo cuando lo 

miramos? Esta serie de cuestiones hacen referencia a que si es cierto que existe tal 

identidad en sus dos modalidades, significa que hay algo que se mantiene con respecto 

al cambio, es decir, algo que aunque haya cierta multiplicidad variante se pueda hablar 

de una cosa concreta. Esa idea de que hay algo que se mantiene bajo los cambios se ha 

                                                             
8 Nos basamos en la reflexión de Platón en el Parménides por el que la pregunta por el ser, desplaza lo 

que es de su ser mismo. (Parménides, 142e6-143a). 



llamado a lo largo de la historia de la filosofía la sustancia
9
 de un objeto o de la 

realidad. Hemos logrado así deducir poco a poco, a través de ejemplos concretos y 

siempre con una necesidad lógica, el primero de los meta-conceptos de esta unidad 

didáctica, —sustancia— que tanto peso tiene para el discurso metafísico.  

 

El problema de la Causalidad 

Por otro lado, encontramos que la Metafísica al intentar hallar ese fundamento 

último que reúna bajo sí toda la multiplicidad existente, se topa con el problema de 

comprender ese fundamento como aquello que causó toda la multiplicidad. Esto es, 

como en un árbol genealógico, en el que entendemos cada ancestro nuestro como aquel 

que nos engendró, la metafísica busca encontrar el primer ancestro en términos 

absolutos que dio lugar a la realidad que tenemos actualmente. Esta pregunta busca por 

lo tanto un principio incondicionado y por lo tanto, incausado, pues si este estuviera 

también causado por algo, es decir, si tuviera un ancestro del que surgiera, entonces no 

sería el primer fundamento. Luego la búsqueda del fundamento, entendido como 

primera causa, busca la máxima abstracción posible tras la que no haya nada más. A 

través de la historia de la filosofía a esta primera causa se le ha denominado Dios, o 

también podríamos entenderlo en un sentido más inmanente, como el Ser
10

.  

Dios o el Ser son los conceptos límites, a partir de los cuales la propia razón no 

puede pretender encontrar algo diferente de ellos mismos, pues son la misma condición 

que posibilita la existencia de la multiplicidad. El problema que se deduce de la 

extracción de estos dos conceptos es saber si ellos mismos existen como algo concreto o 

son meras suposiciones de las cosas, como su misma condición de posibilidad.  

Finalmente, hemos logrado extraer de manera lógica y deductiva el segundo 

meta-concepto que guía nuestra unidad didáctica, ser o Dios, como elemento 

vertebrador de un discurso metafísico. Así también han aparecido diversos 

                                                             
9 Más en concreto manejo la terminología aristotélica dispuesta en Metafísica donde se comprende 

sustancia como: “Las partes que están presentes en tales cosas, delimitándolas y marcando su 

individualidad, y cuya destrucción implica la destrucción del conjunto” (Metafísica, V,8, 1017b-18).  

10
 En este punto comprendemos la noción de Dios o Ser, desde el concepto spinoziano de Dios, a saber, 

como causa sui, como “aquello cuya esencia implica la existencia, o, lo que es lo mismo, aquello cuya 

naturaleza sólo puede concebirse como existente” (Ética, I, Def. I)  



subconceptos claves que servirán para poder profundizar en la reflexión sobre la 

realidad a la par que ejecutar una acción filosófica más efectiva como han sido: unidad, 

multiplicidad, identidad o causalidad.  

 

 

3.2.- Puesta en práctica de la unidad en forma de acción filosófica: la 

Pirámide 

 

En este momento y para finalizar mostrar cómo esa idea de sustancia va 

ascendiendo desde los objetos concretos hasta la tendencia a encontrar una única 

sustancia que reúna bajo sí toda la multiplicidad. Se propone el siguiente esquema en 

forma piramidal para explicar esta tendencia ascendente de la razón en busca de un 

único concepto sustancial:  

 

 

 

 

 

 

    

 

 

 

Esta pirámide está dividida en cuatro estamentos como puede observarse: 

1.- Los objetos son aquellos entes cuyo nivel de concreción es máxima, tratamos de que 

no engloben dentro de ellos mismos más que un solo individuo y que, por lo tanto, se 



determinen y definan a través de su diferencia absoluta con el resto: por ejemplo, esta 

mesa de mi escritorio, Mi padre Luis, el perro de mi amiga Laura, etc.  

2.- A la actividad racional no le basta con hacer uso únicamente con objetos concretos, 

sino que busca lo que tienen en común varios de ellos y lo reúne en conceptos de mayor 

abstracción. Así el segundo estamento representa el espectro conceptual que reúne en 

torno a sí mismo los objetos concretos. Por ejemplo: animal, ser humano, biblioteca, 

etc. Supone un nivel mayor de universalización pero siguen en nivel ciertamente 

concreto. 

3.- El estamento de las ideas hace relación a aquellos términos de los que nos valemos 

para explicar la realidad física o ya existente desde ella misma, es decir, sería el límite 

lógico del lenguaje o de la realidad que conocemos. Son meta-conceptos, o ideas que 

engloban conceptos concretos. Por ejemplo: Naturaleza, cultura, lógica, realidad, 

mundo, Yo, etc. Este estamento es el mayor grado de abstracción que poseemos dentro 

de los límites de la realidad física o lógica, y es un momento fundamental en el 

razonamiento filosófico.  

4.- Llegados al último estamento de la pirámide, cabe preguntarse por la función que 

cumple este, puesto que implicará aquel concepto último que reúna bajo sí mismo a 

todos los demás. Es el lugar del término metafísico por excelencia: Ser o Dios, como 

límite absoluto de cualquier explicación racional del mundo. Este límite no es igual que 

el estamento anterior, el de las Ideas, puesto que aquel se hacía desde el mundo para el 

mundo, mientras que éste debe salirse del mundo y hacerse desde un plano meta-físico, 

esto es, más allá de lo físico, de lo lógico. Es el punto final al que debemos guiar al 

alumnado para así poder exponer en otras sesiones las visiones de los autores de la 

Historia de la Filosofía acerca del concepto Ser o Dios como eje fundamental.  

Ahora bien, deberemos explicar un punto más para clarificar la pirámide, pues si 

analizamos más en profundidad veremos que no es del todo simple para el alumnado 

este tipo de exposiciones. Es clave dar a entender por qué saltamos de estamento en 

estamento, es decir, qué nos lleva a dejar uno y pasar al otro. Pues bien, una manera 

relativamente sencilla para mostrarlo es dejar claro que una vez postulado el estamento 

de los objetos el filósofo se pregunta: ¿Qué tienen en común este y aquel objeto? Esta 

pregunta no es simplemente una curiosidad filosófica o académica de carácter 

puramente abstracto, sino una actitud misma de la razón, puesto que es su propia 



manera de actuar. La actividad racional no puede dejar algo sin ordenar, clasificar, 

preguntar qué reúne tal objeto, en que se diferencia con aquel otro etc. Por lo que, una 

vez realizada esa pregunta, saltaremos inmediatamente a un estamento superior, el de 

los conceptos, ya que “aquello que tiene en común este y aquel objeto, será un 

concepto”. Del mismo modo ocurre cuando alcanzamos este estamento, el de los 

conceptos, surgirá la pregunta “¿Qué tienen en común este y aquel concepto”, pues 

bien, su respuesta será una Idea, por ejemplo: Que son lógicamente posibles, o que están 

en la realidad. Y por último, surgirá el mismo proceso con el tercer estamento, el de las 

Ideas, llevándonos a preguntar: “¿Qué tienen en común esta y aquel idea?” Guiándonos 

inequívocamente a una respuesta única de carácter metafísico, a saber, el Ser o Dios. 

Esta última respuesta significará, como decíamos el límite mismo de nuestra capacidad 

de pensar lo real desde otro plano que no es el propiamente real, sino que lo trasciende a 

través de la abstracción.  

Por último, antes de concluir deberemos dar a entender al alumnado que el 

ascenso en la pirámide se lleva a cabo por el uso de la razón misma en busca de un 

único concepto único: la sustancia pura sin ningún tipo de accidente. Así, el escalado en 

la pirámide irá dejando de lado tras de sí la accidentalidad característica de los objetos 

concretos, puesto que para que algo pueda ser un objeto determinado y distinto de otro 

debe poseer propiedades que le diferencien absolutamente de ese otro. Esas propiedades 

son sus accidentes, que le permiten ser único y así tener el mínimo grado de abstracción. 

Sin embargo cuando vamos obteniendo más abstracción, generalizamos mediante los 

conceptos o las ideas por lo que perdemos accidentalidad y ganamos sustancialidad: así 

el concepto los animales no sabemos concretamente a qué animal nos referimos, cómo 

es, de qué tamaño o qué raza es, perdiendo los datos empíricos necesarios para la 

determinación. Pero por otro lado abarcamos más entes y nuestro concepto tendrá más 

fuerza y solidez racional. Para ejemplificar esta relación inversamente proporcional 

trataremos de exponerla con esta especie de fórmula simple: 

+ Accidentalidad= — Sustancialidad [Objetos] 

— Accidentalidad= + Sustancialidad [Conceptos, Ideas, Ser] 

De esta explicación deberían surgir posteriormente reflexiones en base a la 

existencia real o no de los objetos concretos como pura accidentalidad o del Ser como 

pura sustancialidad. Pues, si la única información que poseemos de objeto es meramente 



accidental sin ningún sostén sólido, tendería a difuminarse nuestro conocimiento sobre 

él, y de la misma manera si todo fuera puramente sustancial no podríamos decir 

realmente cómo es, o de qué estamos hablando. 

La exposición piramidal ha tomado forma a partir del fragmento de República de 

Platón VI, 509d-511e, en el cual se muestran una serie de meta-conceptos que dejan ver 

cómo la razón va progresivamente alcanzando estancias de mayor realidad, a la par que 

deja de lado lo aparente, es la Analogía de la línea segmentada.  

 

 

Así en la Analogía de la línea encontramos cuatro segmentos diferenciados que 

hacen referencia a los grados de realidad: En el extremo izquierdo se encuentra 

tematizado lo aparente como lo no reflexionado, es decir, como lo que se aparece más 

inmediatamente a la conciencia pero que por ello mismo es lo falso por carecer de 

solidez racional, denominado eikasia o imaginación. Por otro lado, en el otro extremo se 

expone lo real como aquella esencia inmutable matemática que se deduce lógicamente 

de una reflexión sobre lo inmediatamente dado, y que haría referencia a la noesis o 

intuición intelectual en base a la dialéctica. La pistis y la dianoia serían los momentos 

intermedios que simbolizan el movimiento cognoscitivo de la razón hacia una mayor 

realidad, siendo la pistis un conocimiento sensible que estudiaría la física, y la dianoia 

una racionalidad discursiva semejante al conocimiento matemático. 

  

Somos conscientes de esta problemática que supone la postulación de un puro 

ser como algo indeterminado o incondicionado, pues, según nuestra exposición ello 

haría referencia a la identidad pura consigo misma sobre la que no podría predicarse 

nada, y sobre la que no cabría ciencia alguna. Sin embargo, debemos insistir en cómo la 

razón aun sabiéndose limitada, desea de manera incondicional la unidad racional 

indeterminada, pues ese es su proceder mismo. En cierto sentido, en este trabajo no se 



van a exponer las posibles contradicciones a las que podríamos exponernos, tales como 

que el puro ser es lo mismo que el no ser y viceversa, pues lo consideramos inapropiado 

para este momento expositivo, así como para el nivel de primero de Bachillerato para el 

que estamos diseñando esta unidad didáctica. 

 

3.3.- Actividad práctica de la acción filosófica a través de la Pirámide 

 

A continuación propondré la siguiente actividad con respecto a la explicación 

basada en la pirámide sobre la metafísica. Dicha actividad será la puesta en práctica más 

profunda de la acción filosófica y es expresión de lo que más arriba tratábamos acerca 

del alumno como realizador de preguntas. El desarrollo de la actividad consta de cinco 

momentos: 

1er momento: Los alumnos deberán formular dos preguntas con la estructura “¿qué 

tiene en común?” Para su consiguiente comparación de dos elementos del mismo 

estamento.  

Por ejemplo: ¿Qué tienen en común el ser humano y los animales?  

2º momento: Cada alumno deberá a continuación responder a las dos preguntas que él 

mismo ha realizado, respondiendo a lo siguiente: 

a.- ¿Cuál sería la sustancia de ambos elementos? 

Ambos son seres vivos que se reproducen, se alimentan y mueren. 

b.- ¿Cuáles son los accidentes de esa sustancia y que permite diferenciar a los 

elementos? 

La razón sería el elemento diferenciador del ser humano respecto del animal, lo cual 

haría referencia a su accidentalidad. 

c.- ¿En qué estamento de la pirámide están situados dichos elementos?  

Estarían situados en el estamento de los conceptos. 

d.- Justifica la respuesta c 



El estamento de los conceptos engloba a los objetos dentro de sí mismo, con lo que 

supondría un grado mayor de generalización respecto de los individuos concretos que 

se representan en el primer estamento. Por lo tanto ese mayor grado de abstracción 

implica una pérdida de accidentalidad, es decir, de determinación concreta, pero al 

mismo tiempo gana en sustancialidad y solidez racional, pues los conceptos son 

capaces de reunir bajo ellos mismos la multiplicidad como era la acción propia de la 

metafísica.  

3º momento: Una vez respondidas estas cuestiones a las preguntas realizadas por él 

mismo, entregará su hoja de preguntas al compañero de la derecha para que éste las 

responda. Así cada alumno deberá responder a sus propias preguntas y a las preguntas 

de su compañero próximo. 

4º momento: El momento final será la evaluación de la actividad por parte de los 

propios alumnos. De tal manera que cada uno deberá comparar las respuestas 

sobre sus preguntas con las respuestas del otro compañero sobre sus mismas 

preguntas, y calificándolo sobre 4 puntos [1 punto por pregunta]. 

5º momento: Podemos incluir un quinto momento en la actividad que sería la puesta en 

común de cada alumno dando su opinión acerca de cómo ha respondido su compañero a 

sus preguntas, justificando la nota que le ha puesto, así como añadiendo las correcciones 

que considere necesarias. 

Concluimos diciendo que el desarrollo de esta actividad supone la puesta en 

práctica de lo que hemos denominado aquí acción filosófica. En efecto, si realizamos en 

el aula la actividad relacionada con la exposición de la pirámide estamos fomentando al 

estudiante a que, en primer lugar responda a preguntas que llevan implícitos conceptos 

filosóficos y en segundo lugar, y más fundamental, que sean ellos los realicen estas 

preguntas. La acción filosófica en este punto es doble puesto que las preguntas que se 

realizan son respondidas por el mismo alumno que las propone, generándose una 

autoridad sobre sí mismo y así una acción autónoma profunda cuya finalidad es alcanzar 

un saber reflexivo. Y en segundo lugar porque debe responder ante otro alumno como si 

este fuera un docente lo cual genera una manera de comprender el aula basada en una 

cierta comunidad de investigación como propone Lipman. 

 



4.- La posición del docente en la Acción Filosófica   
 

Hemos apuntado hasta ahora diversas maneras de tratar la acción filosófica: a 

través de preguntas del docente al alumno, del alumno al alumno, ejemplificado con la 

actividad de la pirámide. Sin embargo, se plantea cómo debe abordar el docente estas 

situaciones, es decir, cuál debe ser su forma de enfrentar sus exposiciones y que 

metodologías utilizar. En primer lugar, resulta fundamental que el docente asuma la idea 

de acción filosófica que aquí venimos definiendo, y asumirla quiere decir que debe 

estructurar sus unidades didácticas en base a meta-conceptos. La manera de llevar al 

aula estos meta-conceptos debe ser en una primera instancia a través de la clase 

magistral. Comprendemos la necesidad que se nos exige como docentes de innovar 

mediante actividades dinámicas y lúdicas para que el alumno pueda sentirse más 

motivado, sin embargo, estas actividades están a nuestro juicio, vacías de significado si 

no disponemos de una estructuración de la unidad didáctica clara y concisa. Para ello 

justificamos la clase magistral como mecanismo docente ya que es la manera en la que 

el profesor establecerá un modelo de actuar y de pensar propiamente filosófico, a través 

de cuestionamientos, paradojas
11

 y contradicciones. La clase magistral
12

 tendrá la 

máxima significación en nuestra metodología para el momento de la acción filosófica 

que consistía en la capacidad de responder preguntas del alumno. Así el docente será el 

guía del proceso cognitivo, sin embargo, nunca de manera irreflexiva, sino deducida 

racionalmente por pasos simples para facilitar el seguimiento de todo el alumnado.  

Una vez el docente haya proporcionado los meta-conceptos sobre los que se 

sustenta la unidad didáctica —por ejemplo en el caso de la unidad de metafísica 

sustancia y ser, y los subconceptos de identidad, causalidad, unidad o multiplicidad—

el docente debe ser consciente de la falta de capacidad de abstracción del alumnado, que 

le impide poder siquiera configurarse una idea de lo que es la identidad, por eso trabajar 

esta rama de la filosofía es realmente el punto fundamental. Hacemos nuestras las 

palabras de Heidegger en  ¿Qué es metafísica? “La filosofía, esto es, lo que así 

                                                             
11 Para plantear este tipo de metodologías me baso fundamentalmente en el capítulo de Lipman Dirigir 

una discusión filosófica. (pág. 193) 

12 Nos basamos en la posición que toma Carlos Fernández Liria en Escuela o barbarie acerca del docente 

como poseedor de conocimiento y transmisor de él. Sin embargo, creemos que esto es una situación 

inicial que debe guiar a un modelo cooperativo o grupal. 



llamamos, consiste en poner en marcha la metafísica, a cuyo través la filosofía llega 

hasta sí misma y a sus tareas expresas” (Heidegger, 2006, pág. 43). Esto se deja ver a 

nuestro juicio a través de nuestra propuesta de corte platónico que entiende la metafísica 

como dialéctica. Consideramos así la dialéctica platónica como un método esencial a la 

hora de transmitir el saber metafísico por su aplicación didáctica, sencillez interpretativa 

y al mismo tiempo profundidad y rigor. Esta es nuestra tesis: La problematización de 

saberes dogmáticos provoca que se pierdan fuertes cimientos del alumnado. Esta 

pérdida de la “pureza” en la que se establece la mera identidad irreflexiva de algo 

consigo mismo significa una dura pérdida para la razón, de solidez y confianza en sí 

misma, porque al principio no concibe el argumento como algo válido, sino que siente 

la dura pérdida de lo que antes creía absolutamente verdadero. La idea es que el alumno 

vea lo positivo en la didáctica de la dialéctica, es decir, que se comprenda que “El punto 

es concebir lo otro, lo externo, como prerrequisito dialéctico del yo y centrar el interés 

de la relación como dominio del mundo y génesis de la persona” (Oviedo, 2009, pág. 4) 

y vea cómo únicamente a través de la argumentación, es decir, a través de la disolución 

de toda unidad irreflexiva debe reflexionarse, lo cual es aquí entendido como una 

racionalización. Compartimos la visión de Lipman a la hora de comprender la discusión 

y proceder filosófico como un “movimiento hacia delante” (pág. 240),  es decir como 

algo acumulativo y progresivo. Esto es la acción filosófica, y el lugar donde se muestra 

esta manera dialéctica de avanzar o de moverse de la razón es en la disciplina 

metafísica. Pues esta es prueba, en el sentido platónico que aquí defendemos, del avance 

didáctico que la razón lleva consigo mismo, al comprender que debe avanzar en su nivel 

de abstracción si desea comprender la realidad en su conjunto.  

Queremos poner en práctica la mediación reflexiva como fundamento real y 

consistente del saber que tengan nuestros alumnos. Atacando al saber irreflexivo, 

inmediato, se ataca al mismo tiempo la reproducción y el saber memorístico que tanto 

aflora en nuestro sistema actual educativo. La principal estrategia no será así establecer 

actividades lúdicas per se, esto es, con cierto valor intrínseco que se le presupone por el 

mero hecho de utilizarse en el aula. La ludificación o gamificación de la educación tiene 

sentido solo como herramienta a posteriori, es decir, como una que fortifica el proceso 

de enseñanza-aprendizaje pero nunca un presupuesto injustificado desde el que partir. Y 

esto lo argumentamos no tanto como una mera crítica al proceder como algo 

disfuncional, sino que es resultado de un axioma básico de nuestra manera de entender 



la educación, a saber: como una que se funde coherentemente en la mediación reflexiva 

tanto de la actividad que lleve el alumno, como de la propia metodología misma. 

Lipman comprende en este sentido que el docente debe “aparecer ante la clase como 

alguien que se cuestiona y que está interesado en estimular y facilitar la discusión” (Pág. 

193). 

 El docente debe necesariamente revisar sus presupuestos implícitos, es decir, 

realizar una labor reflexiva para conocer el lugar desde el que parte y desde el que 

probablemente juzgue y defina su metodología. Esto corresponde al concepto 

plataforma denominado por Decker Walker en torno al currículo, donde se establece el 

lugar desde el que normalmente se parte a diseñar un currículo “el punto de partida 

parecía ser un conjunto de creencias e imágenes que compartían” (Walker & Soltis, 

1997, pág. 60). Sin embargo, el conocimiento explícito de estas creencias no debe estar 

guiado a su eliminación, puesto que ello sería situar al profesor en un plano ajeno a su 

propia subjetividad y ponerlo como supuesto responsable de una educación objetiva. Se 

trata más bien de hacer explícito lo implícito, tanto para sí mismo como hacérselo al 

alumnado, esto es, definir previamente el porqué de la validez de su actividad. Dar a 

conocer el criterio con el que se actúa es tomar una posición genuinamente filosófica 

que el alumnado conocerá, y de la que en cierta medida se apropiará cuando desempeñe 

esta actividad. 

La concepción que muestra Lipman en La filosofía en el aula acerca de la 

dirección que debe tomar una discusión filosófica es fundamental, ya que el mismo 

trataría esta suerte de acción filosófica a la que nos referimos al decir que “los filósofos 

mismos evalúan y examinan constantemente sus propias presuposiciones, cuestionan lo 

que otras personas normalmente dan por sentado, y especulan imaginativamente sobre 

marcos de referencia cada vez más amplios” (pág. 191). Este el axioma teórico sobre el 

que fundamentará la manera que debe tener un docente para desenvolverse en el aula en 

actividades cooperativas. 

A mi juicio es fundamental tomar una actitud con el alumnado que revele en 

todo momento el lugar discursivo por el que estamos transitando, no tanto a través de 

insistencias o recordatorios sobre el tema sino realizando una suerte de meta-exposición. 

La importancia de revelar al alumnado que los conceptos filosóficos no son diferentes 

de la propia acción de filosofar y que por lo tanto están contenidos o presupuestos en su 



acción es vital para una adecuada educación filosófica. El estudiante está acostumbrado 

a un acercamiento a los saberes de una manera muy concreta, cuyo procedimiento suele 

ser: la exposición de un problema, el ejercicio de herramientas de solución y finalmente 

la solución o el resultado a tal problema. Sin embargo en la exposición filosófica, y esto 

es vital, tanto el problema como la solución están contenidos en el ejercicio de 

reflexivo, es por eso que supone un reto educativo tratar de dar visión a este 

procedimiento. 

 

5.- Conclusión: Experiencia de la docencia en el Prácticum 

  

Toda la exposición precedente ha sido el resultado de una suma de reflexiones 

surgidas a partir de cuestiones docentes tratadas en el Máster así como la propia 

experiencia durante mi periodo de prácticas. De hecho, todos los puntos tratados acerca 

de la acción filosófica como respuesta y pregunta del alumnado son experiencias 

directas vividas en el instituto sobre el que impartí clases. Por ello puedo afirmar y dar 

consistencia de los puntos tratados en torno a la cuestión docente y a la manera de 

afrontar está unidad didáctica así como la vivencia de alguien inexperto en este ámbito. 

Así pues, como conclusión voy a exponer la situación concreta en la que me establecí y 

tanto los puntos positivos como necesidades que considero oportunas mencionar con 

respecto a la didáctica de la filosofía. 

En primer lugar, una de las conclusiones más inmediatas que extraje de mi 

periodo de prácticas hace referencia a que, como docentes, debemos fomentar la lectura 

y la escritura en el alumnado. Existe, efectivamente, una clara ausencia de rigor a la 

hora de redactar y profundizar en las reflexiones propuestas, así como una falta de 

comprensión lectora a gran escala. La incentivación a la lectura pasa por proponer 

textos cercanos al alumno de los que puedan surgir reflexiones interesantes para la 

unidad didáctica que se esté tratando en ese momento. Proponemos así, establecer como 

mínimo una lectura por unidad didáctica con posteriores resúmenes o exposiciones 

orales. Las lecturas deberían ser, a mi juicio, novelas que contuvieran aspectos 

filosóficos, como por ejemplo: Demian El retrato de Dorian Grey, Un mundo feliz, 

1984, etc. Puede que la lectura completa de la obra supusiera un gran trabajo acumulado 



para el estudiante, en ese caso, convendría adaptarse y proponer fragmentos 

fundamentales de cada novela. Del mismo modo se podrían proporcionar resúmenes, 

artículos o comentarios acerca de películas de corte filosófico como son las ya clásicas 

Matrix, El show de Truman o El club de la lucha. Estos filmes son reveladores de 

ciertos aspectos profundos de la cotidianidad de un adolescente lo cual puede ser un 

impulsador efectivo para promover la acción filosófica. 

  Por otro lado, debo destacar la dificultad que el alumnado tiene a la hora de 

enfrentar temas o cuestiones abstractas, por lo que la filosofía resulta temida y en ciertas 

ocasiones aborrecida. A mi juicio deberíamos tratar de traer la Filosofía a la vida 

concreta del alumnado y lograr fortalecer un pensamiento ontológico y metafísico 

sólido, sobre el que poder construir reflexiones éticas y políticas. Para ello es necesario, 

como decimos, un periodo donde la metodología llevada a cabo sea fundamentalmente 

magistral, pero solo como medio para llegar a metodologías activas donde el alumno 

sea el centro del aprendizaje. El alumno solo puede aprender autónomamente cuando 

tiene conceptos y formas concretas de usarlos que conoce y a través de los cuales sabe 

desenvolverse. Actividades de debate, de planteamiento de paradojas epistemológicas o 

dilemas éticos pueden servir para que el alumno establezca una mirada más abstracta 

sobre el mundo que le rodea, pudiendo así tomar decisiones más racionales y evitando 

los saberes dogmáticos.  

 
 

 

 
 

 

 
 

 



6.- Bibliografía 
 

Fuentes 

Aristóteles, Metafísica, Trad. M.L. Alía Alberca Alianza, Madrid, 2014. 

Platón, República, Trad. C. Eggers Lan, Editorial Gredos, Madrid, 2011. 

Platón, Sofista, Trad. N. L. Cordero, Editorial Gredos, Madrid, 2011. 

Platón, Parménides, Trad. Mª.I. Santa Cruz, Editorial Gredos, Madrid, 2014. 

Spinoza, Ética, Trad. M. Vidal Peña, Alianza, Madrid, 2013. 

 

Estudios 

Castoriadis, C., Figuras de lo pensable, Cátedra, Madrid, 1999. 

Dewey, J.,  Democracia y educación, Ediciones Morata, Madrid, 1998. 

Ezquerra, J., El espejo de Dioniso. Editorial Biblioteca Nueva, Madrid, 2017. 

Fernández Liria, C., Escuela o barbarie: entre el neoliberalismo salvaje y el delirio de 

la izquierda, Akal, Madrid, 2017. 

Grondin, J., Introducción a la metafísica, Herder, Barcelona, 2004. 

Heidegger, M., ¿Qué es metafísica? Alianza, Madrid, 2006. 

Izuzquiza, I., La clase de filosofía como simulación de la actividad filosófica. Madrid. 

Anaya. 1982. 

Lipman, M.,  La filosofía en el aula, Ediciones de la Torre, Madrid, 1992. Marzoa, 

F.M., Historia de la filosofía I. Akal, Madrid, 2015. 

Negrete, J.A., De la filosofía como dialéctica y analogía, Ápeiron Ediciones, Madrid, 

2015. 

Ortega y Gasset, J., ¿Qué es filosofía?, Espasa, Barcelona, 2012. 



Paredes Oviedo, D.M., Pensar la enseñanza de la filosofía desde la didáctica teórico-

formativa. Cuestiones de filosofía, nº11, 2009. 

Roberto, A; Meraz, A. Hacía una concepción experimental de la filosofía en la 

escuela. Cuestiones de Filosofía, nº 24, 2019. 

 

Walker, D. F;  Soltis, J. Curriculum and Aims, Teachers College Press, Londres, 1997. 

 

 

 


