i Universidad
101 Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

Titulo del trabajo :
Una critica filosofica de los derechos humanos

A philosophical critique of human rights

Autor/es

Jorge Bergua Ciriano

Director/es

Juan Manuel Aragiiés Estragués

Facultad de Filosofia y Letras
2019







INDICE

0.- RESUMEN/ABSTRACT ..ot 4

L= INTRODUCCION . ..o, 5

2.- SITUACION DE LA FILOSOFIiA EUROPEA CON LA APARICION DE LOS
DERECHOS HUMANOS, UN INTENTO DESESPERADO DE
HUMANISMO ... e 6

3.- LOS DERECHOS HUMANOS: (ESENCIALES O CONVENCIONALES?
ESTUDIO DESDE EL LENGUAIJE. ..ottt 7

4.- CRITICA FILOSOFICA A LA DECLARACION UNIVERSAL DE LOS
DERECHOS HUMANOS DE 1948 . ..o 10

4.1- Boaventura de Sousa Santos. Una politica progresista de los derechos

RUMANOS. .o, 10
4.2.- Slavoj Zizek. Tres puntos contra los derechos humanos........................... 17
5.5 CONCLUSION ...ttt 21

6.- BIBLIOGRAFT A . ..., 23



RESUMEN:
En el presente trabajo
encontraremos una critica filoséfica de la
conocida Declaracion Universal de los
Derechos Humanos de 1948.
Contemplando la situacion de la filosofia
en el momento de su redaccion y mediante
un andlisis lingiiistico del asunto como
prefacio, llegamos a las criticas de
Boaventura de Sousa Santos y Slavoj
Zizek, quienes dan su postura al respecto
desde dos puntos de vista diferentes.
Veremos como los derechos humanos aun
abanderando el humanismo llevan entre
sus  paginas  manchas como el
eurocentrismo, el colonialismo o el
capitalismo.

Palabras clave: derechos humanos,
occidente, transcultural, eurocentrismo,
fundamentalismo,

poscolonialismo,

filosofia.

ABSTRACT:

In this paper we will find a
philosophical critique of the well-known
Universal Declaration of Human Rights of
1948. Contemplating the situation of
philosophy at the time of its writing and
through a linguistic analysis of the matter
as a preface, we arrive at the critics of
Boaventura de Sousa Santos and Slavoj
Zizek, who give their position in this
regard from two different points of view.
We will see how human rights still leading
humanism have spots like Eurocentrism,

colonialism or capitalism among their

pages.

Key words: human rights, West,
cross-cultural, eurocentrism,
postcolonialism, fundamentalism,

philosophy.



1.- INTRODUCCION

Por la educacion que recibi, nunca se me habria ocurrido que algo estipulado por una
institucion de la talla de la ONU pudiese ser erroneo, pero al involucrarme hace unos afios en
estudios poscoloniales y descubrir paralelamente que los derechos humanos llevaban siendo
una problematica de la filosofia politica desde tiempo atras, me empecé a interesar por el
tema.

El estudio de los derechos humanos no deberia ser un asunto estrictamente politico, en
tanto que relatan y forman parte fundamental de nuestra cosmovision, el peso moral, ético y
filosofico son igual de cruciales. La naturaleza de la Declaracion Universal de los Derechos
Humanos de 1948 lleva siendo sometida a debate desde su redaccion, y es que su ineficacia,
el trasfondo intencional historico-econdémico que estos puedan entranar, que existan
excepciones en determinados paises con, por ejemplo, el derecho a la vida (la pena de
muerte), o el eurocentrismo, son puntos de una lista negra que ha ido aumentando gracias a
pensadores con perspectivas e ideas politicas muy diferentes (desde Zizek hasta Rorty) pero
con una misma duda: ;son tan positivos como nos han sido pintados los derechos humanos?
Esto no quiere decir que el concepto tedrico como tal de derechos humanos sea una mala idea
o algo que no deberia llevarse a la practica, al contrario, la critica que planteo y la bibliografia
que gestiono en el presente trabajo van orientadas a plantear una posible renovacion de los
derechos universales vigentes desde 1948 y de las consecuencias ideoldgicas que estos han
conllevado, mediante un analisis critico de los mismos.

Con ese objetivo en mente, me adentraré en la problematica del trabajo describiendo
el statu quo filoso6fico del momento en el que se implementaron los derechos humanos. La
filosofia es un gran reflejo de su tiempo y de su mundo y es la que tiene la capacidad de
plantear el camino venidero en situaciones como la de la segunda posguerra mundial. A
continuacion, haré un analisis desde lenguaje en torno a los derechos humanos en tanto
concepto, sin tintes histdricos, politicos, sociologicos... con el fin de tener una comprension
mas profunda de ellos antes del cuerpo del trabajo. Finalmente mediante los andlisis que
realizan Boaventura de Sousa Santos y Slavoj Zizek de los derechos humanos plasmaré sus
dos puntos de vista, para en la conclusion, observar qué procedimiento critico ha llevado cada
autor y cudl creo que es un posible camino a seguir a la hora de continuar este proceso de

reconstruccion.



2.- SITUACION DE LA FILOSOFIiA EUROPEA CON LA APARICION DE
LOS DERECHOS HUMANOS, UN INTENTO DESESPERADO DE HUMANISMO

Para entender el contexto epistemologico en la cual se redactaron los derechos
humanos, es importante atender a la cosmovision de ese momento caracterizada
principalmente por el desconcierto. Un estudio sobre el qué ocurri6 y cudl fue la reaccion
filosofica, ayudard a la tarea del andlisis sobre una posible renovacion de los derechos
humanos, sobre qué tenemos que hacer para enmendar todos esos errores. Veremos
brevemente las consecuencias que esto tuvo en el desarrollo del pensamiento de la época,
como reaccionaron las escuelas que mas se acercaron a esta cuestion.

Segun Peter Sloterdijk, el humanismo como tal y el humanismo en tanto humanismo
social encontr6é un final estrepitoso en el afio 1945. Sefialando esta fecha, el alemén quiere
expresar que el ser humano pasé con la revolucién de la comunicacion y el avance de las
tecnologias a entrar en un proceso paulatino de deshumanizacion, dejando atras la escritura.
Pero a priori, si revisamos la filosofia de la época, encontraremos que durante los afios de
posguerra, en Francia si que aparecen reivindicaciones que se proclaman humanistas, y no
tenemos que irnos precisamente a casos aislados. Encontramos discursos humanistas en todo
el panorama politico y filoséfico, dos grandes representantes de esto fueron los gaullistas y
los comunistas. Vemos también una tercera propuesta existencialista, el caso de
Merleau-Ponty y, el mas conocido, el de Sartre y su conferencia E/ existencialismo es un
humanismo donde vemos la intencion del autor de plantear su existencialismo en un plano
universalista del humanismo. Con el tiempo llega su pertinente respuesta antihumanista, esta
es la que que traia Martin Heidegger con una bandera alemana bajo el brazo, su Carta sobre
el humanismo. Asi pues, aparentemente esto nos da a entender que todos los discursos, a
excepcion del de Heidegger, tomaron el humanismo como estandarte, y si bien es cierto que
asi fue, esto es verdaderamente una reaccion socorrida a los tiempos que corrian. En el caso
de Merleau-Ponty, si que es cierto que, aunque abandond rapido las posturas de Humanismo y
terror (1947), al fin y al cabo era un texto integramente humanista. En el caso de Sartre,
mucho se ha reflexionado sobre el porqué de E! existencialismo es un humanismo, siendo
que, realmente, el existencialismo tal y como entiende al ser humano en funcion de unas
bases no esencialistas, no es tanto una filosofia humanista sino antihumanista. Simplemente

podemos dar cuenta de esto atendiendo a La Ndusea de 1938, un texto arrollador con el



humanismo. Y es que, si bien el existencialismo como base reconoce a la existencia como
lienzo en el que se empieza a dibujar mediante nuestros actos y a la esencia como algo mas
bien trivial, en la conferencia de 1946 encontramos citas como: “si es imposible encontrar en
cada hombre una esencia universal que constituya la naturaleza humana, existe, sin embargo,
una universalidad humana de condicion” (Sartre, 1973, 10). La causa de esta proclamacion
del humanismo por parte de los antihumanistas es la guerra que el mundo acababa de sufrir,
la confusion y el miedo llegaron a azotar hasta a las grandes mentes del momento. “El
humanismo aparece, asi, como instrumento para la superaciéon de la violencia, de esa
violencia que preside el devenir social y que se ha hecho carne, especialmente, en la guerra.”

(Aragiiés, 2012, 104)

3.- LOS DERECHOS HUMANOS: ;ESENCIALES O CONVENCIONALES?

ESTUDIO DESDE EL LENGUAJE

Es interesante el andlisis lingiiistico y cultural de Herrera Flores en relacion a los
derechos humanos. Dice que la Biblia comienza rezando: “En el origen fue el Verbo”,
otorgando asi a la palabra un caricter creador tanto fisica como espiritualmente. Una gran
corriente ideologica occidental dice que es el lenguaje el que crea las relaciones sociales y las
culturas, mientras que es al contrario por completo: el lenguaje comienza a fraguarse en el
intento de dos o mas personas que tienen un objetivo o vida comun como herramienta para
comunicarse. Segun Herrera Flores, en el Génesis este hecho aparece reflejado en la historia
de la Torre de Babel: los humanos tienen la capacidad de hablar un lenguaje comiin no
creado, sino uno divino y nominalizador. Dios desata su ira sobre los humanos que pecan de
hybris castigandoles con la confusion de las lenguas, lo cual gener6 discordia, algo que la
raza humana tenia que sufrir y trabajar. En esta historia vemos que, aparte de que ain
entendiéndonos la concordia es inalcanzable, el lenguaje es algo que nos nombra y que nos
relega a no crear, ya que el Verbo es divino y omnipotente. ‘“Para evitar tal rebelion es preciso
confundir a los seres humanos; asi se dispersaran y sera imposible que se comuniquen”
(Herrera, 2005, 105-106). Vemos como en el mito de Babel este proceso de creacion de la
cultura mediante la palabra y no viceversa se da por completo, asi como en muchas otras
religiones o etnias. Dice Herrera Flores que un ejemplo es el caso de algunas zonas

Mesoamericanas o de la Antigua Grecia, que con el mito de Hermes dan explicacion a un



proceso semejante. Hermes instaurd la diversidad de la palabra y con ella la separacion de las
naciones humanas por orden de Zeus, ya que el dios y la diosa de la ingenuidad (Philarios y
Philarion) otorgaron un idioma comun a las personas.

Pero Herrera Flores afirma que sea como fuere el efecto que tuvo esta diversificacion
cultural en el lenguaje tuvo un resultado inverso al que pretendia X o Y dios castigador: lo
que esto generd realmente fue una riqueza de estilos de vida, pensamientos, enfoques,
intersubjetividades, culturas, éticas, sentidos de libertad... La dificultad de comunicarse, de
entender al prdjimo, da pie a la traduccién y a la interculturalidad, es este requerimiento de
trabajo lo que lleva a la creacion del lenguaje y no al contrario. No hay nada divino en este
esfuerzo enteramente humano por entender palabras extranjeras en pos de la concordia y del
descubrir la riqueza forastera, y a su vez, no hay mayor muestra de respeto por otra
civilizacion que esta labor. Asimismo, segin el autor, el lenguaje no es la base de la
expresion artistica, lingiiistica o cientifica, sino al contrario, es la necesidad o la capacidad de
verbalizar estas cuestiones. De hecho, el primer motor del lenguaje realmente no fue la
comunicacion, sino todos estos aspectos que pueden parecer secundarios, pero que al fin y al
cabo devienen en la traduccion, en la “creacion de lugares comunes” (Herrera, 2005, 106) que
sirvan para entender a otros humanos y a lo que les rodea. Crear nexos entre civilizaciones
que no se entienden entre ellas es una de las cosas que mueven verbalmente al ser humano,
dichas lenguas serdn mas o menos intrincadas en funcioén de lo compleja que sea la cultura de
un pais, no al contrario nuevamente, tal y como hemos visto anteriormente. La complejidad
cultural impulsa al ser humano a crear, en un sentido convencional, el lenguaje, y resultara de
una forma u otra en funcion de este hecho. La complejidad del lenguaje no determina lo
dificil de la cultura relativa a aquellos humanos que lo hablen.

En este hecho que expone Herrera Flores, vemos, entrando ya en los asuntos que nos
atafien directamente, que existe una perspectiva colonial vigente desde el siglo XV en la que
el verbo, la palabra de aquellos que se autodelegan el derecho a nombrar en un plano absoluto
es la unica que delimita la realidad. De esta forma las culturas colonizadas quedan reducidas
a la nada, y por tanto sus lenguas, todo aquello que pertenecia esencialmente a estas gentes
padece un proceso de marginacion hacia lo privado. La lengua colonizante es la lengua
verdadera y unica, de hecho, aquellos que se dirigian a tomar las tierras ajenas y a esclavizar
a aquellos pueblos estaban inmersos en una mision divina, su palabra era la palabra de Dios,

algo parecido a lo que hemos visto anteriormente. “De este modo, todos los intentos de negar



la capacidad filosofica a lenguas que no sean el aleman o el francés, o de sacar de la historia a
pueblos enteros por el mero hecho de no haberse podido resistir a la invasion y a la ocupacion
ilegitimas de sus territorios, recursos y proyectos de vida por parte del dominador de turno,
queda deslegitimada materialmente. Pero lo que nos importa es reclamar la importancia de
deslegitimarla formalmente, pues la gramdatica que imponga politicamente no puede sustituir
nunca la materialidad de los procesos culturales.” (Herrera, 2005, 107-108). Lo mismo ocurre
en la filosofia, la tradicidon genera una especie de hegemonia lingiiistica en la que actualmente
el aleman, el francés y el inglés privan de supuesta rigurosidad cientifica al resto de idiomas.

Hasta aqui habriamos llegado a un punto de deslegitimacion material de todas estas
fuerzas invasoras que aplastan todas las civilizaciones a su paso, y el paso siguiente seria
deslegitimarlas formalmente. En nuestra cultura existe una especie de hilo conductor que
Joaquin Herrera Flores denomina el Gran Olvido o la Gran Ocultacion: “todo es fruto de
pactos, de convenciones, de arreglos éticos e institucionales, a partir de los cuales solucionar
las dificultades que impone la realidad. (...) Los nombres de las cosas son puras
convenciones. (...)” (Herrera, 2005, 108). Esto es totalmente achacable, como veremos mejor
mas adelante, a la politica de los derechos humanos, la cual viene determinada precisamente
por convenciones € intereses de una Unica cultura para con el resto.

Dice Herrera Flores que para entender mejor nuestra manera de concebir los derechos
humanos y cémo nos relacionamos con ellos, es interesante atender al Crdtilo de Platon. En
¢l debaten Socrates y Hermogenes, a quien en este caso le toca ser la parte que sufre el
atropello de la mayéutica, acerca de si la nominalizacion de las cosas es un asunto esencial o
convencional. Segun Flores Herrera (y digo segun ¢l porque hay multiples interpretaciones
del didlogo, variando a su vez las posturas de los participes a lo largo del texto), Platon, desde
Sécrates, a colacion con su idealismo, afirma que el nombre de las cosas no es accidental,
sino que es esencial a ellas mismas, en el propio nombre, la mera sonoridad entrafia la accion
o la caracteristica principal de lo nombrado. Cratilo seria la version radical de Socrates (€l
inicia, es la contraparte inicial de la discusion), y Hermdgenes por su parte afirma: “Mi
querido Socrates, yo no reconozco en los nombres otra propiedad que la siguiente: puedo
llamar cada cosa con el nombre que yo le he asignado; y ti con tal otro nombre, que también
le has dado a tu vez. Asi es que veo que en diferentes ciudades las mismas cosas tienen
nombre distintos, variedad que se observa lo mismo comparando helenos con helenos, que

helenos con barbaros.” (Platon, ed. el., 4). Entendemos pues que la posicion de Hermdgenes



es la de que el lenguaje se viene dando por convencién, no viene dado a priori por un
nomotetes como diria Platon. Esta figura llamada nomotetes, dice Herrera Flores, estd de
cierta manera heredada en un sentido simbdlico de lo que entendemos como politica de los
derechos humanos. Estos legisladores griegos son unas figuras historicas y habitualmente
mitificadas que crearon las leyes y al parecer el lenguaje de algunas ciudades griegas, y,
salvando las distancias, en ellos podemos ver resquicios de lo que serd mas adelante el modus
operandi de la accidn colonialista occidental.

Visto un contexto historico filosofico del momento y manteniendo algunos conceptos
que hemos visto en este repaso al origen de las lenguas como la imposicion cultural y la
traduccion intercultural, paso ya al cuerpo del trabajo donde me centro en un analisis critico

de los derechos humanos.

4.- CRITICA FILOSOFICA A LA DECLARACION UNIVERSAL DE LOS
DERECHOS HUMANOS DE 1948

Para redactar la critica a los derechos humanos expondré el analisis que Sousa Santos
desarrolla en su Sociologia juridica critica. Mas adelante plasmaré también otra critica que,
si bien es de un caracter mas radical, también resulta muy interesante hacer un estudio de ella.

Esta es la de Zizek.

4.1.- Boaventura de Sousa Santos. Una politica progresista de los derechos

humanos

Para entender la postura de Sousa Santos frente a los derechos humanos considero que
hay que atender primero al concepto o proyecto que ¢l definié como las Epistemologias del
Sur, un movimiento insurgente en contra de la hegemonia del norte. Sousa Santos naci6 en
Portugal (en su dia relegada por Hegel a un Sur peyorativo de Europa), y gracias a ser el
portugués su lengua materna, ha tenido mucho contacto en estudios de campo y
personalmente con Goa (India), Angola, Brasil y latinoamérica en general, lo que le pone en
contacto con los tres continentes del sur (sin contar Oceania) en un mismo idioma, algo que
es significativamente revelador para ¢l. Asimismo, es profesor tanto en la Universidad de

Coimbra como en Estados Unidos, lo cual le mantiene siempre conectado con oriente y



occidente (o el norte y el sur). Segiin Sousa Santos existen tres potencias aun presentes (en
mayor o menor medida) en todo el mundo que coaccionan a las minorias relegandolas a la
infrahumanidad, y que, falta ain mucho trabajo para conseguir combatirlas con las armas
apropiadas. Estas son, el neoliberalismo, el patriarcado y el colonialismo (este Gltimo no en el
sentido estricto de las colonias pero si en tanto que hay elementos colonizantes y colonizados,
un neocolonialismo). Las Epistemologias del Sur no han de ser interpretadas como una
oposicion directa con pretensiones axiomaticas, sino como una necesidad temporal para
luchar contra esta Hidra de Lerna. Sousa Santos se pregunta acerca de cudl es el futuro, el
poscapitalismo, ;como seria un mundo posible después del capitalismo sin que fuese a peor?
(Es acaso el keynesianismo o la socialdemocracia una opcién, siendo que para gran parte de
la poblacion estos sistemas no dejan de ser otra treta eurocéntrica? Para plantearnos
seriamente un modelo futuro poscapitalista, segiin Sousa Santos es fundamental desaprender
para poder reconstruir en condiciones.

A ojos de Boaventura hay dos tipos de politicas posibles: una de ellas es la politica
perfigurativa: esta politica trataria de implantar un sistema de zonas liberadas dentro de la
sociedad donde fuesen posibles otros modelos de vida en los que democratizar la vida. A dia
de hoy la frontera entre la legalidad, la alegalidad o la ilegalidad de este tipo de zonas es muy
fina, pero todo este trabajo de regulacion no es nada comparado con crear un futuro no
colonial lo antes posible, y es que el mayor problema de todo esto es la atmosfera capitalista
que coacciona, limita las diferentes alternativas y restringe la imaginacion y creatividad en
pos de nuevos modelos politicos. La segunda propuesta es la politica reconfigurativa, la cual
trataria basicamente de plantearse como se puede hacer luchar dentro de las instituciones.
Sousa Santos afirma que hay que transformar el poder desde dentro para poder tomar un
poder renovado que sea distinto al actual. De alguna manera, con el primer modelo
tendriamos dos pies en la ilegalidad/alegalidad, pero con el segundo modelo, y este es con el
que mas casa Boaventura (ya sea porque lo ve més viable o lo considera mas consecuente),
tendriamos un pie en la legalidad y otro en la ilegalidad, lo que facilitaria la lucha, quiza no
tanto los resultados obtenidos.

Asi pues Sousa Santos plantea para esta lucha reconfigurativa cuatro maximas a tener
en cuenta para un cambio notable: la primera es derrotar al capitalismo sin ser derrotados por
el camino por ¢él para asi democratizar la democracia. La segunda desmercantilizar la vida,

uno de los grandes problemas a dia de hoy es que todo se privatiza: el agua, el aire... asi



pues, de esta forma se ampliarian los campos de deliberacion politica. La tercera maxima es
descolonizar el pensamiento en la convivencia, todo el mundo se declara antirracista y
feminista pero en la practica es diferente. Sousa Santos pone de ejemplo luchas en las que
estd metido en las cuales hay implicadas partes que no se llegan a respetar entre ellos, y es
necesario a la hora de luchar entender que tu posible camarada no es ni mas ni menos que tu.
Y finalmente, la cuarta maxima es que es necesaria una reforma total de la politica y del
Estado. Como veremos su discurso sobre la nueva politica de los derechos humanos estara
mas ligado a esta lucha reconfigurativa.

Todo esto, dice Boaventura, no es una teoria heroica, de vanguardia, sino de
retaguardia, de analisis de las diferencias, de la diversidad, de buscar alianzas que creen el
temor a una revolucion popular, ya que el capitalismo siente que no tiene que tener miedo y
tiene que tenerlo. Asi pues tras un breve resumen del concepto de Epistemologias del Sur
trataremos con mas profundidad la postura de Sousa Santos ante los derecho humanos.

“La complejidad de los derechos humanos consiste en que pueden concebirse o bien
como una modalidad de localismo globalizado o como una modalidad de cosmopolitismo
subalterno e insurgente, es decir, en otras palabras, como una globalizacion desde arriba o
como una globalizacién desde abajo” (Sousa, 2009, 513). La tesis que Sousa Santos quiere
introducir con estas lineas es que hay dos formas de llevar a la practica el concepto de
derechos humanos: desde un punto de vista elitista o, la que Sousa busca defender,
atendiendo a la multitud desde la propia multitud. Sousa afirma que el caracter universal de
los derechos humanos los condena directamente a caer en el primer grupo, ya que, en el
momento en el que una cupula de poder actia en pos de un desarrollo universalista del
concepto de humanidad yendo de la mano de estos derechos, no esta velando por el ser
humano, sino por otros menesteres. El comportamiento hegemoénico que de aqui emana es
contrario a lo que “tener en cuenta a todos los seres humanos como individuos libres e
iguales” significa, objetivo que, como sabemos, la sociedad abandera de unos siglos a esta
parte, y mas en concreto tras la Segunda Guerra Mundial con los derechos humanos, los
cuales estan cada vez mas centrados en el sujeto. “La hegemonia es un intento de crear
consenso basado en la idea de que lo que produce es bueno para todos. Pero hubo un cambio
en esta hegemonia, y hoy lo que existe se debe aceptar no porque sea bueno, sino porque es

inevitable.” (Sousa, 2006, 46). Sabiendo esto, Sousa propone la otra opcion: “Para poder



funcionar como una forma de globalizacion cosmopolita, contrahegemonica, los derechos
humanos deben ser reconceptualizados como multiculturales.” (Sousa, 2009, 513).

Sousa Santos propone, en contra de la politica liberal que impera y que por tanto
define los derechos humanos, la alternativa de una politica progresista emancipatoria, la cual
deconstruiria y redefiniria la hegemonia actual que se presupone como axiomatica sin
realmente serlo. Los derechos humanos podrian a priori ser definidos por su caracter global,
por ser universales, pero bien es sabido que ni en la teoria ni en la practica esto no es asi.
Abordar una aspiracion de universalidad con los derechos humanos implica plantear una
totalidad cultural absoluta, es decir, estamos suponiendo que una serie de articulos, ya sean
desarrollados por un tUnico régimen o por los cuatro a la vez (europeo, interamericano,
africano y asiatico), van a ser capaces de abarcar todo el conjunto de concepciones sobre la
dignidad humana. Esto es, segun Sousa, imposible en sentido pragmatico, y es que como el
mismo dice: “Afirmaria que el Unico hecho transcultural es que todas las culturas son
relativas” (Sousa, 2009, 514). Con esto quiere decir que ninguna cultura es perfecta, todas
ellas son incompletas y por tanto no hay forma humana de redactar una declaracion universal,
en sentido estricto, de los derechos humanos.

Asi pues y teniendo en cuenta esta premisa, conviene hacer un andlisis de la
Declaracién Universal de los Derechos Humanos de 1948, en tanto que es la vigente a dia de
hoy, para asi ver hasta qué punto roza esa supuesta universalidad. A rasgos generales, por
como se van desarrollando los 30 articulos de la declaracion vemos que hay una forma
racional de reconocer una naturaleza humana global, la cual asimismo estd por encima del
resto de elementos de la realidad. El ser humano por el hecho de serlo (no por ser “ser” sino
por ser “humano”) estd dotado de una dignidad omnimoda que bajo ninglin concepto tiene
que verse extorsionada ni por la sociedad ni por ninguna institucion. A raiz de estas premisas
deducimos que los articulos de la Declaracion del 48 no son en absoluto universales sino que
son totalmente occidentales, y ya no solo eso, sino que ademas son individualistas, centra la
atencion en el sujeto en tanto individuo frente a un mundo. Sea como fuere no es necesario
hacer un analisis tan exhaustivo de estos articulos, sino que simplemente con atender a la
historia podemos sacar conclusiones claras. Y es que el borrador de la declaracion del 48, la
Carta de las Naciones Unidas (26 de junio de 1945, San Francisco) fue redactado por aquellos
paises que constituian el lado de los vencedores, los lideres del mundo, las politicas de los

derechos humanos estaban de lado de los intereses de los Estados capitalistas. Esto es una



herencia directa de la modernidad, la cual en su momento se entendi6 como universal para
occidente pero vemos cémo a partir del siglo XIX paso6 a ser entendida como absolutamente
universal. Vemos pues en este sentido como la modernidad supone otra punta de lanza de la
politica vigente de los derechos humanos.

La politica emancipatoria que plantea Sousa Santos, como ya hemos visto, tiene que
tener la capacidad de pasar del localismo globalizado que supone la politica de los derecho
humanos, a un cosmopolitismo insurgente. Para ello plantea cinco premisas que considera
necesarias para esta ardua tarea. La primera de ellas consiste en un concienciamiento acerca
de lo que supone realmente el debate entre el relativismo cultural y el universalismo. Si bien
es cierto que las culturas son relativas, filos6éficamente la postura cultural relativista es
desacertada, y de la misma manera aunque las culturas pretendan alcanzar
independientemente maximas universalistas, filos6ficamente el universalismos de las culturas
es también equivoca. En contra de estas concepciones, Sousa Santos propone desarrollar
didlogos transculturales que fomenten debates reales entre distintas culturas que puedan
derivar en acuerdos sobre la dignidad humana. La segunda consiste en que ninguna de las
concepciones culturales de dignidad humana coinciden entre si, y mucho menos coinciden
con la hegemonica de los derecho humanos. Por tanto es importante como dice Sousa “buscar
preocupaciones isomorficas entre diferentes culturas” (Sousa, 2009, 517), es decir,
preocupaciones con misma forma pero diferente contenido, de esta forma el didlogo entre
diferentes cosmovisiones seria enormemente fructifero. La tercera premisa consiste en tener
en cuenta lo maximo posible lo que ya he indicado anteriormente de que ninguna de las
culturas tiene o puede tener un concepto de dignidad humana completo y aplicable
universalmente, basicamente por el mero hecho de que existe una clara diversidad cultural.
La cuarta premisa es que, haciendo un analisis del concepto de dignidad humana en las
diferentes culturas mayoritarias, podemos ver que en ninguna de ellas hay una tUnica
concepcidon de esta, incluso dentro de las propias culturas existen divergencias. Un claro
ejemplo de ello son las concepciones del liberalismo y del marxismo en la cultura occidental.
La quinta y altima premisa a tener en cuenta que propone Boaventura, es el hecho de que en
las diferentes culturas haya una tendencia a jerarquizar tanto a las personas individuales entre
diferentes identidades, como a los grupos sociales entre diferentes monadas uniformes.

Teniendo estas premisas como base para un desarrollo (mas o menos completo a

priori) de politicas emancipatorias de los derechos humanos nos encontraremos con la



necesidad de una concepcioén hibrida de los derechos humanos. Para ello, Sousa Santos
plantea, no solo el didlogo intercultural que se menciona previamente, sino una especie de
modus operandi que denomina como hermenéutica diatopica. Esta hermenéutica diatdpica,
como su nombre indica, atiende a los fopoi de las culturas. Un fopos de una cultura es una
concepcidn extendida entre el ideario general de la misma y que por ese motivo se deduce
como fuerte, arraigado y con potencial universalizable, pero que a la hora de la verdad,
cuando entra en disonancia con el topos de otra cultura no lo es tanto. Asi pues es importante
conocer que los topoi de la culturas son imperfectos, de la misma forma que lo son las
propias culturas, para poder desarrollar una hermenéutica diatopica fructifera.

De esta forma nos mantenemos en contacto constante con todas las culturas a debate,
no desatendiendo ninguno de los puntos de una que puedan complementar la imperfeccion de
otra. “(...) en el andlisis de la hermenéutica diatopica arriba mencionado, reconocer el
empobrecimiento reciproco tanto de la victima como del opresor del mismo modo, aunque
sea asimétrico, es la condicion mas basica para un didlogo transcultural.” (Sousa, 2009, 526).
Boaventura de Sousa Santos ilustra casos de hermenéuticas diatdpicas que podrian darse en la
realidad como por ejemplo entre el topos de los derechos humanos de occidente, el dharma
hinda o la umma islamico. Para el dharma, en su caso, los derechos humanos occidentales le
resultan, entre otras cosas, extremadamente centrados en el individuo humano, debido a una
escasez de conexion fundamental con el mundo. Pero asimismo, el dharma tiene por ejemplo
una concepcion a ojos de los derechos humanos occidentales muy laxa en tanto a lo que es
bueno o malo, justo o injusto, en pos de una armonia naturalista. Por otro lado, la umma (que
aunque no esté muy claro su origen o sus concepciones mas primigenias), entre otros muchos
aspectos, no considera los derechos humanos occidentales, en tanto individuales y liberales,
una buena base para el desarrollo de aspectos como la solidaridad o de una sociedad
firmemente comunitaria. Los derechos humanos occidentales, por su parte, entienden que la
importancia que tienen los deberes en relacion con los derechos para la cultura islamica no
esta compensada en absoluto. Vemos con estos ejemplos que ninguna de las culturas de los
derechos humanos es absoluta o universalizable y que es posible un debate de las diferencias
desde un enfoque complementario, nunca vilipendioso, mediante la hermenéutica diatopica.

Llevar a cabo esta labor de traduccion mediante la hermenéutica diatopica, es algo
extremadamente complejo. Como hemos visto, Sousa propone unas Epistemologias del Sur

porque considera que tiene que haber una tarea por parte del Norte de aprender del resto del



mundo, y es que lleva desde mucho tiempo atrds haciendo no soélo lo contrario sino que
incluso ha “forzado” al Sur a desaprenderse a si mismo. Asi pues, Sousa Santos propone una
reconstruccion de los derechos humanos postimperialista, anticapitalista (o por lo menos no
capitalista) y feminista en pro de todas aquellas personas que han sido historicamente
aplastadas. Sousa Santos cita a modo de metafora unas palabras del socidlogo irani Ali
Shariati: “Al observar las pirdmides, coment6 una vez: «jSenti mucho odio hacia los grandes
monumentos de la civilizacién que se han glorificado a lo largo de la historia por encima de
los huesos de mis antecesores!»” (Sousa, 2009, 525). Con esta referencia Boaventura quiere
decir que los derechos humanos son unas de las pirdmides de Egipto occidentales, ya que
ambos gozan de una gran admiracion por parte de su pueblo y de la humanidad entera. En el
caso de las piramides es su majestuosidad, pero en el caso de los derechos humanos el
caracter intempestivo del que se los dota, no es otra cosa que un tupido velo sobre un pasado
colonizante y genocida (colonias, Segunda Guerra Mundial, etc.).

Para Sousa Santos una politica renovada de los derechos humanos vendria de la mano
con una vuelta al origen, a las raices de esa modernidad preuniversalizante que mencionaba
previamente. Si bien lo extrafio no lo consideraba propio y de hecho iba poco a poco
suprimiéndolo, es tarea nuestra rescatar también todo lo que venia de fuera y resultaba ajeno
a la modernidad y volver a ese estado mental en el que todavia no se habia llegado a un punto
de deshumanizacion tanto de los conquistadores como de los conquistados, ambos relegados
a vivir en una cultura autoproclamada como tnica. Para ello Boaventura propone una serie de
derechos humanos primigenios y/o constitutivos, o mas bien una seriec de
“injusticias-originales” (Sousa, 2009, 534), a los cuales denomina ur-derechos, mediante los
cuales abrir la politica actual tanto espacialmente como temporalmente.

Estos ur-derechos son:

1.- El derecho al conocimiento.

2.-El derecho a llevar el capitalismo historico a enjuiciamiento en un tribunal
mundial.

3.- El derecho a una transformacion del derecho de propiedad orientada a la
solidaridad.

4.- El derecho al reconocimiento de derechos a entidades incapaces de ser titulares
de deberes, concretamente la naturaleza y las generaciones futuras.

5.- El derecho a la autodeterminacion democratica.



6.- El derecho a organizar, y participar en, la creacion de los derechos.

Asi pues a ojos de Boaventura, la politica de los derechos humanos ha sido
histéricamente una demoledora de estos ur-derechos fundamentales y con ello considera que
tiene que haber dos objetivos principales: una restauracion intercultural y otra posimerial. Es
de hecho para Sousa Santos, la Declaracion de los Derechos de los Pueblos de Argel de 1976,
un pueblo del Sur, la que mas se acerca a su modelo ideal basado en los ur-derechos. Con
ello, el papel de las Epistemologias del Sur y la hermenéutica diatopica en este quehacer, de

ser llevado a cabo, podria ser fundamental.

4.2.- Slavoj Zizek. Tres puntos contra los Derechos Humanos

Slavoj Zizek, conocido dentro y fuera del campo de la filosofia por su caracter acido,
desarroll6 una critica a los derechos humanos muy a tener en cuenta, en la que nuevamente el
centro neuralgico del problema es el capitalismo (siendo en este caso en particular casi una
perogrullada). Pienso, de la misma forma que con Boaventura, que puede ser interesante la
condicion de Zizek a la hora de tratar temas de indole etnocéntrica occidental, en tanto que al
ser esloveno (o yugoslavo originalmente) se encuentra de alguna manera en una posicion mas
estratégica a la hora de desprenderse del cardcter eurocentrista y tiene asi la capacidad de
tomar una perspectiva muy amplia que deriva en discursos como el que presento a
continuacion. Zizek comienza el articulo Contra los Derechos Humanos planteando que
estos, en lugar de suponer una defensa real de la humanidad en un sentido universal,
constituyen una accion hipdcrita por parte de los gobiernos que se ven beneficiados por ellos
para justificar el sometimiento militar al Otro (es decir, la guerra es absolutamente pertinente
con fines pacifistas), para reforzar el gigante capitalista dando por validas y convirtiendo en
derechos las premisas del liberalismo econdémico (habiendo aqui un vacio politico
fundamental, ya que al fin y al cabo deberia constituir un tratado con consecuencias
socio-politicas y no mercantiles) y para asentar las bases de lo politicamente correcto, lo cual
peca de un fuerte fundamentalismo implicito. Asi pues, Zizek, planteara tres maximas sobre
las que se apoyan los derechos humanos en nuestras sociedades capitalistas, maximas que
aparentemente se ven cumplidas por el bien de la humanidad y que el esloveno tacharé a lo
largo del texto de farsas. La primera es que los derechos humanos abogan por un

levantamiento en contra del fundamentalismo extremo que contamina determinadas culturas



y sociedades, la segunda consiste en que, segiin Zizek, los dos principios mas fuertes que
dicen perseguir los derechos humanos son la defensa de nuestra libertad de eleccion y que
dediquemos integramente nuestra existencia a la buisqueda hedonista del placer y, por Gltimo
(esta maxima es la que menos tendré en cuenta), el hecho de que los derechos humanos
puedan suponer un fuerte aliado contra el “exceso de poder”.

Comienza hablando sobre el fundamentalismo parafraseando a Hegel diciendo que “el
mal reside a menudo en la mirada que lo percibe” (Zizek, 2005, 85). Con esto Zizek quiere
decir que realmente nosotros somos en gran medida los causantes de que no lleguemos a
tolerar culturas como la musulmana o la turca, no los propios damnificados por el mero hecho
de vivir conforme a sus costumbres. ZiZek para encaminar su postura hace referencia a un
escrito italiano del siglo XVIII acerca de una visita a Estambul, en la cual, el europeo se ve
sorprendido por la convivencia pacifica y arménica entre religiones y etnias variopintas sin
ningun tipo de discriminacion, totalmente contraria a la intolerancia que como el autor dice se
puede encontrar en la capital inglesa o francesa. Lo que a dia de hoy Occidente ensalza de si
mismo como una caracteristica propia de una sociedad avanzada y superior lo vemos ya por
ejemplo en la sociedad turca siglos atrds, y por afiadidura, por aquel entonces el continente
europeo no era un ejemplo a seguir en ese aspecto precisamente. Lo que a dia de hoy
tachamos de atrocidades y barbaridades inhumanas no son mas que copias de los destierros y
persecuciones religiosas que inici6 nuestra sociedad. Zizek pregunta al lector acerca de donde
se originaron las caracteristicas fundamentalistas que Occidente achaca a “lo balcanico”, y la
respuesta es en el propio Occidente, las masacres que se cometen en Oriente son nuestra
herencia historica enajenada, “Europa es consciente del «extrafio que hay en si» , de su yo
reprimido” (Zizek, 2005, 86). Por tanto, debemos entender que realmente el movimiento que
esta trazando Occidente es acusar de fundamentalismo salvaje y radical a las sociedades de
los Balcanes, siendo que también es pecado nuestro el uso del fundamentalismo a la hora de
de criticar mediante rasgos historicos del todo contingentes a otras sociedades. Y también al
gjercer una supresion propia de la democracia liberal del espacio publico como tal, alld donde
el sujeto no puede ser reducido a sus caracteristicas particulares y opera como agente
simbolico, mediante una renaturalizacion de singularidades accidentales del individuo
estamos cayendo nuevamente en el fundamentalismo.

Para rebatir la maxima de que la primacia de los derechos humanos son nuestra

libertad de eleccion y nuestro bienestar, Zizek comienza exponiendo por qué la primera de



ellas es realmente una ilusion. Para ilustrar esta justificacion habla del grupo religioso amish.
En ¢l hay una costumbre que consiste en que a los jovenes pertenecientes a estas
comunidades a la edad de diecisiete afios se les propone, se les concede la libertad de, tras
haber vivido en un poblado apacible, religioso, sin ningtn tipo de comodidad ni tecnologia
moderna, viviendo en una ctpula alejada del mundo capitalista real que les rodea, salir a ese
mundo y comprobar donde quieren vivir realmente, en el lugar donde fueron educados sin
ningun tipo de sobresalto, o en un lugar lleno de ruido, imagenes y humo. Obviamente los
jovenes que salen a comprobar si realmente tendrian una vida mejor vuelven altamente
agobiados y deciden quedarse clausurados en su lugar de origen. Otro ejemplo aclaratorio es
el caso de las mujeres musulmanas, las cuales, si utilizan libremente el velo estd visto como
un acto de individualidad, de autoridad sobre uno mismo, pero en otros casos el hecho de
utilizarlo se ve nuevamente como un estigma de una sociedad fundamentalista. Asi pues,
segun Zizek todo acto que implique ponerse el velo implica una pseudo-eleccion, la tnica
mujer que estaria decidiendo motu proprio seria la que no se pone el velo en ningun caso.
Finalmente sefiala el caso del gobierno de Clinton cuando propuso la reforma sanitaria para
hacerla accesible a todo el mundo, de alguna manera el bando que iba en contra de dicha
reforma convencid a la opiniébn publica de que al cambiar el estado de la salud
estadounidense, se producirian efectos transgresores en la libertad de eleccion dentro de este
ambito. Lo que Zizek quiere explicar con estos ejemplos es que realmente la libertad de
eleccion que nos dice la sociedad liberal que tenemos a nuestra disposicion es similar a la de
estos ejemplos, limitada e ilusoria, el objeto real de esta libertad es hacernos creer capaces de
elegir nuestras propias acciones mientras verdaderamente no hacemos otra cosa que girar en
torno a la loégica neoliberal haciendo que el Estado de bienestar siga funcionando, “nos
encontramos asi cada vez mas encerrados en un espacio claustrofobico” (Zizek, 2009, 50).

El segundo principio es la defensa del placer por parte de las politicas modernas.
Zizek para explicar este punto pone en contraposicion la situacion de una mujer occidental y
una mujer musulmana en torno al placer. En el caso de la mujer musulmana esta ve coartado
su derecho al libre disfrute de su cuerpo mediante una serie de vestimentas y actos
tradicionales con el propodsito de que no haya una objetualizacién sexual provocativa de la
mujer, y esto se ve justificado por una defensa a la dignidad femenina. Por otro lado, el caso
de la mujer liberal, feminista y por tanto politicamente correcta, busca reducir al minimo la

molestia por parte de las mujeres al actuar como crean conveniente con Sus cuerpos,



mostrarse 0 no al deseo de los hombres forma parte de sus derechos y por tanto de sus
libertades. Occidente por tanto tendria una idea de tolerancia a la alteridad siempre y cuando
se respeten las distancias y no se caiga en hostigaciones o incomodidades indeseables, es
decir, siempre y cuando no se acerque demasiado y se convierta en lo absolutamente Otro.
"En el mercado encontramos toda una serie de productos desprovistos de su propiedad
maligna: café sin cafeina, nata sin grasa, cerveza sin alcohol (...) o la redefinicion
contemporanea de la politica como el arte de la administracion llevada a cabo por expertos en
tanto politica sin politica, hasta llegar al multiculturalismo liberal y tolerante como una
experiencia del Otro desprovisto de su Otredad.” (Zizek, 2006, 101). Zizek aplica este
comentario a las situaciones bélicas occidentales justificadas por los derechos humanos, la
guerra siempre y cuando sea con fines pacificos es moralmente correcta, de la misma forma
que si torturamos en pos de los derechos humanos no hay mal en ello, si no interfieren en mi
estado de bienestar y no lo perturban no tengo por qué tomar cartas en el asunto. Para
rematar, Zizek concluye este punto diciendo que, verdaderamente, tanto la postura
musulmana como la occidental gira en torno al concepto lacaniano de la jouissance, es decir
del goce en actuar conforme a tu estilo de vida, y ambos se apoyan en uno al otro para que los
dos sean satisfactorios. En el caso de la sociedad liberal hay una recompensa del placer
directa por un esfuerzo, si llevas un estilo de vida sano, trabajas, etc. te veras gratificado, y en
el caso de la sociedad musulmana la gratificacion se encuentra en el cumplimiento de un
deber exigente y consecuente con sus tradiciones, esto despierta en ellos un espiritu orgulloso
y sacrificado que es también aunque indirectamente altamente placentero.

Finalmente, el Ultimo punto que debate es el hecho de que los derechos humanos se
alzan contra el exceso de poder y para desarrollar su respuesta toma el ejemplo de Napoledn
Bonaparte como lider. Bonaparte ejercia su poder mediante un método estructural de
superioridad, hacia parecer que gobernaba a todas la clases sociales a la vez, por tanto todos
los grupos estaban satisfechos y aparentemente la situacion estaba completamente controlada.
Seglin Zizek esto se basa sobre el exceso obsceno de poder estructural del representante sobre
el representado.

Zizek concluye en torno a las ideas del francés Ranciére respecto a la diferencia entre
derechos humanos y derechos politicos y como se complementan. Asi afirma que los
derechos humanos no son resultado de una serie de circunstancias historicas de la humanidad

como en el caso de los politicos, sino que son la esencia misma de la politica, estd por encima



de toda forma politica. “Si intentamos concebir los derechos politicos de los ciudadanos sin
referencia a los derechos humanos universales perdemos la propia politica, es decir la
reducimos a un juego «pospolitico»” (Zizek, 2005, 99).

La conclusién que sacamos de la lectura de Zizek es la siguiente. En su texto Sobre la
violencia Zizek hace una divisién entre la violencia objetiva y subjetiva. La violencia
subjetiva es, digamos, la violencia atribuida a sujetos, desde violencia directa y fisica
(atentados, palizas, asesinatos), hasta la violencia ideologica (racismo, discriminacion sexual)
y la violencia objetiva es la violencia abstracta que no tiene rostro, andnima, sistémica, pero
que es la causante real de toda la violencia subjetiva. En términos de Lacan la violencia
subjetiva seria “la realidad”, es decir las interacciones que puedes encontrar a pie de calle y la
violencia objetiva seria “lo real”, lo que responde a una logica inexorable y obscura que
determina verdaderamente todo lo que ocurre en la realidad. Asi pues el sistema capitalista
que fue la mano redactora de los derechos humanos emplea estos derechos como foco que
sefala todas las violencias subjetivas, con la ayuda de medios de comunicacidn y portavoces
sociales, ocultando y despistando la mirada de la violencia objetiva que el propio sistema esta
ejerciendo al mundo entero la violencia real que ni siquiera entendemos como tal porque no
implica la muerte directa de seres humanos, solo indirecta y anonimamente. De esta manera
la gente se levanta contra realidades que obviamente son negativas pero no son la raiz del
verdadero problema, y asi, el sistema no se ve hostigado ya que lo tiene todo bien atado. “Lo
que la post-politica trata de impedir es esta universalizacion metaforica de las

reivindicaciones particulares.” (Zizek, 2009, 40).

5.- CONCLUSION

Como hemos visto en el primer apartado la reaccion més natural ante una situacion
como la Segunda Guerra Mundial es un humanismo exacerbado y, en muchos casos, efimero.
Es importante entender que el humanismo no tiene por qué ser algo positivo para la
humanidad en todos los casos. Un humanismo mal llevado también puede ser (en otro
sentido) destructivo para las diferentes culturas, y una prueba de ello la politica colonizadora
de occidente.

Del desarrollo del presente trabajo se puede deducir que la postura que considero

actualmente mas realista, mds completa y mas con los pies en la tierra es la de Boaventura de



Sousa Santos. En el segundo apartado del trabajo se habla de un primer estadio del lenguaje
en el que habia una intencion de traduccion intersubjetiva e intercultural, de comprension del
otro. Esto se pierde desde el punto en el que las “palabras” no son fraguadas progresivamente
en torno a esta intencidn, sino que son dictadas e impuestas (ya sea en el origen de las
civilizaciones o posteriormente con las colonias), ya que estas palabras son absolutas y
perfectas. Esto lo vemos también en las politicas de los derechos humanos. Hay que volver a
ese estado primigenio de buscar la comprension de lo ajeno y no trazar absolutos mediante
intereses o creencias de una sola cultura. Vemos en este punto como los ur-derechos de
Sousa Santos en tanto injusticias primigenias (y su postura en general), podrian hacer un buen
papel a este respecto.

Si bien es cierto que ha habido centenares de criticas filosoficas a los derechos
humanos, a mi parecer y hasta donde yo he llegado, la apertura de miras de Sousa Santos y
las posibles soluciones que propone no son comparables a ninguna de las otras. Con la critica
de Zizek seguimos encerrados en una postura poco resolutiva e ironica en ocasiones. El tnico
handicap que se puede deducir del andlisis de Sousa es su postura anticapitalista, que
realmente no es problemadtica sino necesaria: el cambio tiene que ser completo, no parcial.
Sousa Santos propone un “sistema’ sin taras, de retaguardia como ¢l dice, esta preparado para
cualquier situacion problematica en la medida en que se ve fundado en el transculturalismo.
Los derechos humanos han de ser participativos universalmente en tanto que son de todos los
humanos, no tienen que ser desarrollados por una élite que se presupone mejor que el resto
como diria Rorty.

Para que la politica de los derechos humanos sea por y para todas las culturas es
fundamental un desaprendizaje y posterior reaprendizaje del resto concepciones no
occidentales, y para ello tenemos la propuesta de las Epistemologias del Sur. Posteriormente
es necesario un didlogo critico a la par que autocritico de las diferencias con el resto de
culturas mediante la hermenéutica diatdpica. Y finalmente tiene que darse la reforma total de
la politica de los derechos humanos tumbando al imperialismo, al patriarcado y al

capitalismo, pudiendo empezar por una base sélida, los ur-derechos o derechos primigenios.



6.- BIBLIOGRAFIA

FUENTES TEXTUALES:
ARAGUES ESTRAGUES, J.M., De la vanguardia al cyborg: aproximaciones al
paradigma posmoderno, Eclipsados, Zaragoza, 2012

Declaracion Universal de los Derechos Humanos, 1948

DE SOUSA SANTOS, B. Sociologia juridica critica. Para un sentido comun en el
derecho, Trotta, Madrid, 2009

DE SOUSA SANTOS, B. Renovar la teoria critica y reinventar la emancipacion
social, Universidad de Buenos Aires, Facultad de Ciencias Sociales, Instituto de
Investigaciones Gino Germani, Buenos Aires, 2006

DE SOUSA SANTOS, B. y MENESES, M (eds.) Epistemologias del Sur:
perspectivas, Akal, Madrid, 2010

DE SOUSA SANTOS, B. Si Dios fuese un activista de los derechos humanos, Trotta,
Madrid, 2014

HERRERA FLORES, J. Los derechos humanos como productos culturales. Critica
del humanismo abstracto, Catarata, Madrid, 2005

PLATON, Crdtilo o de la exactitud de los nombres, Escuela de filosofia de la
Universidad de ARCIS de Santiago de Chile, edicion electronica

RORTY, R. Verdad y Progreso. Escritos filosoficos 3, Paidos, Barcelona, 2007

SARTRE, J. P., El existencialismo es un humanismo, Sur, Buenos Aires, 1973

ZIZEK, S. “Contra los Derechos Humanos ZIZEK, S. “Contra los Derechos
Humanos”, New Left Review, julio-agosto, 2005

ZIZEK, S. Sobre la violencia, seis reflexiones marginales, Austral, Barcelona, 2013

ZI1ZEK, S. En defensa de la intolerancia, Sequitur, Madrid, 2009

Z1ZEK, S. Arriesgar lo imposible, Trotta, Madrid, 2006

FUENTES AUDIOVISUALES:
Boaventura de Sousa Santos habla sobre capitalismo y Derechos Humanos
Descolonizacion Epistemologica del Sur - Boaventura de Sousa y Dussel

Conversa del Mundo - Silvia Rivera Cusicanqui y Boaventura de Sousa Santos



