' Universidad

Y
i0f  Zaragoza

1 2

23

w
»

Trabajo Fin de Grado

Una herencia olvidada:
El convento de Nuestra Sefiora de los Angeles
de Hijar (Teruel)

A forgotten heritage:
The Our Lady of the Angels convent
from Hijar (Teruel)

Autora

Elena Meseguer Ara

Directora

Dra. Rebeca Carretero Calvo

Facultad de Filosofia y Letras / Departamento de Historia del Arte
Curso 2018/2019

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




INDICE

II.

I1I.

IV.

RESUMEN ..o e 1
INTRODUCCION
a) Justificacion del tema ..........cooiiiiiiiiii e 2
b) Estadode la cuestion .........ccooouiiiniiiiiiiiiiiii i 3
C) ODBJEIVOS vttt e 5
d) Metodologia de trabajo ...........ccoieiiiiiiiiii e 5
DESARROLLO ANALITICO
1. La Orden de San Francisco de Asis en Aragon ...............ccceeeevvennnn.. 7
2. La fundacién del convento de Nuestra Sefiora de los Angeles de
HaJar. 9
3. Estudio arquitectonico del edificio ............coeiiiiiiiiiiiiiii 14
Bl Laiglesia c.ue e, 14
3.2 El claustro y las dependencias conventuales ................cccoeeeee... 19
4. Estudio de las obras de arte conservadas o documentadas ................ 20
5. ElconventoylaSemana Santa ...............cooiiiiiiiiiiii i 24
6. El convento a partir de la desamortizacion: clarisas, capuchinos y
abandono del edificio ..........ooviiiiiiiii 26
CONCLUSIONES ... e 30

BIBLIOGRAFIA ...t 32



RESUMEN

Todos los autores coinciden en afirmar que la poblacion turolense de Hijar es
antiquisima. Ademas, de ella tom6 su nombre uno de los Sefiorios, luego Ducado, mas
importantes de Espafia. Estos sefiores se convirtieron en grandes patronos y mecenas de
las artes impulsando obras como el convento de Nuestra Sefiora de los Angeles, situado
en la localidad, objeto del presente trabajo. Este cenobio fue fundado por Luis II
Fernandez de Hijar y Arellano, IX Sefor de Hijar y II Conde de Belchite y, aunque sus
primeros moradores fueron los frailes franciscanos —que darian impulso a tradiciones
que han llegado a nuestros dias como la Semana Santa—, tras la desamortizacion sus
muros albergaron comunidades pertenecientes a otras Ordenes mendicantes. Sin
embargo, la guerra civil y luego las inclemencias del tiempo han convertido este edificio

en una ruina que deberia ser rescatada.



I. INTRODUCCION
a) Justificacion del tema

El tema elegido para este trabajo académico es el estudio del convento de
Nuestra Sefiora de los Angeles en Hijar (Teruel), un establecimiento religioso que
resultd de vital importancia para los habitantes de esta pequena localidad, de la que soy
natural, y que hoy en dia corre peligro debido al abandono y al inexorable deterioro que

ha producido, y aun sigue produciendo hoy, el paso del tiempo.

Debido, pues, a mi procedencia, he tenido mayor facilidad a la hora de acceder
al edificio para la realizacion del trabajo de campo, a la vez que he podido disponer con
inmediatez de la bibliografia que lo ha estudiado —manteniendo conversaciones, incluso,
con algunos de los autores—, asi como recopilar fuentes orales de vecinos que lo

conocieron en uso.

Se trata, en definitiva, de un edificio significativo para mi, no so6lo por poder
dedicarle este Trabajo y permitirme reflejar en su andlisis los conocimientos adquiridos
durante el Grado, sino también porque representa un valor sentimental que me ha
despertado el deseo de conocer con mas profundidad y detenimiento la historia que

subyace bajo sus cimientos.

Asimismo, es preciso destacar que este inmueble constituye una parte muy
importante de la historia de la localidad, siendo un ejemplo de interés artistico y
arquitectonico del barroco del Bajo Aragén, y por ello es un bien que deberia protegerse
y conservarse. Por ese motivo me gustaria que, a través de este Trabajo, pueda obtener
un mayor conocimiento sobre €l y asi concienciar a la sociedad de su gran valor para
evitar que acabe como un recuerdo mas de aquello que existid entre los dominios del

Ducado de Hijar.

Todo ello lo convierte en una rica fuente de conocimiento con la que se pretende
realizar un andlisis desde lo general a lo particular abordando cuestiones que van desde
el origen de la Orden de San Francisco en Aragon hasta la triste situacion en la que

encontramos este convento en la actualidad, en ruinas.



b) Estado de la cuestion

Respecto a la bibliografia recopilada, en primer lugar hay que destacar que no se
cuenta con un gran estudio monografico del edificio, por lo que nos vemos limitados a
repetir varios de los libros mencionados a lo largo del trabajo. Sin embargo, no podemos
decir lo mismo en cuanto al Sefiorio Ducado de Hijar se refiere, ya que contamos con
varias publicaciones de la doctora Maria Jos¢ Casaus, como Jornadas sobre el Seriorio
Ducado de Hijar. Siete siglos de Historia Nobiliaria Espariola de 2007, donde lleva a
cabo un recorrido de esta casa desde los origenes reales, pasando por la consolidacion

del Seforio, hasta el siglo XVI.!

En cuanto a la introducciéon de la Orden de San Francisco en Aragon, podemos
resaltar el texto de Adriana Gracia Pinilla “La orden franciscana: origenes ¢ historia”,
publicado en 2010 en el libro Tierra de Conventos: Santa Catalina y San Cristobal de
Cariniena (siglos XV-X1X), donde narra los origenes del fundador y, tras su muerte, la

progresiva extension de la Orden que, al parecer, se instala en Aragon en 1214.2

Centrandonos en la localidad de Hijar y la llegada de la Orden nos hemos
apoyado en la investigacion de Julio Ramén Sanz “Historia de la Orden Franciscana y
su presencia en Hijar”, publicada en la revista Rujiar. Miscelanea del Centro de
Estudios Hijaranos. En este articulo lleva a cabo un breve desarrollo que engloba el
contexto social en el que se produce la presencia de los religiosos centrandose por

ultimo en el convento hasta 1936, momento en el que el edificio queda abandonado.?

Concretando y aproximandonos mas al edificio, cabe sefialar que la primera
noticia la encontramos en Vicencio Blasco de Lanuza que en 1622 publica Historias
eclesidsticas y seculares de Aragon, donde ofrece la fecha de 1524 para la fundacion del

cenobio.* También trata de su creacion y de sus mecenas Gregorio Lasala Navarro en

' CASAUS BALLESTER, M? J., Jornadas sobre el Sefiorio Ducado de Hijar. Siete siglos de Historia
Nobiliaria Espariola, Andorra, Ayuntamiento de Hijar y Centro del Bajo Martin, 2007, pp. 159-185.

2 GRACIA PINILLA, A., “La orden franciscana: origenes e historia”, en Jarque Martinez, E. (coord.),
Tierra de Conventos: Santa Catalina y San Cristobal de Caririena (siglos XV-XIX), Zaragoza,
Universidad de Zaragoza, Institucion Fernando el Catolico, Cajalon y CRDO Carifiena, 2010, pp. 13-14.

3 RAMON SANZ, J., “Historia de la Orden Franciscana y su presencia en Hijar”, Rujiar. Misceldnea del
Centro de Estudios Hijaranos, 1, Hijar, 2000, pp. 141-177.

4 BLASCO DE LANUZA, V., Historias Eclesidsticas y seculares de Aragon, Zaragoza, Imprenta de Juan
de Lanaja, 1622, p. 295.



Historia de la Muy Noble, Leal y Antiquisima Villa de Hijar de 1953° que, junto con
Recuerdos de Hijar, una recopilacion de datos realizada por Mariano Laborda en 1980,°
constituyen los dos textos que nos ayudan a conocer su contexto, sus inicios e incluso a

sus patronos y los religiosos que favorecieron que la fabrica se levantara.

No obstante, ademas de para ello, Recuerdos de Hijar ha sido el punto de partida
para la mayoria de los apartados de este trabajo académico debido a los extensos temas
que aborda en cuanto a la localidad de Hijar y en concreto al convento franciscano.
Igualmente, para acercarnos a la descripcion arquitectonica del templo hemos
consultado el Inventario Artistico de Teruel y su provincia del profesor Santiago

Sebastian Lopez.’

Del escaso conocimiento que, hasta el momento, tenemos del mobiliario
litirgico del templo es preciso resaltar el descubrimiento y la investigacion llevada a
cabo por la doctora Clara Zamora Meca, que recientemente ha atribuido un sarcofago
localizado en un hotel de Sevilla a un miembro de la Casa Ducal de Hijar.® Dicho
trabajo, acompafiado del realizado por Victor Guiu y Maria José Casaus,’ ofrece un
completo estudio de la pieza mds interesante de la que se tienen noticias, el sarcofago de

Luis Fernandez de Hijar y Ramirez de Arellano, fundador del convento.

Para finalizar, en lo que respecta a la historia del cenobio, ligada, ademas, al
impulso de la Semana Santa en la localidad, ademas del ya citado libro de Mariano
Laborda —que nos ha servido de base para iniciar el apartado—, es preciso mencionar a

Lourdes Segura Rodriguez con La Semana Santa en el Bajo Aragon de 1987, un breve

5 LASALA NAVARRO, G., Historia de la muy noble, leal y antiquisima villa de Hijar, Logrofio,
Editorial Ochoa, 1953.

¢ LABORDA GRACIA, M., Recuerdos de Hijar, Zaragoza, Centro de Iniciativas Turisticas del Cuadro
Artistico de Hijar, Diputacion Provincial de Teruel, Secretaria de Estado de Turismo, Ministerio de
Cultura y Caja de Ahorros de Zaragoza, Aragon y Rioja, 1980.

7 SEBASTIAN LOPEZ, S., Inventario Artistico de Teruel v su provincia, Madrid, Ministerio de Cultura,
1974, p. 235.

8 ZAMORA MECA, C., “El sarc6fago renacentista de la Casa de Hijar: un discurso platénico entre la
Guerra y la Muerte”, Ars & Renovatio, 5, Alcafiiz, 2017, pp. 54-76. Disponible en linea en
http://www.artedelrenacimiento.com/images/ ARSRENOVATIO2017/El. SARCOFAGO_RENACENTIST
A.pdf [Fecha de consulta: 22/10/2018].

® GUIU AGUILAR, V. M., y CASAUS BALLESTER, M? J., “El humo de nuestra historia: de sarcofago
a chimenea. Vicisitudes de una pieza escultorica de la Casa de Hijar”, Rujiar. Misceldnea del Centro de

Estudios Bajo Martin, 14, Hijar, 2013, pp. 281-306.



relato que trata de la tradicion, los instrumentos y las vestimentas con sus respectivos
significados, asi como también del momento en el que se comenzaron a incorporar

mujeres a las procesiones.'?

¢) Objetivos
Los objetivos de este trabajo académico son:

e Reunir, leer y sintetizar tanto la bibliografia relacionada con la Orden de San
Francisco en Aragéon como con el establecimiento mendicante asentado en
Hijar, ademds de valorar las historias trasmitidas oralmente por algunos de

los vecinos que conocieron el edificio en uso.

e Trazar la historia del inmueble conventual desde sus origenes hasta su actual

abandono.

e Fomentar el interés cultural por el patrimonio que la localidad posee y
concienciar a generaciones venideras de que el conocimiento y la
conservacion de dicho patrimonio debe realizarse en las condiciones

Optimas.

e Conocer la historia que nos antecede para intentar que el convento y sus

avatares no caigan en el olvido.

d) Metodologia de trabajo

La metodologia aplicada para la realizacion de este trabajo académico ha
consistido en la elaboracion de un guion, en la busqueda de bibliografia y de material
grafico, en la visita al cenobio objeto de estudio —trabajo de campo—, y en la redaccion

del trabajo propiamente dicho.

En primer lugar, mediante la elaboracion de un guion, delimitamos el tema que
queriamos tratar para la posterior busqueda de bibliografia y material grafico. A

continuacion, llevamos a cabo una seleccion bibliografica para realizar el estudio del

0 SEGURA RODRIGUEZ, L., “La Semana Santa en el Bajo Aragon”, Cartillas turolenses, 7, Teruel,

Instituto de Estudios Turolenses, 1987.



tema en profundidad. Las fuentes bibliograficas utilizadas pertenecen a la biblioteca de
mi familia y de vecinos de la localidad, ademas de a los fondos de la Biblioteca Maria
Moliner de la Facultad de Filosofia y Letras. Asimismo, nos hemos servido de articulos
publicados en revistas especializadas disponibles en internet localizados a través de

buscadores como Dialnet y Academia.edu.

Seguidamente, procedimos a la lectura y analisis de dicha bibliografia realizando
una organizacion de la informacion y extrayendo los datos para la creacion del estado de
la cuestion. Al mismo tiempo, efectuamos el trabajo de campo visitando en varias
ocasiones el edificio objeto de estudio. Tras todo ello, llevamos a cabo la redaccion del

trabajo propiamente dicho.



II. DESARROLLO ANALITICO
1. La Orden de San Francisco de Asis en Aragén

Los origenes de la Orden franciscana se remontan a la Edad Media,
constituyendo una de las instituciones religiosas mas importantes y numerosas de la
Iglesia catdlica. Fue fundada por San Francisco de Asis, figura de gran trascendencia en

la historia de la cristiandad.

El santo nacid en la ciudad de Asis en 1182, en el seno de una rica familia de
comerciantes italianos. Esta situacion le permitio recibir una buena educacion, llegando
a dominar, entre otros saberes, el latin. Tras sentir la llamada de la fe, pronto decidio
dedicarse a la predicacion. Inicialmente, no practico la idea de pobreza voluntaria como
forma de vivir la religion, pero con el paso del tiempo y al unirse a ¢l varios discipulos,
cred una pequeia comunidad, lo que dara lugar a la apariciéon de sus principales
caracteristicas: una vestimenta humilde y un austero modo de vida. Asi, en 1209,

contando con la bendicion papal, San Francisco fundo la nueva orden mendicante.'!

Para sus primeras actuaciones se asentaron en los nicleos urbanos que en esos

momentos experimentaban crecimientos considerables.

En 1226 el de Asis fallecid y los frailes comenzaron a regirse por la regla no
bulada que el propio santo habia redactado en 1209. Tras comprobarse el gran éxito de
la Orden, se elabor6 la primera regla bullata, seguida por la comunidad desde 1223 y
que regira la vida de los franciscanos. Dicha regla obedece a tres votos: obediencia al

Papa, pobreza y castidad, que constituyen el eje vertebrador de esta religion.!?

Todavia en vida del santo, y tomando la interpretacion de la regla de San
Francisco, se manifestaron dos tendencias cuya diferencia principal residia en el tema
de la pobreza. Por un lado, se encontraban aquellos que consideraban la pobreza como
un fin en si mismo; y, por otro, los partidarios de adaptar esa idea de pobreza a la
evolucion de la Orden. Estas dos visiones continuaran y serdn mas marcadas con el
transcurso de los afios. Los mas extremistas fueron los spirituali o fraticelli, que se
negaron a aceptar las declaraciones papales de Gregorio IX y mantuvieron posturas que

rozaban la herejia, cobrando un peso importante en Espana. Este pensamiento

' GRACIA PINILLA, A., “La orden franciscana...”, op. cit., pp. 13-14.
12 Ibidem, p. 14.



desembocara en los llamados observantes,'> ya en el siglo XV. Justamente dentro de
esta rama tenemos que situar al convento de Nuestra Sefiora de los Angeles de Hijar,

pues sus religiosos eran aquellos que querian vivir en extrema pobreza.

Finalmente, fue el papa Juan XXII quien dio fin a estos enfrentamientos en
1322, optando por un ideal de pobreza mas flexible, es decir, en contra de aquellos que

se posicionaban por la austeridad total.

Otro rasgo que se debe destacar es que la Orden de San Francisco, a su vez, esta
formada por tres oOrdenes. La primera de ellas es la orden masculina mencionada
anteriormente. La segunda reune a las religiosas, denominadas clarisas, mientras que en
1221 San Francisco cre6 la Tercera Orden, que fue ideada para que los laicos pudiesen
formar parte de esta comunidad religiosa. Con todo ello, la familia franciscana llego a
ser una de las mas numerosas de la cristiandad a finales del siglo XIII, registrandose

mas de 1.500 conventos.!*

Existen muchas tradiciones que tratan del paso de San Francisco por Espafia. Por
ejemplo, una de ellas cuenta que el de Asis “en 1213 se embarcd desde Génova en
direccion a Barcelona con la intencion de llegar a Marruecos. Parece que peregrind a
Santiago de Compostela, pero una enfermedad le impidi6 llegar hasta Marruecos y
regres6 a Italia. Pensando en la posterior expansion de la orden decidio enviar

misioneros a la Peninsula”,'® y asi se iria extendiendo.

A comienzos del siglo XIII la implantacion del franciscanismo cobrd fuerza en
nuestro pais, ya que comenzaron a fundarse conventos en relacion a la peregrinacion

que surgid con el Camino de Santiago, concretamente entre los afios 1213 y 1214.

En cuanto a Aragon, el conocimiento que se tiene de las primeras fundaciones
aragonesas segun las fuentes se remonta al afio 1214, fecha en la que se erige “el primer
convento franciscano en la Corona, situado en Tarazona y al que le seguird el de
Zaragoza, fundado por el santo fray Juan Parente tres afios mas tarde”.'® Sin embargo,

estudios recientes no han podido corroborar esta fecha tan temprana y s6lo permiten

3 RAMON SANZ, J., “Historia de la Orden Franciscana y...”, op. cit., p. 170.
1 GRACIA PINILLA, A., “La orden franciscana...”, op. cit., p. 15.

15 Ibidem, p. 16.

16 Ihidem, p. 20.



certificar que el cenobio franciscano turiasonense ya estaba fundado en 1270.!7

Asimismo, cabe resaltar que durante la época medieval la construccion de
conventos llevaba ligada una importancia politica, religiosa y social. Estas edificaciones
significaban un “dominio del territorio, la ampliacion del area dominada por los
cristianos, la fijacion estable de poblacion y el encuadramiento de ésta en nucleos
sociales y politicos”.!® Las fundaciones conventuales continuaron durante la Edad

Moderna, momento en el que debemos situar la de los franciscanos recoletos de Hijar.

2. La fundacion del convento de Nuestra Seiiora de los Angeles de Hijar

El cenobio hijarano se remonta al primer cuarto del siglo XVI, cuyo fundador
fue don Luis Fernandez de Ixar y Ramirez de Arellano, IX Sefior de Hijar y Conde de

Belchite.!®

Fernandez de Ixar naci6 en Zaragoza hacia 1495 y fallecid en la misma ciudad el
25 de enero de 1554, recibiendo el descanso eterno delante del altar mayor del convento

de Nuestra Seflora de los Angeles de Hijar.

17 AINAGA ANDRES, M* T., CARRETERO CALVO, R., y CRIADO MAINAR, J., De convento a
parroquia. La iglesia de San Francisco de Asis de Tarazona, Tarazona, Parroquia de San Francisco,
2005, p. 19.

'8 GRACIA PINILLA, A., “La orden franciscana...”, op. cit., p. 20.

19 Sobre su titulo de Conde encontramos variaciones o desacuerdo, al igual que sobre la fecha de
fundacion del convento. En LASALA NAVARRO, G., Historia de la..., op. cit., p. 52, se cita a don Luis
Fernandez de Ixar y Arellano como el IV Duque de Hijar y Aliaga y I Conde de Belchite sin ofrecer una
datacién del edificio. Localizamos una referencia distinta en MONZON, L., “Como pudieron huir de
Hijar los Padres Capuchinos que habitaban el Convento de antiguos Franciscanos situado en el término
municipal de esta Villa, partida llamada de los campillos en Julio del afio 1936”, Rujiar. Miscelanea del
Centro de Estudios Hijaranos, 1, Hijar, 2000, p. 95, donde trata del I Conde de Belchite y sitlia su
fundacion en 1524. En realidad, Monzén confunde al fundador con su abuelo, don Luis I Fernandez de
Hijar y Beaumont, VIII Sefior de Hijar y I Conde de Belchite, como podemos contrastar en MORENO
MEYERHOFF, P., Historia genealogica de la Casa de Hijar, Barcelona, Difusion Publicaciones y
Videos, 2018, p. 114, ya que menciona a la esposa del ultimo, dofia Guiomar Enriquez. Sin embargo,
como expondremos enseguida en el texto, en Recuerdos de Hijar Mariano Laborda trata del 11T Conde de
Belchite, y sitiia su fundacion primero en 1519 (p. 42) y, posteriormente, en el capitulo dedicado al
convento (p. 193), en el aio 1517 (LABORDA GRACIA, M., Recuerdos de..., op. cit., pp. 193-205). Por

ello, nos vemos obligados a referirnos al primer cuarto del siglo XVI.



En 1517 sucedid a su abuelo, don Luis I Fernandez de Hijar y Beaumont, VIII
Senor de Hijar y I Conde de Belchite (1437-1517), que falleci6 el miércoles 25 de abril
de ese mismo afio. Debido a su longevidad, el padre del fundador, don Juan III
Fernandez de Hijar y Enriquez (h. 1468-1509), no le relevo en los estados de Hijar,

quedando don Luis II como heredero universal de todos los titulos.

Por aquellas fechas, este sefiorio mantenia una importante polémica con don
Juan de Aragén, arzobispo de Zaragoza, que finalizoé hacia 1522. Dicha controversia
provenia del aprovechamiento de aguas en el azud de Albalate, territorio que al parecer
pertenecia al prelado, que llegd incluso a excomulgar al Conde temporalmente. La
resolucion del conflicto se alcanzé gracias a la intervencion de Carlos V, consiguiendo

la absolucioén y el perdon del noble en 1523.

Ademas, sirvio y jurd lealtad a Carlos V, asi como también ocupo el oficio de

Camarlengo del emperador en las Cortes de Aragon.?”

Don Luis I estuvo casado en dos ocasiones, siendo su primera esposa doia
Beatriz de Alagon y Olcina. Como sefiala Moreno Meyerhoff, “en las capitulaciones de
este matrimonio, que fueron otorgadas por su abuelo don Luis I, se hizo vinculo
perpetuo de agnacion rigurosa del sefiorio de Hijar, incluyendo todos los bienes y
llamando a la sucesion primeramente, a su nieto Luis I y a sus descendientes
masculinos de varon en vardn, luego a sus dos hermanos don Alonso, don Juan, don

Pedro, don Carlos y a los respectivos descendientes de estos, por su orden”.?!

Su heredero fue don Juan II Fernandez de Hijar y Alagoén, fruto de su primer
matrimonio. No obstante, de ambos matrimonios fue padre de trece hijos, de los que

Unicamente sobrevivieron seis.

Las segundas nupcias las contrajo el 15 de noviembre de 1548 en el castillo de
Hijar con dofia Hipolita Fernandez de Heredia y Cuevas, que también recibi6 sepultura
en el convento que nos ocupa,?? levantado, como apuntamos, gracias a la magnanimidad
de don Luis Ferndndez de Ixar y Ramirez de Arellano, IX Sefior de Hijar y Conde de

Belchite.

Sin embargo, la datacion exacta de la fundacion del cenobio ha suscitado una

20 MORENO MEYERHOFF, P., Historia genealdgica..., op. cit., pp. 109-122.
2 Ibidem, p. 123.
2 Ibidem, pp. 123-125.
10



gran controversia debido a la desaparicion de la documentacion originaria del convento
durante los siglos XIX y XX por los acontecimientos desamortizadores y bélicos
acontecidos en Espana. Esta circunstancia ha dado lugar a la variedad de fechas que se

le atribuyen a lo largo de los afios entre las diversas fuentes.

Prueba de ello, y como bien sefiala Julio Ramén Sanz?? partiendo de Blasco de
Lanuza en su obra Historias Eclesidsticas y seculares de Aragon de 1622,>* es que se da
noticia de la fundacion del convento de Hijar en 1524, bajo el patrocinio de la Casa de
Hijar. Gracias a estos mecenas, el establecimiento religioso contd con una cuantia
econdmica importante que aseguraba la puesta en marcha y construccion de un edificio

religioso capaz de acoger a la comunidad franciscana.?

Por su parte, el cronista oficial del Reino, Juan Francisco Andrés de Uztarroz, en

sus Anales de la Corona i Reyno de Aragon, también situa el comienzo de las obras en

1524.26

Siguiendo al investigador Julio Ramén Sanz, en 1517, con motivo del Capitulo
General de la Orden de San Francisco celebrado en Roma bajo el pontificado de Ledn
X, muchas de las vicarias y custodias de los observantes pasaron en este momento, por
decision papal, a ser provincias. Dentro de este hecho, la hasta entonces vicaria
observante de Aragdn se convirtid en Provincia Observante de Aragén. Segun fray
Joseph Antonio de Hebrera en su libro Chronica Serdfica de la Santa Provincia de
Aragon, esta custodia contaba con doce conventos en la Corona, de los que nueve se
encontraban en Aragon y tres en Navarra. Entre los pertenecientes a Aragon no figura el

de Hijar, por lo que no puede ser anterior al afio 1517.%7

No obstante, Mariano Laborda en sus Recuerdos de Hijar, publicados en 1980,
sefiala dos fechas para la fundacién del convento. En un primer momento lo sitia en
1519, pero posteriormente ofrece la fecha de 1517 concluyéndose las obras en 1524,

momento en el que los padres franciscanos se trasladarian al edificio. Dichos monjes

2 RAMON SANZ, J., “Historia de...”, op. cit., pp. 141-177.
24 BLASCO DE LANUZA, V., Historias Eclesidsticas..., op. cit., p. 295.
25 ATIENZA LOPEZ, A., Tiempos de conventos. Una historia social de las fundaciones en la Espaiia
Moderna, Madrid, Marcial Pons y Universidad de la Rioja, 2008, pp. 152-153.
26 ANDRES UZTARROZ, J. F., Anales de la Corona i Reyno de Aragén, Zaragoza, Herederos de Pedro
Lanaja, 1663, p. 92.
27 RAMON SANZ, J., “Historia de...”, op. cit., pp. 168-171.
11



habrian estado asentados anteriormente al traslado en la que fuera la casa del Rabi,
adosada a la sinagoga y que hoy se conoce como de San Anton.?® El problema radica en
que Mariano Laborda no revela la totalidad de las fuentes en las que se basa, por lo que
no podemos determinar con exactitud la veracidad de sus palabras. A pesar de ello, cabe

anadir que sus libros son de gran utilidad para conocer mejor la historia de Hijar.

Volviendo a retomar el estudio de Julio Ramoén, en el tercer capitulo provincial
de los observantes, celebrado en abril de 1524 en el convento de Nuestra Sefiora de
Jestis de Barcelona, se sefialaron los conventos que debian ser de recoleccion. En la
custodia de Aragon figura ya el de Ixar como uno de ellos, asi como también aparece el

de Carifiena y Alpartir.?®

De todo lo anterior podemos concluir que en 1524 los franciscanos ya se
encontraban en el convento hijarano, dado que todas las fuentes coinciden en dicha
fecha. Ante el interrogante de si los religiosos llegaron con anterioridad a la Ultima
cronologia mencionada, nada podemos asegurar debido a la falta de pruebas y a la
discordancia entre los autores. Sin embargo, lo mas probable es que estuvieran o
visitaran Hijar durante el transcurso de las obras como forma de supervision o, como

también apunta Julio Ramon, para comenzar su labor evangelizadora.?°

Durante los siglos XVII y XVIII contamos con unas descripciones que
manifiestan una presencia franciscana continla y mas clara, prueba de ello lo

encontramos en el Inventario Artistico de Teruel y su provincia de Santiago Sebastian.3!

No obstante, la iglesia conventual corresponde a los afios finales del
Seiscientos®? y se ubica en la ribera del rio Martin, a un kilometro de la actual
poblacion.?? Se trata de una fabrica “levantada sobre los cimientos de las ruinas de lo

que en su dia fuera iglesia de ‘Santa Maria de la Villa Viella de Ixar’, y ‘Convento del

28 LABORDA GRACIA, M., Recuerdos de..., op. cit., pp. 193-195.

2 RAMON SANZ, J., “Historia de...”, op. cit., pp. 141-179. También lo encontramos en LABORDA
GRACIA, M., Recuerdos de..., op. cit., pp. 194-195.

3 RAMON SANZ, J., “Historia de...”, op. cit., pp. 167-171.

31 SEBASTIAN LOPEZ, S., Inventario Artistico de Teruel..., op. cit., p. 235.

32 ARCE OLIVA, E., “Panorama histérico del arte en la comarca del Bajo Martin”, en Serrano Martin, E.
(coord.), Comarca del Bajo Martin, Zaragoza, Gobierno de Aragon, 2009, p. 190.

33 Como puede leerse en LABORDA GRACIA, M., Recuerdos de..., op. cit., p. 193, la poblacién
antiguamente pudo estar en este terreno denominado “Los Campillos”.

12



Santo Sepulcro’, desaparecidos en el siglo XIV” .34

No obstante, hay autores que afirman que existido un cenobio anterior fundado
por la esposa del I Sefior de Hijar, dofia Marquesa Gil de Rada que fue la fundadora de
las Canonesas del Santo Sepulcro de Zaragoza.’® Al parecer, este convento fue
construido en 1300, pero, debido a la falta de excavaciones arqueologicas, no se puede
determinar a qué fase de ocupacion corresponderia. Sin embargo, se ha podido localizar

una nevera y un horno de cronologia medieval.*®

Las fuentes relatan que el 13 de noviembre de 1300 dofia Marquesa Gil de Rada
realizd una donacién de varias fincas en Hijar ofreciéndose como freira del Santo
Sepulcro de Jerusalén. En dicha donacion se hacia mencion de que todos los frutos y
rentas que se obtuvieran de estos campos irian destinados para todos aquellos que
fueran puestos y ordenados para servir al Sefior Jesucristo en Santa Maria de la villa
viella de Ixar al servicio del Santo Sepulcro. Otro testimonio es su testamento, fechado
el 3 de enero de 1303, en el que confesaba su deseo de ser enterrada en Hijar: “Eleyo la
mia sepultura en la eglesia de Santa Maria de la villa viella de Ixar”. Pese a ello, parece
que finalmente no fue asi, pues todo parece indicar que falleciéo en el monasterio del

Santo Sepulcro de Zaragoza.’’

Siguiendo a Mariano Laborda, y este a su vez a Juan Francisco Andrés de
Uztarroz en la segunda parte de sus Anales de la Corona y Reyno de Aragon de 1663,
donia Timbor de Cabrera, Duquesa de Lécera, habia ordenado en su testamento fundar
un convento de monjas. Dicho cenobio no se llevd a cabo hasta que su heredero, el
Conde de Belchite don Luis de Ixar, con ayuda de su esposa, dofia Beatriz de Alagon,
obtuvo facultad de la Sede Apostolica para instaurarlo, pero en este caso seria de

religiosos, a pesar de la ultima voluntad de dofia Timbor.

Finalmente, el convento fue levantado y otorgado a los padres franciscanos bajo

la advocacion de Nuestra Sefiora de los Angeles.?® Dicha comunidad religiosa también

34 Ibidem, p. 193.
3% LOPEZ RAJADEL, F., Marquesa Gil de Rada, sefiora de Hijar y fundadora de las Canonesas del
Santo Sepulcro de Zaragoza, Zaragoza, Centro de Estudios de la Orden del Santo Sepulcro, 2004.
3¢ Informacién extraida del Sistema de Informacién del Patrimonio Cultural Aragonés (SIPCA). En
http://www.sipca.es/censo/1-INM-TER-023-122-014/Convento/de/San/Francisco.html#.W8nL2tkzbIU
[Fecha de consulta: 22/X/2018].
37 LABORDA GRACIA, M., Recuerdos de..., op. cit., pp. 16-21.
38 Ibidem, p. 47.

13



recibié una huerta de mas de una hectarea de extension que gozaba de privilegio de
riego concedido en el siglo XIV por uno de los sefores de Hijar, y refrendado por Pedro

IV el Ceremonioso.?’

3. Estudio arquitectonico del edificio
3.1. Laiglesia

El templo es de una sola nave rematada por una cabecera poligonal. La nave esta
cubierta con bovedas de medio caiién con lunetos salvo en el crucero, sobre el que se
levantaba una ctipula con pechinas [figs. 1, 2, 3 y 4]. Al exterior, cuenta con una sencilla
fachada realizada en ladrillo. Est4 articulada en dos cuerpos organizados verticalmente

mediante pilastras y separados horizontalmente por entablamentos y zocalos, y

0

coronada por un frontdn triangular y una pequefia espadafia.*

Fig. 1. Planta de la iglesia de San Francisco. Extraida de SEBASTIAN LOPEZ, S., Inventario artistico...,
op. cit., p. 235.

39 “Privilegio que se conoce con el nombre de Ligon de Nuestra Sefiora de los Angeles, bajo cuya
advocacion se puso la Iglesia”, en MONZON, L., “Como pudieron...”, op. cit., p. 95.
40 ARCE OLIVA, E., “Panorama histérico...”, op. cit., p. 190.

14



Fig. 2. Interior del templo hacia la cabecera. Foto Manuel Forcada Lazaro.

Fig. 3. Vista del exterior del abside de la iglesia. Foto Manuel Forcada Lazaro.

15



Fig. 4. Vista del interior de la iglesia hacia los pies. Foto Manuel Forcada Lazaro.




Sobre el vano de acceso y enmarcadas en pilastras aparecen tres hornacinas, de
las que, las laterales cobijarian figuras de santos, mientras que en la central se
dispondria una escultura de la Virgen Maria realizada en piedra, bajo cuya advocacion,

como vimos, habia sido fundado el convento [fig. 5].

En un nivel superior, encontramos otras dos hornacinas que se corresponderian
con las de los laterales del piso inferior, de las cuales se desconoce la imagen que
alojaban. El centro del timpano esta perforado por un gran 6culo, que permite la
iluminacion en el interior del coro. Como adelantamos, la zona superior de la fachada

esta rematada por una pequefia espadafia.*!

Fig. 5. Fachada de la iglesia del convento. Foto Manuel Forcada Lazaro.

4 PASTOR TURON, M., “El convento de Nuestra Sefiora de los Angeles”, en FORCADA LAZARO,
M., Eshijar. Recuerdos de un pueblo, Madrid, ViveLibro, 2013, p. 7.
17



Sabemos que al interior el presbiterio contaba con cinco altares: el mayor y
principal estaba dedicado a la Reina de los Angeles [fig. 6]; en los lados laterales,
dispuestos en hornacinas, se disponian esculturas de San José y San Antonio; mientras
que los altares restantes estaban bajo la advocacion del Sagrado Corazén de Jesus, la
Inmaculada, San Francisco y la Divina Pastora, todo ello dotado de una amplia

escenografia.

Asimismo, se veneraban las imagenes de San Luis Rey de Francia y Santa
Isabel. No obstante, de todas ellas, la que destacaba era la de San Francisco de Asis,
obra del escultor Sebastian Senabra Rosell, procedente de Barcelona. Ademads, sabemos
que en 1928, con la venta de sellos, uno de los religiosos del convento llamado fray

Joaquin, adquiri6 un nuevo altar dedicado al Santo Cristo.

Fig. 6. Vista del interior de la iglesia hacia el altar mayor, 1931. Imagen tomada de LABORDA GRACIA,
M., Recuerdos de..., op. cit., p. 199.

18



Todos los altares estaban tallados en madera, fueron realizados por frailes
capuchinos y ninguno presentaba gran decoracion. De ellos, cabe destacar el altar mayor
realizado por fray Fernando de Espinal en estilo neogoético [fig. 6] que, al parecer, era
una copia bastante fidedigna del que se encontraba en el cenobio que la Orden mantenia

en Tudela (Navarra).*?

3.2. El claustro y las dependencias conventuales

El acceso exterior a las dependencias del convento se situaba en el lado de la
epistola de la fachada de la iglesia [fig. 7]. En primer lugar, se encontraba la porteria.
Paralelamente a ella, se hallaba el refectorio, una gran sala en la que, ademas, tenia
otros usos pues también se utilizaba para realizar reuniones e incluso impartir clases,
quedando constancia de la participacion activa de los frailes en la labor educativa de la

localidad.*?

Fig. 7. Vista del exterior de la iglesia y de las dependencias conventuales. Foto Manuel Forcada Lazaro.

42 LABORDA GRACIA, M., Recuerdos de..., op. cit., p. 200.
 PASTOR TURON, M., “El convento de Nuestra Sefiora...”, op. cit., p. 9.
19



El claustro, siguiendo el patron de todos los conventos, disponia de un segundo
piso, desde donde se accedia al coro del templo, contando con una puerta en el muro de
la iglesia. Entorno al claustro se situaban las celdas que habitaban los religiosos, la sala

de estar y la biblioteca.

Siguiendo los recuerdos de Luis Monzon tras los destrozos sufridos de 1936,
podemos conocer las cuatro galerias del claustro de las que una era ocupada por “parte
de las celdas”, otra que “iba de la puerta de entrada hasta el acceso al actual comedor”,
otra “donde estaba la cocina”, la tercera “paralela a la primera y limitada por la huerta”,
y la cuarta paralela a la segunda. “Hacia el actual tendedor y como a terminacion del
segundo lado, estaban los restos del comedor antiguo, cuyas ventanas miraban al

camino de Samper”.*

Anexo a las dependencias se disponian las bodegas subterrdneas y un nevero que
les permitia mantener frescos los alimentos, asi como también un taller de carpinteria,

colmenas, etc.®

4. Estudio de las obras de arte conservadas o documentadas

Aparte de los retablos de la iglesia de los que tenemos noticia y que ya hemos
mencionado, pocos son los restos o fuentes que nos informen sobre todo aquello que
poseian los padres franciscanos en el convento. No obstante, en primer lugar debemos
destacar el descubrimiento de una interesante obra perteneciente al cenobio, en fecha
reciente, de la doctora Clara Zamora, de la Universidad de Sevilla. Se trata de una pieza

escultorica en alabastro [fig. 8] datada en la primera mitad del siglo XVI1.46

Segun las investigaciones de dicha autora, se trataria del antiguo sarcéfago de
don Luis Fernandez de Hijar, presidido por el escudo de la Casa de Hijar. Como otros
titulares este linaje, el IX Sefior de Hijar fue enterrado en el convento de Nuestra Sefiora
de los Angeles. De hecho, Mariano Laborda en sus Recuerdos publica una imagen en la
que aparecen don Florencio Jardiel con el Padre Basilio y el Padre Arcangel junto a

algunos restos de sarcofagos de los antiguos duques.

4 MONZON, L., “Como pudieron...”, op. cit., pp. 95-96.
45 PASTOR TURON, M., “El convento de Nuestra Sefiora...”, op. cit., p. 9.
46 ZAMORA MECA, C., “El sarcofago renacentista...”, op. cit., p. 54.
20



Tras analizar la obra, la doctora Carmen Morte atribuyo el sepulcro a Juan de
Liceyre, discipulo de Damidn Forment. El escultor habria utilizado una traza unitaria
tanto en la obra mencionada como en el enterramiento de dofia Ana de Gurrea en la

capilla de San Bernardo de la Seo de Zaragoza, lo que ha permitido su atribucion.*’

Fig. 8. Frontal del sarcofago. Foto tomada de ZAMORA MECA, C., “El sarcofago renacentista...”, op.
cit.,p. 71.

En 1903 los frailes, sin ser conscientes de su valor, lo vendieron a unos
anticuarios. Victor Manuel Guiu y Maria José Casaus, en su trabajo “El humo de
nuestra historia: de sarcofago a chimenea. Vicisitudes de una pieza escultérica de la
Casa de Hijar”,*® contemplan la posibilidad de que fuera el propio José Maria del
Palacio y Abarzuza (1886-1940), III Conde de las Almenas y I Marqués del Llano de
San Javier, quien adquirid esta pieza y la transformo para acoplarla a una chimenea de
su casa-museo levantada en 1920, denominada Palacio del Canto del Pico en

Torredolones (Madrid) [figs. 9 y 10].

Clara Zamora anade que, al morir sin descendencia, el Conde de las Almenas
regal6 el palacio al general Francisco Franco, de modo que la pieza pasé a ser de su

propiedad. Posteriormente, en 1988 sus propietarios lo vendieron a unos britanicos.

47 Ibidem, pp. 62-63.
4 GUIU AGUILAR, V. M., y CASAUS BALLESTER, M* J., “El humo de...”, op. cit., pp. 281-306.
21



Fig. 9. Vista del salon del Palacio del Canto del Pico, 1930. Imagen tomada de
https://listarojapatrimonio.org/ficha/casa-palacio_del canto_del pico/ [Fecha de consulta: 10/X1/2019].

Fig. 10. El sarco6fago como decoracion de una chimenea en el salon del Palacio del Canto del

Pico, 1930. Imagen publicada en ZAMORA MECA, C., “El sarc6fago renacentista...”, op. cit., p. 56.

Basandonos en las hipotesis de Guiu y Casaus, el escudo que aparece en la parte
central del sarcofago no luce la Corona Ducal, lo que pudiera ser consecuencia de los
problemas que existieron en la nobleza aragonesa y, en el caso de los Hijar, con los

22



Habsburgo, pues el rey Carlos I (1516-1556) no permitio continuar con el titulo de

Dugque al Sefior de Hijar.

El primitivo escudo de la Casa de Hijar corresponde a las armas de los primeros
sefores, Pedro Fernandez de Hijar y Marquesa Gil de Rada. Pedro Fernandez de Hijar
era hijo de Jaime I y de Berenguela Fernandez, y la Marquesa hija de Teobaldo I de
Navarra, IV Conde soberano de Champagne y de Brie y de Marquesa Lopez de Rada.
Por tanto, ambos eran hijos de reyes lo que permitio el vinculo entre las casas reales de
Aragon y Navarra. Como indican Guiu y Casaus, “el escudo es cuartelado: el primero y
postrero en oro con las cuatro barras de gules de Aragon y el segundo y tercero de gules

con la bloca de Navarra”.*

Hoy este sarc6fago pertenece a una coleccion particular y se expone en un salon

del hotel Alcazar de Sevilla.

Otras obras que podemos nombrar, pero de las que no quedan restos son las

mencionadas por Mariano Laborda en sus Recuerdos, donde sefiala lo siguiente:

Cuando en marzo de 1903 se bendijo la primera piedra de la nueva fundacién
haciéndose cargo los capuchinos del ruinoso convento, se encontraron con tumbas,
sarcofagos y un mausoleo de fino alabastro en el que reposaba el IV Duque de Ixar,
encontrado este bajo el presbiterio; un mausoleo, verdadera y valiosa pieza artistica, con
figura de guerrero, estatua yacente, armadura completa y espada de dos manos a lo largo
del cuerpo, con la cruz de esta sobre el pecho y las manos sobre la cruz. Su estilo era
plateresco y de lineas muy bellas y fue vendido a unos anticuarios por quinientas

pesetas...”

Mas adelante continta con la descripcion de la fachada de la vieja iglesia, en la
que, en el interior de tres hornacinas, se disponian otras tantas figuras de las que la
central era una escultura en piedra de la Virgen Maria, mientras que las laterales
representaban a santos franciscanos también en piedra. Las tres imagenes fueron

destruidas por los “milicianos ateos” en 1936, acribillandolas a balazos.

Por ultimo, es preciso mencionar el desaparecido sagrario tallado en madera por

el escultor de origen barcelonés, Juan de Rigalte, en 1584. Este artifice trabajo para

4 Ibidem, p. 288.
S0 LABORDA GRACIA, M., Recuerdos de..., op. cit., p. 197.
23



diversas iglesias de Aragon, incluyendo el convento de Nuestra Sefiora de los Angeles.>!

5. El convento y la Semana Santa

Fueron los franciscanos quienes al llegar a Hijar recibieron el encargo del Sefor
de Ixar, en palabras de Mariano Laborda, de “organizar con riguroso signo cristiano las
procesiones de Semana Santa que, hasta entonces, tenian mucho més de jolgorio que de
oracion penitencial. Suprimieron los cacharros ruidosos —pozales y cacerolas golpeados
con hierros, etc.— para dejar unicamente tambores, a los que mucho mas tarde se
sumaron los bombos. A los franciscanos se debe la transformacion de las antiguas
cofradias gremiales, existentes desde muy antiguo, en cofradias de penitencia, con
procesiones de Semana Santa, lo que no ocurre en Espafia hasta la primera mitad del

siglo XVI”.2

No obstante, hay pocos datos sobre los origenes del toque del tambor o la
percusion como acompanamiento de la festividad religiosa en la localidad. Parece que,
al menos desde que Hijar es cristiana, los habitantes subian al monte del Calvario con
cacharros como protesta por la muerte de Cristo, asi como para reproducir el sonido de

la naturaleza enfurecida.’?

De este modo, nos tendriamos que remontar al afio 1119, momento en el que fue
conquistada por Alfonso el Batallador y se convertiria al cristianismo, volviendo a ser

conquistada por Galindo Giménez en 1148.

Asi, en 1519 los frailes, a instancias del Duque, fueron los encargados de
organizar de una forma mas severa la Semana Santa consistente en la formacion de las
procesiones y del toque acompasado, dejando aquellos utensilios que bien podrian ser

de cocina en el pasado y dando paso al tambor.

Dos siglos después, en 1787, el padre capuchino fray Diego de Cadiz ensefio
cantos a los Rosarieros de la comunidad, de tal modo que en las procesiones

intercalaban toques de percusion con cantos en honor a Cristo [fig. 11].

U Ibidem, p. 164.

52 Ibidem, p. 195.

53 A pesar de que Mariano Laborda en alguna ocasién ha hablado de un documento que lo confirmaria, no
tenemos prueba de ello. Para mayor informacion véase SEGURA RODRIGUEZ, L., “La Semana Santa
en el Bajo Aragén”, Cartillas turolenses, 7, Teruel, Instituto de Estudios Turolenses, 1987, p. 10.

24



a

Fig. 11. Procesion con la Virgen de los Dolores presidida por los frailes capuchinos, h. 1921. Foto tomada
de https://cierzoyniebla.wordpress.com/2019/03/12/semana-santa-de-hijar-500-anos-de-franciscanos/

[Fecha de consulta: 10/X/2019].

Ademas, la Venerable Orden Tercera de San Francisco de Hijar, fundada en

1834, seria la encargada de organizar los actos hasta nuestros dias.>*

Aparte de los instrumentos, el otro objeto ritual son las vestiduras: una tinica
negra, simbolo del luto por la muerte de Cristo, acompafiada por un tercerol del mismo
color. De tal modo que todos aquellos que conformaban las procesiones se convertian
por unos momentos en personas de igual condicidn, sin distinciones, algo que se puede
relacionar con la Orden franciscana, cuyos miembros practicaban un estilo de vida

modesto.>?

Durante la infancia el aprendizaje del tambor y el bombo eran igual para ambos
sexos, pero cuando se llegaba a la edad adulta las procesiones estaban dividas segun el
sexo, ya que hasta no hace mucho tiempo, en Hijar no se permitia tocar a las mujeres,

cuya participacion estaba destinada a acompanar los pasos con velas.

34 Idem.
55 Ibidem, p. 20.
25



Las primeras noticias de presencia femenina tocando en las procesiones son de
los afios 70 del siglo XX. Tomando parte de la narracion de Lourdes Segura, en la que
hace referencia al periddico La Voz de Hijar (1977, n°® 10), queremos aludir a una
entrevista realizaba por jovenes al alcalde. En una de las preguntas se solicita a la
autoridad municipal que manifestara su opinioén por la “presencia continua de mujeres
tocando el tambor, a lo que respondia que vio a una mujer al final de la Procesion del

Pregon, y naturalmente no me pareci6 bien”.’¢

En la actualidad seguimos manteniendo la distribucion de las procesiones, de tal

modo que los tambores van a los lados quedando los bombos en el centro.

Gracias a este breve repaso, hemos podido comprobar que debemos a los
franciscanos el inicio de una importante tradicion que, a partir de entonces, se encamind
hacia la celebracion pasional tal y como la conocemos hoy. De hecho, este afio 2019, en
el que celebramos el 500 aniversario desde la modernizacion de la tradicion en manos

franciscanas, ha sido reconocida como Patrimonio de la Humanidad de la Unesco.

6. El convento a partir de la desamortizacion: clarisas, capuchinos y

abandono del edificio

En palabras de Gracia Pinilla, “el gran problema de la propiedad de la tierra en
Espafia amenazaba en el siglo XIX con afectar seriamente a la economia del pais. La
mayoria de las grandes propiedades rurales estaban en manos de unos pocos
terratenientes que no las explotaban, de forma que la agricultura espafola era realmente
poco productiva si la comparamos con otros paises europeos de la misma época. Estos
terratenientes, fundamentalmente representados por las d6rdenes religiosas, la nobleza
rentista, el propio Estado o los municipios, eran calificados como ‘manos muertas’.
Contra este estado de cosas, durante el reinado de Carlos IV se produjo una primera

desamortizacion que se prolongaria hasta el primer tercio del siglo XX”.%7

La estancia de los frailes en el convento llegaria a su fin en 1835, con la
desamortizacion de Mendizabal. Como consecuencia de ello la huerta seria vendida y

posteriormente comprada por los capuchinos.

56 Ihidem, pp. 42-43.
57 GRACIA PINILLA, A., “La orden franciscana...”, op. cit., pp. 23-24.
26



El 14 de junio de 1841, la localidad de Hijar recibié a una comunidad de 31
religiosas clarisas procedentes del convento de Monte Santo de Villarluengo (Teruel).
Las monjas habian sido desalojadas el 16 de abril de 1840, “tras los desastres sufridos
por el General Carlista Ramon Cabrera y Grind (‘El Tigre del Maestrazgo’), perseguido
por los Liberales comandados por los Generales-Politicos Leopoldo O’Donnell y

Baldomero Espartero”.®

Tras haber logrado encontrar un nuevo emplazamiento, la comunidad no tardo
mucho en abandonar la localidad. El tifus comenz6 a brotar entre los muros del cenobio,
llevandose a algunas religiosas por delante. Pese a que los médicos lo asociaban a una
contaminacion de las aguas de la cisterna, lo cierto es que ya habian fallecido otras
monjas durante su estancia en Villarluengo. Las oraciones y plegarias no fueron
suficientes y el mal estado del edificio increment6 la necesidad de buscar un nuevo

asilo.

Mariano Laborda, en sus Recuerdos, indica que las humedades y los
resquebrajamientos en el edificio eran para entonces cada vez mayores. Ademas, explica
como la comunidad realizd una primera solicitud al Ayuntamiento de Samper de
Calanda, que contaba con el convento de agustinos descalzos, para desplazarse a ¢él. A
pesar de la cercania y de las malas condiciones en las que se encontraban, la respuesta
no fue la deseada, por lo que, a través del arzobispo de Zaragoza, escribieron a la reina

solicitando su traslado a la villa zaragozana de Alagon.

El prelado comunico el permiso por parte de la reina para que realizaran el
traslado, pero con la condicidon de que el gobierno no se hiciera cargo de ningun gasto.
Asi, el 9 de febrero de 1858 el convento volvio a ser abandonado. Debido al desuso y a
las malas condiciones todos los objetos considerados de valor fueron trasladados a la
iglesia parroquial, como la silleria del coro, cuadros, la biblioteca y lo contenido en la

sala capitular.

El peligroso estado que alcanz6 derivd en derribo y sus materiales fueron
empleados para la fabrica de un colegio en la localidad. El conjunto primitivo —iglesia,
convento y huerta— pas6 en 1883 a propiedad municipal y, finalmente, en 1899 a la

mitra zaragozana.

El 31 de enero de 1901, el alcalde don Mariano Sorribas Laborda solicito al

58 LABORDA GRACIA, M., Recuerdos de..., op. cit., p. 195.
27



superior de los capuchinos, fray Pedro de Usun, la instalacion de la comunidad
capuchina en el convento, ofreciéndose, de manera voluntaria, a realizar las obras

necesarias para su rehabilitacion.

En esos momentos, del convento sélo quedaba en pie la iglesia aunque en mal

estado y lo que fuera casa conventual no era mas que ruinas.>’

Asi, el Padre Arcangel de Sesma fue el primero en llegar para ponerse al frente

de las obras. El capuchino seria recibido con jotas de ronda que decian lo siguiente:
Franciscano, que has venido
un convento aqui a fundar:
esta firme y convencido
que se ha de hacer y se hara.
Pobres, ricos, nifios y hombres,
todo Hijar ayudara,
pues cuanto en Hijar prometen

cumplen con puntualidad.®

El 27 de diciembre de 1902 el arzobispo de Zaragoza Juan Soldevila y Romero
autorizd y concedio a los capuchinos el aprovechamiento de la iglesia y del solar, con la
condicion de que una vez abandonado volviera al ordinario. Finalmente, en marzo de
1903 se consagro la primera piedra de la nueva fundacion, oficiandose la primera misa

el 2 de febrero de 1904, con la iglesia y sus altares totalmente restaurados.

Durante la estancia de los capuchinos el convento fue usado como alojamiento
de enfermos y morada de jovenes que acababan de terminar la carrera eclesiastica. Los
religiosos daban catequesis, instruian en la Escuela Dominical y las Conferencias de
San Vicente de Patl, incluso oficiaban misas por las diferentes capillas y ermitas del
monte para los cosechadores, contando con el beneficio eclesidstico de la ermita del

Carmen.

Las primeras noticias de lo que seria el fin de la agitada vida que tuvo este
edificio datan del 27 de julio de 1936, momento en el que llegaron las primeras de

noticias procedentes de los pueblos mas cercanos, en los que ya ardian altares e

5 MONZON, L., “Como pudieron...”, op. cit., pp. 99-100.
0 Ihidem, p. 197.
28



imagenes religiosas en sus plazas. Los frailes, temerosos de lo que podia pasarles,

empezaron a marcharse y refugiarse en torres cercanas y otros lugares.

Al dia siguiente, regresaron al convento para oficiar la misa y poner a salvo
objetos de valor y escrituras, para unas horas mas tarde huir, siendo algunos de ellos

ejecutados.

Tras el desastre, en 1942 se consiguid incluir el convento de los capuchinos entre
los edificios que Regiones Devastadas se proponia restaurar, pero, debido a su

lamentable estado, quedo en ruinas a merced del paso del tiempo.®!

¢ LABORDA GRACIA, M., Recuerdos de..., op. cit., pp. 200-204.
29



ITI. CONCLUSIONES

Este trabajo ha tenido como objetivo principal la recopilacion de informacion de
la historia y el arte del convento de Nuestra Sefiora de los Angeles de Hijar,
comunmente conocido como “Convento de los franciscanos”. Como se ha podido
comprobar, la datacion del establecimiento ha suscitado controversia por la falta de

documentacion debido principalmente a la desamortizacion y a la guerra civil espaiiola.

No obstante, se ha podido certificar que el edificio no debe ser anterior a 1517,
ya que fray José Antonio de Hebrera recoge los doce conventos que formaban parte de
la Corona en esos momentos, y entre los nueve que se encontraban en Aragoén no
aparece citado el de Hijar. Asimismo, hemos visto que la unica fecha en la que los
autores coinciden es 1524, afio en el que se celebra el tercer capitulo provincial de los

observantes y se sefiala el de Ixar entre los que debian ser de recoleccion.

Centrandonos en el estudio arquitectonico del edificio, varios autores sefialan la
existencia de una antigua fundacion realizada por Marquesa Gil de Rada y sobre la que
dos siglos después se levantaria el convento. A dia de hoy, no podemos determinar a qué
fase de ocupacion corresponderia, ya que parece que no se ha llevado a cabo ninguna

excavacion arqueologica en la zona.

En cuanto a las descripciones de la iglesia, del claustro y sus dependencias, solo
hemos podido estudiar con detalle, aunque de manera breve, la iglesia, mientras que
para el resto del complejo conventual nos hemos limitado a testimonios o recuerdos de

personas que lo visitaron ya a partir de la segunda mitad del siglo XX.

La escasez de datos vuelve a estar presente en la busqueda de noticias sobre
aquellos objetos artisticos que formaron parte del cenobio. Entre ellos, cabe resaltar el

hallazgo reciente del sarc6fago de don Luis Fernandez de Hijar, promotor del convento.

Para concluir, debemos afadir que la historia del convento no se puede desligar
de la progresiva renovacion que ha sufrido la Semana Santa en la localidad. A pesar de
ello, no podemos precisar con exactitud el inicio del uso de la percusion durante la
festividad, ya que algunos autores como Mariano Laborda nos habla de la desaparicion

tras la guerra de los documentos que lo testifican.

Lo que si podemos afirmar es que es un edificio clave en la historia de la

localidad, tanto por su importancia histérica como por su interés artistico, que lo

30



convierte en un ejemplo de la arquitectura barroca en el Bajo Aragdén que, tras el
abandono sufrido en la guerra civil, ha padecido, y atin padece, una continua decadencia

[fig. 12].

Fig. 12. Restos de la capula de la iglesia. Foto Manuel Forcada Lazaro.

31



IV. BIBLIOGRAFiA

AINAGA ANDRES, M* T., CARRETERO CALVO, R., y CRIADO MAINAR, J., De
convento a parroquia. La iglesia de San Francisco de Asis de Tarazona, Tarazona,

Parroquia de San Francisco, 2005.

ANDRES UZTARROZ, J. F., Anales de la Corona i Reyno de Aragon, Zaragoza,
Herederos de Pedro Lanaja, 1663.

ARCE OLIVA, E., “Panorama historico del arte en la comarca del Bajo Martin”, en
Serrano Martin, E. (coord.), Comarca del Bajo Martin, Zaragoza, Gobierno de Aragon,

2009, pp. 177-206.

ATIENZA LOPEZ, A., Tiempos de conventos. Una historia social de las fundaciones
en la Espaiia Moderna, Madrid, Marcial Pons y Universidad de la Rioja, 2008.

BLASCO DE LANUZA, V., Historias Eclesidsticas y seculares de Aragon, Zaragoza,
Imprenta de Juan de Lanaja, 1622.

CASAUS BALLESTER, M?* J., La pinacoteca de la Casa Ducal de Hijar en el siglo

XIX. Nobleza y coleccionismo, Zaragoza, Institucion Fernando el Catolico, 2006.

CASAUS BALLESTER, M? ., Jornadas sobre el Seriorio Ducado de Hijar. Siete
siglos de Historia Nobiliaria Espariola, Andorra, Ayuntamiento de Hijar y Centro del

Bajo Martin, 2007.
FORCADA LAZARO, M., Eshijar. Recuerdos de un pueblo, Madrid, ViveLibro, 2013.

GRACIA PINILLA, A., “La orden franciscana: origenes e historia”, en Jarque
Martinez, E. (coord.), Tierra de Conventos: Santa Catalina y San Cristobal de
Cariniena (siglos XV-XI1X), Zaragoza, Universidad de Zaragoza, Institucion Fernando el
Catolico, Cajalon y CRDO Carifiena, 2010, pp. 13-20.

GUIU AGUILAR, V., “Buscando Hijares al son del tambor”, Rujiar 1I. Miscelanea del
Centro de Estudios Hijaranos, Hijar, Centro de Estudios Hijaranos, 2001, pp. 99-126.

GUIU AGUILAR, V. M., y CASAUS BALLESTER, M* J., “El humo de nuestra
historia: de sarcofago a chimenea. Vicisitudes de una pieza escultorica de la Casa de
Hijar”, Rujiar. Miscelanea del Centro de Estudios Bajo Martin, 14, Hijar, 2013, pp.
281-306.

32



LABORDA GRACIA, M., Recuerdos de Hijar, Zaragoza, Centro de Iniciativas
Turisticas del Cuadro Artistico de Hijar, Diputacion Provincial de Teruel, Secretaria de

Estado de Turismo, Ministerio de Cultura y Caja de Ahorros de Zaragoza, Aragén y
Rioja, 1980.

LASALA NAVARRO, G., Historia de la muy noble, leal y antiquisima villa de Hijar,
Logrono, Editorial Ochoa, 1953.

LOPEZ RAJADEL, F., Marquesa Gil de Rada, seiiora de Hijar y fundadora de las
Canonesas del Santo Sepulcro de Zaragoza, Zaragoza, Centro de Estudios de la Orden

del Santo Sepulcro, 2004.

MONZON, L., “Como pudieron huir de Hijar los Padres Capuchinos que habitaban el
Convento de antiguos Franciscanos situado en el término municipal de esta Villa,

partida llamada de los campillos en Julio del afio 1936”, Rujiar. Miscelanea del Centro

de Estudios Hijaranos-Bajo Martin, 1, Hijar, 2000, pp. 93-141.

MORENO MEYERHOFF, P., Historia genealdgica de la Casa de Hijar, Barcelona,
Difusion, Publicaciones y Videos, 2018.

ORTIZ CRUZ, D., “El sefiorio, luego ducado de Hijar”, Cuadernos del Ducado de
Hijar I: el legado cultural, Hijar, Archivo Ducal de Hijar. Archivo Abierto, Centro de
Estudios del Bajo Martin, 2008, s. p.

RAMON SANZ, J., “Historia de la Orden Franciscana y su presencia en Hijar”, Rujiar.
Misceldanea del Centro de Estudios Hijaranos, 1, Hijar, 2000, pp. 141-177.

SEBASTIAN LOPEZ, S., Inventario Artistico de Teruel y su provincia, Madrid,
Ministerio de Cultura, 1974.

SEGURA RODRIGUEZ, L., “La Semana Santa en el Bajo Aragén”, Cartillas

turolenses, 7, Zaragoza, Instituto de Estudios Turolenses, 1987.

ZAMORA MECA, C., “El sarcofago renacentista de la Casa de Hijar: un discurso
platonico entre la Guerra y la Muerte”, Ars & Renovatio, 5, Alcafiiz, 2017, pp. 54-76.
Disponible en linea en
http://www.artedelrenacimiento.com/images/ARSRENOVATIO2017/El_ SARCOFAG
O _RENACENTISTA.pdf [Fecha de consulta: 10/VI/2019].

33



