«xs  Universidad
i0i  Zaragoza

1 2

w
=Y

Trabajo Fin de Master

MATERIA Y UTOPIA
El ser humano como posibilidad en Ernst Bloch

Autor

Sergio Pons Garcés

Director

José Luis Rodriguez Garcia

Facultad de Filosofia y Letras
2012

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Indice

INTRODUCCION

PARTE PRIMERA
CAPITULO I. HEGEL O EL GRAN ANTICUARIO

- Herencia y ruptura. Una dialéctica materialista
- La apertura a lo nuevo: un sistema abierto

CAPITULO II. EL MATERIALISMO ARISTOTELICO

- Una interpretacion de la materia
- La izquierda aristotélica ..
- La dynamis como posibilidad real- ob]etlva

CAPITULO III. FREUD O EL DIVAN DE LA BURGUESIA VIENESA

- El psicoandlisis: una conciencia regresiva
- Suefios nocturnos y sueiios diurnos
- La esperanza y la conciencia anticipadora

CAPITULO IV. MARX: PORVENIR Y UTOPIA CONCRETA

- Historia y materialismo: una aproximacion ..
- Del socialismo utépico al cientifico: Marx o la utopia concreta
- Hacia una transformacion del mundo

PARTE SEGUNDA
CAPITULO V. ACERCA DE LA POSIBILIDAD

- Los estratos de la posibilidad: una nocion onto-logica
- La ontologia del todavia-no-es
- Las condiciones materiales, el obstdculo de la realldad

CAPITULO VI. LA FUNCION UTOPICA
- Una vision antropologica
- El sujeto en la funcion utdpica .
- Denken heisst Uberschreiten: la seduccion de la totalzdad
EPILOGO

- El ser humano como posibilidad

BIBLIOGRAFIA

p-3

p- 20
p. 23
p. 25

p. 28
p- 32
p- 37

p- 40
p. 43

.50
.55
.58

sels=luel

. 60
. 64
.70

se ==l

p. 74



INTRODUCCION

Los suefios forman parte de nuestras vidas. Segun el psicoandlisis, constituyen la
realizacion de deseos insatisfechos. En ocasiones, son fragmentos adulterados de la
realidad sin represién alguna. A veces, confusas iluminaciones carentes de sentido y
significado. Pero también hay suefios que sobrepasan lo real alterando el orden de las
cosas y desenredando un mundo totalmente desconocido. En cualquier caso, todo se
olvida al despertar. Sin embargo, durante la vigilia los seres humanos experimentamos
deseos lucidos que bien podrian ser considerados suefios diurnos. El anhelo y la
esperanza son cotidianas formas de enfrentarnos a la realidad que nos conforma y, a la
vez, conformamos en el propio devenir de nuestra existencia.

Al menos, eso es lo que hizo concluir a Ernst Bloch que existia un principio
antropoldgico basado en el deseo y caracterizado por proyectar lo deseado de acuerdo
con lo real en un horizonte temporal proximo. No se trata de wishful thinking porque no
hay motivo para suponer que lo deseado llegue a ser real. Ciertamente, pocos deseos se
cumplen. No obstante, ante una situacién incomoda el ser humano espera que las
circunstancias sean favorables y actiia de acuerdo a forzar la posibilidad para que asi
sean. Este esperar activo, fruto de la esperanza humana, es el asunto principal del
conjunto de la literatura blochiana. Si el siglo XX occidental, sobre todo la primera
mitad, estuvo marcado por la desesperacion, la ambigua desconfianza en el progreso y
la masiva aniquilacion humana, la obra de Bloch pretende alzarse como una muestra de
optimismo militante. Es posible cambiar la situaciéon dada. El estudio blochiano acerca
de la posibilidad del cambio supone un esfuerzo filoséfico por intensificar el poder de
las ensofiaciones como resorte subversor de lo real.

Ernst Bloch: el filésofo de la utopia. Etiquetado de muy diversas maneras:
“mago de Tubinga”, “te6logo sin Dios”, “mistico de la esperanza”... Aunque quiza el
sobrenombre més significativo es el que acufi6 J. Habermas': “Schelling marxista”. Es
obvio que cualquier calificativo de este tipo sugiere menos de lo que en realidad
encontramos si atendemos a los escritos blochianos. Reducir su pensamiento al &mbito
escatolégico —como han hecho gran parte de intérpretes en lengua castellana —no nos

resulta interesante ni adecuado para comprender el alcance de su filosofia. Focalizar,

' Cf. Habermas, J.: “Un Schelling marxista”, Perfiles filosdfico-politicos, Madrid, Taurus, 1984.
pp- 127-143.

3 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




como hace Habermas, toda su atencién en una forzada filosofia de la naturaleza y en
una dialéctica ilustrada supone, a nuestro juicio, restringir y anular buena parte del
potencial de la filosofia blochiana. Por ello, nuestra dptica evitard ambas perspectivas.
A lo largo de estas pdginas, examinaremos la obra de Bloch desde una perspectiva
estrictamente materialista. Ello, evidentemente, limitard mucho nuestra vision, pero este
estudio no pretende sino formar parte de una investigacion posterior en el que se podran
abordar de un modo mds extenso las distintas vertientes de su filosoffa. No entraremos
en disputas, por tanto, de cudl es el “verdadero Bloch”, pues no creemos que quepa
hablar de tal cosa. Nuestro objetivo, en lo que sigue, es recuperar lo fundamental del
pensamiento blochiano con la intencion de rebasarlo y, si es posible, intentar ir més alla
de él.

La recuperacion de la figura de Bloch exige, para empezar, su ubicacién dentro
del panorama filoséfico del siglo XX. Calificar su pensamiento como “marxista” da una
idea aproximada de su demarcacion filoséfica pero, a la vez, no ayuda demasiado a
comprender las particularidades de su filosoffa. Evidentemente, gran parte de su
pensamiento es heredero de los textos marxianos y, como ocurre con tantos otros
“filésofos marxistas”, la articulaciéon de sus planteamientos se halla instalada en el
paradigma abierto por el acontecimiento Marx. Esto no significa una muestra de
ortodoxia ni tampoco una pertenencia a una corriente marxista concreta. Aunque
algunos autores desean ver a Bloch situado en la linea de la Escuela de Frankfurt,
creemos que, a pesar de la existencia de lugares comunes, como pueden ser la apuesta
por una teoria critica o la reinterpretacion del psicoanélisis, no es acertado encuadrarlo
dentro de esta corriente. Mds exacto seria, pensamos, situarlo junto a nombres como
Lukdcs > y Benjamin asi como a otros filésofos marxistas cuya linea no encaja
exactamente con ninguna de las escuelas y corrientes bien delimitadas. Se trata de
pensadores “periféricos” que, de alguna manera, hacen una interpretacién personal y
particular dentro de la vasta herencia que desencadena el acontecimiento Marx. El
hecho, ademas, de reconocerse en una tradicion mesianica extremadamente heterodoxa
convierte a estos pensadores en parias a menudo rechazados tanto por la ortodoxia

marxista como por la judia. De modo que sus proyectos filos6ficos deambulan por

? Para un estudio liicido y pormenorizado de la relacién entre Bloch y Lukécs, asi como de la
mutua influencia en la composicion de sus obras Espiritu de la utopia e Historia y conciencia de clase,
véase Miinster, A.: “Ernst Bloch et Gyorgy Lukdcs” en Ernst Bloch: messianisme et utopie, Paris, Presses
Universitaires de France, 1989. pp. 86-168.



territorios hostiles quedando asi relegado su pensamiento a un segundo plano dentro del
panorama filoséfico contemporaneo.

Esto, ciertamente, ha supuesto un aliciente para dedicarnos a la investigacion de
la literatura blochiana. Aunque Ernst Bloch no es totalmente un desconocido en la
historia de la filosofia, tampoco ha sido considerado como un autor verdaderamente
relevante y su extensa obra todavia permanece hambrienta de ser reivindicada. Por ello,
nuestro objetivo primordial es reivindicar aquellas nociones que en la actualidad siguen
siendo dtiles para el ejercicio filoséfico. Ese es el cometido de la segunda parte de
nuestro trabajo. Actualizar a Bloch no resulta nada facil. Su particular terminologia asi
como su caracteristico discurso expresionista, e incluso a veces barroco, dificultan en
cierto modo su lectura, al tiempo que enriquecen los pensamientos expresados. Las
constantes referencias literarias, filos6ficas, artisticas, religiosas y sociales se suceden
continuamente intercaladas con un discurso propio y contundente centrado,
principalmente, en cuestiones de indole ético-politica. Al fin y al cabo, tanto su
ontologia como su antropologia se hallan destinadas a justificar una determinada praxis.
De ahi que la nocién de “utopia” inunde todos los niveles de su pensamiento ya sea
como ‘“ontologia de lo que todavia-no-es”, “fenomenologia de la conciencia
anticipadora”, “antropologia del principio esperanza” o “funcién utdpica ético-politica
concreta’.

Bloch es, pues, el filésofo de la utopia. Utopia que, etimoldgicamente, puede
entenderse como “no-lugar” (outopia) o como “lugar feliz” (eutopia). En una suerte de
combinacién de ambas raices, Bloch comprendera la utopia como lugar feliz que ain-
no-es. Nada indica que ese lugar sea en el futuro, ya que no se trata de una vision
determinista, pero hay motivos para esperarlo. El problema de la eutopia es obvio, pues
no existe una nocién universal de felicidad comun a todos los seres humanos. Quiza
todo el mundo desee ser feliz y quepa hablar de un principio eutopico comun pero nadie
dudara de que la felicidad no es para todos lo mismo. En este sentido cabe tener en
cuenta las reflexiones de Cioran en torno a la idea de felicidad en la literatura utépica.
Cioran advierte del peligro que conlleva el pensamiento utépico como modo de encubrir
y establecer un nuevo orden despético que suplante al despotismo actual. Es el riesgo de
generalizar la felicidad en nombre del sentimiento mesidnico propio del mecanismo de

la utopia, producto de la fascinacién por lo imposible.’

3¢t Cioran, E. M.: Historia y utopia, Barcelona, Tusquets, 1988.

5 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Pero el punto de vista blochiano es muy distinto al de Cioran. Bloch concibe la
utopia como posibilidad real, como estadio alcanzable que todavia-no-es pero puede
llegar a ser. En el caso de Bloch, la posibilidad juega un papel central e indiscutible. El
aun-no-lugar que es la utopia aparece como posibilidad real —no sélo formal — que, si
las condiciones materiales circunstanciales son propicias, puede llevarse a cabo. Y todo
ello porque, segin Bloch, la realidad dada participa ya de algin modo en el topos
utdpico. Se trata de un realismo utdpico. Lo utdpico estd presente en el devenir de lo
real incluso alli donde jamés se ha hablado de utopia. Como veremos, Bloch habla de un
“excedente utdpico” presente de muy diversas maneras en gran parte de las
manifestaciones humanas a lo largo de la historia. Lo utdpico tiene en nosotros como
estado psiquico el suefio. Los deseos conscientes, suefios diurnos, son productos de la
participacién utdpica en lo real. Los actos de planificar, anticipar, imaginar, etc. son
muestras de que, en el ejercicio del pensamiento, el ser humano es capaz de rebasar los
limites de lo real moviéndose en el topos utépico. Dicho topos tiene un correlato en la
realidad material. No podria ser de otro modo si lo que pretende Bloch es comprender la
utopia como realidad posible. La realidad, entendida como devenir material, no es
estitica. El mundo se transforma continuamente y puede ser modificado. Esta es,
precisamente, la garantia de que el cambio es posible. Las condiciones materiales de lo
real, aunque estdn parcialmente condicionadas, se encuentran abiertas de forma que lo
nuevo (lo todavia-no-sido) puede aflorar.

En el presente monografico estudiaremos cémo Bloch articula la correlacion
entre el topos utdépico humano y el topos utépico del mundo, esto es, la relacion entre
utopia y materia. Para ello, consideramos indispensable abordar el espacio filos6fico en
el que se nutre el pensamiento blochiano. A esto dedicaremos la primera parte del
trabajo. Puesto que es materialmente imposible abarcar la inmensidad de autores que
influencian la filosofia blochiana (literatos, filésofos, musicos, pintores...) en un trabajo
de estas caracteristicas, nos centraremos en cuatro de las grandes figuras de la filosofia
cuyos escritos marcaron, sin duda, la direccion del conjunto de la obra de Bloch. Cuatro
nombres a los que conciernen cuatro concepciones bdsicas que serdn cruciales para
comprender el pensamiento de nuestro autor. A través de las nociones de “totalidad”,
“materia”, “suefio” y “condiciones materiales historicas” esgrimiremos el marco
conceptual de la filosofia blochiana. Dedicaremos la primera parte de nuestro proyecto,

por tanto, a cuatro autores: Hegel, Aristételes, Freud y Marx.



En el primer capitulo estudiaremos la paraddjica dependencia que ejerce la obra
de Hegel en el pensamiento de Bloch. Desde el comienzo, asumimos que supone un
grave problema afrontar la herencia hegeliana. Por una parte, hay rasgos que llevan a
sobrevalorar la inapelable influencia de la dialéctica hegeliana en la filosofia blochiana.
Por otra parte, encontramos gran cantidad de signos de ruptura. Dado el interés
particular de nuestra perspectiva, nos centraremos principalmente en dichos signos
antihegelianos y, concretamente, en la nocién de “novedad”, no conciliable con el
sistema cerrado y circular de Hegel, a partir de la cual Bloch pretende romper con la
idea hegeliana de que la filosofia tiene la elevada labor de levantar acta sobre lo ya
acontecido. Veremos por qué Bloch se opone a la célebre imagen de la filosofia
simbolizada por el buho de Minerva. A través del pensamiento de lo nuevo, de lo nunca
acontecido todavia, el autor de El principio esperanza propone una concepcion abierta
de la filosofia, esto es, introducir la ruptura dialéctica y la apertura a la novedad en una
filosofia que pretendia ser sistematicamente cerrada en si misma.

El segundo capitulo estd dedicado a la lectura blochiana de la Metafisica de
Aristételes. Cuestionaremos hasta qué punto la interpretacién de Bloch es acorde con el
pensamiento aristotélico. De hecho, la nocion de “materia” que rescata Bloch en textos
como Avicena y la izquierda aristotélica se corresponde mds con la de una tradicion
postaristotélica que con la de los propios textos del Estagirita. La ontologia materialista
de Bloch esta basada en la concepcion aristotélica de la materia como ser en potencia.
El estudio de la dynamis sera fundamental para entender adecuadamente el concepto de
posibilidad en la obra de Bloch. Asi, definird dos tipos de posibilidad en funcién de la
actividad o pasividad de la materia aristotélica: ser-en-posibilidad (katd t6 dvvatdv) y
ser-segun-posibilidad (16 €€ dvaykng); potencia y potencialidad, respectivamente.
Nuestro empefio consistird en mostrar como la dynamis aristotélica entendida como
potencia activa servird de soporte ontoldgico para el proyecto ético-politico de la utopia.

La critica a los presupuestos antropoldgicos freudianos constituird el tercer
capitulo de nuestro trabajo. La investigacion acerca de los mecanismos de la conciencia
que lleva a cabo la obra de Freud condicionard notablemente las reflexiones de Bloch en
torno al suefio. A pesar de la critica a la idea de una conciencia exclusivamente
regresiva, propia de la esfera del individualismo burgués, la obra blochiana es heredera
de las investigaciones freudianas. De ahi que la categoria de “suefio” sea central en
ambos pensadores. Nuestro objetivo en este capitulo pasa por explicar cémo la

“conciencia anticipadora” de Bloch surge como reaccién y complemento de la

7 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




conciencia regresiva del psicoandlisis. Nos detendremos especificamente en la
oposicion entre “suefios nocturnos” y “suefios diurnos” y el papel de la esperanza como
reaccion antropoldgica y epistemoldgica propia de la conciencia anticipadora.

El cuarto capitulo abordard, como no puede ser de otro modo, al pensador que
mayor repercusion ha tenido en la produccion de la filosofia blochiana: Marx. Es tanta
la influencia de los textos marxianos que no podemos pretender abordarla en su
totalidad. Por ello, hemos limitado nuestro estudio a las competencias del presente
monografico. Principalmente, centraremos nuestra atencidon en las Once tesis sobre
Feuerbach, a las que Bloch dedica un estudio pormenorizado en El principio esperanza.
Asimismo trataremos de ofrecer cudles son los rasgos de la filosofia marxiana que
conducen a que Bloch la denomine ‘“utopia concreta” y “filosofia del porvenir’”.
Haremos hincapié en la importancia que poseen las condiciones materiales para el
materialismo histérico y las dos vertientes que surgen segun lo en cuenta que se tengan
dichas condiciones. Bloch habla, en este sentido, de “marxismo frio” y “marxismo
calido”. El primero presupone una vision teleoldgica de la historia en la que el
socialismo se instalard por el propio desarrollo de la dialéctica histérica. Frente al
determinismo y fatalismo economicista del marxismo frio, el marxismo cdlido —por el
que aboga Bloch— es consciente de las interrupciones y rupturas del proceso histérico
asi como del papel fundamental del factor subjetivo que puede propiciar el cambio en
las condiciones materiales dadas.

Los cuatro capitulos que componen la primera parte de nuestro trabajo reflejan
la encrucijada filoséfica en la que situamos a Bloch. Ademds de mostrar criticamente la
herencia y ruptura con cada uno de estos cuatro autores, pretendemos presentar las
nociones fundamentales del pensamiento blochiano sin las cuales no podemos
comprenderlo. La segunda parte, por otro lado, tiene un cometido distinto, a saber, la
investigacién concreta de dos conceptos que consideramos primordiales y que siguen
vigentes en la reflexion filoséfica. Dividida unicamente en dos capitulos, la segunda
parte de la monografia aborda las principales peculiaridades de la filosofia blochiana. A
través de las nociones de “posibilidad” y “funcién utépica”, el pensamiento de Bloch,
concentrado en El principio esperanza, supone un fuerte estimulo reflexivo y ofrece
nuevas vias o herramientas para abordar la comprensién de nuestro mundo.

El capitulo quinto versa sobre el concepto de “posibilidad”, insuficientemente
trabajado en gran parte de la tradicion filoséfica. Como veremos, Bloch sitia la

posibilidad no sélo en el ambito de la 16gica sino principalmente en el de la ontologia.



Asi, desarrolla una ontologia de la posibilidad, que denomina “ontologia del todavia-no-
es”, que confronta claramente con la nocidn estdtica e inmovil del ser. Instalados en el
devenir, la posibilidad es potencia de cambio de que las cosas sean de distinta manera a
como son, sin nunca olvidar el obstaculo de las condiciones materiales dadas, de la
realidad. En tanto ente material, de igual modo que el mundo, el ser humano es también
posibilidad, potencia. Ahi reside la fuerza de los seres humanos, nuestra capacidad de
ser de otra manera, de ser distintos a como nos hemos conformado, de conformar
nuevas formas de subjetividad distintas a las ya instauradas.

Y ese potencial humano reside en lo que Bloch denomina “funcién utépica”,
objeto de estudio del sexto y ultimo capitulo. Alli analizaremos los principales
problemas inherentes al pensamiento blochiano de los cuales destacamos dos: la
cuestion de la subjetividad y el dilema de la comprension de la dimensién histérica. El
primero de ellos nos sitia ante una paraddjica concepcion del sujeto. Por un lado,
parece que Bloch rompe con la concepciéon moderna del idealismo y propone una nueva
forma de subjetividad. Pero, al tiempo, no especifica dicha forma y, a veces, cae en los
tépicos caracteristicos del sujeto moderno. En segundo lugar, el problema de la
dimension histérica consiste en lo siguiente: mientras que por un lado afirma la
discontinuidad de la historia y aboga por la eliminacién de cualquier comprension
teleoldgica de ésta, por otro parece concretar un fin de la historia; la realizacién de la
utopia.

Ambos problemas tienen una unica raiz: Hegel. La ambigiiedad en torno al
hegelianismo y antihegelianismo de Bloch sigue siendo objeto de disputas. Aunque no
podemos resolver este dilema intrinseco a la obra de Bloch, intentaremos mostrarlo tal y
como se nos ofrece con la intenciéon de remarcar aquellos rasgos que sean mas utiles
para la reflexion en la actualidad. En este sentido, un epilogo orientado a la reclamacién
de las nociones actuales del pensamiento blochiano cerrard el trabajo. Creemos
firmemente que la funcién utdpica, en tanto nocidn critica y subversiva del orden de lo
real, merece ser reivindicada como herramienta filosofica. El discurso de Ernst Bloch, el
filésofo de la utopia, es una muestra de cémo el marxismo abandona el cielo — como

dice Lévinas — para hablar el lenguaje de la tierra:

“[...]dans la philosophie d ‘Ernst Bloch, qui n’est, de prime abord, qu une interprétation
du marxisme, celle-ci est puissamment amplifiée par une attention tournée vers toutes les

oeuvres de 1’esprit humain. En elles, s“éveillent des harmoniques innombrables: la culture

9 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




universelle se met a vibrer par sympathie. Singuliére résonance! Prenant a son compte la
formule: "Bouleverser toutes les relations ou 1’homme reste humilié, asservi, déclassé et
méprisé", Ernst Bloch récupere cependant les modes valables de la civilisation humaine -
philosophie, art et religion. Ils représentent pour lui 1’expression de 1’espérance humaine,
anticipation de 1“avenir ol il existera une humanité aujourd hui absente. Anticipation dont
le marxisme serait la formulation adéquate et rigoureuse rendant seulement possible
I"interprétation en esprit et en vérité des oeuvres du passé, encore abstraites et plus

pauvres. Le marxisme délaisse le ciel pour parler le langage de la terre.”

4 Lévinas, E.: “Sur la mort dans la pensée de Ernst Bloch”, en De Dieu qui vient a l’idée, Paris,
Vrin, 1986, p. 63.

10



PARTE PRIMERA
CAPITULO I. HEGEL O EL GRAN ANTICUARIO

Herencia y ruptura. Una dialéctica materialista

En 1949 aparece, en México, la primera ediciéon de Sujeto-Objeto. El
pensamiento de Hegel. Se trata de un estudio critico pormenorizado sobre la filosofia
hegeliana; una obra que, parafraseando a Bloch, no pretende tratar sobre Hegel sino
pensar con él y a través de é1.° Que en mitad del siglo XX un filésofo marxista dedique
una voluminosa obra a Hegel no es algo que nos deba extrafiar, ya que desde los afios
20, obras como Historia y conciencia de clase de Lukécs, Marxismo y filosofia de
Korsch o Espiritu de la utopia del propio Bloch han hecho hincapié en la herencia
hegeliana de la filosofia marxista. Sin embargo, no es de nuestro interés esta herencia en
el presente estudio, sino aquella que relaciona directamente a Hegel con Ernst Bloch. En
este apartado pretendemos sefialar los principales elementos que Bloch rescata y
rechaza del pensamiento hegeliano. Contemplar al autor de El principio esperanza
como un filésofo hegeliano no nos parece del todo adecuado, aunque esta claro que el
influjo de Hegel atraves6 a Bloch desde sus primeras lecturas de juventud en la
biblioteca del castillo de Mannheim hasta su muerte.

Estudiosos como J. A. Gimbernat o J. Udina i Cobo, entre otros, se esfuerzan
por enfatizar el cardcter hegeliano del pensamiento de Bloch. Aunque es innegable la
presencia de Hegel en Bloch, despierta mas interés filoséfico, creemos, la ruptura de
Bloch con Hegel. Dicha ruptura se produce, sobre todo, en un plano ontolégico. Si
Hegel ha pasado a la historia de la filosofia como el gran idealista’, Bloch ha sido uno
de los mas férreos materialistas del siglo XX. Podemos aventurarnos a decir que Bloch
intenta llevar hasta sus dltimas consecuencias la conocida metafora de Marx de poner a
Hegel sobre sus pies. En cualquier caso, Hegel invertido no deja de ser Hegel. Bloch,
inspirado por la metafora marxiana, pretende exprimir el pensamiento hegeliano con el
proposito de rescatar lo que le sirve y rechazar lo que le impide conformar una

concepcidon materialista de la realidad. Desde esta Optica, la realidad material se

> Cf. Bloch, E.: Sujeto-Objeto. El pensamiento de Hegel, México, FCE, 1982. p. 11.

® Siguiendo la distincién tépica, Bloch distingue los dos méximos representantes del idealismo.
Por un lado, Kant, como principal exponente del idealismo subjetivo, y, por otro lado, Hegel, del
idealismo objetivo.

11 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




presenta como la tnica realidad, frente a la mitologia del espiritu hegeliano. No se trata
meramente de corregir los contenidos idealistas del pensamiento de Hegel sino de
plantear una nueva concepcion de la realidad, muy distinta de la hegeliana, a través de
Hegel. Gimbernat resume en tres puntos principales lo que la filosofia materialista de

Bloch asume de Hegel:

“ 1. La dimensién histérica, concepcién procesual de devenir.

2. Una concepcién de la historia como la relacién sujeto-objeto que ascendentemente
[...] aspira a alcanzar su plena transparencia, lograda la superacién de toda alienacién en
la madurez de la identidad. La explicitacién de esta relacion se efectiia mediante la
categoria del trabajo.

3. Bloch esta de acuerdo con Hegel en pensar la historia sistemdticamente. Su reflexién

encuentra siempre su articulacién en el ambito de un sistema.””’

En primer lugar, Bloch incorpora la dimension histérica como una parte
imprescindible para la concepcion de la realidad. Si bien es cierto que concibe la
historia como un proceso, defenderemos a continuacién que existe una gran ruptura con
Hegel en torno a la concepcién procesual de la historia. Y esto, fundamentalmente,
porque frente a la dialéctica idealista hegeliana, Bloch opta por una dialéctica histérico-
materialista. Esto significa una liberacion del condicionante 16gico que posee la
dialéctica hegeliana de las ideas. La dialéctica blochiana no es a priori, no se centra en
las puras contradicciones légicas. En palabras de Gimbernat, “Bloch reivindica que la
dialéctica de la historia es discontinua —provista de interrupciones —, susceptible a
retrocesos y no siempre culminada en la rotundidad de la negacién de la negacién.” La
dialéctica histérico-materialista blochiana, como veremos mads abajo, tiene un caricter
abierto. Mientras que en el pensamiento de Hegel los estadios de la historia cumplen el
rigor légico de tesis-antitesis-sintesis, en Bloch hay rupturas, interrupciones y
retrocesos. La historia no sigue ningin patrén dialéctico a priori, no esta determinada.
El sujeto de la historia no es ninguna clase de Volksgeist y demds espiritus idealistas
sino los seres humanos de la actividad material.

La critica central a la dialéctica hegeliana se erige en torno a lo que Bloch

denomina “panlogismo hegeliano”, que derivara en la ecuacion que identifica el ser y el

’ Gimbernat, J. A.: Ernst Bloch: Utopia y Esperanza, Madrid, Cétedra, 1983. p. 39.
8 Ibidem. p. 36.

12



pensar. De lo que se pretende escapar es del determinismo que encierra la concepcion
ontologica hegeliana que en la Ciencia de la l6gica se traduce como identidad del ser y
el logos; sintesis de la l6gica objetiva (del ser al logos) y de la 16gica subjetiva (del
logos al ser). Este panlogismo lleva a Hegel a identificar el espiritu con el mundo, como
si la historia estuviese escrita de antemano y terminase con él, extinguiendo asi
cualquier espacio para la novedad. Como si el proceso ya contuviese una totalidad
completamente determinada cuyo unico cometido es su perfecto desarrollo. Sobre esta

cuestion, escribe Bloch:

“Allf donde esta dialéctica presenta rasgos concretos sélo nos revela una lucha real, una
lucha de liberacion; nos muestra envolturas convertidas ya en ataduras y trabas, una serie
de rupturas y evasiones, como si el proceso dialéctico discurriese a lo largo de una serie
de carceles; en una palabra, como si fuese algo mds que una simple disputa que tiene por
escenario el palacio del espiritu universal que se levanta entre las nubes de la mitologia de
los conceptos. [...]

La igualdad de estructura la revela el indicado esquematismo de la trinidad, el ritmo
mondétonamente repetido y llevado a todas las variantes y subdivisiones de tesis, antitesis
y sintesis; pero esto no pasa de ser algo puramente formal. [...]

En Hegel la totalidad se halla, incluso, determinada, en tdltima instancia, como la rigidez
mitoldgica del Padre, el Hijo y el Espiritu Santo, es decir, de tal modo que el todo que
reluce en todas las partes figura ya en cada catecismo. Por lo cual, tampoco como
totalidad, no s6lo como espiritu puro, necesita pasar por un proceso, como no sea por lujo

o como vanidad de algo que se refleja a si mismo en millones de facetas.”

El panlogismo hegeliano asi como el caracter repetitivo y determinado de la realidad
irrita a Bloch, cuyo pensamiento de la utopia se constituye alrededor, entre otras, de la
categoria de lo nuevo o de novedad. Si el Todo hegeliano estd determinado y, a pesar
del movimiento procesual, lo venidero se limita a ser el desarrollo de lo que ya era en
un principio, no hay espacio para la posibilidad de lo nuevo. Nihil novum sub luna. La
filosofia de la esperanza blochiana no puede asumir un sistema cerrado que obstruye la

aparicion de lo nuevo. Hegel, segtn la interpretacion de Bloch, es el gran anticuario.

? Bloch, E.: Sujeto-Objeto. El pensamiento de Hegel, ed. cit., pp. 133-137.

13 Repositorio de 1a Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




En una posterior edicion de Sujeto-Objeto, Bloch afiade un capitulo sobre la

. . 1
anamnesis hegeliana '’

en el que se muestra muy critico con esta idea de Hegel. A
nuestro juicio, este capitulo constituye una fuerte reaccion no sélo contra la filosofia
hegeliana sino también con la platénica. La teoria de la reminiscencia o anamnesis es el
modelo del gran anticuario. A pesar de las grandes diferencias entre la teoria platénica y
la interpretacion hegeliana de la anamnesis, en las que no vamos a entrar, hay una
perspectiva comun: ambos se hallan bajo el hechizo de la “embrujadora anamnesis de
quietud eterna.”'! El reino de la 16gica a priori, anterior incluso al mundo, que Hegel
expone en su Ciencia de la logica, es el reino de las ideas cerrado y pretemporal cuya

rememoracion es la contemplacion del sabio hegeliano en el retorno del espiritu a si

mismo.

“El dnico interés de las demds ciencias es entonces conocer las formas légicas en las

figuras de la naturaleza y del espiritu, las cuales sélo son una expresion particular de las

formas del pensamiento puro.”"

Esta peculiar anamnesis hegeliana impide que el sistema procesual, aunque esté en
movimiento, siga estando abierto ya que “estd sometido a lo primero tras lo cual
aparece, aunque esto primero todavia no se desarrolle ni funde.”"> No hay lugar para lo
nuevo, porque si lo nuevo aparece se da s6lo como siempre-de-nuevo. Hegel se alza
como el filésofo de las repeticiones. No hay novedad que pueda irrumpir en el sistema

hegeliano, y esto atormenta a Bloch.

“Hegel tenia una dialéctica, pero ésta regresaba desde la tesis, antitesis y sintesis de
nuevo a la tesis; traza, pues, un circulo hacia la negacion; desde la antitesis regresa de
nuevo a la sintesis, nuevo regreso a la tesis y asi sucesivamente. En Hegel, todo el

movimiento es un circulo de circulos. No existe ningin futuro, no hay nada que no haya

19 Véase “Cap. XXIIL Hegel y la anamnesis; contra el hechizo de la anamnesis” en Bloch, E.:
Sujeto-Objeto. El pensamiento de Hegel, ed. cit. pp. 439-451. Capitulo anadido a la segunda edicién
alemana de 1962.

" Bloch,E.: Sujeto-Objeto. El pensamiento de Hegel, ed. cit. p. 445.

"2 Hegel, G. W. F.: Enciclopedia de las ciencias filosdficas, § 24, apéndice 2. Citado en Bloch,
E.: Sujeto-Objeto. El pensamiento de Hegel, ed. cit., p. 443.

3 Bloch, E.: Sujeto-Objeto. El pensamiento de Hegel, ed. cit. p. 445.

14



estado ya siempre ahi, que no sea recordado o concretado. Nihil novum sub luna: no hay

. 14
nada nuevo bajo la luna.”

El sistema hegeliano, segun la interpretacion de Bloch, es un circulo de circulos,
completamente cerrado a la posibilidad de lo nuevo. El hechizo de la anamnesis anula el
porvenir, el pensamiento del todavia-no. Mds bien podriamos decir que la anamnesis
hegeliana caracteriza la idea como quietud —la totalidad en movimiento aparece

estdtica— lo cual contradice, al menos en parte, la procesualidad de la dialéctica.’

La apertura a lo nuevo: un sistema abierto

Lo que Bloch esta criticando de Hegel es la circularidad de su filosofia, la
negacion de lo nuevo, de lo que todavia-no-es. El trasfondo de esta idea hegeliana
reside en su concepcion de la filosofia como un actividad post festum, que dicta
sentencia sobre lo acontecido. Esto es lo que supone un sistema cerrado en si mismo
como el hegeliano. Si el biiho de Minerva sale sélo al atardecer, tal y como escribe en el
“Prélogo” a su Filosofia del Derecho, la filosofia tiene una funcién notarial, pues sélo
levanta acta de lo ya ocurrido. Bloch no mantiene esta concepcién de la filosofia vy,
frente a Hegel, propone un sistema abierto. El cardcter del pensamiento en el sistema
abierto es anticipador, no meramente regresivo. Segin Gimbernat, “el sistema es
abierto, porque lo nuevo no ha acontecido, sino que se encuentra presente como
posibilidad en la realidad y en la reflexién sistemdtica.”'® Asi, siguiendo con la metéfora
hegeliana del biitho de Minerva, diremos con Frezel'” que en Bloch el biiho sale al alba.
El carécter anticipador de la filosofia blochiana estd intimamente ligado a la aparicion
de lo nuevo como categoria del pensamiento. La filosofia, en otras palabras, no ha de
mirar sOlo hacia atrds desde la perspectiva “siempre-lo-mismo” sino que esta dirigida
hacia delante, hacia la posibilidad de lo nuevo que todavia-no-es. La actitud del filésofo
no es contemplativa sino militante, activa y utdpica. El gran anticuario cierra el sistema

del mismo modo que parece poner broche a la historia con el ensalzamiento de la

" Fragmento extraido de una entrevista realizada a Ernst Bloch por José Marchand en 1974
destinada para la emisién de la serie “Les archives du 20¢ siécle” que no vio la luz. La entrevista fue
publicada en el volumen Tagtriume vom aufrochten Gang. Sechs Interviews mit Ernst Bloch, Francfort,
Suhrkamp, 1978. Hemos manejado la traduccién castellana de Francisca Mogorrén Casamayor y Manuel
Vasco Jiménez, publicada en Anthropos 146/147, 1993. pp. 17-44.

' Cf. Gimbernat, J. A.: op. cit. pp. 43-47.

'® Ibidem. p. 44.

17 Citado en Gimbernat, J. A.: op. cit. p. 45.

15 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




politica del Estado prusiano en la Filosofia del derecho." Bloch realiza la operacién
inversa. La historia es concebida como un proceso abierto e inconcluso, latente de
posibilidades y novedades que todavia-no han ocurrido. La apertura a lo nuevo es, para
Bloch, el irrenunciable punto de partida para el ejercicio filoséfico. Pero, ;puede haber
una sistematizaciéon de la novedad, de lo atin-nunca-sido o, por el contrario, sélo se
puede sistematizar lo ya acontecido?

Normalmente se acepta que Bloch es un filésofo sistemdtico'”, aunque no es tan
evidente. Resulta extraio que un pensamiento de la novedad y de la posibilidad
pretenda ser sistemdtico, al modo en que lo es el enciclopedismo de Hegel. El
enciclopedismo divisa la realidad al atardecer, entiende ésta como un proceso ya
concluido, listo para ser explicado y comprendido. No es ésta la perspectiva de Bloch.
La realidad tiene un cardcter abierto e indeterminado. La historia no es el desarrollo
circular del Espiritu Absoluto; no hay un panlogismo intrinseco a lo que sucede. Se trata
de pensar el devenir como un proceso inconcluso, lleno de rupturas e interrupciones,
avances y retrocesos. La historia y el progreso no van necesariamente unidos. Frente al
enciclopedismo que presupone lo realizado como ya logrado, el pensamiento de Bloch
se centra en lo que todavia no ha sido realizado, asi entendemos la expresién de la

“ontologia del todavia-no-es”. En palabras de Gimbernat:

“El tipo de pensamiento no enciclopédico destaca por su actitud pionera, no es
coagulado, discurre a través de la cultura, del tratamiento de las cuestiones limites, seduce
por la capacidad de ver determinados fines como destellos luminosos, pero carece de la
capacidad de comprender la totalidad del proceso. En contraposicion, el tipo de
pensamiento enciclopédico destaca por su capacidad de no desatender ningiin material de
la reflexion, aun cuando en una primera percepcién le pueda parecer secundario. Bloch
propugna un tercer camino; éste se configura como el avance no coagulado y a la vez
complexivo de la dialéctica y su contenido contextual, que se encuentra en proceso y que

. . . 20
se ordena a la finalidad del proceso mismo.”

'8 Para una posible interpretacién blochiana sobre la filosofia politica de Hegel, que aqui no
abordaremos, véase Udina i Cobo, J.: “Lectura blochiana de la politica de Hegel y praxis politica de
Bloch en Sujeto-Objeto”, en Alvarez Gémez, M. y Paredes Martin, M® C. (eds.): Razon, libertad y Estado
en Hegel, Sociedad espafiola de estudios sobre Hegel, Salamanca, 1998. pp. 329-335.

' Autores como Gimbernat, hacen mucho hincapié en el “carécter sistematico” del pensamiento
de Bloch. Desde nuestra Optica, no creemos que sea tan evidente la pretension de sistematicidad. El
principio esperanza, por ejemplo, no es el prototipo de obra sistemdtica. Aunque es cierto que Bloch
habla de un sistema abierto, creemos que se trata mds de marcar su ruptura con Hegel (y su sistema
cerrado) que de crear una filosofia sistemadtica en el sentido hegeliano.

2 Gimbernat, J. A.: op. cit. p. 44.

16



En Sujeto-Objeto, y méas concretamente en el capitulo arriba mencionado sobre la
anamnesis hegeliana, Bloch relaciona la idea del caricter cerrado de la realidad,
garantizado por la 16gica de Hegel, con su peculiar anamnesis de raiz platénica. El gran
problema, segin Bloch, es que la anamnesis provoca una insalvable quietud en el
devenir de la totalidad al tiempo que cierra la esfera de la realidad a lo que no ha sido ni

es, pero puede ser. Citamos el parrafo en cuestion:

“Y siempre gracias a aquella anamnesis que segin su perfectamente rememorada
arqueologia de la verdad, ya antes de su entrada en el mundo, cambia el proceso del
mundo mismo en una estitica de la totalidad. Y precisamente esto constituye la
contradiccién fundamental en el sistema de Hegel que no estd abierto, que ha estado

cerrado desde siempre y que no existiria si realmente el proceso del mundo se hubiera

ganado ya. Quod autem non est demostrandum.”'

Si realmente Hegel hubiera estado en lo cierto, la filosofia (y la historia) deberian haber
acabado con él. Este es el reproche que dirige Bloch al cardcter cerrado de la filosofia
sistemadtica. La novedad irrumpe como posibilidad en el proceso en devenir. Bloch no
puede aceptar que lo que ocurrird es efecto de una logica estricta basada en el perpetuo
juego de “tesis-antitesis-sintesis” ni en un panlogismo de las Ideas eternas, al modo del
eidos platénico. De ahi que sefiale como ‘“contradicciéon fundamental” en el
pensamiento hegeliano el hecho de que, por una parte, afirme la realidad como devenir,
atrapado en la procesualidad de la dialéctica, y, por otra, la idea como quietud y
reminiscencia.

No obstante, hay que hacer notar que Bloch no destierra a Hegel del horizonte
filoséfico. Reconoce su indudable posicion en la historia de la filosofia. Siempre lo
lleva como compaiiero de viaje a lo largo de sus reflexiones ya que, a pesar de todo, el
sistema hegeliano abre un nuevo paradigma para la reflexién filos6fica. Sin Hegel,
probablemente, no habria toda la filosofia que reacciona ante su sistema. Del mismo
modo que hizo Marx, Bloch aprecia del hegelianismo la incorporacion de la dimensiéon
histdrica al pensamiento filoséfico, asi como lo referente a la importancia de la praxis.
No es baladi, por tanto, que dedicase una obra tan voluminosa al autor de la

Fenomenologia del espiritu.

I Bloch, E.: Sujeto-Objeto. El pensamiento de Hegel, ed. cit. p. 449.

17 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Podemos dividir la critica blochiana a la filosofia de Hegel en torno a dos
grandes dolencias: a) el idealismo metafisico, y b) el sistema cerrado. Frente a la
dialéctica idealista, Bloch opta por una dialéctica historico-materialista de corte
claramente marxista. No s6lo se trata de sustituir las ideas por la materia o las
condiciones materiales sino también de liberar la dialéctica del panlogismo hegeliano
expresado en la Ciencia de la logica. Bloch escapa a cualquier tipo de a priori 16gico
que responda al desarrollo de lo real. De ahi que no haya ningtin espiritu idealista que
sea el sujeto de la historia. En el idealismo metafisico hegeliano, la anamnesis, como
hemos visto, cumple un papel decisivo. Afirmarla conlleva una negacién de lo venidero
como novedad, esto es, una negacion del futuro. Bloch no estd dispuesto a hacerlo, pues
su filosofia es un pensamiento del porvenir, de lo que todavia no es. Una vez corregidos
los contenidos idealistas de Hegel, Bloch se encuentra con un segundo problema; la
cerradura del sistema. Un sistema cerrado es un obsticulo para la aparicién de lo nuevo,
ademds de una expresion del determinismo. Lo nuevo sélo aparece en un sistema
cerrado como siempre-de-nuevo, no hay realmente novedad ni indeterminacién. La
filosofia hegeliana es un gran circulo de circulos en el que el filésofo cumple una
funcién notarial elevandose sobre lo acontecido. Bloch no puede aceptar la cerradura
del sistema ya que aceptaria, al tiempo, el espiritu repetitivo y carcelario del gran
anticuario. Bloch, como veremos, aboga por una filosofia abierta, de la apertura de la
materia como posibilidad; un pensamiento de la utopia como posibilidad real objetiva.

Sin embargo, y después de lo dicho, cabe cuestionar si en la literatura blochiana
encontramos una verdadera apertura a lo nuevo o sélo aparece ésta como promesa
ficticia. Si, como venimos diciendo, un sistema cerrado como el hegeliano supone un
obstidculo para la apariciéon de lo nuevo porque no hay apertura en el circulo,
defenderemos que en el sistema abierto de Bloch esa apertura se encuentra
forzosamente limitada por las condiciones materiales. En otras palabras, las criticas que
Bloch dedica a Hegel en Sujeto-Objeto podrian aplicarse, en parte, a El principio
esperanza. Precisamente porque la ontologia de Bloch es eminentemente materialista no
podemos pasar por alto la limitacién o determinacién de las condiciones materiales de
cada momento histérico. En esta linea, un sistema abierto no puede garantizar un
abanico indefinido de posibilidades. Aunque, como veremos en el siguiente apartado, la
materia es fuente de posibilidad, siempre hay unas determinaciones materiales —
inmanentes a la propia dialéctica histérico-materialista — que ofrece o incapacita el

cumplimiento del cimulo de posibilidades. La posibilidad real-objetiva estd mads

18



determinada materialmente de lo que Bloch quisiera. Por ello, la cuestion del sistema
abierto debe ser tratada con cautela en El principio esperanza. Si bien aceptamos las
criticas que Bloch arroja sobre la arquitectura hegeliana, también tendremos que afirmar
la escasa apertura de posibilidades que conlleva el sometimiento a las circunstancias
histéricas dadas. Las condiciones materiales, por tanto, limitan la apertura a la novedad,

concepto clave, como tendremos tiempo de explicar, en el pensamiento blochiano.

19 Repositorio de 1a Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




CAPITULO II. EL MATERIALISMO ARISTOTELICO

Una interpretacion de la materia

Para internarnos en la filosofia materialista de Bloch es fundamental la figura de
Aristételes y su concepto de “materia’. Aunque quizd es mds importante la
interpretacion del concepto llevada a cabo por la corriente que Bloch denomina
“izquierda aristotélica”, ya que, como veremos a continuacidn, Aristoteles no maneja el
mismo concepto de materia que Bloch incorpora a su ontologia materialista. Por ello,
consideramos que es importante distinguir entre el término que aparece en la Metafisica
aristotélica y la interpretacion posterior de autores como Avicena o Averroes. Primero,
abordaremos el problema del ser en la Metafisica y el lugar que ocupa en ella la nocién
de “materia” para después comprobar los “afiadidos” de los intérpretes materialistas de
Aristételes. Nuestra postura consiste en que lo que Bloch considera valioso de la nocién
de “materia” aristotélica no estd en los textos del Estagirita, sino en la interpretacion de
la nocién de “dynamis” que realiza la izquierda aristotélica. Es aqui donde cobra sentido
la perspectiva blochiana de la dynamis como soporte y garantia de la utopia concreta.

Los libros que componen la Metafisica de Aristoteles constituyen un problema
para todos aquellos intérpretes de la obra.? El problema radical es la significacién
multiple del ser. Esto es lo que hace que determinados libros de la Metafisica respondan
a diferentes definiciones del ser. Grondin distingue cuatro perspectivas acerca de la
Metafisica aristotélica. Asi, en el libro IV (I') aparece como ontologia universal, que
trata del ser en cuanto ser. En el libro I (A), se entiende como una ciencia de las
primeras causas y de los primeros principios, ademds de su teoria de las causas: una
aitologia. En el libro VI (E), se observa una teologia que trata de las causas primeras
como inmdviles y separadas de la materia. Finalmente, en el libro VII (Z) hablariamos
de ousiologia, ya que Aristételes presenta una ciencia de la substancia. En lo que sigue
trataremos soOlo esta ultima perspectiva, pues creemos que estd estrechamente
relacionada con la interpretacion que posteriormente realizard la izquierda aristotélica.

Para Aristételes, en el libro Z, pensar el ser se entiende como pensar la

substancia. Apuntaremos brevemente algunos rasgos significativos de la ousia

> Véase Aubenque, P.: EI problema del ser en Aristételes, Madrid, Escolar y mayo Editores,
2008, y compdrese con Grondin, J.: “Cap. III. Aristételes: los horizontes de la filosofia primera” en
Introduccion a la metafisica, Barcelona, Herder, 2006.

20



aristotélica. La nocién de “substancia”, en la mayoria de los fragmentos del libro Z, se
utiliza para designar la “quididad”, “que algo es lo que siempre fue”. También, la
substancia se utiliza para designar un universal, como la especie y el género. Pero no
olvidemos que la palabra ‘“substancia” proviene de la misma raiz que sujeto
(hypokeimenon), “lo que subyace”.

Ousia es el “lo que es”, la quididad, y ademads la unidad objetiva en la cual
subyace la unidad de significacion de las pallalbrals.23 La substancia no puede ser
predicado de otra cosa, porque «de ella, al contrario, se predican todas las demds
COSEIS».24

Por otra parte, la ousia tiene que cumplir dos requisitos: ser separable y ser un
esto. Separable en el sentido de que es por si misma, mientras que ser un esto se traduce
en ser un ente particular, un ‘“algo concreto”. Aristoteles enumera tres posibles
sustancias: la materia, la forma y el compuesto de materia y forma. La materia no puede
ser substancia ya que no existe de manera autbnoma, no es por si misma. La materia
primera se da como pura posibilidad, sin forma y, por tanto, sin ser “algo concreto”. El
compuesto de materia y forma conlleva el problema de la sustancialidad por separado
de los componentes.” Por lo tanto, s6lo nos queda la forma. De ahi que Grondin
pronostique la caida de Aristételes en el platonismo, una suerte de exaltaciéon de la
forma como substancia. Sin embargo, frente a Platon, para Aristételes sélo existe lo
determinado, un ‘“algo” que es. Precisamente, para poder decir de algo “lo que es”, su
quididad, tiene que tratarse de la forma. Aristételes emplea aqui a veces el término
eidos que, evidentemente, nos recuerda inmediatamente a Platon. Podemos decir, con
Grondin, que se mantiene un notable privilegio del eidos en la filosofia aristotélica.

Aqui podemos divisar cémo la ousiologia del libro Z va tornando a lo largo de
las paginas hasta llegar a la teologia del libro A, o mejor, onto-teologia. En este libro, se
abandona el pensamiento del ser como substancia y aparece un discurso sobre el Primer
Motor, que tiene una funcion fisica (mueve los astros) y ontoldgica: es ser en acto. Este
ser que es acto puro, como es sabido, s6lo puede realizar la actividad mas elevada:
pensar. Puesto que se trata de un ser por si, no podra sino pensarse a si mismo e ignora

todo del mundo y de lo que no es él mismo.

> Noétese que, en la Metafisica de AristGteles, aparece muy estrecha la relacién entre ser y
significacion.

** Aristételes, Met. Z, 3, 1029 a, 7 p. 284.

* Si el compuesto de materia y forma fuera substancia, habria que remontarse a los componentes
por separado en busca de una substancia primera.

21 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Por ello, aunque parece que Aristételes rechaza las ideas de Platén por
conjeturar una separaciéon entre el mundo inteligible y el mundo sensible, segin
Grondin, siguiendo las reflexiones de Gadamer, es Aristételes el verdadero filésofo de
la separacién ya que, para Platén, lo divino y la idea estd presente en todo. Si cabe
hablar de una inmanencia platénica de las ideas, también puede hablarse de
trascendencia radical de lo divino en Aristételes. El proyecto de la constitucién onto-
teoldgica de la metafisica, como advirtié Heidegger, queda inaugurado en la tradicién
metafisica por Aristételes.

Como es facil apreciar, segiin lo dicho, en Aristételes no hay una ontologia
materialista, al menos en su Metafisica. Hay una notable prioridad por la forma. La
materia sin forma es lo puramente indeterminado, lo que no es. Todo lo que es tiene
forma. Hay una asociacion, por tanto, entre la materia y el ser en potencia, por un lado,
y la forma y el ser en acto, por otro. El ser que es Acto Puro, por excelencia, es sélo
forma. La materia queda relegada a un segundo plano, en si no es todavia una cosa
determinada, mientras que la forma es lo que designa algo como cosa determinada. La
materia es posibilidad, potencialidad; la forma es realidad, actualidad.?® No obstante,
esta idea de la materia como posibilidad cobrard importancia en la interpretacion del
pensamiento aristotélico.

En el libro IX (®), Aristételes se ocupa de los sentidos del ser como ser en
potencia y ser en acto. Al abordar los multiples significados de la potencia (dynamis)
como capacidad y posibilidad, Aristételes asigna a la materia esas mismas cualidades.
Comparense los siguientes fragmentos con lo sostenido en lo que resta de capitulo, pues
indican en qué direccion Bloch rescata la concepcion materialista en el aristotelismo

posterior:

“[...] cabe que algo pueda ser, pero no sea, y pueda no ser, pero sea. [...] Algo es

posible o capaz [dynaton] cuando no resulta ningtin imposible al realizarse en ello el acto

cuya potencia o capacidad [dynamis] se dice que posee.”’

“[...] tiene potencia en la medida en que es potencia de actuar, y ésta no es potencia de
modo absoluto, sino bajo determinadas condiciones en que quedardn excluidos los

. . . 28
impedimentos exteriores.”

% Cf. Aristételes, De anima.
*7 Aristételes, Metafisica, 1047a20-26.
28 Ibidem. 1048a17-20. Las cursivas son nuestras.

22



La izquierda aristotélica

Cuando Bloch se refiere a la “izquierda aristotélica™ estd trazando una linea de
intérpretes que no conduce a Santo Tomads sino a Giordano Bruno. Forman parte de
dicha linea, entre otros, Avicena, Avicebrén, Averroes y Bruno, aunque en algunos
momentos también incluye a Spinoza. Tal corriente se caracteriza por reivindicar el
naturalismo de Aristételes. Mientras la “derecha aristotélica” (Santo Tomads) pone un
fuerte énfasis teista en el nous aristotélico, Avicena y sus continuadores apuestan por
naturalizar el nous. De hecho, para Avicena, Dios es un corpus coeleste, algo material:
“La misma potencia divina queda sumida por la potencialidad activa de la materia.”
Mientras en Aristételes, como hemos mostrado, la materia como ser en potencia

(dynamei on) es lo indeterminado, y la forma es la dnica que tiene un papel activo, en la

izquierda aristotélica la forma se convierte en inmanente modo de ser de la materia:

“Las formas son configuraciones materiales y el movimiento hacia éstas, hace que no
s6lo el movimiento sea —segin la profunda frase de Aristételes — una “entelequia
incompleta”, sino también que la entelequia acufiada en cada caso se conciba a su vez

como incompleta todavia, como forma sujeta a un proceso sin terminar y, al mismo

tiempo, por ello como sucesién de formas experimentales, extractadas, de la materia.”!

De este modo, Bloch distingue entre la materia primera como posibilidad pasiva
(dynamei on), lo que s6lo puede darse en relacién con algo, con forma, y la materia
segunda, la materia hecha mundo, fruto de la expresion “kata to dynaton”, ser en la
medida de la posibilidad. Este rasgo activo de la materia se da, sobre todo, en la
Metafisica de Avicena, donde lo posible se alza como condicién previa de lo real. La
corriente izquierdista del aristotelismo modifica la relaciéon materia-forma de modo que
la materia se concibe como activa y no sélo en sentido mecanicista. Quedan totalmente
suprimidos los elementos pasivos tanto en la nociéon de “materia” como en la de

“posibilidad” y “potencialidad”. La materiaes ...

* Sobre el término “izquierda aristotélica”, cf. Bloch, E.: Avicena y la izquierda aristotélica,
Madrid, Ciencia Nueva, 1966. pp. 28-29.

% Bloch, E.: Avicena y la izquierda aristotélica, ed. cit. p. 30.

! Ibidem. p. 59.

23 Repositorio de 1a Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




“la que condiciona todo —‘en la medida de lo posible” — y principalmente la que tiene

todas las disposiciones —en cuanto ‘“‘ser en potencia’, en cuanto “posibilidad objetiva”.

[...]
Todo ello en virtud del “dynamei on” (del “ser en potencia”) que funciona en virtud de

la posibilidad objetiva real, cuyo sustrato estd constituido por la materia de la existencia

. . .. . 32
en su totalidad, la cual todavia esta inconclusa dentro de sus horizontes.”

El gran mérito que Bloch atribuye a la izquierda aristotélica reside en la activacion de la
materia, esto es, en la inclusién de todas las formas en ella. De este modo, la materia no
se contempla como algo pasivo. Tal es la interpretacion que inaugura Avicena.

Cuando Bloch menciona el ser en potencia como aquello que tiene todas las
disposiciones™, no sélo se refiere al cardcter activo y disposicional, sino también

anticipatorio y latente.>*

“Y es lo que atin estd latente en la disposicién del mundo en su totalidad, lo que por fin

explica el esforzado proceso y la abundancia de formas con que lo latente se va abriendo

. . . ‘e 35
camino hacia el exterior, se manifiesta.”

Empero, desde la perspectiva de Bloch, tanto en la izquierda aristotélica como en Hegel
la posibilidad es circular y el proceso es estatico. “No hubo concepto para el nacimiento
de lo nuevo a partir de la posibilidad objetiva real, a partir de la materia en cuanto
sustrato de esta posibilidad.” Ha de ser el materialismo histérico-dialéctico el que
realice la apertura a la novedad, en tanto que posibilidad objetiva real. En la materia
mecanico-estatica no hay proceso ni dialéctica. Lo latente requiere de una apertura para
su expresion. Bloch aparece como un continuador de la izquierda aristotélica llevando la
ontologia materialista a su maxima potencialidad. El caricter anticipatorio y latente
puebla de novedad al concepto de dynamis aristotélico, pues “también la materia tiene

su utopia; en la posibilidad objetiva real, ésta deja de ser abstracta.”°

% Ibidem. pp. 58-59.

» Véase en la cita anterior.

** Cf. Bloch, E.: Avicena y la izquierda aristotélica, ed. cit. p. 63.
* Ibidem.

3 Ibidem. p. 64.

24



La dynamis como posibilidad real-objetiva

Bloch considera que hay dos concepciones distintas de la materia aristotélica
que dan lugar a lo que denomina “corriente fria y calida del marxismo”. Por un lado, la
materia como 16 £€§ Gvaykng, ser segin posibilidad, que define lo ya condicionado, y
por otro, la materia como dVvapug, ser en posibilidad, que define lo materialmente
abierto y lo ain no decidido. La primera hace referencia al materialismo mecanicista o
marxismo frio, mientras que la segunda responde al materialismo dialéctico o marxismo
cdlido.”” Bloch reniega del materialismo mecanicista o materialismo “vulgar”, en el que
no hay lugar para la aparicion de lo nuevo sino que todo estd predeterminado. No hay
lugar tampoco para la libertad ya que presupone un estricto determinismo. El autor de
El principio esperanza opina que el concepto de materia mecdnica en Aristoteles estd
subordinado al concepto mucho mas amplio de dynamis. Lo expresa del siguiente

modo:

“10 €€ dvaykmg es completado y ampliado por xatd 16 dvvatodv, es decir, por el ente de
acuerdo con la posibilidad, segin la medida de la posibilidad. Materia, por tanto, es,
hacia este lado, el lugar de la condiciones segtin cuya medida se expresan las entelequias,

y 10 €£ dvayxmg no significa, por tanto, s6lo mecdnica, sino mucho mas ampliamente, la

., .. 38
conexion constante de las condiciones.”

La nocién aristotélica de “dynamis” es fundamental en Bloch para entender su
pensamiento de la posibilidad. Materia y posibilidad van unidas porque, para
Aristételes, la materia no es sélo katd t6 dvvatodv, ser de acuerdo con la posibilidad, lo
condicionante de acuerdo con la medida de lo posible, sino también t6 dvvdypet ov, el
ente en posibilidad inagotable del que pueden surgir infinitas configuraciones. Como
hemos visto arriba, en Aristételes este concepto de materia es meramente pasivo,
mientras que en Bloch, a través de la interpretacion de la izquierda aristotélica, adquiere

un cardcter activo y latente. Asi, “el torum utdpico se halla implicito en el duvapet ov."

7 Véase Bloch, E.: “Lo “en lo posible” y el “ente de la posibilidad”; corrientes fria y cdlida en el
marxismo”, en El principio esperanza, 1, Madrid, Trotta, 2007. pp. 247-253.

* Ibidem. p. 249.

¥ Ibidem.

25 Repositorio de 1a Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Hacemos hincapié en la intima relacién entre materia y posibilidad porque son
los dos conceptos claves para comprender el pensamiento de Bloch. “La posibilidad real

e 540
no es otra cosa que la materia dialéctica.”

Hay una ontologia materialista ligada al
estudio de la nocién de “posibilidad” a través del “todavia-no”. Bloch distingue cuatro
estratos de la categoria de posibilidad.*' En un primer nivel sitda lo formalmente posible
que se refiere a lo decible, en el dmbito del lenguaje. Se trata de un poder-ser puramente
formal. Después formula lo posible cosal-objetivo (das sachlich-objektiv Mogliche),
limitado por el dmbito del conocimiento, en el que la posibilidad aparece como
hipétesis abierta e inconclusa. Este estrato de la posibilidad designa ‘“‘siempre una
gradualidad de la fundamentacion cientifico-objetiva, de acuerdo con la cognoscibilidad

42 E] tercer nivel es el

cientifica incompleta de las condiciones objetivamente presentes.
de lo posible en la cosa y de acuerdo con el objeto (das sachhalt-objektgemdis
Mogliche). Este poder-ser “no se refiere a nuestro conocimiento de algo, sino a este algo

43 . .
7" Este nivel hace referencia a la

mismo, en su poder-devenir de una u otra manera.
potencia (poder activo, poder-hacer) y a la potencialidad (poder pasivo, poder ser
hecho). El cuarto estrato es el de lo posible real objetivo (das objektiv-real Mégliche).™*
Mientras que el estrato anterior remite a un poder-ser determinado estructuralmente,
esto es, condicionado parcialmente por su propia estructura en tanto que objeto
determinado, el cuarto estrato de la posibilidad se trata de un poder-ser en el que las
determinaciones de la realidad lo ligan a la aparicién de lo nuevo. Esta concepcion de lo

posible real objetivo encuentra su horizonte en el to dynamei on aristotélico:

“Es una posibilidad que no se agota como la de la bellota en la realizacién conclusa de
la encina, sino que no ha madurado todavia la totalidad de sus condiciones y
determinantes de las condiciones, tanto externas como internas. Y en la totalidad
inagotable del mundo mismo: la materia es la posibilidad real para todas las formas que se

hallan latentes en su seno y se desprenden de ella por medio del proceso. En este amplio

0 Ibidem. p. 248.

*! Para ver detalladamente esta distincién, cf. Bloch, E.: “XVIII. Los estratos de la categoria
“posibilidad™” en El principio esperanza, 1, ed. cit. pp. 268-295. A los diferentes estratos de la categoria
de posibilidad dedicaremos un capitulo de la segunda parte, ya que se trata de un punto fundamental en la
obra de Bloch.

> Bloch, E.: El principio esperanza, I, ed. cit. p. 271.

® Ibidem. p. 274.

* Para una aproximacién a la polémica distincién entre el tercer y cuarto estrato de la
posibilidad, véase Gimbernat, op. cit. pp. 66-72.

26



concepto de posibilidad real tiene su lugar el dynamei on (ser-en-posibilidad), tal como

Aristoteles determiné la materia.”*

Simplificando notablemente la cuestion podemos decir que frente a la 16gica
tradicional del silogismo “S es P”, Bloch apuesta por una ontologia singular del “S
todavia-no es P”. La posibilidad se halla dentro de la materia. La materia es posibilidad
real objetiva de todas sus formas que estdn ya latentes en ella. Estas son las bases de la
ontologia materialista del todavia-no blochiana. Como veremos en el siguiente apartado
sobre Freud, hay un correlato entre el “todavia-no consciente” y el “todavia-no
acontecido”, del mismo modo que lo hay entre el principio esperanza y el principio
materia. La materia alberga en si la posibilidad real objetiva, pues es abierta y no
mecdnica. Asi, el marxismo célido o “materialismo hacia delante” constituye un teoria-
praxis de un alcanzar la posibilidad real objetiva. La dynamis es el soporte de la utopia

concreta:

“Como teoria cdlida, el marxismo estd referido unicamente a aquel ser-en-la-posibilidad

positivo, no sometido a ningiin desencantamiento, que abarca la realizacion creciente de

lo a realizar, ante todo dentro del ambito humano.”*

* Bloch, E.: El principio esperanza, I, ed. cit p. 280.
46 Bloch, E.: El principio esperanza, 1, ed. cit. p. 252.

27 Repositorio de 1a Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




CAPITULO IIL. FREUD O EL DIVAN DE LA BURGUESIA VIENESA

El psicoandlisis: una conciencia regresiva

Tal vez la lectura blochiana de las obras de Freud no fue excesivamente
amigable porque, de hecho, no fue tan positiva como aquellas que realizaron desde la
Escuela de Francfort. Parece que Bloch fue uno de los primeros marxistas que otorgaron
importancia y prestaron atencion a las aventuras freudianas sin evitar, en todo caso, la
confrontacién. Algunos intérpretes como Gémez Sanchez, en “Psicoandlisis, ética,
utopia (Bloch y Freud)™*’, defienden que Bloch realiza una vaga interpretacién de Freud
asi como una torpe y topica critica del psicoandlisis. No estamos totalmente de acuerdo
en este asunto. Si bien Bloch cae, en ocasiones, en una cierta reduccién pansexualista
del pensamiento freudiano®®, también toma de él nociones que van a ser fundamentales
en su produccidn tedrica. No es baladi que dedique la mayor parte de la segunda parte
del primer volumen de El principio esperanza al psicoandlisis y a la discusion de sus
primordiales nociones. Las principales criticas blochianas girardn en torno a un
desacuerdo ontologico fundamental: el monismo materialista frente al dualismo
freudiano. Como advierte Gomez Sanchez, “la importancia del dualismo para Freud
residia en que so6lo asi podia explicar la existencia de una vida psiquica basicamente
conflictiva.”*® Dualismo que aparece en diferentes niveles y etapas de su obra (principio
de placer/ principio de realidad, instintos de autoconservacion/ impulsos libidinales,

libido objetal/ libido narcisista, Eros/ Tédnatos, etc.) y que son cuestionados desde una

4 Gémez Sanchez, C.: “Psicoandlisis, ética, utopia (Bloch y Freud)”, Anthropos 146/147, 1993.
pp- 118-126.

* Acusar de pansexualismo a las investigaciones freudianas puede ser en cierta medida
desmesurado, aunque mds bien no lo parece. De hecho, en Una teoria sexual, Freud se propone
precisamente demostrar que si bien no todo es sexualidad, si hay sexualidad en todo. La critica de Bloch
en torno al pansexualismo se articula fundamentalmente por el desprecio que el psicoandlisis hace a la
pulsién bésica, que no es la libido sino el hambre. Eso le lleva, posteriormente, a considerar el
psicoandlisis como un producto eminentemente burgués, carente de problemas de hambruna.

La cuestién de fondo en este asunto es la problematica concepcién de la sexualidad como un
instinto. Gémez Pin, en El psicoandlisis: justificacion de Freud, pone en tela de juicio la nocién
psicoanalitica de “instinto sexual”. En el 4dmbito humano, quiz4 sf en el animal, no se puede equiparar el
hambre (autoconservacién) a la libido (perpetuacién) en el contexto de la sexualidad: “Contrariamente al
hambre, la sexualidad no es la expresién de un instinto tendente a la conservacién del organismo; la
sexualidad no es tampoco el placer resultante de la satisfaccion de una necesidad instintiva. El placer
sexual puede apoyarse en, es decir aprovecharse de, las condiciones que posibilitan el placer alimenticio,
pero no debe ser confundido ni con las unas ni con el otro. Amamantar a un nifilo puede —no es seguro que
asi sea — significar el darle la oportunidad de un goce sexual, pero no cabe hablar de todo ello si no
tenemos un criterio distintivo de qué es lo sexual.” (Gémez Pin, V.: El psicoandlisis: justificacion de
Freud, Barcelona, Montesinos, 1988. p. 38)

* Gémez Séanchez, C.: op. cit..p. 120.

28



concepcion materialista de la realidad como es la de Bloch. Antes de abordar las
principales criticas de éste al psicoandlisis, es importante considerar algunos de los
rasgos ineludibles que lo caracterizan y que Bloch, de algiin modo, hereda en su propia
filosofia.

Como es sabido, la hipdtesis del “inconsciente” fue una de las nociones centrales
del freudismo. Frente al preconsciente, cuyo contenido no muestra resistencia en el
acceso a la conciencia, en el inconsciente si hay resistencia; hay olvido. Los deseos
insatisfechos quedan sumergidos en el inconsciente mediante la represion de tal modo

que el paciente no conoce las causas de su patologia.

“En Freud los deseos de la libido no satisfechos producen la psicopatia de los complejos

y las neurosis. La curacién se fundamenta en el conocimiento de la propia patologia y el

. . < 5 950
camino es la interpretacion de los suefios.”

Lo inconsciente es, para Freud, el lugar de lo reprimido, de lo olvidado, de lo no mds
sabido. Se postula una conciencia reprimidal51 que censura los deseos de la libido
insatisfechos brotando éstos en el mundo de lo onirico de multiples formas. Frente a
esta conciencia reprimida, se postula también una preconciencia que remite a una
especie de antigua conciencia originaria, antes de ser reprimida. En el dltimo Freud, hay
otra acepcion del inconsciente, situada en el yo, en la que lo preconsciente ya no se
halla en lo originario, més tarde reprimido, sino en el porvenir. Segtin Bloch, esta ultima
acepcion no queda homogeneizada en el sistema freudiano pero, sin embargo, es la que
mads le interesa, ya que, a partir de ésta, prologard su construcciéon propia de lo que
denominard “conciencia anticipadora”. Bloch introduce un fuerte caricter anticipador
de modo que lo inconsciente se sitia como la preconciencia de lo que tiene que venir,
de lo que alborea en el futuro.

Sin embargo, podemos afirmar que la lectura blochiana anade y tergiversa segtn
sus propésitos el contenido de la obra freudiana. En Uber den Traum (1901), escrito
inmediatamente posterior a La interpretacion de los suefios (1900), Freud sintetiza su
pensamiento acerca del inconsciente y la representacion onirica. En dicho escrito, se

retratan las dos instancias que componen nuestro aparato psiquico: la primera es el

*0 Gimbernat, J. A.: op. cit. pp. 53-54.

>! Siendo mds precisos, debemos matizar, siguiendo la interpretacién de Gémez Pin, que la
conciencia no es la que reprime el inconsciente sino que ésta aparece precisamente como la expresion de
que hay represién (cf. Gémez Pin, V.: op. cit. p. 116).

29 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




inconsciente en si, que no “funciona paralelamente a la conciencia sino contra la

>2 inserta en ella y a través de ella. La segunda instancia se halla abierta a la

conciencia”
conciencia, ya que su contenido no ha sido extirpado por la censura. Por su parte, lo
rechazado por la censura se encuentra en estado de represion. La hipétesis freudiana se
basa en que la enigmatica oscuridad y confusion de los suefios es debido a la existencia
de una censura.> La represion (Verdringung), que no supresion (Unterdriickung), es el
proceso mediante el cual determinadas representaciones son rechazadas de la conciencia
y mantenidas en el inconsciente.”® De ahi que la elaboracién de los suefios, para Freud,
siempre se encuentra atravesada por los procesos de condensacion (Verdichtung) y
desplazamiento (Traumverschiebung) dando como resultado la distincién entre el
contenido manifiesto del suefio —el suefio tal como se recuerda — y el contenido latente —
el material hallado en el anédlisis —. En Freud, reprimir equivale a extirpar de la
conciencia. El inconsciente posee dos instancias; una represiva y otra represora. No hay,
pues, una instancia anticipadora en los textos freudianos. Sostenemos que la lectura que
Bloch hace de Freud es muy discutible y se trata mas de una “confusion” intencionada
que de una interpretacion vaga, como defienden algunos intérpretes.

El psicoandlisis de Freud, asi como el de Jung o el de Adler, a pesar de sus
diferencias, considera el contenido del inconsciente s6lo como lo perteneciente al
pasado en un proceso histdrico-evolutivo, como lo sumergido y soterrado en la bodega
del sujeto y tan sélo alli presente: “Si Bloch se interesa por el despuntar de lo nuevo,
Freud procura descubrir los ardides del deseo, regresivo y arcaico.”” Todo ello de
forma que las pulsiones quedan mitificadas en una suerte de idolo: la libido en Freud, el
Dionisos originario en Jung o la voluntad de poder en Adler. La absolutizacion de estos
“idolos” “impide discutirlos como factores variables de las condiciones econémicas y

sociales.”® Bloch dird que estas pulsiones son completamente parciales y que hay una

mas fundamental, olvidada en los divanes del psicoandlisis: el hambre.

“Muy poco, demasiado poco se ha hablado hasta ahora del hambre. Y ello a pesar de
que en seguida se ve que este aguijon posee un cardcter muy originario o primario. [...] El

estdbmago es la primera lamparilla a la que hay que echar aceite. Sus ansias son tan

> Gémez Pin, V.: op. cit. p. 118.

> Cf. Freud, S.: Los suefios, Madrid, Biblioteca Nueva, 1988. pp. 113-123.
>* Cf. Gémez Pin, V.: op. cit. p. 127.

> Gémez Sénchez, C.: op. cit. p. 119.

5 Gimbernat, J. A.: op. cit. p. 55.

30



precisas, su instinto tan inevitable, que ni siquiera pueden ser reprimidos por mucho
tiempo. [...]

El psicoandlisis ignora asf el aguijon del hambre, exactamente lo mismo que la hipocresia
de la buena sociedad ignora la libido. Esta es la limitacién clasista de la investigacién de
los impulsos fundamentales por parte del psicoandlisis; a ella hay que afadir otra de

p . 57
caracter nacional.”

En pocas palabras, Bloch viene a decir que el miedo al hambre es dificilmente un
complejo de castracién. Este desenmascaramiento ideoldgico del psicoandlisis se
produce desde una perspectiva evidentemente marxista. “Frente a la erdtica freudiana,
Bloch hace valer la econémica de la alimentacién.””® No es del todo cierto que el
psicoandlisis, y concretamente Freud, olvide el hambre en su discurso, aunque si queda
desterrado como una subespecie de la libido en la fase oral. Podemos afirmar, con
Bloch, que la autoconservacion, garantizada por la satisfaccion del hambre, no aparece
en absoluto en el psicoandlisis como impulso originario. Bloch hace una interpretacion
del principio de Spinoza —“Suum esse conservare” — como lo inapelable del appetitus de
todo ser.

Contra el privilegio freudiano de los impulsos de la libido y de la pulsion de
muerte, Bloch sitia el hambre como pulsién fundamental y establece, en torno a ella,
una teoria materialista de los afectos y de los sentimientos. Las pulsiones que impulsan
son los afectos, que poseen un carédcter intencional y son un modo de ser.”” Bloch
distingue dos grupos de afectos; los saturados, en los cuales se incluyen la envidia, la
codicia, la veneracion, etc., y los afectos de expectativa, como el miedo, el terror, la
esperanza, o la fe. Estos ultimos hacen referencia a lo esperado, que a su vez puede ser
deseado o no deseado. En los afectos de expectativa, el objeto de las pulsiones no es
actualmente alcanzable ni se da en la actualidad, tienen un caricter anticipador y

utopico. Asi lo expresa Bloch:

“[...] afectos saturados —como envidia, avaricia, respeto — son aquellos cuyo impulso es
reducido, en los cuales el objeto del instinto se encuentra a disposicion, si no a la

disposicidn actual del momento, si en el mundo a mano. Afectos de la espera —como

7 Bloch, E.: El principio esperanza, Vol. 1, ed. cit. pp. 94-95.

¥ Gémez Sénchez, C.: op. cit. p. 119.

>’ Gimbernat sugiere que hay una concepcién existencialista (heredada de Kierkegaard) de los
afectos, frente a la concepcion hegeliana de éstos como abstracciones objetivas. (Cf. Gimbernat, J. A.: op.
cit. p. 56.)

31 Repositorio de 1a Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




miedo, temor, esperanza, fe — son , en cambio, aquellos cuyo impulso es extensivo, en los
cuales el objeto del instinto no se encuentra a la disposicién individual del momento, ni se

halla tampoco presto en el mundo a mano, de manera que puede dudarse todavia de su

60
resultado o de que acaezca.”

Lo que diferencia a los afectos saturados de los afectos de espera es el cardcter
anticipador. Los afectos expectativos presuponen un impulso hacia delante, un todavia-
no, algo que no ha acontecido aun, implican un futuro. Frente a la conciencia regresiva
del psicoandlisis, basada en la busqueda de lo arcaico y primigenio, Bloch erige la
conciencia anticipadora, cuya espera activa estd dirigida al frente. La esperanza se

presenta como el deseo insatisfecho propio del “todavia-no-consciente”.

“Son demasiados los que esperan fuera. Al que no tiene nada y se conforma con ello se
le quita ademds lo que tiene. Pero el impulso hacia lo que falta no cesa jamds. La carencia
de aquello con lo que se suefia no causa menos, sino mds dolor. Y ello impide

acostumbrarse al estado de necesidad. Cualquier cosa que causa dolor, oprime y debilita,

. . 61
tiene que ser eliminada.”

El hambre es la pulsién fundamental y de ella surgen todos los afectos de la espera. El
hambre es el resorte que los activa. Si el hambre se prolonga incesantemente aparecen
los deseos de cambio, un “interés revolucionario”, un animo de cambiar las cosas
tendientes hacia el objetivo de una vida mejor: asi aparecen los pequefios suefios

diurnos.

Suerios nocturnos y sueiios diurnos

Si Bloch pone especial atencién en algin asunto concreto de los textos de Freud,
tal cuestion es la referida a los suefios. En Freud, como es sabido, la interpretaciéon de
los suefios es la via a través de la cual el psicoanalista averigua la patologia del paciente
y descubre su trauma. Aunque Freud trata en diferentes lugares de su obra sobre los
suefios diurnos®” hay una notable prioridad de los nocturnos, ya que durante la noche se

produce un relajamiento de la censura y hay una transaccion de los contenidos latentes,

% Bloch, E.: El principio esperanza, vol. I, ed. cit., p. 104.

%' Bloch, E.: El principio esperanza, vol. 11, ed. cit. p. 9.

52y concretamente véase: Freud, S.: El poeta y los suefios diurnos, en Obras completas, Madrid.
Biblioteca Nueva, 1972. t.II, pp. 1343-1348.

32



reprimidos durante el estado de vigilia.*> En Bloch hay una distincién fundamental entre
los suefios diurnos y nocturnos basada en la apertura hacia lo nuevo. Mientras que en
los suenos nocturnos, siguiendo el postulado psicoanalista, nos ponemos en contacto
con lo pasado, en una regresion hacia lo ya-no-consciente, los suefios diurnos
blochianos pertenecen a la conciencia anticipadora, a lo abierto al porvenir, a lo todavia-
no-consciente.** Bloch no estd dispuesto a aceptar que las ensofiaciones diurnas son
meros precedentes de los suefios nocturnos, verdaderos portadores del contenido latente
segiin Freud, para el cual las fantasias diurnas son el predambulo, o como mucho la
manifestacion censurada, de los deseos inconscientes nocturnos. En Uber den Traum,
concibe los suefios diurnos como aquellas fantasias optativas que se hallan ya formadas
en las ideas latentes y que son del mismo género que las empleadas en la elaboracion
del suefio nocturno.® Por tanto, para Freud, la dnica diferencia entre los suefios
nocturnos y diurnos tiene que ver con la represion diurna y el relajamiento de la censura
en el estado onirico. Bloch afade otra diferencia de cardcter temporal. Frente a la
regresion caracteristica de los deseos insatisfechos de la libido freudiana, los pequefios
suefios diurnos conjugan tanto el momento presente, como el pretérito y el porvenir.
Bloch asigna una tendencia antropoldgica hacia el suefio como satisfacciéon de

los deseos:

“Desde Freud sabemos con certeza, y ello es parte de su legado perdurable, que el suefio

no es s6lo proteccion del estado durmiente o simple opidceo, sino, ademads, tanto por su

impulso como por su contenido, satisfaccién de deseos.”*

Pero si en Freud hay una vieja y oculta satisfaccién de deseos en el suefio nocturno,
Bloch anuncia una satisfaccion fabuladora y anticipadora en las fantasias diurnas. Antes
de senalar la versién blochiana de los suefios, conviene cefiirse a los aspectos
fundamentales de la interpretacion de los suefios freudiana. Gémez Pin precisa tres

rasgos fundamentales: 1) El suefio es un lenguaje como transposicién de un contenido

0 Cf. Freud, S.: Los suerios, ed. cit. p. 113. “Muchas de las ideas sobrantes como restos diurnos
(Tagesreste) del trabajo mental despierto no llegan a exteriorizarse en el suefio mas que por el auxilio de
deseos eréticos reprimidos.” (Ibidem, p. 118).

% Aqui es pertinente introducir la critica de Gémez Sénchez, presente en el articulo arriba citado,
que basicamente consiste en que Bloch asume que todas las fantasias miran hacia delante, cuando existen
deseos cuya meta se encuentra en el pasado, como si caminasen hacia delante con la cabeza vuelta hacia
atrés.

% Cf. Freud, S.: op. cit. p. 101.

66 Bloch, E.: El principio esperanza, vol. I, ed. cit. p. 108.

33 Repositorio de 1a Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




latente en un contenido manifiesto. 2) Los términos del lenguaje que constituye el suefio
son: a) equivocos: un mismo significante remite a varios significados; b) comparten con
otros términos la funcién significativa (lo significado se dice multiplemente dentro del
suefio); ¢) se trata de un lenguaje en el que la imagen significante no se reduce a lo
acustico y que en la generalidad de los casos es de orden visual. 3) Lo que Freud llama
ideas latentes y que siendo lo constitutivo del inconsciente no se rige por la conciencia,
no se rige por el sometimiento al principio de contradiccién.®” Para Freud, cuando se
duerme el yo ldcido se debilita y la censura se encuentra relajada sobre lo moralmente
prohibido e inconveniente. En el estadio onirico sélo quedan restos cotidianos del
estado de vigilia y representaciones inconexas a las que se asimila la fantasia. Debido a
la debilitacién del yo, el mundo externo y sus realidades y sus objetivos practicos
quedan bloqueados. Asi, para Freud, el yo retorna al yo de la infancia y surgen sin
censura todos los instintos e impulsos: todo deseo onirico es de procedencia infantil.
Ahora bien, no es asi para Bloch, ya que los seres humanos no s6lo suefian durante la
noche en tanto que a lo largo del dia también tienen deseos satisfechos y no satisfechos.
A diferencia del suefio nocturno, el suefio diurno puede entusiasmarse y fabular, pero
también proyectar un impulso hacia lo nuevo, una apertura hacia delante. No hay que
subordinar, por tanto, el suefio diurno al nocturno: “El castillo en el aire no es un
estadio preliminar del laberinto nocturno, mds bien se hallan los laberintos nocturnos
como sétano de los castillos en el aire.”®®

Bloch apunta varios rasgos fundamentales y distintivos del suefio diurno que,
como veremos mds adelante, también caracterizardn la funcién utépica como actividad
de la esperanza. 1) la via libre: el suefio estd a nuestra disposicion; puede detenerlo o
controlarlo a su antojo. 2) el ego mantenido: en el suefio diurno el ego no se encuentra
tan debilitado como en el nocturno, aunque también se da cierta distension. 3) la mejora
del mundo: el suefio diurno desea mejorar no sélo los tesoros del ego sino también la
mejora de los otros. 4) no hay renuncia: el suefio despierto, que es abierto, sabe no ser
renunciador y tiende hacia la satisfaccién.” Citaremos un fragmento muy clarificador

sobre la distincién blochiana fundamental entre suefios diurnos y nocturnos:

%7 Véase Gémez Pin, V.: op. cit. pp. 133-135.

% Bloch, E.: El principio esperanza, vol. I, ed. cit. p. 118.

% A propésito de estos cuatro rasgos del suefio diurno, nos parece que se podria argiiir que “1)”
presupone una nocién de libertad muy poco especificada por Bloch en la que un supuesto ego podria
manejar a su antojo su ensofiacion. En segundo lugar, para explicar “2)” recurre metaféricamente a la
analogia entre suefio diurno y ensofiacién producida por los efectos del hachis asi como entre suefio
nocturno y somnolencia, producto de los opidceos, lo cual, a pesar de ser muy iluminativo, crearfa

34



“El suefio nocturno vive en la regresion, se ve inmerso sin eleccion en sus imégenes; el
suefio diurno proyecta sus imédgenes en el futuro, y no al azar, sino —aun en el caso de la
més desbordada imaginacién — conservando siempre la direccién, apuntando a lo
objetivamente posible. El contenido del sueiio nocturno estd oculto y deformado; el

contenido de la fantasia diurna es abierto, fabulador, anticipador, y lo que hay en él de

. 70
latente se encuentra hacia delante.”

Es interesante apuntar brevemente un quinto rasgo de los suefios diurnos; a saber, el
suefio diurno como estadio preliminar del arte. Ahondar en esta cuestion nos llevaria a
plantear la teoria estética de Bloch, que abarca desde su filosofia de la mausica’’ en El
espiritu de la utopia hasta sus reflexiones sobre el arte constantes en la mayor parte de
los volimenes segundo y tercero de El principio esperanza. Baste, por el momento, con
mencionar que el arte recibe del suefio diurno su cardcter utépico y anticipador.

No podemos abordar la cuestion de la esperanza en la conciencia anticipadora
sin hacer antes alusion al problema de la sublimacién en la interpretacion blochiana del
psicoandlisis. Gémez Sanchez defiende que Bloch no desarrolla esa problemadtica y cae
en el topico de descalificar el psicoanélisis como producto burgués. En esa linea afirma
que “Bloch nos viene a decir que, en definitiva, el pesimismo o, al menos, el
escepticismo freudiano, no es mds que el producto del miedo de una clase
amenazada.”’> Y alude a continuacién a una cita de Horkheimer asi como a la inocencia
de Marcuse para mostrar perspectivas mucho mds agradecidas con el freudismo que la
blochiana. Creemos que esta apreciacion de Gomez Sanchez no es del todo afortunada
porque Bloch si que presta atencion a la sublimacion, aunque apenas se detenga en ella,
pero quizd tenga mds que ver con el problema de la conciencia regresiva que con la
caida en el topico descalificativo del divan de la burguesia vienesa. El problema surge

cuando Bloch caracteriza los suefios diurnos como preludios del arte, asigndndole a

problemas a la hora de definir la distensidon producida en el ego en los suefios sofiados despierto. “3)”
representa el optimismo militante tipicamente blochiano. No es dificil imaginar, por el contrario, suefios
diurnos que no deseen una mejora del mundo y sean puramente egoistas y macabros. Por dltimo, parece
que “4)” implica una teleologia implicita en los suefios diurnos, y mds cuando se refiere a éstos como
“viaje hasta el final”. Sin embargo, no creemos que sea asi, ya que el hecho de que sean abiertos conlleva
que no haya una meta definitiva ni dltima. De ahi que muchos suefios diurnos sean interrumpidos o
frustrados una vez pensado que se han conseguido.

" Bloch, E.: El principio esperanza, vol. I, ed. cit. p. 131.

" Para una iniciacién en este apasionante tema, véase, entre otros, el breve articulo de Polo i
Pujadas, M.: “El pensamiento musical de Ernst Bloch”, Anthropos, 1993. pp. 116-118.

2 Gémez Sanchez, C.: op. cit. p. 121.

35 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




éste el cardcter utdpico de la conciencia anticipadora. Confundir esto con la nocién de
“sublimacién” que maneja el psicoandlisis seria erréneo. Segin Gémez Pin, “[...] en
una teoria psicoanalitica toda actividad social ha de ser considerada como modalidad
sublimada de sexualidad.”  Si entendemos la sublimacién como el resorte o
mecanismo del yo consciente a través del cual los impulsos reprimidos del inconsciente
se dirigen hacia actividades no censurables como pueden ser la ciencia, el arte o la
religion, no tendremos duda en afirmar que a Bloch no le interesa este concepto
freudiano, ya que cierra un anillo en torno a lo regresivo, como sucedaneo de lo
primigenio. Gémez Sédnchez parece que observa una apertura hacia el futuro (una
conciencia no regresiva) en la sublimacion y la define como el “proceso por el que la
pulsiéon cambia el fin sexual primitivo por otro, ya no sexual, y apunta hacia objetos
socialmente valiosos.””* Sin embargo, Bloch argumenta que en la conciencia regresiva
del psicoanélisis no puede haber espacio para lo nuevo porque incluso la sublimacion se
halla recluida en la prision de la libido. Los suefios diurnos se convierten en sustitutos o
suceddneos de la satisfaccion de los deseos reprimidos. Nada escapa al circulo de los
instintos de la libido. Incluso el goce del artista, del cientifico o del religioso, segtn el
psicoandlisis, es una satisfaccion de los deseos primigenios (nunca nuevos) de la

consciencia reprimida. En esta direccion escribe Bloch:

“El inconsciente es en Freud tan s6lo una zona a la que puede relegarse algo. [...] El
inconsciente del psicoandlisis no es nunca un todavia-no-consciente, un elemento de
progresion, sino que consiste, mas bien, en regresiones. [...] en el inconsciente de Freud
no hay nada que sea nuevo. |...]

Freud mantiene la conciencia clarificadora, pero una conciencia que se encuentra
rodeada por el anillo del ello, por el inconsciente fijado de una libido fijada. Ni siquiera
las creaciones artisticas mds productivas llevan fuera de esta fijacion. Se trata sélo de
sublimaciones de la libido encerrada en ella misma: la fantasia es el suceddneo de la

) ., . 75
satisfaccion de los instintos.”

Creemos que estos fragmentos sostienen nuestra tesis sobre por qué Bloch entiende que
incluso la sublimacién freudiana no escapa a la conciencia regresiva de lo nada nuevo.

Si todo remite, en el fondo, a una represién de la libido sexual, y todo gira en torno a los

7 Gémez Pin, V.: op. cit. p. 31.
™ Gémez Sénchez, C.: op. cit. p. 121.
> Bloch, E.: El principio esperanza, vol. I, ed. cit. p. 84.

36



impulsos primigenios, toda forma de satisfacciéon por medio de una proyeccion hacia
algo se convierte en mero suceddneo. De ahi que en Freud los suefios diurnos no sean
nunca continuacién de los nocturnos y éstos se evaporen rapidamente hacia el olvido al
despertar. Para Bloch, son los suefios sofiados despiertos, lo todavia-no-consciente, lo

que constituye la apertura hacia el futuro, hacia lo nuevo; es la conciencia anticipadora.

La esperanza y la conciencia anticipadora

Lo anterior no significa, como se puede ver, que Bloch deseche o menosprecie a
Freud. Este aparece constantemente como principal interlocutor en el descubrimiento
del todavia-no-consciente. El reproche fundamental que Bloch dirige contra el
psicoandlisis consiste en el olvido que éste tiene respecto a las condiciones materiales
de una época concreta. Siguiendo a Gimbernat, “si para Freud la realidad burguesa
permanece como dato indiscutible, para Bloch la fantasia tiene poder de transformar la
realidad.”’® Asi, frente al arcaismo de los suefios nocturnos y de la conciencia regresiva,
la conciencia anticipadora estd dirigida hacia delante y los suefios diurnos figuran la
posibilidad de lo nuevo. Del mismo modo, frente a lo que ocurre en el ya-no-consciente
freudiano, en el todavia-no-consciente reside un alborear de lo que atin no es presente.’”’

De hecho, la esperanza no sélo es, como dijimos arriba, un particular afecto de
la espera sino ademds un principio antropoldgico-cognoscitivo consciente y sabido

como funcién utépica. Su contenido son las anticipaciones de una realidad posible.

“El contenido del acto de la esperanza es, en tanto que clarificado conscientemente, que
explicitado escientemente, la funcion utépica positiva; el contenido historico de la

esperanza, representado primeramente en imigenes, indagado enciclopédicamente en

S . . P 78
Juicios reales, es la cultura humana referida a su horizonte utépico concreto.”

La nocién de “funcién utépica” aparece en Bloch como punto de contacto o articulacion
entre el suefio y la vida, entre los suefios diurnos de la conciencia anticipadora y las
condiciones materiales de la realidad histérica. La esperanza, en tanto que afecto

positivo de la espera es un afecto prictico, militante, cuyo polo opuesto serd la

7% Gimbernat, J. A.: op. cit. p. 60.

7" Bloch establece un correlato objetivo entre lo todavia-no-sido (en un plano ontolégico) y lo
todavia-no-consciente (en un plano antropoldgico-cognoscitivo).

8 Bloch, E.: El principio esperanza, vol. I, ed. cit. pp- 183-184.

37 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




desesperacion. El hambre, como impulso fundamental de todo ser, conduce a la
esperanza, dado que el principio de autoconservacion conduce a la negativa de
privacion, esto es, al afecto de espera mds importante. Pero ademas, la esperanza, en
tanto que elemento anticipador y funcién utdpica, “no es tomada solo como afecto,
como contraposiciéon al miedo (porque también el miedo puede anticipar), sino
esencialmente como acto orientado de naturaleza cognitiva (y aqui lo opuesto no es el
temor, sino el recuerdo).”” El cardcter cognoscitivo y anticipador de la esperanza es la
base de la oposicion entre conciencia regresiva, tipica del psicoandlisis, y conciencia
anticipadora.

Si merece la pena la investigacion blochiana del todavia-no-consciente es porque
influye y estd comunicado con la posibilidad abierta de lo todavia-no-llegado-a-ser. Los
suefios diurnos o suefios sofiados despiertos son las imdgenes de una vida mejor,
deseada y anticipada. Sobre la base de una ontologia de lo que todavia-no-es, la funcién
utdpica rebosante de esperanza se alza como el alba que ilumina el conocimiento
contenido en lo todavia-no-consciente. S6lo en el descubrimiento de lo todavia-no-
consciente adquiere tanta importancia el principio esperanza como funcién utdpica,
como espera activa y positiva. Los suefios diurnos conducen al todavia-no-consciente
porque estdn cargados de futuro, porque se hallan abiertos al frente, a la posibilidad real
objetiva, a la parcela de lo utdpico.

Bloch distingue dos clases de utopia en virtud de la adecuacién entre las
condiciones materiales de la realidad y las proyecciones de la conciencia anticipadora.
Denomina, en primer lugar, utopia inmadura a aquella utopia en la que lo fantasioso, lo
ensofiado, no se halla de ningiin modo relacionado con la posibilidad. En segundo lugar,
llama utopia madura a aquella en la que el todavia-no-consciente corresponde a la
posibilidad de lo real: es la utopia concreta.™

El pensamiento de Bloch es una filosofia del porvenir, que espera algo mejor,
por supuesto, pero que no implica que ese “algo mejor” vaya a acontecer. Precisamente
por su caracter abierto, el todavia-no-consciente como clase de conciencia anticipadora
estd impregnado de futuro, pero no exento de regresiones e interrupciones. La funcién
utopica es el motor hacia lo que ain-no-es pero puede ser objetivamente posible que

sea. Como espera militante y activa, podemos intuir que, para Bloch, sin esperanza no

7 Ibidem. pp. 35-36.
% La proyeccién de la utopia concreta es producto de la funcién utépica. A ella dedicamos un
capitulo en la segunda parte del trabajo.

38



hay accién posible y, mucho menos, posibilidad de cambio de la situacién dada. Por
ello, como advierte en el “Prélogo” de El principio esperanza, tenemos que aprender la
esperanza no s6lo como opuesta al miedo o la desesperacion, sino también como
opuesta al recuerdo, esto es, como embrion de lo nuevo que es materialmente posible

que acontezca, como instancia revolucionaria.

39 Repositorio de 1a Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




CAPITULO IV. MARX: PORVENIR Y UTOPIA CONCRETA

Historia y materialismo: una aproximacion

Abarcar la presencia e influencia de la literatura marxiana en la totalidad del
pensamiento blochiano nos supone aqui una tarea inconmensurable, pues la propuesta
filoséfica blochiana nace ya inmersa en una particular lectura de Marx.*' La obra de
Bloch se halla impregnada plenamente por los textos marxianos. Centraremos nuestra
exposicion en torno a dos cuestiones de alto interés en el dmbito marxista; el derribo del
socialismo utdpico en virtud de un andlisis cientifico-econémico-politico de la realidad
(condiciones materiales), y la concepcion marxiana de un pensamiento del porvenir
como filosofia transformadora del mundo. Para concluir que ambas cuestiones plantean,
como veremos, un inquietante problema en la interpretacién blochiana de Marx.

No es casual, tratindose de un autor que escoge de un modo muy preciso cada
una de sus palabras, que Bloch concluya su primera obra, Geist der Utopie®, y su obra
magna, El principio esperanza, con un capitulo referido a Marx. No es trivial, tampoco,
el tono del discurso en uno y otro escrito asi como la disposicion de los términos en los
que se aborda la problemdtica marxista. “Karl Marx, der Tod und die Apokalypse” es el
titulo del ultimo gran apartado de Espiritu de la utopia, cuya ultima palabra, que pone
fin a la obra, es Gebet (oracién). Segin declara Hans Mayer®, buen amigo de Bloch y
gran conocedor de su pensamiento, el joven Bloch se siente muy atraido por las
categorias religiosas y concibe las tesis marxistas como una suerte de desenlace
histérico. Sin embargo, cuando escribe El principio esperanza ya no habla del elemento
Marx en términos de oracién, muerte y Apocalipsis, sino en otros bien distintos.
Obsérvese el contraste con el dltimo capitulo de su gran obra: “Karl Marx y el
sentimiento de humanidad; materia de la esperanza”. Este concluye con el término

Heimat (patria), de dificil traduccién, referido a un lugar deseado en el nunca hemos

8 En un ulterior trabajo de investigacién, quizd cobre mds sentido detenerse en las muiltiples
cuestiones que abren los textos de Marx y Engels y que, en mayor o menor medida, hereda Bloch. Sin
embargo, carece de sentido alejarse de las cuestiones fundamentales que nos atafien. De ahi que hayamos
escogido, en lo sucesivo, los temas que creemos mds importantes para el desarrollo de nuestro cometido.

82 Bloch, E.: Geist der Utopie, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1985. No hay traduccién en castellano
por lo que hemos manejado esta edicién alemana contrastada, en ocasiones, con la traduccidn italiana:
Bloch, E.: Spirito dell ‘Utopia, Roma, Rizzoli, 2009.

8¢t Mayer, H.: “Ernst Bloch, utopia, literatura” en VV. AA.: En favor de Bloch, Madrid,
Taurus, 1979. pp. 11-27.

40



estado todavia.® En capitulos posteriores volveremos sobre la problemética que
encierra esta concepcion. Baste, por el momento, con indicar la variacion de significado
del elemento Marx a lo largo de su obra. Si en Espiritu de la utopia Marx es
Apocalipsis, fin de un todavia-no-es que se realiza en y a través del marxismo, en El
principio esperanza el fin no es sino un comienzo. En otras palabras, la tesis de Bloch,
al igual que las tesis de la mayor parte de la literatura utdpica, dirige la mirada hacia el
futuro, pues en €l se inscribe la posibilidad de una nueva sociedad. El Génesis no esta al
comienzo, sino al fin. Ello supone una nueva perspectiva (optimista) de la historia.

No tiene sentido hablar de deuda con Marx, pues el influjo de sus escritos es
incalculable a dia de hoy, pero si hay un autor que inexorablemente marcé la filosofia
de Bloch ése es Karl Marx. Por muy polémico que resulte hoy el término “marxista”, es
imposible referirse al pensamiento de Bloch sin tal denominacién. A lo sumo, es una
filosofia marxista no ortodoxa. A pesar de la genealogia blochiana acerca del concepto
de “materia”®® desde Grecia a la modernidad, la concepcion materialista de la realidad
que caracteriza el pensamiento de Bloch es eminentemente marxista. Segin Gimbernat,
Bloch asume del joven Marx la relacion entre materialismo histérico y filosofia de la

materia:

“La nueva sociedad, sin clases, sin alienaciones mutuas de los hombres y en donde se ha
logrado la supresién de la relacién alienada del hombre con la naturaleza y su mundo, es
el horizonte utépico que Bloch asume como continuacion de K. Marx. En éste la
reconciliaciéon del hombre con la naturaleza es la utopia del fin, que se media en el
marxismo con las realizaciones de la sociedad socialista, en donde se suprime la

explotacién que el capital efectiia sobre la clase trabajadora.”*

El marxismo aparece como el horizonte tedrico en el que la esperanza fragua el
camino. Sin embargo, en medio de ese horizonte Bloch afiade lo que Marx no estaria
dispuesto a aceptar: el cardcter utopico de la realidad. Desde Geist der Utopie, Bloch
pretende articular el andlisis econdmico-politico marxista con el componente utépico-

excedente inherente al proceso histérico. El resultado: una dialéctica de la historia

8 “La rafz de la historia es, sin embargo, el hombre que trabaja, que crea, que modifica y supera
las circunstancias dadas. Si llega a captarse a si y si llega a fundamentar lo suyo, sin enajenacién ni
alienacion, en una democracia real, surgird en el mundo algo que ha brillado ante los ojos de todos en la
infancia, pero donde nadie ha estado todavia: patria.” (Bloch, E.: El principio esperanza, vol. III, ed. cit.
p. 510).

% Véase arriba: “Capitulo II. La materia aristotélica”.

8 Gimbernat, J. A.: Utopia y esperanza, ed. cit. pp. 65-66.

41 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




material que, en la manifestacion propia del capitalismo, se resuelve inmanentemente a
través del novum utdpico. Una dialéctica material que estd plagada de tensiones, utopias
y revoluciones.

El descubrimiento de la ganancia como derivada de la produccién de plusvalia
no sélo es un rostro muy caracteristico de la alienacién humana, sino ademds una
muestra de la anticipacion concreta que estalla en forma de lo que todavia-no-es, de lo
todavia no presente ni consciente pero ya anunciado en la propia inmanencia del devenir
histérico. Esto queda patente en la doble vertiente del marxismo, en la distincién
blochiana entre marxismo cédlido y marxismo frio, dos corrientes bien diferenciadas
dentro del materialismo histérico. Parafraseando a Gimbernat87, la corriente fria se
caracteriza por ser una suerte de teleologia necesaria en la que el fin se presenta de un
modo inexorable por el propio desarrollo econémico-social. Se trata de una corriente
mecanicista y fatalista basada en que las contradicciones socioecondmicas de la
sociedad capitalista son de tal indole que la victoria socialista es un proceso inevitable.
Un mecanicismo que es la traduccién filoséfica de lo que el economicismo representa
en el nivel de la teoria social. Frente a esta concepciéon del cambio como necesidad, la
corriente cdlida o materialismo histérico no mecanicista aboga por una concepcion
histdrica procesual no lineal. Hay interrupciones, rupturas, retrocesos. Los logros de una
sociedad socialista no estdn histéricamente predeterminados y tampoco los procesos
hacia una sociedad sin clases son irreversibles. El socialismo no es un continuum de la
sociedad capitalista. Lo nuevo, en tanto que novedad, siempre se halla amenazado por el
fracaso y la reversibilidad. Bloch, defensor de lo que denomina “marxismo calido”,
huye de todo condicionamiento l6gico en el transcurso de la historia. El ser humano,
como ser histérico por excelencia, tiene la capacidad de interrumpir el continuum de la
historia introduciendo alteraciones y revoluciones en el devenir histérico mediante la

. . c oo 88
accion y la espera activa (esperanza), esto es, a través de la funcion utdpica.

87 Cf. Ibidem. pp. 49-50.

% Es discutible hasta qué punto en la obra de Marx podemos diferenciar claramente una corriente
“frfa” y otra “cdlida”. Los andlisis socioeconémicos de Marx y Engels en torno al trabajo y las fuerzas de
produccidn en la sociedad capitalista expuestos en El capital parecen defender que la alienacién humana
conduce inevitablemente a la lucha de clases y ésta a la imposicién de una sociedad comunista. Habria,
por tanto, mds rojo frio del que Bloch quisiera. Ademds, la funcién utépica blochiana siempre se halla
limitada por las condiciones materiales determinadas que, si bien no cierran por competo la apertura a lo
nuevo, si reducen notablemente su manifestacién acotando fuertemente la posibilidad de accién humana.

42



Del socialismo utopico al cientifico: Marx o la utopia concreta

En la enciclopedia de las utopias que es El principio esperanza hay una que
destaca por su propio brillo y concrecidn; es el cristal a través del que se critican las
demds. Es la obra de Marx. Desde las utopias clasicas del renacimiento hasta las del
siglo XIX no encontramos, segin Bloch, un dpice de materialidad. Se trata de utopias
abstractas y exdticas, que olvidan las condiciones materiales de la realidad
convirtiéndose asi en ensofiaciones descriptivas que, por su lejania e inaccesibilidad,
marcan una importante escision entre experiencia y utopia. Marx se desliga
intencionadamente de la tradicién del socialismo utépico en virtud de incorporar el rigor
cientifico al socialismo; un despunte marcado por los anélisis econémico-politicos

frente a la exuberancia literaria y teoldgica anterior.

“Por tanto, el marxismo no es una utopia sino la verdadera, esto es, mediada
concretamente y mantenida abierta procesualmente... con Marx se supera el caricter

abstracto de la utopfa. La mejora del mundo acontece como trabajo en y con la dialéctica

material de una sociedad entendida y conscientemente producida.””

Contra la literatura utdpica cldsica, Marx reivindica la participacion activa y
consciente en el proceso histérico para llevar a cabo una transformacién revolucionaria
de la sociedad. Los andlisis marxistas canalizan la funcién utdpica en la experiencia de
lo real a través de la dialéctica histérico-materialista. No se trata, por tanto, de imaginar
una isla, prototipo de lo nuevo e inaccesible, en la que todo funciona correctamente sin
desajustes. Marx “fundamenta y corrige las anticipaciones de las utopias por medio de
la economia, por las transformaciones inmanentes de las formas de produccion e
intercambio, y supera asi el dualismo cosificado entre ser y deber ser, entre experiencia
y utopia.”*® Para Bloch, Marx significa el paso de la utopia a la ciencia en el socialismo.
En otras palabras, el materialismo histérico introduce el realismo, que no es otra cosa
que la unidad de la esperanza y el conocimiento del proceso.”" El utopismo onirico

olvidaba por completo dicho conocimiento y se caracteriza por constituir un objetivo

% Bloch, E.: Freiheit und Ordnung, Nueva York, 1946. p. 138 y ss., citado en Gimbernat, J. A.:
op. cit. p. 64.

% Bloch, E.: El principio esperanza, Vol. IL., ed. cit. p. 197.

L Cf. Ibidem.

43 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




inalcanzable. No sélo las utopias del renacimiento de Moro, Campanella y Bacon dan
buena muestra de ello sino también los intentos socialistas y comunistas de Saint
Simon, Fourier y Owen, entre otros, a pesar de que poseen diversos elementos criticos
con la sociedad vigente, fueron —en palabras de Marx — “incapaces de descubrir las
condiciones materiales de la emancipacién del proletariado y fueron en busca de la

2 . .
%2 con la intencién de fundamentar

ciencia social, de las leyes sociales que las creasen”
sus topos cerrados. Marx reprocha a fourieristas y owenistas que no alcanzaran a ver la
actividad histérica auténoma del proletariado ni el movimiento politico que le es propio
convirtiéndose asi sus proyectos utopicos en elucubraciones sociales particulares. En el
marxismo, por el contrario, el suefio estd inserto en la consciencia del movimiento
histérico, el “deber ser” se concibe como “poder ser” que estd presente inmanentemente
en el devenir histérico como posibilidad real-objetiva. Sin embargo, creemos, es dificil
conjugar la apuesta blochiana del “poder ser” con el “tiene que ser’ que parece
desprenderse de los andlisis econdmico-politicos de Marx.”

El problema de la articulacién entre la posibilidad real-objetiva de la materia y el
determinismo de las condiciones materiales, entre la funcién utdpica-abstracta y el
proceso utdpico-concreto, entre el “poder ser” y el “deber ser”’, es abordado, en El
principio esperanza, a través de las nociones marxistas de “tendencia” y “latencia”.
Bloch se refiere al marxismo como utopia concreta “en su tendencia, como tension de lo
que ha llegado a su plazo de cumplimiento y es impedido; y en su latencia, como el
correlato de las posibilidades objetivas reales en el mundo, atin no realizadas™**. Lo que
alin no acontece, lo que todavia-no-es se encuentra latente en la apertura a la posibilidad
material; la materia se halla siempre tendente hacia el novum, abierta a lo nuevo. La

correlacidn entre la conciencia anticipadora, el todavia-no-consciente, y el todavia-no-

llegado-a-ser desemboca, en la obra de Bloch, en la siguiente afirmacién: “el marxismo

%> Marx, K. & Engels, F.: Manifiesto comunista, Madrid, Alhambra, 1985. p. 97. Véase
concretamente el apartado sobre “El socialismo y comunismo critico-utépicos”.

%3 “E] “tiene que ser” descubierto por Marx es completamente distinto de las exigencias morales
tradicionales. Este “tiene que ser” se encuentra en las manifestaciones econémico-inmanentes de la
misma sociedad capitalista y hace que ésta se venga abajo s6lo de modo dialéctico-inmanente. El factor
subjetivo de su derrumbamiento se encuentra en el proletariado, creado como su contradiccién por la
sociedad capitalista, y que es consciente de constituir esta contradiccién. El factor objetivo de su
derrumbamiento se encuentra en la acumulacién y concentracién del capital, en la monopolizacién, en la
crisis de superabundancia, que tiene su causa en la contradiccién entre las formas de produccién
colectivas alcanzadas y las formas de apropiacién privada mantenidas. Estos son los nuevos rasgos
fundamentales de una critica econdmica inmanente; rasgos que faltan casi completamente en las antiguas
utopias y que son caracteristicos de Marx.” (Bloch, E.: op. cit. p. 196.)

o4 Bloch, E.: op. cit. p. 199.

44



e . . . 95
no es una anticipacion (funcion utopica), sino el novum de un proceso concreto.”

Pero este proceso concreto s6lo puede ser entendido y realizado en el horizonte del
futuro. Es la tendencia, segiin Bloch, lo que hace de la obra entera de Marx una filosofia
critica y afirmativa del porvenir. El futuro no debe ser entendido de un modo utépico-
abstracto sino historico-materialista concreto; un futuro como tendencia actuante desde
el pasado y desde el presente, un futuro capaz de ser inteligible y figurable. El “realismo
utdpico” marxista concibe la realidad como inacabada en tanto que tendente hacia el
novum en el frente. En la ontologia blochiana del todavia-no, las categorias de “novum”
y “frente” son inseparables, como veremos en la segunda parte de la monografia.
“Frente” es la fraccion mds adelantada del tiempo, alli donde se decide el tiempo
proximo, el lugar donde alborea el futuro. Novum es la posibilidad real de lo todavia-no-
consciente, de lo que todavia-no-es, activado por la tendencia. La materia, en tanto que
no es mecdnica, es el sustrato real de la posibilidad, en proceso abierto y nunca
definitivo.

Bloch encuentra en el marxismo lo que no habia hallado en la literatura utdpica:
un método, la dialéctica histérica, basado en una concepcién materialista de la realidad,
que le permite desplegar su antropologia de la esperanza con el disfraz de ‘“utopia
concreta”. El marxismo le ofrece condiciones materiales, una historia de la que los seres
humanos puedan ser conscientes y una lucha militante, todas carentes en las utopias

abstractas.

“Y solo el marxismo ha impulsado la teorfa prictica de un mundo mejor, no para

olvidar el mundo existente, que es lo que ocurria en la mayor parte de las utopias sociales

. . - 1&g 6
abstractas, sino para cambiarlo econémica-dialécticamente.”

Hacia una transformacion del mundo

Hay un escrito de Marx, no poco problemdtico, que es fundamental para
comprender la desventura marxista de Bloch. Se trata de las Once ftesis sobre
Feuerbach, a las que el autor de El principio esperanza dedica buena parte del primer
volumen. Como es sabido, Marx se interesa mucho por la obra de Feuerbach y le dedica

elogios y alabanzas en escritos de juventud como los Manuscritos filosofico-

% Ibidem. pp. 198-199.
% Bloch, E.: El principio esperanza. Vol. 3., ed. cit. p. 503.

45 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




economicos. Sin embargo, no es el materialismo feuerbachiano lo que mas le interesa ya
que, en ocasiones, lo tacha de “materialismo burgués o contemplativo”. Lo que
realmente llama su atencion es el principio fundamental de “la relacién del hombre con
el hombre” como principio basico de la filosofia materialista. No obstante, hay
diferencias cruciales. Feuerbach todavia conserva la contemplacién del ser humano
como un individuo abstracto y aislado, obviando el proceso histérico concreto en el que
se halla inserto. El hombre genérico de Feuerbach torna, en Marx, en el conjunto de
relaciones sociales cambiante histéricamente y, sobre todo, en dos conjuntos
clasistamente antagonistas. Para Bloch, el materialismo antropolégico de Feuerbach
supone la transicién del materialismo meramente mecédnico al materialismo histérico. El
marxismo incorpora un componente activo, la actividad humana y las fuerzas de
trabajo, que no se encuentra en el materialismo anterior. Este mantiene todavia la
dicotomia cldsica entre contemplacién y accién, teoria y praxis. Tanto en un plano
gnoseoldgico, como critica Marx en la primera o7 y quinta tesis, como en uno
antropolégico-politico (tesis IV, VI, VII, IX y X). Marx introduce el elemento
transformador de la praxis como actividad humana. El materialismo histérico-dialéctico
sienta la transformacién del mundo desde si mismo acabando con la dicotomia teoria-
practica por medio de la unién entre teoria-praxis. “En tanto que ambas oscilan la una
en la otra cambiante reciprocamente, la praxis presupone la teoria, del mismo modo que
alumbra y necesita nueva teorfa para la prosecucién de una nueva praxis.”"

Podria parecer un tanto pretencioso afirmar que es precisamente el marxismo
quien produce la ruptura del dualismo entre filosofia tedrica y prictica. Como bien
sabemos, desde las recomendaciones de Sdocrates o los viajes de Platén a Siracusa han
sido muchos los fil6sofos que han intentado llevar a la practica sus proyectos tedricos-
politicos. Sin embargo, la originalidad que Bloch atribuye al pensamiento de Marx
reside en el hecho de que, aunque en toda la filosofia siempre hay una finalidad
préctico-social, en el materialismo histdrico se da la mediacién de la praxis en la teoria,
esto es, la teoria no puede vivir su propia vida abstracta sin mediacién practica. En este

sentido, recomienda Bloch, se debe entender la célebre undécima tesis de Marx:

97 «g] defecto esencial de todo el materialismo precedente (el de Feuerbach incluido) radica en
que capta la cosa, la realidad, lo sensible, tinicamente bajo la forma de objeto o de la contemplacién y no
como actividad sensorial humana, como praxis; no desde el sujeto. [...] Feuerbach se remite a las cosas
sensibles, realmente distintas de los objetos del pensamiento, pero no asume la actividad humana misma
como actividad objetiva. [...]” (Marx. K. & Engels, F.: Once tesis sobre Feuerbach, Madrid, Alhambra,
1985. p. 106).

% Bloch, E.: El principio esperanza. Vol. 1., ed. cit. p. 321.

46



“Los filosofos se han limitado a interpretar el mundo de distintos modos. De lo que se

trata es de transformarlo.”

No deberia entenderse esta consigna de Marx sobre la teoria-praxis en un sentido
pragmatista o utilitarista. La filosofia cuya pretension es la modificaciéon del mundo se
fundamenta en una practica real que no puede desarrollarse sin una filosofia critica asi
como sin un marco social econémico-politico concreto. Lo que Marx reprocha a los
filésofos es que sus interpretaciones del mundo quedan relegadas al dmbito de la
contemplacion, frente a la praxis basada en el conocimiento no-contemplativo.
Gnoseologia y politica se entrelazan en esta nueva concepcion de modo que los sujetos
que conocen las circunstancias materiales que les constituyen en tanto determinados
sujetos pueden modificar tales circunstancias y asi constituir nuevas formas de
subjetividad.'” En la “Introduccién” a la Critica de la filosofia del derecho de Hegel,
Marx sefala el problema de la escisiéon entre filosoffa practica y filosofia tedrica
dirigiéndose a los practicos (“no podréis superar la filosofia sin realizarla”) y a los
tedricos (“no podréis realizar la filosofia sin superarla”). El verdadero potencial de la
filosofia marxista consiste, segin Bloch, en la modificacién radical de sus fundamentos.
Una modificacién que, en la unién de teoria-praxis, estrecha lo que estd haciéndose con
lo que todavia no ha llegado a ser. El entusiasmo blochiano por lo venidero, por el
componente utépico que todo lo impregna, aparece en el marxismo concretado en la
teoria-praxis. El conocimiento contemplativo sélo podia estar referido a lo pasado y
restringia el avance de lo nuevo. “El presente, en el que tiene su frontera el hacerse de lo

101 . . .
d.”!% Por el contrario, el materialismo dialéctico-

nuevo, se convertia en una perplejida
histérico, cuyo punto arquimédico es la teoria-praxis, tiene como fin la accién y lleva

inserta la posibilidad real de la transformacion real-concreta.

% Marx. K. & Engels, F.: Once tesis sobre Feuerbach, ed. cit. p. 109.

1% Tesis III: “La teoria materialista de la modificacién de las circunstancias y de la educacién
olvida que las circunstancias han de ser modificadas por los hombres y el mismo educador ha de ser
educado a su vez. De aqui que se vea obligada a dividir la sociedad en dos partes, una de las cuales se
sitda por encima de ella. La coincidencia de la modificacién de las circunstancias con la de la actividad
humana o modificacién del hombre mismo sélo se puede concebir y entender de modo racional como
praxis revolucionaria.” (Marx. K. & Engels, F.: Once tesis sobre Feuerbach, ed. cit. p. 107).

19T Bloch, E.: El principio esperanza. Vol I, ed. cit., p. 334.

47 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Sin embargo, no podemos ser tan benevolentes con Bloch y su lectura de las
tesis marxianas. Ni Marx es tan claro y transparente como Bloch presentaloz, ni Bloch
dedica un andlisis suficientemente critico con el marxismo en su particular
interpretacion. Pues no es lo mismo que la emancipacidn, la lucha de clases, llegue por
la l6gica intrinseca del capital o acaezca por el deseo o voluntad de una determinada
parte de la sociedad. En términos de Bloch, podemos afirmar que el “marxismo cédlido”
es menos marxiano que el llamado “marxismo frio”. Esto es, el excedente utdpico que
Bloch anade a la teoria-praxis no es comparable, en ningin caso, al saber cientifico que
Marx requiere para la emancipacién. Las condiciones histérico-materiales para la
modificacién del mundo cobran en Marx mucha mayor relevancia de la que Bloch esta
dispuesto a asumir. La ilusiéon blochiana de la posibilidad real-objetiva de una nueva
Optica se halla muy mermada en los textos marxianos, basados en una concepcién muy
econdmica de la politica. Lo nuevo, en otras palabras, estd muy limitado por las
variaciones histéricas de las circunstancias dadas.

Por su parte, Bloch, que no esta dispuesto a aceptar una teleologia inmanente al
desarrollo histérico, se apropia de las Once tesis sobre Feuerbach para descubrir una
funcién utdpica concreta en la teoria-praxis resolviendo el pensamiento marxiano en
una filosofia anticipadora del porvenir. En el Manifiesto comunista podemos leer: “En
la sociedad burguesa, el pasado domina sobre el presente. En la comunista, el presente
sobre el pasado.”'® Y Bloch afiade: “Y el presente domina, junto con el horizonte en él,
un horizonte que es el del futuro, y que da a la fluencia del presente el espacio
especifico, el espacio de un nuevo y mejor presente susceptible de ser creado.”' Ese
horizonte abierto a lo nuevo es producto del excedente utdpico en Bloch, y
consecuencia del saber proletario y modificacién de las circunstancias en Marx. Lo que
significa que la posibilidad real-objetiva de Bloch debe ser revisada teniendo en cuenta
la situacion histérica determinada que facilite la aparicion del acontecimiento de lo
nuevo sin obviar las restricciones materiales del momento histérico dado.

En este sentido, sostenemos que hay dos aspectos fundamentales del
pensamiento de Bloch (de inspiracion marxiana) que suponen un problema central en la

literatura blochiana. En primer lugar, la limitacion material de la posibilidad. Se trata

12 Para un profundo andlisis de la problemdtica marxiana y de la diversidad de miradas que
abren los propios textos marxianos, véase: Rodriguez Garcia, J. L.: Marx contra Marx, Madrid,
Endymion, 1996.

19 Marx, K. & Engels, F.: Manifiesto comunista, Madrid, Alhambra, 1985. p. 75.

104 Bloch, E.: El principio esperanza. vol. I, ed. cit., p. 334.

48



de un problema onto-l6gico intrinseco a la concepcion de la historia bajo la perspectiva
de la dialéctica histérico-materialista. Pensar el futuro (la conciencia anticipadora) exige
no so6lo una justificacion cientifica sino también una recreacién utdpica de lo venidero.
Y desde el realismo resulta dificil mantener la importancia central que da Bloch al
excedente utépico. ;Cabe hablar de una teleologia de lo nuevo? Mas Bloch defiende
una vision no teleoldgica de la historia, repleta de interrupciones, retrocesos y
revoluciones. De nuevo, aparece el problema de la apertura y el proceso abierto. ; COmo
sostener una filosofia del porvenir a la vez que un andlisis riguroso de las férreas
condiciones materiales? ;Acaso el futuro se halla sélo en parte abierto a la novedad? ;O
bien la modificacion del mundo estd mas determinada de lo que Bloch estima? ;Y si el

10
5 _ es arrastrado

angel de la historia —segiin anuncia Benjamin en sus Tesis
irresistiblemente vuelto de espaldas hacia el futuro?

En segundo lugar, una cuestién gnoseoldgico-politica: la problemdtica de las
subjetividades y el excedente utépico. Al tiempo que Bloch pretende huir de la
concepcion del sujeto (burgués) de la modernidad nos habla de una funcién utdpica en
un plano antropolégico-politico concreto (el marxista), lo cual indica que la praxis
revolucionaria solo podra ser llevada a cabo por un grupo de sujetos sociales (el
proletariado). El problema consiste en como articular los nuevos modelos de
subjetividad concretos con una abstracta funcién utépica humana. Pues bien, todos los
suefios diurnos no apuntan hacia la misma direccién. ;O aceptamos que hay unos
suefios mas lucidos y “verdaderos” que otros, o bien no existe un lugar comun (Heimat)
al que llegar en el ejercicio de la teoria-praxis? ;La llegada de lo nuevo (novum) es,
entonces, dirigida? ;Se convierte la funcién utdpica en un imperativo moral?

A continuacién averiguaremos como.

19 Cf. Benjamin, W.: “Tesis de filosoffa de la historia” en Discursos interrumpidos I, Madrid,
Taurus, 1973. p. 183. (Tesis IX)

49 Repositorio de 1a Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




PARTE SEGUNDA
CAPITULO V. ACERCA DE LA POSIBILIDAD

Los estratos de la posibilidad: una nocion onto-logica

En un primer acercamiento a la nocion de “posibilidad” en la obra de Bloch nos
contentamos con apuntar brevemente sus cuatro estratos. Ahora, nos detendremos en
examinar en qué consiste y qué relevancia tiene esa distincién. Observaremos que la
posibilidad, contemplada en un plano ontolégico, esta intimamente ligada a la nocién de
“materia” siendo ésta el soporte y lugar donde se inscribe inmanentemente lo posible.
Nuestro objetivo es mostrar la problematica derivada de la inscripcion de lo posible en
la materia que acarrea la ontologia de la posibilidad blochiana. Para ello, comenzaremos
por desenmarafiar los cuatro estratos de la posibilidad, una nocién no suficientemente
subrayada a lo largo de la historia de la filosofia pero central en la aventura filoséfica de
Bloch. Como veremos mads adelante, el estudio de la posibilidad es una suerte de
fundamentacién ontoldgica de la funcién utépica. Bloch reprocha el olvido
(intencionado segun €él) de lo posible por parte de la 16gica y de la filosofia. Distingue
dos tipos de posibilidad: formal y real. Lo formalmente posible (das formal Mogliche)
no tiene aqui mayor interés. El puede-ser formal se refiere a lo que es posible pensar.
No todo lo decible es pensable. De ahi que Bloch separe entre lo que es decible, pero no
hay nada posible en ello, salvo que es posible enunciarlo (por ejemplo: “un hombre y
es”), esto es, un desatino sin significacion, y lo que es pensable. Es facil advertir lo
ilimitado que puede ser lo meramente posible de pensar. Este puede-ser formal engloba
tanto las proposiciones con significacién como aquellas en las que la significacién se
contradice (como en la oracién “subi6 a un barco que ya habia zarpado™). Estas tltimas
son contrasentidos, diferencidndolos asi de los desatinos sin significacién. No
prestaremos mayor atencion a lo formalmente posible ya que ni el propio Bloch se
detiene mucho en ello, relegandolo al &mbito de la 16gica y de la gnoseologia.

Muy diferente es el interés por la posibilidad real. Aqui se distinguen tres niveles

o estratos de lo posible: lo posible objetivo—c()sico106 (sachlich-objektiv Mogliche), 1o

"% En 1a traduccién de El principio esperanza de Gonzéilez Vicén, este posible aparece como
real-objetivo y el dltimo estrato como lo posible objetivamente real. No entraremos en la polémica
discusién acerca de qué traduccién es mds adecuada. Aunque la terminologia empleada por Gonzélez

50



posible en la cosa y de acuerdo con el objeto (sachhaft-objekt-gemdss Mogliche), y 1o
posible real-objetivo (objektiv-real Mogliche). A su vez, conviene diferenciar
claramente entre los dos planos en los que la posibilidad estd operando. Lo posible
objetivo-césico, del mismo modo que lo formalmente posible, se mueve en un plano
gnoseologico y hallard su protagonismo en la teoria del conocimiento (cientifico). Por
su parte, tanto el tercer como el cuarto estrato de la posibilidad se sitian en un plano
ontolégico, conformidndose la nocién de “posibilidad” como wuna nocién
especificamente ontolégica. Pero vayamos en primer lugar con lo posible objetivo-
cosico.

El puede-ser no so6lo se da en el pensamiento sino también en el dmbito del
conocimiento. Este posible, en tanto conocimiento, no es algo ilimitado, “sino algo que
puede nombrarse en cada momento y un algo sefialable gradualmente de acuerdo con
las condiciones conocidas.”'”’ Lo posible objetivo-césico expresa grados del saber-
conocer. Este nivel se sitda en el conocimiento (cientifico) de los objetos. Lo posible
aqui no estd unido a la cosa, pero es algo real; algo conocido de acuerdo con la cosa.
Creemos que Bloch se estd refiriendo a los juicios de conocimiento fundamentados

cientificamente. Se trata de una posibilidad fundada real-objetiva.

“La fundamentacion ocupa aqui el lugar de la condicién o del fundamento real, de tal
manera, empero, que la fundamentacién, es decir, la condicion gnoseoldgicamente

existente para una manifestacion afirmativa, vélida realmente, no se da ella misma

108
completamente.”

Lo posible real es condicionalidad parcial, esto es, s6lo conocimiento-comprension
parcial-real de la condicionalidad. La condicionalidad tiene que ser parcial porque las
condiciones reunidas totalmente no hacen presumible (realmente posible) la ocurrencia
de un fenémeno, “sino incondicionalmente cierta”'®. Lo posible objetivo-césico se
expresa a través de juicios cientificos. Bloch diferencia, segin su grado de certeza, dos
tipos de juicios. Si la certeza es mayor, estamos frente a un juicio hipotético, que

presupone unas premisas no confirmadas en su totalidad. El juicio problemaético, por su

Vicén es la mds extendida en castellano, preferimos mantener la de otros autores por dos motivos.
Primero, se adecua mds a la denominacién en alemén. Y segundo, no genera malentendidos.
"7 Bloch, E.: El principio esperanza. Vol. L., ed. cit., p. 270.
108 7 -
Ibidem.
109 77 -
Ibidem.

51 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




parte, es aquél en el que la certeza es menor, ya que silencia las premisas y presupone

otras desconocidas:

“El juicio problemdtico es, por tanto, el juicio propiamente desarrollado de la

posibilidad como determinacién modal real: P est4 ordenado al modus del puede-ser S.”'"

Hay que anotar, en este punto, que Bloch presupone una gradualidad de la
fundamentacién cientifico-objetiva, segln la cognoscibilidad cientifica incompleta de
las condiciones objetivamente presentes. Y es incompleta teniendo en cuenta que la
induccidn, por amplia que sea, no contiene la totalidad de condiciones, y su expresion,
segiin Bloch, siempre serd un juicio sobre la posibilidad objetivo-césica. Dado que lo
real es incompleto, por su caricter abierto, tampoco el conocimiento deductivo puede
ser mas completo que la cosa, siempre inconclusa. La posibilidad, como vemos, no sélo
tiene lugar en el ambito de los juicios de conocimiento, sino que estructura
ontolégicamente la cosa misma: la materia.

Aqui cobra sentido el tercer estrato de la posibilidad: lo posible en la cosa y de
acuerdo con el objeto. Este posible real no se refiere al conocimiento de algo sino a este
algo, en su poder-devenir de una u otra manera. Lo posible en la cosa ya no se enfrenta
a lo conocido insuficientemente, sino a la insuficiencia de los fundamentos
condicionantes que se muestran. i Asi, Bloch concibe este posible como un

comportamiento determinado objetivo-estructural:

“Lo posible en la cosa es lo condicionado parcialmente en-la-cosa, de acuerdo con el
género estructural, el tipo, la conexién social, la conexién segin leyes de la cosa. Lo
condicionado parcialmente aparece [...] como una apertura mds o menos determinada
estructuralmente, fundamentada estrictamente en el objeto, y sélo asi comunicada al

.o . . ] st 112
conocimiento hipotético o problemético.”

Este nivel de lo posible nos sittia en el nivel del objeto conocido, no del conocimiento
de los objetos. Este estrato analiza la realidad en tanto que parcialmente condicionada,
la posibilidad de los objetos en su devenir. Bloch asume uno de los problemas

fundamentales de los neokantianos: como la realidad afecta al conocimiento. Mientras

"0 Ibidem. p. 271.
"L CE. Ibidem. p. 274.
"2 Ibidem. p. 276.

52



que el problema de la objetividad es estrictamente gnoseoldgico, el “en la cosa” afecta
al objeto del conocimiento. Se trata de un problema categorial teérico-objetivo. Al igual
que los neokantianos, Bloch distingue entre el objeto del conocimiento y el
conocimiento mismo. El posible en la cosa no corresponde al proceso gnoseoldgico
metddico porque es un resultado del conocimiento. Su forma es la definicion real, que
estd referida exactamente al objeto real, representa el objeto segiin su lado objetivo

1''* Bloch afirma

estructural.''® A través de esta distincién entre objeto y “objeto” rea
que la posibilidad puramente estructural de la disposicion del objeto para algo no es lo
mismo que esta misma disposicion real. Defendemos que este nivel de lo posible se da,
en Bloch, como via escapatoria de la necesidad estructuralmente conclusa, de lo
condicionado plenamente sin mds, como una evasion ante la determinacién de la causa
sui que aparece, por ejemplo, en Spinoza y San Anselmo.

La condicionalidad parcial estd subdivida, a su vez, en dos clases: las
condiciones (parciales) internas y externas. Las primeras hacen referencia a la
posibilidad activa: potencia. Las segundas a la posibilidad pasiva: potencialidad.
Asimismo, el poder-ser-distinto puede subdividirse en poder-hacer-algo-distinto y
poder-hacerse-algo-distinto. Aunque Bloch afirma que ambos modos de poder-ser se
dan entrelazados, pues no hay un poder activo de la capacidad y de su disposicion sin la
potencialidad en un época, una sociedad, unas condiciones materiales dadas, y
viceversa'', consideramos importante subrayar el problemitico sometimiento de la
potencia respecto a la potencialidad. Es problematico, principalmente, porque el
condicionamiento parcial (potencialidad) acota restrictivamente todo impulso de
potencia o posibilidad activa de modo que el factor subjetivo (la figura politica de la
posibilidad activa) siempre se halla limitado por las condiciones materiales parciales.

No menos problemadtica es la distincién entre el tercer y cuarto estrato de la
posibilidad, ambos ontoldgicos. Desde nuestro punto de vista, el punto crucial que
difiere entre lo posible en la cosa y de acuerdo con el objeto y lo posible real-objetivo
tiene que ver con la mediacién, esto es, con la intervenciéon del ser humano como

posibilidad real-objetiva en el conocimiento de las cosas.

"3 Cf. Ibidem. p. 275.

" En esta distincién es evidente la influencia de Meinong y su teoria del objeto: se trata de
diferenciar entre Gegenstand (el objeto de conocimiento; el objeto real conocido que se sitda como el
lugar de las categorias y el nivel de la realidad en movimiento) y Objekt (la objetividad cognoscitiva, el
objeto en tanto que conocido).

115 ¢, Bloch, E.: El principio esperanza. Vol. L, ed. cit., p. 277.

53 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




“El hombre es asi la posibilidad real de todo lo que se ha hecho de él en su historia, y
sobre todo, lo que todavia puede llegar a ser. Es, por tanto, una posibilidad que no se
agota como la de la de la bellota en la realizacién conclusa de la encina, sino que no ha
madurado todavia la totalidad de sus condiciones y determinantes de las condiciones,
tanto externas como internas. Y en la totalidad inagotable del mundo mismo: la materia es
la posibilidad real para todas las formas que se hallan latentes en su seno y se desprenden

de ella por medio del proceso. En este amplio concepto de posibilidad real tiene lugar el

dynamei on (ser-en-posibilidad), tal como Aristételes determinG la materia.”''®

Como ya vimos, Bloch recupera la nocién de “materia” aristotélica, filtrada
principalmente por el panteismo de Avicena, con la intenciéon de transformar la
capacidad de mutacién adquirida por el dynamei on, mutatis mutandis, en el
materialismo histérico-dialéctico. Todo ello incorporando la dimension histérica a la
materia-posibilidad. Asi, la “posibilidad real es el ante-si categorial del movimiento
material como un proceso; es el especifico caricter delimitado precisamente de la
realidad en la frontera de su acontecer.”'!’ Segtn Bloch, todo realismo necesita esta
apertura del devenir.

En este ultimo estrato de la posibilidad, el poder-hacer-algo-distinto (la
potencia) tiene prioridad sobre el poder-hacerse-algo-distinto (la potencialidad), ya que
el factor subjetivo, mediado con la cosa, con la realidad, la transforma al tiempo que la
conoce. Pero la modificabilidad del mundo est4 limitada por la determinada apertura de
la potencialidad, esto es, por las condiciones (externas-histéricas) materiales dadas. Lo
que significa que la potencia siempre se halla restringida por las posibilidades pasivas
de la potencialidad. Es ahi donde cobra importancia la intervencién humana como
posibilidad activa de la materia (dynamis); la modificacién del mundo exige que los
seres humanos sean productores conscientes de su historia con el fin de ampliar la
apertura de la potencialidad (pasiva), de las condiciones materiales parcialmente
determinadas, en el ejercicio de su potencia (activa). Esta activacion de la materia, a
través de su inmanente posibilidad real-objetiva, queda garantizada por una concepcion
ontolégica del devenir. Para Bloch, no hay anticipacién real, o funcién utdpica, sin
materia. Esta, entendida como dynamis, es potentia creadora y potencialidad limitante,
pero siempre se halla en movimiento, latente y tendente, siempre dindmica, de forma

que tampoco hay materia sin anticipacion real. El ser, desde la 6ptica blochiana, no es

"8 Ibidem. p. 280.
" Ibidem. p. 283.

54



estatico ni circular, si procesual. Por ello, su ontologia no trata sobre el ser primigenio,

como quietud inmévil, sino del ser del ente-que-todavia-no-es.

La ontologia del todavia-no-es

El planteamiento ontoldgico que nos presenta Bloch es, a primera vista, muy
cuestionable. Aunque desde el comienzo pretende romper con la metafisica del ser
(inmovil y esencialista) de la filosofia tradicional, sostenemos que mantiene elementos
fundamentales de la modernidad que le impiden efectuar la ruptura con dicho
pensamiento metafisico cayendo, en ocasiones, en los mismos presupuestos
ontolégicos. Uno de ellos es la concepcion de la subjetividad, en el que nos
detendremos en el siguiente capitulo. En lo que sigue nos centraremos en otros dos,
también tipicamente modernos.

Primero, la concepcidn lineal del tiempo, esto es, la comprension de la historia
como un continuum compuesto de pasado-presente-futuro. No es extrafio que Bloch
asuma la dimension temporal-histérica como un proceso lineal ya que la literatura
utdpica, objeto de estudio constante en su obra, precisamente surge a través de esta
concepcidn lineal de la temporalidad y nunca en una concepcion griega o medieval del
tiempo. El futuro, tema crucial en Bloch, aparece como sucesion o momento del
porvenir que todavia-no-es pero serd. Esto desencadena el segundo presupuesto: una
visién teleoldgica de la historia. Este es un punto totalmente contradictorio en la
literatura blochiana. La novedad, el novum, es la garantia del sistema abierto, y, sin
embargo, parece agotarse en el proceso dialéctico del ser que todavia-no-es. ;Acaso lo
nuevo desaparecerd cuando el todavia-no-es sea? ;Se agota, entonces, el futuro en la
realizacién de la utopia concreta? ;Dénde culmina el proceso?

La ontologia blochiana entiende el ser desde la posibilidad, “cuya latencia o fin
ultimo ni estd garantizado de antemano ni aun configurado, sino constituido en y desde
el mismo proceso, al que anima y desde el que se orienta como ltima aspiracién.”"'® El
problema consiste en que este proceso, a priori abierto, tiende a cerrarse y concluirse.
Es decir, Bloch no contempla un porvenir totalmente inconcluso, a pesar suyo. El
ejemplo es su propia ontologia, basada en una dialéctica de inspiracién hegeliana con

retoques estrictamente materialistas. Frente al circulo de circulos que ofrece el sistema

8 vasco Jiménez, M.: “La ontologia de Bloch”, Anthropos 146/147, 1993. p. 65.

55 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




hegeliano, fundamentado idealmente en la dindmica tesis-antitesis-sintesis, la materia en
proceso de Bloch tiene tres momentos principales: el no, el todavia-no, y la nada, o
sino, el fodo.

En el origen se encuentra la negacion; un no efervescente, indeterminado, que se
presenta como carencia y huida de esta carencia, como impulso hacia lo que falta. Este
no ontolégico se traduce, en la obra de Bloch, como hambre, que es el impulso
fundamental. Conviene sefialar la distincion entre el no y la nada. El primero es
indeterminado, negacién pura, mientras que la nada estd determinada. Entre el no y la
nada surge toda la aventura de la determinacion. Asi, el hambre, como impulso, no

ataie a la nada, que es aniquilamiento, sino al no-tener.

“El no es, desde luego, vacio, pero, a la vez, el impulso a escapar de él; en el hambre, en

las privaciones, se comunica el vacio precisamente como horror vacui, precisamente, por

tanto, como repulsion del no ante la nada.”""’

El no es, pues, el origen intensivo de la materia. Pero la negacién, en el proceso
material, abre el paso a la segunda categoria ontolégica: el rodavia-no. Esta hace
referencia a la tendencia de lo estructural, a la posibilidad real-objetiva inmanente de la
materia, esto es, al pensamiento utépico. El mundo se concibe como un experimento en
el cual se desarrolla el proceso en posibilidad. El todavia-no esta siempre unido al
proceso dirigiendo la indeterminacion propia del no. En el pensamiento blochiano no
hay trascendencia, pero si una forma aspirada hacia la que se tiende. Tal es el lugar del
todavia-no. Esta tendencia genera el espacio de apariciéon de lo nuevo, del porvenir
como anticipaciéon concreta. Es el lugar de los suefios diurnos, de las imdgenes
desiderativas: de la funcién utépica. Es aqui donde la posibilidad real-objetiva adquiere
toda su importancia, como potencia activa en la modificaciéon del mundo. Es activa

precisamente porque el impulso del no estd en relacion con el todavia-no:

“El no se muestra también [...] como fodavia-no: camina histdrica-acontecientemente
hacia éste. Como fodavia-no el no atraviesa lo llegado-a-ser y lo trasciende; el hambre se

convierte en la fuerza de produccién en el frente, abierto una y otra vez, de un mundo

1o Bloch, E.: El principio esperanza. Vol. L, ed. cit., p. 359.

56



inconcluso. El no como fodavia-no procesual convierte asi la utopia en el estado real de la

inconclusividad, del ser sélo fragmentario en todos los objetos.”'*’

Por 1ltimo, el devenir ontoldgico culmina en un tercer estadio del ser: la nada, o bien el
todo. El proceso culmina en este punto, ya sea como aniquilacion negativa y fracaso de
la posibilidad, o como afirmacién positiva del porvenir: meta final. El problema que
conlleva esta perspectiva teleologica (apuntado brevemente arriba) se manifiesta
claramente en este momento. Tanto la nada como el fodo expresan la latencia (negativa
o positiva) del proceso tendente del todavia-no. La posibilidad real-objetiva estriba en la
brecha entre el todo absoluto y la nada absoluta. Porque incluso la nada, que es
aniquilamiento, no escapa a la posibilidad. La nada no es un no-ser sino una categoria
ontoldgica del ser, es una clase de ser: ser-nada, tener-nada. Nada cae fuera del ser, que
es materia (dynamis), posibilidad real-objetiva. A pesar de que Bloch, frente a los
metafisicos cldsicos, no habla del ser en sentido absoluto y su ontologia contempla la
realidad como inacabada, como proceso que estd siendo y que atn-no-es, la nocién de
todo presupone una realizacion plena del ser en la culminacion del proceso dialéctico.
Esta especie de superacion (hegeliana) en la actualizacién del fofum utépico choca, en
principio, con la concepcion del ser como perpetuo devenir o ser-en-posibilidad.

La explicacién que creemos oportuna para resolver este problema interno de la
literatura blochiana consiste en que la ontologia del todavia-no se postula como garantia
o fundamento ontolégico del principio esperanza y s6lo con esa intencién. El fodo
funciona a modo de objetivo dltimo que mantiene la esperanza y da sentido a la funcién
utdpica del todavia-no. Aunque Bloch insiste continuamente en sus textos que la utopia
puede fracasar, la nada no aparece nunca como fin real-posible, sino como momento
dialéctico histérico. La vista estd siempre fija en el frente, en el todo como meta o fin
ultimo. Por ello, creemos que hay un abuso teleolégico en el proceso histérico que
pretende poner fin a la concepcién procesual del ser. Si el presente es oscuridad del
instante vivido, ser que todavia-no-es pero que acontece como siendo, no hay ningin
motivo para postular una realizacién plena del ser, a no ser que ésta aparezca imaginada
en el futuro tan s6lo como soporte o fundamento ontolégico de la esperanza; como
garantia de que el no dejard de ser impulso hacia aquello que falta, dejard de ser
incompleto y abierto, para realizarse plenamente en el todo determinado. Al fin y al

cabo, en esta idea subyace una concepcion mesidnica de la realidad en la que, en el

20 Ibidem. p. 361.

57 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




futuro, el Mesias aparecera quebrantando el continuum del tiempo y abriendo la puerta

hacia el reino de la libertad.

Las condiciones materiales, el obstdculo de la realidad

No obstante, el realismo de Bloch no es un optimismo ingenuo y despreocupado.
Es consciente de la dificultad que entrafa llevar a cabo realmente lo sélo prefigurado en
la funcién utépica. Sabe, también, que las condiciones materiales parciales acotan
notablemente el campo de accién ya que conoce, de primera mano, los recientes
intentos de llevar a cabo el proyecto marxista. Pero, como filésofo de la utopia, no
puede adoptar una vision pesimista de la realidad. Defiende un optimismo militante y
comprometido con la actualidad y la modificacion del mundo en la medida de lo
posible; un optimismo basado en la esperanza de que algo mejor esta por venir. Por ello,
la filosofia blochiana constituye un ejemplo de filosofia critica del presente y afirmativa
del porvenir. La posibilidad (ontoldogica) mantiene viva la esperanza y ahuyenta el
determinismo y la amenaza de la nada. Esta posibilidad, como hemos visto, es
inmanente a la materia dindmica. Es precisamente en ésta donde se juega la realizacién
o aniquilamiento del deseo utdpico. Por ello, intentaremos mostrar en lo que sigue, la
limitacién material de la posibilidad. En otras palabras, defendemos que la apertura a lo
nuevo constituye un verdadero problema si tenemos en cuenta las dos vertientes del
poder-ser como potencia y potencialidad, ya que la segunda impera restrictivamente
sobre la primera, cuya capacidad creativa se ve constantemente reducida por las férreas
condiciones materiales.

Frente a la nocién spinoziana de potentia, caracterizada positivamente como
suma de conatus, como suma de impulsos contra el poder como potestad, Bloch
recupera la nocién de dynamis aristotélica, un poder-ser mucho mas limitado por las
propias determinaciones parciales estructurales. El poder-hacerse-algo-distinto, la
potencialidad, limita el poder-creacién propio de la potencia, de modo que no todo es
posible, pues hay obsticulos internos y externos de la realidad que impiden el desarrollo
del poder-hacer-algo-distinto. Las consecuencias de este planteamiento son obvias: la
apertura a lo nuevo es siempre escasamente abierta. El totum de posibilidades se reduce
a unas pocas. El fantasma del novum, rebosante de funcién utdpica y anticipacion real,
yace sometido por las cadenas de su propia potencialidad. Aunque la condicionalidad,

para Bloch, siempre es parcial, ya que si fuera total se daria ya como realidad

58



determinada, lo nuevo no puede aparecer sino como desarrollo de la potencialidad del
momento histérico determinado, de unas condiciones materiales que ponen freno a la
posibilidad real-objetiva.

Esto significa que la mediacién humana como posibilidad nunca puede rebasar
el limite contextual (histérico-material) en el que se halla inscrito. La potencia surge
siempre dentro de una esfera de potencialidad. Y es precisamente s6lo dentro de esta
area donde puede operar de modo efectivo-real. Del mismo modo, la aparicién de lo
nuevo se encuentra siempre diezmada por el obstaculo de la realidad. El futuro se halla
limitado por la potencialidad del presente y s6lo un cambio de las condiciones
materiales parcialmente determinadas del presente podria significar una nueva apertura.
Sin embargo, la potencia no puede evadir la potencialidad y sélo en funcién de ésta
podrd modificar las condiciones. La modificacién del mundo pasa, entonces, por la
transformacion de las condiciones materiales a través de la potencia (subjetiva) con el
fin de abrir nuevas formas de poder-hacerse-algo-distinto desde el poder-hacer-algo-
distinto. Lo cual, como hemos visto, es algo realmente complicado ya que la potencia
no puede superar la potencialidad. La intrusion de la novedad queda, por eso, muy
reducida. Bloch parece asumir, en parte, todo esto, pues su actitud no muestra un
optimismo desmesurado o ingenuo, sino militante, consciente de las dificultades que
conlleva la modificacion de la realidad.

A continuacion, ahondaremos en la nocién blochiana de “funcién utdpica”,
resuelta como potencia subjetiva especificamente humana. Serd imprescindible abordar
la cuestion del sujeto y la creacion de subjetividad en ella, con todos los dilemas que
ello acarrea. Se trata de un aspecto muy problemdtico en la obra de Bloch y esta
intimamente ligado con el que acabamos de plantear, ya que la funcién utépica no es
sino la anticipacién desiderativa de la potencia como posibilidad real-objetiva de la

humanidad.

59 Repositorio de 1a Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




CAPITULO VI. LA FUNCION UTOPICA

Una vision antropologica

Ontoldgicamente, s6lo hay materia. Materia activa, como hemos visto, cargada
de potencia y limitada por su propia potencialidad. El ser humano es sélo cuerpo.
Materia organizada de un modo complejisimo y peculiar que no sélo es capaz de afectar
y ser afectado sino también de producir pensamientos, que s6lo ilusoriamente pueden
parecer algo refinado y alejado de lo material, pero que a su vez son otro modo de
afectar y ser afectado. A lo largo de la historia de la filosofia, se ha hablado de nociones
como “alma”, “espiritu”, “yo”, “sujeto”, “conciencia”, con la intencion de desprestigiar
lo material, el cuerpo, relegado a una instancia secundaria y excluido drasticamente del
ambito del pensamiento. Bloch, en tanto filésofo materialista, reivindica la otra
tradicion filos6fica, que subterraneamente ha recorrido desde los primeros textos
materialistas griegos hasta Marx.'?' La firme pretensién materialista del pensamiento de
Bloch es innegable y no encontramos ningun desprecio hacia lo corporal, pues, en tanto
que material, produce todo aquello que podamos llamar “sujeto” o “yo”. Puesto que se
trata de una antropologia marxista, serdn las condiciones materiales de cada individuo
las que determinen las particulares formaciones de subjetividad. No hay, por tanto,
ningin esencialismo intrinseco ni ninglin subjetivismo idealista en el proyecto
blochiano. Los sujetos se construyen envueltos en circunstancias que no eligen, pero
que les conforman durante un proceso material. Esto es, contra todo subjetivismo
idealista, el individuo aislado nunca puede ser sujeto. Sé6lo inserto en una comunidad,
adquiriendo ciertos roles y determinaciones ante la realidad (que le transforma) cabe
hablar de sujeto.

Con todo esto tan s6lo pretendemos advertir que Bloch, amparado en una
ontologia materialista, construye una vision antropoldgica de corte marxista en la que el
ser humano material serd un producto social y cultural pero también, a su vez, un
productor de subjetividad, precisamente por el componente activo de la materia, por la

potencia creadora del proceso material. De ahi que se esquive toda aventura

2! Cabria puntualizar que Bloch no hace una investigacién filoséfica acerca del cuerpo, ni del
papel que éste ha ocupado, o mejor, que no ha ocupado en la mayor parte de la historia de la filosofia. No
hay una reivindicacién del cuerpo, por tanto, sino de la materia que compone lo humano. Cf. Das
Materialismus-problem, seine Geschichte und Substanz, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1985.

60



determinista y se considere el ser humano mismo como posibilidad real-objetiva. En el
pensamiento blochiano, la tesis del ser humano como posibilidad viene garantizada por
la nocion central de “funcién utdpica”. Esta funcién es comin a todos los seres
humanos e implica un pensamiento acerca del futuro, pues se trata de una proyeccion
desiderativa inteligida y consciente. La funcién utépica, segin Bloch, es una estructura
fundamental de todo ser humano. No es un instintom, sino una actividad inteligida del
afecto de la espera. Del mismo modo que existe una correlacion entre el todavia-no-es y
el todavia-no-consciente, dird Bloch, la hay entre el principio materia y el principio
esperanza.

Los pequeios suefios diurnos, propios de la conciencia anticipadora, son efectos
de la funcién utdpica, cuya mirada es siempre hacia delante: el futuro es el espacio
privilegiado en el que, desde el presente, se proyectan nuestros deseos. La funcién
utdpica es una suerte de prevision que, aunque brota en el todavia-no-consciente, en la
conciencia anticipadora, se hace sabida en el instante presente y se proyecta como un

haz de luz hacia el futuro:

“El mismo todavia-no-consciente tiene que ser en su acto consciente y, por su
contenido, sabido: como aurora aqui, y como algo alboral alli. Y con ello se llega al punto
en el que precisamente la esperanza, ese peculiar afecto de espera en el suefio hacia

delante, no aparece ya [...] tan s6lo como un mero movimiento circunstancial del 4animo,

) . . .. . 123
sino consciente-sabida, como funcion utopica.”

El contenido de la funcién utépica es muy amplio y abarca desde las triviales
representaciones de la fantasia hasta las concepciones cuidadosamente elaboradas del
ser-distinto. Por ello, las manifestaciones de la funcién utépica no sélo se limitan al
campo de la literatura utopica. También actua en todo movimiento desiderativo, a todos
los niveles, como un resorte 0 mecanismo de la conciencia humana que es capaz de
imaginar lo deseado, siempre en el campo de lo real posible. Al concebirla como

materialmente posible, la funcidn utépica supone una tendencia hacia lo deseado, en ese

122« 4 puesta de huevos, la construccidn del nido, las migraciones, se llevan a cabo en virtud del
instinto, como si se dispusiera de un “saber” exacto del futuro, siendo asi que éste es s6lo el dmbito en el
que se desarrolla durante millones de afios el destino de la especie. Se trata de un futuro antiguo en su
contenido, automadtico, y del que, como en €l nunca acontece nada nuevo, hay que decir que es un futuro
inauténtico.” (Bloch, E.: El principio esperanza. Vol. 1., ed. cit., p. 179.) Frente a este “futuro
inauténtico” del instinto animal, Bloch plantea un “auténtico” futuro, objeto de la esperanza humana,
fruto de la concepcion lineal del tiempo judeocristiana.

123 Bloch, E.: El principio esperanza. Vol. 1., ed. cit., p. 181.

61 Repositorio de 1a Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




mirar hacia delante. El hecho de que la funcién utdpica esté limitada por la posibilidad
real-objetiva de la materia restringe los contenidos del acto de esperanza y evita
cualquier confusién con la pura imaginacién (sin soportes materiales) y el wishful

thinking.

“El mero wishful thinking ha desacreditado de siempre las utopias, tanto en el terreno
politico-prictico como en todo el campo restante en el que se hacen presentes exigencias
desiderativas, como si toda utopia fuera abstracta. Sin duda, la funcién utdpica se da,
aunque sélo inmadura, en la utopia abstracta, es decir, se da todavia, en su mayor parte,
sin un sélido sujeto tras de ella y sin referencia a lo posible-real. Como consecuencia, es

facil que se extravie, sin contacto con la tendencia real hacia delante, hacia algo mejor
»124

que lo dado.

Proyeccion desiderativa, conciencia anticipadora, estructura fundamental del ser
humano, actividad inteligida del afecto de la espera, pensamiento acerca del futuro...
(acaso no recuerda la funcidn utdpica a una instancia trascendental? ; Tiene cabida una
funcion de estas caracteristicas en un pensamiento que pretende ser materialista y
deudor directo del pensamiento marxiano? No exactamente. Desde nuestro punto de
vista, la nocién de “funcién utdpica”, manejada en un plano antropoldgico, pretende dar
cuenta de una supuesta estructura utépica inmanente a la constitucion material humana,
como si, de algiin modo, los individuos, independientemente de la cultura en la que se
hayan constituido como sujetos, la poseyeran en tanto seres humanos. No hay, entonces,
ninguna vocacion de trascendencia en Bloch. Sin embargo, y esto nos parece lo més
relevante de esta nocion, si hay un intento de subvertir la realidad presente, esto es, la
funcion utdpica es una instancia subversiva. Posteriormente ahondaremos en esta idea.
Por el momento, concebiremos la funcién utépica como “una funcién trascendente sin
trascendencia. Su asidero y correlato es el proceso que atn no ha dado a luz su
contenido mds inmanente, pero que se halla siempre en curso.”'® Este proceso, material
y dindmico, se halla é]l mismo en la esperanza. De nuevo la correlacion entre el
principio esperanza y el principio materia. El contenido del acto de la esperanza es la
funcion utdpica. Se trata de comprender la esperanza (en su devenir histérico) como

cultura humana referida a su horizonte utdpico. No es extrafio, por tanto, que Bloch

124 77 - . p c L
Ibidem. p. 182. Las cursivas son mias. Téngase en cuenta este fragmento en los siguientes

apartados, concretamente el siguiente, referido al sujeto en la funcién utdpica.
' Ibidem. p. 183.

62



rastree los sedimentos histéricos de la funcién utépica incluso alli donde jamads se habl6
de utopia: en los arquetipos, en la ideologia, en las alegorias del arte o en los simbolos
de la religion. Teniendo en cuenta el cardcter inconcluso de la realidad, Bloch se adentra
en el problema de la herencia cultural que, en sintesis, nos plantea como es posible que,
después de la desaparicién de sus fundamentos sociales, obras de la superestructura se
reproduzcan progresivamente en la conciencia cultural. Es aqui donde introduce el

fenomeno del excedente cultural:

“[...] las floraciones del arte, de la ciencia, de la filosofia designan siempre algo mads
que la conciencia falsa que la sociedad tenia, en cada caso, sobre si misma, y que utilizaba
desde una posicion concreta para su ornamentacion. Estas floraciones, mds bien, pueden

ser independizadas de su primer suelo histdrico-social, porque ellas mismas, en su

. L. 1 »126
esencia, no estan vinculadas a él.”

Este excedente cultural serd utdpico, en el sentido de que todas aquellas manifestaciones
que a lo largo de la historia han sido proyectadas hacia el futuro son fruto de la funcién
utopica. Bloch cree que, precisamente por ello, todavia hoy tienen valor. La
comprometida tesis de la herencia cultural no consiste en reafirmar los elementos
obsoletos y reaccionarios (clasistas, sexistas, racistas, esclavistas...) de las
construcciones humanas, sino aquellos caracteres emancipadores que residen en dichas
obras. Sirva como ejemplo ilustrativo el caso de la Revoluciéon Francesa. Lo que se
pronosticé como utopia; liberté, egalité, fraternité, con todo su gran ideal, el citoyen,
acabd convirtiéndose en la realidad de la bourgeoise. Que esto sucediera asi, segin
Bloch, se debe a no haber comprendido las condiciones (de la época) mediante las
cuales el inicial proyecto utépico unicamente podia llegar a madurar. En este sentido,
aunque la utopia del cifoyen nunca llegase a culminarse y, en cierto modo, la revoluciéon
plena fracasase, el excedente cultural del acontecimiento sigue latente. Mds atn, incluso
la realidad de la bourgeoise contiene, dird Bloch, ella misma elementos muy
emancipadores generando, del mismo modo, un excedente utépico aprovechable en el
presente. El fendémeno del excedente, como vemos, impide cualquier desprecio a priori
hacia los diversos contenidos histéricos por medio de la idea de la herencia cultural.

La funcién utépica humana, generadora del excedente utdpico, substrato de la

herencia cultural, se proyecta desde la oscuridad del instante vivido hacia el futuro

28 Ibidem. p. 193.

63 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




como principio esperanza. Una esperanza que ya no es entendida como afecto, con su
opuesto el temor, sino como acto cognitivo, como un acto de conocimiento, no con un
opuesto, sino con un intercambio conceptual: recuerdo en lo pasado y esperanza sobre
el futuro, sobre lo venidero. La esperanza no es confianza; es potentia del ser humano,
capacidad de actuar, poder que es resistencia. Aqui reside, a nuestro juicio, la
importancia de recuperar la nocién de funcion utopica, pues ésta ejerce una fuerza
subversiva contra el presente. Asi entendida, la esperanza es una llamada a los seres
humanos, que estamos en el frente del proceso histérico y que tenemos a nuestro
alcance la tarea de humanizar el mundo.

Ahora bien, el problema anida, una vez maés, en que la potencia de la funcion
utdpica se halla acotada por la potencialidad impuesta por las condiciones materiales de
la realidad concreta. No todo proyecto puede llevarse a cabo. La funcién utépica se
mueve siempre en el terreno de la posibilidad real-objetiva. A diferencia del mero
utopizar abstracto, que ha cargado peyorativamente el término ‘“utopia”, la funcidén
utdpica tiene, segin Bloch, una direcciéon concreta materialmente posible. La
importancia de las limitaciones, no lo negaremos, es enorme en el proyecto utdpico,
pero a través de un conocimiento exhaustivo de la realidad concreta, la capacidad de
modificar tal realidad también es muy grande. Por eso tiene radical interés el
conocimiento de las condiciones limitantes, de la potencialidad, con el objetivo de
ampliar el campo de accién de la potencia utdpica. Ese trascender sin trascendencia, al
que nos referimos arriba, creemos que va en este sentido. Objetivamente no hay modo
de superar la potencialidad material, lo cual seria sinénimo de trascendencia. Empero la
funcién utdpica si es trascendente, en el sentido de que transciende lo real desde la

inmanencia, o mejor, quebranta la realidad mediante un acto subversivo.

El sujeto en la funcion utopica

Abordar la cuestion del sujeto en la literatura blochiana no es tarea facil, ya que
se trata de un tema poco explorado, tanto por Bloch como por sus estudiosos. En El
principio esperanza, apenas hallamos unas pocas paginas dedicadas a esta cuestién.'?’
En las proximas lineas intentaremos esbozar los principales rasgos del problema de la

subjetividad en la obra blochiana asi como iluminar modestamente nuestra vision al

27 Cf. Bloch, E.: “M4s sobre la funcién utépica: el sujeto en ella y la reaccién contra lo que no
debiera ser”, en El principio esperanza. Vol. 1., ed. cit., pp. 184-188.

64



respecto, pues nos parece un tema ineludible para el cometido de nuestro estudio. Para
comenzar, cabe preguntar: ;hay un sujeto detrds de la funcién utépica? Y en ese caso,
(de qué sujeto estariamos hablando? ;Hay tantas funciones utdpicas como sujetos
humanos? ;O se trata de una funcién utépica objetiva? ;Tiene objeto la esperanza?
(Quién espera: un yo, un nosotros, toda la humanidad?

Que Bloch no dedique una amplia reflexion explicita acerca de la cuestion del
sujeto podria ser susceptible de dos interpretaciones. Primero, puede significar que
Bloch hereda y asume la concepcién del sujeto de la modernidad, principalmente el
sujeto kantiano, pero también el yo fichteano y hegeliano del idealismo metafisico, y
entonces eso explicaria la supuesta ausencia de reflexion sobre este asunto. O segundo,
que Bloch entienda de otro modo la subjetividad y no crea oportuno hablar de un sujeto,
evitando asi cualquier reminiscencia idealista en la construccién de los individuos.

Autores como Lain Entralgo son de la primera opinién que, dicho queda,
creemos algo desafortunada. Esta perspectiva defiende una interpretacion “hegeliana”
de la esperanza blochiana. Desde esta Optica, el pensamiento utdpico de Bloch seria
firme deudor de Hegel. Todo ello respaldados por la obra de Sujeto-Objeto: El
pensamiento de Hegel y la filosofia de la naturaleza blochiana -en la que no creemos
oportuno entrar- a través de las cuales dichos autores contemplan el resto de la literatura
blochiana. En La espera y la esperanza, asi como en el articulo “Bloch y la esperanza”,
Lain Entralgo plantea un sujeto -hegeliano- de la esperanza como conciencia capaz de
forjar proyectos individuales y colectivos. El problema reside en cémo articular esos
dos ambitos, ya que el quién que espera no puede ser al mismo tiempo un yo, un
nosotros y un toda la humanidad. Afirma que “en la realidad del sujeto que espera hay
siempre un momento estructural especifica o genéricamente humano.”'*® La cuestién es
como, manteniendo una concepcion moderna del sujeto, la esperanza puede ser
subjetiva y objetiva. Lain Entralgo la resolverd de un modo dialéctico. “En tanto que
histérica, mi esperanza lleva dentro de si a la sociedad y a la especie. En tanto que
especifica, mi esperanza se formaliza social e histéricamente.” '** Este proceder
hegeliano es habitual en gran parte de los intérpretes de Bloch. Predican la
reconciliacion y la identidad de sujeto y objeto como la realizacién de la utopia.

Desde nuestro punto de vista, el problema de mantener la idea del sujeto

moderno del idealismo radica en que se presupone un yo libre, racional, autbnomo y

128 ain Entralgo, P.: “Bloch y la esperanza”, en Anthropos, ed. cit. p. 59.
' Ibidem.

65 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




estable, al tiempo que un devenir histérico, como si, de algin modo, se pretendiera
alcanzar un nosotros homogéneo. Como si olviddramos las condiciones materiales que
conforman los sujetos, que determinan su actividad y pensamiento. Al fin y al cabo,
como si sélo hubiera una funcién utépica o, en todo caso, todas las diversas funciones
utopicas apuntaran hacia el mismo lugar. Un lugar teleolégicamente programado desde
el inicio, ¢por quién? ;Por un sujeto libre y autbnomo que se pronuncia en nombre de
un nosotros? Esta idea choca, a nuestro parecer, con la categoria de novum que encara
Bloch. La apertura a lo nuevo, el proceso abierto, no puede culminar asi por asi. ;No es
acaso la formacién de subjetividad, la constitucién del sujeto, un proceso también
abierto? Segun la concepcién moderna del sujeto es evidente que no. Habra que revisar,
por tanto, que nocion de sujeto y subjetividad maneja Bloch en sus textos.

Bloch raramente utiliza el término ‘“sujeto” en el sentido del idealismo

trascendental en El principio esperanza. Ese “sélido sujeto”'*

que proyecta la funcién
utdpica en contacto con la posibilidad real-objetiva es lo que denominard “factor
subjetivo”. En una clara declaracién marxista, comprenderd este factor subjetivo como
conciencia de clase proletaria. Al incorporar la dimensién histdrica a la formacién del
factor subjetivo, la constitucién del sujeto blochiano diferird en parte a la del sujeto
moderno, aunque, es cierto, mantendrd algunos de sus rasgos sustanciales.">' En Bloch
existe un reclamo de un nosotros, mdas que de un yo. Ya en Espiritu de la utopia
muestra su preocupacion por el problema de constituir un nosotros:

“Die Frage nach uns ist das einzige Problem, die Resultante aller Weltprobleme. '

1% yéase el fragmento citado arriba, p. 62.

1 Este es uno de los puntos mds confusos que entrafia la filosofia blochiana. Por un lado, parece
manifestarse claramente la herencia hegeliana al tiempo que, por otro, una cierta ruptura con el
subjetivismo idealista. Consideramos que el “factor subjetivo”, entendido como el “nosotros” que
requiere Bloch, no es comparable al “espiritu” hegeliano. El problema radica en el mantenimiento de la
dialéctica histdrica y la consecuente existencia de un “factor objetivo”, de corte hegeliano, que se plantea
como contradiccién y garantia del propio método dialéctico. Aunque en Sujeto-Objeto. El pensamiento de
Hegel Bloch pretende ir con Hegel mds alld de él, en lo que respecta a la cuestién del sujeto no es
evidente tal pretension. No podemos concluir que haya una superacién de Hegel por parte de Bloch. Mds
bien parece que se trata de una de las grandes contradicciones de su pensamiento. En la concepcion
blochiana del “factor subjetivo” se dan en igual medida rasgos hegelianos y antihegelianos. Sobra decir
que, en la linea de Marx, no hay ningln rastro mitolégico-espiritual en el sujeto blochiano. El factor
subjetivo se halla parcialmente condicionado por las condiciones materiales mediante las que se conforma
e incluiria como parte de €l a todos aquellos individuos que sufren la indignidad humana.

2 Bloch, E.: Geist der Utopie, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1985. p. 260. (“La pregunta por
nosotros es el tnico problema, la resultante de todos los problemas del mundo™).

66



Ese nosotros se construird histéricamente a partir de una situaciéon comun y de unas
condiciones materiales concretas. Serd un nosotros inconcluso, abierto, no fatalista,
compuesto por individuos que experimentan la indignidad humana. Individuos que
hacen uso de su particular potencia utépica con el objetivo de concentrar sus fuerzas
contra dicha indignidad. Suma de conatus individuales, por decirlo en términos
spinozianos, que coinciden en una misma causa. El factor subjetivo encarna todos
aquellos deseos de transformacion de la realidad, en sus diferentes dmbitos. Mediante la
funcién utdpica, el factor subjetivo es consciente de que hay modos de ser-distinto;
modos que son realmente posibles, materialmente alcanzables, logros que se pueden
llevar a cabo.

Para Bloch, hay una prioridad del colectivo sobre el individuo particular. Desde
el materialismo histdrico, apenas traza una frontera visible entre filosofia de la historia,
ética y politica. El andlisis histérico marcara las pautas de su proyecto ético-politico. En
esta linea, Gomez-Heras defiende que a través de la funcidn utdpica, el ser humano
“trasciende los limites de la subjetividad para vincularse a la realidad histérica.”'** Y
reivindica que en Bloch hay una interpretaciéon objetivo-comunitaria de los deseos
frente a la interpretacion freudiana de los deseos, que seria subjetivo-individualista.
Segtin Gémez-Heras, la esperanza blochiana actiia como afecto-soporte de la estructura
psiquica de lo deseado pero atin-no-conocido.** Ahora bien, sin tergiversar las tesis de
Gomez-Heras, creemos que la interpretaciéon objetivo-comunitaria de los deseos
encierra la pretension de un nosotros, al que hemos hecho referencia. Pero no pensamos
que esto suponga trascender los limites de la subjetividad, pues este nosotros, a su vez,
es una construccién subjetiva, del mismo modo que lo es la funcién utépica.
Sostenemos que ésta es propia del factor subjetivo. De ahi que la esperanza sea mas
interesante como acto cognitivo que como afecto-soporte de la espera. En este sentido,
estamos de acuerdo con Gimbernat cuando afirma que ‘el potencial cognoscitivo de la
utopia configura una especifica teoria del conocimiento en Bloch, que es la base de una
teoria de la accion del sujeto; y éste, consecuentemente, se ve provisto de perspectivas
anticipatorias.”'*® La accién del factor subjetivo estd mediada por la funcién utépica,
entendida ahora s6lo como percepcion de las posibilidades reales actuales del factor

objetivo.

1> Gémez-Heras, J.* M.* G.* “E. Bloch: la seduccién de la utopia”, en Anthropos, ed. cit. p. 48.
134 ,

Cf. Ibidem.
135 Gimbernat, J. A.: “La filosofia de la historia de Ernst Bloch”, en Anthropos, ed. cit. p. 101.

67 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Llegados a este punto, Bloch articula de un modo estrictamente marxista la

relacion dialéctica del factor subjetivo y objetivo en la sociedad capitalista:

“[...] el factor subjetivo ha sido, no obstante, sdlo aprehendido por el socialismo, a
saber: como conciencia de clase proletaria. El proletariado se ha entendido como la
misma contradicciéon activamente contradicente en el capitalismo, como aquella
contradicciéon que mas pesa sobre lo que, no debiendo ser, ha llegado a ser. [...] La
actividad de la critica individual se convirtié asi en aquel «mds» que prosigue, encauza y
humaniza el iniciado camino del mundo, su «suefio de la cosa», para decirlo con palabras

de Marx. Para ello no basta sélo el factor objetivo, sino que las contradicciones objetivas

. . . e 5136
provocan constantemente la influencia reciproca con la contradiccion subjetiva.”

Este fragmento constituye una muestra evidente del llamado “marxismo calido”. Si las
contradicciones del factor objetivo bastasen por si mismas, estariamos hablando de un
marxismo frio o automatismo histérico. El hecho de que ambos factores, en relacion
dialéctica, tengan esa influencia reciproca en el curso de la historia podria acufarse sin
levantar sospechas como una sentencia hegeliana. Es lo que lleva a Lain Entralgo y
otros autores a las tesis explicadas arriba. Sin embargo, segin nuestro interés,
preferimos prestar mayor atenciéon a la cuestion sobre “la actividad de la critica
individual”. Aquel “mdas” que constituye la critica individual es la base del factor
subjetivo. Sin esa suerte de “suma” de individuos, derivada de una concienciacion sobre
la historia, no hay una fuerza posible transformadora del mundo. La expresién marxiana
“Traum von einer Sache”, ‘“‘suefio de una cosa”, representa precisamente el papel
desempefiado por la funcién utdpica. Los deseos subjetivos, frutos de una actitud critica,
son la suma resultante de una potencia que reacciona ante la historia con intencién de

transfigurarla.

“La dimensién profunda del factor subjetivo se halla precisamente en su reaccidn,
porque ésta no es sélo negativa, sino que, exactamente en el mismo sentido, contiene en si

., . .. .. . . P 137
la presion hacia un logro anticipado, y representa esta presion en la funcion utopica.”

El potencial de la funcién utépica surge como reaccién contra la situacion dada. Es una

funcidn ético-politica ya que se trata de una reaccion contra lo que no debiera ser. Una

1% Bloch, E.: El principio esperanza. Vol. 1., ed. cit. p. 185.
57 Ibidem. p. 186.

68



reaccion que busca la transformacién; que las cosas sean de distinta manera a como son.
La posibilidad real de que las cosas sean de otro modo estd mediada a través del ser
humano, pero queda por ver cdmo conjugar un proyecto ético-politico concreto con una
funcién antropolégica como es la potencia utépica. En un marco conceptual marxista,
como el de Bloch, tiene facil solucidn: el factor subjetivo, que es la conciencia de clase
proletaria, tiene un horizonte fijo; la sociedad sin clases. La funcién utdpica del factor
subjetivo, por tanto, estard dirigida a la realizacion de ésta. La sociedad sin clases seria,
segiin este esquema, un deseo objetivo, objeto de la esperanza, mientras que el
proletariado queda figurado como sujeto activo de la espera.

Sin embargo, no es tan sencillo como parece. Constituir un nosotros a partir de
una funcién utdpica subjetiva resulta bastante problemético. Cada individuo, en virtud
de su cultura, habrd desarrollado una subjetividad materialmente condicionada y
diferenciada de otro individuo con circunstancias materiales distintas. En otras palabras,
resulta dificil imaginar que todos los deseos subjetivos de la humanidad coincidan en un
unico, 0 mejor, prioritario, deseo objetivo. El factor subjetivo, contra lo que podia
pensar Bloch, no es uniforme. Aunque podriamos aceptar que la lucha contra la
indignidad humana, en un plano abstracto, seria una clase de deseo objetivo, cierto es
que esta lucha requiere de muchos frentes concretos. Méas bien defendemos que no hay
un Unico objeto de la esperanza. Afirmar lo contrario seria encubrir una teleologia.

Siguiendo las premisas de Bloch, que asegura que el proceso estd abierto a lo
nuevo, no podemos garantizar de ningin modo que haya un final en el novum. De
hecho, el pensamiento del futuro, perfilado mediante la funcién utépica, es en si mismo
apertura. La conciencia anticipadora, garantia antropoldgica de la aspiracién a la
transformacion de la realidad dada, siempre tendra la vista puesta en lo venidero. En el
caso opuesto, dicha conciencia tenderia a consumirse con la realizacién del fin. La
categoria de novum precisaria de nuevas formas de subjetividad en el momento de la
modificacién del mundo porque el factor subjetivo habria alcanzado ya su deseo
objetivo. Quizé sea ésta la clave para entender la consecuente pretension de totalidad

del pensamiento blochiano.

69 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Denken heipt Uberschreiten: la seduccién de la totalidad

Pensar significa traspasar. '*® El propio Bloch quizd aceptase ésta como la
maxima sintetizadora de su concepcién de la filosofia. La actividad filoséfica puede
entenderse, asi, como un avance de lo existente hacia lo inexplorado, hacia lo no-sabido
y lo no-sido. Un avance que se da “de tal manera, empero, que lo existente no sea ni
escamoteado ni pasado por alto.”"*” El acto de reflexionar se asemeja a un viaje que
parte de la situacién dada hacia un destino ignorado, con un rumbo turbio y extraiio que
opera desde la inquietud del pensador. Podriamos establecer un paralelismo entre el
ejercicio de pensar, segin lo concibe Bloch, y el papel que tiene el viaje (espacio-
temporal) en la multitud de relatos que componen la literatura utépica. Este traspasar,
que es el pensamiento, es el lugar de aparicién de lo nuevo, como novedad que difiere

de lo existente y abre la posibilidad de un ser-distinto:

“El verdadero traspasar no esté dirigido al mero espacio vacio de un algo ante nosotros,
llevado sélo por la fantasia, figurdndose las cosas sélo de modo abstracto. Al contrario:
concibe lo nuevo como algo procurado en el movimiento de lo existente, si bien, para
poder ser puesto al descubierto, exige de la manera mas intensa la voluntad dirigida a este

algo. El verdadero traspasar conoce y activa la tendencia, inserta en la historia, de curso

dialéctico.”™

Pensar es ir més alld de lo dado. Pero la filosofia no puede guarecerse en su alcoba
contemplativa, no ha de olvidar su cometido con lo real, el poder de cambiar las
circunstancias dadas, de modificar el mundo en virtud de una teoria-praxis, alejada de
toda contemplacion. Asi, diremos con Serra que “lo que Bloch pretende es una filosofia
que sea capaz de poner los medios para la edificacion de un mundo nuevo.”'*! No
obstante, no deja de sorprendernos que esta concepcion de la filosofia, opuesta a la

vision hegeliana del biuho de Minerva y el atardecer como realidad conclusa en la que el

%8 Asumimos la traduccién habitual del alemén Denken heisst Uberschreiten, utilizada
cominmente en la traduccién de El principio esperanza realizada por Gonzdlez Vicén. El verbo
“liberschreiten” suele traducirse al castellano por “atravesar”, “cruzar”, “pasar”, “exceder”, “sobrepasar”.

9 Bloch, E.: El principio esperanza, Vol. 1, ed. cit., p. 26.

0 Ibidem. pp. 26-27.

"' Serra, F.: “Prélogo: La actualidad de Ernst Bloch” en Bloch, E.: El principio esperanza, Vol.

1., ed. cit., p. 13.

70



acontecer se convierte en historia y el conocimiento en recuerdo'*”, plantee una
tendencia a priori intrinseca al devenir histérico.

La novedad, planteada por Bloch como horizonte ontoldgico de la conciencia
utdpica, parece culminar en un punto del proceso histérico, del mismo modo que la idea
de futuro, espacio propio de la funcién utdpica, parece agotarse con la llegada del
futuro. Decimos que no deja de sorprendernos esta concepcion porque lo que promete
ser un sistema abierto acerca de una realidad inconclusa, acaba topandose con una meta,
con un fin del proceso histérico, con la culminacién del proyecto socialista. Bloch
encubre una teleologia de reminiscencias judeocristianas y marxianas en el curso
dialéctico de la historia, al tiempo que predica un sistema inconcluso y abierto. Como si
con la realizacion de la sociedad sin clases la historia llegase a su fin. Todo ello viene
garantizado, en su pensamiento, por la categoria de ultimum. Esta es, para Bloch, la
novedad tultima y suprema, que llegard a ser alcanzada a través del impulso que recibe
la historia y del abandono del pasado y del presente.

Ese ultimum, lo dltimo de la historia, se identifica en el pensamiento blochiano
con el fotum de la historia. Bloch, materialista y ateo, no puede resistirse al hechizo que
ha impregnado gran parte de los sistemas filoséficos: la pretension de pensar la
totalidad. Su ontologia, que comienza en el no y se fragua en el todavia-no-ser, culmina
en el todo, o bien en la nada. Aunque es cierto que consecuentemente con su concepcion
de la realidad inconclusa no hay nada que garantice la utopia-todo, la seduccién de la
totalidad es permanente en la literatura blochiana y la nada siempre aparece como
opcién posible no deseada. El todavia-no-ser, propio de la conciencia anticipadora,
desea ser; podriamos decir: desea ser-todo.

Defendemos, segin lo dicho, que hay una relacién directa entre la nocién
blochiana de ultimum, como finalidad, y la pretension de totalidad. Aunque de un modo
diferente al hegeliano, el pensamiento de Bloch también quiere abarcar la totalidad, no
desde el comienzo, pero si como momento final o cumbre de la historia. El papel de la
filosofia no es el de levantar acta sobre lo acontecido, desde la perspectiva de la
totalidad hegeliana, sino modificar el mundo hasta que en su transformacion brille la
plenitud humana, augurio de totalidad. De este modo, Bloch entiende la finalidad, el
ultimum, como objetivo para la voluntad humana, que busca precisamente en las

posibilidades abiertas del futuro su “adénde” y su “por qué”.

12 yéase supra, sobre la anamnesis hegeliana: “Capitulo I. Hegel o el gran anticuario”.

71 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




La diferencia més relevante que introduce Bloch en la categoria de ultimum
respecto a la filosofia judeocristiana, desde Filon y Agustin hasta Hegel, consiste en que
para éstos lo ultimo estd referido exclusivamente a un primum, como retorno logrado de
un “primero” perfecto y perdido, mientras que para Bloch no hay ningin retorno, no
hay circulo de circulos, sino que lo dltimo se plantea como el més refinado novum. Esta
diferencia, sin embargo, no supone una verdadera ruptura con el pensamiento de la
modernidad. Més bien, éste es el punto en el que la filosofia blochiana se enclava
claramente en las llamadas filosofias de la identidad. No puede ser de otro modo, ya que
Bloch, influenciado soberbiamente por Hegel, anunciard una suerte de superacién o

sintesis de sujeto y objeto en el ultimum.

“[...] asi como lo ultimum representa la postrera, es decir, la més elevada novedad, la
repeticion (la representatividad constante de la meta de la tendencia en todo lo nuevo
progresivo) se intensifica hasta la postrera, mas elevada y mas fundamental repeticion: la

identidad. Y es que la novedad triunfa en lo ultimum en razén del salto total fuera de todo

lo anterior; un salto, empero, hacia la supresioén de la novedad o identidad.”'*®

Lo que Bloch nos estd planteando nos sitia en un dilema contradictorio. Por un lado,
realiza una critica de la filosofia contemplativa y los sistemas cerrados y, por otro lado,
parece afirmar una continuidad con la filosofia hegeliana de la identidad mediante las
nociones de ultimum y totum. Al final del fragmento que acabamos de citar, Bloch
postula la extincion o supresion de la novedad en lo ultimum. Podemos suponer, segin
sus palabras, que con la llegada del méas elevado y ultimo novum, toda posibilidad, toda
potencia de la funcién utépica queda neutralizada, es decir, el todavia-no-ser (y su
correlato emancipador humano) queda suprimido con la llegada del ser-todo. Por lo
tanto, todo el recorrido filosofico de la obra de Bloch quedaria invalidado una vez
llegase lo ultimum. Este principio teleoldgico no se sigue, creemos, de las premisas del
materialismo activo, de la potencia inscrita en la materia, a no ser que se postule la idea
de ultimum como la categoria utdpica por excelencia y se sitie como fin inalcanzable e
irrealizable, como motor potencial del proceso histérico que jamds podrd ser
actualizable. Esta es la tinica salida que contemplamos siguiendo los presupuestos del
pensamiento blochiano. Sélo postulando el futuro como un no-lugar quimérico que a su

vez fundamenta el pensamiento utépico acerca de él, podemos garantizar la cohesién de

143 Bloch, E.: El principio esperanza. Vol. 1., ed. cit., p. 245.

72



la reflexién blochiana. En caso contrario, tendriamos que asumir que el devenir
histérico deja de devenir en un punto del proceso histérico, postulando un fin de la
historia que llegaria con la resolucion del todo en lo ultimum.

La identificacion del ultimum con el totum de la historia serd, entonces, utdpica.
Puesto que el ultimum, como novum privilegiado y supresion de todo novum posterior,
es la categoria utdpica por excelencia, también el totrum serd eminentemente utdpico.
Precisamente serd el fotum utdpico, como totalidad inalcanzable del sistema abierto, el
fundamento de la ontologia del todavia-no-ser y de su correlato antropoldgico, la
conciencia anticipadora. Los suefios diurnos, activados por la funcién utdpica, aspiran
hacia este fotum utdpico, pero alcanzarlo significaria el fin de toda funcion utépica. La
totalidad, una vez lograda, anula cualquier posibilidad real nueva, ya que ella misma,
por definicién, reine todo el abanico de posibilidades reales. Cierra un sistema que
alardeaba ser abierto.

Sin embargo, de acuerdo con lo que se desprende de la obra de Bloch,
concluimos que, en tanto fildsofo marxista, el pensamiento utépico tiene que tener un
desenlace. El objetivo ético-politico a conseguir es la sociedad preanunciada por Marx.
La lucha de clases llevada a cabo por el factor subjetivo como conciencia de clase
proletaria ha de llevar a un fin. El abuso teleol6gico de Bloch, que venimos criticando
de acuerdo a sus premisas, viene justificado por la constitucién del proyecto marxiano.
Sélo dentro de este marco podemos comprender la nocién de ultimum. Al fin y al cabo,
se predica un fin; acabar con todas aquellas situaciones en las que el ser humano sea
humillado, explotado, infravalorado, alienado, etc. La conciencia utépica, la potencia
del ser humano, se considera el medio a través del cual puede resolverse el propdsito
marxista. La esperanza como principio, fundamentada ontoldégica y antropoldgicamente,
conforma un optimismo militante cuyo objetivo prioritario es la lucha contra la
injusticia y la indignidad humana alli donde se da, abogando por la transformacion de

un mundo en el que el pesimismo y el nihilismo no ofrecen salida.

73 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




EPILOGO

El ser humano como posibilidad

Durante este recorrido por la literatura blochiana hemos comprobado el alcance
de su pensamiento asi como algunos de los puntos criticos del mismo. Es dificil calcular
la influencia de su obra en el pensamiento filoséfico posterior —tampoco es nuestro
propésito aqui — pero si creemos imprescindible abordar en lo que resta, a modo de
conclusioén, la importancia de su concepcion de la filosofia como teoria-praxis critica y
afirmativa del porvenir y, concretamente, su investigacion acerca de la funcion utdpica,
entendida ahora como herramienta subversiva en el andlisis critico del presente. Para
ello, partiremos de su concepcidn del ser humano como posibilidad real-objetiva.

Todo estd parcialmente condicionado, pero nada estd decidido de antemano.
Huyendo del determinismo fatalista y del indeterminismo optimista y azaroso, Bloch
concibe la realidad como proceso inacabado, como devenir. Inspirado en una tradicion
materialista a la que €l mismo denomina “izquierda aristotélica”, Bloch rompe con el
dualismo materia-forma por medio de la integracién de la forma en la propia materia,
obteniendo como resultado una materia dindmica y activa, cargada de posibilidad segin
los diversos modos constituyentes. Esta materia “abierta”, de la que se compone el
mundo, es la nocién central de la ontologia del todavia-no. Caracterizada por su
tendencia y latencia, en 1o material anida todo el proceso constitutivo de la realidad. En
la materia dindmica late un nimero determinado de posibilidades reales que, en funcién
de las irrevocables condiciones materiales, de las circunstancias dadas, se desarrollaran
de un modo u otro. Al mismo tiempo, la propia materia tiende a desarrollarse de
acuerdo a la forma que lleva inscrita, del mismo modo que una semilla tiende a
convertirse en flor. Evidentemente, ni la latencia ni la tendencia garantizan el
cumplimiento del desarrollo, pues las condiciones serdn quienes propicien o agoten el
transcurso del proceso. El peculiar monismo materialista que defiende Bloch no ataiie
especificamente a la ontologia; toda su antropologia-politica estd basada en la
concepcion de la materia como posibilidad real, convirtiendo lo real en devenir posible,
negando cualquier concepcion fija e inmdvil de lo dado. Ser es materia; materia es
posibilidad real.

El ser humano, en tanto ser material, participa de un modo especial en el proceso

del mundo. Siguiendo las Tesis sobre Feuerbach de Marx, Bloch afirma que no existe

74



ninguna clase de esencia inmaterial de lo humano. Si cabe hablar de esencia humana
serd para referirse a las relaciones materiales que componen el tejido del mundo
humano. Los humanos somos, sin duda, la parte mds activa del proceso material del
mundo. Nosotros tenemos la capacidad de transformarlo y configurarlo en mayor o
menor medida. De ahi que Bloch sittie toda la responsabilidad del devenir del mundo en
la actividad de los seres humanos. De ahi que esté en nuestras manos modificar las
relaciones humanas, asi como las relaciones de los humanos con aquello que llamamos
naturaleza. Estas relaciones todavia estdn plagadas de indignidad, abuso, explotacién,
subestimacion, negacion y aniquilamiento. La historia se presenta asi como el crudo
testimonio de los vencedores y dominadores. No sélo la historia, también el presente.
Bloch se refiere a éste como “la oscuridad del instante vivido”. Pero en esta oscuridad
es posible operar, ejercer el poder como resistencia, subvertir el orden de lo real de
acuerdo con lo posible que todavia-no-es, y que puede ser en el futuro.

Los seres humanos sofiamos. El suefio se convierte en Bloch no sélo, como en
Freud, en la realizaciéon de los deseos reprimidos durante la vigilia, pues también
deseamos durante el dia. Los suefios sofiados despiertos, dird Bloch, son
manifestaciones de lo que anhelamos y lo que deseariamos fuese de otra manera. El
componente regresivo del suefio freudiano queda eclipsado por el papel transfigurador
de los pequeifios suefios diurnos. Hay suefos hacia delante. El futuro forma parte del
presente a través de la imaginacion deseosa y de los suefios diurnos. Aunque es cierto
que no todos los suefios tratan sobre algo mejor, hay algunos que si. Y éstos, conforme
se hacen mds conscientes se intenta trazar diversos modos de llevarlos a cabo. Los
proyectos comienzan a concretarse y adecuarse a las circunstancias dadas con el
objetivo de transformar la realidad y hacer, por fin, realidad el suefio. Esta concrecién
viene dada por la funcién utdpica, especificamente humana, que es la actividad
consciente y sabida propia de la conciencia anticipadora. Esta clase de conciencia es
opuesta a la conciencia regresiva del psicoandlisis. Se encarga de mirar al frente, al
porvenir indeciso de la posibilidad. Es la conciencia del todavia-no-es. De ella surge el
pensamiento utdpico, el suefio de una sociedad mejor; una sociedad que se ha sofiado
utopicamente y que, se supone, es mejor que lo que se presenta en el mundo.

La conciencia anticipadora no trata ni del ser humano actual ni del mundo ya
existente sino de lo que aun-no-es, de lo nuevo que estd por venir. El pensamiento
blochiano gira en torno a esta nocién de “novedad”. Lo nuevo se erige frente a la

regresion, pero también contra el pensamiento circular. El célebre circulo de circulos,

75 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




simbolo de la filosofia hegeliana, aunque sea ciclico y procesual, sigue siendo estatico,
segiin Bloch. La novedad, que es manifestacion irrepetible, es incompatible con un
sistema cerrado. Frente al siempre-lo-mismo de Hegel, Bloch aboga por una filosofia
abierta, no definitiva, que verse sobre un mundo en el que las condiciones materiales
sean abiertas y en el que puedan surgir nuevas condiciones para que brote algo nuevo.

El novum es objeto de la conciencia anticipadora y fruto de la materia en
posibilidad. Lo nuevo aparece en el frente, como categoria temporal intermedia entre el
horizonte del presente y el futuro. Si miramos al frente, segin Bloch, observaremos
brillar el novum utépico, la posibilidad real de algo que todavia-no-es pero puede llegar
a ser. La funcion utdpica se encarga de pensar ese novum, de hacer brillar lo nuevo
como aspiracion a la que tendemos y que esta latente ya en el instante vivido. Pensar el
novum exige otra forma de pensar, del mismo modo que la concepcién del sujeto que se
aproxima al novum reclama nuevas formas de subjetividad. Es asi porque, para Bloch,
“pensar significa traspasar’, sobrepasar lo dado para acercarse a lo nuevo. El
pensamiento es apertura critica con lo real. La funcién utdpica es la herramienta que
produce novum, irrumpiendo en el presente y quebrantando su orden.

Atendiendo a lo que estamos planteando, y tal y como expresamos en el tltimo
capitulo sobre la funcién utdpica, seglin este pensamiento de lo nuevo no cabe hablar de
un ultimum, entendido como udltimo y definitivo novum. Pese a los indudables tintes
marxistas del ultimum blochiano, la funcién utépica siempre tiene la vista puesta en el
frente y la futura realizaciéon del novum daria como resultado una nueva concepcion de
otro novum. El pensamiento abierto, por tanto, no puede ser finalista o teleoldgico.
Pues, aunque se dé la consecucion del proyecto marxiano, la sociedad sin clases, habra
nuevos modos de alienacién y la funcién utépica seguird produciendo nuevas formas de
ser-distinto a las que hubiese en esa situacion imaginada. El ultimum, por ello, no tiene
cabida en el pensamiento abierto de la conciencia anticipadora. Si la tiene serd sélo
como categoria utdpica por excelencia, como novum sublime e inalcanzable. Al fin y al
cabo, como motor-garantia de una tendencia hacia la que se dirigen las cosas pero que
nunca podrd ser culminada. Lo mismo cabe decir sobre el todo y la pretensién de
totalidad. Entendido el ser como devenir, todo lo que hay es todavia-no-ser, proceso
inconcluso e interminable. Alcanzar el todo significaria acabar con todo lo que es y todo
lo que podria ser de otra manera. Forma parte de lo utépico el que no tenga conclusion.

La esperanza como principio antropoldgico y epistemoldgico supone entenderla

no s6lo como afecto, opuesto al temor, sino como acto cognitivo. Siempre unida a la

76



funcién utdpica, la esperanza estd orientada hacia lo que todavia-no-es, hacia el futuro.
Si definimos el recuerdo como un acto de conocimiento enfocado al pasado, la
esperanza seria el acto sobre lo que viene. Pero no se trata de una esperanza ilusa que
ignora las condiciones reales de posibilidad; no es simple optimismo. Bloch plantea un
optimismo militante, basado en la espera activa, esto es, en la accién. Porque la
dimension activa de la funcién utdpica es la més importante, creemos. No basta con
figurarse otro mundo posible menos hostil, sino que hay que intentar llevarlo a cabo.
Hay que conocer qué condiciones materiales podrian posibilitarlo y de qué modo podria
obtenerse. La funcién utdpica, por tanto, no forma parte de una teoria contemplativa del
mundo. Se trata de una teoria-praxis en la que el segundo término tiene, si cabe, mds
peso que el primero. No basta con esperar; hay que cambiar las circunstancias dadas
para que nazcan otras nuevas y asi poder desarrollar las proyecciones utépicas. Bloch
recrimina tanto a los utopistas del Renacimiento como a los del siglo XIX que sus
proyectos utépicos se mueven so6lo en un plano literario-tedrico. No hay una pretension
de llevar semejantes proyectos a puerto. En efecto, denomina “utopia concreta” al
proyecto marxiano por el hecho de que, al menos segun ciertas lecturas, si parece que
hay una intencion de realizacion.

En cualquier caso, la esperanza ha de mantenerse siempre activa. Y se mantiene
gracias a la funcién utépica, que opera desde el presente hacia lo venidero marcando
objetivos y logros a conseguir, evitando la caida en el quietismo de la confianza total y
en el nihilismo de la desesperacion total. Bloch es consciente de que las circunstancias
pueden ser mds adversas de lo que son y pueden frenar la aparicién de lo nuevo, pues
también hay posibilidades de que todo proyecto se trunque y quede reducido a cenizas.
En este sentido, no mantiene la concepcién moderna del progreso. Durante el proceso
puede haber interrupciones e incluso aniquilacién; progreso e historia no van
necesariamente de la mano. Esperanza no es igual a confianza en el progreso. Mirar
hacia el frente no implica que lo venga vaya a ser mejor que lo que hay. Espera activa
significa accion, lucha consciente contra la realidad dada. Significa conocer la multitud
de mecanismos y dispositivos de exclusion, represion, humillacién... con la intencién
de subvertirlos y acabar con la indignidad humana. La esperanza como principio de una
teoria-praxis no contemplativa, sino activa y viva, en contacto con la realidad sufrida.

Para que la funcién utdpica dé sus frutos tiene que haber un factor subjetivo
dispuesto a llevar su proyecto hasta las dltimas consecuencias. La espera activa reclama

un nosotros. El llamamiento al nosotros es indicativo del interés ético-politico

77 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




blochiano. La funcién utépica de un individuo bien podria ser la ataraxia particular
como ocurre, por ejemplo, con la figura del sabio epictireo, pero Bloch no va en este
sentido individualista. Su interés pasa por mejorar las condiciones de la mayor parte de
la humanidad. Asi, el nosotros que solicita engloba a todos aquellos individuos que, de
diferentes maneras, padecen las injusticias de la sociedad dada. Esto significa que es un
nosotros muy amplio, compuesto de subjetividades muy distintas entre si y afectadas
por mecanismos muy diferenciados. La pretension de unificar este nosotros en una
funcion utépica unica se plantea como un gran dilema. Sin embargo, hay intereses
comunes en la proyeccion utdpica y son éstos los que reclama Bloch. La constitucién de
un nosotros es el principal problema ético-politico en la actualidad. Aunar toda la
multitud de subjetividades en torno a un proyecto utdpico resulta verdaderamente
dificil. No obstante, creemos que las particulares funciones utdpicas de cada grupusculo
podrian interaccionar entre ellas con el objetivo de plantear un objetivo comin, con la
suerte de que las potencias individuales se sumaran frente a una misma causa.

A la dificultad de constituir este nosotros que reclama Bloch hay que anadir la
dificultad de sobrepasar las condiciones materiales dadas. Cualquier lector de Bloch
podria pensar que su propuesta es demasiado optimista respecto a los obstaculos que
presenta la realidad. La aparicion de lo nuevo no estd ni mucho menos garantizada por
la posibilidad real de la materia dindmica. Las condiciones limitan en alto grado la
capacidad de accion. La potencia, recordemos, estd limitada por la potencialidad. La
modificacién del mundo se plantea, por ello, dentro de unos limites de accién. La
cuestion reside en que si la proyeccién utdpica rebasa estos limites, no serd posible
llevarla a cabo. De modo que, en este caso, habrd que ampliar, primero, las acotaciones
que impiden su ejecucion para, después, posibilitar su aparicion. En otras palabras, si no
se dan las condiciones materiales oportunas, no habrd realizacién posible, y la utopia,
probablemente, acabara convirtiéndose en su contrario. Esto no resta importancia a la
potencia utdpica del ser humano sino que advierte de los problemas que conlleva no
conocer como operan las fuerzas limitantes del conglomerado social y cultural.

Estas limitaciones no excusan la responsabilidad de los seres humanos para con
el mundo. Nosotros somos los decisores y, aunque nuestra capacidad de accién sea
mayor o menor en virtud de las condiciones dadas, la gran suma de potencias
individuales puede lograr sus objetivos. Si, como dice Bloch, los seres humanos
estamos en el frente del proceso del mundo, los seres humanos seremos los que decidan

en qué convertir el mundo.

78



La funcién utépica es mucho mas que una prediccion de la utopia. Esta presente
en manifestaciones artisticas, técnicas, sociales, religiosas... De ahi la envergadura de
El principio esperanza. Y es precisamente este hecho el que hace de la funcién utdpica
una herramienta filoséfica en la actualidad. Una herramienta que nos permite afrontar
criticamente el presente al tiempo que proyectar modificaciones y nuevas formas de ser.
Se trata de una nocién que nos sitda en nuestro mundo de un modo distinto al realismo
convencional, pues incorpora toda una dimensién de posibilidades latentes en el proceso
histérico que nos hacen mds responsables de las injusticias que sufrimos y toleramos.
La funcidén utdpica es creatividad. Creatividad cercana a lo dado y que va mas alla de lo
dado, es produccion de novum. La funcion utdpica también es poder, en el sentido de
potencia, de reaccién contra las circunstancias que obstruyen el transcurso decente de
una vida. Por ello hemos defendido que la funcién utdpica, ademds de ser un principio
antropolégico constituyente de lo humano, es una nocién eminentemente ético-politica,
que pretende subvertir el orden de lo real. Se trata de un instrumento que lucha contra la
indignidad humana y nos permite pensar nuevos espacios libres de represién y
sometimiento.

Mas no sélo eso, la funcién utépica da cuenta del cardcter abierto de la realidad,
del devenir mundano y humano, de la existencia del todavia-no que esté latente en todo
presente y que puede llegar a manifestarse si las condiciones son propicias. La funcién
utopica convierte la esperanza en lucha activa, la espera en accién contra lo que no
debiera ser. Comprender el ser humano como posibilidad exige afirmar la funcién
utdpica como acto cognitivo, como productora de conocimiento acerca de la realidad y
mads alld de lo dado. Porque asumir que los seres humanos pueden operar de otra manera
quiza sea sofiar despierto, pero seguro es producto de la funcién utdpica. Si realmente
queremos transfigurar la realidad, modificar el mundo en el que vivimos, no podemos
sino echar mano de la funcién utépica como destreza fundamental del pensamiento. No
sOlo, insistimos, para pensar otro mundo posible sino también para hacerlo efectivo.

La funcién utépica alimenta con suefios diurnos el pensamiento y la accién, tan
necesario uno como otra para la realizacion de algo que todavia-no-es pero es realmente
posible que sea. Es cierto que no hay unanimidad —ni conviene que la haya, a menos
que caigamos en el despotismo — en los deseos humanos. Pero también es cierto que
existen intereses comunes indispensables para garantizar que toda vida humana sea
digna. Al fin y al cabo, para garantizar que unas vidas no valgan mds que otras.

Conseguir esto supone hacer frente a la realidad mediante la funcién utépica. Sin ella, o

79 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




bien la confianza ilusa, o bien el suicidio, o bien la desesperacion absoluta, se presentan
como vias restantes. El mundo, al igual que la historia, estd inconcluso. Forma parte de
lo utdpico el que no tenga conclusién. El ser humano, en tanto posibilidad, también lo

esta.

80



BIBLIOGRAFIA

. Aguila Villanueva, L.: “Ernst Bloch, filésofo de la utopia”, Revista de Filosofia (UIA,
Meéxico), 28 (enero-abril 1997). pp. 19-36.

- Alvarez Turienzo, S.: “Ernst Bloch: utopia de la esperanza®, Anales de Moral Social y
Economica (Madrid), 49, 1979. pp. 3-33.

- Aristoteles, Metafisica, Madrid, Gredos, 1994.

- Aubenque, P.: El problema del ser en Aristoteles, Madrid, Escolar y mayo Editores,
2008.

- Basta, D. N.: “Ernst Bloch y la moral como herencia”, Folia Humanistica, 23, 269,
Barcelona, 1985. pp. 409-418.

- Benjamin, W.: “Tesis de filosofia de la historia” en Discursos interrumpidos I,
Madrid, Taurus, 1973.

- Bloch, E.: Avicena y la izquierda aristotélica, Madrid, Ciencia Nueva, 1966.

—, Das Materialismus-problem, seine Geschichte und Substanz, Frankfurt a. M.,
Suhrkamp, 1985.

—, El ateismo en el cristianismo: la religion del éxodo y del reino, Madrid, Taurus,
1993.

—, El principio esperanza (3vols.), Madrid, Trotta, 2004.

—, Geist der Utopie, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1985.

—, Huellas, Madrid, Tecnos, 2005.

—, Spirito dell ‘Utopia, Roma, Rizzoli, 2009.

—, Sujeto-Objeto. El pensamiento de Hegel, Madrid, FCE, 1982.

—, Thomas Miinzer, teologo de la revolucion, Madrid, A. Machado Libros, 2002

- Borghello, U.: Ateismo en el cristianismo, Madrid, Critica Filosofia Magisterio
Espaiiol, 1979.

- Cioran, E. M.: Historia y utopia, Barcelona, Tusquets, 1988.

- Freud, S.: El poeta y los sueiios diurnos, en Obras completas, Madrid. Biblioteca
Nueva, 1972. t.II, pp. 1343-1348.
—, Los sueiios, Madrid, Biblioteca Nueva, 1988.

- Furter, P.: Dialéctica de la esperanza. Una interpretacion del pensamiento utopico de
Ernst Bloch, Buenos Aires, La aurora, 1979.

- Gimbernat, J. A.: Ernst Bloch: Utopia y Esperanza, Madrid, Catedra, 1983.

—, “El espiritu de la utopia en el pensamiento de Ernst Bloch”, Madrid, Instituto Fe y
Secularidad, 1988. pp. 119-124.

—, “La conciencia de la libertad (La filosofia moral como filosofia de la historia en
Bloch)”, Isegoria, 1991. pp. 37-48.

—, “La critica de la religién en Ernst Bloch”, Proyeccion, 103, 1976.pp. 288-296

—, “La filosofia de la historia de Ernst Bloch”, Anthropos 146/147, 1993.

- Gomez Caffarena, J.: “La esperanza como principio”, Pensamiento, 27, 108, Madrid,
1971. pp. 377-398.

- Gémez-Heras, J. M.: “Ernst Bloch: la seduccién de la utopia”, Anthropos, 1993.

81 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




—, Sociedad y utopia en Ernst Bloch, Salamanca, Sigueme, 1977.

,

—, “Un nuevo nombre para Dios: Utopia”, Anthropos 146/147, 1993.
- Goémez Pin, V.: El psicoandlisis: justificacion de Freud, Barcelona, Montesinos, 1988.

- Gémez Sanchez, C.: “Psicoandlisis, ética, utopia (Bloch y Freud)”, Anthropos
146/147, 1993.

- Grondin, J.: “Cap. III. Aristoteles: los horizontes de la filosofia primera” en
Introduccion a la metafisica, Barcelona, Herder, 2006.

- Habermas, J.: “Un Schelling marxista”, Perfiles filosofico-politicos, Madrid, Taurus,
1984. pp. 127-143.

- Hegel, G. W. F.: Ciencia de la Logica, Buenos Aires, Ediciones Solar, 1982.
—, Enciclopedia de las ciencias filosoficas, Madrid, Alianza, 2005.

- Jay, M.: “E. Bloch and the Extension of Marxist Holism to Nature”, Marxism and
Totality, Berkeley, Univ. of California Express, 1984.

- Jiménez, J.: “Ernst Bloch: teoria de la pre-apariencia estética”, Anthropos, 1993.
—, La estética como utopia antropologica. Bloch y Marcuse, Madrid, Técnos, 1983.

- Kolakowski, L.: Las principales corrientes del marxismo IIl. La crisis, Madrid,
Alianza, 1983.

- Lain Entralgo, P.: Antropologia de la esperanza, Madrid, Guadarrama, 1978.
—, “Bloch y la esperanza”, Anthropos 146/147, 1993.

- Lanceros, P.: “Arte y sentido: asimultaneidad”, Anthropos 146/147, 1993.

- Lévinas, E.: “Sur la mort dans la pensée de Ernst Bloch”, en De Dieu qui vient a
l7idée, Paris, Vrin, 1986.

- Mannheim, K.: Ideologia y utopia, México, FCE, 1987.

- Marcuse, H.: El final de la utopia, Barcelona, Ariel, 1968.

- Martinez, F. J.: “Materialismo y marxismo en Ernst Bloch”, Anthropos 146/147, 1993.
- Marx, K. & Engels, F.: Manifiesto comunista, Madrid, Alhambra, 1985.

—, Once tesis sobre Feuerbach, Madrid, Alhambra, 1985.

- Moltmann, J. y Hurbon, J.: Utopia y esperanza. Didlogo con Ernst Bloch, Salamanca,
Sigueme, 1980.

- Muguerza, J.: Desde la perplejidad, Madrid, FCE, 1990.

- Miinster, A.: Ernst Bloch: messianisme et utopie, Paris, Presses Universitaires de
France, 1989.

- Oroz Ezcurra, J.: “Esperanza y memoria anticipadora en Ernst Bloch”, Anthropos
146/147, 1993.

—, La ultima esperanza. En torno a Ernst Bloch y otras reflexiones, Bilbao,
Universidad de Deusto, 1989.

—, “Utopia y destino. Reflexiones sobre el filosofo Ernst Bloch”, Estudios de Deusto,
37, 82, 1989. pp. 155-172.

- Pérez del Corral, J.: El marxismo cdlido: Ernst Bloch, Madrid, Mafnana, 1977.
—, “Introduccién a Bloch”, Convivium, 26, 1968. pp. 5-38.

82



—, “Homo absconditus. La antropologia de Ernst Bloch™, en: VV. AA., Antropologias
del siglo XX, Salamanca, Sigueme, 1979. pp. 216-236.

- Pieper, J.: Esperanza e historia, Salamanca, Sigueme, 1968.
- Polo i Pujadas, M.: “El pensamiento musical de Ernst Bloch”, Anthropos, 1993.

- Ramos Centeno, V.: “Moral y utopia en Bloch. La fundamentacién de la moral en el
pensamiento de Ernst Bloch”, Sistema, 64 (enero 1985). pp. 45-61

—, “Racionalidad practica y utopia”, Anthropos 146/147, 1993.

—, “Sobre la necesidad de leer a Bloch”, Anthropos 146/147, 1993.

—, Utopia y razon prdctica en Ernst Bloch, Madrid, Endimyon, 1992.

- Reif, A.: “No ha llegado el fin de la filosofia. (Ijltima conversacion con Ernst Bloch)”,
Humboldt, 66, 1978. pp. 22- 29.

- Riezu, J.: “Ernst Bloch. Permanencia de lo utépico”, Estudios Filosdficos, XXVI, 73,
Valladolid, (septiembre-diciembre 1977). pp. 549- 576.

- Rodriguez Garcia, J. L.: Marx contra Marx, Madrid, Endymion, 1996.

- Tamayo, A.: La muerte en el marxismo. Biografia intelectual de Ernst Bloch, Madrid,
Felmar, 1979.

—, “Ernst Bloch afronta la muerte”, Leviatdn, 2* época, 7, (primavera 1982). Madrid.
pp- 85-93.

- Udina 1 Cobo, J. M.: La constitucion utopica de lo humano. Introduccion y
anotaciones criticas a la filosofia de E. Bloch, Barcelona, Universidad de Barcelona,
Secretariado de Publicaciones, 1979.

—, “Lectura blochiana de la politica de Hegel y praxis politica de Bloch en Sujeto-
Objeto”, en Alvarez Go6mez, M. y Paredes Martin, M* C. (eds.): Razon, libertad y
Estado en Hegel, Sociedad espafiola de estudios sobre Hegel, Salamanca, 1998. pp.
329-335.

- Varela Gesto, P.: “Ernst Bloch, o filésofo de esperanza, Agom (Santiago de
Compostela), 5, 1985. pp. 269-277.

- Vasco Jiménez, M.: “La ontologia de Bloch”, Anthropos 146/147, 1993.

- VV.AA. (E. Bloch, E. L. Fackenheim, J. Moltmann y otros): El futuro de la esperanza,
Salamanca, Sigueme, 1973.

- VV.AA.: En favor de Bloch, Madrid, Taurus, 1979.

- VV.AA.: “Ernst Bloch. La utopia como dimensién y horizonte de su pensamiento®,
Anthropos, supl. n° 41, nov. 1993.

- Zecchi, S.: Ernst Bloch: utopia y esperanza en el comunismo, Barcelona, Peninsula,
1978.

- Zudeick, P.: E. Bloch. Vida y obra, Valencia, Alfons el Magnanim, 1992.

83 Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




