
Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es  
 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Máster 
 

 

Sanar y dañar en la Baja Edad Media:                  
la medicina, la magia, la brujería y su relación con 

la sociedad cristiana occidental. 

 
Autor 

María Pilar García Romano 

 

 

Director 

María del Carmen García Herrero 

 

 

Facultad de Filosofía y Letras 

2012 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

1 
 

ÍNDICE 
 

 

1. Resumen-Abstract. ..................................................................... 5 

 

 

2. Introducción. ............................................................................... 6 

 

 

3. La medicina. ............................................................................... 8 

A. Los conocimientos médicos y sus influencias en la Baja Edad Media. ..............8 

I. El conocimiento médico. ..................................................................... 8 

II. Las influencias de periodos anteriores. ............................................... 9 

B. La creación de un sistema médico oficial y la aparición del intrusismo. ..........16 

I. Precedentes del nuevo sistema médico oficial. ................................. 16 

II. Causas de la creación de un nuevo sistema. ...................................... 18 

III. Características del nuevo sistema. ..................................................... 18 

IV. Consecuencias de la creación del nuevo sistema. ............................. 20 

C. Gentes de medicina. ..........................................................................................24 

I. Los médicos y los saberes oficiales................................................... 24 

II. Las mujeres médicos y el acompañamiento femenino a la 

enfermedad… ......................................................................................................... 35 

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

2 
 

4. La magia. .................................................................................. 45 

A. Definición. .........................................................................................................45 

B. Tipos  de magia. ................................................................................................47 

C. Los conocimientos de magia y sus influencias en la Baja Edad Media. ...........50 

I. Los conocimientos mágicos. ............................................................. 50 

II. Las influencias de periodos anteriores. ............................................. 51 

D. La relación de la magia con la medicina. ..........................................................53 

E. Gente de magia. .................................................................................................55 

I. Características personales. ................................................................ 55 

II. Lugares de actuación. ........................................................................ 57 

III. Especialidades. .................................................................................. 58 

IV. Función social. .................................................................................. 59 

V. Situación social. ................................................................................ 60 

VI. Actitudes en contra de la magia y primeras sospechas. .................... 61 

 

 

5. La brujería. ............................................................................... 63 

A. Definición. .........................................................................................................63 

B. Origen de la brujería: su interpretación historiográfica. ...................................64 

C. Cronología de la brujería. ..................................................................................67 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

3 
 

D. Conocimientos y componentes prácticos de la brujería. ...................................68 

E. Situación en Europa. .........................................................................................70 

F. Relación con la magia y con la medicina. .........................................................72 

G. Gente de brujería. ..............................................................................................73 

I. Características personales. ................................................................ 73 

II. Lugares de actuación. ........................................................................ 77 

III. Función social. .................................................................................. 77 

 

 

6. Procesos judiciales por magia y brujería. ................................. 80 

A. Características generales. ..................................................................................80 

B. Guirandana de Lay. ...........................................................................................81 

I. La acusación. ..................................................................................... 81 

II. El interrogatorio. ............................................................................... 85 

C. Narbona d’Artal. ................................................................................................89 

I. La acusación. ..................................................................................... 90 

II. El interrogatorio. ............................................................................... 96 

D. Comparación entre los dos procesos. ................................................................98 

 

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

4 
 

7. Conclusiones. ......................................................................... 101 

 

 

8. Bibliografía. ............................................................................ 104 

 

 

9. Anexos. ................................................................................... 117 

 

 

  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

5 
 

1. Resumen-Abstract. 

El presente estudio realiza un análisis sobre la medicina, la magia y la brujería 

en la sociedad cristiana occidental del periodo bajomedieval, dando una importancia 

especial a los territorios de la Corona de Aragón. Se intenta exponer claramente las 

características de estas tres actividades, así como las de sus practicantes en la Baja Edad 

Media. Además, se establece un nexo de unión entre las mismas a través de su faceta 

relacionada con la salud de las personas: ya sea favorecedora o perjudicadora. Y se traza 

también la evolución de estas actividades tanto individualmente como colectivamente, 

dando especial importancia al paso de los procesos judiciales por magia a aquellos por 

brujería, gracias al estudio de dos procesos inéditos, situados ambos en el Pirineo 

aragonés. 

Questo studio realizza un’analisi rispetto alla medicina, la magia e la stregoneria 

nella società cristiana occidentale del periodo bassomedievale, con una importanza 

speciale ai territori della Corona di Aragona. Si prova a esporre chiaramente le 

caratteristiche di queste tre attività, così come quelle di coloro che le praticavano. Si 

stabilisce inoltre un nesso d’unione tra le stesse partendo dall’aspetto che le relaziona 

con la salute delle persone: sia in modo favorevole che in modo nocivo. Si traccia anche 

l’evoluzione di queste attività tanto individualmente come collettivamente, facendo 

speciale attenzione al passaggio dai processi giuridici per magia a quelli per stregoneria, 

grazie allo studio di due processi inediti, situati entrambi nei Pirenei aragonesi. 

This paper performs an analysis about medicine, magic and witchcraft in the 

Christian-occidental society during the Late Medieval period, paying special attention to 

the territory of the Crown of Aragon. It tries to state clearly the characteristics of both 

these activities, and their performers in the Late Middle Ages. Besides, a connection is 

established around these activities from their health-related role, both being healing and 

damaging. The evolution of these activities both individually and collectively is drawn 

giving primary importance to the change from magic judicial processes to witchcraft 

ones, thanks to the study of two unpublished processes, both located in the Aragonese 

Pyrenees.  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

6 
 

2. Introducción. 

El estudio que se presenta a continuación pretende responder a una serie de 

incógnitas sobre tres actividades, la medicina, la magia y la brujería, en la sociedad 

cristiana durante el periodo de la Baja Edad Media, siglos XIII, XIV y XV, dando una 

especial importancia a los territorios de la Corona de Aragón. A través de un análisis 

concienzudo de estas actividades se intentará presentar de manera ordenada y eficiente 

las características de las mismas durante este periodo, sus orígenes, sus influencias y sus 

ámbitos de actuación. También se dará una importancia especial a los practicantes de 

estas tres actividades, investigando en sus características personales y en los requisitos 

correspondientes, entre otras cosas, para ejercer tanto la medicina, como la magia y la 

brujería. 

Además, se conformará un nexo de unión entre estas tres citadas prácticas. Esta 

unión corresponde a la faceta de las mismas que está relacionada con la salud de las 

personas: tanto aquellas prácticas favorecedoras, potenciadoras y conservadoras de la 

salud, como aquellas perjudicadoras y privadoras de ésta. Así, se contempla la 

existencia de una práctica sanatoria unificada en la Baja Edad Media en la que 

confluyen tanto elementos científicos como supersticiosos y que acabará 

diversificándose en caminos muy distintos cuya meta será el éxito completo o la 

persecución indiscriminada. 

Los objetivos que se pretenden alcanzar en este estudio no serían factibles sin los 

estudios anteriores llevados a cabo sobre todo por historiadores especialistas tanto de la 

historia de la medicina, como en la de la magia y la brujería. Tienen importancia 

también las teorías e hipótesis que salen de la puesta en común de estos estudios, así 

como del análisis de los dos procesos inéditos que se incluyen en este estudio. 

Estos objetivos, que se complementan mutuamente, se pueden resumir en los 

siguientes:  

o Realizar una exposición clara y fiable de estas tres actividades: la 

medicina, la magia y la brujería, para comprender y explicar su situación 

en la Baja Edad Media cristiana. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

7 
 

o Estudiar la medicina de la Baja Edad Media como origen claro y 

propulsor del sistema médico actual. 

o Estudiar la magia como término que recoge muchos conceptos diferentes 

en la Baja Edad Media y que sirve como punto de encuentro de prácticas 

relacionadas con la salud, tanto a su favor como en su contra.  

o Analizar el origen de la brujería como un proceso de cambio o de paso 

entre las acusaciones por magia y la añadidura de componentes 

diabólicos. 

o Establecer un nexo de unión entre la medicina y la magia a través de los 

cuidados de la salud, y entre la magia y la brujería a través de la 

perjudicación de la misma. 

o Analizar dos procesos inéditos que representan el paso de las acusaciones 

por magia a las acusaciones por brujería, situados geográficamente en el 

Pirineo aragonés. 

Así pues, siguiendo varios caminos, como el de la historia de la ciencia, la 

historia de la cultura y de las mentalidades y la historia social, en este estudio se intenta 

llegar a un punto, en la Baja Edad Media, en el que no era tan clara la diferenciación 

entre lo que se convertiría en ciencia y lo que se convertiría en tradición, lo que sería 

oficial y lo que sería procesado, lo que era superstición y lo que era realidad. 

  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

8 
 

3. La medicina. 

A. Los conocimientos médicos y sus influencias en la Baja Edad 

Media. 

I. El conocimiento médico. 

El conocimiento que existía en la Baja Edad Media sobre la medicina partía de 

saberes heredados de épocas anteriores. La medicina de este periodo aún conserva el 

carácter pre-científico que durará hasta el Renacimiento. Aunque, en algunos casos, 

hubiera avances significativos, la mayoría de los mismos eran en relación a la práctica 

médica y no a la teoría de la medicina ni sobre la salud del cuerpo humano. En relación 

con esto, en la Edad Media se puede ver un cambio fundamental. Este cambio consiste 

en que deja de ser predominante el teorizar y escribir sobre la medicina y las 

características del ser humano, quizá por los argumentos de autoridad que presentaban 

las obras de autores anteriores, y se pasa a estudiar y a escribir sobre las prácticas 

médicas y los remedios para las enfermedades, en un intento, en mi opinión, de 

compartir conocimientos y de formar a médicos con los saberes necesarios para que la 

salud de la población no corriera peligros. Por tanto, en cierto modo en algunas de las 

obras se deja a un lado la filosofía que había acompañado a la medicina durante siglos y 

los autores se centran de manera exhaustiva en la práctica médica. 

Una gran parte de esta práctica médica está basada en el empirismo, es decir, en 

los conocimientos que se originan de la experiencia. Las obras de conocimiento médico 

que se escriben en la Edad Media están realizadas por médicos experimentados que en 

muchas ocasiones son también profesores de medicina. 

Aún con la importancia de la práctica en este periodo, el conocimiento médico 

medieval, basado en conocimientos heredados y asimilados como verdaderos, se acepta 

en muchos casos, como ya se ha anticipado, a causa de argumentos de autoridad. Y 

aunque hubo estudiosos que se atrevieron a contradecir algunos de estos argumentos, 

hacían referencia tan solo a pequeñas partes de las teorías, nunca a las teorías completas, 

ya que éstas abarcaron toda la Edad Media. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

9 
 

Por otro lado, la medicina en la Edad Media suponía, para muchos estudiosos, 

una confluencia de saberes. Además de la filosofía, nombrada ya brevemente, también 

influían otras materias como las matemáticas, la astrología o la astronomía, que 

completaban el contexto de la medicina medieval.1  

II. Las influencias de periodos anteriores. 

En la Baja Edad Media los conocimientos de medicina, así como de otro tipo de 

saberes, beben de una gran tradición anterior, que se remonta a la Antigüedad. Tanto en 

la Alta y Plena Edad Media como en la Antigüedad diferentes estudiosos dejaron por 

escritos sus teorías médicas, y muchas de ellas fueron asimiladas rápidamente y 

convertidas en la base teórica de la medicina hasta el Renacimiento. Durante la Baja 

Edad Media no desapareció por completo, como se ha dicho, la tendencia de teorizar 

sobre la medicina, ya que hubo estudiosos que se dedicaron a ello además de a ejercer, 

aunque estaban claramente influenciados por los conceptos del cuerpo humano y de las 

características del mismo que habían aportado médicos de periodos anteriores. Esta 

situación cambiará a partir del Renacimiento cuando se empiecen a desechar teorías 

médicas debido sobre todo a un conocimiento más profundo del cuerpo humano, por 

ejemplo con la comprobación de la circulación de la sangre, y a los primeros pasos de 

desarrollo del concepto de ciencia y disciplina científica referidos a la medicina. 

 Relevancia de los estudios de la Edad Antigua. 

En el periodo correspondiente a la llamada Edad Antigua se crearon algunas de 

las teorías más importantes con respecto a la medicina del periodo pre-científico, en el 

que se encuadra también la Baja Edad Media. Los saberes de proveniencia griega tienen 

gran importancia en los periodos posteriores ya que en las obras de médicos como 

Hipócrates, Galeno o Dioscórides se basa toda la obra medieval posterior. 

Hipócrates, el más antiguo de estos tres referentes, vivió en el siglo V a. C., 

llamado el siglo de Pericles. Se le considera en muchas ocasiones como el padre de la 

medicina ya que fue el primer médico conocido que separó conscientemente la medicina 

                                                 
1 Sobre la relación entre astrología y astronomía con la medicina. BARKAI, 94 (Bruselas, 1988): 323-
348. BLASCO MARTINEZ, 12 (Zaragoza, 1995): 153-182: 156, citando a CARDONER I PLANAS, 9, 
(Barcelona, 1959): 341-346. GARCÍA BALLESTER, 2001:176- 374. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

10 
 

de diferentes supersticiones y cuestiones místicas que eran comunes en su época. Tanto 

Hipócrates como la posterior escuela hipocrática defendían la teoría de los cuatro 

humores, que posteriormente sería ampliada por Galeno.2 Esta teoría consiste 

básicamente en la idea de que el cuerpo humano está compuesto por cuatro humores; 

cuando estos humores están en equilibrio supone la buena salud de la persona, cuando 

se desequilibran, tanto por exceso como por defecto de alguno de los mismos, provocan 

la enfermedad. Estos cuatro humores eran conocidos como bilis negra, bilis amarilla, 

sangre y flema, y a su vez se identificaban cada uno con un elemento terrestre, una parte 

del cuerpo, una estación del año y unas características, que se incluyen en el gráfico 

posterior. Para curar la enfermedad, lo que debía hacer el médico era devolver el 

equilibrio a la persona enferma, averiguando qué humor tenía en exceso o en defecto y 

proponiendo los remedios necesarios para nivelarlos de nuevo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Galeno vivió en una época posterior, durante el siglo II d. C., y provenía de la 

ciudad de Pérgamo, en Asia Menor. Se basó en las teorías hipocráticas para escribir sus 

obras de medicina y se convirtió en el médico antiguo más influyente durante la Edad 

Media. Aunque médicos posteriores rebatieron algunas partes de sus teorías, se puede 
                                                 

2 HIPÓCRATES, 1976. 

•Frío y seco. 
•Tierra. 
•Bazo. 
•Otoño. 

•Frío y húmedo. 
•Agua. 
•Cerebro y pulmón. 
•Invierno. 

•Templado y seco. 
•Fuego. 
•Hígado, vesícula biliar. 
•Verano. 

•Templado y húmedo. 
•Aire. 
•Corazón. 
•Primavera. 

Sangre Bilis 
amarilla 

Bilis 
negra Flema 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

11 
 

decir que su obra llegó sin modificaciones sustanciales hasta el Renacimiento. Dentro 

de sus teorías más importantes cabe resaltar la teoría de los pneumas, a la que dio un 

gran impulso para la aceptación de la misma en la sociedad médica de la época. Según 

esta teoría, la fisiología del cuerpo humano está compuesta por varios pneumas, también 

llamados espíritus. Galeno los separa en tres grupos, que se corresponderán también con 

los tipos de psique o alma. Estos son el pneuma natural, el pneuma vital y el pneuma 

animal. Cada uno de ellos tiene relación con una parte del cuerpo y también es el 

responsable de algunas de las actividades del mismo, a las que Galeno llama virtudes.3 

Su obra paso a ser conocida por la sociedad bajomedieval y se convirtió en la teoría más 

importante de medicina en la Edad Media.4 

 

 

 

Dioscórides se encuentra cronológicamente entre los dos médicos anteriores, ya 

que vivió en el siglo I d. C. Provenía también de Asia Menor, como Galeno, pero en 

este caso de Cilicia. La obra de Dioscórides se centra sobre todo en los remedios para 

las enfermedades, trabajando más en el ámbito que hoy consideraríamos como farmacia. 

                                                 
3 GALENO, 1997. 
4 GARCÍA BALLESTER, 2001: 180; 1972. 

Pneuma vegetal 

Alma concupiscible 

Sede: hígado 

Funciones de los 
órganos: vegetativas 

Nutrición, 
crecimiento, 
generación 

Pneuma vital 

Alma irascible 

Sede: tórax (corazón, 
pulmones) 

Funciones de los 
órganos: vitales 

Respiración, latido 
cardíaco,  pulso 

Pneuma animal 

Alma racional 

Sede: cerebro 

Funciones de los 
órganos: mentales 

Aferentes (sensitivas) 
y eferentes (motoras) 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

12 
 

En su obra De materia medica5 describe más de 700 remedios en su mayoría formados 

por plantas medicinales, pero también por minerales y sustancias de origen animal. Esta 

obra de Dioscórides, de carácter más práctico que teórico, es fundamental para el 

desarrollo de otras obras de características similares sobre remedios para las 

enfermedades que se realizaron en la Alta Edad Media, sobre todo por médicos del 

mundo musulmán. Actualmente, se ha creado una página web a partir del manuscrito 

que se encuentra en la universidad de Salamanca. Esta página web, llamada Dioscórides 

interactivo - Manuscrito de Salamanca, expone de manera ordenada, innovadora e 

interesante los contenidos de esta obra de Dioscórides.6 

 Relevancia de los estudios de la Alta y Plena Edad Media. 

Durante el periodo de la Alta y la Plena Edad Media diferentes médicos 

escribieron acerca de la medicina. En ellos explican los saberes de la época y se basan 

en la teoría galénica. La mayoría de los médicos que teorizaban sobre la medicina en 

esta época pertenecen al mundo musulmán, tanto de la Península Ibérica como de zonas 

orientales. Mientras que en periodos posteriores abundaron especialmente los tratados 

sobre la peste,7 estos estudiosos de la Alta y Plena Edad Media escribieron un amplio 

corpus haciendo referencia y centrándose en diferentes partes de la medicina. Al 

proceder gran parte del mismo del mundo musulmán, su recepción y asimilación es 

conocida por algunos historiadores como la arabización del saber médico.8 De entre los 

médicos y estudiosos de la medicina de este periodo, son especialmente destacables 

Avicena, Abulcasis y Al-Gafiqi. 

Cronológicamente el primero de ellos es Abulcasis, que vivió en el siglo X en la 

Península Ibérica, siendo natural de Medina Azahara. Este médico fue también profesor 

y escribió una obra de gran importancia para la cirugía europea medieval, conocida 

como el Tasrif.9 Abulcasis, al contrario que los teóricos griegos de épocas anteriores, 

                                                 
5 Las plantas medicinales forman 600 de los 700 remedios. DIOSCÓRIDES, 1998; 2006.  
6 Dioscórides interactivo: http://dioscorides.eusal.es/, creada por Ediciones Universidad de Salamanca. 
7 A partir de los primeros brotes de peste negra en Europa Occidental en 1349, la comprensión y la 
búsqueda de remedios para esta enfermedad pasó a ser una de las prioridades de los estudiosos de 
medicina. GARCÍA BALLESTER, 2001: 324. 
8 El proceso de arabización del saber médico abarca tres unos tres siglos (1000-1300), se dividiría en el 
periodo de recepción y en el de asimilación, y supondría el cambio definitivo del ‘oficio de curar’ al ‘ars 
medica’. LAÍN ENTRALGO, 1978: 147. 
9 ABULCASIS, SPINK, 1973. 

http://dioscorides.eusal.es/


Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

13 
 

centra su obra en la cirugía, una vertiente totalmente práctica de la medicina. De hecho, 

es considerado como el padre de la cirugía moderna. El Tasrif es una obra de treinta 

volúmenes en la que expone los conocimientos médicos y farmacéuticos de la época, 

pero cuya parte más trascendental reside en el dibujo y descripción de más de 200 

instrumentos quirúrgicos, muchos de ellos creados por él mismo. La importancia del 

dibujo reside en el poder explicar bien su forma y, además, también incluye una 

descripción de las técnicas de uso de cada instrumento, explicando en qué ocasión hay 

que utilizar cada uno de los tipos y cómo hacerlo. 

Avicena vivió a finales del siglo X y principios del XI y, al contrario que 

Abulcasis, no provenía de la Península Ibérica, sino de la parte oriental del mundo 

musulmán, en la zona donde actualmente se sitúa Uzbekistán. Escribió sobre muchas 

materias pero una de las partes más significativas de su obra trata sobre medicina. En 

este campo, Avicena traspasó fronteras geográficas y temporales, ya que su Canon de 

medicina10 tuvo gran importancia en Occidente a lo largo de la Edad Media. Esta obra 

estudia todas las enfermedades de la época, pero fue considerada por su autor como una 

exposición de los medios para conservar la salud, algo a lo que se le da mucha 

importancia en la Edad Media. El Canon está formado por cinco volúmenes, los cuales, 

según Juan Vernet, contienen lo siguiente: el primero da una visión general de la 

anatomía y fisiología de distintos órganos, así como su patología e higiene; el segundo 

proporciona una lista alfabética de los medicamentos simples, su descripción y las 

propiedades farmacológicas de cada uno; el tercero contiene una exposición de distintas 

enfermedades empezando por las que afectan a la cabeza y terminando con las de los 

pies; el cuarto expone las enfermedades de tipo general, o las que, aunque hayan 

comenzado en un sitio concreto, se han extendido a otros órganos; el quinto y último 

contiene la descripción de 760 medicamentos compuestos.11 

El último, cronológicamente, de los tres estudiosos a los que se ha hecho 

referencia de este periodo es Al-Gafiqi, médico nacido en Córdoba en el siglo XII. Con 

el paso de los siglos empezaron a aparecer obras que trataban de saberes médicos 

específicos, debido la ampliación de los conocimientos médicos, y la producción de Al-

                                                 
10 AVICENA, 1999. 
11 VERNET GINÉS, 1999. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

14 
 

Gafiqi es un ejemplo de ello. Su obra, llamada Guía de Oftalmología,12 se dedica 

exclusivamente a este apartado de la medicina: la oftalmología. En ella, el médico 

andalusí incluyó los conocimientos generales y específicos que consideraba necesarios 

para los oftalmólogos. Así, servía como manual para todo aquel que quisiera practicar la 

oftalmología y, a su vez, significa un legado histórico muy importante para saber hasta 

dónde llegaban los conocimientos específicos y prácticos de la época sobre la salud de 

los ojos. La Guía de Oftalmología está dividida en seis partes dedicadas a la anatomía 

de la cabeza y el ojo, al espíritu físico y las facultades naturales; a la higiene del ojo y 

los medicamentos; a las enfermedades del ojo y sus tratamientos; a las enfermedades 

oculares de los niños; a una lista de enfermedades oculares según la parte del ojo 

afectada (párpado, córnea,…) en donde explica, por ejemplo, la operación de cataratas; 

y por último a un análisis de los colirios en diferentes formas. De todo el contenido de 

la obra de Al-Gafiqi es destacable que realice un capítulo específico dedicado a las 

enfermedades de los niños, lo que da indicios de unos métodos y unas patologías que 

podían ser ligeramente diferentes y también de la preocupación de los médicos por las 

mismas. Otro aspecto importante es el hecho de que antes de los tratamientos 

recomiende realizar siempre una sangría y una purga, lo que nos confirma el hecho de 

que las sangrías en la Edad Media eran elementos comunes de la práctica médica.13 

Aunque las recomendaciones de Al-Gafiqi pueden ser actualmente contestadas, esta 

obra ofrece una gran minuciosidad en las descripciones para su época, especialmente en 

las quirúrgicas. 

 Transmisión de saberes. 

La transmisión de estos saberes y de estas obras sobre medicina al mundo 

occidental cristiano bajomedieval se realizó especialmente gracias a las traducciones. 

Podemos dividir estas traducciones en dos grupos: aquellas que se hacen de obras en 

griego y aquellas que se hacen de obras en árabe. 

Por un lado, el griego antiguo es la lengua en la que se escribieron obras como 

las de Galeno, Hipócrates o Dioscórides: los médicos estudiosos que se han nombrado 
                                                 

12 AL-GAFIQI, 1996. 
13 Las sangrías (phlebotomia) gozaron de un elevado prestigio como método curativo durante toda la 
Edad Media porque, según la teoría de la época, el exceso de sangre tenía que ser extraído y los humores 
corrompidos tenían que ser purificados. SCHIPPERGES, 1987: 101. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

15 
 

en el apartado referente a las influencias de la Edad Antigua en la medicina medieval. 

Estas obras se tradujeron al latín o al árabe en varias ocasiones. Por ejemplo, la obra de 

Dioscórides De materia medica se tradujo por primera vez al árabe en el siglo IX en 

Bagdad, posteriormente se tradujo también al árabe en la Península Ibérica bajo el 

reinado de Abderramán III y al latín fue traducida en la zona del sur de Italia. Se 

traducían las ideas; no era tan importante el transcribir todas las palabras tal cual las 

escribió el autor, sino exponer claramente las ideas del mismo. Por eso, se pueden 

encontrar diferencias de una traducción a otra en lo referente al vocabulario, no a los 

conceptos tratados. 

Por otro lado, el árabe clásico es la lengua que se utilizaba para escribir las obras 

cultas del mundo islámico medieval y a la que traducían las obras en otros idiomas. Los 

estudiosos que escribieron sobre medicina en la Alta y en la Plena Edad Media 

pertenecientes al mundo islámico, ya fueran de la Península Ibérica o de las áreas más 

orientales, escribieron sus obras en árabe clásico y las difundieron en muchas ocasiones 

por todos los territorios en los que esta lengua actuaba como variedad culta. De este 

modo encontramos en la Península Ibérica un gran foco de información sobre los 

estudios realizados por esta sociedad musulmana y que, gracias a las traducciones que 

en ella se llevaron a cabo, se exportaron al resto de Europa occidental. Uno de los 

lugares peninsulares más conocidos donde se llevaron a cabo estas traducciones fue 

Toledo,14 en donde traductores de gran importancia realizaron la mayoría de su obra 

traduciendo del árabe al latín y también al griego. Uno de los más reconocidos 

traductores fue Gerardo de Cremona, que en el siglo XII tradujo el Canon de medicina 

de Avicena y también algunos libros del Tasrif de Abulcasis. Gracias a estas 

traducciones, estudios como el de Abulcasis se difundieron por toda Europa, pasando a 

ser referencia para médicos y cirujanos durante toda la Edad Media y comienzos del 

Renacimiento, y consiguieron también para sus autores el reconocimiento de la 

comunidad de médicos occidentales como grandes maestros. 

Pero no sólo se tradujeron tratados al latín o al griego y en Toledo. También son 

destacables las traducciones al hebreo y, posteriormente, a las lenguas romances. Las 

traducciones al hebreo eran realizadas por judíos, que fueron grandes practicantes de la 

                                                 
14 Sobre las traducciones médicas toledanas del siglo XII. GARCÍA BALLESTER, 2001: 82-104. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

16 
 

medicina en la Edad Media, y también influyeron a la sociedad cristiana occidental de 

manera positiva para que ésta ampliara sus conocimientos médicos. Además, hubo otros 

centros traductores de mucha importancia, como algunas ciudades italianas, sobre todo 

del sur, que también exportaron sus influencias al resto del Occidente europeo,15 o 

como aquellos situados en monasterios como el de Ripoll, que realizaron funciones 

traductoras de calidad durante varios siglos.16 

Las traducciones, por tanto, cobran una importancia vital a la hora de que 

pudieran existir contactos entre la sociedad musulmana y la sociedad occidental. Estos 

contactos fueron favorecedores para la sociedad occidental ya que permitieron que 

todos los conocimientos que poseía el mundo musulmán, tanto nuevos como heredados, 

que les hacían tener un gran nivel en el estudio y en el conocimiento de la medicina, se 

exportaran hacia Europa. 

B. La creación de un sistema médico oficial y la aparición del 

intrusismo. 

I. Precedentes del nuevo sistema médico oficial. 

Durante la Alta y la Plena Edad Media la medicina en la sociedad cristiana había 

sido ejercida casi exclusivamente por monjes, es decir, por religiosos regulares que 

vivían en monasterios. Estos monasterios eran centros religiosos cercanos a la población 

y a la vez núcleos de cultura durante este periodo medieval. Los frailes tenían acceso a 

una educación normalmente a partir de los libros que transcribían en los scriptoria de 

los monasterios y a través de las escuelas catedralicias. Los monasterios contaban 

también con enfermerías, que se pueden considerar como los primeros pasos de la 

asistencia sanitaria hospitalaria. Aunque en un primer momento estas enfermerías 

cumplían la función de atender a los enfermos de la comunidad de monjes, más tarde 

pasaron a ser generales y a ellas podían acudir tanto pobres como peregrinos cuando 

enfermaban.17 

                                                 
15 GARCÍA BALLESTER, 2001: 115. 
16 CARDONER I PLANAS, 1973: 20, 28. 
17 CARDONER I PLANAS, 1973: 14. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

17 
 

Esta actividad sanitaria de los monjes pronto se extendió fuera del monasterio 

para ayudar a sanar los cuerpos de las personas vecinas al mismo, lo que conllevó 

algunos problemas. Entre ellos se puede encontrar que el enfermo muriese tras una 

prescripción médica de un eclesiástico, el hecho de que asistieran a mujeres o de que 

tuvieran que salir del monasterio para practicar la medicina.18 Por estas causas y por 

otras de carácter religioso y moral fue por lo que la Iglesia tomó algunas medidas 

restrictivas con respecto a este ejercicio. Entre ellas es destacable la prohibición de 

ejercer con ánimo de lucro, que se ordena en el Concilio de Reims de 1131 o la 

prohibición de ejercer fuera del monasterio, que sufrió vaivenes, siendo aprobada en 

1139, retirada en 1162 y aprobada de nuevo en 1212.19  

Así, la actividad sanitaria, realizada hasta entonces por los monjes, necesitaba la 

llegada de nuevos practicantes para poder atender a la población y también nuevas 

estructuras de aprendizaje, ya que las escuelas catedralicias eran exclusivas para 

religiosos. 

Por un lado, comenzaron a aparecer en el siglo XII practicantes laicos.20 En este 

primer momento, en el que hablar de población burguesa puede resultar un poco 

temprano, para poder dedicarse al estudio normalmente tenían que ser o nobles rentistas 

o eclesiásticos, aunque recibieran sólo las órdenes menores. Por tanto, la llegada de 

cristianos laicos a estos estudios resultó, en un principio, una empresa complicada para 

aquellos sin beneficios estamentales. Posteriormente, con la aparición de los grandes 

mercaderes y artesanos y la conformación de un grupo burgués en las ciudades, el 

acceso a los estudios por parte de estos grupos fue más fácil. 

Por otro lado, eran necesarias nuevas estructuras de transmisión de saberes21 y 

así, las escuelas catedralicias dieron paso a los estudios generales y a las 

universidades.22 La creación de los mismos surgió como un movimiento espontáneo 

asociativo ciudadano, propio de las nuevas ciudades.23 En estas ciudades, grupos de 

                                                 
18 CARDONER I PLANAS, 1973: 15. 
19 CARDONER I PLANAS, 1973: 15. 
20 CARDONER I PLANAS, 1973: 16. 
21 LAÍN ENTRALGO, 1978: 199. 
22 Para el análisis de la terminología de estudios generales y universidades véase el apartado 3-C-I. 
Universidades y estudios generales. Es este estudio se utilizan ambos términos indistintamente. 
23 GARCÍA BALLESTER, 2001: 104. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

18 
 

maestros y de alumnos, que pueden empezar a considerarse burgueses, se asociaban 

para satisfacer intereses mutuos: los maestros impartían sus conocimientos, en el caso 

de la medicina sobre la salud y la curación del cuerpo, a alumnos que los demandaban 

este aprendizaje y que les compensaban económicamente por las enseñanzas. 

II. Causas de la creación de un nuevo sistema. 

Las causas que llevaron a la creación de este nuevo sistema médico son variadas. 

En primer lugar, tal y como aparece en el apartado anterior, la medicina llevada a cabo 

por los monjes de los monasterios estaba decayendo, tanto por las nuevas limitaciones 

que les imponían los altos cargos eclesiásticos como por la llegada de una mayor 

amplitud y variedad de conocimientos al mundo occidental. En segundo lugar, el hecho 

de que maestros y alumnos se asociaran para realizar un intercambio de enseñanzas a 

cambio de remuneración económica fue importante también para la creación de este 

sistema. Las autoridades querían controlar este nuevo sistema de enseñanza y 

encontraron así la solución al problema de la necesidad de practicantes laicos. Este 

control estaba motivado por dos razones básicas: la primera de ellas era el que los 

alumnos recibieran la formación necesaria para que pudieran practicar la medicina a la 

población, para evitar los daños en la salud de la misma y para que el carácter de 

estudios oficiales tuviera realmente relevancia; la segunda de ellas era controlar 

políticamente los conocimientos que se enseñaban, para que estos no difirieran en 

exceso de las teorías filosóficas, morales y religiosas de las autoridades. Por otro lado, 

no es de extrañar que las autoridades marcaran una legislación precisa y una fuerte 

noción de oficialidad para evitar el poder que tenían  las minorías religiosas en el campo 

de la medicina, que era bastante notable. 

III. Características del nuevo sistema. 

El sistema médico oficial que se implanta en la Baja Edad Media se basa en unos 

requisitos que han de ser cumplidos por aquellas personas que quieran practicar la 

medicina dentro de la legalidad. Es un concepto nuevo por lo que en las primeras épocas 

coexistirá con un sistema extraoficial que se crea a partir de aquellas personas que no 

cumplen las condiciones necesarias estipuladas, pero que con el paso de los años se irá 

reduciendo hasta la victoria definitiva de la oficialidad. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

19 
 

Los requisitos necesarios para formar parte del sistema oficial de la Corona de 

Aragón se comenzaron a establecer en los siglos XIII y XIV, con las cortes de Monzón 

de 1289 y las cortes de Cervera de 1359.24 La condición principal era obtener una 

licencia expedida por las autoridades que capacitase a la persona para realizar un tipo 

específico de práctica médica. Para obtener esta licencia se establecieron, a su vez, 

ciertas obligaciones como la asistencia a un estudio general o la superación de un 

examen. 

Para ser médico oficial en la Baja Edad Media, en primer lugar, se tenía que 

acudir, por tanto, a un estudio general o universidad de medicina que se fueron creando 

a partir del siglo XIII. Para poder acceder a los mismos se necesitaba una preparación 

previa y, una vez en el centro, se podían obtener diferentes grados según el nivel de 

estudios.25 Cuando se habían superado los estudios mínimos requeridos, que eran de tres 

años en estos centros, se les expedía el título oficial que justificaba estos saberes. En 

segundo lugar, ya titulados, se tenían que pasar los controles que establecían los 

municipios.26 Estos controles suponían normalmente la realización de un examen ante 

varios médicos reputados y experimentados elegidos por el municipio.27 El examen o 

prueba era de carácter tanto práctico como teórico y, una vez superado, los 

examinadores lo remitían al responsable del municipio para que les expidiera la licencia 

y así poder ejercer libremente.28 Estas licencias eran de carácter ordinario y se expedían 

para ejercer en el municipio correspondiente y en el reino al que pertenecía, es decir, no 

eran de carácter general aplicable a toda la Corona de Aragón. Las licencias que se 

podían aplicar a toda la geografía de la Corona de Aragón eran las licencias reales. Al 

contrario que las municipales, los examinadores de las licencias reales eran médicos de 

la casa real y éstas solían tener carácter de privilegio.29 Este tipo de licencias se 

                                                 
24 Las cortes de Monzón de 1289 establecieron la necesidad de superar un examen ante conocedores de la 
profesión y un juramento después ante el baile. Posteriormente, las cortes de Cervera de 1359 reiteraron 
lo establecido anteriormente y añadieron la obligatoriedad de asistir tres años a un estudio general para 
poder practicar la medicina como médico. GALLENT MARCO, 15 (Alicante, 2006-2008): 47-56: 48. 
25 A partir de los estatutos del estudio general de Perpiñán se exigió una preparación previa para acceder. 
Los títulos disponibles eran el de bachiller, que conllevaba tres años de estudio y un examen por el 
profesor; el de licenciado, que suponía seis años de estudio y superar un examen teórico y práctico; y por 
último el de maestro, que suponía realizar otro examen más ante los demás maestros. GALLENT 
MARCO, 4 (Logroño, 1994): 186-206: 199. 
26 GALLENT MARCO, 4 (Logroño, 1994): 189-206: 200. 
27 GALLENT MARCO, 15 (Alicante, 2006-2008): 47-56: 48. 
28 GALLENT MARCO, 4 (Logroño, 1994): 189-206: 200. 
29 GALLENT MARCO, 4-5 (Alicante, 1986): 225-236: 226, 227. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

20 
 

concedían por funcionarios reales en casos difíciles o problemáticos, es decir, en 

aquellos casos en los que no se cumplían requisitos previos como la asistencia a los 

estudios generales. Este es el caso de las licencias concedidas a minorías religiosas o a 

mujeres.30 

Una vez obtenida la licencia, ya fuese cumpliendo los requisitos de estudiar al 

menos tres años en una universidad o por un privilegio real, los practicantes de 

medicina ya se podían considerar médicos oficiales y ejercer libremente su profesión en 

la especialidad y en los términos que les permitía su licencia. 

IV. Consecuencias de la creación del nuevo sistema. 

Las dificultades de acceso que encontró la población cristiana en los primeros 

momentos de creación del sistema oficial, unidas al vacío de asistencia médica que 

provocaron las limitaciones de la práctica monástica y la juventud del nuevo sistema, 

fueron fundamentales para que otros laicos, pero no cristianos, comenzaran a practicar 

la medicina a la población en general. La llegada de médicos judíos y andalusíes, que ya 

tenían una tradición de educación médica laica, hizo que las minorías pasasen a ocupar 

en ocasiones el vacío que dejaban los monjes. Algunos de estos judíos o andalusíes ya 

se encontraban en estos territorios y practicaban la medicina para su comunidad 

religiosa, pero ante la posibilidad de extender su negocio, muchos de ellos comenzarían 

a tratar también a pacientes cristianos. Así, en el espacio de tiempo que transcurre entre 

los siglos XI, XII y XIII, mientras que se limita la asistencia sanitaria de los monasterios 

y se crea el nuevo sistema médico oficial, no es de extrañar que las minorías ocuparan 

los puestos de médicos y sanadores también en la población cristiana, aprovechando el 

momento de cambio que existía respecto a la medicina en la sociedad cristiana. Estas 

circunstancias hacen también que posteriormente, cuando ya se ha estabilizado el 

sistema médico oficial en los siglos XIV y XV, los médicos pertenecientes a minorías 

religiosas, sobre todo los judíos, sean muy bien considerados por toda la población, 

desde los campesinos hasta la realeza, respecto al conocimiento de la medicina y a su 

práctica. Esta confianza es debida, por un lado, a la tradición satisfactoria del modelo de 
                                                 

30 Respecto a la expedición de licencias a mujeres véanse los casos, por ejemplo, de Na Bellaire, Na Pla 
de Lérida y Jamila de Murcia. MORENT, 2005: 642. Respecto a los judíos valgan los ejemplos de Iucef 
Orabuena, Mose Abeniveu, Isac Arrondi o Juce Chiniello. GALLENT MARCO, 15 (Alicante, 2006-
2008): 47-56. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

21 
 

enseñanza maestro-aprendiz por el cual aprendían la medicina las minorías y, por otro 

lado, a la desconocida por parte de la población y todavía joven enseñanza universitaria 

de la medicina. ¿Aprovecharon las minorías religiosas, consciente o inconscientemente, 

este vacío durante el cambio de la medicina monástica al sistema médico oficial para 

hacerse con la práctica médica de calidad entre la población? ¿Fue la experiencia y la 

fama que obtuvieron en este periodo, en el que la competencia estaba en proceso de 

cambios, lo que les otorgó la categoría y el reconocimiento en los siglos posteriores? No 

quiere decir esto que no fueran buenos conocedores de la medicina, ya que sí que lo 

eran, sino que el éxito que tenían en la Baja Edad Media se puede deber, además de a 

sus conocimientos médicos, a una tradición de los siglos anteriores en los que habían 

ejercido la medicina también en la población cristiana con éxito, frente a la desconocida 

medicina universitaria legislada que implanta el nuevo sistema cristiano. 

El reconocimiento que se otorgaba a los médicos judíos no evitaba que 

estuvieran excluidos según las normas del nuevo sistema. La exclusión de minorías, 

tanto religiosas como en relación al género, fue también una de las consecuencias de 

este nuevo sistema. La oficialidad marcaba la necesidad de acceder a una formación en 

las universidades, como aparece en el apartado anterior, pero las minorías no eran 

aceptadas en estos centros. Así, siguieron con su método de enseñanza maestro-aprendiz 

y siguieron siendo grandes conocedores de la medicina, pero el marco oficial no les 

permitía obtener la licencia para ejercer de manera normal. Esto no quiere decir que no 

las obtuvieran, sino que tenían que recurrir a privilegios especiales, como las citadas 

licencias reales, al no poder formar parte de la normativa general. 

Otra de las consecuencias destacables de la creación de este nuevo sistema es la 

aparición del intrusismo profesional. Al crear unas normas que contemplaban las 

características de aquellos médicos que ejercían según las mismas, todos aquellos que 

no cumplieran las características normativas y que continuaran practicando la medicina 

se encontraban fuera de los cauces legales. Este intrusismo podía responder a dos tipos 

de personas: cualificadas y no cualificadas. 

Como intrusos cualificados se entiende a aquellas personas, sobre todo 

pertenecientes a minorías religiosas y mujeres, que tenían suficientes conocimientos 

sobre medicina, pero que no podían entrar en la legalidad por su condición religiosa o 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

22 
 

sexual. Estos conocimientos los podían haber obtenido con el tándem maestro-aprendiz, 

con la lectura de libros o de cualquier otra forma, pero eran suficientes para trabajar 

como médicos. Se conocen casos en los que se han dado licencias para ejercer tanto a 

judíos como a musulmanes o a mujeres, eso sí, de carácter real.31 En estos, la mayoría 

de ellos los solicitantes tenían que demostrar una experiencia anterior satisfactoria en el 

ejercicio de la medicina, por lo que casi obligatoriamente tenían que haber sido intrusos 

anteriormente.32 Pero a la vez, las instituciones proponían a médicos expertos y 

reconocidos para controlar y evitar el intrusismo profesional.33 Esta ambigüedad entre 

intentar evitar la existencia de intrusos y que a los que han sido intrusos y demuestren 

sus capacidades se les otorgue una licencia para ejercer es el resultado de que el nuevo 

sistema médico está en formación y todavía conviven diversos modos de aprendizaje y 

cualificación. 

Como intrusos no cualificados se entiende a aquellas personas que, sin tener 

ningún conocimiento de medicina, actuaban como médicos siguiendo las características 

ya establecidas de los pronósticos de la época.34 Algunos de estos individuos no 

cualificados podían ser empíricos, que se basaban en sus propias experiencias y que 

suponían un mal menor, pero otros muchos eran charlatanes que se aprovechaban de la 

ignorancia y buena fe de la población. La legislación contra estos falsos médicos 

intentaba evitar los daños que solían causar con su ignorancia y temeridad, basada sobre 

todo en el ánimo de lucro.35 Porque, ¿cómo iba un campesino a saber si el que decía que 

era médico había estudiado lo necesario o simplemente estaba haciendo el paripé que se 

                                                 
31 Véase nota 30. 
32 Cuando uno de los médicos encargados de controlar el intrusismo encontraba a alguien ejerciendo sin 
licencia, pero a su juicio el acusado poseía conocimientos teóricos y prácticos de medicina y cirugía, 
podía examinarle y darle la licencia de ejercicio sin reunir a un tribunal, aunque luego tuviera que ejercer 
sujeto a unas condiciones específicas durante un periodo para examinar su práctica. GALLENT MARCO, 
4/3 (Lérida, 1981): 165-176: 171, 172. 
33 La vigilancia de los mandamientos deontológicos así como el cumplimiento de las disposiciones que 
obligaban al examen previo al ejercicio médico, va a hacer que los reyes deleguen su autoridad en 
hombres dedicados a esta labor: los protomédicos. Para la Corona de Aragón se ha podido seguir el 
proceso por el cual primero aparece la función y luego el cargo que la institucionará antes del reinado de 
Fernando de Aragón e Isabel de Castilla. CARDONER I PLANAS, 1973: 112. Las personas encargadas 
de detectar el intrusismo y perseguirlo son normalmente médicos y cirujanos que conocen el oficio y que 
son bien reconocidos en su zona o detentan cargos de importancia tanto en la Corte como en el municipio. 
GALLENT MARCO, 4/3 (Lérida, 1981): 165-176: 171. 
34 En el siglo XIV la actuación de los médicos consistente en tomar el pulso y examinar la orina ya era 
reconocida socialmente como una herramienta diagnóstica y pronóstica de un modelo de interpretación de 
la enfermedad. CABRÉ, SALMÓN, 2001: 55-75: 61. 
35 GALLENT MARCO, 4/3 (Lérida, 1981): 165-176: 170. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

23 
 

esperaba de él? ¿Acaso iban los médicos oficiales enseñando sus licencias a todos los 

pacientes en un mundo en el que la población era en su mayoría iletrada? Por lo tanto, 

estas personas suponían un riesgo para la salud población por sus prácticas insensatas, 

así como una mala fama para los médicos con licencia y fueron en muchos casos 

acusados por las autoridades o por las propias escuelas de medicina oficiales.36 

Esta práctica fuera de la oficialidad instaurada recibía sanciones en el caso de 

que los practicantes fueran hallados y acusados. Las sanciones podían ser de tipo 

jurídico o económico. Las jurídicas consistían en la expropiación de los bienes de los 

acusados y las económicas se basaban en el pago de cantidades de dinero variantes 

según la zona, que iban para el tesorero real y en algunas ocasiones se destinaba una 

parte a las cofradías de practicantes oficiales.37 Esto significa que ese dinero no se daba 

al enfermo engañado ni a su familia, sino que actuaba como una multa contra el 

impostor, en su mayoría a favor del rey. 

A su vez, la obtención de una licencia oficial suponía a los médicos un aumento 

de reconocimiento y, por tanto, de sueldo. Muchos de los médicos oficiales pasaron a 

cobrar unos honorarios que no podían ser pagados por la gente del común y abrían así la 

puerta a nuevos intrusos. Esta promoción social de los médicos podía ser también causa 

de desconfianza para la población, que les veía en ocasiones como aprovechados que en 

vez de buscar sanar a la gente, sólo querían enriquecerse y aumentar su categoría 

económica y social.38 

Por tanto la creación de este nuevo sistema oficial tuvo múltiples consecuencias 

que, en general, responden a la creación de otro sistema alternativo extraoficial en el 

que se refugiaron las minorías y los fraudulentos y que funcionó principalmente por la 

confianza que en ellos depositaba la población, en muchas ocasiones inconscientemente. 

                                                 
36 Según García Herrero, en Teruel durante la peste negra algunos teutones de ambos sexos habían 
ofrecido sus servicios para curar dicha enfermedad, aunque no tenían formación. Así, se le comunicó esta 
situación al rey Pedro IV y se les acusó a esos practicantes de intrusismo profesional y de ineptitud por 
parte de los miembros de la cofradía de San Cosme y San Damián, tras lo que el rey ordenó que no se 
ejerciera la medicina si no se había sido antes examinado y aprobado por los mayordomos de la citada 
cofradía. GARCÍA HERRERO, 19 (Zaragoza, 2006): 181-200, citando un documento de LÓPEZ DE 
MENESES, 6 (Zaragoza, 1956): 291-447, doc. 6. Según Cabré y Salmón, sólo en 1322 aparece 
documentada en París la acusación de práctica ilegal contra 17 empíricos de ambos sexos. CABRÉ, 
SALMÓN, 2001: 55-75: 59, nota 14. 
37 GALLENT MARCO, 4/3 (Lérida, 1981): 165-176: 172. 
38 FERRAGUD DOMINGO, 2005: 210-215, 476-477. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

24 
 

C. Gentes de medicina. 

I. Los médicos y los saberes oficiales. 

Los médicos varones fueron una gran mayoría en el ejercicio de la medicina por 

los cauces oficiales en la Baja Edad Media. Además de por la documentación que nos 

ofrecen las fuentes, en la que abundan más ellos que ellas, podemos deducirlo también 

de otra cuestión: el marco oficial en el que se establece la medicina en este periodo, es 

decir, las normas correspondientes a la obtención de licencias por cauces regulares, es 

claramente favorecedor para los varones, puesto que la obligatoriedad de asistir al 

menos tres años a los estudios generales limitaba, si no eliminaba, la posibilidad de 

obtener licencia a las mujeres.39 

Estos médicos cualificados podían ejercer la medicina tanto dentro como fuera 

del marco oficial. Los médicos cualificados que ejercían fuera del sistema eran en su 

mayoría pertenecientes a minorías religiosas. Así, los médicos oficiales serán los que 

cobrarán protagonismo en este apartado. 

 Requisitos. 

Las características que tenían que cumplir estos médicos, tanto en lo referente a 

sus estudios como a otros requisitos, han sido ya comentadas anteriormente en las 

características del nuevo sistema.40 Por tanto, las condiciones imprescindibles para 

obtener una licencia por los cauces regulares en la Corona de Aragón suponían la 

obtención de un título en una universidad que justificase al menos tres años de estudios 

y tras esto la superación de un examen en el lugar donde se quería ejercer. Pero estas 

dos obligaciones esconden tras ellas una selección social muy particular de los 

aspirantes a médicos. 

                                                 
39 Las mujeres, como ha aparecido anteriormente, podían obtener licencia para ejercer la medicina a 
través de privilegios reales. Respecto a la asistencia de mujeres a los estudios generales, las fuentes 
siempre han hecho creer que ésta no estaba permitida. Pero se conoce que Teresa de Cartagena, que sí que 
asistió durante un tiempo a la universidad de Salamanca, lo que podría ser una rara excepción o la 
apertura de una nueva hipótesis sobre la asistencia de mujeres a las universidades. RIVERA 
GARRETAS, 2008: 103-130: 126. MAJUELO APIÑÁRIZ, 2009. 
40 Véase apartado 3-B-III. Características del nuevo sistema. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

25 
 

En primer lugar, el poder ir a estudiar tres años a un estudio general o a una 

universidad suponía que la familia tenía que tener recursos suficientes para que el 

estudiante en cuestión pudiera realizar el viaje, para que pudiera vivir dedicándose al 

estudio durante tres años, es decir, para que pudiera vivir sin trabajar, y para que la 

familia pudiera prescindir de una persona en cuanto a mano de obra. Así pues, los 

aspirantes a médicos tenían que proceder de familias con recursos económicos 

suficientes para cumplir estas premisas. Por otro lado, los estatutos de estos centros de 

estudios permitían exclusivamente la matriculación en los mismos a personas de género 

masculino, como ya hemos dicho, y de religión cristiana.41 Las minorías religiosas, 

judíos y musulmanes, no podían asistir a estos centros para formarse, por lo que su 

sistema de transmisión de conocimientos maestro-aprendiz siguió vigente durante 

mucho tiempo. Además, en estos mismos estatutos aparecía también la necesidad de 

que los aspirantes hubieran recibido una educación anterior. Por un lado, es 

importantísimo que supieran leer y escribir, pero no menos fundamental es que 

entendieran correctamente el latín, lengua en la que estaban escritas todas las obras de 

referencia.42 Así pues, para poder llegar a ser médico en este marco oficial creado en la 

Edad Media, además de tener la capacidad intelectual necesaria para superar estos 

estudios, era importante pertenecer a una familia económicamente acomodada, haber 

recibido una educación desde la infancia y pertenecer a la religión cristiana. 

En segundo lugar, en relación al examen que se realiza al médico en el 

municipio, el único requisito era haber obtenido el título de al menos tres años de 

estudio en universidades, por lo que por lógica se aplican todas las características 

necesarias nombradas anteriormente para el acceso a estos centros. 

 Universidades y estudios generales. 

Los estudios generales y las universidades comenzaron a cobrar importancia 

debido a la obligatoriedad de cursar en ellas unos años de estudio para poder entrar en el 

sistema oficial. La terminología, es decir, nombrar a estos centros como estudios 

generales o universidades depende, sobre todo, de la cronología y de la designación que 
                                                 

41 Sobre los estatutos del estudio general de Perpiñán. GALLENT MARCO, 4 (Logroño, 1994): 189-206: 
199. 
42 En este periodo también están escritas en árabe clásico, en griego y en hebreo, pero las universidades 
occidentales utilizaban en su mayoría los ejemplares latinos. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

26 
 

los mismos centros se otorgaban, aunque a partir de las fundaciones del siglo XIII se 

utiliza más el término universidad. Las primeras universidades del Occidente medieval 

fueron cronológicamente la universidad de Bolonia, fundada en 1088, la universidad de 

París, en 1150 y la universidad de Oxford, en 1167. Estas primeras universidades tan 

tempranas no incluyeron es sus programas el estudio de la medicina, ya que los estudios 

médicos se llevaban a cabo en escuelas específicas para los mismos, como la muy 

importante escuela médica de Salerno.43 

En el siglo XIII, las escuelas médicas preexistentes se conformaron como 

universidades, siguiendo los patrones que habían establecido las primeras universidades 

ya citadas. Así, fueron las ciudades de Montpellier y de Salerno las primeras en ofrecer 

estudios universitarios de medicina.44 Estas dos nuevas universidades servirían de 

ejemplo para todas aquellas que se crearon a lo largo de los siglos XIII, XIV y XV, que 

copiaron sus estructuras organizativas, además de convertirse en el referente de la 

medicina bajomedieval e incluso de periodos posteriores. 

Las primeras universidades de medicina de la Corona de Aragón fueron 

fundadas a partir del siglo XIV, en la ciudad de Perpiñán en 1349, que posteriormente 

dejaría de pertenecer a la Corona, en la ciudad de Catania en 1444 y en Barcelona en 

1450. La Corona de Aragón ya tenía universidades, aunque con otras especialidades, 

desde el siglo XIII como la fundada en Lérida en 1300, en Huesca en 1435, en Zaragoza 

en 1474 y en Valencia en 1499. A éstas se añaden en el siglo XV, tras la anexión del 

reino de Nápoles a la Corona de Aragón en 1442 por Alfonso V de Aragón, la 

universidad de Nápoles que había sido fundada en 1224 y la ya mencionada de Salerno. 

Las instituciones universitarias llegaron antes a otras zonas de la Península 

Ibérica en las que se asentaron con mayor o menor éxito. Así tuvieron universidades ya 

desde el siglo XIII la ciudad de Palencia, fundada en 1208, en Salamanca, en 1218, en 

Valladolid, en 1241 y en Coímbra, en 1290. También se extendieron por el resto de 

Europa occidental, sobre todo por el arco mediterráneo, durante los primeros años del 

                                                 
43 DE RENZI, 1857. 
44 La universidad de Montpellier fue fundada en 1220 y la de Salerno en 1231. Ambas universidades se 
crearon sobre estudios médicos preexistentes en estas ciudades. CARDINI, 1991. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

27 
 

siglo XIII.45 Así, la institución universitaria se expandió por Vicenza en 1204, por 

Módena en 1208, por Cambridge en 1209, por Padua en 1222, llegó a Orleans en 1229, 

a Toulouse en 1229,  a Siena en 1246, a Vercelli en 1255 y a Angers en 1264. Durante 

el siglo XIV también aparecieron universidades en Aviñón en el año 1303, en Roma en 

1303, en Perugia en 1308, en Treviso en 1318, en Cahors en 1332, en Verona en 1339, 

en Grenoble también en 1339, en Pisa en 1343, en Praga en el año 1347, en Florencia en 

1349, en Arezzo en 1355, en Pavía en 1361, en Cracovia en 1364, en Orange en 1365, 

en Viena en 1365, en Pécs en 1367, en Lucca en 1369 y también en Ferrara en 1391.46 

Durante el siglo XV, llegaron las universidades a ciudades como Turín en 1404 o 

Lovaina en 1425, pero se crearon muchas más universidades, sobre todo en la zona de la 

gran llanura europea, llegando a extenderse y consolidarse por completo la institución 

universitaria en toda Europa Occidental. De estas universidades no todas contaban con 

la especialidad de medicina, ya que había también universidades especializadas en 

derecho, en artes o en teología. En algunos casos comenzaron con una única 

especialidad y con el paso de los años fueron ampliando estudios hasta llegar a tener 

varias especialidades en una misma universidad. Por otro lado, las fechas que aquí 

aparecen pueden ser conflictivas por dos razones: la primera de ellas es la competición 

que ha llegado hasta nuestros días por la antigüedad de las universidades. Todas quieren 

ser las más antiguas, algo que se evidencia en la lucha existente entre las tres primeras: 

Bolonia, París y Oxford. Por otro lado, la creación de una institución como la 

universitaria no se lleva a cabo de un día para otro. La fecha de origen puede variar 

según se considere como fuente principal la fundación de la universidad, los estatutos, 

las primeras lecciones o la concesión de la bula papal que solía recibirse unos años 

después. 

Todos estos datos en conjunto nos aportan una idea importante: las 

universidades, que comenzaron a surgir en el siglo XII, a finales del siglo XIV estaban 

                                                 
45 Con arco mediterráneo se hace referencia a la zona geográfica formada por la Península Ibérica, el sur 
de la actual Francia y por la Península Itálica. 
46 Las fechas de origen de estas universidades se han seleccionado de diferentes obras referidas a la 
historia de la universidad o a la universidad en la Edad Media. AGUADÉ NIETO, 1994. CARDINI, 
1991. PEDERSEN, 1997. RÁBADE OBRADÓ, 1996. RIDDER-SYMOENS, 1994. VERGER, 1973. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

28 
 

extendidas por muchas ciudades y en el siglo XV ya estaban establecidas y consolidadas 

como centros de educación superior oficial en toda la geografía europea occidental.47 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Tipos de especialidades. 

Aunque a lo largo de este trabajo no se ha diferenciado entre especialidades en el 

ejercicio de la medicina y se ha hecho referencia siempre a médicos en general, en el 

periodo de la Baja Edad Media se podían atribuir diferentes términos calificativos a las 

personas que ejercían la medicina, según sus estudios y funciones. Entre estos términos 

se encuentran médico, físico, cirujano, barbero, matrona o curandero. Este último, 

curandero, se utilizó posteriormente al periodo tratado para hacer referencia a aquellos 

que, teniendo o no conocimientos médicos, se encontraban fuera del sistema oficial.48 

Las matronas, por su parte, eran casi siempre mujeres que se dedicaban a asistir a otras 

                                                 
47 En el mapa aparecen las universidades fundadas en los siglos XIII y XIV, así como algunas de las 
fundadas en el siglo XV, como las pertenecientes a la Corona de Aragón u otras como Lovaina o Turín, 
que han sido nombradas a lo largo del apartado. Especialmente resaltadas aparecen las universidades 
pertenecientes en su fundación a la Corona de Aragón. 
48 BLASCO MARTÍNEZ, 12 (Zaragoza, 1995): 153-182: 157, 158. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

29 
 

mujeres en los partos y a sus bebés en los primeros momentos de vida.49 Así pues, 

excluyendo estos dos, nos encontramos ante una serie de términos aplicables a los 

médicos incluidos en este sistema oficial creado en la Edad Media. 

La diferencia entre físico y médico es la más complicada de entre estos términos. 

En un principio la diferencia de matiz pudo residir en que mientras que el físico 

estudiaba las propiedades de la naturaleza, los astros y el macrocosmos, el médico 

estudiaba los movimientos que se producían en el hombre, es decir, en el 

microcosmos.50 Posteriormente, la diferencia pudo consistir en que el físico se 

encargaría de las afecciones generales como dolencias o fiebres, mientras que el médico 

se encargaría de cuestiones más específicas.51 

Los cirujanos seguían a los médicos y físicos en el escalafón de importancia y 

reconocimiento. La actividad de estos profesionales se consideraba manual o artesanal y 

se ocupaban de las dolencias de carácter externo.52 Gracias a los estudios como los 

nombrados anteriormente de Abulcasis,53 la cirugía mejoró tanto en técnicas como en 

instrumentos y se convirtió en una de las partes más comunes de la medicina, sobre todo 

en épocas inestables o de guerra. 

El siguiente grado era el de los barberos. Para ejercer este oficio no había que 

tener unos estudios precisos aunque también tenían sus normativas.54 La actividad 

fundamental que realizaban los barberos era la realización de sangrías y además, en 

algunos casos, practicaban cirugía menor, aprendiendo técnicas precisas.55 Las sangrías 

                                                 
49 Al encontrarse las matronas dentro de la medicina ejercida por mujeres, se tratará en el apartado 3-C-II 
referente a este aspecto. Véase también la nota 68.  
50 BLASCO MARTÍNEZ, 12 (Zaragoza, 1995): 153-182: 158, citando a CARDONER I PLANAS, 1 
(Barcelona, 1970): 188. CARDONER I PLANAS, 1973: 94. 
51 Aunque en un principio existiera la diferencia de matiz, la utilización de los dos términos en Aragón en 
el siglo XIV, respondería a que el físico sería un equivalente, con reservas, del médico de cabecera. 
BLASCO MARTÍNEZ,  12 (Zaragoza, 1995): 153-182: 158, citando a MCVAUGH, 1993: 38, cita 2. 
52 BLASCO MARTÍNEZ,  12 (Zaragoza, 1995): 153-182: 162. 
53 Véase apartado 3-A-II. Las influencias de periodos anteriores. 
54 BLASCO MARTÍNEZ, 12 (Zaragoza, 1995): 153-182: 161, cita 39, remite a ACA-ARCHIVO DE LA 
CORONA DE ARAGÓN, 41 (Barcelona, 1910): 273-286 y a JAVIERRE MUR, 3 (Teruel, 1950): 7-26. 
55 BLASCO MARTÍNEZ, 12 (Zaragoza, 1995): 153-182: 163. Otra visión diferente es la ofrecida por 
Schipperges, según la cual los barberos además de aplicar sangrías y cortar el cabello se dedicarían a la 
‘pequeña cirugía’ y atendían también fracturas, luxaciones, heridas abiertas, dolores de muelas y otros. 
Incluye también otro tipo de profesión, la de los bañeros, que además de sus funciones en los baños se 
encargarían también de aplicar ventosas y sangrías. Además, considera estas actividades como una 
asistencia primaria a la población realizada por personas sin formación académica. SCHIPPERGES, 
1987. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

30 
 

eran una práctica común en la Edad Media y se recomendaba su realización en muchos 

casos, como antes de cualquier tipo de operación. 

Así pues, dentro de la medicina había diferentes tipos de profesiones, de las 

cuales aquellas más importantes eran las que se incluyeron en la legislación del nuevo 

marco oficial, los médicos, físicos y cirujanos, dejando en un segundo lugar a aquellas 

profesiones que no requerían de formación académica. 

 Movimiento de estudiantes, movimiento de 

conocimientos. 

La movilidad con motivación tanto de aprendizaje como de enseñanza es 

bastante considerable en la Edad Media, sobre todo a partir de la creación de las 

universidades y del logro de prestigio de las mismas. Como es natural, había mucho 

más movimiento de estudiantes que de profesores, por tratarse éstos de una gran 

mayoría en número frente a los docentes. Este tipo de movilidad tuvo bastante 

importancia durante este periodo y ayudó también a la transferencia de conocimientos 

en la sociedad medieval occidental. 

Las primeras universidades de medicina en formarse como tales, como ha 

aparecido anteriormente, fueron la universidad de Salerno y la universidad de 

Montpellier. Cuando no existían todavía más universidades los alumnos y los profesores 

acudían a estas dos ciudades desde muchos puntos de la geografía europea. 

Posteriormente, cuando se van creando otras a lo largo de los siglos XIII, XIV y XV 

tanto alumnos como profesores se van dividiendo entre las mismas. 

Los alumnos elegían las universidades siguiendo dos criterios. En primer lugar, 

y además más común, es la consideración de la distancia geográfica. Los estudiantes de 

medicina solían acudir a la universidad más cercana a su lugar de origen, por lo que 

éstos se van diseminando por todas las nuevas que se crean. En segundo lugar, algunos 

estudiantes buscaban el mayor prestigio de la universidad; en este caso, los alumnos 

elegían Salerno o Montpellier, ya que además de ser las más antiguas, eran las 

universidades de medicina más prestigiosas y afamadas de toda la Europa medieval. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

31 
 

Dentro de la sociedad occidental europea medieval la movilidad de personas 

conllevaba la transferencia de conocimientos de un lugar a otro. Pero esta transmisión 

de saberes no se llevaba a cabo solamente por la acción de estas personas, sino que 

también tenía mucha influencia la venta y traslado de manuscritos, y sobre todo las 

traducciones. Así, las traducciones y las universidades fueron dos los elementos más 

importantes dentro de esta sociedad a la hora del traspaso de conocimientos. Las 

instituciones universitarias supusieron la puesta en común en toda esta zona geográfica 

de los conocimientos sobre las materias de la época y llegaron a conformar unos 

‘saberes oficiales’ que se podían estudiar y aprender de igual manera en ciudades muy 

alejadas geográficamente entre sí, pero con la característica común de tener una 

universidad occidental en las mismas. 

 Lugares de actuación. 

Una vez tratada la formación y las especialidades de los médicos, es interesante 

saber dónde ejercían su profesión. Respecto a esto, las clasificaciones que se pueden 

realizar son varias, atendiendo a diferentes características. Por ejemplo, según la 

categoría social de los enfermos tratados los médicos podían actuar en la Corte, para 

reyes o cortesanos, o en los pueblos y ciudades, para gentes del común. En cambio, si 

tenemos en cuenta su lugar de práctica o estrategia profesional encontramos a médicos 

que trabajan en hospitales y a médicos que van por libre, tanto residiendo en un mismo 

lugar como viajando por varias zonas. 

Atendiendo a la primera clasificación expuesta, es decir, si los médicos 

trabajaban para la Corte o para el pueblo, existe una gran diferencia entre unos y otros. 

Los médicos de reyes y cortesanos solían vivir en un ambiente parecido a las gentes a 

las que sanaban, aunque tuvieran menos recursos, y disponían de un reconocimiento 

social por ello. Alcanzar esta posición no era sencillo; se podía deber a varias causas 

como la pertenencia a este grupo social antes de hacerse médico, el gran conocimiento y 

experiencia en la medicina o que, tras ser reconocida su buena práctica por numerosos 

pacientes, cobraran tal fama que acabaran llamados por la Corte. Los médicos de los 

reyes, por su parte, solían tener un salario fijo y se encargaban constantemente de la 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

32 
 

salud de los monarcas, tanto en su faceta preventiva como curativa.56 También, estos 

médicos de la casa real se encargaban de realizar los exámenes ante tribunal de aquellas 

personas que querían obtener una licencia para ejercer pero que no cumplían los 

requisitos para pedirla por cauces regulares y tenían que acudir a las licencias reales. 

Los médicos que trabajaban para la gente del pueblo también eran reconocidos y 

normalmente vivían con unos recursos que estaban por encima de los de la población a 

la que sanaban. La mayoría de médicos que obtenían una licencia para ejercer solían 

acabar trabajando para el común de la población; a diferencia que los médicos de Corte, 

el alcanzar esta posición requería solamente la obtención de la licencia. Este tipo de 

médicos, podía trabajar o en el campo o en la ciudad y podrían atender a pacientes más 

o menos ricos. Cuanto más rico era el paciente, más categoría, experiencia y buena fama 

buscaba de su médico. Aunque en un principio se pensara en hacer otra clasificación 

entre los médicos del pueblo que asistían a gente rica y los que asistían a gente pobre, 

teniendo en cuenta las fuentes que nos hablan del gran salario que recibían los médicos, 

sería mejor dividir entre los que asistían a gente rica y los que asistían a gente menos 

rica, ya que los pobres no solían poder pagar esta asistencia médica. 

La diferencia de actuar en el campo o en la ciudad radica sobre todo en la 

movilidad del médico. Mientras que en la ciudad podría ejercer sin salir de la misma por 

la cantidad de habitantes que allí se concentran, en el campo el médico debía trasladarse 

de una población a otra para ofrecer sus servicios o al ser llamado para algún caso 

concreto. 

La clasificación entre actuar por libre o en un hospital es muy clara. Los médicos 

que actúan como particulares ofrecen sus servicios en diferentes lugares, es decir, optan 

a la movilidad. Esta movilidad puede ser representada por el cambio de una ciudad a 

otra, de un pueblo a otro, o por el hecho de ejercer en la casa del paciente o en la casa 

del médico. Los médicos que actuaban por su cuenta tenían que ser conocidos por la 

población. Así, por un lado estaban los que ya eran conocidos y reconocidos que no 

                                                 
56 En la Edad Media la medicina preventiva tenía mucha importancia, al igual que la curativa. Por eso la 
dietética se consideraba una de las bases de la medicina medieval. Según Schipperges, la dietética se 
ocupa de las personas sanas y de su régimen de vida, preservando la salud del cuerpo mediante un 
régimen de vida ordenado y velando por el cumplimiento de las leyes de la vida. SCHIPPERGES, 1987: 
125. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

33 
 

necesitaban publicitarse, y por otro aquellos médicos nuevos que cambiaban de 

domicilio y tenían que labrarse una fama y una clientela.57 Otros médicos, en cambio, 

optaban por la asistencia hospitalaria, es decir, trabajar en estas instituciones para todo 

aquel que acudiera a ellas. Los hospitales se fueron modificando a lo largo de la Baja 

Edad Media. Iniciados por la idea de ayuda a los pobres y peregrinos impulsada por las 

enfermerías de los monasterios en la Alta y Plena Edad Media, a partir de la mitad del 

siglo XIII las elites urbanas comenzaron a preocuparse por la asistencia social a los 

pobres.58 En un primer momento los hospitales fueron lugares de acogida 

indiscriminada, pero en el siglo XV ya se realizó un cambio por el cual pasó de haber 

muchas pequeñas instituciones asistenciales gestionadas por gremios o cofradías a la 

creación de grandes hospitales limitados en número. Este cambio fue gradual y en la 

Corona de Aragón se terminó de completar durante el mismo siglo XV y principios del 

XVI.59 Estos pequeños hospitales, que persistieron por tanto en la Corona de Aragón 

durante toda la Edad Media, aunque al final se fueran sustituyendo por otros más 

grandes y especializados, respondían a tipos de orígenes diferentes. Estas instituciones 

podían haber sido fundadas por cofradías y hermandades, por la monarquía e 

instituciones municipales o por iniciativas individuales de gente con una buena 

situación económica como podían ser algunos nobles o algunos altos dignatarios 

eclesiásticos.60 Por otro lado, las finalidades de estos centros podían ir ligadas en cierta 

manera a sus orígenes. Los pequeños hospitales dependientes de cofradías o 

hermandades gremiales se creaban sobre todo para socorrer a sus miembros o a las 

familias de éstos; los ligados a cofradías o hermandades religiosas se creaban como 

prácticas caritativas; por otro lado, también había otras fundaciones que no respondían a 

necesidades concretas de los fundadores, como los orfanatos para el cuidado de niños, 

                                                 
57 Según un documento en el que un médico nuevo, el maestro Guillén Arnalt, manda pregonar sus 
servicios para curar herniados y otros enfermos en Zaragoza en 1476, este médico prometía curar al 
enfermo en quince días y no cobraría ni las medicinas ni sus servicios hasta que el enfermo estuviese 
curado. SAN VICENTE, 1988: 2, doc. 3. 
58 Desde mediados del siglo XIII las elites urbanas de la Europa latina desplegaron estrategias de 
asistencia social cuyo blanco prioritario fue la pobreza. ARRIZABALAGA, 2002: 603-629: 623. 
59 Para la Corona de Castilla este cambio no se finalizó de forma efectiva hasta finales del siglo XVI. Este 
cambio supuso el poder asistir a grupos más específicos y proporcionar cuidados más especializados, por 
lo que los hospitales se fueron medicalizando. ARRIZABALAGA, 2002: 603-629: 624. 
60 Sobre los tipos de hospitales según sus orígenes. ARRIZABALAGA, 2002: 603-629: 626. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

34 
 

los asilos para asistir y cuidar a los ancianos o los hospitales creados para las víctimas 

de enfermedades concretas.61 

Así pues, la existencia de este tipo de instituciones, ya sean las de pequeño 

tamaño o las más grandes que les sustituyen, supone una opción de trabajo para los 

médicos, que les da cierta estabilidad tanto geográfica, ya que no han de trasladarse a 

zonas lejanas para ejercer, como económica, ya que obtienen un salario que proviene 

directamente del gestor, público o privado, del hospital. 

 Situación real y reconocimiento social. 

En la Baja Edad Media, la existencia de estos médicos oficiales y la 

implantación del nuevo sistema no dejaron indiferente a la población. Mientras que las 

autoridades pensaban que era un medio para velar por la salud de la población y evitar 

en la medida de lo posible las negligencias, algunos sectores de la población veían a los 

médicos como unos interesados que sólo buscaban enriquecerse.62 Pero la existencia de 

estas opiniones en contra no quiere decir que la mayoría de la población no respetase 

estas nuevas figuras de autoridad. Para empezar, los médicos oficiales que trabajaban 

con el pueblo llano estaban más instruidos que sus pacientes. El hecho de haber 

estudiado al menos tres años en un estudio general, lo que suponía normalmente irse a 

vivir fuera de su lugar de origen, y el haber superado un examen ante médicos 

respetados de la comunidad suponía una actitud por parte de la población que podía 

contener los sentimientos de respeto y confianza. El ser, por tanto, más cultos que gran 

parte de la gente de su comunidad y el tener su respeto les llevaba en ocasiones a ejercer 

cargos de responsabilidad dentro de la comunidad, no sólo en el campo de la medicina 

como examinadores, sino también en otros. Por otro lado, los médicos, al ejercer su 

oficio, aumentaban también su estatus y su categoría, tanto por pertenecer al sistema 

oficial como por la confianza que depositaba en ellos la población. Este poder que 

implican los argumentos de autoridad sumado al importante sueldo que solían percibir 

                                                 
61 ARRIZABALAGA, 2002: 603-629: 626. 
62 “Hoc, ara daré yo diners a metges!”, “¡A médicos daré dinero!” fue la respuesta de un enfermo, 
Bartomeu, a su cuñado tras preguntarle por qué no acudía al médico para tratar su enfermedad que le 
provocaba desmayos y pérdida de sentido, y que posteriormente le provocó la muerte. FERRAGUD 
DOMINGO, 27 (Granada, 2007): 133-155: 137; 2005: 476, 477. Seguramente es importante que este 
enfermo era un campesino, aunque medianamente acomodado, y que no tenía relación con conocimientos 
teóricos de ningún tipo. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

35 
 

por sus servicios, en comparación al sueldo del resto de la población, pudo actuar 

también en su contra. Los pensamientos sobre que el único interés de los médicos era 

aumentar su estatus y enriquecerse surgen de la rápida promoción social y económica 

que conllevaba esta profesión.63 Aún así, el gran poder de estos médicos era, unido al 

apoyo de las instituciones y del sistema oficial que les avalaba, la confianza que en ellos 

depositaba la población, por tanto, aunque surgiesen voces en su contra, una gran parte 

del pueblo les consideraba de confianza y les otorgaba su respeto. 

II. Las mujeres médicos y el acompañamiento femenino a la 

enfermedad. 

Las mujeres también estuvieron vinculadas a la medicina y al cuidado de la 

salud en la Baja Edad Media. Estas mujeres deben separarse en dos vertientes 

claramente diferenciadas: por un lado, las mujeres que ejercen la medicina como oficio, 

ya fuera oficialmente o extraoficialmente; por otro lado, las mujeres que cuidan de la 

salud dentro del ámbito doméstico. 

 Mujeres que ejercen la medicina como oficio 

Durante la Baja Edad Media había mujeres que se dedicaban profesionalmente al 

ejercicio de la medicina, es decir, eran médicos. Tradicionalmente en los libros de 

medicina estas médicos han ocupado una parte muy pequeña. Algunos autores 

contemporáneos, sobre todo seguidores de las corrientes de historia de las mujeres, han 

achacado esta mínima aparición de las mujeres en los libros de historia de la medicina al 

hecho constante de omitir al sexo femenino, de manera consciente o inconsciente, por 

parte de la historiografía general hasta los años 70. Sin embargo, es posible aventurar 

otra razón para esta cuestión. Hasta el auge de la historia cultural y de las mentalidades 

en el último cuarto del siglo XX, gracias, sobre todo, a las aportaciones realizadas por la 

tercera generación de Anales, la historiografía se había centrado en estudiar los grandes 

sistemas políticos, económicos y, en lo que a este tema respecta, las grandes 

instituciones y los grandes saberes. Todo aquello considerado oficial. Lo tradicional, 

cultural, extraoficial o doméstico apenas tuvo importancia hasta entonces. Y es en este 

marco donde se encuentran sobre todo las mujeres que se dedicaron a los cuidados de la 
                                                 

63 Sobre el enriquecimiento y la promoción social de los médicos. FERRAGUD DOMINGO, 2005. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

36 
 

salud. Con la aparición de la historia cultural y de las mentalidades también surgieron 

las corrientes de historia de las mujeres e historia feminista, que monopolizaron las 

razones de esta omisión de las mujeres. En este caso, haciendo referencia a la medicina 

y los cuidados de la salud, reitero la idea de que, al encontrarse las mujeres en su 

mayoría fuera del marco oficial sanitario de la Edad Media, no aparecen en los estudios 

anteriores al último cuarto del siglo XX por pertenecer a una clase de historia que no 

había sido percibida o valorada, la historia de aquello que existía en los márgenes de la 

oficialidad. 

• Oficialmente. Dentro del marco sanitario creado en 

la Edad Media. 

Las mujeres que ejercían la medicina dentro de los cánones de la oficialidad son 

una minoría en las fuentes respecto a los hombres. Si bien es cierto que esta aparición 

en las fuentes se restringía normalmente a aquellas personas que en algún momento de 

su vida habían tenido algún altercado con la justicia, también es cierto que a las mujeres 

no se les dejaba acudir a formarse a los universidades de medicina, condición básica 

para obtener la licencia de médico por los cauces normales. 

Aún así, aparecen mujeres médicos a lo largo de la Baja Edad Media que han 

conseguido la licencia de otros modos. Para ejercer oficialmente necesitan una 

autorización especial que se consigue normalmente por designación directa del rey,64 es 

decir, por las citadas licencias reales, aunque es posible que también pueda conseguirse 

siendo refrendada por un canciller o por los maestros de la facultad de medicina.65 

Para que se pudieran expedir estas licencias era necesario que la mujer en 

cuestión tuviera experiencia atestiguada en ejercer la medicina y curar enfermedades. 

Por lo que antes de poder llegar a actuar como médico oficial tenía que haber crecido en 

la extraoficialidad o haber acompañado a un médico en calidad de aprendiz. 

¿Cómo podían adquirir los conocimientos médicos estas mujeres siendo que no 

podían acudir a universidades de medicina y teniendo en cuenta el alto grado de 

iletrados que existía en la Baja Edad Media? Aunque hubieran sabido leer y escribir, 

                                                 
64 VINYOLES, 1976: 45. 
65 CABRÉ, ORTIZ, 2001: 59, citando a DENIFLE, CHATELAIN, 1889: 225, nota 1. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

37 
 

¿qué tipo de mujer tiene acceso a una biblioteca de semejante tamaño y calidad para 

aprender todos los saberes de medicina de la época? Y aún es más, ¿qué enfermo se 

dejaría intervenir por una persona que dice haber estudiado medicina pero que es 

comprobable que no tiene ni experiencia ni certificación? 

Los datos que nos aportan las fuentes coinciden, por lo que se puede establecer 

una hipótesis válida. La mayoría de las mujeres a las que se les otorga una licencia para 

ejercer son viudas y sus maridos coinciden en oficio: todos son o médicos o cirujanos.66 

De esto se puede entender que estas mujeres aprendieron y ejercieron al lado de sus 

maridos y, a la muerte de estos, ya contaban con los conocimientos, la experiencia y la 

buena fama necesarios para que se les concediese una licencia y pudieran ejercer solas. 

Es decir, esta relación marido-mujer correspondería con una relación maestro-aprendiz 

dentro del oficio, resaltando en este caso los lazos familiares. ¿Podría ser que se 

establecieran relaciones maestro-aprendiz con otro tipo de familiares como padre-hija, 

abuelo-nieta u otros?67 También es destacable que, en los casos nombrados estas 

mujeres, además de ser viudas, eran judías y, al estar todos los judíos limitados al 

aprendizaje de la medicina con el tándem maestro-aprendiz, ya que tampoco los 

hombres de esta religión podían acudir a las universidades, podía ser que se diera sólo 

en estos casos. ¿Aprendían las mujeres cristianas también el oficio de médico o cirujano 

al lado de sus maridos o familiares? 

Por otro lado, las mujeres habían realizado tradicionalmente atenciones 

sanitarias específicas a mujeres en ocasiones concretas como el parto. Las parteras, 

matronas o comadronas podían ser contratadas por personas individualmente para 

atender en los partos tanto al recién nacido como a la madre. Esta ocupación era 

realizada casi exclusivamente por mujeres,68 pero, ¿t-odas las parteras lo realizaban 

como oficio, es decir, ofrecían sus servicios a cambio de dinero u otro tipo de 

remuneración, o también se podía considerar a las parteras dentro del ámbito doméstico, 

                                                 
66 Es el caso de Na Bellaire, Na Pla de Lérida y Jamila de Murcia nombradas en la nota 30. MORENT, 
2005: 642. Una excepción a esta norma es el caso de Francesca, viuda de Berenguer sa Torra, que era 
marinero de Barcelona, y a quien el rey Juan I le otorga una licencia para ejercer la medicina. 
VINYOLES, 1976: 174. 
67 El médico andalusí Ibn Zuhr, conocido como Avenzoar, provenía de una familia de médicos, y 
posteriormente a él, siguieron en la profesión tanto sus dos hijos como su hija, así como una de sus nietas. 
68 La reina Matilde en el año 1101 fue asistida por un doctor en el parto llamado Fauritius de Abingdon. 
GARCÍA HERRERO, 8 (Zaragoza, 1989): 283-292: 284, nota 4. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

38 
 

de los cuidados de la salud caseros? Las fuentes nos indican la existencia de matronas 

muy reconocidas y afamadas que claramente habían hecho de esta actividad su oficio y 

profesión, y que vivían de su trabajo como es el caso para la Zaragoza del siglo XV de 

Catalina de Cutanda, conocida como madrina Salinas por ser la viuda de Gabriel de 

Salinas.69 Pero el hecho de que parte de la población se pudiera permitir 

económicamente pagar a una especialista para asistir en un parto, no quiere decir que 

otra parte de la población no cubriese esa necesidad de atención a la madre y al recién 

nacido con mujeres de la familia o con vecinas. Aunque no existen fuentes 

documentales que atestigüen este hecho, atendiendo a la antropología y a la etnografía, 

hasta hace cincuenta años era habitual que las mujeres dieran a luz con la ayuda de otras 

mujeres familiares o vecinas que no percibían un salario a cambio. Por tanto, además de 

matronas profesionales ¿había mujeres que ejercían como parteras de manera ocasional 

con los conocimientos adquiridos de la experiencia y de la tradición oral específica 

entre mujeres? 

Por último, también se pueden considerar como dentro de la oficialidad a las 

mujeres que se dedicaban a inspeccionar los cuerpos femeninos en busca de pruebas 

para algún caso judicial. En este caso, aunque las mujeres pudieran recibir un salario a 

cambio, no se trataba de una actividad diaria ya que estas inspecciones no se realizaban 

todos los días. Normalmente el caso más común en el que se necesitaba que una mujer 

inspeccionara el cuerpo de otra mujer de manera manual era con las violaciones. De esta 

manera, en el caso de que se acusase al violador, el juez debía asegurarse de que la 

mujer hubiera sido violada, y lo justificaban estas mujeres con sus inspecciones. 

¿Tenían que tener una formación especial para ello? ¿Era suficiente con tener una buena 

fama? Montserrat Cabré expone un caso en una de sus obras en el que la madre de una 

niña violada es llamada a declarar ante un juez y relata cómo ella misma realizó una 

exploración de los genitales de su hija y supo claramente que había sido violada. Según 

Cabré, se trata de una madre que sabe leer el cuerpo de su hija.70 ¿No puede ser que 

todas las mujeres supieran ver si un cuerpo de mujer había sido violado? ¿O es que sólo 

lo conocían las madres con respecto a sus hijas y las mujeres comisionadas para actuar 

                                                 
69 GARCÍA HERRERO, 8 (Zaragoza, 1989): 283-292: 288. 
70 CABRÉ, 2005: 637-657: 654.  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

39 
 

en caso de juicio? ¿Se trataba, por tanto, de un conocimiento heredado entre mujeres 

dentro del ámbito doméstico más que de un saber médico estudiado oficialmente? 

Estas últimas actividades médicas comentadas de las mujeres: la de parteras y la 

de comisionadas en caso de juicios, sabemos que se realizaban de manera profesional ya 

que en ocasiones se ofrecía un salario a cambio. Pero también podían ser realizadas de 

manera no profesional, por lo que estos conocimientos de carácter empírico podían ser 

aprendidos gracias a la tradición oral entre mujeres dentro del ámbito doméstico, 

aunque se entiende que las profesionales tendrían una mayor experiencia y fama para 

justificar el salario. Por tanto, nos encontramos en estos casos ante la delgada línea que 

divide la actividad profesional de la actividad doméstica, que será tratada 

posteriormente. 

• Extraoficialmente. Denunciadas e impostoras. 

Si en el apartado anterior ha quedado claro que había mujeres médicos que, aún 

necesitando una licencia especial, ejercían su profesión en la Baja Edad Media, en este 

apartado van a aparecer aquellas que, sin ser médicos, se hacían pasar por tales. Esta 

circunstancia no es exclusiva de las mujeres, sino que también ocurría con los 

hombres.71 

Estas denuncias se basaban en el querer aparentar ser médicos personas que no 

habían estudiado en la universidad ni tenían licencia. En el siglo XIV, los médicos ya 

tenían una forma de actuación socialmente reconocida basada en el galenismo que 

consistía en primer lugar en realizar un análisis de la orina y del pulso del paciente.72 

Los falsos médicos se dedicaban a imitar esta forma de actuación y a embaucar a los 

enfermos y sus familias haciéndose pasar por médicos y aprovechándose de la confianza 

que el paciente le concedía. Además, en muchas ocasiones tanto los enfermos como sus 

familias se encontraban en una situación emocional frágil, tras no haber podido 

solucionar la enfermedad con los remedios caseros. Pero frente a los médicos con 

                                                 
71 Como aparece en la nota 36, sólo en 1322 aparece documentada en París la acusación de práctica ilegal 
contra 17 empíricos de ambos sexos; además, en la resolución del proceso de Jacoba Félicié se da la 
misma advertencia a dos hombres y otras tres mujeres.  CABRÉ, SALMÓN, 2001: 55-75: 58-59. 
72 CABRÉ, SALMÓN, 2001: 55-75: 61. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

40 
 

estudios y licencia, que podían analizar estas pruebas según el galenismo imperante, los 

imitadores no podían dar datos a los pacientes.73 

Muchas veces estos médicos no oficiales llegaban a tener una gran fama y la 

existencia de los mismos corría de boca en boca de manera informal entre la sociedad. 

Para que se estableciese la relación médico-paciente era imprescindible una relación de 

autoridad entre los mismos. Esta autoridad que Cabré y Salmón utilizan para el título de 

su artículo, haciendo referencia solamente a la femenina, se establecería de igual manera 

cuando el médico extraoficial fuese hombre. Por tanto, esta relación de autoridad y de 

confianza hacia el médico no oficial era imprescindible para la curación. En el caso del 

proceso mencionado en dicho artículo, el mismo documento destaca también que el 

éxito de Jacoba no se basaba tanto en lo terapéutico sino en la asiduidad y seguimiento 

diario que mostraba respecto a la evolución de los pacientes.74 

En este proceso la acusación pretendía descartar que se tratara de prácticas de 

atención a los problemas de salud y enfermedad de ámbito doméstico y centrarse así en 

la práctica regular de manera extraoficial de la medicina por parte de la acusada, ya que 

entre otras cosas establecía una relación de tipo económico con sus pacientes. Sin 

embargo, lo cierto es que en su defensa la acusada apela al hecho de ser mujer y de que 

hay cosas respecto a la salud de los cuerpos femeninos que tienen que hacer las mujeres. 

Pero resulta que los testigos a los que practicó la medicina eran tanto hombres como 

mujeres y, en el caso de las mujeres, eran dolencias comunes a los dos sexos. ¿Está 

intentando la acusada salir del mundo profesional y pasar al mundo doméstico para 

evitar la condena por ejercer extraoficialmente? ¿Formaban parte los cuidados 

específicos de mujeres del mundo de los saberes domésticos? 

Lo cierto es que no es tan importante si se condenó finalmente a Jacoba o a los 

otros empíricos por fraude. Sí es importante, en cambio, que existiese ya la 

problemática del fraude entre médicos oficiales y otros practicantes de medicina en la 

Baja Edad Media. Algunos de esos practicantes podían ser conocedores de la medicina 

                                                 
73 En el caso de Jacoba Félicié, una de las testigos que decidió no seguir el tratamiento de Jacoba destacó 
el hecho de que no le dijera nada al inspeccionar las orinas y tomarle el pulso, limitándose a preparar un 
brebaje. Esta testigo es la única que estaba siendo tratada a la vez por otros médicos. CABRÉ, SALMÓN, 
2001: 55-75: 69. 
74 CABRÉ, ORTIZ, Teresa, 2001: 66, citando a DENIFLE, CHATELAIN, 1889: 225, nota 1. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

41 
 

quizá por medios no oficiales y se basaban en conocimientos empíricos. Si era así, ¿por 

qué imitar a los médicos oficiales en su procedimiento? ¿No era también apreciada la 

medicina tradicional y los remedios empíricos por la población? ¿Era por cobrar los 

honorarios de los médicos oficiales o por aumentar así su autoridad? Y otros de los 

practicantes podían ser simplemente imitadores que ciertamente resultaban un peligro 

para la sociedad75 y que debido a los problemas de reconocimiento y de identidad de 

estos periodos medievales les podría ser fácil embaucar a la población.76 

Por tanto, durante la Baja Edad Media existían, además de las mujeres que, 

teniendo conocimientos médicos, ejercían de manera extraoficial, por no tener los 

estudios estipulados o por no tener licencia, otras mujeres cuyos conocimientos se 

basaban en el empirismo, y también otras impostoras que imitaban a los médicos y 

seguían sus procedimientos sin conocer las técnicas de la medicina. 

 Mujeres que cuidan de la salud dentro del ámbito 

doméstico 

El ámbito en el que tienen más presencia las mujeres respecto a los cuidados de 

la salud en la Baja Edad Media es el doméstico. La mujer medieval actúa dentro del 

hogar como administradora del mismo y también de la salud de las personas que lo 

habitan. 

Estas actividades relacionadas con el cuidado de la salud, tanto en su vertiente 

preventiva como en su vertiente curativa, se encuentran fuera del sistema médico oficial 

creado en la Baja Edad Media y compuesto por las universidades, los exámenes y las 

licencias, entre otras cosas. Y es más, casi todas las mujeres realizaban estas actividades 

de cuidado de la salud de los demás habitantes de su hogar y nunca se hubieran definido 

                                                 
75 En el proceso contra Jacoba Félicié algunas de las preguntas realizadas a los testigos tienen que ver con 
la naturaleza de su terapéutica para poder justificar la peligrosidad social de la acusada. CABRÉ, 
SALMÓN, 2001: 55-75: 61. 
76 Respecto a problemas de identidad y de reconocimiento de personas en el Antiguo Régimen, es básica 
la obra para la Edad Moderna de Natalie Zemon Davis sobre Martin Guerre. VIGNE, 1982 (película) y el 
posterior libro, DAVIS, 1984. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

42 
 

o identificado, por ellas mismas o por su comunidad, como personas que ejercen la 

medicina.77 

El hecho de que se encontrasen fuera de la medicina oficial no quiere decir que, 

en algunos casos, este tipo de cuidados domésticos no fueran preferidos a los médicos 

licenciados por parte de la población.78 En primer lugar, porque los médicos oficiales e 

incluso aquellos que ejercían la medicina de manera extraoficial percibían un salario, 

que en muchas ocasiones no era afrontable ni por el enfermo ni por su familia. Bien es 

cierto que algunos médicos condicionaban el pago por sus servicios, así como por las 

medicinas utilizadas, a la curación del paciente,79 pero aún así en muchos casos era un 

gasto extra que la economía familiar medieval no se podía permitir. Además, a estos 

gastos en el salario del médico y en medicinas se añadía la posibilidad de tener que 

hacer frente a cambios en la dieta y la preocupación por tener que abandonar el trabajo, 

que podía suponer también una gran pérdida de ingresos.80 En segundo lugar, como se 

ha destacado anteriormente, también es posible que algún sector de la población no 

tuviese confianza en los médicos oficiales por pensar que su único afán era obtener 

riquezas y poder, además de hacer ostentación de ello.81 

Por tanto, en algunas ocasiones la asistencia a personas enfermas podía limitarse 

a las atenciones que las mujeres podían dar en el ámbito doméstico o también a un 

pluralismo médico, es decir, usar de manera combinada varias terapias diferentes.82 Las 

atenciones que prestaban las mujeres se basaban en primer lugar en intentar conservar la 

salud y, si se enfermaba, en remediar los problemas y dolores que surgiesen de la misma 

y hacer mejorar al enfermo. Los conocimientos que les permitían realizar estas 

prácticas, como otros saberes del ámbito doméstico, procedían de la tradición oral entre 

                                                 
77 Montserrat Cabré hace referencia a la frase de Bernat Metge: “No ignoras que cuando alguien está 
sano o enfermo, ellas [las mujeres], le atienden con mayor diligencia, y mejor, y más limpiamente que los 
hombres”, para resaltar que en su opinión Metge no se refería a actividades reconocidas como 
ocupaciones sanitarias, sino a las desarrolladas por mujeres que nunca, en ningún momento de sus vidas, 
se hubieran definido o identificado a sí mismas como mujeres que ejercen la medicina, sino que hacía 
referencia a actividades realizadas por mujeres en el ámbito doméstico. CABRÉ, 2005: 637-657: 645, 
citando la frase de METGE, 1999: 159. 
78 Véase nota 62. 
79 Véase nota 57. 
80 FERRAGUD DOMINGO, 27 (Granada, 2007): 133-155: 137-139. 
81 FERRAGUD DOMINGO, 2005: 210-215, 476, 477. 
82 En el caso de Francisca de Monpaón se da tanto la asistencia por un médico a la enferma, en este caso 
por maestre Mosé, como la asistencia femenina por parte de María de Tena. DEL CAMPO, 17 (Tarazona, 
2003-2004): 175-196. Sobre el pluralismo médico. LÓPEZ TERRADA, 22 (Granada, 2000): 85-120. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

43 
 

madres e hijas,83 por lo que se puede deducir que la mayoría de las mujeres serían 

participes de estos saberes. Además de esta tradición oral, que sería la primera de las 

formas, tanto temporalmente como en importancia, para adquirir estos conocimientos, 

también sería relevante lo derivado de la práctica y de la experiencia, sobre todo cuanto 

más avanzada era la edad de la mujer o más vivencias había tenido. 

Además, recurriendo de nuevo a la antropología, se observa que la mayor parte 

de los cuidados para el mantenimiento de la salud y para curar o aliviar la enfermedad 

tienen lugar en espacios no regulados o reconocidos oficialmente como de curación.84 Y 

también se observa que la primera opción en cuanto a un problema de salud, a no ser 

que sea algo muy grave, no es acudir al médico, sino intentar remediarlo con los 

conocimientos generales de las personas cercanas, ya sean de carácter tradicional o 

cultural.85 

Por otro lado, el intentar prescindir del médico a toda costa para hacer valer los 

saberes domésticos de las mujeres es un tema tratado por Jaume Roig ya en el siglo XV. 

Según este médico y escritor, en muchas ocasiones las mujeres se volvían obstinadas 

intentando reconfortar a sus maridos con todo tipo de remedios, amuletos o conjuros 

obtenidos de la cultura popular de transmisión oral femenina, en vez de acudir a los 

médicos oficiales conocedores de la medicina.86 Por lo que se podría entender un cierto 

orgullo por parte de las mujeres para hacer valer formación, heredada de sus madres y 

de sus abuelas, frente los nuevos sistemas de medicina oficial mercenarios. Aún así, no 

todos los escritores pensaban lo mismo, ya que Francesc Eiximenis reconocía los 

conocimientos curativos de personas sin formación como mujeres ancianas, aunque eso 

sí, Eiximenis no era médico.87 

Así pues, nos encontramos ante un gran ámbito del cuidado de la salud, 

realizado en este caso en su mayoría por mujeres, y que no suele aparecer en los libros 

                                                 
83 FERRAGUD DOMINGO, 27 (Granada, 2007): 133-155: 150. 
84 CABRÉ, 2005: 637-657: 658. 
85 Hasta hace cincuenta años e incluso, en algunas sociedades, hasta nuestros días, el recurso a la 
asistencia sanitaria, en el caso de problemas de no excesiva gravedad, se convierte en la segunda opción 
tras intentar la recuperación del enfermo por los conocimientos tradicionales de las personas cercanas. 
86 FERRAGUD DOMINGO, 27 (Granada, 2007): 133-155: 150, citando a CARRÉ, SOLERVICENS, 
1996: 22-26. 
87 FERRAGUD DOMINGO, 27 (Granada, 2007): 133-155: 150, nota 44, citando a EIXIMENIS, 1925: 
99. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

44 
 

de historia de la medicina por no tratarse de medicina, sino de prácticas domésticas 

realizadas por las mujeres a partir de conocimientos heredados o de sus propias 

experiencias. El hecho de que no se trate de medicina o de que esté fuera del marco 

legal oficial de la asistencia sanitaria de la Baja Edad Media, no le quita valor a estas 

prácticas ya que fueron las más básicas y comunes que se realizaron para conservar y 

mejorar la salud a lo largo de la Baja Edad Media.  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

45 
 

4. La magia. 

A. Definición. 

El concepto de magia en la Edad Media puede incluir diferentes aspectos según 

el punto de vista desde el que se mire. Son muchos los historiadores que han trabajado 

la magia en este periodo y cada uno de ellos ha aportado su definición de la misma y, 

por tanto, los contenidos que incluye. La mayoría de ellos coinciden en considerar que 

la magia forma parte de un mundo en el que la ciencia, la religión, la filosofía y otras 

materias se entremezclan de manera que es difícil encontrar la línea divisoria entre unas 

y otras. 

Entre estos historiadores se encuentra Geoffrey Robert Quaife, el cual plantea 

cuatro posturas básicas sobre la definición de la magia en relación con la religión. La 

primera de estas posturas es la que señala que estos términos, magia y religión, deben 

evitarse mientras que no haya un consenso; la segunda postura incluye la magia dentro 

de la religión; para la tercera, magia y religión son cosas opuestas, ya que la religión se 

ocupa de aspectos generales de la vida, mientras que la magia atiende al bienestar 

inmediato del individuo; y la cuarta de las posturas acepta la magia como un sistema 

razonable y coherente de pensamiento, que supone una exaltación del poder del 

hombre.88 

Jeffrey Burton Russell, por su parte, aporta su visión de la magia a partir del 

estudio de la hechicería. Para este historiador, la hechicería, al igual que la magia, se 

basa en la suposición de que el cosmos es un todo y de que existen conexiones ocultas 

entre todos los fenómenos naturales en las que el conocedor de las mismas, es decir, el 

mago89 o hechicero, trata de influir.90 

Respecto a la relación de la magia con la ciencia, Claude Lévi-Strauss sostiene 

que la magia no es solamente el reflejo de la ciencia, sino que se trata de un sistema de 

                                                 
88 QUAIFE, 1989: 45-46. 
89 En relación a la palabra mago, según Álvarez López es así como se llamaba a los sacerdotes 
zoroástricos en Persia en el siglo V a. C., que fueron muy admirados por los medos por sus conocimientos 
sobrenaturales. ÁLVAREZ LÓPEZ, 2000: 28. 
90 RUSSELL, 1998: 27-28. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

46 
 

pensamiento y de conocimiento integral y coherente, es decir, que la magia no se opone 

a la ciencia, sino que abarca tipos de fenómenos distintos.91 

Ron Barkai propone una definición de magia muy interesante. Para este 

historiador, la magia es el conocimiento de los medios y de los métodos necesarios para 

obligar a las fuerzas sobrenaturales a cumplir un deseo humano.92 Así, el acto mágico, 

es decir, la realización de dichos medios, está vinculado tanto a la religiosidad y a sus 

ritos como a los orígenes del pensamiento científico y sus aplicaciones.93 

Por último, Franco Cardini realiza una visión global de la magia en la que 

explica que, aunque existen gran variedad de definiciones y de tesis con respecto a este 

fenómeno, la mayoría de ellas coinciden en que la magia es común a todas las 

civilizaciones y que está compuesta por unos ritos y actitudes características, que varían 

según el tiempo y el lugar, aunque en ocasiones tienen ciertas semejanzas.94 

Un concepto importante para el estudio de la magia es la fortuna. Es necesario 

tener en cuenta la concepción de la vida del hombre que tenía la sociedad medieval. En 

los siglos bajomedievales la sociedad seguía siendo teocéntrica y por tanto, se creía que 

el hombre estaba regido por la voluntad de Dios. Los hombres no conocían ni podían 

influir esta voluntad, pero tras las crisis económicas y epidémicas, entre otras, se asienta 

la idea de la fortuna: no es Dios el que permite las injusticias y hay sucesos que se 

producen sin causa conocida.95 La relación con la magia radica en la posibilidad de 

modificar esta fortuna por parte de hombres. 

Así pues, la visión de la magia de los siglos bajomedievales presenta unos 

límites confusos y es por ello por lo que muchas veces se estudia el fenómeno en sí, sin 

entrar en los conocimientos específicos que contenía el término en este periodo. 

 

 

                                                 
91 “La magia es como una sombra que anda delante de su cuerpo, pero que en cierta medida no es menos 
completa que él. Ella es coherente y completa en su inmaterialidad, no menos que el cuerpo material que 
está delatando”. LÉVI-STRAUSS, 1964: 21. 
92 BARKAI, 2011: 15-30: 18-19. 
93 BARKAI, 2011: 15-30: 19. 
94 CARDINI, 1982: 9. 
95 ÁLVAREZ LOPEZ, 2000: 43. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

47 
 

B. Tipos  de magia. 

Casi los mismos historiadores que teorizan sobre la definición del término magia 

aportan también una clasificación de la misma. Así, según el autor de referencia que se 

siga, se encontrará una clasificación en base a unos criterios o a otros. 

Quaife divide los tipos de magia en alta, baja y popular. En primer lugar, la 

magia alta es aquella que se da en la Corte, alrededor de reyes, nobles y cortesanos. El 

origen de esta variedad está en la numerología, en la astrología, en la filosofía y en las 

matemáticas griegas, es decir, en una serie de materias que hacían del mago alto un tipo 

de humanista. La función de esta magia cortesana se centraba, entre otras cosas, en la 

adivinación del futuro y utilizaba especialmente la alquimia, la astrología y la magia de 

la palabra. En segundo lugar en esta clasificación de Quaife se encuentra la magia baja. 

La característica principal de este tipo de magia es que la practican los grupos más 

bajos, económica y socialmente, de la sociedad.96 Este tipo de magia podía ser negra o 

blanca. La blanca se concentraba en la adivinación, en la contramagia y en la curación, 

por lo que es representa una parte fundamental de este estudio. El tercer tipo de magia 

propuesto por Quaife es la magia popular. Para este historiador, la diferencia 

fundamental entre la magia baja y la popular radica en la necesidad de un hechicero 

profesional para la primera, y la no necesidad de esta figura para la segunda, es decir, la 

magia popular la podía cultivar cualquier persona. Por último, Quaife añade otro grupo, 

el de los hechiceros urbanos, de los qué se pregunta hasta qué punto procedían de la 

magia alta corrompida o de la magia baja rural exportada al mundo urbano.97  

Russell distingue entre una hechicería simple y una compleja, en la que nada 

tiene que ver el origen social que tiene en cuenta Quaife, sino las características de la 

práctica. La simple, por un lado, supone la ejecución mecánica de una acción con el 

objetivo de producir otra. Estas acciones-reacciones no tienen por qué significar lo 

mismo en las diferentes sociedades. La compleja, por otro lado, implica la necesidad de 

invocar a los espíritus. En este caso, para Russell la distinción entre estas invocaciones 

                                                 
96 Existe una idea fundamental que diferencia, en un principio, la visión que el campesinado y la elite 
tenían sobre la magia. Mientras que para la elite el mago no tenía poderes propios y tenía que acudir a la 
ayuda de otras fuerzas como los demonios, para el campesinado los magos o hechiceros tenían poderes 
propios y su magia se ejercía de modo mecanicista. QUAIFE, 1989: 56. 
97 Sobre la magia alta, baja, popular y hechicería urbana. QUAIFE, 1989: 47-64. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

48 
 

y la religión se basa en que el hechicero no pide ayuda, sino que la exige de manera casi 

amenazante, apremiando a los espíritus para que obedezcan.98 También distingue entre 

las prácticas públicas, que considera religiosas y sociales, frente a las prácticas privadas, 

que se usan en beneficio de unos cuantos individuos particulares y son antisociales.99 

Franco Cardini lleva a cabo dos tipos de distinciones. En primer lugar, entre 

magia blanca y magia negra, como también realizaba Quaife. Según Cardini esta 

distinción entre lo positivo y lo negativo aparece ya en pensadores como Francis Bacon 

o en los estudios de derecho romano, que diferencian la magia según sus intenciones y 

efectos. En segundo lugar, también distingue entre magia ceremonial y magia natural. 

La ceremonial está formada por ritos y fórmulas, e intervienen fuerzas demoníacas. Este 

tipo de magia se considera completamente irracional. La natural, en cambio, es tenida 

por pre-científica y está basada en el conocimiento de las fuerzas de la naturaleza 

obtenido experimentalmente.100 

Fernando Álvarez López continúa con la clasificación que apoyan Quaife y 

Cardini, es decir, aquella que se realiza según el fin que persigue la magia. Vuelve así a 

diferenciar entre la magia blanca, a la que califica de benéfica, lícita y aceptada 

socialmente y la magia negra, de carácter maléfico, antisocial y secreto, a la que llama 

hechicería.101 

Richard Kieckhefer, más que hacer una descripción sobre los tipos de magia, 

realiza una descripción de aquellos instrumentos, rituales y actos de los que se puede 

servir la magia. Entre estas cuestiones se encuentra la utilización de hierbas y animales, 

la realización de hechizos, las plegarias como súplicas dirigidas a Dios, las bendiciones 

que expresan deseos, los conjuros que dan órdenes, los amuletos protectores que 

funcionaban simplemente por proximidad y los talismanes, a los que diferencia de los 

anteriores porque, según él, funcionan de forma distinta y contienen palabras o letras 

                                                 
98 RUSSELL, 1998: 28. 
99 Sobre las clasificaciones de Russell. RUSSELL, 1998. Según Russell, para los griegos de finales del 
siglo V a. C. los magoi eran personas privadas que pretendían poseer los conocimientos y saberes 
técnicos necesarios para favorecer a sus clientes y perjudicar a los enemigos de sus clientes realizando 
ciertos ritos o facilitando ciertas fórmulas. RUSSELL, 1998: 41. 
100 CARDINI, 1982: 44-47. 
101 ÁLVAREZ LÓPEZ, 2000: 29. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

49 
 

escritas en ellos.102 Así, aporta también una cierta tipología de la magia, según las 

actividades que ésta realice. 

Respecto a los amuletos, Ron Barkai diferencia entre dos tipos según el material 

del que están realizados, basándose en tratados de magia que se tradujeron del árabe al 

latín. El primero de ellos es el amuleto hecho de piedra, al que se le atribuyen fuerzas 

sobrenaturales. El segundo es el metálico que, al no tener las propiedades de la piedra, 

hay que dotarle de un espíritu mediante un encantamiento.103 Por otro lado, Barkai 

también hace referencia a la división entre magia blanca y magia negra que aparece en 

Quaife, Cardini y otros autores. Para Barkai se trata de un error el querer diferenciar 

entre una magia benéfica, que quiere ayudar al ser humano, y una maléfica, que quiere 

perjudicarle. Basa su teoría en dos razones fundamentales: la primera es que un mago 

conocedor de los secretos de la magia puede utilizar estos saberes tanto para objetivos 

buenos como malos; la segunda es que lo que para uno, por ejemplo el mago o un 

cliente, puede ser positivo, para otro puede ser muy negativo.104 Así pues, Barkai 

rechaza la idea de magia blanca y magia negra, según la concepción de las mismas en la 

que una ayuda y otra perjudica a la gente. 

Por último, Carmen Caballero Navas, a partir de textos hebreos medievales, 

cuyas informaciones pueden extrapolarse también a la población cristiana, diferencia 

entre tipos de magia según la finalidad que persiguen. Así, los textos que ha trabajado 

dedicados a la salud femenina le permiten diferenciar entre magia amatoria, que se 

puede diversificar en sexual y amorosa, magia para la decoración y adorno del cuerpo, 

magia para quedarse embarazada, magia para prevenir el embarazo o abortar y magia 

para tener un buen embarazo y parto.105 Estos últimos tipos de magia referentes 

cuestiones femeninas eran realizados por mujeres sobre todo para cuidar de su salud, 

pero la magia amorosa y sexual se realizaba tanto por hombres como por mujeres, 

aunque en los documentos estudiados por Caballero hagan referencia exclusivamente al 

género femenino. 

                                                 
102 KIECKHEFER, 1992: 65-104. 
103 BARKAI, 2011: 15-30: 20. 
104 BARKAI, 2011: 15-30: 27. 
105 CABALLERO NAVAS, 2011: 149-168. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

50 
 

Así pues, nos encontramos ante una gran variedad de clasificaciones de la 

magia. En este trabajo sí que se va a utilizar la diferenciación entre magia blanca y 

magia negra, pero no en los parámetros de si es buena o mala, ya que como apunta 

Barkai, lo que para alguien es bueno, para otra persona puede ser malo. Se va a utilizar 

en referencia al tema de la salud y de la curación de las personas, siendo la magia blanca 

las tradiciones y supersticiones relacionadas con la conservación de la salud o la 

curación de enfermos, y la magia negra todas aquellas actividades, también 

tradicionales o supersticiosas, perjudicadoras de la salud de las personas. 

C. Los conocimientos de magia y sus influencias en la Baja Edad 

Media. 

I. Los conocimientos mágicos. 

La magia es considerada como un elemento profundamente conservador. Sus 

conocimientos se han ido asentando a lo largo de grandes periodos de tiempo por lo que 

tiene que valorarse desde una amplia perspectiva. El mundo mágico medieval tiene una 

gran parte heredada del mundo antiguo, aunque es en la época medieval cuando su 

existencia causará escándalo,106 es decir, un choque o confrontación con las líneas 

generales que marcaba el poder. De este legado clásico, la magia medieval hereda 

principios importantes como el de simpatía y antipatía, desarrollado ya por Plinio el 

Viejo y ampliado por Plotino.107 Otro principio importante heredado dentro de la magia 

es la adivinación, que parte de la posibilidad del mago de establecer semejanzas y 

predecir acontecimientos que van a ocurrir, sobre todo a través de la contemplación del 

cielo. Este tipo de adivinación proviene de la época de los babilonios, que fueron 

también los creadores del zodíaco compuesto por doce signos.108 

Por otro lado, los monasterios son un lugar muy importante de concentración de 

estos conocimientos. No solamente porque gracias a los scriptoria pudieran tener 
                                                 

106 CARDINI, 1982: 11. 
107 El principio de simpatía-antipatía consiste en la afirmación de la existencia de una hostilidad o una 
simpatía entre las cosas semejantes. El mago, al conocer estas relaciones así como el poder de ciertas 
formas o figuras, puede utilizar esta fuerza en beneficio o en perjuicio de la gente. Plotino añade que tanto 
la magia como la plegaria actúa por simpatía entre los elementos del universo. ÁLVAREZ LÓPEZ, 2000: 
30. 
108 ÁLVAREZ LÓPEZ, 2000: 31. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

51 
 

acceso a obras de magia, sino porque además de beber del saber heredado de periodos 

anteriores, recogen lo relacionado con el saber mágico de la cultura popular.109 Es decir, 

confluían en ellos las dos vertientes de conocimientos sobre magia que existían en la 

Edad Media: los saberes procedentes de libros de magia, sobre todo de periodos 

anteriores, y los saberes que tenía la población, procedentes de la tradición oral. 

Además, la magia guarda relación con otras materias. En algunas obras, como 

las que aparecerán en el apartado siguiente, se establece cómo los principios de la magia 

dependen del cosmos, por lo que si alguien quiere realizar prácticas mágicas, ha de 

comprender antes de nada la forma del cielo, los planetas y los signos de zodíaco, entre 

otras cuestiones. Así pues, la ciencia más importante para la magia es la astrología, 

aunque también hay que aprender otras como la cosmología, las matemáticas, la 

geometría o la astronomía.110 

II. Las influencias de periodos anteriores. 

En la Baja Edad Media, como ya se ha anticipado, los conocimientos sobre 

magia beben de una gran tradición anterior, al igual que pasaba con la medicina. Así se 

encuentran obras de autores de la Antigüedad y de la Alta y Plena Edad Media que son 

referentes en toda Europa hasta el Renacimiento. Muchos de estos estudios llegan a 

Occidente, de nuevo, gracias a las traducciones realizadas en el siglo XII de obras 

árabes o de obras griegas que se habían traducido al árabe. Algunas de las más 

importantes relativas a la magia son el Almagesto y el Tetrabiblos de Ptolomeo, el 

Introductorium de Albumasar, el Picatrix de Al-Mayariti y las Tabulae Alphonsinae. 

Cronológicamente, las obras más antiguas de las nombradas son las de 

Ptolomeo, estudioso griego del siglo II d. C., el Almagesto y el Tetrabiblos. El 

Almagesto,111 también conocido como Sintax, es un tratado de astronomía que describe 

el sistema geocéntrico y hasta 48 constelaciones. En él, Ptolomeo explica los 

movimientos de los planetas, del sol y de la luna, que giraban alrededor de la tierra en 

círculos epicíclicos. La obra se compone de trece volúmenes en los que, además de 
                                                 

109 ÁVAREZ LÓPEZ, 2000, 49. 
110 BARKAI, 2011: 15-30: 20. Con ciencia se pretende hacer referencia a lo que se entendía por este 
término en la Baja Edad Media, cuando no se había dado todavía el auge científico de la Edad Moderna. 
Se podría considerar como pre-ciencia o pseudo-ciencia. 
111 PTOLOMEO, 1912. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

52 
 

exponer el sistema geocéntrico, trata temas como los equinoccios, la longitud de los 

años, las medidas y características del Sol y de la Luna, cómo predecir eclipses, o cómo 

calcular las posiciones y las trayectorias de los planetas. Al igual que algunas de las 

obras antiguas de medicina, citadas anteriormente, el Almagesto fue traducido del árabe 

en el siglo XII por Gerardo de Cremona. 

Ptolomeo también escribió el Tetrabiblos,112 conocido en otras ocasiones como 

Opus quadripartium, cuya traducción real del título griego sería Las previsiones 

astrológicas. Se considera un texto fundamental de astrología en el que se basa todo 

Occidente, de nuevo, hasta el Renacimiento y en el que Ptolomeo quiso elevar la 

adivinación al nivel de ciencia con rigor matemático.113 Está formado por cuatro libros 

en los cuales realiza, en el primero de ellos, una introducción a la astrología 

describiendo los planetas y los signos del zodíaco; en el segundo, trata la influencia de 

los astros sobre los acontecimientos de la tierra y las naciones; y en el tercero y cuarto 

trata la astrología individual, es decir, cómo afectan los astros a las personas según su 

fecha de nacimiento o aspectos relacionados, que pueden influir tanto en la personalidad 

como en características físicas. 

El estudioso de origen persa Albumasar, conocido también como Al-Falaki, 

escribió en el siglo IX una obra que fue también de referencia para el Occidente 

medieval tanto en la magia como en la astrología. El título latino de la misma es 

Introductorium in Astronomiam y fue traducido del árabe al latín en el siglo XII. En esta 

obra define las edades astrológicas a partir de la importancia de los signos del zodíaco, 

siendo algunas de éstas edades la era de Acuario o la era de Piscis. 

El Picatrix114 fue obra de Al-Mayariti, o más bien este andalusí del siglo X, 

conocido como el madrileño, fue el autor de la versión original en árabe, llamada Gayat 

al-Hakim. Se trata de un texto fundamental de todas las bibliotecas mágicas traducido 

por orden de Alfonso X el Sabio en el siglo XIII115 y que se compone de cuatro libros. 

En la introducción a la obra aporta ideas de carácter filosófico, pero en los dos primeros 

libros ya se adentra en la magia explicando cómo crear talismanes a partir de un elenco 

                                                 
112 PTOLOMEO, 1987. 
113 CARDINI, 1982: 37, citando a Eugenio Garín. 
114 AL-MAYARITI, 1982. 
115 CARDINI, 1982: 38. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

53 
 

de imágenes detallado. En el tercer libro expone la correspondencia de diferentes 

piedras, minerales, animales y plantas con los planetas, los signos del zodíaco y las 

partes del cuerpo humano, además de fórmulas para invocar a espíritus de varios 

planetas. Por último, el cuarto libro trata temas similares al tercero, a diferencia de que 

termina con unas plegarias referidas a los planetas. 

Por último, son también conocidas las Tabulae Alphonsinae, unas tablas 

astronómicas mandadas realizar, de nuevo, por Alfonso X el Sabio y basadas en las 

Tabulae Toledane de Azarquiel.116 Este tipo de tablas son unos esquemas de uso 

práctico para calcular la posición de los planetas, del sol y de la luna, siguiendo el 

sistema ptolemaico del Almagesto. 

Así, todas estas obras influyeron en la magia de la Baja Edad Media. La 

pregunta es si, siguiendo la clasificación de magia alta y baja de Quaife,117 estos 

conocimientos los tendrían solamente los estudiosos de la Corte, es decir, los magos de 

la variedad alta, o llegaría también a los practicantes de magia baja. Es posible que las 

obras de marcado carácter astronómico y astrológico llegaran casi exclusivamente a la 

magia alta, mientras que algunas variedades más prácticas, como las que contiene el 

Picatrix, podrían haber llegado también a la magia baja sin necesidad de tener los libros 

de manera material, es decir, gracias a la transmisión oral de las formas de hacer 

encantamientos.118 

D. La relación de la magia con la medicina. 

La magia medieval se encuentra también relacionada con la medicina que se 

practica durante este periodo. En tratados de medicina culta o racionalista se encuentran 

                                                 
116 Azarquiel o Al-Zarqali fue un astrónomo andalusí del siglo XI que realizó las Tabulae Toledane o 
Tablas astronómicas de Toledo, en donde se podían determinar las posiciones de diferentes astros en el 
futuro y otros fenómenos como las fases de la luna o la predicción de eclipses, y que fueron de gran 
importancia en la historia de la astronomía. 
117 Véase el apartado 2B. Tipos de magia. 
118 Esta hipótesis está basada en el hecho de que los practicantes de magia alta tenían más posibilidades de 
acceder a libros y de saber leer que los practicantes de magia baja, pertenecientes a los grupos más pobres 
y analfabetos de la población. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

54 
 

en varias ocasiones medidas curativas mágicas, que dan fe de esta relación.119 A pesar 

de que se trasladara a las universidades la enseñanza de la medicina, ésta siguió 

basándose en unos conocimientos que, pudiendo ser más o menos científicos, estaban 

impregnados por la magia. Cuanto menor era el conocimiento académico que se poseía, 

más características mágicas aparecían.120 Así pues, era común la utilización de 

instrumentos mágicos en la práctica sanitaria,121 lo que es indicador también de esta 

relación, pues la medicina y la magia en la Edad Media, sobre todo en médicos no 

titulados, estaba dividida por una delgada línea. 

La magia tuvo éxito dentro de la práctica sanadora por varias razones. Según 

Ron Barkai, la supervivencia de la magia curativa frente a los avances de la medicina 

racionalista se basa en cuatro puntos. El primero de ellos hace referencia al criterio 

económico, pues era más barato acudir a los magos que a un médico titulado. En 

segundo lugar, explica Barkai, la magia ayudaba en casi todos los aspectos de la vida, 

no sólo se limitaba a curar a la gente. Añade también la importancia de la utilización de 

medios inocuos para el enfermo, en una época en la que la medicina abusaba de 

métodos como la sangría y el vómito, que eran peligrosos e incómodos para los 

enfermos. Por último, hace referencia a las circunstancias y al contexto de los siglos 

bajomedievales que, debido a grandes problemas en la salud de la población como los 

acaecidos por la peste negra, hizo perder mucha de la confianza de la sociedad en la 

medicina académica.122 

Así, nos encontramos ante unos siglos en los que medicina y magia, sobre todo 

la blanca, en ocasiones se complementan y entremezclan, y, en otros casos, mantienen 

una batalla por la confianza de la población en sus métodos sanadores. 

 

 

                                                 
119 A principios del siglo XIV un judío dedicado a comentar el Talmud descubría con tristeza que había 
médicos en Montpellier que empleaban amuletos para curar enfermedades. BARKAI, 2011: 15-30: 18, 
22. 
120 La utilización de amuletos, reliquias, hierbas o ungüentos, realizados con un ritual, mágico era común 
en los practicantes de medicina. ÁLVAREZ LÓPEZ, 2000: 50. 
121 CABALLERO NAVAS, 2011: 149-168. 
122 BARKAI, 2011: 15-30: 29. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

55 
 

E. Gente de magia. 

I. Características personales. 

Los practicantes de magia eran tanto hombres como mujeres. Hay que dividir en 

dos grupos bien diferenciados a las personas que practicaban magia en la Baja Edad 

Media. El primer grupo es el de los magos profesionales, que se correspondería con los 

practicantes de magia alta y baja según la clasificación de Quaife, y el segundo grupo lo 

formarían aquellas personas que, sin ser magos, utilizaban la magia como parte de unas 

prácticas populares heredadas o tradicionales, es decir, la magia popular atendiendo a la 

clasificación de dicho historiador.123 

  Los practicantes profesionales. 

Los magos profesionales eran aquellos que, además de ofrecer sus servicios a la 

población, ellos mismos eran conscientes de serlo, es decir, se consideraban a sí mismos 

como magos o hechiceros y esta actividad les podía reportar beneficios económicos. La 

diferencia existente entre los magos de la Corte y los del pueblo es considerable. Como 

se ha hecho referencia anteriormente respecto a la magia alta, los magos que se movían 

en ambientes cortesanos solían ser estudiosos de la magia en su vertiente casi científica 

y eran conocedores de otras materias como las matemáticas, la geometría, la astrología 

o la astronomía. Este tipo de magos consideraban la formación mágica como un estudio 

más, en el que había que tener en cuenta las relaciones entre las diferentes partes de la 

naturaleza y del universo, para relacionarlo posteriormente con el hombre o con 

acontecimientos protagonizados por el hombre. Además, estos magos tenían acceso a 

libros y, debido a que estudiaban también otras materias, se deduce que eran 

conocedores del latín, lo que aumentaba considerablemente sus conocimientos. Así, se 

consideraría a este tipo de mago como un intelectual, conocedor de la magia y de otras 

muchas materias en su época pre-científica. 

Los practicantes de magia baja, por el contrario, tenían un acceso menor a libros 

y nada indica que fueran letrados o iletrados. Esto no quiere decir que estos magos no 

tuvieran algún libro de su propiedad, pero, en el caso de que así fuera, no se podría 

                                                 
123 Véase el apartado 2B. Tipos de magia. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

56 
 

tratar de una gran biblioteca de magia, debido a su posición económica y social y al 

excesivo coste de los libros en la Baja Edad Media. En el caso de que dispusieran de 

algún ejemplar, podían saber leerlo o no, saber traducirlo o no y saber interpretarlo o no. 

Leer en latín y repetir luego de memoria una serie de frases utilizadas, por ejemplo, para 

encantamientos, no es suficiente para justificar que supieran el significado de las 

palabras que repetían. Si estos practicantes no recibían sus conocimientos por el estudio 

de obras de magia, tenían que heredarlos, entonces, de diferentes maestros o de la 

tradición. El método de enseñanza aprendizaje maestro-aprendiz es válido también para 

la transmisión de conocimientos mágicos en este periodo. 

 La población común como practicante de magia. 

La mayoría de la población de la Baja Edad Media nada tenía que ver con la 

práctica profesional de la magia, lo que no quiere decir que no creyese en ella o que, en 

ocasiones, no hiciera uso de algunas prácticas propias de la magia. La utilización de 

hierbas o amuletos para conseguir algún deseo podía ser aprovechada por cualquier 

persona y esto no convierte al que lo realiza en un mago. Al igual que pasaba con las 

mujeres que cuidaban de la salud de los habitantes de su casa, que en ningún caso ni 

ellas se consideraban médicos ni su comunidad les entendía como tales, pasa también 

con las personas que utilizan amuletos o hierbas para conseguir que ocurra algo: ni estas 

personas se consideraban a sí mismas magos ni su comunidad les reputaba como 

practicantes de magia. ¿Dónde se encuentra, entonces, la línea divisoria entre practicar 

la magia o ser partícipe de las creencias populares del momento histórico? En primer 

lugar, hay que tener en cuenta la concepción que tenía la sociedad medieval sobre su 

situación, es decir, aunque alguien llevase un amuleto y creyese en sus poderes no se 

consideraba un mago. Hay que tener en cuenta también el criterio económico para 

responder a esta pregunta. Si alguien ofrece sus servicios a cambio de una remuneración 

puede considerarse mago profesional. Por último, para diferenciar entre si el uso de 

ciertas prácticas mágicas, por ejemplo los amuletos, es popular o profesional se puede 

tener en cuenta quién ha realizado el amuleto. El llevar un amuleto no quiere decir que 

la persona en cuestión haya realizado el encantamiento, sino que perfectamente lo ha 

podido comprar o encargar a un mago profesional. Así pues, lo que actualmente se 

puede considerar como magia popular responde perfectamente a los criterios de una 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

57 
 

tradición heredada de saberes no científicos, correspondientes a una época pre-

científica, que, para la gente de la Baja Edad Media, no tenía por qué ser reconocida 

como práctica mágica, sino que más bien eran simplemente prácticas y creencias 

tradicionales. 

Un grupo especial dentro de este tipo de practicantes de magia no profesionales 

es el que componen los practicantes de medicina. En la Edad Media, estos practicantes 

de medicina, ya fueran titulados o no titulados, estaban impregnados de características 

mágicas. Utilizaban amuletos y plegarias a la vez que realizaban sus prácticas 

médicas.124 Aún así, cuanto mayor era la formación del médico, menores eran las 

características mágicas que recogía su práctica. Dentro de los practicantes de medicina 

se puede considerar a los cirujanos como los que menos magia ejercían, al tratarse de un 

saber y de una práctica de marcado carácter empírico.125 Pero, ¿realmente practicaban la 

magia o utilizaban creencias tradicionales mientras practicaban la medicina? ¿Tener 

amuletos es practicar la magia? ¿Realizar plegarias es ser mago? De nuevo en este caso 

resulta complicado definir la división entre qué es práctica mágica y qué no. Los 

médicos y practicantes de medicina a los que se hace referencia no se considerarían a sí 

mismos magos ni conocedores de la magia, sino que utilizaban conocimientos y 

creencias tradicionales que les acompañaban en su actividad, como un amuleto o alguna 

frase repetitiva. Es por eso que no hay que considerar estas prácticas como mágicas, ya 

que no eran consideradas como tal en su época, y tacharlas de mágicas sería un caso 

claro de anacronismo. 

II. Lugares de actuación. 

Los lugares en donde se realiza magia dependen de nuevo del tipo de prácticas 

que se lleven a cabo. Si se trata de magia alta, se desarrollarán en palacios, edificios o 

bibliotecas relacionados con el mundo de la Corte. Si se trata de magia baja, se 

desarrollara en ambientes propios de las ciudades y de los pueblos, mucho más 

humildes y con menos comodidades. Pero, ¿actuaban en sus casas o en las de sus 

clientes? y ¿en qué parte del pueblo o de la ciudad se desarrollan estas prácticas? 

                                                 
124 Véanse las notas 119 y 120. Las parteras también utilizaban amuletos que ponían sobre el vientre de 
las parturientas para que tanto el niño como la madre estuvieran sanos. KIECKHEFER, 1992: 71. 
125 KIECKHEFER, 1992: 71. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

58 
 

Cuando se trate la brujería, en el próximo apartado, aparecerán unas prácticas que se 

realizaban en los márgenes de la sociedad, a veces también geográficamente. Pero por el 

momento, la magia no está prohibida, por lo que no tendría que ser necesario este 

ocultamiento. Las fuentes no aportan datos suficientes para establecer una norma sobre 

dónde se practicaba esta magia baja, si se encontraba dentro de las ciudades y pueblos o 

en los márgenes. Por un lado, es posible que se les encontrase alejados del centro de la 

población, puesto que este tipo de prácticas tienen cierto carácter de secretismo, pero no 

se puede realizar una confirmación absoluta de esta idea. Por otro, más adelante 

aparecerá un caso en el que las pociones mágicas se realizaban en las casas 

particulares.126 

III. Especialidades. 

Los magos se pueden clasificar según las prácticas mágicas que realicen o según 

la finalidad de las mismas. Ya en época muy temprana San Agustín127 realizó una 

división de los mismos según la cual existían varios tipos de magos o cultivadores de 

artes mágicas. Estos eran los nigromantes, los hidromantes, los piromantes, los 

geomantes, los encantadores, los ariolos, los arúspices, los augures, los geneáticos o 

matemáticos, las pitonisas, los astrólogos y los sortílegos.128 

Los nigromantes eran considerados de los más peligrosos, ya que sus prácticas 

consistían en invocaciones a los demonios, los cuales parecen resucitar a los muertos 

para hacerles responder a sus preguntas. Etimológicamente puede referirse tanto a 

nekrós manteia como a niger manteia. Manteia quiere decir adivinación; nekrós 

proviene del griego y significa muerto, mientras que niger viene del latín y quiere decir 

negro. Así pues, la nigromancia podría ser tanto la adivinación por medio de los 

muertos como la adivinación negra, es decir, la magia negra.129 

Los otros términos que utiliza San Agustín dependen de cómo o a través de qué 

realizan la adivinación estos magos. Los hidromantes ven las señales en el agua, los 

                                                 
126 Véase apartado 6-B-II. El interrogatorio a Guirandana de Lay. 
127 Agustín de Hipona, 354-430 d. C. 
128 Esta tipología, que aparece en De doctrina christiana de San Agustín, se mantiene en vigor durante 
toda la Edad Media y se encuentra sin cambios en otras obras como en las Etimologías de Isidoro de 
Sevilla (s.VII), en el Decretum de Graciano (s.XII) o en Hincmaro de Reims (s.IX). SCHMITT, 1992: 75. 
129 SCHMITT, 1992: 61. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

59 
 

geomantes en cuerpos inanimados como las piedras, los piromantes en el fuego y los 

arúspices en las entrañas de los animales. Los encantadores realizan sus prácticas a 

través de las palabras, los ariolos recitan plegarias maléficas y ofrecen sacrificios 

alrededor de altares de ídolos para obtener las respuestas de los demonios, los augures 

observan el vuelo y el canto de las aves y encuentran allí las respuestas, los geneáticos o 

matemáticos establecen el destino de una persona basándose en la situación y relación 

de los astros el día de su nacimiento, los astrólogos obtienen sus predicciones de los 

astros y los sortílegos pronostican y adivinan por medio de la suerte.130 

Otra posible clasificación de los magos es aquella que depende de los ámbitos en 

los que actúan. A partir de esta clasificación se pueden conocer también los miedos y 

deseos que tenía la población de la Edad Media. Así, los magos trabajaban 

especialmente en temas de medicina y salud, también para actuar contra enemigos, otras 

peticiones eran sobre las relaciones entre el hombre y Dios y en otras ocasiones pedían 

ayuda para no tener que enfrentarse con el poder o la justicia. También acuden a los 

magos para que les garanticen la seguridad en los caminos o para que no les ataquen 

animales salvajes. Por último, los temas familiares o económicos también son objetivo 

de peticiones a estos magos.131 Por tanto, habría magos que se dedicarían a todas estas 

peticiones, sobre todo en poblaciones de pequeño tamaño, pero es posible que, en otras 

zonas donde pudiera existir más de un mago, algunos se especializaran en tipos de 

problemas o peticiones específicas, sobre todo si obtenían buena fama con alguna de 

ellas. 

IV. Función social. 

Así pues, los practicantes de magia eran requeridos por la sociedad, entre otras 

cosas, por su faceta sanadora. Este común acceso a la magia estaba forjado por la 

tradición. La conciencia de las gentes medievales sobre el calificativo de mágico de las 

prácticas, sobre todo las curativas, que realizaban estos practicantes es cuanto menos 

dudosa. Más fácil sería identificarlas con remedios tradicionales o con saberes populares 

que con la interacción de espíritus, demonios o fuerzas sobrenaturales. Estas prácticas 

                                                 
130 SCHMITT, 1992: 75-76. 
131 A partir del estudio de seis versiones distintas de un tratado que fueron escritas dentro de comunidades 
diferentes. BARKAI, 2011: 15-30: 25-27. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

60 
 

mágicas, que provenían en su mayoría de una tradición muy antigua132 habían pasado ya 

a la tradición occidental europea. Y esta tradición las avalaba con fiables y las convertía 

en creencias populares y a los magos en los que hacían estas creencias en realidad y las 

continuaban. 

Eran también, además de sanadores, los que cubrían la necesidad de espantar 

miedos y cubrir deseos, desde un punto de vista más terrenal que la religión. En la 

religión encontraban un refugio espiritual y a un Dios que controlaba todo, es decir, un 

mundo en el que el hombre no tenía poder para actuar ni modificar las fuerzas de la 

naturaleza y en el que no encontraba beneficios a corto plazo, sino espirituales. En 

cambio, estos practicantes de magia les ofrecían placeres y esperanzas inmediatas, 

utilizando las fuerzas de la naturaleza para cubrir sus deseos a cambio de cuestiones 

materiales y no espirituales. 

Así pues, la magia desempeña a menudo una función esencial en la sociedad, ya 

es el primer lugar al que acude la población, de recursos económicos limitados, tanto 

para aspectos sanitarios como para aspectos relacionados con sus deseos y miedos. 

V. Situación social. 

La situación en la que vivían estos practicantes de magia dentro de la sociedad 

medieval es bastante desconocida. La documentación sobre magos y magia existente 

hace referencia por un lado, a los conocimientos mágicos o a los puntos de vista de 

personajes cultos, por otro lado, se trata de procesos contra estos practicantes en los que 

se les acusa de prácticas maléficas y diabólicas. Así, la situación social de los magos en 

la Baja Edad Media debería de ser un eslabón intermedio entre la aceptación oficial de 

las prácticas y la persecución de las mismas. Se trata de personas de la comunidad que, 

a la vez que se requieren sus servicios, son temidas por los conocimientos y poderes que 

tienen. 

Respecto a los magos que practican la sanación o el curanderismo sucede algo 

similar. Siguen siendo populares porque sus remedios dan muchas veces resultados 

                                                 
132 La magia, como ha aparecido anteriormente, se considera como un saber muy conservador. CARDINI, 
1982: 10. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

61 
 

satisfactorios, pero ejercen un poder tal sobre los vecinos, que se convierten en una 

fuente potencial de tensión en la comunidad.133 

Se trata de esta manera de una profesión que se mantiene en los límites de 

confianza y desconfianza de la sociedad, a la que se requiere y se teme casi de igual 

manera y que, mientras se mantiene como magia, sobre todo de carácter blanco y 

natural, no tiene excesivos problemas con la justicia. 

VI. Actitudes en contra de la magia y primeras sospechas. 

Aunque durante la Edad Media se puede considerar que la magia estuvo bastante 

aceptada por la sociedad, esto no quiere decir que no se alzaran voces en contra suya. 

Razones para oponerse a esta práctica eran, por ejemplo, que se trataba de una actividad 

frívola y vana, o que los que practicaban la magia estaban siempre en constante peligro 

de ser atacados, tanto física como espiritualmente, por los demonios a los que 

intentaban dominar.134 

San Agustín fue ya de los primeros en criticar la magia desde la visión del 

cristianismo y en el siglo XII, Hugo de San Víctor, reafirmó la opinión agustiniana de 

que toda la magia era mala y diabólica,135 además de subrayar su falsedad y su carácter 

inmoral y demoniaco.136 También Santo Tomás de Aquino, en el siglo XIII, creía que 

los magos se engañaban a ellos mismos al pensar que controlaban la situación durante 

sus prácticas mágicas, y que la cooperación entre el mago y los demonios llevaba 

implícito un pacto entre ambos,137 por lo que promovió la condena de la magia por 

tratarse de una ciencia diabólica.138 Es posible que Santo Tomás de Aquino hiciera 

referencia exclusivamente a la magia negra o maléfica, que es la que trataba con 

demonios, pero puede ser también que se refiriera a todo tipo de magia. 

Durante los años 1258 y 1260 el papa Alejandro IV instó a perseguir sólo 

aquella magia que fuese considerada como herejía,139 pero a lo largo del siglo XIII y 

                                                 
133 QUAIFE, 1989, 57. 
134 KIACKHEFER, 1992: 188. 
135 QUAIFE, 1989: 53. 
136 CARDINI, 1982: 43. 
137 QUAIFE, 1989: 53. 
138 CARDINI, 1982: 43. 
139 KIECKHEFER, 1992: 203. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

62 
 

XIV la opinión de que todas las formas de magia eran diabólicas ganó aceptación 

gradualmente en los altos estamentos y en los ambientes cultos de la sociedad y, 

finalmente, en 1326, con la bula Super illius specula, la Iglesia confirmó que la magia 

no era posible sin la ayuda demoniaca,140 lo que hacía que toda la magia fuese 

considerada herejía y se pudiera perseguir.141 

Aún así, el hecho de que hasta finales de la Edad Media la justicia funcionase a 

través de procedimientos acusatorios142 pudo frenar la denuncia de prácticas ilícitas. 

Estos procedimientos consistían en que, si los acusadores no probaban aquello que 

denunciaban, serían sometidos a la misma pena que correspondería aplicar al acusado 

en caso de que fuese declarado culpable. 

En general, la Baja Edad Media es de un periodo de cambio, en el que la magia 

considerada blanca unirá en muchas ocasiones su destino a la negra, y la negra o 

maléfica, va a pasar a considerarse diabólica y, por tanto, se encamina hacia ser 

identificada como brujería.  

                                                 
140 Posteriormente para que se dé la brujería sólo habrá que asimilar la ayuda demoniaca a la adoración 
del diablo. QUAIFE, 1989: 54, 64. 
141 Véase el apartado 6-C-I. La acusación. Proceso contra Narbona d’Artal. 
142 Sobre los procedimientos acusatorios véase el apartado 5-E. La situación de la brujería en Europa. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

63 
 

5. La brujería. 

A. Definición. 

La brujería, al igual que la magia, es un concepto complicado que ha sido 

estudiado por muchos historiadores. Estos han aportado diferentes visiones sobre su 

significado y su origen, las cuales no coinciden siempre entre ellas. 

Para Brian Levack el término brujería podía hacer referencia a dos tipos de 

actividad o también a ambos. La primera actividad era la práctica de magia negra o 

maligna y su utilización para realizar actos dañinos por medio de poderes ocultos. Estas 

prácticas eran conocidas como maleficia y tenían un carácter siempre nocivo, que 

provocaba enfermedades y daños. La segunda actividad propia de la brujería era la 

realización de un pacto con el diablo y rendirle homenaje. Con que se cumpliese una de 

estas dos actividades se podía acusar a alguien de brujería; no era necesario cumplir las 

dos.143 

Jeffrey Burton Russell estudia la etimología de los términos referentes a la 

brujería intentando encontrar su significado primigenio. Así, la palabra witch, que 

significa bruja en inglés, deriva del inglés antiguo en el que wicca significa brujo y 

wiccian lanzar un conjuro. Por otro lado, la palabra warlock, cuyo significado es brujo o 

hechicero, también la deriva del inglés antiguo, exactamente de las palabras waer, que 

quiere decir verdad, y leogan, que significa mentir. Wizard, otra palabra inglesa para 

decir mago, hechicero o brujo, deriva de wis, que equivale a wise en inglés actual, es 

decir, sabio. Sorcerer, palabra con la que se quiere indicar también a un hechicero o a 

un brujo, deriva de la palabra del latín tardío sortiarius, que quiere decir adivino. Por 

último, magician, palabra para designar a los magos en inglés, deriva del latín magia y 

del griego mageia, así como la palabra magic, magia.144 Pero Russell no se limita a 

realizar este estudio etimológico sobre las palabras inglesas que hacen referencia a 

conceptos de brujería o magia, sino que, tras esto, también ofrece tres variantes sobre 

los posibles significados de la idea de bruja. La primera de las opciones es que se trata 

                                                 
143 LEVACK, 1995: 26-34. 
144 A partir de palabras en lengua inglesa. RUSSELL, 1998: 17. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

64 
 

de una hechicera, siguiendo un enfoque antropológico; la segunda, es que la bruja es 

una satanista, según un enfoque histórico; y la tercera y última opción consistiría en que 

la bruja rinde culto a dioses antiguos y practica la magia.145 Aunque este historiador 

acepta muchos enfoques respecto al fenómeno de la brujería, él mismo se declara 

defensor de la historia de los conceptos, por lo que define la brujería como la tradición 

de lo que se ha creído que ésta es, es decir, la idea de la brujería que se tiene a través del 

tiempo y su desarrollo dentro de un marco histórico.146 

Por último, otro historiador como es Adalberto Pazzini indica que la bruja era 

considerada como un ser que representaba a la deidad infernal en su más directa 

expresión humana.147 

Son muchas las opciones sobre la brujería y los brujos. Las definiciones de estos 

términos varían mucho según los autores, ya que es un concepto complicado del que 

cada vez se conocen más datos y en el que los historiadores se decantan por 

interpretaciones de la misma muy diferentes. 

B. Origen de la brujería: su interpretación historiográfica. 

El fenómeno de la brujería ha dado lugar a multitud de interpretaciones 

historiográficas que intentan explicar el porqué de su aparición y de sus características. 

Del consumo de drogas a cultos paganos, de enfermedades a sueños, son muchas las 

opciones para intentar entender, desde el punto de vista del siglo XXI, la brujería 

medieval y moderna. 

Pazzini encuentra la razón de este fenómeno en las drogas y en las enfermedades 

mentales. Para este historiador, la brujería es una patología humana cuyos actos 

actualmente se verían atenuados por la consideración de enfermedad mental.148 

También encuentra en las drogas y en las sustancias tóxicas una razón, según él 

claramente demostrable, para explicar la brujería, ya que éstas se utilizaban durante los 

actos más representativos de la misma y provocaban en los participantes delirios y 

                                                 
145 RUSSELL, 1998: 14-15. 
146 RUSSELL, 1998: 23. 
147 PAZZINI, 1961: 202. 
148 PAZZINI, 1961: 254. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

65 
 

alucinaciones.149 Pazzini además cita a Michelet, para incluir la idea de la 

desesperación, que llevaría a ciertas personas a practicar la brujería.150 

Russell propone cuatro tipos de interpretaciones de la brujería europea. Estas 

cuatro interpretaciones incluyen las visiones de diferentes historiadores especialistas 

sobre el tema. La primera de estas ideas es que la brujería no existió. Se trata de una 

antigua concepción que considera este fenómeno como un invento de las autoridades 

eclesiásticas para afianzarse en el poder. A la segunda interpretación la denomina como 

folclórica o murrayista, por el nombre su máxima representante, Margaret Murray. Esta 

visión admite la existencia de la brujería y la explica como las reminiscencias de una 

antigua religión de la fertilidad en la que se rinde culto a un dios cornudo, identificado 

como Diano. Esta teoría de Murray, que tuvo éxito en su época, actualmente está 

completamente rechazada por la falta de base de su argumentación.151 La tercera de las 

opciones para explicar la brujería proviene de la historia social y defiende que la 

brujería no existió realmente, aunque basa la creencia en la misma en la superstición 

vigente y no en la Iglesia como ocurría en la primera interpretación. La cuarta de las 

posturas, que se basa en la historia de las ideas, comprende la brujería como un conjunto 

de conceptos que se han ido añadiendo a lo largo de los siglos, en donde la herejía y la 

teología cristianas tienen más importancia que el paganismo.152 Así pues, Russell 

incluye en esta clasificación muchas de las posturas que intentan explicar la brujería 

medieval y moderna, aunque utiliza conceptos e ideas generales para exponerlas. 

Geoffrey Robert Quaife también entra en este terreno indicando que existen 

muchas explicaciones de la brujería y que algunas de ellas son complementarias. Ofrece 

tres posibilidades para intentar entender este fenómeno: los sueños, las drogas y la 

locura. Para Quaife, los sueños tienen relevancia en la creación de la imagen de la 

brujería en la Baja Edad Media y en la temprana Edad Moderna ya que, mientras que 

                                                 
149 PAZZINI, 1961: 204, 222. 
150 PAZZINI, 1961: 208. Cita a Michelet, “Las brujas nacieron al calor de la desesperación, fueron los 
vivientes delitos de una época de esclavitud abominable y de servidumbre cruel.” 
151 La teoría de Margaret Murray explicaba la brujería como unos ritos paganos que habían sobrevivido y 
que rendían culto a la fecundidad, representada por la diosa Diana. El culto también podía ser a Diano o 
incluso a un dios cornudo del Neolítico. MURRAY, 1986. Posteriormente, Carlo Ginzburg respaldó esta 
teoría en sus estudios sobre Italia. Elliot Rose desmontó la teoría por completo criticando cada una de sus 
hipótesis con argumentos como: “Por supuesto muchas fiestas populares tienen su origen en el 
paganismo; pero eso no quiere decir que sean supervivencias paganas”. ROSE, 2003. 
152 RUSSELL, 1998: 52-55. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

66 
 

hasta el siglo XIII el contenido detallado de los sueños estaba restringido al mundo de la 

ilusión, posteriormente comenzaron a aceptarse estas fantasías como hechos objetivos, 

lo que supuso una gran aportación de la sociedad al concepto.153 Las drogas pueden 

explicar también algunas características de la brujería, como el volar o el cambio de 

forma, ya que con algunos alucinógenos naturales se podía causar esa impresión.154 La 

otra opción que indica Quaife es la locura, es decir, los problemas psiquiátricos o 

delirios esporádicos de individuos perturbados. Para este historiador los conceptos que 

mantienen esta hipótesis, según los cuales, debido al trastorno mental, confesaban un 

comportamiento imposible y mostraban características específicas, no tienen ningún 

sentido,155 por lo que, aunque la comenta, no apoya esta hipótesis. Sí que tiene en 

cuenta, en cambio, la función de chivo expiatorio o desviación de la culpa que se 

aparecerá posteriormente.156 

También Linnda Caporael ofrece su explicación a la brujería optando por el 

consumo de drogas. Se basa principalmente en los hechos ocurridos en Salem157 que, 

según ella, se debieron a un envenenamiento por cornezuelo, un hongo parasitario de 

cereales como el centeno. El cornezuelo contiene una composición similar al LSD,158 

aunque en un porcentaje menor, puesto que tiene sólo un 10% de su potencia, y de 

carácter natural.159 

Así pues, existen muchas explicaciones para el fenómeno de la brujería durante 

la Baja Edad Media y la Edad Moderna y, aunque en unas ocasiones unas tienen más 

validez que otras, la comunidad científica internacional todavía no ha encontrado una 

explicación que comprenda todas las características y que convenza a todos los 

historiadores.  

                                                 
153 QUAIFE, 1989: 241. 
154 A principios del siglo XV Johannes Nider dejó constancia del caso de una mujer que “se creía 
transportada por el aire durante la noche” cuando, en realidad, “frotándose con un ungüento […] 
echaba la cabeza hacia atrás y se dormía inmediatamente” y no se movía. A comienzos del siglo XVI 
Spina escribió sobre mujeres engañadas “de tal modo que se imaginaban que son transportadas a gran 
distancia mientras permanecen inmóviles en casa”. QUAIFE, 1989: 244. 
155 QUAIFE, 1989: 249. 
156 Véase el apartado 5-G-III. Gente de brujería. Función social. 
157 El proceso a las brujas de Salem se da muy entrada ya la Edad Moderna, en el siglo XVII (1692), pero 
la teoría de Caporael es aplicable también a acusaciones de brujería anteriores. 
158 LSD son las siglas por las que se conoce a la dietilamida de ácido lisérgico, una droga psicodélica 
semisintética que produce, entre otras cosas, alucinaciones. 
159 CAPORAEL, 192/4234 (Nueva York, 1976): 1390-1394. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

67 
 

C. Cronología de la brujería. 

Para estudiar la cronología del fenómeno de la brujería, desde la formación del 

término hasta el declive del mismo, pasando por las grandes cazas de brujas de la Edad 

Moderna, hay que hacer una referencia obligatoria a la cronología de la caza de brujas 

establecida por Brian Levack.160 En ese estudio, hay que diferenciar entre el periodo 

anterior a 1435, en el que es difícil hablar de procesos por brujería en sentido pleno ya 

que el concepto brujería está en formación, y el periodo posterior a dicha fecha, que 

supone el inicio de la caza de brujas europea. En la siguiente tabla aparece esta 

cronología creada por Levack con las características propias de cada periodo. Incluye 

los años referentes a la Edad Media hasta el final del siglo XV, tanto en el dicho periodo 

de formación como en el de expresión completa del término.161 

 

                                                 
160 LEVACK, 1995: 237-290. 
161 La tabla está basada en LEVACK, 1995: 237-290. Para la segunda parte de la tabla, referente a la Edad 
Moderna, véase el apartado 9. Anexos. 

1300-1330 

• No hay demonismo. 
• Juicios contra hechiceros políticos. 

1330-1375 

• No hay demonismo. 
• Causas por hechicería. 
• Aumentan los casos por magia y maleficio. 

1375-1435 

• Cargos por demonismo. 
• Aumentan los procesos. 
• Procedimiento inquisitorial en tribunales locales. 
• Comienza la asimilación de demonismo con hechicería. 

1435-1500 

• Cargos por demonismo. 
• Aumentan los procesos. 
• Presagio de las cazas masivas de finales del s. XVI y del s. XVII. 
• Aumento de los tratados de brujería. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

68 
 

D. Conocimientos y componentes prácticos de la brujería. 

Las prácticas relacionadas con la brujería hacen referencia a conocimientos que 

poseían y a las acciones que podían desarrollar los brujos. Sabían realizar maleficia, es 

decir, provocar desgracias como tormentas, enfermedades o daños a las personas, 

envenenar a través de plantas e incluso matar tanto a personas como a animales. 

Además, algunas de las acciones o actividades realizadas por estos practicantes de 

brujería, que están ya documentadas desde la Baja Edad Media, tienen un gran estudio 

historiográfico detrás como ocurre con el pacto con el diablo, el aquelarre, las 

metamorfosis o los vuelos nocturnos. La brujería es así un concepto acumulativo.162 

El pacto con el diablo es una de las características, como ha aparecido 

anteriormente, de la brujería según Levack.163 Éste consistía en un contrato legal según 

el cual el diablo proporcionaba alguna forma de poder terrenal o buena salud a la 

persona a cambio de unos servicios y la potestad sobre su alma.164 Además, una vez 

extendida la idea del pacto, se añadió el concepto de adoración del diablo, conformando 

así un culto diabólico.165 

El aquelarre se basa en la idea de rendir este culto al diablo de manera colectiva. 

Pero la citada creencia en un pacto con el diablo no implica la creencia en un culto 

colectivo. El aquelarre, también llamado sabbat, consistía en una reunión nocturna en un 

lugar aislado de un grupo de personas que rendían culto al diablo y realizaban prácticas 

consideradas inmorales o excesivas como el canibalismo o las orgías, y que bailaban y 

bebían casi hasta el amanecer. Más allá de los ritos componentes del aquelarre, que se 

han estudiado detalladamente por algunos historiadores como Carlo Ginzburg,166 hay 

que resaltar el significado de estas prácticas. Se trataba de unas reuniones peligrosas 

realizadas por supuestos enemigos de la sociedad, que reflejan en ellas los temores 

sociales de la elite,167 es decir, prácticas contrarias a la moralidad de la época que 

                                                 
162 LEVACK, 1995: 62. 
163 Véase apartado 3A. Definición de la brujería. 
164 LEVACK, 1995: 62. 
165 LEVACK, 1995: 65. 
166 GINZBURG, 1991. 
167 LEVACK, 1995: 80. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

69 
 

podían representar una inversión del orden establecido.168 Así pues, estas prácticas, 

reales o imaginarias, en su base representaban la negación de los valores de la sociedad, 

en este caso cristiana occidental, de la época bajomedieval y posteriormente moderna. 

Los vuelos nocturnos, gracias a los cuales muchas brujas acudían a los 

aquelarres, son otra de las prácticas propias de la brujería. La facultad de las brujas para 

volar les permitía asistir a estas reuniones sin que se notara ni en su casa ni en la 

comunidad aldeana. Estos vuelos los solían realizar a lomos de algún animal o sobre 

una escoba. Aunque los vuelos nocturnos se ven de esta manera unidos al aquelarre, sus 

orígenes son más populares que el pacto con el diablo o el dicho sabbat, ya que proviene 

de creencias que se pueden remontar hasta la época clásica.169 

Las metamorfosis también se encuentran dentro de las actividades que podían 

realizar las brujas, aunque nunca se integraron de manera total en el concepto de 

brujería. Esta práctica consiste en la alteración de la figura de una persona a través de un 

poder sobrenatural. En estas transformaciones las personas se convertían en animales, 

sobre todo en algunos como los lobos.170 Las creencias de este tipo también provienen 

de épocas anteriores y son conservadas en la memoria popular.  

Además de estas prácticas ligadas con la brujería, los practicantes también eran 

temidos por razones más importantes para la comunidad aldeana debido a su cercanía, 

es decir, por la realización de maleficia.171 Las tormentas, en una época en la que la 

agricultura y la ganadería eran la base de la economía, se veían como una de las grandes 

desgracias que podían acaecer durante el año. Así, los brujos eran acusados de provocar 

estas desgracias, pues era una manera de provocar grandes daños a sus vecinos. Las 

enfermedades, muchas veces inexplicables, de personas que parecían sanas o males 

crónicos que podían acarrear algunos vecinos se pensaba que podían ser también 

provocados por los practicantes de brujería, en su afán por realizar maldades. También 

otras actividades relacionadas sobre todo con la salud y la economía, como el 
                                                 

168  También se invertía el orden social en algunas fiestas como el carnaval, pero de manera controlada 
tanto por el poder como por los grupos sociales, y restringida a unas fechas concretas del año. Según 
Quaife: “Las reuniones secretas de disidentes, en lugares aislados, para entregarse a actividades 
subversivas contra la ley, el orden y la moral, pasaron a ser el foco de la angustia de la comunidad y de 
los temores individuales”. QUAIFE, 1989: 80. 
169 LEVACK, 1995: 72. 
170 LEVACK, 1995: 78. 
171 Véase apartado 3A. Definición de brujería. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

70 
 

envenenamiento de personas y animales o el asesinato eran pues un foco de acusaciones 

de prácticas de brujería. Así, para muchos de los males que no tenían una explicación 

lógica para la sociedad de la Baja Edad Media, se utilizaba el recurso de culpar a ciertas 

personas de la comunidad sospechosas o de poca confianza, que eran acusadas de 

brujería, creando así una gran leyenda negra sobre las espaldas de estas prácticas. 

E. Situación en Europa. 

La percepción por parte de Europa de la brujería comenzó a cambiar a partir de 

la publicación de bulas y tratados sobre la misma. De esta manera, a partir del siglo 

XIV, sobre todo de la segunda mitad, la brujería se convierte en un foco peligroso a 

eliminar en Europa y así aumentan los procesos, como ha aparecido ya anteriormente.172 

Las bulas otorgadas por los papas tuvieron su importancia en cuanto al cambio 

de actitud que se produjo en Europa respecto a la brujería. En primer lugar la bula Super 

illius specula, promulgada en el año 1326, asimila la brujería a la herejía, algo que hasta 

entonces no había sido equivalente.173 En segundo lugar, la bula Sumnis desiderantis 

affectibus, promulgada en el año 1484, autoriza, por parte del papa Inocencio VIII, a dos 

inquisidores, llamados Kramer y Sprenger, a eliminar un foco de brujería en Alemania y 

exige también que se les apoyase por parte de las autoridades locales. 

Pero no sólo las bulas papales fueron las causantes de la situación de la brujería 

en Europa. El comienzo de la publicación de numerosos tratados de brujería, sobre 

cómo identificar brujos o cómo actuar contra ellos tuvo también su importancia. El 

Malleus Maleficarum174 fue la obra que los dos dominicos, Heinrich Kramer y Jacob 

Sprenger, que habían ido a eliminar el foco de brujería en Alemania con la bula papal, 

realizaron expresando en ella su experiencia como inquisidores. Esta obra convirtió a la 

hechicería tradicional campesina en una conspiración diabólica que pretendía derrocar 

la cristiandad, y a las antiguas hechiceras en brujas diabólicas pertenecientes a un culto 

nuevo y peligroso.175 Además, esta obra daba consejos detallados sobre cómo procesar a 

                                                 
172 Véase el apartado 3C. Cronología de la brujería. 
173 Esta bula ha sido ya citada en el apartado 4-E-VI. Gente de magia. Actitudes en contra de la magia y 
primeras sospechas. Véase especialmente la nota 140 de dicho apartado. 
174 KRAMER, SPRENGER, 2005. 
175 QUAIFE, 1989: 32-33. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

71 
 

los acusados. El Malleus Maleficarum, que surgió como un modo de identificar a las 

brujas y de procesarlas, se acabó convirtiendo en la base de la idea de brujería a lo largo 

de la Edad Moderna. 

Posteriormente, a lo largo del siglo XVI y XVII aparecieron más tratados sobre 

las brujas y el demonio como el publicado por Nicholas Remy, Demonolateiae en 

1595;176 Disquisitionum magicarum libri sex, publicado por Martín del Río en 1599; 

Discours des sorciers, de Henri Boguet en 1602; o Du sortilege, de Pierre de Lancre en 

1627, entre otros.177 

Pero no todas las obras posteriores aceptaron como obra de referencia el Malleus 

Maleficarum, sino que algunas también establecieron otras ideas. Martin Plantsch en 

Opusculum de sagis maleficos de 1507 criticaba a los que culpaban de sus apuros a los 

demonios, las estrellas o las brujas; Johann Weyer publicó en 1563 De praestigis 

daemonum en el que realizaba un ataque contra el Malleus Maleficarum; o las obras de 

George Gifford, como A discourse of the subtill practices of devils by witches and 

sorcerers, de 1587, en la que, aun aceptando la realidad de la brujería, no creía que el 

diablo necesitase mujeres para realizar su labor.178 

Además de la influencia que tuvieron todas estas obras, sobre todo el Malleus 

Maleficarum y las que apoyaban sus teorías, hubo otro aspecto importante que cambió 

en la sociedad europea para que la situación de la brujería empeorase en poco tiempo. El 

cambio en el procedimiento criminal fue esencial: el paso del proceso acusatorio al 

proceso inquisitorio.179 En el procedimiento por acusación, si el denunciante acusaba a 

alguien sin pruebas o no lo podía demostrar de manera clara, no se establecía ninguna 

pena para el acusado. Además, el denunciante recibía la pena que pedía para el acusado, 

es decir, aquella que se hubiera impuesto si hubiera resultado culpable. De esta manera 

pocas personas se atrevían a denunciar, ante la posibilidad de no poder probar 

claramente los hechos y sufrir ellos las penas. Por el contrario, en el nuevo 

procedimiento inquisitorio, se permitían las acusaciones anónimas y era el acusado el 

que tenía que justificar su inocencia. Es por tanto un paso importante de un sistema en 

                                                 
176 REMY, 2003. 
177 QUAIFE, 1989: 31-46. 
178 QUAIFE, 1989: 31-46. 
179 QUAIFE, 1989: 99-133, 162-180. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

72 
 

el que la presunción de inocencia era una realidad, a un sistema en el que no existía. Si 

el acusado no podía aclarar su inocencia, sería condenado culpable. Además, el hecho 

de que no se conociese quién era el denunciante, provocó que muchas rencillas de las 

comunidades campesinas acabaran en procesos legales.180 

Así pues, la situación y el concepto de la brujería en Europa cambió al final del 

siglo XV, dando paso a las persecuciones y al aumento de procesos de manera veloz 

debido, entre otras cosas, a estas tres cuestiones: las bulas papales, los tratados sobre 

brujería y el cambio en el proceso legal. La brujería llegó a convertirse en una obsesión 

para los inquisidores y en un recurso para la población, que acabaría acusando a 

aquellos vecinos que fueran diferentes o marginales. 

F. Relación con la magia y con la medicina. 

La brujería comparte algunas cuestiones de la salud del cuerpo con la magia y la 

medicina. En primer lugar porque si los practicantes de brujería sabían cómo hacer 

enfermar los cuerpos, lo más probable, y además justificado por algunos procesos, es 

que también supieran devolver la salud a los mismos.181 Aún así, el hecho de que se 

creyese que podían devolver la salud a alguien al que se la habían quitado, no tiene por 

que llevar consigo el que pudieran curar a cualquier persona de cualquier mal. 

Pero aunque pueda existir esta relación, no hay que olvidar que una de las 

características principales de la brujería era realizar maleficia, es decir, daños contra la 

población en diferentes ámbitos, entre los que cobra gran importancia el de la salud. 

Se puede establecer una relación de la brujería con la magia bastante clara, por el 

hecho de ser consecuencia en cierto modo la una de la otra. La brujería se puede 

considerar como una evolución de la magia negra o malévola. Sin embargo, la magia 

que se consideraba curativa es la magia blanca, aquella que utilizaba la naturaleza para 

buscar la salud y que curaba con prácticas tradicionales y empíricas.182 Así pues, 

                                                 
180 LEVACK, 1995: 99-133. 
181 En el proceso contra Narbona de Cenarbe, el tío de un niño que se creía que había sido envenenado por 
esta mujer, fue a exigirle su curación a la considerada bruja si no quería tener problemas. Véase el 
apartado 6-C-I. La acusación a Narbona d’Artal. 
182 Véase el apartado 4-B. Tipos de magia. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

73 
 

mientras que la medicina se puede relacionar con la magia blanca, la brujería se 

relaciona con la magia negra, estando ambas unidas por estos dos tipos de magia que 

poco tienen que ver entre sí. 

 

 

 

G. Gente de brujería. 

I. Características personales. 

Las personas acusadas de brujería, dentro de sus diferencias, pueden seguir un 

patrón similar. Esto quiere decir que algunas personas de las comunidades de la Edad 

Media, y posteriormente también de la Edad Moderna, tenían más posibilidades de ser 

acusadas de brujería por sus vecinos. Estas posibilidades se basan en unos indicadores 

sociales como son la edad, el género, el estado civil o el nivel económico. Estas 

cuestiones han sido estudiadas por historiadores como Levack o Quaife, los cuales 

coinciden en algunos de los indicadores más importantes. 

El género es un tema que tratan estos dos historiadores. Según las fuentes que 

utilizan estos autores, referentes sobre todo a la Edad Moderna, la mujer era más 

susceptible de ser acusada como bruja.183 Esta afirmación la realizan a partir de los 

datos que ofrecen los procesos de brujería, según los cuales en algunas regiones de 
                                                 

183 LEVACK, 1995: 177; QUAIFE, 1989: 197. 

        Medicina 

Magia               Magia    
blanca.              negra. 

                       Brujería 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

74 
 

Europa el porcentaje de acusadas era mayor que el de acusados. Esta distinción de sexo 

no es aplicable a todos los casos: en algunas zonas como el Franco-Condado sí que 

aparece una clara mayoría de mujeres acusadas; en otros, como Rusia el porcentaje 

predominante es el de los hombres; y en otras zonas, como en Aragón, el predominio de 

las acusaciones a mujeres no es excesivamente relevante.184 Además, el hecho de que 

estas personas fueran acusadas no quiere decir que finalmente fueran condenadas. Por lo 

tanto, el género puede ser un indicador importante si se tiene en cuenta la región 

geográfica, ya que en algunas las diferencias entre los porcentajes son muy limitadas. 

La edad es otro de los indicadores en los que coinciden los dos citados 

historiadores. De nuevo a partir de datos de la Edad Moderna, que podemos extrapolar 

cuidadosamente a la última parte de la Baja Edad Media, concluyen que las personas de 

mayor edad tenían más posibilidades de ser acusadas. Según los datos de Levack en 

muchas regiones la franja de edad en la que había más acusados de brujería era la de 

mayores de cincuenta años.185 Pero de nuevo, estos porcentajes dependen mucho de las 

regiones geográficas y de los casos, ya que también eran acusadas personas más 

jóvenes.186 Las personas de mayor edad, aparte de los datos, podían ser más proclives a 

las sospechas por varias razones. En primer lugar, no se procesaba por brujería a alguien 

hasta que no se dieran sospechas a lo largo de los años, por lo que la edad de los 

acusados aumentaba. En segundo lugar, las personas mayores tienen más posibilidades 

de desarrollar una conducta excéntrica o antisocial, a veces causada por la senilidad, que 

podía incomodar a los vecinos o chocar con las normas de la comunidad. Por otro lado, 

al ser físicamente menos poderosas, las creencias generales apuntan a que podían 

recurrir en mayor medida a la brujería como protección o venganza. Además, con la 

edad disminuía la capacidad de ganarse la vida, por lo que tenían más posibilidades de 

acabar en la marginalidad.187 

El estado civil también podía influir en las posibilidades de ser acusado por 

brujería. El estar soltera o viuda no es que fuera un factor determinante para ser bruja, 

                                                 
184 Datos de LEVACK, 1995: 178. Franco-Condado, 1559-1667, 76% de mujeres acusadas; Rusia, 1622-
1700, 32% de mujeres acusadas; Aragón, 1600-1650, 57% de mujeres acusadas. 
185 LEVACK, 1995: 185. 
186 Como en los casos de las primeras brujas vascas que detuvo la Inquisición o de las brujas de Salem. 
QUAIFE, 1989: 198. 
187 LEVACK, 1995: 186; QUAIFE, 1989: 199. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

75 
 

puesto que había también acusadas casadas, pero estos estados civiles, sobre todo la 

viudez, hacía que la acusación oficial resultara más fácil y que la acusada tuviera menos 

posibilidades de defenderse.188 

La pobreza es un indicador importante. La gran mayoría de las personas 

procesadas procedían de los niveles bajos de la sociedad. Aún así, no era de las personas 

más pobres, como los mendigos, de quien se sospechaba, sino de las medianamente 

pobres, como las personas que se encontraba en los límites de la subsistencia y en 

ocasiones eran miembros dependientes de la comunidad.189 

El comportamiento o la personalidad de las personas que formaban parte de la 

comunidad también era un indicador que hacía caer las sospechas sobre algunos de sus 

miembros. Aunque existe una gran diversidad de posibilidades, algunas características 

como un comportamiento excéntrico, la falta de respeto a las normas locales, el tener 

una lengua afilada, el mal carácter o una inclinación a las maldiciones hacía que la 

comunidad sospechase de esas personas, además de que en muchas ocasiones no eran 

bien recibidos como vecinos.190 

Existen también unos indicadores secundarios, que aunque no son tan generales, 

en ocasiones pueden tener una gran influencia. Por ejemplo, las desviaciones de ciertas 

personas por comportamientos no aceptados por la sociedad como la criminalidad o la 

inmoralidad sexual.191 También la apariencia física, que, aunque según Quaife los 

historiadores modernos le han quitado relevancia, el hecho de carecer de algún 

miembro, ser una mujer barbuda o un hombre sin barba, tener estrabismo, voz chillona 

o cojera incrementaba en gran medida las sospechas de los vecinos.192 

El interés por el ocultismo y la magia, incluso de carácter blanco, hacía también 

que aumentasen las sospechas sobre una persona, así como la movilidad social, es decir, 

un éxito o un fracaso rápido que, en una sociedad en la que apenas existía la movilidad 

entre estamentos o posiciones económicas, llamaba siempre la atención de los vecinos. 

                                                 
188 QUAIFE, 1989: 201. 
189 LEVACK, 1995: 196; QUAIFE, 1989: 202. 
190 LEVACK, 1995: 200; QUAIFE, 1989: 206. 
191 QUAIFE, 1989: 203. 
192 QUAIFE, 1989: 205. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

76 
 

Por último, el pertenecer a una raza o religión diferente de la mayoría de la 

comunidad no era un factor excesivamente importante, puesto que en los datos que nos 

aportan las acusaciones no son una variable destacada.193 Aún así, el ser diferente o 

extranjero dentro de una comunidad, siempre podía hacer que los vecinos sospechasen 

de esa persona o, al menos, que no le otorgasen la misma confianza, consciente o 

inconscientemente, que a los demás vecinos. 194 

 

 

 

                                                 
193 QUAIFE, 1989: 206. 
194 El gráfico está basado en LEVACK, 1995: 167-207; QUAIFE, 1989: 197-218. Se señala con un 
círculo más grande aquellos indicadores de los que hablan los dos historiadores, y con un círculo más 
pequeño los indicadores que tiene en cuenta sólo uno de ellos. 

Indicadores 
de brujería. 

Raza, 
religión. 

Género. 

Ocultismo. 

Edad. 

Desviación. 

Estado civil. 

Movilidad 
social. 

Situación 
económica. 

Apariencia 
física. 

Comporta-
miento. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

77 
 

Por lo tanto, aunque son muchos los indicadores de brujería y aunque ninguno es 

determinante, se puede considerar en general que las personas de la comunidad con más 

posibilidades de ser acusadas de brujería eran aquellas que se consideraban más débiles 

por cuestiones económicas, de género o de edad. Así, eran las mujeres de edad 

avanzada, pobres y viudas, 195 con quizá algún comportamiento antisocial, las que más 

posibilidades tenían de ser acusadas por sus vecinos de practicar la brujería. 

II. Lugares de actuación. 

¿Dónde se encontraban los practicantes de brujería o dónde realizaban sus 

prácticas? Analizando el apartado anterior sobre las características personales, nada 

hace pensar que los brujos vivieran fuera de la aldea o de la ciudad. Vivían dentro de la 

misma, entre sus vecinos, y por eso, si no se relacionaban bien con ellos, pasaban a ser 

objeto de sospecha. Es posible que algunas prácticas se realizasen en sus propias 

viviendas o en las viviendas de sus clientes. Dando importancia a su situación 

económica, es posible también que, al encontrarse en el límite de subsistencia, fuesen 

desplazándose hacia las afueras de las aldeas o hacia zonas más asequibles y menos 

confortables. Pero siempre se encontraban dentro de la comunidad, aunque fuera de un 

modo marginado y solitario, ya que es necesaria cierta interacción con los vecinos para 

que se den acusaciones de brujería. 

El escenario de algunos ritos como el aquelarre es completamente distinto. Se 

trataba de lugares conocidos, como lanna de boch,196 unas veces, grandes explanadas y 

otras, lugares ocultos. En general, son lugares no transitados de noche, que se pueden 

considerar en ocasiones como peligrosos o que provocan miedos y en donde se podía 

dar rienda suelta a las prácticas y ritos realizados en común que se supone que 

practicaban los acusados de brujería. 

III. Función social. 

Estas personas a las que se acabó acusando de brujería tenían una doble función 

dentro de su sociedad. En primer lugar, eran requeridas por la sociedad por sus 

conocimientos de magia blanca para sanar o por sus conocimientos de magia negra para 
                                                 

195 HORSEY, 9/4 (Spring, 1979): 689-715. 
196 Véase el apartado 6-C-I. La acusación a Narbona d’Artal. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

78 
 

causar males a sus enemigos. En segundo lugar, los practicantes de brujería fueron el 

chivo expiatorio de los males que sufría la comunidad, en muchos casos inexplicables 

por los conocimientos de la época. 

El hecho de que los practicantes de brujería fueran requeridos por la comunidad 

o tuvieran como clientes a una parte de ella provocaba una situación extraña de amor-

odio o más bien, de temerles a la vez que les frecuentas. La sociedad medieval había 

recurrido a los practicantes de magia, tanto blanca como negra, ya a lo largo de toda la 

Edad Media para diferentes cuestiones. Por ejemplo, en cuestiones de venganza contra 

un vecino se acudía a la magia negra; en cuestiones de salud a la magia blanca. Así, 

cuando algunas de las prácticas llegaron a considerarse por parte de la elite como 

brujería, sobre todo de magia negra, la sociedad siguió recurriendo a estos practicantes 

como había hecho tradicionalmente. Por lo tanto, su función siguió siendo un foco de 

tensiones dentro de las comunidades, sobre todo por el poder que ostentaba el brujo y el 

temor que producía en la población. 

Pero la función, globalmente aplicada, de estas acusaciones de brujería era la de 

chivo expiatorio de los males que ocurrían a la población. A los vecinos de los acusados 

de brujería no les interesaban tanto las cuestiones teológicas como las desgracias que 

creían haber padecido por su culpa.197 Una vez que se identifica la brujería como chivo 

expiatorio, la sociedad tiende a proyectar sobre ésta todos los males que le acontecen.198 

Así pues, todas las desgracias como las enfermedades, el no poder tener hijos, la muerte 

de los animales, la pérdida de las cosechas y demás cuestiones sin explicación en la 

Baja Edad Media pasaron a ser culpa de los practicantes de brujería, lo que ayudó a 

aumentar en gran medida la cantidad de procesos contra personas acusadas de estas 

prácticas. Estas acusaciones en ocasiones eran contraproducentes porque si los acusados 

eran declarados culpables y ejecutados, podía plantear dudas y rencillas dentro de la 

comunidad, además de la necesidad de buscar la explicación a sus futuros problemas en 

otro lugar.199 

                                                 
197 LEVACK, 1995: 33. Martin Plantsch criticaba a los que culpaban de sus apuros a los demonios, las 
estrellas o las brujas. Véase el apartado 5-E. Situación de la brujería en Europa. 
198 RUSSELL, 1998: 21. 
199 QUAIFE, 1989: 235-236. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

79 
 

Por otro lado, los ritos y demás actividades y comportamientos que componían 

la idea de brujería en la Baja Edad Media representaban en cierto modo la inversión, ya 

citada, del orden social establecido.200 Se adoraba al diablo en vez de a Dios, se comía y 

bebía en desmesura, se practicaban relaciones sexuales inmorales y se realizaban 

prácticas contra natura como el canibalismo, entre otras cosas. Esto provocaba los 

miedos y temores de toda la población, que veían en las creencias tradicionales 

seguridad,201 frente a la sensación de amenaza que producían las prácticas 

desconocidas. 

Por tanto, la brujería jugó un papel importante dentro de la sociedad de la Baja 

Edad Media, ya que fue requerida por la sociedad, también temida, declarada culpable 

de todos los males inexplicables, tanto generales como particulares, de la época y 

representante de los valores invertidos de la sociedad, por lo que acabó siendo 

perseguida en la Corona de Aragón y también en toda Europa.  

                                                 
200 Muchos campesinos del Languedoc imaginaban un orden social invertido como forma de protesta 
simbólica y la revelación de sus fantasías podía haberse interpretado con facilidad como una descripción 
de aquelarres en donde, según se creía, todo estaba al revés. LEVACK, 1995: 44, citando a LE ROY 
LADURIE, 1966. 
201 QUAIFE, 1989: 221. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

80 
 

6. Procesos judiciales por magia y brujería. 

A. Características generales. 

En la última parte del siglo XIV y a lo largo del siglo XV aumentan de manera 

importante los procesos por causas de magia y brujería a lo largo de Europa, con el 

agravante de que a los cargos por maleficia se le añaden cargos por demonismo.202 

Las acusaciones que se realizaban en estos procesos comenzaron a tipificarse en 

la Baja Edad Media y así, la mayoría de los acusados por brujería respondían a las 

mismas características. Es importante, sin embargo, que estas acusaciones tipificadas las 

solía realizar el procurador fiscal y no los vecinos del pueblo, a los que, como ya ha 

aparecido anteriormente, les preocupaban más los daños que causaban los acusados que 

los posibles cargos por demonismo que se les podían imputar.203 

El primer proceso, cronológicamente, de brujería propiamente dicha que se 

conserva en Aragón es el realizado a Narbona d’Artal,204 aunque se pudieron dar otros 

anteriormente que no hayan sido conservados. Los acusados que eran considerados 

culpables por delitos de brujería eran condenados normalmente a la muerte en la 

hoguera, pero este tipo de pena no es exclusiva de estos condenados por la justicia. 

También, antes de las acusaciones por demonismo y de que se tipificara el delito de 

brujería se había utilizado esta pena para personas condenadas por magia negra, que 

solían ser acusadas por sus vecinos de haber realizado maleficia en su contra. 

Los procesos que se tratan a continuación muestran estas dos posibilidades. El 

primero de ellos, que data de 1461, es un proceso contra una vecina de Villanúa,205 

llamada Guirandana de Lay,206 acusada de envenenar y matar a algunos de sus vecinos, 

es decir, se trata de un proceso por hechicería o magia negra, en donde no aparece 

todavía ningún componente diabólico. El segundo de los procesos, contra Narbona 

d’Artal, data de 1498 e incluye ya todos los rasgos típicos de la brujería que aparecerán 
                                                 

202 Véase el apartado 5-C. Cronología de la brujería. 
203 Véase el apartado 5-G-III. Función social de la brujería. 
204 Proceso conocido a partir de GARCÍA HERRERO, 1990, vol. 1: 138; 1990, vol. 2: 45-47. 
205 Villanúa es una localidad situada en el Pirineo aragonés. Véase el apartado 9. Anexos, para conocer su 
exacta situación geográfica. 
206 Proceso conocido a partir de FERNÁNDEZ OTAL, 19 (Zaragoza, 2006): 135-172. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

81 
 

en los procesos posteriores durante toda la Edad Moderna. Así, en apenas 40 años 

sucede que, en el norte de Aragón, se da el cambio que pasa a conformar la imagen 

típica de la bruja europea incluyendo acusaciones de prácticas diabólicas en donde antes 

sólo se trataba de prácticas malévolas. 

B. Proceso contra Guirandana de Lay. 

El proceso contra Guirandana de Lay se encuentra en el Archivo Municipal de 

Jaca207 y data del año 1461. En él, Guirandana, una vecina de Villanúa, en el Pirineo 

aragonés, es acusada de ser ponzoñera y fetillera entre otras cosas, es decir, de realizar 

ponzoñas208 y envenenar con ellas a la gente, prácticas consideradas como maleficia. 

Las partes más importantes del proceso son las que contienen las acusaciones a 

Guirandana y el interrogatorio que le realizan a la acusada, en el que admite los cargos y 

desvela a sus cómplices. 

I. La acusación. 

La acusación parte de los vecinos de la misma aldea de Villanúa pero se 

desarrolla claramente en las acusaciones del procurador fiscal que son muy detalladas y 

responden a estas denuncias de los vecinos. Este procurador fiscal clasifica en diez 

puntos sus acusaciones, de los cuales siete hacen referencia a los asesinatos cometidos 

por la acusada, expuestos cronológicamente del más reciente al más antiguo, y los tres 

últimos hacen referencia a acusaciones generales sobre la condición de Guirandana. 

Finaliza su acusación pidiendo que se le condene a morir en la hoguera y que además 

pague los gastos del juicio. 

Así, la acusación más antigua que se realiza contra esta mujer es por el 

envenenamiento y asesinato de dos niños en septiembre de 1457 a los que dio un cuarto 

de manzana y una manzana respectivamente, mezclados con pociones mortíferas. En 

uno de estos dos envenenamientos, el primero de ellos cronológicamente, es acusada 

                                                 
207 Varios de Villanúa contra Guirandana de Lay, que daba hierbas. 1461, Archivo Municipal de Jaca, 
Procesos criminales, caja 663, nº10. 
208 Ponzoña, según la Real Academia Española, sustancia que tiene en sí cualidades nocivas para la salud, 
o destructivas de la vida. Http://www.rae.es/ Ponzoñera sería la persona que hace o que da ponzoñas. 
Fetillera, según Jerónimo Borao, puede hacer referencia a adivina. BORAO, 1859: 232. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

82 
 

también la madre de Guirandana, llamada Vicenta, del envenenamiento del niño.209 

¿Podía ser que al tratarse del primer envenenamiento de Guirandana a un niño recibiera 

la ayuda o la supervisión de una mujer más mayor conocedora y realizadora también de 

esas prácticas? 

La segunda acusación, fechada en mayo de 1468, corresponde al 

envenenamiento de una mujer llamada Sancha Ximénez. En este caso, el asesinato se 

realizó a través de unos polvos mortíferos mezclados con agua que la acusada le echó a 

la cara a la víctima, lo que le provocó la muerte. Tras este asesinato, hay un parón de 

más de dos años y medio hasta el siguiente envenenamiento del que se le acusa a 

Guirandana. 

En enero de 1461 murió María, hija de Esteban d’Osán, de la que no aparece la 

edad pero al no estar casada210 es probable que fuese aún joven, una niña. En este caso, 

las hierbas mortíferas y las pociones envenenadas fueron mezcladas en un vaso de agua, 

que ofreció la acusada a la víctima. También en enero de ese mismo año, 1461, 

Guirandana es acusada de envenenar a la hija de Sancho d’Acín hijo y nieta de Sancho 

d’Acín, llamada Gracica. De nuevo, la aparición tanto del padre como del abuelo indica 

que Gracica era una niña todavía, además, en este caso, se le llama así en el proceso. 

Este envenenamiento se llevó a cabo cuando la víctima pasaba por la puerta de la casa 

de Guirandana, la cual le dio un millaz211 que estaba mezclado con hierbas mortíferas. 

Las tres últimas acusaciones hacen referencia al año 1460. En marzo es acusada 

de envenenar a una mujer llamada Bertrana, que estaba casada con Rodrigo Lacambra. 

Mientras la víctima tejía en un telar, la acusada le paso las manos por la cabeza y luego 

le pasó la mano, con algunos polvos, por la boca, lo que hizo que cayese al suelo casi 

muerta y que posteriormente acabase muriendo. En este caso, el procurador fiscal 

incluye el motivo por el cual Guirandana fue a donde se encontraba Bertrana. Éste era 

                                                 
209 Las acusaciones aparecen dos veces en el proceso. En primer lugar redactadas y en segundo lugar con 
la clasificación por puntos del procurador fiscal. Este envenenamiento, del niño Gil d’Acín, no aparece en 
los diez puntos del procurador fiscal pero sí al principio del documento. Es por esto que cuando 
posteriormente se pregunte a Guirandana si había algún asesinado más, ésta nombrará a Gil d’Acín. Es 
posible que se tratase de un olvido del procurador fiscal. 
210 Si estuviera casada seguramente pondría mujer de, en vez de hija de. 
211 Un millaz es una torta compuesta por mijo y aceite. En Aragón puede ser nombrado también como 
millazo. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

83 
 

que la víctima no le había querido prestar un cahíz de trigo.212 Posteriormente, en 

septiembre de ese mismo año 1460, es acusada de matar envenenando a la niña Sancha, 

una hija de Sancho Latorre, mientras estaba en unas viñas. Le pasó la mano por la boca 

y le dio un puñado de polvos mortíferos, y aunque la niña intentó quitárselos de la boca, 

cayó al suelo medio muerta, como había pasado con Bertrana, y ya no puedo 

recuperarse. Por último, en diciembre de 1460, Guirandana es acusada de envenenar a 

Agnes, una niña de once años hija de Blas d’Acín, en el molino de harina de Villanúa. 

Allí, le dio pan mezclado con polvos y hierbas mortíferas y le hizo comérselo, por lo 

que la niña cayó, de nuevo, medio muerta al suelo y posteriormente murió. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
212 Un cahíz o cafíz es una medida de capacidad para el cereal que tiene distinta cabida según las regiones. 

Diciembre 
1460 Envenenamiento. Pan con hierbas 

venenosas. 
Agnes, niña de 
11 años, hija de 

Blas d'Acín. 
En el molino. 

Septiembre 
1460 Envenenamiento. Hierbas 

mortíferas. 
Sancha, hija de 
Sancho Latorre. En las viñas. 

Marzo 1460 Envenenamiento. Polvos. 
Bertrana, mujer 

de Rodrigo 
Lacambra. 

Mientras tejía. 

Enero 1461 Envenenamiento. 
Hierbas 

mortíferas 
mezcladas con 

un millaz. 

Gracica, niña 
hija de Sancho 

d'Acín. 

En la puerta de 
la casa de 

Guirandana. 

Enero 1461 Envenanamiento. 
Hierbas 

mortíferas en un 
vaso de agua. 

María, hija de 
Esteban d'Osán. 

Mayo 1458 Envenenamiento. 
Polvos 

mortíferos en 
agua. 

Sancha 
Ximénez, mujer 

de Sancho 
Bescós. 

Cerca de la 
acequia. 

Septiembre 
1457 Envenenamiento. 

Pociones 
mortíferas 

mecladas en una 
manzana. 

Blasquico 
Calliço, hijo de 
Sancho Calliço. 

Septiembre 
1457 Envenenamiento. 

Pociones 
envueltas en un 

cuarto de 
manzana. 

Gil d'Acín, hijo 
de Blasco 

d'Acín. 

Acusada también 
la madre de 
Guirandana, 

Vicenta. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

84 
 

De los diez puntos en los que clasifica su acusación el procurador fiscal, estos 

siete son referidos a los asesinatos,213 pero los tres últimos hacen referencia a 

acusaciones generales sobre la condición de Guirandana. En el primero de ellos, dice 

que es ponzoñera, fetillera, mala persona, perversa y le acusa de llevar una mala vida, 

siendo esto confirmado por muchas personas de Villanúa. En el segundo, expone que es 

una mujer de mala fama y que ya fuese en Jaca, en Villanúa o en otros lugares todo el 

mundo que había oído hablar de ella lo sabía.214 Por último, acusa a Guirandana de 

haberse jactado de sus acciones, siendo esto atestiguado también por muchas personas. 

Así, como ha aparecido anteriormente, el procurador fiscal solicita que sea 

condenada a morir en la hoguera y que cargue con los gastos del juicio. 

De estas acusaciones vertidas sobre Guirandana de Lay se pueden sacar algunas 

conclusiones. En primer lugar, los envenenamientos que le acusan de realizar con 

hierbas, polvos o pociones mortíferas se ofrecen a la víctima normalmente a través de 

un alimento, como el pan o las manzanas, o a través de una bebida, como el agua. En 

segundo lugar, la mayoría de los envenenados son niños. Esto se puede deber a un cierto 

interés por matar niños215 o a que eran las víctimas más fáciles por su inocencia. De los 

ocho casos que aparecen, todos los niños, a excepción de Sancha, la hija de Sancho 

Latorre, aceptaron la comida o bebida que les dio la acusada con el veneno. En cambio, 

los dos casos en los que las envenenadas son mujeres ya casadas, seguramente por su 

menor ingenuidad y por la falta de confianza hacia la acusada, no fueron engañadas para 

comerse o beberse el veneno sino que en un caso, el de Bertrana, le puso la mano en la 

boca con los polvos y en el otro, el de Sancha Ximénez, le echó el agua a la cara. 

Por otro lado, nos encontramos ante lo que pueden ser varios casos de 

envenenamiento de una misma familia: Agnes, hija de Blas d’Acín; Gracica, hija de 

Sancho d’Acín hijo y nieta de Sancho d’Acín; y Gil d’Acín, hijo de Blasco d’Acín. ¿Se 

trata de miembros de una misma familia o es casualidad por una posible abundancia de 

ese apellido en este periodo? Lo cierto es que Sancho d’Acín padre sí que figura como 

uno de los testigos acusadores de Guirandana, pero podía serlo también con un único 

                                                 
213 En uno de los puntos aparecen dos asesinatos, por lo que en total se le acusa de ocho. 
214 Para estas dos acusaciones utiliza la fórmula: “fue, era y es”, lo que indica que lo ha sido siempre y 
que lo va a seguir siendo. 
215 Posteriormente, en los casos y procesos de brujería se incluirá en muchas ocasiones el infanticidio. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

85 
 

envenenamiento en su familia. Blas d’Acín, padre de Agnes, y Blasco d’Acín, padre de 

Gil, son la misma persona; el hecho de que escribieran el nombre en un caso entero y en 

otro en su versión abreviada no es relevante. Si fuesen todos de la misma familia, 

¿podrían influir rencillas familiares a la hora de acusar a Guirandana o a la hora de 

elegir la gente a la que se envenenaba? 

     

 

 

 

 

II. El interrogatorio. 

Además de las acusaciones del procurador fiscal, también es muy interesante el 

interrogatorio que se realiza a Guirandana, sobre todo porque en él admite algunos 

hechos, los explica y razona y además implica a sus cómplices como culpables también 

de los envenenamientos. Este interrogatorio fue llevado a cabo por el Justicia de la 

ciudad de Jaca que realizó diversas preguntas: desde las más simples como si había 

ponzoñeras en Villanúa hasta otras más complejas como si había intervenido en otras 

muertes o por qué realizaba esos actos. Así, según sus respuestas obtenemos la siguiente 

información: en Villanúa había tanto ponzoñeras como ponzoñeros y estas personas 

habían matado a los hijos e hijas de Blasco d’Acín, a la mujer de Sancho Bescós, a la 

mujer y dos nietos de Sancho d’Acín y a Blasquico el hijo de Sancho Calliço. También 

habían hecho enfermar a la hija de Sancho d’Acín, a una hija de Esteban d’Osán, a la 

6 

2 

Víctimas (8) 

Niños 

Adultos 

2 

Aceptación Voluntaria Adultos (2) 

Sí 

No 
5 

1 

Aceptación Voluntaria Niños (6) 

Sí 

No 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

86 
 

mujer de Rodrigo Lacambra y a una hija también de este Rodrigo. Todas estas muertes 

habían sido llevadas a cabo por Guirandana y sus cómplices, a los que identifica, siendo 

estos Sancha Fatás, los cónyuges Beltrán y Andrea, la viuda Peregrina, Graciana de 

Beneduges y su hija Contessa, María la mujer de Pes de la Cura y Vicenta, la madre de 

Guirandana. Dentro de este grupo de ponzoñeros, en los que la mayoría son mujeres 

aunque también hay hombres, se consideraba a Guirandana de Lay como cap e bordon, 

es decir, la jefa, guía y cabecilla del grupo.216 ¿Por qué delato a las otras personas de su 

grupo de ponzoñeros, sobre todo si ella era la jefa? ¿Acaso le habían traicionado o había 

algún tipo de batalla por el poder y por eso ella estaba procesada y los demás no?217 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Por otro lado, Guirandana explicó el método utilizado para envenenar a las 

víctimas, según el cual simplemente cogiendo unos polvos y poniéndolos en el suelo ya 
                                                 

216 Cap hace referencia a cabeza. Bordón quiere decir persona que guía o sostiene a otra según la RAE. 
217 En los gráficos se entiende como acusación la primera que se realiza y que incluye al niño Gil d’Acín. 

3 

1 1 

1 

1 

1 

Víctimas por familias, según la acusación (8) 

Familia d'Acín 

Familia d'Osán 

Familia Lacambra 

Familia Bescós 

Familia Calliço 

Familia Latorre 

4 

1 

2 

1 

1 

Víctimas por familias, según la confesión (9) 

Familia d'Acín 

Familia d'Osán 

Familia Lacambra 

Familia Bescós 

Familia Calliço 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

87 
 

era suficiente para que el que los pisara enfermase. Estos polvos y ponzoñas estaban 

realizados en las casas particulares de algunos de los cómplices ,218 específicamente en 

la casa de Graciana y en la de Peregrina, y se hacían a base de picar huesos de sapo y de 

culebra. Esta actividad de picado era realizada por María de Pes de la Cura, Graciana y 

Peregrina. Además, los animales eran recogidos por Sancha Fatás y otras de las demás 

personas ya delatadas. Posteriormente, las pociones las guardaba en una cazuelita de 

arcilla debajo de la cama en su habitación. 

Gracias a este interrogatorio tenemos conocimiento de otra muerte, la de Gilico, 

hijo de Blasco d’Acín,219 es decir, el niño llamado Gil que aparece en las primeras 

páginas del proceso, en una de las acusaciones más antiguas realizadas sobre 

Guirandana y al que en un primer momento del interrogatorio no había nombrado, quizá 

porque no había sido acusada de ello por el procurador fiscal, al que posiblemente se le 

había olvidado. Sobre este envenenamiento, la acusada dice que ella junto con otras 

compañeras le dieron las ponzoñas al niño en casa de Sancha Fatás y que éstas se las 

había dado su madre Vicenta en un cuarto de manzana. 

Respecto a su introducción en el grupo y en las prácticas de envenenar, 

Guirandana contó que tras haber tenido un encuentro con Sancha Fatás y María de Pes 

de la Cura220 yendo al molino, estas mujeres le dijeron que hacían pociones y que tenía 

que aprender a hacerlas o, en el caso de que se negara, moriría. Por lo cual ella aceptó. 

¿Eligieron estas mujeres a Guirandana o la acusada les sorprendió realizando alguna 

actividad sospechosa y decidieron incluirla en el grupo? ¿Tiene algo que ver con que la 

madre de Guirandana perteneciera también al grupo? ¿Se trata de una actividad 

hereditaria? Respecto a esta posible herencia de las prácticas de envenenar, hay que 

tener en cuenta que dentro del grupo al que delata Guirandana, además de ella y su 

madre, hay también otra madre con su hija,221 además de un matrimonio, que no tiene 

que ver con la herencia pero sí con la familia. ¿Es posible que alguna de las mujeres 

                                                 
218 Véase el apartado 5-G-II. Lugares de actuación de la brujería. 
219 Véase nota 209. 
220 Estas dos mujeres aparecen también como encargadas de recoger los animales y de picar las pociones, 
por lo que es posible que las personas mayores del grupo se dedicaran a realizar las pociones, 
coincidiendo que también Vicenta, la madre de Guirandana las realizaba, es decir, una generación 
anterior. 
221 Graciana de Beneduges y su hija Contessa. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

88 
 

asesinadas fuese envenenada al negarse a aprender estas prácticas si le plantearon la 

misma disyuntiva que a Guirandana? 

La causa por la cual, según la acusada, realizaban estos homicidios y demás 

actos era porque se los mandaba hacer el diablo. Puesto que en la acusación no aparece 

el componente diabólico que aparecerá en procesos posteriores, como el de brujería 

realizado a Narbona d’Artal, es posible que el nombrar al diablo sea sólo una forma de 

identificar al mal o a la maldad humana, es decir, buscar una explicación recurrente en 

la formación cristiana de la sociedad bajomedieval para sus prácticas malévolas. 

A lo largo del interrogatorio la acusada respondió a todas las preguntas con datos 

precisos, quizá intentando que con esta información se rebajase su condena. Esta 

esperanza la demostró al final del mismo prometiendo no volver a hacer nunca más esas 

actividades de las que se le acusaba y diciendo que estaba dispuesta a jurarlo sobre 

sagrado. Además, apuntaba que, en el caso de que volviera a realizar estas actividades y 

si conseguían probarlo, estaba dispuesta a perder la cabeza, es decir, a ser condenada a 

muerte. 

 

Actitud de 
Guirandana. 

Admite las 
acusaciones. 

Delata a sus 
cómplices. 

Pide 
clemencia y 
dice que no 
lo volverá a 

hacer. 

Responde a 
todo el 

interroga-
torio con 
detalle. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

89 
 

Así pues, este proceso contra Guirandana de Lay, habitante de Villanúa, nos 

descubre las prácticas de magia negra realizada en grupo por una parte de los habitantes 

de esta aldea que se dedicaban a envenenar a algunos de sus miembros, sobre todo a los 

más jóvenes. Algunas cuestiones como el porqué escogen tantas víctimas de una misma 

familia, el porqué Guirandana delata a todo su grupo o el porqué realizan estos 

envenenamientos quedan a disposición de algunas de las hipótesis que han aparecido 

anteriormente, pero que difícilmente pueden ser comprobadas. Lo que queda claro es 

que en este proceso, realizado en 1461, no se da ningún tipo de componente diabólico ni 

de actividad tipificada de brujería, como ocurrirá poco después, sino que se acusa de 

prácticas malévolas y de magia negra. Esto quiere decir que la tipificación del delito de 

brujería y sus prácticas, en 1461, ni se había formado ni había llegado todavía a las 

zonas pirenaicas aragonesas, así como tampoco era conocida o utilizada por los poderes 

judiciales como el procurador fiscal o el Juzgado de Jaca.222 

C. Proceso contra Narbona d’Artal.223 

El proceso judicial contra Narbona d’Artal tiene fecha de febrero de 1498 y se 

conserva en el Archivo Histórico Provincial de Zaragoza, en la sección de procesos 

inquisitoriales en la caja 23.224 En este caso, sí que se trata de un proceso de brujería 

completo, ya que a esta mujer se le acusa de todos los delitos tipificados como propios 

de la brujería. Narbona es una mujer de Cenarbe,225 que está casada con Juan de Portaña 

y cuyos vecinos le temen porque piensa que es ella la que les provoca las desgracias, es 

decir, creen que realiza maleficia. A lo largo del proceso aparecerán también el hermano 

y la hermana de la acusada, como personas igualmente consideradas peligrosas por los 

                                                 
222 Si hubiera llegado la tipificación de la brujería, Guirandana hubiera sido acusada de bruja, de practicar 
aquelarres, de vuelos nocturnos y de pacto con el diablo entre otras cosas, ya que cumple con todas las 
características de las acusadas apenas medio siglo después, además con la justificación de la confesión de 
los delitos. 
223 También es conocida como Narbona de Artal, Narbona Dartal o Narbona de Cenarbe, por el lugar 
donde vivía. 
224Proceso contra Narbona, esposa de Juan de Portanya y vecina de Cenarbe, acusada de brujería. 1498, 
AHPZ, Procesos Inquisitoriales, caja 23, leg.1. Se puede acceder también al mismo a través de la página 
web de DARA-Documentos y Archivos de Aragón. http://servicios3.aragon.es/opac/app/simple/. Código 
de referencia: ES/AHPZ - J/00018/00 1. 
225 Cenarbe es una localidad situada en el Pirineo aragonés. Véase el apartado 9. Anexos, para conocer su 
exacta situación geográfica. Según Ubieto Arteta, es un lugar despoblado desde la década de los sesenta. 
GARCÍA HERRERO, 1990, vol. 2: 45, nota 171, citando a UBIETO ARTETA, 1984: 401. 

http://servicios3.aragon.es/opac/app/simple/


Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

90 
 

vecinos. Las partes más interesantes de este proceso son tres: en primer lugar, las 

acusaciones de dos testigos, que son vecinos de la acusada y testifican contra ella; en 

segundo lugar, la acusación del procurador fiscal, en la que ya aparecen los delitos de 

brujería; y por último, el interrogatorio realizado a Narbona, que es considerablemente 

más corto que el de Guirandana y en el que niega todas las acusaciones. 

I. La acusación. 

 De particulares. 

El primer testimonio que aparece en el proceso es el de Domingo Ferrer, un 

vecino de Cenarbe que dice conocer a la acusada y que jura contar lo que sabe. Según 

estas declaraciones, Narbona era conocida como ponzoñera, fetillera y bruja desde 

hacía al menos veinte años en todo Cenarbe y también en cualquier sitio en el que se 

oyese hablar de ella. Posteriormente, el testigo explica dos casos en los que se creía que 

la acusada había hecho daño intencionadamente a vecinos de la zona. El primero de los 

casos, hace referencia a María Calliço, mujer de Domingo Lacambra, un vecino de 

Villanúa.226 Esta mujer no podía tener hijos y cada vez que se quedaba embarazada 

sufría un aborto. Su marido fue a preguntar al abad de Pozán la razón de esta 

desgracia,227 y éste le dijo que había sido Narbona de Cenarbe la que le había hecho 

perder las criaturas. El testigo, Domingo Ferrer, dice que conoce esta historia porque se 

la oyó contar a Domingo Lacambra y porque, además, lo sabe todo el mundo tanto en 

Villanúa como en Cenarbe. ¿Por qué acusó a Narbona d’Artal el abad de Pozán de ser 

ella la causante de las desgracias? ¿Respondía a un problema particular del abad con 

esta mujer o a unas creencias que le habían inculcado? Como ha aparecido 

anteriormente, a lo largo del siglo XIII y XIV la opinión de que todas las formas de 

                                                 
226 Es posible que este Domingo Lacambra de Villanúa sea familia, hijo o nieto, de Rodrigo Lacambra, 
cuya mujer Bertrana había sido envenenada por Guirandana de Lay. ¿Se trata de un recurso familiar para 
explicar las desgracias? ¿Tenía esta familia una fijación especial por los maleficia? ¿Influyó el episodio 
entre Bertrana y Guirandana para que recurrieran de nuevo a culpar a alguien de sus males o para que se 
creyeran de nuevo víctimas de prácticas maléficas? ¿Como ya han quemado al chivo expiatorio de su 
aldea, tienen que ir a buscar otro a las aldeas vecinas? 
227 Hace referencia a Pozán de Vero, localidad situada en el norte de Aragón. En esta localidad se dará 
posteriormente, en el año 1534, el procesamiento de Dominga la Coja, por brujería. Proceso contra 
Dominga la Coja, vecina de Pozán de Vero, acusada de herejía, apostasía y brujería. 1534-1435, AHPZ, 
Procesos Inquisitoriales. Se puede acceder a este proceso a través de la página web de DARA-
Documentos y Archivos de Aragón. http://servicios3.aragon.es/opac/app/simple/. Código de referencia: 
ES/AHPZ – J/00024/00 1. 

http://servicios3.aragon.es/opac/app/simple/


Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

91 
 

magia eran diabólicas ganó aceptación gradualmente en los altos estamentos y en los 

ambientes cultos de la sociedad, lo que llevó a la publicación de la bula Super illius 

specula en 1326, la cual consideraba todo tipo de magia como herejía, por necesitar de 

la ayuda demoniaca, y podía ser perseguida.228 ¿Es posible que Narbona realizase 

prácticas sanadoras con magia blanca y por esto fuese considerada como peligrosa por 

el abad de Pozán? ¿Utilizó este abad, consciente o inconscientemente, el problema de 

Domingo Lacambra y su mujer como justificación de las prácticas mágicas malévolas 

de Narbona y fomentar así su persecución? Sería interesante conocer más sobre de la 

formación de este abad, pero es muy probable que conociese la existencia de esta bula y 

que le hubieran formado con la idea, establecida ya en los ambientes cultos, de que todo 

tipo de magia era malvada y podía ser perseguida. Así, se puede explicar que recurriera 

a una practicante de magia, aunque fuese de tipo blanco, para explicar las desgracias de 

la sociedad. 

Pero la información que ofrece este testigo, Domingo Ferrer, sobre el caso es 

más abundante. Confirma que, cuando Narbona se enteró de que Domingo Lacambra le 

estaba acusando de que su mujer perdiera los hijos, ésta fue a hablar con el hermano del 

testigo, llamado Pero Ferrer, para contarle la situación. Así, le preguntaron directamente 

si era culpable de los hechos y la acusada dijo que no, pero que aunque no fuera 

culpable si la apresaban no iba a poder defenderse. Tras esto, dice también el testigo que 

la acusada estuvo varios días llorando y sin comer por la amenaza de Domingo 

Lacambra de llevarle ante la justicia. 

El segundo testimonio de Domingo Ferrer hace referencia a una situación vivida 

hacía once o doce años con Aynica, la nieta de la mujer del testigo, y Minguico, el hijo 

del testigo. En este caso, los dos niños fueron a casa de Narbona, la cual les ofreció unas 

escudillas de leche. Tras esto, el niño Minguico enfermó y cuando su padre le preguntó 

dónde había estado, al conocer la respuesta, se temió que fuese obra de la acusada y se 

presentó en su casa. Allí, le amenazó con matarle si su hijo moría. Narbona dijo que ella 

no le había hecho nada al niño, pero se acercó a casa del testigo para visitarle. Cuando 

llegó el niño estaba casi muerto y, tras tratarlo la acusada, en menos de una hora ya se 

puso mejor. Tras esto, el testigo le volvió a amenazar diciéndole que rezase para que no 

                                                 
228 Véase el apartado 4-E-VI. Actitudes en contra de la magia y primeras sospechas. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

92 
 

les ocurriera nada en su casa, porque si no, lo pagaría ella. Narbona siguió con su teoría 

de que por ella no recibirían nunca ningún mal. 

El último testimonio que realiza Domingo Ferrer sobre la acusada hace 

referencia al hermano de la misma, Juan d’Artal, del cual dice que se le conoce también 

en Cenarbe por realizar crímenes y prácticas de ese tipo. 

El segundo de los testigos es Pero Ximénez, habitante de Cenarbe, y que 

también conoce a Narbona y jura contar lo que sabe. En primer lugar, dice que tanto la 

acusada como, en este caso, su hermana María d’Artal son conocidas en la aldea como 

mujeres de mala fama que dan ponzoñas y que todo el mundo vive recelando de ellas. 

Este testigo también narra dos acontecimientos, el primero de los cuales hace referencia 

de nuevo a María Calliço, la mujer de Domingo Lacambra de Villanúa. En este caso 

Pero Ximénez dice que una vez había oído decir a María Calliço que,229 como no podía 

tener hijos con su marido, estaba preocupada por el hecho de que Narbona le pudiese 

haber hecho algún daño. También contaba que en una ocasión esta mujer se encontró 

con Narbona y le preguntó que por qué le había hecho perder todas las criaturas. 

Narbona le contestó que ella no lo había provocado pero, que si no había tenido niños 

hasta entonces, no los tendría nunca. El testigo confirma estos acontecimientos porque 

dice haberlos oído.230 

El segundo de los casos había ocurrido hacía cuatro o cinco años y se trata de un 

episodio del que culpan a la hermana de Narbona, María. La introducción al mismo se 

centra en que, estando la nieta del testigo a punto de morir y temiendo que le hubieran 

hecho algún daño intencionado, el testigo le leyó el evangelio de San Juan y la oración 

de San Cipriano,231 y así, con la ayuda de Dios, la niña se recuperó. Posteriormente, 

estando otra criatura enferma, la nuera del testigo dijo que si su suegro estuviera le diría 

la oración de San Cipriano y otras oraciones para conseguir la recuperación. A esto le 

respondió María d’Artal, de manera un tanto irónica, que sí que tenía en buena 

consideración a su suegro como médico. Tras este suceso la nuera del testigo dejó de 

                                                 
229 Esta mujer en la fecha que se realiza el proceso ya ha fallecido, ya que se dice “en el tiempo que vivía 
María, muller de Domingo Lacambra”. 
230 No hay pruebas contundentes, simplemente vale la palabra de alguien que ha oído decir algo y 
directamente se da por sentado que es verdad. 
231 Sobre la utilización de la oración de San Cipriano o Cebrián. GARCÍA HERRERO, TORREBLANCA 
GASPAR, 2 (Huesca, 1990): 67-82: 69. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

93 
 

poder tener hijos, sufriendo abortos antes de cumplir la gestación, y, por lo tanto, 

sospechaban que la hermana de la acusada, María, lo hubiera provocado. 

En este último caso, se entiende que María d’Artal se encontraba en el lugar en 

donde estaba la persona enferma, seguramente intentando curarla, debido al comentario 

irónico que realiza sobre la curación a base de oraciones. ¿Se dedicaba por lo tanto esta 

mujer a sanar personas enfermas? ¿Tenía fama de curandera o de realizar prácticas de 

magia blanca? ¿Era tan delgada la línea entre magia blanca y magia negra que se temía 

a las personas que tenían ciertos conocimientos que se escapaban para los demás, 

aunque los utilizasen para sanar? María rechaza la intervención de supersticiones, en 

este caso oraciones milagrosas, para curar a los enfermos. Por lo tanto, se puede barajar 

la idea de que tuviera conocimientos empíricos de medicina o de magia blanca que eran 

desconocidos por sus vecinos. Así, también Narbona consiguió curar al nieto del primer 

testigo de un supuesto envenenamiento premeditado, que fue, con bastantes 

probabilidades, una indigestión por tomar leche en mal estado. E incluso informó a 

María Calliço de que si no había podido tener hijos durante mucho tiempo, seguramente 

no los tendría nunca. ¿Tenía Narbona conocimientos de medicina o era portadora de 

conocimientos tradicionales que le permitían saber ciertas cosas o sanar en algunos 

momentos? ¿Eran estos conocimientos heredados? Los tres hermanos, tanto Narbona 

como María y Juan tenían mala fama en la zona. Aún así, María se encontraba dentro de 

las personas que estaban visitando a una persona enferma. ¿Puede ser que estos 

hermanos tuvieran conocimientos de magia blanca? ¿Se temía también a los 

practicantes de este tipo de magia en su vertiente sanadora? ¿Es posible que alguien de 

la familia hubiera cruzado en algún momento la línea entre magia blanca y magia negra 

y por esto tenían esa mala fama? Aunque no se tuvieran pruebas de la realización de 

maleficia, el hecho de tener conocimientos, aunque se trate de cuestiones empíricas, que 

atañen a la salud y que el resto de los vecinos no tienen, puede hacer que se sospeche 

más de estas personas, sobre todo si la aldea busca un chivo expiatorio para explicar sus 

males y desgracias. 

En las declaraciones del primer testigo se hace patente que Narbona sabía que si 

le denunciaban no iba a poder defenderse y podía acabar condenada. ¿Cómo era posible 

que lo supiera de antemano? Por un lado, es probable que tuviera conocimiento de casos 

   
 

 
   

  
  

  
 
 

  
 

  
  

 
 

    
  

  
   

    
 

  
  

   
  

  
  

 
 

  
 

 
  

 
   

 
  

  
    

 
   

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

94 
 

anteriores. Quizá incluso del de Guirandana de Lay, que había tenido lugar en Villanúa, 

situada muy cerca de Cenarbe, hacía menos de cuarenta años, y que, aunque es posible 

que no lo viviera o que fuera muy joven,232 es una imagen que queda en el imaginario 

colectivo y seguramente habría oído la historia. Por otro lado revela una clara 

desconfianza en la justicia y, también, por qué no, una desconfianza en poder 

defenderse de las acusaciones, ya fuera por la falta de conocimientos empíricos del resto 

de la sociedad o porque en realidad era culpable de los casos que exponían los testigos. 

 

 Del procurador fiscal. 

En la segunda de las partes más importantes del proceso, las acusaciones del 

procurador fiscal, es en donde se aprecia claramente las diferencias con el proceso de 

Guirandana de Lay y la evolución de las acusaciones en el Pirineo aragonés. En el 

proceso contra Narbona no se le acusa de realizar prácticas maléficas contra personas 

concretas en fechas concretas, sino que recibe unas acusaciones más generales y sin 

pruebas. El procurador fiscal divide la acusación en siete puntos. 

                                                 
232 No aparece en el proceso la edad de la acusada. 

1ª acusación de 
Domingo 

Ferrer. 
No dejar tener 

hijos. Narbona. 
María Calliço, 

mujer de 
Domingo 
Lacambra. 

Sin causa 
aparente. 

2ª acusación 
de Domingo 

Ferrer. 
Envenenamiento 
tras beber leche. Narbona. 

Minguico, hijo 
de Domingo 

Ferrer.   
Tras estar en su 

casa. 

1ªacusación de 
Pero Ximénez. 

No dejar tener 
hijos. Narbona. 

María Calliço, 
mujer de 
domingo 
Lacambra 

Sin causa 
aparente. 

2ªacusación 
de Pero 

Ximénez. 
No dejar tener 

hijos. 
María, hermana 

de Narbona. 
La nuera de Pero 

Ximénez. 
Tras un ligero 

enfrentamiento. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

95 
 

En el primero de ellos, acusa a Narbona de bruja, ponzoñera, nigromante y 

fetillera, asegurando que tiene reputación de tales cosas. Además, también la acusa de 

renegar de Dios y de adorar al diablo. 

En segundo, el procurador fiscal le acusa de haber dado ponzoñas a mucha gente 

y de haber hecho fetillerías y sortilegios a otras personas. Por estas actividades de 

Narbona algunos habían muerto, otros se habían quedado baldados y otros desarrollaban 

comportamientos extraños como ladrar e imitar los sonidos de algunos animales en 

varios lugares, entre ellos en la Iglesia. 

La tercera acusación denuncia a Narbona por nigromante y fetillera, asegurando 

que realiza invocaciones a los demonios y a su poder en círculos. 

En el cuarto de los puntos del procurador fiscal, se hace referencia a que la 

acusada, realizando sus actividades de bruja, ha matado a muchas criaturas. En esta 

parte de la acusación describe la actividad que es conocida como aquelarre o sabbat.233 

Así, expone cómo se untaba el cuerpo con ponzoñas e invocaba al demonio con la frase: 

“Sobre Garto y sobre espina a lanna de boch vamos ayna”. Después de esta invocación 

cogía al diablo que tenía forma de cabrón y se iban al campo de lanna de boch.234 Esta 

zona estaba en el boch de Biterna,235 según explica el procurador fiscal, y allí, junto con 

muchas otras brujas, realizaban actividades como besar el trasero al diablo, adorarlo, 

yacer con él, bailar, recibir algo de dinero por parte del diablo o dejar de nombrar a 

Jesucristo para poder hacer brujerías. Estas actividades, también dice el procurador 

fiscal, se realizaban siempre por la noche y antes de que saliera el sol ya habían vuelto 

las participantes a sus casas. 

La quinta acusación responde a echar, por parte de Narbona, polvos y ponzoñas 

sobre los árboles para secarlos y en las aguas donde bebían los animales para secarlas 

también. 

Además, en el sexto de los puntos del procurador fiscal, confirma que la 

acusada, además de ser bruja, ha inducido a otras personas a hacerse brujas y a realizar 

                                                 
233 Véase el apartado 5-D. Conocimientos y componentes prácticos de la brujería. 
234 Lanna puede hacer referencia a landa, prado. Se ha elegido esta opción frente a la posibilidad de que 
haga referencia a un nombre propio, caso en el que se habría transcrito por l’Anna. 
235 El boch de Biterna sería una forma de designar al diablo en esta zona. Boc significa macho cabrío. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

96 
 

las actividades de las que se le acusa. Por lo tanto, también conoce quiénes son los 

demás brujos de la zona. 

Por último, el séptimo de los puntos dice que todas las acusaciones son ciertas y 

que Narbona se ha jactado de todo ello en presencia de muchas personas fiables. 

Así, con esta acusación, el procurador fiscal introduce siete puntos de los cuales 

no habían hablado ninguno de los testigos de la aldea. Denuncia a Narbona directamente 

por bruja y le aplica las características y las actividades que se estaban formando en el 

imaginario colectivo, al menos, en esta época temprana, de la elite, sobre lo que se 

suponía que tenían y que realizaban las brujas.236 En ningún momento le acusa de las 

prácticas que habían dicho los testigos, ni nombra a sus hermanos. Es interesante la 

explicación que realiza sobre el aquelarre, ya que es prácticamente la que se desarrolla a 

lo largo de toda la Edad Moderna, lo que indica que la imagen ya estaba conformada 

casi completamente a finales del siglo XV. 

II. El interrogatorio. 

El interrogatorio que realizan a Narbona es la otra parte importante del este 

proceso y es muy breve. La pregunta que surge al tratarlo es si realmente es más corto 

porque la acusada no colaboró o porque al estar acusada de brujería, al igual que en las 

acusaciones del procurador fiscal no importaron mucho las declaraciones de los testigos, 

en el interrogatorio también daba lo mismo lo que dijera la acusada. Antes de comenzar 

con las preguntas, el inquisidor le dijo que si confesaba toda la verdad de lo que le 

acusaban le tratarían con misericordia y si no lo hacía usarían contra ella toda la fuerza 

de las leyes. Así, bajo juramente se dio paso a dos tandas de preguntas. 

En la primera de ellas, se le preguntó a la acusada que si había tenido algún error 

en la fe, había sido bruja, había ido como bruja a lanna de boch, había matado gente o 

había dado ponzoñas. A todas estas preguntas Narbona d’Artal respondió que no. 

En el segundo grupo de preguntas, se le interrogó sobre si había visto u oído que 

alguien hiciese las actividades dichas en las preguntas anteriores. La acusada respondió 

                                                 
236 Sería interesante encontrar otros procesos de las mismas fechas para saber si las acusaciones del 
procurador fiscal respondían a un formulario tipo o variaban según los acusados. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

97 
 

que no sabía nada excepto lo que habían dicho de ella y de las otras presas que se 

llevaron con ella y que decían que las apresaban por ser brujas. 

 

Aparte de la importancia que tiene el hecho de que la acusada negase todas las 

prácticas por bruja que se le imputaban y también todas las preguntas que le realizaron 

en el interrogatorio, es especialmente destacable el dato que nos da con su segunda 

respuesta. Narbona no era la única apresada y juzgada en 1498. Cuando se llevaron a 

Narbona de la aldea para ser juzgada en Zaragoza, en el palacio de la Aljafería, 

apresaron también a otras mujeres, especialmente de la zona pirenaica ya que dice que 

las trasladaron juntas. ¿Qué ocurrió en el norte de Aragón en 1498 para que se realizase 

una masiva caza de brujas? ¿Quiénes eran las otras presas y dónde están sus procesos? 

Lamentablemente estos procesos o han desaparecido o todavía no han sido encontrados, 

y, aunque pudieran darnos más datos sobre las acusaciones o sobre esta posible redada 

contra las brujas pirenaicas, también podrían ofrecernos los mismos datos que nos 

ofrece el proceso de Narbona, en el que el procurador fiscal realiza una acusación que 

poco tiene que ver con las sospechas de los vecinos. ¿Procesaron también a los 

Actitud de 
Narbona. 

Cuando     
se entera de 
que le van a 
acusar  llora 

y deja de 
comer. 

No admite 
las 

acusaciones. 

Responde 
brevemente 
al interroga-

torio. 

Cree que si 
le acusan no 

tendrá 
opciones. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

98 
 

hermanos de Narbona? No tiene hay razones para pensarlo. Si fuera así, seguramente 

sería posteriormente a este procesamiento porque no aparece ninguna referencia en los 

testigos, en el procurador fiscal ni en las respuestas de Narbona, que cuando nombra a 

otras presas podía haberse referido a su familia y no lo hizo. Narbona acaba 

probablemente condenada a morir en la hoguera, ya que la justicia civil solía condenar a 

esta pena a las acusadas, consideradas culpables, por delitos de brujería. 

D. Comparación entre los dos procesos. 

Los dos casos tratados, el de Guirandana de Lay y el de Narbona de Cenarbe, 

pueden ser comparados siguiendo dos vertientes: la primera, según las características 

del proceso y la segunda, según la actitud y las actividades realizadas por la acusada. 

Respecto a las acusadas, se ven claras diferencias entre ambas. En primer lugar, 

Guirandana admite su culpabilidad en los envenenamientos, mientras que Narbona no. 

Durante el interrogatorio Guirandana responde detalladamente a todas las preguntas, 

ofrece muchos datos e incluso desvela los nombres de sus cómplices. Narbona, en 

cambio, al declararse inocente responde de manera negativa a las pocas preguntas que le 

realizan en el interrogatorio. Por otro lado, también se conoce el dato de que Narbona, 

tras decirle que le iban a llevar ante la justicia, se considera ya condenada sin haber 

realizado el juicio y la oyen llorar y no comer durante días. Mientras, no aparece la 

actitud de Guirandana antes del juicio, pero al final del interrogatorio pide clemencia y 

promete que no volverá a realizar esas acciones. Es decir, mientras que Guirandana 

conservaba la esperanza de poder sobrevivir a las acusaciones, Narbona se vio ya 

condenada desde el momento que decidieron acusarla. Esto se puede deber a que la 

sociedad se encontraba en un punto diferente respecto a los procesos por brujería o a 

que Narbona conocía casos anteriores en los que las acusadas no habían podido 

defenderse. 

Pero la actitud de estas dos mujeres ante su procesamiento judicial, además de 

con la esperanza que tenían de sobrevivir al mismo, tiene relación con las características 

del proceso y de las acusaciones del procurador fiscal. En el proceso contra Guirandana, 

el procurador fiscal claramente representa a los vecinos de la aldea y acusa a esta mujer 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

99 
 

de las cuestiones de las que estos vecinos eran testigos. Además, en el interrogatorio se 

ve un claro interés por conocer la verdad con datos reales como dónde se preparaban las 

pociones o cómo se pasaba a formar parte del grupo. En cambio, en el proceso contra 

Narbona el procurador fiscal no nombra en ningún momento las acusaciones que los 

vecinos de la aldea habían realizado contra la mujer. Es más, las acusaciones de los 

vecinos en muchas ocasiones eran meras conjeturas de las que ni ellos mismos estaban 

seguros. Así, el procurador fiscal acusa a Narbona de realizar unas prácticas que en 

ningún caso estaban atestiguadas por los vecinos ni comprobadas, y que responden a las 

características de la brujería que se dan a lo largo de la Baja Edad Media y de la Edad 

Moderna.237 Por lo tanto, mientras que Guirandana tiene abundantes acusaciones 

particulares y el procurador fiscal se centra en exponerlas, Narbona apenas tiene dos 

acusaciones, puesto que de las cuatro que aparecen una está repetida y otra es contra su 

hermana,238 y el procurador fiscal ni las nombra y se centra en acusarla de los delitos de 

brujería que queda claro que ya estaban tipificados en 1498. 

¿Tiene algo que ver la acusación de Guirandana en 1461 con la acusación de 

Narbona en 1498? Las aldeas de Villanúa y de Cenarbe están geográficamente muy 

cercanas y, de hecho, uno de los casos de los que se acusa a Narbona se da en Villanúa 

y no en Cenarbe. ¿Hicieron las declaraciones de Guirandana efecto en la población de la 

zona de manera que se comenzase a sospechar de cierto tipo de personas? ¿Acaso 

Guirandana, cuando delató a sus cómplices nombró a algunos de los que nadie 

sospechaba o que se dedicaban a la curación o a magia blanca? ¿Se produjo una fiebre 

de acusaciones en esta zona a la mínima desgracia que les ocurría por tener 

precedentes? Como quemaron a Guirandana, ¿tuvieron que buscar en Villanúa un chivo 

expiatorio de otra aldea, en este caso, de Cenarbe? 

Por último, otra diferencia significativa entre los dos procesos es que, mientras 

en el de Guirandana se centran las acusaciones en el envenenamiento, sobre todo de 

niños, en el de Narbona las acusaciones que tienen más fuerza son las de no permitir 
                                                 

237 Véase el apartado 5-D. Conocimientos y componentes prácticos de la brujería. 
238 Aparece dos veces acusada por el no poder tener hijos de María Calliço, que pertenece a una familia 
que ya había utilizado el recurso de culpar por maleficia a mujeres de la zona de sus desgracias; una vez 
acusada por envenenar a un niño, al que después curó, y que probablemente si se dio este envenenamiento 
fue inconscientemente por ofrecer leche en mal estado; y la cuarta acusación es hacia su hermana, por 
discrepar de la superstición como método curativo y provocar el no tener hijos a la que le llevó la 
contraria.  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

100 
 

tener hijos, lo cual supone, desde el punto de vista de la actualidad, una clara utilización 

de esta mujer como chivo expiatorio para un mal que en la Baja Edad Media no se podía 

comprender. 

Así pues, estos dos procesos, cercanos geográfica y temporalmente, tienen 

muchas diferencias y representan el cambio de mentalidad de la sociedad de la Baja 

Edad Media. Esto es, el paso de las acusaciones por magia a las acusaciones por brujería 

y el paso de un proceso con pruebas detalladas y testigos239 a un proceso en el que los 

testigos no tenían demasiada importancia y la acusación se centraba en delitos 

tipificados de lo que se supone que hacía una bruja y que en ningún momento eran 

confirmados por ningún testigo.240  

                                                 
239 Aunque en la actualidad se pudiera rebatir el valor de los testigos que sabían las cosas porque las 
habían oído. 
240 Más adelante las prácticas de las brujas serían confirmadas por testigos, pero entonces ya se había 
introducido en la mentalidad colectiva las características típicas de una bruja. Por ahora, la comunidad de 
la aldea podía no conocer esas prácticas que tienen su base en cuestiones teológicas como la adoración del 
diablo y que quedaban muy lejanas de los problemas diarios. También es posible que las conociesen o 
hubieran oído hablar de ellas, pero que no los vieran en el comportamiento de Narbona. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

101 
 

7. Conclusiones. 

A lo largo de este estudio se ha querido ofrecer una visión específica de las 

características de la medicina, la magia y la brujería en la Baja Edad Media, así como de 

las personas que practicaban estas actividades. De esta manera, las conclusiones a las 

que se llegan son tanto respecto al conjunto de estas actividades como en carácter 

particular de cada una de ellas. 

Respecto a la medicina, es imprescindible resaltar el establecimiento de un 

nuevo sistema médico que provoca, consciente o inconscientemente, la creación de dos 

esferas excluyentes: por un lado aquella oficial, es decir, la pretendida por las 

autoridades, y por otro lado la extraoficial, que engloba todas aquellas prácticas que no 

cumplen los requisitos establecidos desde el poder. También, este nuevo marco oficial 

va a ser el punto de partida de la diversificación de las prácticas curativas, siendo las 

oficiales el precedente de la medicina científica y las extraoficiales aquellas que serán 

consideradas como tradicionales, domésticas o supersticiosas. 

Respecto a la magia, queda clara la diferenciación entre la variante blanca y la 

negra, especialmente en lo referente a la salud de las personas. La magia blanca, en su 

faceta sanadora, utiliza hierbas y amuletos y queda dentro de la extraoficialidad de la 

medicina. Actualmente, la utilización de hierbas no sería superstición, porque se 

conocen científicamente sus efectos, pero sí que estaban dentro de este grupo en la Baja 

Edad Media. Así, la magia blanca va perdiendo importancia frente a la medicina y la 

magia negra pasa a ser denunciada y procesada. El problema es, ¿hasta qué punto la 

magia blanca se asociaba con la negra? Es factible pensar que si una persona sabía 

cómo curar, supiera también cómo hacer enfermar, por lo que la magia blanca se 

tambaleaba dentro de la confianza de la gente, que podía tratarla como medicina 

tradicional o como sospechosa de las enfermedades y muertes de las personas. Además, 

los conceptos, características y actividades de la magia negra no tenían por qué ser 

conocidos en profundidad por la población llana, lo que hacía que ésta los relacionase, 

en general, con la maldad, y pudiese englobar en ellos prácticas de distinto tipo. 

Respecto a la brujería, el proceso de creación del fenómeno comienza ya en el 

siglo XIV con las acusaciones por maleficia. Posteriormente, se dará el importante paso 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

102 
 

de acusar por maleficia a acusar por brujería. La brujería en sí contiene conceptos 

tipificados que comenzaron siendo impuestos por algunos ámbitos de la justicia, como 

los procuradores fiscales, sin pruebas y que posteriormente pasarán a formar parte del 

imaginario colectivo, tanto de los denunciantes y testigos como de los acusados. 

Además, las cuestiones teológicas y diabólicas que incluye la brujería en un principio 

están alejadas del interés de los vecinos, aunque posteriormente, pasarán a formar parte 

de éste porque suponían una fuente de miedo y preocupación. 

El paso de procesos por maleficia a procesos por brujería se dio en el Pirineo 

aragonés en la segunda mitad del siglo XV, entre 1461 y 1498, fechas de los procesos 

estudiados que representan claramente los dos tipos de acusaciones. Así, gracias a estos 

dos procesos, se observan diferencias claras entre la acusación por maleficia, que es 

justificada, datada, atestiguada y admitida, y la acusación por brujería, que es tipificada, 

sin testigos, sin esperanzas y en masa. 

Una vez analizadas estas prácticas de manera individual, se pueden establecer 

nexos entre ellas en relación a su faceta curativa y a la salud de las personas. Estos 

nexos forman un proceso en el que tanto la medicina, como la magia y la brujería de la 

Baja Edad Media encuentran una explicación común y una clara relación entre las 

mismas que se puede exponer en siete puntos. 

o Este estudio parte de un primer momento en el que existía un sistema general de 

cuidado de la salud que comprendía múltiples prácticas como el cuidado de la 

salud en los monasterios, los cuidados tradicionales, los cuidados domésticos y 

los cuidados supersticiosos entre otros. 

o Así, la creación de un sistema oficial regulado y legislado por las autoridades 

hace que unas prácticas pasen a ser válidas y buenas y otras pasen a ser inválidas 

y malas. 

o Esta diferenciación realizada por las autoridades no tiene una aceptación 

inmediata por parte de la población, sino que se da un periodo de adaptación en 

el que la gente sigue utilizando o requiriendo prácticas consideradas no oficiales, 

e incluso, en ocasiones, desconfía de las oficiales. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

103 
 

o Aún así, se consigue finalmente la victoria de la oficialidad. Esto no quiere decir 

que se dejen de realizar prácticas tradicionales, pero sí que se diferencia entre 

aquellas que se consideran buenas o malas, es decir, las beneficiosas y las 

malévolas. Esta pequeña diferenciación no hará, sin embargo, que la población 

deje de desconfiar de las personas que realizan prácticas tradicionales o 

supersticiosas, aunque sea en beneficio de la salud de los vecinos. 

o Estas sospechas desembocan en el procesamiento de las prácticas en contra de la 

salud o de la vida de la población, que serán calificadas como maleficia. Las 

penas a los condenados por estas prácticas incluyen la muerte en la hoguera. 

o El siguiente paso es que las acusaciones por maleficia pasan a ser acusaciones 

por brujería. Se tipifican los delitos y pasa de ser considerada una cuestión 

terrenal y material, como es el causar males a los vecinos, a una cuestión 

espiritual y teológica, como es el renegar de Dios y realizar prácticas de 

adoración al diablo. En un principio, los vecinos, acusadores y testigos, no 

tienen nada que ver con las acusaciones típicas de brujería, sino que siguen 

acusando por maleficia y son los procuradores fiscales los que acusan de estas 

prácticas. Posteriormente, las características de la brujería pasan al imaginario 

colectivo y sí que hay testigos de las prácticas e incluso confesiones. De nuevo, 

para los condenados por estas prácticas, se sigue utilizando la pena de muerte en 

la hoguera. 

o Por último, se pasa a culpar a los acusados de brujería de todos los males y 

desgracias que ocurrían en una comunidad, por lo que se amplía así la leyenda 

negra de la brujería. 

Así, nos encontramos ante una clara evolución de los hechos en la que las 

actividades que durante la Plena Edad Media y al principio de la Baja Edad Media eran 

consideradas como prácticas para cuidar de la salud totalmente legítimas, pasan a ser 

divididas entre las prácticas de la salud, que se dejan en manos de los médicos, y estas 

otras prácticas, que pasan a ser consideradas maleficia y brujería y acaban llevando a la 

hoguera a muchos de sus practicantes. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

104 
 

8. Bibliografía. 

ABU-CASIM MASMALA BEN AHMAD [AL-MAYARITI], Picatrix: el fin 

del sabio y el mejor de todos los medios para avanzar, Madrid, Nacional, 1982. 

 ABULCASIS, SPINK, M.S., Albucasis: on surgery and instruments: a 

definitive edition of the Arabic text with English translation and commentary, Londres, 

Wellcome Institute of the History of Medicine, 1973. 

AGUADÉ NIETO, Santiago (coord.), Universidad, cultura y sociedad en la 

Edad Media, Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá de Henares Servicio de 

Publicaciones, 1994. 

AL-GAFIQI, Muhammad ibn Qassum, Kitab al-Mursid fi al-kuhl, ou, Le guide 

d’oculistique, Frankfurt, Institute for the History of Arabic-Islamic Science at the 

Johann Wolfgang Goethe University, 1996. 

ÁLVAREZ LÓPEZ, Fernando, Arte mágica y hechicería medieval, Valladolid, 

Diputación Provincial de Valladolid, 2000. 

AMELANG, James S., TAUSIET, María, El diablo en la Edad Moderna, 

Madrid, Marcial Pons Historia, 2004. 

ARCHIVO DE LA CORONA DE ARAGÓN-ACA, “Ordenaciones de barberos 

y cirujanos de Barcelona (1408)”, Colección de documentos inéditos del archivo de la 

Corona de Aragón, 41 (Barcelona, 1910): 273-286. 

ARCHIVO MUNICIPAL DE JACA, Varios de Villanúa contra Guirandana de 

Lay, que daba hierbas. 1461, Caja 663. Procesos criminales nº10. 

ARCHIVO HISTÓRICO PROVINCIAL DE ZARAGOZA-AHPZ, Proceso 

contra Dominga la Coja, vecina de Pozán de Vero, acusada de herejía, apostasía y 

brujería. 1534-1534, Archivos Inquisitoriales. También en DARA-Documentos y 

Archivos de Aragón. http://servicios3.aragon.es/opac/app/simple/. Código de referencia: 

ES/AHPZ – J/00024/00 1. Título: Proceso contra Dominga la Coja, vecina de Pozán de 

Vero, acusada de herejía, apostasía y brujería. Fecha: 1534-1435. Nivel: Expediente. 

http://servicios3.aragon.es/opac/app/simple/


Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

105 
 

ARCHIVO HISTÓRICO PROVINCIAL DE ZARAGOZA-AHPZ, Proceso 

contra Narbona, esposa de Juan de Portanya y vecina de Cenarbe, acusada de 

brujería. 1498, Archivos Inquisitoriales, caja 23, leg.1. También en DARA - 

Documentos y Archivos de Aragón. http://servicios3.aragon.es/opac/app/simple/. 

Código de referencia: ES/AHPZ - J/00018/00 1. Título: Proceso contra Narbona, 

esposa de Juan de Portanya y vecina de Cenarbe, acusada de brujería. Fecha: 1498, 

febrero, 12. Nivel: Expediente. 

ASTORI, Roberta, “Il problema del male nel medioevo: le figure diaboliche 

nella riflessione teologia e nel folkclore”, Storiadelmondo, [en línea] 19 (2004). 

Disponible en: http://www.storiadelmondo.com/19/astori.male.pdf [Consultado el 20 de 

junio de 2012]. 

AVICENA (IBN SINA), Canon of Medicine, Chicago, Kazi Publications Inc., 

1999. 

ARRIZABALAGA, Jon, “La enfermedad y la asistencia hospitalaria”, en 

GARCÍA BALLESTER, Luis (dir.), Historia de la Ciencia y de la Técnica en la 

Corona de Castilla. I. Edad Media, Valladolid, Junta de Castilla y León-Consejería de 

Educación y Cultura, 2002: 603-629. 

ARRIZABALAGA, Jon, “Discurso y práctica médicos frente a la peste en la 

Europa Bajomedieval y Moderna”, Revista de Historia Moderna, 17 (Alicante, 1998-

1999): 11-20. 

ARRIZABALAGA, Jon, “La identificación de las causas de la muerte en la 

Europa pre-industrial”, Revista de Demografía Histórica, 11/3 (Madrid, 1993): 23-47.  

ARRIZABALAGA, Jon, “La peste negra de 1348: los orígenes de la 

construcción como enfermedad de una calamidad social”, Dynamis, 11 (Granada, 

1991): 73-118. 

AZNAR VALLEJO, Eduardo, “Introducción a los viajes medievales. Una 

mirada geográfica y cultural”, Semana de Estudios Medievales de Estella, 19 (Logroño, 

2009): 19-47. 

http://servicios3.aragon.es/opac/app/simple/
http://www.storiadelmondo.com/19/astori.male.pdf


Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

106 
 

BARKAI, Ron, “Con la sombra por delante: magia y ciencia”, en MORENO 

KOCH, Yolanda, IZQUIERDO BENITO, Ricardo, De cuerpos y almas en el judaísmo 

hispanomedieval: entre la ciencia médica y la magia sanadora, Guadalajara, 

Universidad de Castilla La Mancha, 2011: 15-30. 

BARKAI, Ron “A medieval Hebrew treatise on obstetrics”, Medical History, 33 

(Londres, 1988): 96-119.  

BARROS, Carlos, “La contribución de los terceros annales y la historia de las 

mentalidades. 1969-1989”, en GONZÁLEZ MÍNGUEZ, César (ed.), La otra historia: 

sociedad, cultura y mentalidades, Vitoria, Servicio de publicaciones de la universidad 

de País Vasco, 1993: 87-118. 

BENEDICTO GRACIA, Eugenio, “Los médicos judíos de Huesca según los 

protocolos notariales del siglo XV”, Sefarad, 68 (Madrid, 2008): 55-87. 

BLASCO MARTÍNEZ, Asunción, “Médicos y pacientes de las tres religiones 

(Zaragoza siglo XIV y comienzos del XV)”, Aragón en la Edad Media, 12 (Zaragoza, 

1995): 153-182. 

BORAO, Jerónimo, Diccionario de voces aragonesas, precedido de una 

traducción filológica-histórica, Zaragoza, Imp. y Lib. de D. Calisto Ariño, 1859. 

BOSCÁ CODINA, José Vicente, “Sortílegas, adivinas y conjuradoras: inicios de 

una religiosidad prohibida”, Revista d’historia medieval, 2 (Valencia, 1991): 63-75. 

BURKE, Peter, “Estereotipos de los otros”, en BURKE, Peter, Visto y no visto. 

El uso de la imagen como documento histórico, Barcelona, Crítica, 2001: 155-175. 

BURKE, Peter, Formas de hacer historia, Madrid, Alianza, 1999. 

BURKE, Peter, Formas de historia cultural, Madrid, Alianza, 2000. 

BURKE, Peter, ¿Qué es la historia cultural?, Barcelona, Paidós, 2008. 

BURKE, Peter, La cultura popular en la Europa moderna, Madrid, Alianza 

Editorial, 1990. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

107 
 

CABALLERO NAVAS, “Magia para curar. Amuletos, pociones y hechizos en 

los textos hebreos medievales dedicados a la salud femenina” en MORENO KOCH, 

Yolanda, IZQUIERDO BENITO, Ricardo, De cuerpos y almas en el judaísmo 

hispanomedieval: entre la ciencia médica y la magia sanadora, Guadalajara, 

Universidad de Castilla La Mancha, 2011: 149-167. 

CABRÉ I PAIRET, Montserrat, “Como una madre, como una hija. Las mujeres 

y los cuidados de salud en la Baja Edad Media”, en MORENT, Isabel (dir.), Historia de 

las mujeres en España y América Latina. I. De la Prehistoria a la Edad Media, Madrid, 

Cátedra, 2005: 637-657. 

CABRÉ I PAIRET, “Las prácticas de la salud en el ámbito doméstico: las 

recetas como textos de mujeres (s. XIV-XVII)”, en CRESPO GARCÍA, Begoña, La 

mujer en la ciencia. Historia de una desigualdad, Múnich, Lincom GmbH, 2011: 25-41. 

CABRÉ I PAIRET, Montserrat, “Nacer en relación”, en CABALLERO 

NAVAS, Carmen, CABRÉ I PAIRET, Montserrat, [et al.], De dos en dos. Las prácticas 

de creación y recreación de la vida y la convivencia humana, Madrid, Horas y horas, 

2000: 15-32. 

CABRÉ I PAIRET, Montserrat, “Women or healers? Household practice and the 

categories of health care in Late Medieval Iberia”, Bulletin of the History of Medicine, 

82/1 (Spring, 2008): 18-51. 

CABRÉ I PAIRET, Montserrat,  ORTIZ, Teresa (eds.), Sanadoras, matronas y 

médicas en Europa. Siglos XII-XX, Barcelona, Icaria, 2001. 

CABRÉ I PAIRET, Montserrat, SALMÓN, Fernando, “Poder académico versus 

autoridad femenina: la Facultad de Medicina de París contra Jacoba Félicié (1322)”, en 

CABRÉ I PAIRET, Montserrat, ORTIZ, Teresa (eds.), Sanadoras, matronas y médicas 

en Europa. Siglos XII-XX, Barcelona, Icaria, 2001: 55-75. 

CAPORAEL, Linnda, “Ergotism: the Satan loosed in Salem?”, Science-New 

Series, 192/4234 (Nueva York, 1976): 1390-1394. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

108 
 

CARDINI, Franco, Magia, brujería y superstición en el Occidente medieval, 

Barcelona, Península, 1982. 

CARDINI, Franco, Universidades de Europa: raíces culturales del Viejo 

Mundo, Milán, Anaya, 1991. 

CARDONER I PLANAS, Antoni, “L’exercici professional de la medicina a la 

Corona d’Aragó (1162-1479)”, Actas del Congreso de Historia de la Medicina 

Catalana, 1/1 (Barcelona, 1970): 188. 

CARDONER I PLANAS, Antoni, “La medicina astrológica durante el siglo 

XIV en la Corona de Aragón”, Anales du IX Congrés d’Histoire des Sciences, 9 

(Barcelona, 1959): 341-346. 

CARDONER I PLANAS, Antoni, Historia de la medicina a la Corona d’Aragó 

(1162-1479), Barcelona, Editorial Scientia, 1973. 

CARO BAROJA, Julio, Las brujas y su mundo, Madrid, Alianza, 1969. 

CARRÉ, Antonia, SOLERVICENS, Jaume (eds.), Jaume Roig i Cristòfor 

Despuig. Dos assaigs sobre la cultura i literatura dels segles XV i XVI, Barcelona-

Lérida, UB-Eumo Ed., 1996. 

CIFUENTES COMAMALA, Lluis, Medicina i guerra a l'Europa baix-

medieval. La sanitat i la participació dels seus professionals en les expedicions militars 

de la Corona d'Aragó, 1309-1355, Barcelona, Universidad Autónoma de Barcelona, 

1995. 

CIFUENTES COMAMALA, Lluis, GARCÍA BALLESTER, Luis, “Els 

professionals sanitaris de la Corona d’Aragó en l’expedició militar a Sardenya de 1354-

1355”, Arxiu de textos catalans antics, 9 (Barcelona, 1990): 183-214. 

COMMISSION INTERNATIONALE DE DIPLOMATIQUE-CID, “Normes 

pour l‘édition des documents médiévaux”, Folia Caesaraugustana, 1 (Zaragoza, 1984): 

19-64. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

109 
 

CONSEJO SUPERIOR DE INVESTIGACIONES CIENTÍFICAS-CSIC, 

Normas de transcripción y edición de textos y documentos, Madrid, CSIC-Escuela de 

Estudios Medievales, 1944. 

DAVIS, Natalie Zemon, El regreso de Martin Guerre, Barcelona, Antoni Bosch, 

1984. 

DE RENZI, Salvatore, Storia documentata della scuola medica di Salerno, 

Napoli, Stabilimento tipografico di Gaetano Nobile, 1857. 

DEL CAMPO, “Enfermar, morir y descansar: el caso de Francisca Monpaón en 

la Zaragoza de 1399”, Turiaso, 17 (Tarazona, 2003-2004): 175-196. 

DENIFLE, Henricus, CHATELAIN, Aemilio (eds.), Chartularium Universitatis 

Parisiensis, París, Parisiis: ex typis fratum Delalain, 1889. 

DIOSCÓRIDES, De materia médica. (Plantas y remedios medicinales), Madrid, 

Gredos, 1998. 

DIOSCÓRIDES, Dioscórides, sobre los remedios medicinales: manuscrito de 

Salamanca: estudios y traducción, Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 

2006. 

DIOSCÓRIDES INTERACTIVO: http://dioscorides.eusal.es/ 

El regreso de Martin Guerre (película), de Daniel Vigne, 1982 

FERNÁNDEZ OTAL, José Antonio, “Guirandana de Lay, hechicera, ¿bruja? y 

ponzoñera de Villanúa (Alto Aragón), según un proceso criminal del año 1461”, Aragón 

en la Edad Media, 19 (Zaragoza, 2006): 135-172. 

FERRAGUD DOMINGO, Carmel, “La atención médica doméstica practicada 

por mujeres en la Valencia bajomedieval”, Dynamis, 27 (Granada, 2007): 133-155. 

FERRAGUD DOMINGO, Carmel, Medicina i promoció social a la Baixa Edat 

Mitjana (Corona d’Aragó, 1350-1410), Madrid, CSIC, 2005. 

http://dioscorides.eusal.es/


Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

110 
 

FOSSIER, Robert, La Edad Media 2. El despertar de Europa, Barcelona, 

Crítica, 1988. 

GALENO, De locis affectis. Sobre la localización de las enfermedades, Madrid, 

Gredos, 1997. 

GALLENT MARCO, Mercedes, “Control social de la ciencia médica en 

Valencia durante el siglo XV”, Llull: Revista de la Sociedad Española de Historia de 

las Ciencias y de las Técnicas, 2 (Zaragoza, 1978): 85-105. 

GALLENT MARCO, Mercedes, “Licencias reales para ejercer la medicina y 

cirugía a judíos aragoneses”, Anales de la Universidad de Alicante. Historia Medieval, 

15 (Alicante, 2006-2008): 47-56. 

GALLENT MARCO, Mercedes, “Problemas fundamentales en torno a la 

historia de la sanidad medieval en la Península Ibérica”, Semana de Estudios 

Medievales de Nájera, 4 (Logroño, 1994): 186-206. 

GALLENT MARCO, Mercedes, “Profesionalización y ejercicio de la medicina 

medieval”, Anales de la Universidad de Alicante. Historia Medieval, 4-5 (Alicante, 

1986): 225-236. 

GALLENT MARCO, Mercedes, “Sobre intrusismo médico en Valencia (siglo 

XV)”, Actas del Congreso de Historia de la Medicina Catalana, 4/3 (Lérida, 1981): 

165-176. 

GARCÍA BALLESTER, Luis, Alma y enfermedad en la obra de Galeno, 

Granada, Secretariado de publicaciones de la Universidad de Granada, 1972. 

GARCÍA BALLESTER, Luis, La búsqueda de la salud: sanadores y enfermos 

en la España medieval, Barcelona, Península, 2001. 

GARCÍA BALLESTER, Luis, “Panorama de la medicina en una sociedad 

medieval mediterránea: la Valencia cristiana bajomedieval”, Dynamis, 7-8 (Granada, 

1987-1988): 59-115. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

111 
 

GARCÍA CÁRCEL, Ricardo, “Cuerpo y enfermedad en el Antiguo Régimen. 

Algunas reflexiones”, en REDONDO, Agustín (ed.), Le corps comme métaphore dans 

l’Espagne des XVIe et XVIIe siècles, París, Presses de la Sorbonne Nouvelle, 1992: 131-

139. 

GARCÍA HERRERO, María del Carmen, “Actividades laborales femeninas en 

la Baja Edad Media turolense”, Aragón en la Edad Media, 19 (Zaragoza, 2006): 181-

200. 

GARCÍA HERRERO, María del Carmen, “Administrar del parto y recibir la 

criatura: aportación al estudio de la obstetricia medieval”, Aragón en la Edad Media, 8 

(Zaragoza, 1989): 283-292. 

GARCÍA HERRERO, María del Carmen, Las mujeres en Zaragoza en el siglo 

XV, Zaragoza, Ayuntamiento de Zaragoza, 1990. 

GARCÍA HERRERO, María del Carmen, TORREBLANCA GASPAR, María 

Jesús, “Curar con palabras (oraciones bajomedievales aragonesas)”, Alazet, 2 (Huesca, 

1990): 67-82. 

GARI LACRUZ, Ángel, Brujería e Inquisición en Aragón, Zaragoza, Delsan 

Libros, 2007. 

GARI LACRUZ, Ángel, Brujería e Inquisición en el Alto Aragón en la primera 

mitad del siglo XVII, Zaragoza, Diputación General de Aragón – Departamento de 

Cultura y Educación, 1991. 

GINZBURG, Carlo, Historia nocturna, Barcelona, Muchnik, 1991. 

GREEN, Monica, “Books as source of medical education for women in the 

Middle Ages”, Dynamis, 20 (Granada, 2000): 331-369. 

GREEN, Monica, “In search of an ‘authentic’ women’s medicine: the strange 

fates of Trota of Salerno and Hildegard of Bingen”, Dynamis, 19 (Granada, 1999): 25-

54. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

112 
 

HENNINGSEN, Gustav, El abogado de las brujas: brujería vasca e Inquisición 

española, Madrid, Alianza Editorial, 1983. 

HIPÓCRATES, La medicina hipocrática, Madrid, CSIC, 1976. 

HORSEY, Richard A., “Who were the witches? The social roles of the accused 

in the European witch trials”, The journal of interdisciplinary history, 9/4 (Spring, 

1979): 689-715. 

ISIDORO DE SEVILLA, Etymologiae, Madrid, La Editorial Católica, 1951. 

JAVIERRE MUR, Aurea L., “Ordenanzas de la cofradía de San Cosme y San 

Damián de médicos y cirujanos de la ciudad de Teruel”, Teruel, 3 (Teruel, 1950): 7-26. 

KIECKHEFER, Richard, La magia en la Edad Media, Barcelona, Crítica, 1992. 

KRAMER, Heinrich, SPRENGER, Jacobus, Malleus maleficarum: el martillo 

de los brujos, Barcelona, Círculo Latino, 2005. 

LAÍN ENTRALGO, Pedro, Historia de la medicina, Barcelona, Salvat, 1978. 

LE ROY LADURIE, Emmanouel, Les paysans de Languedoc, París, Mouton, 

1966. 

LEVACK, Brian, La caza de brujas en la Europa moderna, Madrid, Alianza, 

1995. 

LÉVI-STRAUSS, Claude, El pensamiento salvaje, Méjico, Fondo de Cultura 

Económica, 1964. 

LÓPEZ BELTRÁN, María Teresa, “El trabajo de las mujeres en el mundo 

urbano malagueño a finales de la Edad Media (1487-1516)”, en CALERO SECALL, 

María Isabel (coord.), Saber y vivir: mujer, antigüedad y Medievo, Málaga, Servicio de 

Publicaciones de la Universidad de Málaga, 1996: 155-181. 

LÓPEZ DE MENESES, Antonio, “Documentos acerca de la peste negra en los 

dominios de la Corona de Aragón”, Estudios de la Edad Media de la Corona de 

Aragón, 6 (Zaragoza, 1956): 291-447. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

113 
 

LÓPEZ TERRADA, María Luz, “Las prácticas médicas extraacadémicas en la 

ciudad de Valencia durante los siglos XVI y XVII”, Dynamis, 22 (Granada, 2000): 85-

120. 

LÓPEZ VILLALBA, José Miguel, “Normas españolas para la transcripción y 

edición de colecciones diplomáticas”, Espacio, Tiempo y Forma. Serie III. Historia 

Medieval, 11 (Madrid, 1998): 285-306. 

MAJUELO APIÑÁRIZ, Miriam, Teresa de Cartagena: la obra de una mujer 

castellana del siglo XV: tesis doctoral, [Recurso electrónico], Leoia, Universidad del 

País Vasco, 2009. 

MCVAUGH, Michael Rogers, Medicine before the plague: practitioners and 

their patients in the crown of Aragon, 1285-1345, Cambridge-New York, Cambridge 

University Press, 1993. 

MENDOZA GARRIDO, Juan Miguel, “La delincuencia a fines de la Edad 

Media. Un balance historiográfico”, Historia, instituciones, documentos, 20 (Sevilla, 

1993): 231-260. 

METGE, Bernat, Lo somni, Barcelona, Quaderns Crema, 1999. 

MICHELET, Jules, La bruja. Un estudio de las supersticiones en la Edad 

Media, Madrid, Akal, 2004. 

MITRE FERNÁNDEZ, Emilio, “Las actitudes del hombre ante la muerte”, en 

GONZÁLEZ MÍNGUEZ, César (ed.), La otra historia. Sociedad, cultura y 

mentalidades, Bilbao, Servicio Editorial del País Vasco, 1993: 25-36. 

MORENO KOCH, Yolanda, IZQUIERDO BENITO, Ricardo, De cuerpos y 

almas en el judaísmo hispanomedieval: entre la ciencia médica y la magia sanadora, 

Guadalajara, Universidad de Castilla La Mancha, 2011. 

MORENT, Isabel (dir.), Historia de las mujeres en España y América Latina. I. 

De la Prehistoria a la Edad Media, Madrid, Cátedra, 2005.  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

114 
 

MUCHEMBLED, Robert, Historia del diablo: siglos XII-XX, Madrid, Cátedra, 

2004. 

MUÑOZ SOLLA, Ricardo, “De materia medica. Físicos, doctores y artes 

adivinatorias en la Castilla conversa”, en MORENO KOCH, Yolanda, IZQUIERDO 

BENITO, Ricardo, De cuerpos y almas en el judaísmo hispanomedieval: entre la 

ciencia médica y la magia sanadora, Guadalajara, Universidad de Castilla La Mancha, 

2011: 125-148. 

MURRAY, Margaret Alice, El dios de los brujos, Méjico, Fondo de Cultura 

Económica, 1986. 

MURRAY, Margaret Alice, El culto de la brujería en Europa Occidental, 

Barcelona, Labor, 1978. 

PAZZINI, Adalberto, Demonios, brujas y curanderos, Barcelona, Luis de Caralt, 

1961. 

PEDERSEN, Olaf, The first universities: Studium generale and the origins of the 

university education in Europe, Cambridge, Cambridge University Press, 1997. 

PTOLOMEO, Claudio, Des Claudius Ptolemäus Handbuch der Astronomie, 

Leipzig, Teubner, 1912. 

PTOLOMEO, Claudio, Tetrabiblos o Quadripartitum, Madrid, Barath, 1987. 

QUAIFE, Geoffrey Robert, Magia y maleficio. Las brujas y el fanatismo 

religioso, Barcelona, Crítica, 1989. 

RÁBADE OBRADÓ, María del Pilar, Las universidades en la Edad Media, 

Madrid, Arco Libros, 1996. 

REAL ACADEMIA ESPAÑOLA. Http://www.rae.es/ 

REMY, Nicolas, Demonolatry, Whitefish, Kessinger Publishing, 2003. 

RIDDER-SYMOENS, Hilde De (ed.), Historia de las Universidades en Europa. 

Vol. I, Las Universidades en la Edad Media, Bilbao, Universidad del País Vasco, 1994. 

http://www.rae.es/


Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

115 
 

RIVERA GARRETAS, María Milagros, “Una vida en relación: Juana de 

Mendoza con Gómez Manrique, Isabel la Católica y Teresa de Cartagena”, en GARÍ 

DE AGUILERA, Blanca (coord.), Vidas de mujeres del Renacimiento, Barcelona, 

Universidad de Barcelona, 2008: 103-130. 

ROSE, Elliot, A razor for a goat: problems in the history of witchcraft and 

diabolism, Toronto, University of Toronto Press, 2003. 

RUSSELL, Jeffrey Burton, Historia de la brujería. Hechiceros, herejes y 

paganos, Barcelona, Paidós, 1998. 

SAMORINI, Giorgio, “Neurotossicologia delle graminacee e dei loro patogeni 

vegetali”, Annales del Museo Civico di Rovereto, 7 (Rovereto, 1991): 253-264. 

SAN AGUSTÍN, Obras completas. Tomo XV. De la doctrina cristiana, Madrid, 

Biblioteca de Autores Cristianos, 1964. 

SAN AGUSTÍN, De civitate Dei. La ciudad de Dios, Madrid, Gredos, 2007. 

SAN VICENTE, Ángel, Instrumentos para una historia social y económica del 

trabajo en Zaragoza en los siglos XV a XVIII. Tomo 1, Zaragoza, Real Sociedad 

Económica Aragonesa de Amigos del País, 1988. 

SCHIPPERGES, Heinrich, El jardín de la salud: medicina en la Edad Media, 

Barcelona, Laia, 1987. 

SCHMITT, Jean-Claude, Medioevo superstizioso, Roma-Bari, Laterza, 1992. 

SHARPE, Jim, “La historia desde abajo” en BURKE, Peter, Formas de historia 

cultural, Madrid, Alianza, 2000: 38-58. 

TAUSIET, María, Abracadabra Omnipotens: magia urbana en Zaragoza en la 

Edad Moderna, Madrid, Siglo XXI, 2007. 

TAUSIET, María, “Comadronas-brujas en Aragón en la Edad Moderna: mito y 

realidad”, Manuscrits, 15 (Barcelona, 1997): 377-392. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

116 
 

TAUSIET, María, Ponzoña en los ojos: brujería y superstición en Aragón en el 

siglo XVI, Zaragoza, Institución Fernando el Católico, 2000. 

UBIETO ARTETA, Antonio, Historia de Aragón. Los pueblos y los 

despoblados, Zaragoza, Anúbar, 1984. 

VERGER, Jaques, Les universités au Moyen Age, París, Presses Universitaires 

de France, 1973. 

VERNET GINÉS, Juan, Lo que Europa debe al Islam de España, Barcelona, El 

Acantilado, 1999. 

VINYOLES, Teresa-María, Les barcelonines a les derreries del’edat mitjana 

(1370-1410), Barcelona, Fundació Salvador Vives Casajuana, 1976. 

  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

117 
 

9. Anexos. 

 Proceso de aparición de las universidades en Europa Occidental. 

 

 

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

118 
 

 

 

 

  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

119 
 

 Cronología Levack. Segunda parte, correspondiente a la Edad 

Moderna.241 

 

  

                                                 
241 La tabla está basada en LEVACK, 1995: 237-290. Para la primera parte de la tabla, referente a la Edad 
Media, véase el apartado 5-C. Cronología de la brujería. 

1500-1550 

• Estabilización-reducción de procesos. 
• Interrupción de la publicación de tratados y manuales. 
• Escepticismo erudito. 
• Choque inicial de la Reforma. 

1550-1580 

• Aumento del número de juicios individuales y pequeñas cazas. 
• Leyes sobre brujería. 
• Intelectuales superan sus dudas sobre la brujería. 
• Reanudación de las impresiones. Nuevos autores. 

1580-1650 

• Juicios masivos. Grandes cazas. 
• A partir de 1610 momentos cruciales en diferentes países. 

1675-1750 

• El fenómeno comienza a perder fuerzas. 
• Reducción de la intensidad de los procesos. 
• Reflujo en los procesamientos. Pocos acusados. 
• Final del episodio. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

120 
 

 Situación geográfica de Villanúa y Cenarbe. 

 

  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

121 
 

 Normas de transcripción:242 

1. Se intenta aunar el rigor científico con la máxima legibilidad, respetando 

las peculiaridades del manuscrito. 

2. En las transcripciones se respetan: 

 Las lecturas dudosas o ininteligibles y los signos indescifrados. 

 La ç y ‘e cedilladas’.  

 Los signos numerales, reproduciendo numerales romanos o cifras arábigas según 

el manuscrito. 

 Las incorrecciones ortográficas de omisión o inclusión indebida de letras o de 

letras cambiadas. Las omisiones manifiestas se restablecen entre corchetes 

cuadrados. [] 

3. En las transcripciones se corrigen: 

 Las abreviaturas. Éstas se transcriben resueltas, sin ninguna indicación. 

 El signo tironiano. Se transcribe e por ser un texto en romance. Aunque en estos 

documentos aparecen et, e, e y desarrolladas, la copulativa se transcribe siempre 

por e. 

 En abreviaturas de origen griego se prescinde de las letras que se juzguen 

innecesarias (Xps = Christus). 

 Se usa ortografía moderna: 

° En la acentuación. 

° En la puntuación y en los signos auxiliares ortográficos. 

° En la separación de palabras y en la unión de sílabas. 

                                                 
242 La transcripción de los dos procesos se ha realizado según estas normas de transcripción. Para su 
preparación se ha consultado: CID, 1 (Zaragoza, 1984): 19-64. CSIC, 1944. LÓPEZ VILLALBA, 11 
(Madrid, 1998): 285-306. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

122 
 

° En las mayúsculas y minúsculas. Las referencias a Dios, aparecen con 

mayúscula. 

° Se respetan las contracciones (della, daquí) excepto con los nombres propios, 

en los que se utiliza el apóstrofo y la mayúscula posterior (d’Artal, d’Acín). 

° Se escribe u y v según su valor fonético y la ortografía moderna. 

° Cuando y y j tienen valor vocálico, se sustituyen por i. 

° En los casos en los que aparece una consonante doble al inicio de palabra, se 

suprime una de las consonantes. 

° En los casos en los que aparece una consonante doble en una posición 

intermedia de la palabra, se mantienen ambas consonantes. 

4. Signos convencionales: 

 El recto y el vuelto del folio se señalan con r. y v. respectivamente. 

 En el documento, se marca con un círculo las partes más importantes del mismo. 

 En la transcripción, se marca en negrita las partes más relevantes de la misma. 

  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

123 
 

 Acusaciones del procurador fiscal contra Guirandana.243 

 

Agnese, filia dito Blasco d’Acín. Modian panis. Ciertas pólvoras e erbas 

mortíferas. 

 

 

Que ellya li havía dado las ditas yerbas mortíferas.  

                                                 
243 Varios de Villanúa contra Guirandana de Lay, que daba hierbas. 1461, Archivo Municipal de Jaca, 
Procesos criminales, caja 663, nº10, ff. 3r., 6r., 6v., 7r., 7v., 8r., 8v., 9r. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

124 
 

 

Li passó la mano por la boca e dedit hun punyado de pólvoras mortíferas dicti 

puelle et licet dicta puella las gitasse de la boca quanto podiesse, in continenti tamen in 

terram postrata est semi mortua. Et ansi, ses desecada et quasi perdida. 

 

 

Bertrana, uxore dicti Roderici Lacanbra. Venit ad dictam Bertranam dicta 

Guirandana e propre hun telar do texia la dicha Bertrana, porque no li havía querido 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

125 
 

prestar hun cafíz de trigo, li passo las manos por la cabeca e posteri li die la dita 

Guirandana con la mano, do tenía ciertas pólvoras mortíferas, en la boca et in 

continenti dicta Bertrana in terram cecidit quasi mortua. 

 

 

Passando por su puerta Gracica filla de Sancho d’Acín menor, fillo del dito 

Sancho de d’Acín, principal del dicho procurador, de dar dicte puelle hun troz de 

millaz e en aquel pocones siquiere y yerbas mortíferas mescladas e enbueltas con el 

dicho millaz et in continenti dicta puella in terra cecidit uti mortua. 

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

126 
 

 

Dedit pociones e erbas mortíferas en hun baso de agua. A María, fillya de 

Stevan d’Osán. In terram cecidit quasi mortua e se le infló subitament todo el vientre. 

 

 

Sancha, muller de Sancho Bescós, e postea li die, cerca de la cequia del dicho 

lugar, con huna gupada de agua en la cara e boca, cum pocionibus mortíferis mixtas.  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

127 
 

 

Dedit pociones e erbas mortíferas mixtas en huna mancana a Blasquico, 

 

 

Fillyo de Sanco Callico, principal del dicho procurador. 

 

 

Dedit pociones enbueltas en hun quarto de mancana a Gil d’Acín fillo del 

dicho Blasco d’Acín. (En el folio 3r., no en las acusaciones del procurador fiscal, 6r.-9r. 

Por fecha se sitúa en esta posición). 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

128 
 

 

Dicta Guirandana fuit, erat e est poconera, fetillera, horrida, mala, perversa e 

vite horribilis e pessima homicida. 

 

 

Dicta Guirandana fuit, erat e est difamata. Et de eisdem est box comunis e 

fama pública. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

129 
 

 

Se jactavit e alabavit. 

  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

130 
 

 Interrogatorio a Guirandana.244 

 

Ponzoneras y ponzoneros y habían muerto algunos, fillos et fillas de Blasco 

d’Acín, la muller de Sancho Bescós, dos nietos de Sancho d’Acín y la mujer del 

dicho Sancho e Blasquico, fillo de Sancho Calliço. Ítem, son estatos feridos de 

pozones et metzinadas la filla de de Sancho d’Acín, una filla de Stevan De Osán, la 

muller de Rodrigo Lacambra, una filla de Rodrigo Lacambra. Los cuales habían 

muertos et metzinados la dita Guirandana capta, Sancha Fatás, Betrán e Andrua 

cónyuges, Peregrina viuda, Graciana de Beneduges e Contessa su filla e María 

muller de Pes de la cura et Vicenta madre de la dicha capta, e que fazían de la dicha 

capta cap e bordon. Empero que las otras assí como ella eran culpables en lo 

sobredicho como ella. 

                                                 
244 Varios de Villanúa contra Guirandana de Lay, que daba hierbas. 1461, Archivo Municipal de Jaca, 
Procesos criminales, caja 663, nº10, ff. 16r., 16v., 17r., 17v., 18r. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

131 
 

 

Ítem, cómo les habían dado las dichas pozones et muertos los sobreditos et 

feridos aquellos, que respondit et dixit que de malas venturas e malos encuentros et 

que prendían ciertas pólvoras et las metían en el suelo et que pisando aquellas eran 

bastantes a dar el danyo sobredito. 

 

Ítem, qué había en las ditas pólvoras et de qué se facían, que respondit et dixit 

que de calapacos e guessos de culebras. 

 

 

En casa de Graciana, alias Gaya, et en casa de Pelegrina. 

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

132 
 

 

Ítem, cómo las fazía, e respondit et dixit que picavan los guessos del çapo et de 

la culebra en uno, las quales picavan continuament María De Pes de la Cura, Graciana, 

alias Gaya, e Pelegrina. 

 

 

Ítem, cómo prendían los çapos e las culebras para fazer las ditas pólvoras, que 

respondit et dixit que Sancha Fatás e las otras companyeras suyas de suso nombradas 

et que las matavan. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

133 
 

 

Ítem, si havía ella feyto otras muertas ni dados pozones a otras personas de las 

sobreditas. Respondit et dixit que no, excepto en la muerte de Gilico, fillo de Blasco 

d’Acín. Lo qual, la present capta ensenble con las otras compañeras, tratoron et 

enprendieron de dar li las pozones al dito Gilico en casa de la dita Sancha Fatás, las 

quales pozones li havía dado la dita Vicenta, su madre, en un quarton de mançana. 

 

 

Que respondit et dixit quel diablo lis ne fazía fazer. 

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

134 
 

 

Ítem, qui les havía mostrado a la presente capta ni a las otras sobreditas, que 

respondit et dixit que encuentro malo que lo han de aprender o han de morir. 

 

 

Ítem, en qué manera havió el cuentro malo habido o trobado la presente capta, 

que respondit et dixit que ella havía habido encuentro con Sancha Fatás e María de Pes 

de la Cura hindo en tal molino. Las quales dixo que fazían pozones et que li habían dito 

las ditas Sancha et María que a la present capta que ella ende havía de aprender de las 

ditas pozones a fazer o havía de morir et que assinde havía preso ella a fazer. 

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

135 
 

 

Ítem, en qué tenía la present capta las pólvoras o pozones, que respondit et dixit 

que ella las tenía en un caçolico de tierra dius el leyto alto de la casa de la habitación 

de la present capta en un forado que ha dius el dito leyto. 

 

Ítem, qui havía dado las pólvoras o pozones a Sancha, filla de Sancho d’Acín, 

enferma, que respondit et dixit que las ditas Sancha Fatás et Peregrina, las quales le 

havían dado dentro la casa mesma de Sancho d’Acín, estando sposada. 

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

136 
 

 

Ítem, cómo sabe que las ditas Sancha Fatás y Peregrina havían dado las ditas 

yerbas siquiere pozones a la dita Sancha, filla de Sancho d’Acín, que respondit et dixit 

que lo sabía por quanto las ditas Sancha Fatás et Peregrina linde havían dito lugo, 

en el otro de día, que las havieron dadas a la dita Sancha, filla del dito Sancho. 

 

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

137 
 

Ítem, si havía la dita capta a solas o con las sobreditas otras companyeras suyas 

dado las yerbas siquiere pozones mortífferas a Bertrana, muller de Rodrigo Lacanbra, 

que respondit et dixit seyer verdat que la present capta a solas, hun día del mes et anyo 

contenidos en el dit articlo, que era dia martes, fue casa del dito Rodrigo, do tiene el 

telar de texidor, et que trobo allí a la dita Bertrana 

 

 

que ordina cierta filarça et de que fue allí la present capta que le havía gitado de 

las ditas yerbas siquiere pozones, de do era aprés seyda empozonada et havía preso el 

dito mal. 

 

Ítem, qué havía movido a la dita Guirandana capta de dar las ditas pozones a la 

dita Bertrana, que respondit et dixit que su ventura mala era feyta et que al[t]re noy de 

puede ella ni las otras que lo saben fazer.  

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

138 
 

 

 Et que offrecía la dita capta de nunca más tornar a fazer res de lo sobredito 

et que a mayor seguridat, quende faría sagrament. Et si más ella seyde tornara, ni se le 

probava ella haver tornado a fazer res de lo sobredito, que li plazía perder la cabeça.  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

139 
 

 Acusaciones particulares a Narbona. Primer testigo.245 

 

Domingo Ferrer, mayor de días, habitante en el lugar de Cenarbe, testimonio 

citado, producido, presentado, jurado e por el juramento por el dicho sennor comisario 

interrogado el qual, en virtud de aquel, despuso e dixo saber lo que se sigue a cerqua lo 

a él interrogado. 

 

 

                                                 
245 Proceso contra Narbona, esposa de Juan de Portanya y vecina de Cenarbe, acusada de brujería. 
1498, AHPZ, Procesos Inquisitoriales, caja 23, leg.1, ff. 2r., 2v., 3r., 3v., 4r. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

140 
 

Dize el present testimonio deposant ser verdat que conoce a Narbona d’Artal, 

muller de Joan de Portanya, habitante en el lugar de Cenarbe, la qual sabe el 

present deposant que, de vint annos acá o más, es diffamada de ponzonyera e 

fetillera e broxa e que de las cosas susodichas fue era y es tal voz común e fama 

pública en el dicho lugar de Cenarbe y en otras partes do de lo susodicho se ha 

noticia. 

 

 

Amás, dize el dicho deposant ser verdat que puede haver ocho annos, poco más 

o menos, que Domingo Lacambra, vezino del lugar de Villanúa, tuviendo por mujer 

 

 

a María Callico que en el tiempo que vivía con ella nunca pudo haver criaçón 

della ante cada vez se afollava o se le morían las criaturas. E visto esto, el dicho 

Domingo Lacambra acordó dezir al abad de Poçán, por saber por qué se le morían las 

criaturas,  

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

141 
 

 

y visto esto, el dicho (tachado Domingo Lacambra acordó decir al) abad de 

Poçán le dixo que la dicha Narbona d’Artal le abía fecho perder fins a la hora la 

criaçón, e que la dicha María Calliço, muller suya, moría dentro cierto tiempo, y esto 

sabe el dicho deposant porque las cosas susodichas ha oído decir al dicho Domingo 

Lacambra y dellas es tal la voz común e fama pública en los dichos lugares de Villanúa 

e de Cenarbe. 

 

 

Amás, dize el dicho deposant ser verdat que aprés de haver venido el dicho 

Domingo Lacambra del dicho abad de Pozán, la dicha Narbona d’Artal, sintiendo quel 

dicho Domingo Lacambra la publicava como ella le abía fecho el dicho dannyo, 

acudió a Pero Ferrer, hermano del deposant, e aprés al deposant.  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

142 
 

 

E aprés a entramos hermanos juntos, e les dixo tales o semblantes palabras: “Mi 

cosino hermano Domingo Lacambra me acusa que yo le muerto la criaçón y le he dado 

 

 

yerbas a la muger e assí, dize que él me fara prender por la justicia e assí, a Dios 

e a vosotros me encomiendo”. E la vegada dixeron el present deposant y su hermano: 

 

 

“Veamos tú tienes culpa en esto que te acusan o no”. Y ella respuso que no. 

“Pues por qué tienes miedo”. Y la vegada ella dixo: “Yo no tengo culpa pero sabet 

que si pressa so, que perdida so, y en todas maneras yo me encomiendo a Dios y a 

vosotros”. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

143 
 

 

E assí estuvo algunos días con alguna sospecha fuera del lugar, que en el lugar 

do yantava, no cenaba y las cosas susodichas sabe el deposant porque se falló present et 

las vio i oyó segund dicho ha desusso. 

 

 

Amás, dize el deposant ser verdat que pude haver onze o doze annos, poco más o 

menos, que Aynica, nieta de la muger del present deposant, levando por la mano a un 

mochacho clamado Minguico, fillo del present deposant, e plegando a la casa de la 

dicha Narbona d’Artal, la dicha Narbona d’Artal dio a la dicha Aynica e al dicho 

Minguico sendas escudillas de leche e que, aprés de haver comido la dicha leche, luego 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

144 
 

 

el dicho Minguico estuvo malo y levándolo en ala su casa, el deposant vio al 

dicho mochacho como estaba malo e, temiéndose ya dello que abía ferido, dixo que 

do abía estado la dicha mochacha con el dicho ninnyo  

 

 

la qual respuso e dixo que no abía estado sino en casa de Narbona d’Artal y que 

ahí avían comido leche en sendas escudillas. Y temiéndose el deposant dello que avía 

seydo, fuesse a la dicha Narbona d’Artal y dixole: “Mira Narbona, mi fillo esta malo 

y ha tomado el mal en tu casa, y seas cierta que tu no avrás más vida de lo que el 

avrá”. Y la dicha  

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

145 
 

 

Narbona respuso a al sobredicho: “E a vosotros avía yo de fazer esso. Guárdeme 

Dios”. Y “que no mandasse Dios que en su casa huviesse recibido mal su fillo, pero que 

le fiziesse tanta gracia que ella lo viesse”. E assí, 

 

 

 el deposant le dixo: “en casa lo trobaréis si verlo querréis”. E la dicha Narbona d’Artal 

fue a casa del deposant e tomo al dicho mochacho, que estaba más muerto que vivo, al 

qual manió a su placer e, fecho esto, a cabo de una  

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

146 
 

 

hora o menos, estuvo el dicho mochacho ya mejor. E visto esto el deposant, 

en el otro día de mannyana fue a la dicha Narbona e le dixo que de aquí adelant orase en 

Dios que en su casa no les viniese danno por aquella vía que si no ella si pararía. A lo 

qual respuso la dicha Narbona que no curasse, que nunca por ella él ni sus cosas havrían 

mal, y lo susodicho sabe porque lo vio i oyó segund dicho ha desusso. 

Amás, dize ser verdat que  

 

 

Joan d’Artal, hermano della dicha Narbona, es diffamado de tales crímenes 

como los desusso especificados y es tal la voz común y fama pública en el dicho 

lugar de Cenarbe, e que más no y sabe.  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

147 
 

 Acusaciones particulares a Narbona. Segundo testigo.246 

 

Pero Ximénez, mayor de días, habitant en el lugar de Cenarbe, testimonio 

citado, producido, presentado, iurado e por el iuramento por el dicho sennor comisario 

interrogado, el qual, en virtud de aquel, respuso: “E dicho saber” lo que se sigue 

 

 

Dize el present testimonio deposant ser verdat que conoce a Narbona d’Artal e 

a María d’Artal, hermana suya, habitantes en el dicho lugar de Cenarbe, las 

                                                 
246 Proceso contra Narbona, esposa de Juan de Portanya y vecina de Cenarbe, acusada de brujería. 
1498, AHPZ, Procesos Inquisitoriales, caja 23, leg.1, ff. 4v., 5r., 5v. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

148 
 

quales, de buen tiempo acá, son tenidas por mulleres de mala fama que donan 

pozonnas y toda la gente vivía en recelo dellas. E assí mesmo es  

 

 

verdat que, en el tiempo que vivía María, muller de Domingo Lacambra, que 

estando en el lugar de Villanúa el present deposant le oyó decir a la dicha María que 

visto que no podía aver criaçón con su marido y recelándose que la dicha Narbona le 

oviesse fecho algún danno, que lo dixo ad algu 

 

 

nas personas e aprés que vino a vistas con la dicha Narbona e que le avía 

dicho que por qué le avía dado aquel danno, que todas las creaturas se le perdían, 

a lo qual avía respondido  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

149 
 

 

la Narbona que ella nunca tal avía fecho, pero que mirasse que, si non de 

avía avido de criazón fins la hora, que non de avría dallí adelant. Y lo sussodicho 

sabe el deposant porque lo oyó segund dicho ha desusso. 

 

 

Amás, dize per verdat que puede haver quatro o cinquo annos que, tuviendo una 

nieta del present deposant ya en extremo para morir, temiendo que oviesse ovido algún 

mal fecho, fue el present deposant echole el evangelio de San Joan e la oración de Sant 

Cibrián, e assí, con el adiutorio divino, la dicha criatura sanó. Deprés desto, estando otra  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

150 
 

 

criatura en semblant caso, en el dicho lugar dixo la nuera del present deposant 

“Si mi suegro fuesse aquí, él le daría la oración de Sant Cibrián 

 

 

e otras oraciones”. A lo qual respuso la dicha María d’Artal e dixo a la dicha su 

nuera: “Pues buen mege lo avéis a tu suegro no, pues percíbete de millor daquí a 

adelant qué menester fará”. E aprés, la dicha su nuera ha parido tres vegadas y cada vez 

antes de plegar al mes se le morían las criaturas, en lo qual tienen cierto sospechar a la 

dicha María d’Artal porque desusso dixo. Y que más no sabe de cierta sciencia.  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

151 
 

 Acusaciones del procurador fiscal contra Narbona.247 

 

Et primo dize el dicho procurador fiscal que la dicha Narbona rea denunciada 

es bruxa, pozonnyera, nigromanta, fetillera y por tal havida, nombrada y 

reputada. Renegando y descreyendo de Dios y de sus obras y tomando al diablo 

por señor, adorándole y honrándole como a señor y haciéndole çafumerios. Y esto 

es verdat. 

 

 

II. Ítem, dize el dicho procurador fiscal que la dicha denunciada, usando del 

oficio de bruxa, ha dado pozonyas a muchas personas y a otras fazía fetillerías y 

sortilegios, por lo qual algunas de las dichas personas morían y otras quedavan 

valdadas, otras ladraban en la Iglesia y en otras partes como perros y otros 

                                                 
247 Proceso contra Narbona, esposa de Juan de Portanya y vecina de Cenarbe, acusada de brujería. 
1498, AHPZ, Procesos Inquisitoriales, caja 23, leg.1, ff. 7r., 7v., 8r. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

152 
 

animales y otras vezes, estando en la Iglesia, no veían el Corpus quando se alçava y 

si lo veían, lo veían muy negro y todo esto prevenía a causa (tachado de los fetillos y 

pozonyas) de las bruxerías que la dicha demandada ha dado y dava a la dichas 

personas. Y esto es verdat. 

 

 

III. Ítem, dize el dicho procurador fiscal que la dicha rea denunciada es 

nigromántica, fetillera y ha costumbrado y costumbrava parar cerquos invocando 

los demonios y su poderío. Y esto es verdat. 

 

 

IIII. Ítem, dize el dicho procurador fiscal que la dicha rea denunciada, usando 

del dicho officio de bruxa, ha matado muchas criaturas. Y se untavan con otras 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

153 
 

con ciertos untos y ponzonyas en ciertas partes de su persona y aprés de untada y 

de invocado al demonio y de haver dicho estas palabras: ‘Sobre Garto y sobre 

espina a lanna de boch siamos ayna’. Y esto dicho la thomava el diablo en forma de 

cabrón y la llevaba al dicho campo de lanna de boch, en donde estava el boch de 

Biterna, al qual todas besaban en el trasero y lo honrravan y adoraban y se echava 

con ellas y les estrenava y les dava en pagos ciertos dineros y baylava y se zolaçava, 

allí en el dicho campo, con otras muchas bruxas, ata que se tornaban a sus casas. Y 

esto todo de noche y estando allí, dexavan de nombrar el nombre de Nuestro Señor 

Jhesu Christo, porque otramente no pudieran hazer las dichas bruxerías. Y esto es 

verdat. 

 

 

V. Ítem, dize el dicho procurador fiscal que la dicha denunciada, assí usando del 

dicho officio de bruxa y fetillera, echando encima de los árboles ciertos polvos, se 

secavan y echavan en las aguas ciertos polvos y pozonnyas, donde los animales 

vevían. Y esto es verdad. 

 

 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

154 
 

VI. Ítem, dize el dicho procurador que la dicha denunciada ha induzido a 

otras personas a ser bruxas y fazer las cosas susodichas. Y sabe quien las faze y usa 

del dicho officio de bruxa. Y esto es verdat. 

 

 

VII. Ítem, dize el dicho procurador fiscal que todas y cada unas cosas susodichas 

fueron, eran e son verdaderas, públicas, maniffiestas y notorias y dellas la dicha 

denunciada se ha jactado en presencia de muchas y fidedignas personas. Y esto es 

verdat. 

  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

155 
 

 Interrogatorio a Narbona.248 

 

a Narbona, mujer de Johan de Portana, de Cenarbe, que dixese y confesase 

enteramente la verdat de todo lo que estava acusada y que si así lo fazía, la 

tratarían con mucha misericordia, e de otra manera, que usarían contra ella de 

todo el rigor dell drecho. E en continent, medio iuramento, fue interrogada si havía 

tenido algún error en la fe o si se havía fecho broxa e ido como broxa a lana de 

boch o matado criaturas o dado poconyas. Respondió a todo que no. 

 

                                                 
248Proceso contra Narbona, esposa de Juan de Portanya y vecina de Cenarbe, acusada de brujería. 1498, 
AHPZ, Procesos Inquisitoriales, caja 23, leg.1, f. 9r. 



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

156 
 

 

Ítem, si abía visto o de oída que alguna o algunas personas hobiesen fecho 

cosa alguna de las sobredichas. Respondió que no sabía nada de vista ni oída, sino 

lo que se ha dicho della y de las otras presas que trajeron con ella, que dezían las 

trahían presas por broxas. 

  



Sanar y dañar en la Baja Edad Media María P. García Romano 

157 
 

 Agradecimientos. 

Este proyecto ha sido muy importante para mí tanto por lo que significa, es 

decir, la obtención del título de máster y la finalización de un ciclo, como por el 

esfuerzo y tiempo dedicado al mismo, en el que he podido llevar a la práctica la 

formación en investigación en Historia que he acumulado a lo largo de estos años. Es 

por esto por lo que no puedo pasar sin dar las gracias a aquellas personas que me han 

ayudado o acompañado a lo largo de este camino. 

En primer lugar, me gustaría agradecer a mi tutora en este proyecto, Carmina 

García Herrero, por el tiempo que me ha dedicado, así como por su apoyo y sus 

orientaciones. Gracias a sus conocimientos y experiencia he podido incluir en el 

proyecto algunas referencias que difícilmente habría conseguido sola en este tiempo y 

que enriquecen el mismo. También quiero dar las gracias a las personas que, a través de 

ella, me han dedicado un poco de su tiempo, como Montserrat Cabré i Pairet, que me 

orientó bibliográficamente en alguno de los apartados del proyecto. 

En segundo lugar, también me gustaría agradecer a los profesores que me han 

acompañado a lo largo de este máster en investigación y estudios avanzados en Historia, 

por su disponibilidad y sus buenas intenciones con respecto a mi aprendizaje. También 

a los que estuvieron a lo largo de la licenciatura en Historia, especialmente a aquellos 

del departamento de Historia medieval, ciencias y técnicas historiográficas y estudios 

árabes e islámicos, en donde he cursado aquellas asignaturas que más apoyaban la 

formación de medievalista. Me gustaría resaltar sobre todo a Pilar Pueyo, por su apoyo 

desde que comencé mis estudios en Historia y, además, porque sin sus enseñanzas de 

Paleografía no podría haber intentado trabajar con estos dos procesos. También a Eliseo 

Serrano, coordinador del máster, a María Narbona, a Juan Utrilla, a Suni Blasco, a 

Concha Villanueva y a Fran Vicente, por sus enseñanzas, su apoyo y su ayuda. 

Por último, quiero dar las gracias a las personas que han vivido este proyecto 

más de cerca y que he contado con su apoyo siempre: mi familia y amigos. Gracias 

especialmente a mis padres y a mi hermana, por sus consejos y su apoyo. Por estar ahí. 


	1. Resumen-Abstract.
	2. Introducción.
	3. La medicina.
	A. Los conocimientos médicos y sus influencias en la Baja Edad Media.
	I. El conocimiento médico.
	II. Las influencias de periodos anteriores.
	 Relevancia de los estudios de la Edad Antigua.
	 Relevancia de los estudios de la Alta y Plena Edad Media.
	 Transmisión de saberes.


	B. La creación de un sistema médico oficial y la aparición del intrusismo.
	I. Precedentes del nuevo sistema médico oficial.
	II. Causas de la creación de un nuevo sistema.
	III. Características del nuevo sistema.
	IV. Consecuencias de la creación del nuevo sistema.

	C. Gentes de medicina.
	I. Los médicos y los saberes oficiales.
	 Requisitos.
	 Universidades y estudios generales.
	 Tipos de especialidades.
	 Movimiento de estudiantes, movimiento de conocimientos.
	 Lugares de actuación.
	 Situación real y reconocimiento social.

	II. Las mujeres médicos y el acompañamiento femenino a la enfermedad.
	 Mujeres que ejercen la medicina como oficio
	 Oficialmente. Dentro del marco sanitario creado en la Edad Media.
	 Extraoficialmente. Denunciadas e impostoras.

	 Mujeres que cuidan de la salud dentro del ámbito doméstico



	4. La magia.
	A. Definición.
	B. Tipos  de magia.
	C. Los conocimientos de magia y sus influencias en la Baja Edad Media.
	I. Los conocimientos mágicos.
	II. Las influencias de periodos anteriores.

	D. La relación de la magia con la medicina.
	E. Gente de magia.
	I. Características personales.
	  Los practicantes profesionales.
	 La población común como practicante de magia.

	II. Lugares de actuación.
	III. Especialidades.
	IV. Función social.
	V. Situación social.
	VI. Actitudes en contra de la magia y primeras sospechas.


	5. La brujería.
	A. Definición.
	B. Origen de la brujería: su interpretación historiográfica.
	C. Cronología de la brujería.
	D. Conocimientos y componentes prácticos de la brujería.
	E. Situación en Europa.
	F. Relación con la magia y con la medicina.
	G. Gente de brujería.
	I. Características personales.
	II. Lugares de actuación.
	III. Función social.


	6. Procesos judiciales por magia y brujería.
	A. Características generales.
	B. Proceso contra Guirandana de Lay.
	I. La acusación.
	II. El interrogatorio.

	C. Proceso contra Narbona d’Artal.222F
	I. La acusación.
	 De particulares.
	 Del procurador fiscal.

	II. El interrogatorio.

	D. Comparación entre los dos procesos.

	7. Conclusiones.
	8.  Bibliografía.
	9. Anexos.

