Universidad
Zaragoza

::b; :

-
W
o
N

Trabajo Fin de Grado

Pensamiento y accion: el compromiso de
Judith Butler

Autora

Raquel Lopez Opla

Directora

Elvira Burgos Diaz

Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de Zaragoza
2012

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




INDICE

B 11 0T [Tt od T o SRR UPPPPRRRRURRR Pagina 1

. Intereses tempranos: el cuestionamiento del sujetoderno y la teoria de

(01T LT (o TS PPUPUPPRRRRPRR Pagina 2

. De la teoria del poder de Foucault a la perfornddy butleriana......................... Pagina 5

. Vidas en sociedad

4. 1. Performatividad y vidas PreCariaS ... ..cooooeeeeeeeeieeeieeeiiiiiiiiess e Pagina 11

4. 2. De los marcos de sexualidad a los marcosielgay..............ccceevvvvvveeennnnnnns Pagina 14

. En busca de la transformacion social: una ontolsgi@ocorporal para una renovada

POItICA A IZQUIETTA. ... . .eeviiiiiiiiieiit e e e e e e Pagina 16

. Como conclusion: aprehendiendo vidas con NOMbIGEES.............ccevvveevernnnnns Pagina 19

. BiIDHOGrafia. ... Pagina 25



1. Introduccion

En las paginas que siguen a esta introduccion vapraximarme al rico pensamiento
intelectual de la fil6sofa estadounidense JuditleBuCleveland, Estados Unidos, 1956),
haciendo especial hincapié en algunos de sus dabb@hs recientes y sin perder de vista una
de sus preocupaciones fundamentales: la cuestidla densformacion social. Antes, me
gustaria explicar los porqués de tal eleccion Imalciauna breve referencia a mis intereses y a
ciertas intenciones a ellos vinculadas.

Partiendo de la conviccion de que una de las mayartudes de la filosofia reside en su
capacidad para el analisis critico de nosotras agsyrdel mundo social en que nos movemaos,
asi como para la enunciacién de alternativas amlodelos epistemolégicos y ontoldgicos
imperantes, he encontrado especialmente en Betlaces y pertinentes reflexiones que, con
la intencién de reivindicar el valor de la vida,estionan las categorias habitualmente
adheridas a lo humano y buscan neutralizar lamiideque dia a dia ponen en juego.

Consciente de que la labor filosofica tiene muche decir ante la injusticia social y la
desigualdad sufrida por numerosas vidas que naaosideradas como tales de acuerdo con
las normas de inteligibilidad hegemonicas, valdrquehacer tedrico butleriano por tener por
objetivo, como ella ha reconocido, “luchar para esap —en nombre de un mundo
interdependiente y dentro de los términos de umadomas radical de igualitarismo— la
desigualdad radical que caracteriza la diferennteedas vidas por las que se puede llevar
duelo y las que no lo merecén”

El fuerte caracter social que Butler otorga a ujeteuque describe como permeable,
multiple e interdependiente supone, bajo mi purtwidta, una guia indispensable tanto para
cualquier planteamiento ético o politico contemped como para un adecuado enfoque de
las labores de transformacién social emprendidagadiente por numerosas personas, las
cuales carecen en ocasiones de una adecuada cemprele los mecanismos que han
desencadenado las distintas situaciones que ttataalventar.

A la hora de desarrollar estos contenidos, comeénpar situar someramente a Judith
Butler y sus planteamientos en su contexto hisiédcintelectual, haciendo referencia a
algunas de las autoras y autores de las que sammmo se ha ido nutriendo hasta la fecha.
En este sentido, me sera obligatorio atender aesupranas reflexiones sobre el género, el
sexo Yy la sexualidad como lugares fundamentaleswdsstra identidad. De este modo,

obtendran mayor comprensién mis aproximacionegnyal tercer apartado de este trabajo, a

! Butler, JudithViolencia de Estado, guerra, resistendidadrid, Katz, 2011, p. 29.



otras nociones y otros problemas centrales en fia lolitleriana. Haré entonces referencia al
concepto de performatividad en relacién con lasmagy marcos y discursos de nuestra
contemporaneidad.

En el cuarto capitulo, denominado “Vidas en sod&dane aproximaré con mayor
detenimiento a algunos de los mas recientes traluigda fildsofa estadounidense para tratar
de comprender con ella las actuales situacioneded@gualdad y precariedad sufridas por
millones de personas en todo el mundo. Podré astiorar, ya en el siguiente apartado, su
propuesta de una nueva ontologia sociocorporalundeenovada politica de izquierda.

Alli donde los sujetos sociales sufren, de Palaséinrak pasando por Estados Unidos,
Judith Butler reflexiona criticamente en torno & éstructuras y procesos que desencadenan
tales situaciones, para formular alternativas embwe del derecho a la vida. Por eso,
aprovecharé las conclusiones para relacionar &&s rieorias butlerianas con mis intensas
aunque breves experiencias junto a otras vidasapasc cuyos nombres propios quiero
reivindicar, consciente de la importancia de nad@enunca de vista las necesidades de las
personas y las injusticias por ellas sufridas.

2. Intereses tempranos: la teoria de género y el cuastamiento del sujeto

moderno.

Los trabajos de Judith Butler reflejan el hech@ude ha sido y es lectora atenta, reflexiva 'y
critica de algunas de las aportaciones mas proteis@e la filosofia occidental, empezando
por las obras de autores como Hegel, Nietzschelggger, etc. Desde sus comienzos, han sido
numerosos los escritos que ha explorado con ladide de recoger aquellas ideas utiles para
seguir pensando la vida humana.

En su temprano ensaytujetos del deseo. Reflexiones hegelianas en lackralel siglo
XX (1987f encontramos una de las primeras revisiones taoengrendidas por Butler. El
asunto aqui tratado es la recepciéon de los esdrégslianos en la Francia del siglo veinte,
haciéndose especial hincapié en su consideracl@ugo y en la repercusion de las nociones
de deseo y reconocimiento. De su reapropiacionstis edeas surge su lectura de un sujeto

hegeliano contingente, incoherente y dependienteedenocimiento otorgado por los otros, en

2 Butler, JudithSujetos del dese®eflexiones hegelianas en la Francia del siglg RiXenos Aires, Amorrortu,
2012,



contra de la habitual consideracion del mismo causuficiente en su retorno a si tras la
superacion de las diferencias externas. Se antit@paste modo la concepcion del sujeto que
va a predominar en la teoria butleriana: un sujamacoge la diferencia, en el que el deseo es
enemigo de la identidad concebida de un modo eadestai y cerrado, y a partir del cual
planteara Butler su concepcion de una ética quexige un absoluto conocimiento de la
alteridad ni de nosotras mismas.

La lectura del sujeto hegeliano desde un enfoqugédero conduce a Judith Butler hacia
otros de los conceptos que vertebran su pensametm son los de cuerpo, sexo y género.
Ya en esta obra advierte las conexiones existentes estos y el contexto social e histérico en
que surgen.

No obstante, sus importantes reflexiones sobréremg son mas facilmente comprensibles
Si se presta atencidn a las propuestas de SimoBeaies/oir, Monique Wittig, Gayle Rubin y
Michel Foucault. Otras muchas y muchos pensadamsnencionados en las obras de Judith
Butler, algo que no es de extrafiar para una peeoanstante dialogo critico con otras ideas.
Haré, sin embargo, breve referencia a los y lasla#t por anunciar asuntos ineludibles en los
apartados que desarrollaré mas adelante.

De Simone de Beauvoir y de su conocida afirmacitdg se nace mujer: llega una a

serlo”®

, extrae Butler tanto la consideracion del génesma categoria cultural como la
separacion causal entre este y el sexo, pese er esta Ultima idea formulada como tal por la
fildsofa francesa. En cualquier caso, la puestdwgta de un vinculo entre ambos elementos
mas alla de lo cultural va a ser fundamental ggerkamiento butleriano posterior. Butler va a
desarrollar estas cuestiones buscando la superdeidmertas ambigliedades presentes en la
teoria de Beauvoir, como la que encontramos emaaupsta de adquisicion del género, la cual
no deja de oscilar entre la caracterizacion bickgia eleccion voluntaria y la determinacion
cultural.

De entre estas ideas, Butler va a retener primogatle el potencial emancipador y de
transformacion social de una teoria beauvoireaeaajwavalar la posibilidad de eleccion, hace
lo propio con la voluntad de rebeldia por partdadeprimida. Siguiendo esta senda llegara a
plantear Butler la posibilidad de un modo de liadrapoyado en la proliferacion de cuerpos y
géneros, un modo de libertad capaz de sobrepoadeseoercion que implica el acatamiento
de las normas de género.

Otra de las autoras clave en la elaboracion deddat del género butleriana es Monique

Wittig, quien ademas de rechazar la nocion esasigale la feminidad, radicalizo las tesis de

% de Beauvoir, Simon&l segundo sexapl. 2.,La experiencia vividaBuenos Aires, Siglo XXI, 1987, p.13.



Beauvoir al cuestionar también la naturalidad dgbsmismo con su sentencia revisada “No se
nace mujer*. Estas denuncias seran aprovechadas por Butlel expondré mas adelante,
para situar la diferencia sexual como resultadsisupuestos normativos del género binario,
invirtiendo la creencia mas habitual al respectmpvirtiendo la problematizacion del género
en prioridad.

Wittig, por su parte, ademas de enunciar el caréisezamente sociocultural y lingtistico
de ambas nociones -sexo y género-, sefala la msigtde la comunidad lesbiana como prueba
de ello y critica el heterocentrismo presente ensdmiedad y en gran parte de las
reivindicaciones feministas sustentadas en el isimarde género. Y es que bajo la Optica de la
heterosexualidad obligatoria la mujer es conce@adh como “lo Otro” dominado por el
hombre; de ahi su reivindicacion de una comuniéatliita donde su cuerpo lesbiano quede
lejos de la opresion sexual y generizada que ejancgrada patriarcal masculina. Es cierto, no
obstante, que Butler no va a estar de acuerdo starcalificacion del lesbianismo como lugar
natural de liberacion ajeno a las normas culturaggemonicas, siendo su apuesta una lucha
contra las oposiciones binarias y a favor de laiplidacion de identidades desde dentro de la
cultura misma.

Por altimo, considero imprescindible una breveresieia a la antropéloga feminista Gayle
Rubir® porque sus obras son mencionadas por Butler erenwsas ocasiones y también
porque es ella quien la sitta tras la pista de Miétoucault, uno de los pensadores que mas
van a influir en su produccién tedrica. Los tresoees -Wittig, Rubin, Foucault- tienen en
comun una intensa critica a la heterosexualidagheida como disposicion natural. De hecho,
Rubin ya recurre al filésofo francés para analitas sistemas concretos de poder que
configuran las sexualidades y cabe destacar gpeeesamente la teoria del poder de Foucault
el recurso que Butler utiliza para rechazar unespde la propuesta de Rubin: la existencia de
un lugar primigenio en el que no abria marcas rsed® ni de género.

Es posible percibir una evolucién paulatina enimbdsreses butlerianos desde sus primeras
investigaciones genealdgicas sobre los mecanisneoscamstruccion del género y su
problematizacion de las categorias usuales dehfsmo -en obras conigl género en disputa

(1990) yCuerpos que importal993)-, hacia el cuestionamiento de “lo humanoteacion

* Wittig, Monique, “No se nace mujer”, éfl pensamiento heterosexual y otros ensaytedrid, Egales, 2005,
pp. 31-43.

> Dos obras relevantes de Gayle Rubin en relaciarettema tratado son: “El trafico de mujeres: satabre la
“economia politica” del sexo”, en Marta Lamas (compl género: La construccion cultural de la difereaci
sexualMéxico, Grupo Editorial Miguel Angel Porrda-P.U.E,&996, pp. 35-96; y “Reflexionando sobre el sexo:
notas para una teoria radical de la sexualidadGal S. Vance (comp.placer y peligrg Madrid, Talasa, 1989,
pp. 113-190.



con otra serie de categorias relativas a la opregippuestas en duda, principalmente, en
algunas de sus publicaciones de comienzos del MXjeres y transformaciones socialgsn
Elisabeth Beck-Gernsheim y Lidia Puigvert, 200&}ja precaria(2004),Deshacer el género
(2004), Dar cuenta de si mism@005) yMarcos de Guerra. Las vidas llorad42009). En
estas obras, a las que voy a prestar especiai@emutler insiste en preguntar “¢qué es una
vida?” y centra su atencién en ese mundo sociallepeecede y que, no obstante, le otorga
responsabilidad y le da la oportunidad de actuar.

Pero ocurre que comprender estas recientes raflexisobre la vida humana, el mundo
social contemporaneo y las condiciones de precatieggie en €l se imponen a numerosas
personas, resulta mas sencillo si se tiene en xuprd estas ideas tienen como puntos de
apoyo nociones que encontramos ya en esa primged®su trayectoria a la que me vengo
refiiendo (como las de cuerpo, deseo, sexo, gesesualidad, poder, etc.). En este sentido,
un concepto que va a ser fundamental y que retzoolkra de Butler desde sus inicios hasta la
actualidad es el de performatividad. Estrechamegitecionada con los trabajos de Jacques
Derrida, la performatividad butleriana mantiene @s$mo un vinculo fundamental con la

teoria del poder de Michel Foucault, a la cual asgferirme a continuacion.

3. De la teoria del poder de Foucault a la performatidad butleriana

En las Ultimas décadas, han sido numerosas lagaejpores teodricas encaminadas a
analizar los distintos mecanismos de poder que @gman la estructura sociopolitica
occidental, mas alla de la reflexion clasica emdoa un poder soberano y unidireccional de
caracter represor. La complejidad de nuestras dadés no puede entenderse hoy sin este
acercamiento a las relaciones de poder de raietssdheanas al que con tanto ahinco se
dedicé Michel Foucault y que fue después retomatdizamente por Judith Butler, quien ha
formulado propuestas de gran riqueza y repercysguien comparte con el francés un interés
por comprender las condiciones de posibilidad deutnano en este mundo que habitamos.

La concepcion del poder planteada por Foucaultprssente ya en algunos de sus escritos
mas tempranos. EHistoria de la locura en la época clasi¢a961f y enVigilar y castigar
(1975Y analiza ya el funcionamiento de ese poder disgifl propio de la Modernidad que se

aplica sobre el cuerpo de los individuos mediagétnitas de vigilancia e instituciones

® Foucault, MichelHistoria de la locura en la época clasiddéxico, FCE, 1967.
" Foucault, MichelVigilar y castigar Buenos Aires, Siglo XXI, 2002.



punitivas y que se caracteriza por sumar, a lacicawhl capacidad del soberano de decidir
sobre la muerte de sus subditos, la busqueda decdlidad politica y su utilidad econdmica.
La concepcion clasica del poder como meramentesafr y dirigido unidireccionalmente del
opresor al oprimido, es sustituida por otra en ua gste es predominantemente entendido
como productivo, mévil y multidireccional. Extenddose de forma capilar hacia “el nucleo
mismo de los individuos, alcanza su cuerpo, sertensen sus gestos, sus actitudes, sus
discursos, su aprendizaje, su vida cotidiana”; podierofisico, poder ejercidoeh el cuerpo
social®.

En el primer tomo de su siguiente gran obtstoria de la sexualidad1976, introduce
Foucault el concepto de “biopoder” para referirspaaler que vendria ejerciéndose sobre la
vida desde el siglo XVIII, insertdndose en los posrpara controlar la reproducciéon y la
conservacion de la especie humana a través de m@ceEncomo la produccion y el control de
la sexualidad o los flujos migratorios. Esta gestidopolitica de la vida de las poblaciones
concibe como necesaria la gestion identitaria de isdividuos, por lo que entre sus
mecanismos se encuentra la produccién y el cordella sexualidad, la raza o las
psicopatologias de la vida cotidiana, puntos déruentre el individuo y la especie. Todos los
individuos van a ser gestionados por este biopgderse ejerce en comunién con los saberes
institucionalizados y que, sin embargo, tiendevésihilizarse y a mostrarse como natural.

Los discursos de verdad vehiculan una voluntadallersque es ejercicio de un poder sin
centro y actuan sobre lo humano produciendo el,dexsexualidad y otras identidades que
pueden o no estar legitimadas. Estas categoriadgitateas, que funcionan tanto en la
normalizacion de estructuras opresivas como siddeate punto de reunidn a movimientos de
liberacion identitarios, pueden entonces reforzasubvertir las distintas disciplinas de las
ciencias humanas y los marcos juridicos y comurnmsten los que se amparan. De ello
dependera la persistencia de tales categoriasqyézas y opresivas para un gran namero de
personas que transgreden o han transgredido lasddees asi normalizadas: las mujeres, las
personas intersexuales, las homosexuales, lasremmesg, las personas con discapacidades o
las enfermas mentales, etc. Asi, por ejemplo,tidetles como la sexual dependen de una
matriz de relaciones de poder que incluye normassucsos y marcos de inteligibilidad, a
través de la cual emergemos en un mundo binarico dodividuos “sanos” o “enfermos”,

“normales” o “anormales”.

8 Foucault, Michel, “Entrevista sobre la prisiénlibto y su método”, eMicrofisica del poderMadrid, La
Piqueta, 1980, p.89.
® Foucault, MichelHistoria de la sexualidad_a voluntad de sabeBuenos Aires, Siglo XXI, 2005.



Si bien parece cierto que no habria sujeto al nmadigeestas identificaciones, por lo que no
podemos evitarlas, si podemos estudiar los meaiesanismos y discursos que histéricamente
han sido y son los instrumentos para su constroceéilexionar sobre como se articulan en
nuestra cultura (a quiénes excluyen y a quiénasif@r llevar una vida digna) y emprender la
tarea de su transformacion. Este es el objetivéaudéh Butler cuando retoma la idea de poder
foucaultiano a partir de dos de sus presupuestadafuentales: el poder es ambivalente, es
decir, es represor, pero también productivo; yrepader prolifico y multidireccional.

Desde estos planteamientos parte Judith Butleugescritos mas tempranos, de modo que
en su primera gran obr&ujetos del deseo: reflexiones hegelianas en landtaadel s.XX
(1987), ya desarrolla la interpretacion del podecaultiano que, en mayor o menor intensidad
y con matices criticos, va a recorrer toda su bbsta la actualidad.

Poco tiempo después escribe Butler los articulagd#®\ performativos y construccion del
género” (1988) e “Imitacion e insubordinacion deney@” (1991). En ellos, hace entrar en
contacto la teoria de los actos de habla con ta$atede la representacion y actuacion para
plantear un modelo en el que los actos constitlgyedentidad del sujeto que habla y actia,
negando asi la existencia de un yo previo. Butlexdp asi desarrollar, especialmente en un
sentido discursivo y en relacién con las condicsopeciales de la opresion, sus ideas sobre el
caracter convencional y normativo de la sexualidgddsexo y el género. Va a mostrar una
profunda preocupacion “porque la diferencia sexoal se vuelva una cosificacion que
involuntariamente preserve una restriccion binaigala identidad de género y un marco
implicitamente heterosexual para la descripcion gislero, la identidad de género y la
sexualidad™® Y es que otra caracteristica del poder es la deidnar ocultando sus procesos
y naturalizando sus efectos, de modo que identdameno las sexo-genéricas acaban
pensandose como cuestiones estables, naturalesesiionables.

No obstante, mientras que en Foucault el sexo dydéidad sexual- era un efecto politico
de naturalizar la sexualidad —o la heterosexualides concretamente—, ella va a afirmar que
el sexo es un modo de naturalizar el género. Dadootro modo, Butler, siguiendo las
reflexiones foucaultianas sobre el caracter conveatdel sexo y la sexualidad, considera que
la categoria de sexo esta determinada por la coldcegue una cultura tiene del género, es
decir, de todo el entramado conceptual al que gagiadas la feminidad y la masculinidad.
Para Butler resulta pues prioritario problematizhrbinarismo de género por tratarse del
fundamento sobre el que se sostienen, como reabdaatoldgicas, la heterosexualidad y una

dualidad de sexos que funciona a modo jerarquexrichinando a las mujeres.

19 Butler, Judith, “Actos performativos y construatidel género”, eDebate Feministan® 18, 1998, p.314.



Para explicar el mecanismo mediante el cual seaiagtan estas y otras identidades
propone Butler su concepcion performativa del poder nocion de performatividad es
fundamental a lo largo de toda su obra, como exglin tedrica del funcionamiento de los
mecanismos de poder que normalizan a los sujets, también como puerta abierta a la
subversion ante esas mismas normas.

La performatividad es entendida por Butler como regeanismo de repeticion-imitacion
por medio del cual los sujetos se van configuraddoacuerdo con los significados y las
normas socialmente establecidas (de sexo, sexdatigaero, raza, etc.). El poder reiterativo
del discurso se revela en este proceso continuadedr y hacer que produce ese sujeto al que
llamamos “Y0” y que, inevitablemente, esta vincolaa mecanismos de exclusiéon. Asi es
como ella misma explica el mecanismo performatilas efectos naturalistas de los géneros
heterosexualizados se consiguen gracias a unasegiis imitativas; lo que imitan es un ideal
fantasmatico de identidad heterosexual, producmiolg imitacion como su efecto. En este
sentido, la "realidad" de la identidad heterosesgatonstituye performativamente a través de
una imitacién que se presenta como el origen yreldmento de todas las imitaciones (...) La
heterosexualidad esta siempre inmersa en procesoitde y aproximar la propia idealizacion
fantasmatica de si misma, -y flacasaren ello”**

Para postular el caracter performativo de las idades, especialmente de la identidad de
género, Butler argumentara en contra de la ideaatékter natural del cuerpo. La creencia en
un género interior, en una raza o, en definitiva,cealquier otra distincion binaria entre lo
interno o verdadero y lo exterior o excluible no sa@as que efectos del trabajo de los discursos
sociales y politicos y del “olvido” de tal procedwsciplinario. Y dado que la dinamica de
construccion de la identidad es también el proeaediante el cual muchos sujetos quedan
discursivamente expulsados mas alla de los lintiee$o vivible; Judith Butler, pese a que
asume que este efecto performativo es un mecarsnsontrol orientado a la repeticion de un
orden y un conjunto de valores establecidos, cersidrgente la puesta en duda de la supuesta
coherencia y estabilidad del sujeto y resalta quetéresante es que dicho mecanismo encierra
en si mismo sus propias posibilidades de erroorytgnto, de cambio y subversion.

Asi, la performatividad también puede verse coneoessenario que conforma nuestra vida
de manera abierta, impidiendo que quedemos enosreatdcategorias identitarias monoliticas.
La filésofa norteamericana insiste en estos efeptsstivos del fallo performativo, los que

hacen emerger a un sujeto inestable e incoheramiesar de lo que pretende el mecanismo);

1 Butler, Judith, “Imitacién e insubordinacién dengéo”, enRevista de Occidente® 235, diciembre 2000, p. 98.

8



libre (tomando la libertad no como inherente aétugino motivada por el propio ejercicio de
poder) y con capacidad de accion.

El hecho de que en numerosas ocasiones no se peodl¥o segun identidades acordes
con las normas sino que existan, por ejemplo, idad¢s donde no hay correspondencia entre
el sexo, el género y el deseo, resulta positivay®mdemuestra que no se puede cumplir de
modo estricto tal o cual norma. Siguiendo con ebaie la identidad de género, cuando esta es
instituida por actos performativos repetidos ertieghpo que le otorgan una apariencia de
sustancia, las diferentes formas de repeticion bpessi van a acabar por ocasionar,
inevitablemente, ciertas rupturas o repeticionewritroladas y subversivas tras las que se
hallaran posibilidades de transformar dicha idewtidy esto va a ocurrir desde ese mismo
marco de inteligibilidad del género, que nunca dejabrirse a nuevas posibilidades.

Es en esta linea en la que Butler hace referericima@estismo como opcion con
posibilidades subversivas por ser en si mismo usibilizacion del caracter producido y
performativo de esas pretendidas lineas causdiesiensupuesto sexo natural y una identidad
de género determinada. Ese “sexo” del género, Biiter, se convierte asi en el lugar de
insistentes juegos politicos.

Esta teoria de la performatividad siguié sienddo@iada por Butler en sus trabajos
posteriores, en los que no ha cesado de indadas @mecanismos que estructuran la identidad
con el objetivo de hacer viable la subversion. &uth a ir desarrollando una propuesta tedrica
gue no cesa de girar en torno a sujetos constguddomaneras multiples con significaciones
plurales. No obstante, no seguira dando prioridiad aategorias de sexo, sexualidad y género,
sino que va a reconocer la necesidad de pensarlastieulacion con otras identidades de
similar importancia para las personas, como la,nazelase o el emplazamiento geopolitico.
Asi, el proceso de racionalizacion también va astrdiado genealdégicamente por Butler. De
nuevo, estamos ante un proceso performativo depetedde la reiteracion de determinados
actos de habla y percepciones corporales enmardadagemano.

En Lenguaje, poder e identidadl997)? Butler estudia el funcionamiento de la
performatividad linguistica en los discursos debpds decir, en los actos de habla que hieren.
Se interesa especialmente por el poder del Estada produccion de este tipo de discursos
gue hieren; ya que, segun afirma, estos no eaistsin la intervencion legal del mismo en su
definicion.

Disipado ya el caracter soberano del poder contegnpo, resulta paraddjico que, en su

intervencion judicial, el Estado produzca el disoudel odio como un acto de soberania del

12 Butler, JudithLenguaje, poder e identidaMadrid, Sintesis, 2004.



sujeto performativo, ocultando sus propios origdmesdricos. Pero pensar, por ejemplo, el
racismo como un conjunto de practicas que van bwando sus efectos performativamente
nos permite entrever el funcionamiento de los mispaws de poder mas alla del sujeto que
habla el discurso del odio. Cuando el problemaadiominacion es situado, por el Estado y la
Ley, tras el lenguaje de la injuria, queda oculie gl aparato juridico estatal es violento en sus
sentencias prohibitivas y en su definicion del lexjg que hiere y de aquel que debe ser, o bien
protegido, o bien penalizado.

Pese a que Butler reconoce la conveniencia dadavencion normativa en determinadas
ocasiones, no deja de preocuparse por el hechaaleldEstado siga reproduciendo discursos
sobre verglienza sexual y degradacion racial. Aoddi@ un ejemplo concreto: la prohibicion
de la homosexualidad en el contexto de las fuemmaadas estadounidenses no ponia en juego
meramente acciones punitivas, sino que se tragaiiajsmo de una produccion de sexualidad,
con la consecuente incitacion al discurso del odio.

Pero, siguiendo con las reflexiones de Butler, guéenguaje sea un tipo de acto no
significa que haga lo que dice y alli es dondedeefa posibilidad de cambio. Si la repeticion
no logra la identidad, sino que se desplaza hacidiferencia como subraya Derrida; si la
sexualidad tiene la capacidad de apropiarse deurdiz® no previstos y las estructuras
linguisticas racistas son vulnerables; si los téami mediante los que somos definidas o
definidos son resignificados en la vida cotidiananyla politica; entonces, es en la inevitable
repeticion de las injurias donde se puede logrardigyuncion entre la palabra ofensiva y la
herida que causa. Dicho en otros términos: Butédiredde una performatividad linguistica
flexible y abierta al surgimiento de nuevas refdaniones, contextos y formas de
legitimacion.

Lo que Butler pretende es, en definitiva, reiviadiel hecho de que los discursos, como
también los actos, tienen un efecto performativaresdas distintas realidades de los sujetos,
considerando que las categorias normativas eruddescse sitlan tienen una violencia que les
es implicita, pues no describen sino que reguladisgiplinan, con los correspondientes
ejercicios de exclusion derivados de su rigidez. éll® es preciso cuestionar sin cesar los
marcos de “reconocibilidad”, puesto que es evidente hay vidas no reconocidas por no
ajustarse a los limites dominantes en la comprend&@l|o que es un sujeto que merece la
consideracion de una vida humana.

Asi, por ejemplo, que nuestras normas de sexo grgése distanciasen de la dualidad
sexual y de la heterosexualidad obligatoria, comsigue Butler, haria posible que muchas

personas pudieran vivir auténtica y libremente eestras comunidades. Pero, puesto que no

10



hay identidad sin reproduccion de normas que pomgariesgo su propio cumplimiento, la
posibilidad de reelaborar realidades como la dada, el género o la sexualidad queda abierta.
Porque “el poder descansa en un mecanismo de temiéd que puede descontrolarse y que
de hecho se descontrola, que deshace las estsatlegaccion del poder y reproduce nuevos e
incluso subversivos efecto$®.

Judith Butler abrié con la nocion de performatiddan fructifero camino para resignificar
las diferentes maneras de construir nuestras dids como sujetos politicos. Su
investigacion, lejos de perder su vigencia conagbpde los afios, ha ido actualizandose segun
se lo exigian los acontecimientos histéricos. Srenpendiente de como los poderes discusivos
e institucionales actlian en la materializacion ake duerpos y en nuestra formacion como
sujetos, su tratamiento de la performatividad quadaulado, en sus Ultimas obras, a otro

concepto no menos rico e interesante: el de poswhri

4. Vidas en sociedad

4.1. Performatividad y vidas precarias

En una conferencia impartida en Madrid en junio28®9 y transcrita bajo el titulo
“Performatividad, precaridad y politicas sexuatésJudith Butler explicé cémo la idea de
performatividad de género le habia llevado a isese por la precaridad.

Este desarrollo de su pensamiento tiene que veswwaoreencia en la necesidad de repensar
las diferentes condiciones de los cuerpos en satidflla misma ha explicado que, mientras
gue sus primeros trabajos se centraban en la agdadbs sujetos, eran criticos con los roles
tradicionales de género y buscaban la flexibilaacte las categorias para dar cabida a
numerosas vidas que permanecian excluidas; enltsuagiobras ha rehuido la normatividad
de las categorias de identidad para tener en cotagcondiciones corporatésNo obstante,
vamos a ver coOmo no se trata, en absoluto, denachdradical en las reflexiones de la autora,
pues su aspiracion no ha dejado de ser el esctaesto y la subversion de los mecanismos

selectivos que producen “lo humano”.

3 Butler, Judith, “Performativity, precarity and sek politics” en AIBR, Revista de Antropologia
Iberoamericana4(3), 2009, p. iii.

 |bid., pp. i-xiii. Sigo aqui la traduccién de Bernardo Moo Carrillo enMarcos de guerrgPaidds, Madrid,
2010), segun la cual se traduce “precarity” poretaridad”, distinguiendo asi el término de “premashess”,
“precariedad”.

15 Butler, Judith, “Jugérsela con el cuerpo”, enstvipor Patricia Soley-Beltran y Leticia Sabsa(e@nJudith
Butler en disputa. Lecturas sobre la performatiddisladrid, Egales, 2012, p. 225.

11



En la introduccién a su obrMarcos de guerra(2009)° Judith Butler define la
“precariedad” como una condiciébn compartida poratths personas en funciéon de nuestra
comun vulnerabilidad y dependencia. Sin embargg, doamdiciones simbdlicas y materiales
gue politicamente la maximizan, impidiendo inclgse ciertas vidas sean aprehendidas como
tales. Es asi como presenta Butler la nocion decgidad”, que ella misma describe del
siguiente modo: “aquello que politicamente induceurea condicidbn en la que ciertas
poblaciones sufren de la carencia de redes de tsopmcial y econdmico, quedando
marginalmente expuestas al dafio, la violencianyuarte™’.

Ocurre que algunas personas vemos parcialmentemipada nuestra situacion de
vulnerabilidad por la parcial proteccién que obtens de ciertas instituciones sociopoliticas y
econdémicas (como parte de su mecanismo de comoolotro lado), mientras que otras
muchas no solo no cuentan con tal condicidn, sine su situacion se ve politicamente
inducida a la extension de la precariedad, cirentsa a la que Butler denomina precaridad.
La precariedad es pues, segun Judith Butler, undicién de vulnerabilidad compartida por
todos los sujetos, mientras que la precaridad eefiraumento de la precariedad en relacion
con ciertas condiciones de vida establecidas paltitente.

Reconocer en la precariedad una caracteristicarc@rtadas las personas y constatar la
distribucion diferencial de la misma por razoneéitipas nos debe llevar, segun argumenta
Butler, a preguntarnos por las condiciones en l&srgsulta posible aprehender una vida como
precaria. Es una tarea urgente porque una vidangues aprehendida como precaria es una
vida que no ha sido producida como viva segundasas, lo cual puede conllevar que no sea
protegida y que no le sean aseguradas las condgjmara su persistencia y prosperidad. Y una
vida tal es susceptible de violencia y de sufrinagrorque, en caso de perderse, no es pensada
como merecedora de afioranza y duelo.

En la crucial cuestion de quién sera reconocidocceujeto de acuerdo con los modos de
inteligibilidad establecidos reside el vinculo entla performatividad y la precariedad.
Aparecer en el espacio publico es someterse adgsiftas y a las respuestas de las politicas a
través de las cuales el poder otorga reconocimi€quién estara criminalizado segun la
apariencia publica; quién no sera protegido p¢eya, de manera especifica, por la policia, en

la calle, o en el trabajo o0 en casa. ¢ Quién ségiregizado?, ¢ quién sera objeto de fascinacion

16 Butler, JudithMarcos de guerra. Las vidas lloradddadrid, Paidés, 2010.
" Butler, Judith, “Performativity, precarity and sexk politics”, op. cit.,p. ii.

12



y placer de consumo?, ¢quién tendra asistenciacena@die la ley?, ¢qué relaciones intimas
seran reconocidas ante la 1€§".

La relacién directa entre la precaridad y las nerm@ género se hace evidente cuando
aguellas y aquellos que no viven sus géneros demamera inteligible se arriesgan a sufrir
rechazo y violencia. Pero lo cierto es que estama@bdnes de precaridad son sufridas por
numerosas personas a nuestro alrededor, incluypadi@aciones sujetas a la violencia del
Estado y grupos contra los que se ejerce violesigigue este lo impida.

Ante estas situaciones, Butler se ve obligada gumtarse: “;como puede hablar la
poblaciéon que no tiene voz y como puede hacer sisndicaciones? ¢Qué tipo de
perturbaciéon implica en el campo del poder? Y, s&c@meden estas poblaciones poner de
manifiesto las reivindicaciones de lo que nece8itdnUno de los ejemplos usados por Butler
para responder a estas preguntas e ilustrar coma & performatividad en los casos de
precaridad es el de los miles de inmigrantes ie=ggqle en el afio 2006 salieron a las calles de
Los Angeles cantando el himno de Estados Unidomgés y en espafiol, en una accién
performativa con la que reivindicaban su ciudada&stadounidense. Las y los manifestantes
ejercian un derecho a la libre expresion y asamiague no les pertenecia y, ademas, lo hacian
en espaifol, evidenciando la gran presencia de riobphlantes en un pais que prefiere
mantenerlos/as alejados/as de la esfera publidas Bl ellos ejercian unos derechos
performativamente articulados como tales en esggarenomento en que la cancion comienza,
alterando normas historicas de inteligibilidad @d@umano.

Del mismo modo, Butler apunta otras luchas en ias guede verse la eficacia de estos
movimientos performativos. Como ejemplos: la emgida por las y los okupas que habitan
una vivienda para reclamar su derecho a vivir hajotecho, la de las trabajadoras y
trabajadores indocumentados que reivindican y afireu derecho a un trabajo que ejercen
indignamente por no estar recogido en la ley, etc.

La distribucién diferencial de la precariedad que a todas las personas sobre la base de
nuestra comun vulnerabilidad y dependencia obedesgtrategias que responden a intereses
politicos y econdmicos. De ahi que la preguntalgperda adquiera un caracter de urgencia en
los escenarios de los conflictos armados, en laksunos damos de bruces con terribles casos

de precaridad que nada tienen que ver con dispagEinaturales.

18 |bid., p. ii.
19 |bid., p. xiil

13



4. 2. De los marcos de sexualidad a los marcos deega

Las distinciones histéricamente contingentes erittes normales o adecuadas a la norma
y otras que no lo estan revelan su cariz politejo kas actuales estructuras de interés y poder,
especialmente influyentes en las guerras contempasa Una vez mas, determinados
discursos politicamente saturados condicionan sos epistemologicos mediante los cuales
aprehendemos, o0 no, las vidas de otras personas perdidas o dafadas, sirviendo a las
estructuras de poder para regular nuestras disposs afectivas y éticas mediante un
encuadre selectivo de la violencia.

Butler se acerca eWlarcos de guerra. Las vidas llorad42009) a las guerras de Irak y
Afganistan y a los casos de tortura que se hicipddilicos en su contexto para analizar el
modo en que ciertos marcos legitiman la violenprajando a numerosas vidas de su valor
como tales y, por ende, de su derecho a ser lipriaaso de muerte.

Los medios de comunicacion de masas, complices &omo menor medida de las
estrategias del Estado, influyen en las percepsiotiadadanas para contribuir a una
distribucion diferencial de afectos como el hordarculpa o la indiferencia. “¢,Por qué —se
pregunta Judith Butler —ha habido en Estados Unidas respuesta justificadora a ciertas
formas de violencia perpetrada al mismo tiempolgwéolencia sufrida por Estados Unidos es
o bien ruidosamente llorada o bien consideradarmiable?”. La respuesta tiene que ver con
una asignacion diferenciada de la precariedad cmee haptas para el sufrimiento a
determinadas poblaciones o grupos humanos.

Respecto al caso concreto de la tortura y la haonilh, Butler recupera el analisis
foucaultiano del poder cuando afirma que se handdeado los regimenes disciplinarios de la
formacion del sujeto que buscarian transformasréditado en un sujeto ejemplar acorde con la
norma, en beneficio de un mecanismo que pretende bien presentar a un individuo
envilecido y ajeno a la trayectoria de lo humanacadeerdo con su estatus de torturado. Se
busca legitimar asi el derecho de los “defensoeda divilizacion” a su violenta exclusion.

Y algo similar es lo ocurre con las politicas dmigracion. Butler denuncia la estrategia
europea de “defensa” frente a la diversidad racfatnte al ataque a sus apreciadas libertades
gue supuestamente llevan a cabo los paises mussgmaithas politicas instauradas en gran
parte de los Estados occidentales se amparan dereshos de las mujeres o de los colectivos
LGTB para impedir la entrada de inmigrantes enpaises, o incluso para justificar guerras
como la de Afganistan. Esto constituye una intel@saanipulacion de la realidad, pues es

evidente que tanto el racismo como la misoginidydaofobia, la lesbofobia, la bifobia o la

2 Butler, JudithMarcos de Guerra. Las vidas lloradas. cit.,p. 45.

14



transfobia habitan en nuestras propias culturadaesligion, la educacion, las politicas de
empleo, etc.).

El objetivo es “deshumanizar” al otro extranjeregopoder usarlo segun convenga. Javier
de Lucas, catedratico de Filosofia del DerecholgsBfia Politica, describia recientemente en
términos similares la situacion progresivamentecgmeada de los y las inmigrantes en
Espafa: “Para nadie es un secreto que las poldeasmigracion desarrolladas por la UE y
sus Estados miembros han conseguido un notable aximponer a la opinion publica su
construccion de un concepto de inmigrante que ssghainstrumental y maniqueo (...) los
inmigrantes se ven constrefiidos a ocupar no yafiéepa, sino umo-lugar. Es el espacio
propio de los "don Nadie", porque nuestra miradquéla que refleja el Derecho de
inmigracion que hemos creados en la UE) los coteviia y llanamente en no-sujetd's”

Ahora bien, volviendo a relacionar performatividamh precaridad, la pregunta es: ¢como
conseguir que todas estas vidas, que nuestras ses aprehendidas como tales y, por tanto,
consideradas como merecedoras de derechos ingteddesn de respeto y atencion? Y en el
contexto bélico, “¢qué se necesitaria no sélo parehender el caracter precario de las vidas
perdidas en el transcurso de la guerra, sino, Eampara hacer que dicha aprehension coincida
con una oposicién ética y politica a las pérdidaslg guerra acarre&?”

Lo més importante es, como sefiala Butler en regetidasiones al referirse a las normas,
gue el proceso performativo mediante el cual acigminestable. Aunque nos formemos en
una determinada matriz de poder, la fidelidad anisma a lo largo de nuestra vida queda
sujeta a un fallo performativo que precisa de madssistente impulso. En relacion con ello,
aunque los marcos funcionen normativamente, swlagi®n y recontextualizacion puede
debilitarlos y alterarlos, como ocurrié en el afa®2 con la divulgacion por Internet de las
imagenes de torturas perpetradas por soldadosoesiddneses en la prision iraqui de Abu
Ghraib. El marco pretendia contener y vehicularuisi@n de la realidad que ridiculizaba a los
presos y ensalzaba el poderio del ejército de EBLJEin embargo, rdpidamente quebrd este
marco de interpretacion para recontextualizarggraindo nuevas trayectorias de afecto y una
intensa reaccion antibélica.

Dar cuenta de la contingencia de los marcos remigat nos va a permitir intervenir
criticamente sobre ellos y sobre los modos de mmomento que instalan, asi como proponer
la articulacion de otras alternativas en las gmgdecabida un mayor nimero de formas de
vida, para “establecer condiciones mas incluyeqtes cobijen y mantengan la vida que se

% De Lucas, Javier, “Espafia castiga a los inmigsingeticulo publicado ehe monde diplomatique en espariol,
afio XVI, n. ° 200, junio de 2012.
22 Butler, JudithMarcos de Guerra. Las vidas lloradam. cit.,p. 29.

15



resiste a los modelos de asimilaci®n’Si queremos un mundo mas justo, un mundo eneel qu
se privilegie la atencién a las reivindicacione$itipas y sociales en materia de derechos a la
proteccion, la persistencia y la prosperidad endiciones de igualdad, si eso es lo que
gueremos, debemos implicarnos para cuestionadeharstablecido y nuestro propio papel en
el mismo.

No pretende Butler afirmar que la vida y la muestan consecuencias directas del
discurso, pero si que siempre existe una relaanbre ellos. Y es en esta correspondencia
donde las normas asignan reconocimiento de forfeeedicial. Por eso es preciso “enmarcar el
marco”, es decir, ponerlo en tela de juicio y detrawsjue dicho proceso es falible y que, ante
la pretension de precarizar ciertas vidas ayudandids determinados marcos, puede
responderse saliendo de ellos y afirmando nuesteapedad compartida en el marco de

politicas sociales mas igualitarias e incluyentes.

5. En busca de la transformacion social: una ontologigociocorporal para

una renovada politica de izquierda

Reimaginar la comunidad politica pasa, en opini@ Rutler, por comprender los
mecanismos selectivos que producen la vida y ladicimnes que la hacen viable, por aceptar
nuestra comuan precariedad en virtud de nuestraekaliidad y dependencia fundamental, y
por pensar a partir de ahi nuestra responsabiéitieal hacia las demas personas.

Ademas, de acuerdo con lo visto hasta ahora, shepder una vida depende de la
produccion normativa referente a la ontologia dgite imperante, se revela imprescindible un
replanteamiento de la misma. Prosiguiendo contémaidn de pensar de otro modo el presente
y los limites que nos impone, y enfrentando la sideel de plantear la ética en relacion con el
marco social contemporaneo, Butler nos invitaMgrcos de guerraa pensar una nueva
“ontologia sociocorporal” basada en nuevas cond@sode reconocibilidad, en la que se
excedan las categorias identitarias y desde la smigdiense la asignacion diferencial de la
precaridad para abolirla.

Se trata de una “ontologia sociocorporal” porgaé,ytcomo Butler la entiende, no es
posible una ontologia del cuerpo al margen deitasficaciones sociales y politicas que este

asume. De hecho, aqui reside la razén por la @ualotion de “precariedad” se revela

% Butler, JudithVida precaria: el poder del duelo y la violencBuenos Aires, Paidés, 2006, p. 17.

16



insuficiente ante la necesidad de un concepto egaga mejor la politizacion del cuerpo como
es el de “precaridad”. Por otra parte, el cuerpositlerado como materialidad inseparable de
los significados culturales que lo constituyen éningerior de un contexto social, es el
fundamento de la interdependencia humana. Com@a@ssmmos vulnerables y dependientes,
de él dependen nuestras pasiones y afectos, ynendaerpo constituido por los otros y las
otras somos marcadas segun una raza, género, ogdafobtc.

Dicho esto, queda patente que si se pretende gamalat eticidad de esta nueva ontologia
el primer paso debe ser la reformulacion de nosi@moeno “la precariedad, la vulnerabilidad,
la dafiabilidad, la interdependencia, la exposidiémersistencia corporal, el deseo, el trabajo
y las reivindicaciones respecto al lenguaje ygeldenencia socidl”.

Asi, es una caracteristica fundamental de dicheolagi la aceptacion de la
interdependencia que nos une, del caracter rel@gmwapio de cada vida desde su emergencia
en el mundo. Hasta tal punto somos individuos degeendientes que, como pone de relieve
Butler enDar cuenta de si mismao nos es posible construir un relato sobre raggrropias
vidas sin que se vea invadido por las otras y tosspy por el devenir historico. O dicho de
otro modo, no es posible la elaboracion de un ‘alahargen de esa alteridad que nos circunda
de principio a fin. En palabras de la autora: ‘@ibdse del "yo" y su finitud hay una socializad
de la cual no podemos —y no debemos— estipar

En referencia a esta cuestion, Butler alude a lai6no hegeliana de “deseo de
reconocimiento” para plantear que nuestra intdligdd como cuerpos posibles, como vidas
dignas de ser vividas y lloradas, depende del wmmonento de otros/as, el cual queda
supeditado, a su vez, a las normas que produceprgducen lo que se considera reconocible
como una sexualidad sana, un género coherentelenpcacinteligible, etc.

También nuestra vulnerabilidad o dafiabilidad estcom de su aceptacion proceden los
actuales esfuerzos de Judith Butler por ofreceplanteamiento ético-politico radicalmente
opuesto a las formas de opresion. La vulnerabilmado caracteristica compartida por todos
los cuerpos en todas las sociedades puede consswiivinculo necesario para construir un
mundo mas justo e igualitario. Si, por el contras® opta por hacer aparecer a los otros y otras
como vulnerables frente a mi inmunidad (como sert®s enMarcos de guerra propoésito de
la actitud de Estados Unidos tras los atentadoddde septiembre y en la guerra de Irak), no

solo se esta negando la evidente exposicién peipiaque las “otras” vidas carecen de rostro

24 Butler, JudithMarcos de guerra. Las vidas lloradas, op. git.,15.
% Butler, Judith,Dar cuenta de si mismo. Violencia ética y respottisilol. Buenos Aires, Amorrortu, 2009, p.
106.

17



ante nuestra mirada porque son presentadas a ttav@scamara como violentas a la par que
vulnerables.

A la hora de dar una respuesta ética, debemos esifegdgun escribe la filosofa de
Cleveland de nuevo dbar cuenta de si misma las operaciones del poder que determinan los
marcos epistemolégicos dentro de los cuales Iasomaparecen demandando tal respuesta.
Un conjunto de normas de inteligibilidad se insentael lenguaje propio de estos marcos,
fijando las condiciones para que ciertos individadguieran un rostro legible y visible y otros
no. Pero es en virtud de la precariedad comuna\mth, de esta susceptibilidad generalizada
con respecto a la cual no hay alternativa, quemiermomos responsables unas/os de otras/os,
como ha explicado Levinas con tanto empefio. Esdacusable precariedad comun la que
debe incitarnos, segun Butler, a reivindicaciormsases y politicas respecto a los derechos de
proteccion, la persistencia y la prosperidad.

“Y es la asignacion diferencial de precaridad Ie@,qga mi entender —escribe Butler en
Marcos de guerra-eonstituye el punto de partida para un repensamiamnto de la ontologia
corporal como de la politica progresista, o deieglas, de una manera que siga excediendo, y
atravesando, las categorias de la identifada no se trata de insistir en las reivindicaciones
identitarias ligadas a la ontologia individualisButler quiere apelar a la necesidad de
coaliciones que atraviesen las categorias ideastapara poder defender la justicia en
multiples frentes: la justicia sexual, la igualdadnomica, las movilizaciones antibélicas o las
luchas contra la precarizacion que hoy en dia sndaimerosas esferas de nuestra vida social
(la educacion, la sanidad, el trabajo, etc.). “Btor—ha afirmado— es pensar acerca del modo
en que los cuerpos en alianza hacen sus reivindiess; |0 cual no siempre sucede mediante
la vocalizacién o el habla, pues esas reivindicasopueden llevarse a cabo por medio de
reuniones o movilizaciones conjuntas en el dompiblico o incluso rompiendo las rigidas
distinciones entre la vida publica y la privada.eAdas, creo que la performatividad politica
surge de otra nocién de la vida corporal, una gda es vulnerable, interdependiente, pero
también agenciaf”.

En la declaracion anterior quedan recogidas vat@das cuestiones tratadas en este
trabajo. Vale la pena afiadir que esta politicaoddicitones defendida aqui por Butler armoniza
con su idea de identidades multiples, moviles ¥ilfles, las cuales pueden acogernos
provisionalmente de cara a acciones concretasatiwaig momentaneos, pero que en ningun

caso nos atarian fijamente a normas establecidas.

% Butler, JudithMarcos de guerra, op. cijtp. 16.
27 Butler, Judith, “Jugérsela con el cuerpop, cit, p. 233.

18



Es asi como llegamos a la propuesta politica dehJBdtler: un feminismajueerque se
suma a cualquier alianza que luche contra la poaggrla discriminacion, la exclusién social
y los odios de todo tipo; perpetuamente interpelpdo esos otros y otras cada vez mas
cercanos; hacia una nueva politica de la izquienda tenga por bandera la dignidad y la
igualdad de todas las minorias: “cualquiera queladiertad por la que luchamos, -afirma
Butler- debe ser una libertad basada en la igusftladas actuales condiciones globales nos
exigen un esfuerzo inmediato, una movilizaciéntmaliclara y segura de si para enfrentar los

nuevos procesos de minorizacion y todos aquell@tiguos pero que aun persisten.

6. Como conclusion: aprehendiendo vidas con nombres @pios

He dedicado una parte importante de este trabaapécar el funcionamiento de los
mecanismos performativos mediante los cuales no®s&onstituyendo como los sujetos que
somos, asi como a exponer su habitual relacion laoexclusion de personas 0 grupos
minoritarios cuyas existencias no se ven acogi@gs las rigidas categorias que regulan
aguello que sea una “vida normal”. Dia tras diaenaanuevos modos de conocimiento y poder
para definir la vida, asistimos a la expansion ideulsos basados en prejuicios interesados y
colaboramos, muchas veces sin saberlo, con el gpabe estigmatizacion de personas a las
gue deberiamos respetar y proteger.

Pero afortunadamente, la “normalidad” también dayei continuamente en pos de la
diversidad. Cada vez somos mas las personas goantos por alejar de nuestra mirada los
prejuicios heredados, y las que creemos, con Julitrer, en una nueva politica de lazos
horizontales solidarios, donde las categoriasesabilizan y, sobre todo, se hacen permeables
al dialogo y la cohesion social. Lo cierto es qereetnos la oportunidad de minar los cimientos
opresores sobre los que nos construimos dia acdéstionando la base hasta donde sea
preciso, criticando y reformulando, abriendo puedanvitando a pasar y a vivir.

No se trata entonces de una simple inversion dedtwes y las verdades, sino de una
critica y autocritica constante y necesaria. Sggd a Michel Foucault cuando afirmaba que el
reto no consistia en “simples vivas -viva la lo¢wiga la delincuencia, viva el sexo-" ni en un
“signo de pertenencia: estar del <<lado bueno>}|atk de la locura, de los nifios, de la
delincuencia, del sexo (...). Hay que pasar al t#dw -al lado bueno-, mas para tratar de

desembarazarse de esos mecanismos que hacen geecapgrecisamente dos lados, para

28 Butler, JudithViolencia de Estado, guerra, resistendig. cit, p. 45.

19



disolver la falsa unidad, la <<naturaleza>> ilusate ese otro lado que uno ha adoptado como
propio™®.

Hacia referencia en la introduccion de este trabajoi confianza en la filosofia como
herramienta tedrica y practica, de comprensionnu@hdo y del ser humano, pero también
como pauta para la accion transformadora y la gapion social. Subscribo las palabras de
Judith Butler cuando afirma que “en el mismo a@drensformacion social todas las personas
somos filésofas no expertas, presuponiendo unarvidél mundo, de lo que esta bien, de lo
gue es justo, de lo que es detestable, de lo qaecian humana es o puede ser, de lo que
constituyen las condiciones de vida necesariagigiesutes.

No obstante, compaginar filosofia académica y és&peias personales en el campo del
activismo social no resulta sencillo desde el mdmeen que invita a un continuo
cuestionamiento de los enfoques y actitudes adopiaby consciente tanto de mi posicion
inevitablemente subjetiva como de que pretendandasion social implica, en cierto modo,
dar por valido el sistema socioeconomico y la agi@ dominante en la cultura occidental de
la que formo parte. Pero sé también que la misragemsion de una mayor inclusién social
supone ya un desplazamiento subversivo del sisteme@beconomico y de la ontologia
dominante, sobre todo porque estos necesitansplravivir y perpetuarse, que se mantengan
inmoviles las exclusiones.

Sigo pues adelante con esta reflexion en marcHa gqoe la herramienta de la critica es
protagonista y las interjecciones de la experiersba siempre bienvenidas. Porque es
suficientemente importante la labor de combatpriecaridad alli donde esta sea injustamente
generada. Porque alli donde hay dolor, habra vidata siempre sera mas fuerte si se le da la
oportunidad.

Me gustaria por ello dar la palabra a las vocesrdas: al mundo femenino, a la infancia y
a la vejez, a las personas con discapacidadess peesonas homosexuales, bisexuales,
transexuales e intersexuales, al mundo rural ysaetaias minoritarias, a las luddpatas,
inmigrantes, ateas, perseguidas o marginadas,spreseonvictas, etc. Pues si se han creado
discursos que incitan a la humillacion y llevandésrencias a los extremos de la intolerancia
y la incomprension, yo defiendo discursos de efeciatrario: a favor de las personas, del

respeto, de la empatia y del reconocimiento.

29 Foucault, Michel, “No al sexo rey”. Entrevista f@ernard Henry-Levy, en Michel Foucaultn didlogo sobre
el poder Madrid, Alianza Editorial, 1981, p. 159.

%0 Beck-Gernsheim, Elisabeth; Butler, Judith; Puigveidia, Mujeres y transformaciones social&arcelona, El
Roure, 2001, p.7.

20



Quiero descorrer el manto que cubre su existerfi@d de un olvido que oprime, que
aleja y discriminaNo sera mi teoria ajena a las personas, ya quesdmlabras, el didlogo y la
critica surgieron los derechos de quienes antexiear de ellos. Las personas homosexuales,
las personas negras o las mujeres, por poner agejemplos, hemos conseguido que estas
etiquetas estén perdiendo su valoracion peyorativa.

Y con este firme propésito he compartido vacacignberas de trabajo con personas para
guienes esta sociedad del bienestar que cada eszn®nos no tiene reservado un techo bajo
el que dormir, una familia en la que apoyarse oaedtructuras adaptadas para poder
desplazarse por su ciudad. Dado que las normatiegdaegemaonicas estan repletas de grietas,
los casos de personas en situaciones precariagivgnsos e innumerables, como diferentes
somos también las personas preocupadas porqueljiiessprecarizados puedan afirmar su
dignidad y su derecho a una “vida vivible”.

Haciendo memoria me indigno porque en el instingane hablaron de la exclusién social,
de vidas inteligibles o ininteligibles, de comurdda desarraigadas, ni en ningun caso de la
violencia implicita en el poder orquestador debHsty otras instituciones a la hora de mediar,
con discursos y marcos selectivos, en lo que sellaanar “realidad”. No me explicaron que
los mecanismos que la producen dependen de opeeacie poder no figurables, ni me
nombraron la responsabilidad social ni los aband®gosibilidades. Y llego a la conclusién
de que son necesarios nuevos espacios de comdmoaceflexion, nuevos vocabularios y
acciones, de que el sistema mismo es flexibleyugetodo cambio es posible.

Mas alla de esa época escolar he tenido la opdednde compartir mi tiempo con
personas que sufren por el color de su piel, nt@atién sexual o por necesitar ayuda para
caminar. Son ellas las que me han llevado hastéildsofia, porque la construccién
performativa de su diferencia bien podria habeemiodle otro modo. Bien podrian Josefa,
Mimi, Manuela, Aliou, Andry, Gaspar, Conchita o ti@s estar presentes en una sociedad que
les acogiese en su autenticidad y libertad.

También me he preguntado, junto con otros volusgayi voluntarias, por el porqué de
nuestro trabajo. La respuesta tiene que ver cheato de que el trato personal supone un veto
directo a la generalizacion normativizada. La inepota de Rocio al no poder transformar su
pensamiento en palabras, la alegria inocente déd\trareando una cancion de Disney
perdido sobre un escenario. El voluntariado me persentir para siempre la vulnerabilidad y
la interdependencia aflorando en mi piel y en lags cuando recuerdo los rostros de Touré
Yaya o de Khalid contdindome emocionados sus hastode derrota y desesperanza;

explicandoles yo, mi vida sencilla y las razones ope han llevado hasta alli.

21



Al final, la conclusion es siempre que queda mupbp pensar y por hacer. ES preciso
establecer vinculos de cooperacion y estar en condirecto con aquellas personas que sufren
pero a las que podemos sacarles una sonrisa. Ye@ssario, ante todo, comprender el
funcionamiento de las normatividades hegemonicaabgr entender, por ejemplo, que es la
sociedad la que racializa los distintos fenotipasanos y la que discapacita, o que, de modo
similar a como escribia Michel Foucault Enfermedad mental y personalidétio61), “la
enfermedad mental no tiene realidad y valor derevddad mas que en una cultura que la
reconoce como tal. La enferma de Janet, que tésies y que presentaba estigmas, habria
sido, bajo otros cielos, una mistica visionariaymaturga®.

He mencionado también en la introduccion a estmjoala conveniencia de repensar no
solo las injusticias y desigualdades tan habituatesiuestro mundo social, sino también la
labor de las instituciones, de las ONGs y de aaigsipaciones o personas individuales que
tratan de combatirlas. Y es que puede ocurrir yreogue en su animo de ayudar a solventar
este tipo de situaciones, terminen por perpetwatos patrones de opresion. Es lo que sucede,
por poner un ejemplo, con esa solidaridad machistetiene lugar cuando los conocidos como
“techos de cristal”, que discriminan a las mujdresate a los hombres a la hora de ocupar los
escalones mas importantes de cualquier tipo deogwprganizacion, se dan también en
aguellos que de una manera u otra emprenden la thbta transformacién social. Butler,
conocedora de este tipo de situaciones, ha estgém participar en la politica, para ser parte
de la accion concertada y colectiva, una no seleetique reivindicar la igualdad, sino que
también debe actuar y pedirla en términos de igutifd

Una vez alcanzada la justicia en la propia coalitiéga el momento de poner en practica,
sea nuestra lucha beligerante o asistencial, lmdtaglos de reflexiones criticas como las de
Judith Butler, las cuales iluminan la vida y los@a que en ella damos junto a las demas
personas. ONGs en todo el mundo ya lo estan haxi€t®tojo a continuacion unas palabras
de Luis Morago, director de campafias de la plateode activismoonline Avaaz: “Lo
importante es que haya una mayor conciencia deatlaraleza esencialmente politica del
trabajo que llevamos a cabo, ya sea la construatédnna escuela en una aldea en Africa
(Africa), o una campafia de apoyo a activistas @r@chos humanos en Birmania. Hay que
preguntarse siempre acerca del impacto, positivegativo, de nuestras acciones sobre las
relaciones de poder, los patrones de desigualdasl, practicas discriminatorias, la
vulnerabilidad de las personas a las que trataraasyddar”. Como un eco de las reflexiones

31 Foucault, MichelEnfermedad mental y personaliddlienos Aires, Paidés, 1961, p. 68.
32 Butler, Judith, “Performativity, precarity and sex politics”, op. cit.,p. vii.

22



butlerianas, Morago afiade: “muchas organizacideear tiempo demostrando que uno puede
asistir y, a la vez, denunciar y luchar contrangssticias de fondo, ya sea de manera directa o
en el marco de alianzas y colaboraciofies”

Quiero concluir con una cita que pone en relacidia dilosofa y al filosofo que
principalmente me han servido de guia en estejtrabichel Foucault dijo en una ocasion
gue sofaba “con el intelectual destructor de evidsny universalismos, el que sefiala e indica
en las inercias y las sujeciones del presente losop débiles, las aperturas, las lineas de
fuerza, el que se desplaza incesantemente y ncaseibacia cierta donde estara ni qué pasara
mafiana, pues tiene centrada toda su atencionpeaseinte®. Pues bien, Judith Butler es, dia
tras dia, una de esas intelectuales. La lectususl®bras no solo invita la reflexion, a la duda
y a la actitud critica; sino que, cual purificaddealos sentidos y del animo, nos permite salir a
la calle al encuentro con personas con las qudlpastnte tengamos algo que construir, mas

alla de identidades férreas o categorias infundadas

% Morago, Luis, Entrevista online publicada el 2%irmbre 2010 por Ritoré, José Antonio.
<http://blogs.lainformacion.com/laregladewilliamAZl11/29/master-de-activismo-on-line-con-luis-mavag
34 Foucault, Michel, “No al sexo reybp. cit, p. 163.

23



BIBLIOGRAFIA

Beck-Gernsheim, Elisabeth; Butler, Judith; Puigvkitlia, Mujeres y transformaciones
sociales Barcelona, El Roure, 2001.

Burgos, ElviraQué cuenta como una vida. La pregunta por la lidéren Judith Butler
Madrid, Antonio Machado Libros, 2008.

Butler, JudithLenguaje, poder e identidaMladrid, Sintesis, 2004.

Butler, Judith,Vida precaria: el poder del duelo y la violenciBuenos Aires, Paidos,
2006.

Butler, JudithDar cuenta de si mismo. Violencia ética y respoifisialol, Buenos Aires,
Amorrortu, 2009.

Butler, JudithMarcos de guerra. Las vidas lloradddadrid, Paidds, 2010.

Butler, JudithViolencia de Estado, guerra, resistendtatz, Madrid, 2011.

Butler, Judith,Sujetos del desed?eflexiones hegelianas en la Francia del siglo, XX
Buenos Aires, Amorrortu, 2012.

Butler, Judith, “Actos performativos y construccidel género”, ebebate Feministan®
18, 1998, pp. 296-317.

Butler, Judith, “Imitacion e insubordinacion de g, enRevista de Occidenta® 235,
diciembre 2000, pp. 85-109.

Butler, Judith, “Performativos soberanos”, eenguaje, poder e identidadvladrid,
Sintesis, 2004.

Butler, Judith, “Performativity, precarity and sekupolitics”, en AIBR, Revista de
Antropologia Iberoamericanat(3), 2009, pp. i-xiii.

Butler, Judith, “Jugarsela con el cuerpo”, entrevisealizada Patricia Soley-Beltran y
Leticia Sabsay (eds.), eludith Butler en disputa. Lecturas sobre la perfatividad,
Madrid, Egales, 2012.

De Beauvoir, Simond;| segundo sexduenos Aires, Siglo XXI, 1987.

De Lucas, Javier, “Espafia castiga a los inmigrangeticulo publicado er,e monde
diplomatique en espafnohiio XVI, n. ° 200, junio de 2012.

Foucault, MichelEnfermedad mental y personaligd8lenos Aires, Paidds, 1961.
Foucault, MichelHistoria de la locura en la época clasiddéxico, FCE, 1967.
Foucault, MichelMicrofisica del poderMadrid, La Piqueta, 1980.

Foucault, MichelVigilar y castigar,Buenos Aires, Siglo XXI, 2002.

24



Foucault, MichelHistoria de la sexualidad. La voluntad de sal®®uenos Aires, Siglo
XXI, 2005.

Foucault, Michel, “No al sexo rey”, entrevista pBernard Henry-Levy, en Michel
Foucault,Un didlogo sobre el podeMadrid, Alianza Editorial, 1981.

Rubin, Gayle, “Reflexionando sobre el sexo: notasapuna teoria radical de la
sexualidad”, en Carol S. Vance (comlacer y peligro Madrid, Talasa, 1989, pp. 113-
190.

Rubin, Gayle, “El trafico de mujeres: notas solaeédconomia politica” del sexo”, en
Marta Lamas,El género: La construccion cultural de la diferemcsexual, México,
Grupo Editorial Miguel Angel Porrtia-P.U.E.G., 1996, 35-96.

Wittig, Monique, “No se nace mujer”, il pensamiento heterosexual y otros ensayos
Madrid, Egales, 2005, pp. 31-43.

Morago, Luis, Entrevista online publicada el 29 ieavbre 2010 por Ritoré, José
Antonio. <http://blogs.lainformacion.com/laregladiam/2010/11/29/master-de-

activismo-on-line-con-luis-morago/>

25



