" Universidad

ane
18 Zaragoza

1 2

23

v
»

Trabajo Fin de Grado

Espacios de libertad femenina en un mundo comun

Autor/es

Rocio del Alba Melendo Aban

Director/es

Aranzazu Hernandez Pinero

Repositorio de 1a Universidad de Zaragoza - Zaguan
http://zaguan.unizar.es



INDICE:

L. INETOAUCCION. ..ottt e et e e st e e e aaeeeasaeensaeeensaeesnseeennseeas 3
2. (Existe un mundo COMUNT........c.ceiiiiiiieiieeiieete ettt siee e eaeeeeeeaeeenne 4
2. Cuando el cuerpo es un campo de batalla...........cceeeveieviiniiieniiniicieceeee e, 7
3. De como Baubo rescatd a Perséfone...........cooueiiiiiiiiiiiiiiii 12
4, CONCIUSION. ....cciiiieiie ettt et e e st e e e be e e ae e e taeeesseeesseeesseeessseessseeessseeenns 19

5. BIBHIO@IATIA ..t et as 21



1. Introduccion

En esta breve reflexion, trataremos de articular como es posible la libertad femenina en un
mundo, supuestamente comun, que se ha erigido sobre la subyugacion de las mujeres impidiendo su
libertad.

El hecho de que el mundo en que vivimos se sustente sobre instituciones que imposibilitan la
libertad de las mujeres desvela una paradoja: el mundo que ambos sexos habitamos conjuntamente es,
en realidad, un mundo masculino; como comprobaremos a través de los analisis de Gayle Rubin, Luce
Irigaray y Adrienne Rich.

Para entender a qué nos referimos por mundo comun, acudiremos a las reflexiones que Virginia
Woolf y Adrienne Rich elaboraron en este sentido, a partir de las cuales afirmaremos que un mundo
comun no es aquel que implica homogeneidad entre los seres humanos, sino que solo es tal cuando las
diferencias entre personas son un resorte para la libertad y no causa de discriminacion.

Mas ;como pueden las mujeres encontrar su libertad en un mundo que las excluye? El
interrogante que manejamos implica una urgencia de caracter vital: para que la diferencia sexual tenga
un lugar social que no sea jerarquico es necesario transformar el mundo. Como respuesta a nuestra
necesidad, recurriremos al pensamiento politico de las pensadoras de la Libreria de Mujeres de Milan,
pues desarrollan una practica politica basada en las mediaciones, esto es, en la capacidad de cada

persona para alterar el mundo en el que vive y generar, de este modo, libertad.



2. (Existe un mundo comun?

Para encontrar el camino hacia nuestra respuesta, primero nos preguntamos como es posible que
hombres y mujeres tengan posiciones tan diferentes en la sociedad y vivan vidas que llegan a ser, en
ocasiones, contrapuestas, si el mundo en el que ambos sexos convivimos es, materialmente, uno. Tal y
como afirma Virginia Woolf' en referencia a esta cuestion “miramos las mismas cosas pero las vemos

de modo diferente.”?

Diferente ;jen qué sentido?, podemos preguntarnos. En al menos dos: de una
parte, la diferencia estriba en que a las mujeres se nos socializa de manera distinta que a los hombres,
en razon del sexo, como veremos en el analisis que lleva a cabo Gayle Rubin®. Diferente, por otra
parte y con una connotacion negativa, porque la produccion cultural que las mujeres han elaborado a
lo largo de la historia no se considera relevante, por lo que no forma parte de la tradicion. Por lo tanto,
la manera en que las mujeres ven las cosas es, usualmente, tratada como un asunto nimio. Que un
conocimiento sea aceptado y otro descartado se debe a una jerarquizacion, establecida en razén de una
determinada forma de la subjetividad sexuada. Jerarquizacion que ocurre mediante la asociacion de
una serie de valores, variables segin cultura y época, al hecho azaroso y natural de la diferencia
sexual. De manera que el espacio fisico y cultural que hombres y mujeres comparten parece dividirse
en dos mitades irreconciliables: la masculinidad y la feminidad, lo publico y lo privado, la inteligencia
y la emocion...Una division que es, ademas, una verticalidad en la que todos los términos asociados a
una cierta idea de masculinidad dominan sobre y son considerados mas valiosos que las nociones que
se asocian a la feminidad. Asi, lo que podria ser un espacio de heterogeneidad se convierte en la
jerarquizacion de las diferencias, diferencias que son articuladas en torno a la idea de un sujeto tnico,
el masculino, como comprobaremos con el andlisis de la indiferencia sexual que lleva a cabo Teresa
de Lauretis®.

Ese espacio fisico y cultural compartido por hombres y mujeres constituye el entorno, no sélo
del cuerpo sino también del pensamiento. Es lo que Adrienne Rich, siguiendo la expresion de Hannah

Arendt, ha llamado “mundo comun’

. El mundo comun es el lugar que nos recibe y nos excede,
engloba el pasado, el presente y el futuro. Es comun no s6lo con respecto a nuestros contemporaneos
y nuestras contemporaneas, sino también con nuestros antepasados y antepasadas, porque es a quienes

debemos el mundo como es hoy. Asi mismo, es comun también con las generaciones futuras, pues

1 WOOLF, VIRGINIA, Tres guineas, Lumen, Barcelona, 1999.

2 [bid, p. 11.

3 RUBIN, GAYLE, “El trafico de mujeres: notas sobre la “economia politica” del sexo” en LAMAS, MARTA (Comp.),
El genero: la construccion cultural de la diferencia sexual, PUEG/Angel Porraa, México, 1996, pp. 35-96.

4 DE LAURETIS, TERESA, “Diferencia e indiferencia sexual” en Diferencias, Horas y horas, Madrid, 2000. pp. 79-
111.

5 Cf. RICH, ADRIENNE, “Condiciones de trabajo: el mundo comiin de las mujeres” en Sobre mentiras, secretos y
silencios, Horas y horas, Madrid, 2010 pp. 41-87. ARENDT, HANNAH, La condicion humana, Paidos, Barcelona,
1993.



respecto a ellas somos ya sus antepasados y antepasadas. Esta relacion intergeneracional es posible,
aun cuando el lapso temporal excede en mucho el tiempo de vida de una persona, debido a que
aquello que sobrevive como “comun” es lo que se ha instalado en el espacio publico, siendo asi
mantenido por la comunidad y asimilado en la tradicion.

El aspecto publico de lo comun nos lleva a preguntarnos, lo que no pertenece al ambito publico
(no forma parte del mundo comun? Si la respuesta es afirmativa, entonces aparece una paradoja para
la mitad femenina de la humanidad: en tanto la participacion en el ambito publico es un
acontecimiento relativamente reciente para las mujeres, el mundo comun no ha incluido a las mujeres,
es decir, el pacto social ha sido exclusivamente masculino, como comprobaremos a través del analisis
de Luce Irigaray®. Adrienne Rich lo expresa como sigue:

“Las mujeres, a la vez, han tenido y no han tenido un mundo comun. El solo hecho de compartir
la opresion no constituye un mundo comtn.”’

La afirmacion de Adrienne Rich sefiala una diferencia en el significado del término “comin” en
la que vale la pena detenerse un momento: “comun” indica una positividad, asi, aunque el mundo de
la opresion es compartido, ello no conforma a las mujeres como sujetos de una comunidad con ciertos
valores aceptados, o sea, con una tradicion. La idea de mundo comun implica, pues, formar parte de
un pasado que es reconocido como propio y en la que una se encuentra englobada también.

La nocion “mundo comun de las mujeres” es una expresion propia de Adrienne Rich que las
pensadoras de la Libreria de Mujeres de Mildn retomaran afios después®. Constituye un elemento
determinante en nuestra argumentacion porque provee a las mujeres de una historia sobre la
experiencia femenina y de una comunidad que las avala. La expresion mundo comin de las mujeres
busca traducir al lenguaje la confianza e intimidad que se gesta en aquellas relaciones que las mujeres
establecen entre ellas y que, conscientemente, reconocen una valia al ser mujer, en un
empoderamiento reciproco que transforma el mundo que habitamos. Modificacion necesaria por la
siguiente razén: no considerar como una sabiduria, que vale la pena salvaguardar del olvido, la
produccion cultural femenina significa que las mujeres quedan excluidas de la constitucion del mundo
comun a través del pacto social, como veremos en detalle en el siguiente capitulo. La exclusion del
pacto social implica que las propias relaciones entre mujeres no son contempladas como una
posibilidad real por la sociedad, lo que conlleva a que las relaciones entre mujeres estén faltas de
regulacion. Este es un hecho importante porque es, por un lado, resultado de la heterosexualidad como

institucidon, que veremos en detalle con Adrienne Rich y, por otro, explica la dificultad de las mujeres

6 IRIGARAY, LUCE, “El mercado de las mujeres” en Ese sexo que no es uno, Akal, Madrid, 2009, pp. 127-143.

7 Ibid, p. 296.

8 La primera formulacion explicita de esta idea se encuentra en RICH, ADRIENNE, “Condiciones de trabajo...”, pp. 41-
87 y es desarrollada, casi veinte afios més tarde, en LIBRERIA DE MUJERES DE MILAN, “Mas mujeres que
hombres” en La cultura patas arriba, Horas y horas, Madrid, 2006. pp. 107-131.



para aceptar la idea de un genérico femenino que difiera de la asuncion de un “destino anatémico”,
aquel tradicional que concebia las mujeres como reproductoras de la especie humana. Mas, sin un
genérico femenino, sin un mundo comun de las mujeres, a las mujeres no les queda mas opcion que
tratar de incorporarse a un mundo que se sustenta sobre su exclusion y que, por tanto, dificilmente
acepta su intervencion, como sefiala Carole Pateman.’

Asi, nos encontramos con una urgencia: modificar el mundo que mujeres y hombres
compartimos para que ambos puedan vivir libremente sus respectivas diferencias, para que haya
libertad. Mas, ;como pueden las mujeres modificar un mundo que se pensoé sin ellas? Mediante un
uso positivo de la diferencia, considerando la diferencia sexual una puerta hacia un mundo mas libre;
o sea, mediante la practica politica que proponen las pensadoras de la Libreria de Mujeres de Milan,

sexuando las relaciones sociales.

9 Cf: PATEMAN, CAROLE, El contrato sexual, Anthropos, Barcelona, 1995.



9910

3. Cuando el “cuerpo es un campo de batalla

En este apartado indagaremos sobre cual es la causa que impide a las mujeres vivir en libertad en
el mundo que habitan. Buscar un origen de la opresion que experimentan las mujeres en sus vidas es
una tarea comun en el analisis feminista, puesto que la coercion se ejerce, no s6lo en razéon de su raza,
clase social, religion o cultura, sino en razon de su sexo y género. Esto es, por haber sido socializadas
como mujeres, sin embargo, aquello que signifique “ser mujer” ha sido y es objeto de debate en la
propia literatura feminista. La respuesta que demos es importante porque nos orienta hacia una
solucién que nos permita vivir libremente en un mundo compartido.

Cuando se considera que el obstaculo es el ser englobada bajo la categoria mujer, se sigue, en mi
opinion, un esquema deudor de los andlisis marxistas de clase, pues ya que se piensa que el ser
catalogada como mujer es la causa de la opresion (admitiendo asi como ciertos los valores del opresor
sobre qué sean las mujeres y en qué consiste la feminidad) la solucidn pasa por ser la eliminacion de
aquello que oprime, la clase o, en este caso, el género. En lineas generales y salvando las enormes
diferencias que existen entre cada autora y corriente, este es mas o menos, el esquema que subyace al
analisis de género, el cual estd presente tanto en el feminismo de la igualdad como en la teoria queer,
e incluso en el feminismo lesbiano, como es el caso de Monique Wittig.

Cuando, por otra parte, no es el ser identificada como mujer la cuestion a superar, sino la
adjudicacion de una serie de valores que jerarquizan la diferencia sexual, entonces, la apuesta es
liberar la diferencia sexual de dichos valores, sin utilizar el género, al menos no explicitamente, como
elemento interpretativo. En esta linea pueden encontrarse autoras del feminismo de la diferencia
sexual pero también del feminismo lesbiano, como sucede con Adrienne Rich.

No obstante, me gustaria recordar que una de las caracteristicas del pensamiento feminista es
valorar la riqueza de los diferentes enfoques, puesto que la “situacion femenina” es compleja y cada
teoria explora &mbitos diferentes de la experiencia humana. Ello explica también por qué resulta
limitador para la critica feminista cuadricular el pensamiento de las autoras en una u otra corriente,
antes que atender a la diversidad que cada autora porta, la cual torna sus teorias susceptibles de ser

reinterpretadas desde posiciones muy diferentes."!

10 Esta expresion la tomo de la obra plastica “Your body is a battleground”, creada por la artista visual feminista Barbara
Kruger. La mayor parte de su trabajo se centra en el cuestionamiento de los estereotipos de género; esta pieza en
concreto la alude al derecho de la mujer sobre su propio cuerpo.

11 Un caso paradojico es el del analisis de la situacion femenina que Simone de Beauvoir lleva a cabo en El segundo
sexo, que se ha repensado tanto desde el feminismo de la igualdad como desde el de la diferencia. Un articulo respecto
a esta cuestion puede encontrarse en LOPEZ JORGE, MERCEDES, “Variaciones feministas en torno a la inmanencia
y la trascendencia. Simone de beauvoir, Luce Irigaray y la “politica de lo simbdlico” en NAJERA, ELENA, (Coord.)
¢Feminismo de la igualdad y feminismo de la diferencia?, FEMINISMOY/S, Revista del Centro de Estudios sobre la
Mujer de la Universidad de Alicante, 15,2012 pp. 137-165.



Por ello, en mi argumentacion, me ayudo de pensadoras de diversas corrientes, que pongo en
relacioén: en un primer momento, recurriré a la antropéloga cultural americana Gayle Rubin que
pertenece al andlisis de género y que en la actualidad se dedica al pensamiento queer, cuya propuesta
final es un mundo sin géneros -aunque no sin sexos- puesto que considera que el género coarta la
expresion humana. Seguidamente, acudiré a Luce Irigaray, pensadora francesa de la diferencia sexual,
que recupera la marca de lo femenino como una reapropiacion, es decir, sin aceptar la definicion que
el patriarcado elabora acerca de qué sea el comportamiento femenino. La recuperacion de la
especificidad femenina nos lleva a Adrienne Rich, poetisa y una de las iniciadoras del feminismo
lesbiano, que analiza la heterosexualidad como institucion. En el ultimo punto de este capitulo,
tomamos de Teresa de Lauretis, pensadora postestucturalista de la diferencia, la nocion de indiferencia
sexual que ella elabora a partir del analisis irigariano de la diferencia sexual.

La postura que trato de argumentar en mi ensayo es la que considera que la diferencia sexual es
un bien que aporta amplitud a la experiencia humana y que enriquece las relaciones interpersonales.
Los diferentes cuerpos posibilitan experiencias diversas, esto es, infinidad de posibilidades de adquirir
saberes nuevos que enriquecen y liberan las subjetividades. Si estamos en lo cierto y la diversidad es
una ganancia, /cOmo es entonces posible que una de esas diferencias, la diferencia fundamental del
cuerpo sexuado en que una nace, se convierta en causa de discriminacion social? La respuesta por la
que optamos, como indicamos en la introduccion, es que la diferencia sexual no opera libremente,
sino que es articulada jerarquicamente.

El concepto “sistema sexo/género”, desarrollado por la antrop6loga Gayle Rubin en su ensayo

“Trafico de mujeres™'?

, hos ayuda a entender el proceso de jerarquizacion. El sistema sexo/género es
una ordenacion convencional de la sexualidad humana'®, que existe en todas las sociedades,
encaminada a satisfacer exigencias de indole cultural. Dicha organizacion se produce mediante una
socializacion diferenciada segln el sexo, la cual divide la experiencia humana en dos dmbitos que se
postulan tan contrarios el uno con respecto al otro como obligatoriamente complementarios. De esta
manera, se excluye lo caracterizado como femenino de todo lo marcado como masculino, y viceversa,
al tiempo que se demanda como necesaria una reunion de ambas caracteristicas mediante la union de
personas de ambos sexos. Es decir, la formacion de la identidad de género, mediante la exacerbacion
de las diferencias bioldgicas y la represion de las caracteristicas de la personalidad de cada ser
particular -y no lo que veremos que es la diferencia sexual libre-, divide las producciones humanas en

dos mitades dicotdémicas, lo que conlleva la presuposicion de la complementariedad de los sexos, esto

es, refuerza la heterosexualidad, la cual se nos ha desvelado como un proceso instituido.

12 RUBIN, GAYLE, Op. Cit. pp. 35-96.
13 Una explicacion preclara del funcionamiento de esta division puede encontrarse en el ensayo DE LAURETIS,
TERESA, “La tecnologia del género” en Diferencias, Horas y horas, Madrid, 2000.pp. 33-71.



La operaciéon mediante la cual el sistema sexo/género refuerza la heterosexualidad como
institucion es intercambiando mujeres entre distintas familias. El “trafico de mujeres”, en la expresion
de Gayle Rubin, propicia dos sucesos que refuerzan la heterosexualidad como institucion: por un lado,
establece el tabu del incesto, ya que si el objetivo es intercambiar mujeres entre distintas familias, las
mujeres de la propia familia no pueden servir de “regalos intrafamiliares”; revelandose la ley
exogamica como una regulacion de transacciones econdmicas entre hombres. En segundo lugar, sittia
a las comunidades masculinas en una posicion de poder sobre las mujeres, ya que la transaccion la
realizan hombres, que ponen en circulacién mujeres. Las mujeres intercambiadas pertenecen ahora a
dos familias: la bioldgica y la politica, lo cual significa que, por partida doble, no se pertenecen a si
mismas. Ellas, en calidad de mercancia, vinculan a dos hombres en una relaciéon de dominio, en
consecuencia, no reciben los beneficios de su propio intercambio.

La filosofa de la diferencia francesa Luce Irigaray explica, en El mercado de las mujeres”, el
proceso de despersonalizacion, que se opera sobre la existencia femenina, para que un ser humano se
convierta en mercancia. Asi, el valor de la intercambiada no viene de si misma sino de lo que sus
compradores proyectan en ella, para lo cual se requiere despojarlas de las particularidades que hacen a
cualquier ser humano unico e inconfundible. Ello implica que no se intercambian mujeres en tanto
que individuas, sino como portadoras de un valor que es ajeno a ellas.

Existe una tercera consecuencia del intercambio de mujeres, a saber, el pacto entre hombres
revela la verdadera naturaleza del mundo en que vivimos ambos sexos, un mundo masculino. La
exclusion de las mujeres como agente contratante en la transaccion tiene dos significados: en primer
lugar, establece la masculinidad como caracteristica ineludible de los agentes de intercambio y, en
segundo lugar, veta el intercambio entre mujeres, imposibilitando las relaciones entre ellas. Es decir,
el intercambio de mujeres impide a una mujer posicionarse como sujeto, lo que, ademas de multiples
consecuencias legales, tiene una radical derivacion sexual: el deseo femenino libre resulta impensable,
particularmente cuando es un deseo lesbiano."

Que el régimen de la homosexualidad femenina resulte incompatible con la estructura del trafico
de mujeres, evidencia hasta qué punto esa es una operacion que garantiza la heterosexualidad como
institucion y fuerza a las mujeres dentro de ella. La sexualidad masculina se apropia de la sexualidad

femenina y su erdtica asegurando, asi, una heterosexualidad normativa para ellas, la cual favorece el

14 IRIGARAY, LUCE, Op. Cit. pp. 127-143.

15 Podria pensarse que, puesto que el trafico de mujeres es una operacion al servicio de una heterosexualidad instituida, la
represion de la homosexualidad opera tanto sobre la femenina como sobre la masculina; sin embargo, en tanto las mujeres
no poseen derechos sobre si mismas que si detentan los hombres, la homosexualidad femenina sufre una doble represion
respecto a la homosexualidad masculina. No obstante, la homosexualidad masculina estd vetada en el régimen de la
hom(m)osexualidad puesto que, al admitir el pene como lugar de placer, desbanca el predominio del falo como eje
ordenador de lo social.



establecimiento de relaciones entre hombres.

Al producirse el intercambio de mujeres entre hombres y quedar éstas al margen del pacto
social, esto es, de la produccion simbdlica, la ley que rige el ordenamiento social Unicamente
considera a sujetos masculinos en su formulacion: es una ley que organiza una sociedad hombre-
sexual o, en el término que elabora Luce Irigaray, hom(m)osexual. El término hom(m)osexual no es
sinbnimo de homosexual, sino un juego de palabras entre hommo -hombre- y homo -igual-, de
manera que la traduccion literal del término seria tanto hombre-sexual como homosexual, significados
ambivalentes que operan mediante la funcion esencial de la doble “m”. Esta duplicacion indica que es
el intercambio de mujeres entre hombres lo que les posibilita detentar la cultura, es decir, que la
hom(m)osexualidad simbdlica de la sociedad occidental exige la heterosexualidad prdctica como
institucion.'®

Calificamos la heterosexualidad de institucion porque se utiliza como forma de organizacion
fundamental de la sociedad, prescribiéndose como la unica manifestacion legitima de la sexualidad
humana y controlando las vidas de las mujeres. La pensadora feminista y poetisa americana Adrienne
Rich, de quien tomamos la expresion, explica en el ensayo Heterosexualidad obligatoria y existencia
lesbiana'’, cules son los métodos mediante los que esta institucion gobierna la existencia femenina y
cudles las consecuencias para la vivencia de las mujeres en el mundo comtn. En resumen, se basa en
el intercambio de mujeres que ya hemos explicado, lo cual incluye apoderarse de las hijas de las
mujeres, en alejar a las mujeres de la produccion cultural, en el control del movimiento fisico de las
mujeres, también priva a las mujeres de su capacidad creativa y se apropia del trabajo y ganancias de
ellas, por ultimo, niega a las mujeres una sexualidad independiente e impone la masculina. Estos
procedimientos son usos aceptados socialmente y conforman una atmoésfera -como Virginia Woolf
alude a esta situacion en Tres Guineas'- que enferma las mentes de las mujeres y los hombres,
englobando un amplio espectro de acciones, que abarca desde la violencia fisica al control del
pensamiento.

Las consecuencias de la heterosexualidad como institucion son para las mujeres, en lineas
generales, la imposibilidad de concebir cualquier tipo de relacion entre mujeres que no involucre a los
hombres, y la creencia en su valor como mercancias en lugar de como personas. Por ello, la critica a
la heterosexualidad como institucidon es una ganancia vital, pues muestra que el mundo comun es, en
realidad, un mundo masculino sustentado sobre el control de los cuerpos de las mujeres. La ceguera

ante la sexualidad femenina es el fruto de lo que Teresa de Lauretis califica “indiferencia sexual”",

16 IRIGARAY, LUCE, Op. Cit. pp. 127-143.

17 RICH, ADRIENNE, “Heterosexualidad obligatoria y existencia lesbiana” en Sangre, pan y poesia, Icaria, Barcelona,
2001, pp. 41-87.

18 WOOLF, VIRGINIA Op. Cit.

19 DE LAURETIS, TERESA “Diferencia e indi...”Op. Cit. pp. 79-111.

10



esta es, la idea de que sdlo existe un sexo legitimo, el masculino, en relacion al cual se piensan el
resto de sexualidades. El régimen falico es indiferente a la sexualidad femenina y es por ello que no

puede concebir, siquiera, que posea una especificidad propia, una diferencia sexual.

Sin embargo, aun cuando existe la necesidad de organizar la sexualidad socialmente, no es
imperativo que sea bajo un Uinico modelo, esta es Unicamente la manera en que opera la indiferencia
sexual. La propia Gayle Rubin indica la necesidad de reorganizar el sistema sexo/género, por medio
de la accion politica, para eliminar el sexismo imperante. Considerar la posibilidad de que la
sexualidad femenina, y por tanto, la vivencia de las mujeres, sea capaz de ser significante por si
misma, y no de obligada comparacion con la masculina, abre opciones diferentes, no nuevas pero si
imprevistas, para relacionarnos con el mundo y amplia la capacidad de las mujeres para transformar el

mundo, haciéndolo mas libre. Esta es la opcion que ahora exploraremos.

11



4. De como Baubo rescato a Perséfone.

Para que la valoracion de la experiencia femenina, que se requiere para la vivencia de
libertad que buscamos, tenga lugar es hemos de transformar el mundo en que vivimos, es decir, la
forma en la cual nos situamos en ¢l, la manera en que nos relacionamos con las cosas del mundo, asi
como el modo en que establecemos las relaciones con las otras personas. Ahora bien jen qué sentido
podemos transformar el mundo? Nuestra relacién con el mundo nunca es directa, entre el mundo y
nosotras/os se establece una mediacion que se juega en dos direcciones: del mundo al individuo, y
viceversa.

Centrandose en el papel constitutivo de las mediaciones, las mujeres de la Libreria de Mujeres
de Mildn, han propuesto, conscientes de este hecho, una forma de politica que atiende a las
mediaciones que nos permiten intervenir en el mundo. Esta politica, llamada “politica de lo

simbolico” o “politica de las mujeres”

, se lleva a cabo mediante la practica de establecer
mediaciones femeninas con el mundo, es decir, sexuando las relaciones sociales. El acento que esta
politica pone en las mediaciones femeninas es importante porque, en tanto las mediaciones son
nuestro vinculo con el mundo, su caracter o naturaleza es lo que determina nuestra capacidad de
accion en el mundo, lo que permite o impide el desarrollo de las diferentes subjetividades. Cuando las
mediaciones que operan responden al esquema de la indiferencia sexual, entonces, no son un resorte
para su capacidad de accién, sino un impedimento. Es lo que hemos visto que ocurria en el pacto
social en nuestro apartado anterior: el pacto social entre hombres establece una sociedad masculina,
hom(m)osexual, las mediaciones que existen son, en consecuencia, masculinas. Por ello, las
relaciones que las mujeres establecian con el mundo eran siempre susceptibles de volverse en contra
de sus intereses, tal como explicamos en el trafico de mujeres, donde la inica accidon que una mujer
podia realizar en el mundo es ser, ella misma, el vinculo entre dos hombres. Mas, si son las propias
mujeres quienes establecen relaciones con mujeres en su interaccion con el mundo, esto es, si ponen
en practica las mediaciones femeninas, el peligro de ser exiliadas del pacto social y de alienarse de si
mismas se evapora. Desaparece porque el acto de sexuar las relaciones sociales introduce, de manera
ineludible, la marca de lo femenino en el mundo y, en consecuencia, una mujer encuentra ya en el
mundo la medida de su propio valor, en lugar de uno que es ajeno a ella, como sefialaba Irigara®'.
Cuando la diferencia sexual es significante por si misma, entonces, unas mujeres pueden ser la fuente
de conocimiento de otras y la fuerza con que transformar, juntas, la realidad social dada, que es

masculinista.

20 Cf: LIBRERIA DE MUJERES DE MILAN, No creas tener derechos, Horas y horas, Madrid, 2004.
21 IRIGARAY, LUCE, Op. Cit. pp. 127-143.

12



A la préctica a través de la que se constituyen estas mediaciones, las pensadoras de la Libreria
de Mujeres de Milan han llamado practica de las relaciones entre mujeres o “affidamento””. La
relacion de affidamento como proyecto politico se fundamenta en la necesidad de las mediaciones
sexuadas y, mediante las mismas, transforma el mundo, pues modifica la posicion de las mujeres en ¢l
y posibilita nuevas formas de relacién. La practica del affidamento, en tanto establece a otra mujer
como requisito indispensable para la relacion de una mujer con el mundo, esta otorgando una cualidad
valiosa vy, tradicionalmente, negada a las mujeres: la autoridad.” Este reconocimiento de autoridad
convierte la causa del disvalor social, la diferencia sexual, en causa de su libertad, es decir, transforma
el mundo.

Me gustaria ejemplificar la capacidad de las mediaciones femeninas, para alterar el mundo en
que vivimos, mediante una breve narracion de un relato perteneciente a la tradicion griega. La historia
a la que me referiero es un episodio del mito de Deméter y Perséfone, el relativo a la interaccion con
Yambe/Baubo. Aunque el rapto de Pérséfone se narra por primera vez en el “Himno homérico a
Deméter” (finales s. VII a.C), compagino, en la version que presento, las interpretaciones de
diferentes autoras -la historiadora Mithu M. Sanyal, la filésofa Luisa Muraro, la psicéloga Clarissa
Pinkola Estés y la filologa Chistine Harrauer — para elaborar una reflexion alternativa a la candnica®.

Deméter, diosa de la fertilidad y las mujeres casadas, la agricultura y la alimentacion, asi como
figura general del poder de la Madre Tierra, tenia una hija con Zeus, Perséfone, que solia jugar con las
hijas de Océano en los campos de Enna. En un desafortunado dia, Hades, tio de Perséfone, la vio y
decidié hacerla suya. Con dicha intencidén convencié a su hermano Zeus para que le ayudara a
raptarla, y asi, cuando su sobrina se agacho a arrancar una flor, surgi6 en el suelo una grieta que tragd
a Perséfone y la arrastrd al inframundo, dominio de Hades. En su caida, la joven Perséfone grit6
pidiendo ayuda, mas, cuando su madre llegé al lugar del secuestro, no quedaba rastro de la doncella®.

Desde entonces, Deméter abandona el lugar de los dioses y recorre la tierra buscando a su hija.

Mientras la madre desolada vaga por el mundo de los mortales buscando a una hija que, estrictamente

22 LIBRERIA DE MUJERES DE MILAN, Op. Cit. p. 15.

23 Esta autoridad no debe confundirse con el poder, puesto que el poder se posee y se ejerce mediante la ley, pero la
autoridad es concedida y su eficacia se debe a la confianza que se ha depositado en quien la detenta. Esto significa
también que no es una cualidad fija, sino mévil, pues si puede otorgarse, puede retirarse. La nocion de “autoridad
femenina” esta relacionada también con la idea de deuda simbdlica y con el papel fundacional de la madre (ver nota
18) Para un desarrollo en extenso, Cf: LIBRERIA DE MUJERES DE MILAN, No creas tener derechos, Horas y
horas, Madrid, 2004, asi como, MURARO, LUISA, E! orden simbdlico de la madre, Horas y horas, Madrid, 1995.

24 Como es habitual con los relatos fundacionales, existen multiples versiones que transmiten un mensaje méas o menos

similar, nos permitiremos por tanto, omitir detalles que corresponden a uno y otro estadio de formacion del mito, para

resumir la idea general, la cual tomo de cuatro fuentes que presentan versiones distintas: PINKOLA ESTES, CLARISSA,

Mujeres que corren con los lobos, Zeta, Barcelona, 2009, pp. 470-475; M. SANYAL, MITHU, Vulva, la revelacion del

sexo invisible, Anagrama, Barcelona, 2012, pp. 33-38; MURARO, LUISA, Psicoandlisis y feminismo : el complejo de la

madre muerta, Horas y horas, Madrid, 2006, pp. 201-202; HARRAUER, CHRISTINE, Diccionario de mitologia griega y

romana, Herder, Barcelona, 2008 pp. 219-226.

25 Perséfone es también conocida como Core, cuyo significado es “doncella” o “hija”.

13



hablando, ha fallecido, puesto que ahora habita la tierra de los muertos, el mundo de los vivos muere
también: sin una diosa que las proteja, las cosechas se pierden, el hambre asola la Tierra y las mujeres
se vuelven estériles del mismo modo que la tristeza y el odio devoran a Deméter. De nada sirve la
intervencion de otros dioses del pantedn olimpico, pues no consiguen calmarla. Pienso que dicho
fracaso puede interpretarse como un fracaso del orden simbolico del padre, pues el patriarcado es
incapaz de curar a una madre que ha sido herida por el mismo.*

En su deambular mundano, Deméter llega a casa de una mujer en una noche tormentosa; esta mujer es
Yambe o Baubo, segtin la version del mito, y acoge a la diosa procurandole cuidados que la reparan
del viaje. Baubo no es Unicamente una campesina sino también una antigua diosa ciclica de origen
anatolio, posteriormente asimilada por la mitologia griega.

Baubo trata de animar a la diosa con bromas visuales de caracter sexual, pero es solo al
ensenarle su vulva cuando Deméter recupera la alegria. Es a través de la risa que Deméter consigue
reunir las fuerzas para enfrentarse a su familia politica (marido y cufiado) y rescatar, al menos durante
la mitad de cada afio, a su hija de la muerte, del trafico de mujeres. En versiones todavia mas arcaicas
del mito, Baubo, la diosa de la vulva, es un ser solo relativamente antropomorfico de pequefio tamafio
que se compone de dos piernas que enmarcan una gigantesca vulva, la cual es a su vez la boca de la
diosa; los ojos son los pezones y no tiene cabeza ni casa. La manera en que cura a Deméter es
moviendo espasmoédicamente las caderas, en una suerte de danza pélvica silenciosa que produce las
carcajadas de la diosa griega.

(En qué sentido lo ocurrido entre estas tres figuras femeninas puede interpretarse como una
modificacion del mundo a través de la practica de las relaciones entre mujeres? Este mito ejemplifica
como el establecimiento de mediaciones femeninas le permite a una mujer encontrarse a si misma y
hallar la forma de modificar el mundo, mediante la guia de una semejanta. El rescate de Perséfone
solo es posible porque Baubo le ha ensefiado a Deméter que ambas poseen una especificidad que
puede ser fuente de libertad. Es decir, le ha mostrado que puede intervenir en el transcurrir del mundo,
puede alterar el pacto homosocial. Cuando la pequefia Baubo se desnuda ante Deméter rompe todos
los tabties patriarcales que expusimos: Baubo no es entregada ni por un hombre ni a un hombre, de
hecho, se da a si misma y se da a una mujer. En segundo lugar, Baubo no es ciega a su propio sexo,
conoce la energia que porta su vulva y la magia de que es capaz al exponerla, que consiste en una
dicha tan extraordinaria que impregna a las mujeres circundantes. Esta vivencia de la diferencia
sexual es la que las pensadoras de la Libreria de Mujeres de Mildn llaman diferencia sexual libre;

libre porque no se vive en relacion a la masculina, sino en su propia especificidad, porque sus

26 Tal como afirman también, MURARO, LUISA. Psicoandlisis y feminismo: el complejo de la madre muerta, Horas y
horas, Madrid, 2012 y OLMO CAMPILLO, GEMMA, Lo divino en el lenguaje, Horas y horas, Madrid, 2012.

14



particularidades son tan legitimas como las masculinas, de manera que el deseo femenino no tiene que
pedir permiso para ser y porque el conocimiento de la sexualidad propia es necesario para la alegria
que cura el espiritu. Por otra parte, Baubo sabe que puede despertar en la diosa algo que ella porta
pero que desconoce-un valor de mujer otorgado entre mujeres en lugar de como mercancia de
intercambio masculino-, es a través la mediacion de Baubo en la relacion de Deméter con el mundo
como ella se recupera y, por ultimo, Deméter es capaz de liberar a Perséfone porque previamente ha
conocido a Baubo. Sin Baubo, Perséfone esta definitivamente perdida porque su propia madre lo esta
también.

Asi pues, ambas diosas establecen una relacion de ayuda mutua e intimidad, se affidan, confian
en las capacidades de la otra para guiarse en el mundo. Cuando afirmamos que Deméter so6lo pudo
haber salvado a Perséfone gracias a su encuentro con Baubo, queremos indicar también que hay un
reconocimiento de la sabiduria y potencia de Baubo, competencias que son diferentes y superiores a
las de la diosa griega de la fertilidad y que ella misma le reconoce, puesto que se deja curar por ella.
Dicho reconocimiento honra a Baubo con la cualidad que indicamos que se niega usualmente a las
mujeres: la autoridad, en este caso particular en una mujer mayor que aquella que la reconoce.
Admitir la sabiduria de y sentir gratitud hacia nuestras semejantas es una revolucion simbodlica que
refuerza el mundo comin de las mujeres como proyecto politico.

La practica de las relaciones entre mujeres o affidamento, impide la indiferencia sexual, propia
del pacto homosocial, y hace patente que la diferencia sexual es un hecho significativo, tanto para el
ambito social como para la vida més intima de las personas. Que la relacion de confianza mutua, que
es el affidamento, sea exclusivamente entre mujeres, legitima la subjetividad sexuada femenina como
un valor por si misma. Algunas filosofas feministas han efectuado criticas en este sentido. Entre ellas
destacamos la realizada por Silvia Tubert?” la cual subraya que tratar de dar una positividad a la
produccion cultural de las mujeres, riqueza que se ha creado bajo un régimen de opresion, corre el
riego de asentar en el feminismo una practica sexista: la formacién de una sexualidad femenina
considerada mas auténtica que el resto. Sin embargo, podriamos responder, la valoracion de aquello
que porta la marca de lo femenino no implica que se imponga una identidad femenina a todas las
mujeres ni que se considere una sexualidad mas auténtica que el resto, antes bien, las diferencias entre
las propias mujeres se piensan como una riqueza por si misma; hecho que se hace evidente en la
practica de la autoridad femenina pues, al reconocer la autoridad de otra mujer, se esta senalando, a la

par, una diferencia entre la reconocida y quien reconoce, a saber, que posee un conocimiento que

27 En este sentido, han efectuado criticas al pensamiento de la diferencia tanto TUBERT, SILVIA, Deseo y
representacion, como COLLIN, FRANCOISE. Cf: MIRIZIO, ANNALISA, “; Adonde conduce la exaltacion de lo
femenino?” en NAJERA, ELENA (Coord.), ;Feminismo de la igualdad y feminismo de la diferencia?,
FEMINISMOY/S, Revista del Centro de Estudios sobre la Mujer de la Universidad de Alicante, 15, Junio 2010 pp. 95-
119.

15



puede ayudarla en el mundo. Asi, el pensamiento de la diferencia sexual contempla las divergencias
entre mujeres, no anula el conflicto, sino que propone tratarlo de manera no destructiva.®. Tratamos
de explicar que el cuerpo importa, no como destino anatomico a la manera freudiana, sino como un
lugar desde el que toda persona comienza a pensar. La materia es nuestro origen irreductible y esta es
diferente para cada persona, por lo que las experiencias que vive en el mundo comin son diversas
también. Mas, hay una diferencia que engloba, por asi decirlo, las diferencias individuales, esta es la
diferencia sexual. La diferencia sexual no es ontoldgica sino relacional, es decir, su significado surge
en el mundo comun, que es variable y depende de la organizacidon social. Si esto es asi, jpor qué
seguir insistiendo en la diferencia entre hombres y mujeres? ;No seria mejor hablar de diferencias
entre individuos, quitando relevancia a la subjetividad sexuada? Si bien es cierto que la diferencia
sexual no es normativa, pues no existe una forma correcta de ser mujer o de ser hombre sino tantos
modos infinitos como mujeres y hombres existen, también lo es que hay ciertos aspectos de la vida
que no son equiparables entre hombres y mujeres. Las experiencias que se viven en un cuerpo de
mujer son diferentes de las que se viven en un cuerpo de hombre porque el mundo comun trata de
manera diferente a hombres y mujeres. Para que el lugar de las mujeres, en la sociedad que queremos
compartir, no sea el tradicional, esto es, la marginacion, es indispensable que sean las mujeres quienes
otorguen valor a su especificidad y que esta capacidad sea reconocida publicamente; solo asi la
diferencia sexual puede vivirse libremente. Y un mundo tnicamente lo consideramos comun cuando
las diferencias son razon de libertad y no de esclavitud®. Por ello, el contenido del proyecto politico
de las pensadoras de la Libreria de Mujeres de Milan es instaurar en lo social la practica de las

relaciones entre mujeres. En sus propias palabras:

“El objetivo de la politica femenina (...) es liberar a las mujeres y lograr que sus
elecciones sean libres. Es decir, liberarles de la obligacion de justificarse por su diferencia,
con todas las servidumbres sociales que esta obligacion comporta y que la historia humana

ilustra suficientemente.”*’

(Qué significa esta transformacion de la posicion social de las mujeres en el mundo que,

supuestamente, compartimos? La politica de lo simbolico, si bien alude principalmente a las mujeres,

28 A este respecto, las pensadoras italianas de la diferencia han hablado sobre la “practica de la disparidad” como una
apuesta politica que potencia la libertad femenina. Cf: LIBRERIA DE MUJERES DE MILAN, “Mas mujeres...”, Op.
Cit. pp. 107-131.

29 Precisamente porque esta posibilidad ha sido la que, histéricamente, se ha negado a las mujeres, Carole Pateman
afirma que las mujeres fueron las primeras esclavas, en PATEMAN, CAROLE, E! contrato sexual, Anthropos,
Barcelona, 1995.

30 LIBRERIA DE MUJERES DE MILAN, No creas...Op. Cit, pp. 192.

16



no excluye a los hombres, pues la modificacion de la situacion de las mujeres se da en un mundo que
se ofrece a ambos sexos, operando una apertura que también introduce la posibilidad de una
diferencia sexual libre masculina, modificando, asi, en otro sentido mas, el mundo comun. En tanto
los hombres se distancien de los imperativos patriarcales que regulan la masculinidad, se gesta la
posibilidad de un deseo masculino alejado de la competencia por el dominio. Esta es, en definitiva,
una articulacion libre de la diferencia sexual masculina donde las divergencias, también entre
hombres, tienen cabida. De esta manera el mundo comun de las mujeres produce una apertura, una
positividad en el mundo comun entre los sexos.

La politica de lo simbdlico es una practica que transforma el mundo de dos maneras: crea
contenidos nuevos en el mundo al mismo tiempo que lo abre, la amplia, lo libera atendiendo “al modo
en que las cosas se combinan entre si, esto es, a su sentido. Hay combinaciones nuevas que quitan
sentido a la realidad dada y de este modo la cambian.”!

La politica de lo simbodlico modifica el espacio socio-politico que habitamos generando,
simultaneamente, libertad. ;Coémo? A través de la cotidianidad, porque establecer mediaciones
femeninas es un acto que opera a cada momento y que parte de una misma. Que el origen de la
libertad sea la modificacion de una misma, a través de la relacion que una establece con el mundo a
través de mediaciones, no debe llevarnos al engaio de pensar que estamos aludiendo a la idea clasica
del sujeto autoconstituido, aquel que reniega de los vinculos que ha establecido con el mundo. La idea
de “partir de si” del pensamiento italiano de la diferencia sexual, refiere, en palabras de Gemma del
Olmo Campillo, a “que cada cual hable por si misma o mismo de lo que quiere y siente, pero sin
olvidar que su voz es sostenida por las relaciones a lo largo de su vida.”*

Las relaciones constituyen las mediaciones; establecerlas y reconocerlas es un ejercicio
cotidiano, como lo es también la practica de la libertad que abre la politica de lo simbolico. Que opere
en la cotidianidad conlleva prestar atencion a lo concreto de las relaciones sociales, lo que ha
permitido, a las pensadoras de la Libreria de Mujeres de Milan, dar nombre a practicas femeninas que,
precisamente por carecer de denominacion, permanecian impensadas, tal es el caso de la practica del
affidamento que establecian Baubo y Deméter. Considerar importante lo que una vez fue desdefiado
altera el orden social porque politiza experiencias vitales que se consideraban parte del ambito
privado, surgen nuevos elementos en el mundo que reclaman ahora un lugar en la tradicion
compartida; abre el mundo a un nuevo orden social. La visibilizacion de la experiencia humana
femenina, que asi se lleva a cabo —experiencia que siempre formo parte de la historia pero que no

habia sido reconocida como una produccion cultural merecedora de ser salvada del olvido- hace del

31 LIBRERIA DE MUJERES DE MILAN, No creas... Op. Cit, p. 182
32 DEL OLMO CAMPILLO, GEMMA, Op. Cit p. 33

17



mundo comun de las mujeres un elemento indispensable del mundo comiin entre hombres y mujeres.
Apostar politicamente por dar forma y nombre, parafraseando a la Libreria de Mujeres de Milan, al
mundo comun de las mujeres recupera para el espacio que queremos hacer comun, diferentes formas
de ser en el mundo, es una revolucion simbdlica que genera libertad por medio de las relaciones.
Revolucion, pero sin violencia, pues no destruye un orden anterior para imponer una nueva
organizacion, sino que evidencia lo que siempre estuvo ahi, la diferencia femenina, por medio de las
mediaciones femeninas y de la autoridad femenina.*

Asi, la libertad no es un fin al que llegar, estas autoras no la piensan como resolucién de una
larga batalla, ni como una concesion que otros entregan a las mujeres, ni es tampoco una ganancia que
se torne de obligado cumplimiento mediante la implantacion de una determinada ley. La libertad,
entonces, no se considera un derecho ni una propiedad sino una préctica, razéon por la que la filésofa
italiana Diana Sartori** la ha calificado de “relacion sin fin”, dado que no tiene un fin mas alld que la
misma practica de la libertad. Entendida de esta manera, la libertad no es un objetivo que esté mas alla
de los personas que implica, antes bien, se basa en el reconocimiento de los vinculos entre individuos.

En conclusion, el establecimiento de mediaciones sexuadas transforma lo comin mediante la
atencion a estas relaciones. Dicho mantenimiento es una practica de libertad, se da en un tejer
constante que implica el cuidado de la diversidad de las personas asi como la conservacion de la
heterogeneidad de que nuestro mundo es capaz. El reconocimiento de la necesidad de los vinculos
que hacen posible la existencia nos abre el mundo tornandolo verdaderamente comin y no
homogéneo, es decir, caracteriza las diferencias como trampolines para la libertad y no como causa de

esclavitud.

33 LIBRERIA DE MUJERES DE MILAN, No creas...Op. Cit, p. 227
34 SARTORI, DIANA “Libertad “con”. La orientacion de las relaciones ”, DUODA, Revista d 'Estudis Feministes 26-
2004 pp. 105-115

18



5. Conclusiones.

Las transformaciones sociales que el movimiento feminista viene operando en el mundo comun
han afectado a las vidas personales de mujeres y hombres, a la organizaciéon de los Estados y, en
general, al mapa conceptual por el que las sociedades se organizan, esto es, al orden simbolico, de
manera que, algunos de estos cambios, forman ahora parte de la tradicion de los pueblos. Es decir, el
feminismo se ha insertado en el mundo comun. Por ello, una de las tareas de la época actual es
construir positivamente la diferencia sexual para que no sea pensada de un modo jerarquico, es decir,
para que no se erija en causa de discriminacion sino en resorte de libertad, pues cuando la diferencia
sexual se ordena jerarquicamente el mundo comun es imposible.

Tal situacioén desfavorecida es con la iniciamos nuestra reflexion, donde con Gayle Rubin vimos,
que el sistema sexo/género establece, mediante el trafico de mujeres, una heteronormatividad, la cual
permite lo que Luce Irigaray ha llamado hom(m)osexualidad, esto es, un mundo exclusivamente
masculino que se basa en la indiferenciacion sexual y que se sustenta sobre el dominio y gestion de la
existencia femenina.

La heterosexualidad como institucion, tal como afirma Adrienne Rich, se apropia de la sexualidad
femenina y su erdtica, asegurando el pacto social masculino a la par que impidiendo las relaciones
entre mujeres asi como el deseo femenino libre. La heterosexualidad obligatoria es una institucion
politica, cuyo objetivo es el control de los cuerpos y las vidas de las mujeres, que funciona a través de
fuerzas que expropian las energias de las mujeres reencamindndolas, forzosamente, hacia el mismo
sistema que las explota. Sostenemos que este es el origen y la causa de mantenimiento del poder
masculino sobre las mujeres, cuestionarla es, consecuentemente, una ganancia para el pensamiento
critico. El proceso de heterosexualizar todo acto o deseo sexual femenino aleja a las mujeres de las
relaciones primarias entre ellas al tiempo que las inserta en la 16gica del trafico de mujeres, relegando
su propia identidad y especificidad a un lugar complementario. A través de estas cuatro autoras
llegamos a la conclusion, entonces, de que el mundo que creiamos compartir es un mundo Uinicamente
masculino. Esta es una situacion que las mujeres han de cambiar mediante la transformacion del
mundo.

La modificacion que necesitamos del mundo, ha de operar cambios en el plano simbolico, puesto
que es mediante el orden simbolico que los hechos del mundo material adquieren uno u otro
significado. Buscamos una ordenacion de lo social que permita a las mujeres una vivencia libre de la
diferencia sexual, en la que no se considere una falta ni un defecto la sexualidad femenina y las

experiencias vitales que esta posibilita. El feminismo italiano de la diferencia ha elaborado un

19



pensamiento politico, ante esta necesidad, a través de practicas que empoderan a las mujeres,
practicas que forman parte de los habitos comunes de la cotidianidad femenina pero que estaban
sustraidos al pacto social. Estas practicas femeninas, como es el affidamento, ayudan a construir, a la
par que potencian, lo que hemos llamado, siguiendo a Adrienne Rich, el “mundo comun de las
mujeres”.

El mundo comin de las mujeres permite evitar y reparar la alienaciéon de si mismas que
experimentan las mujeres en el pacto hom(m)osexual. El affidamento y la practica de la autoridad
femenina son acciones que nos ayudan a establecer mediaciones femeninas con el mundo. Estas
mediaciones son necesarias para que no se pierda el sentido libre de la diferencia sexual. La practica
de sexuar las relaciones sociales (o establecimiento de las mediaciones femeninas) opera un cambio
en el nivel simbdlico que se traduce en una mayor apertura del mundo, es decir, genera libertad al
cambiar el orden del mundo. Dicha transformacion es una practica cotidiana que ha de mantenerse
mediante el cuidado de las relaciones, puesto que son las relaciones sociales lo que nos vincula al
mundo, ellas son la causa de nuestra, posible, libertad. Y asi han de ser reconocidas porque, como
indicamos con anterioridad, un mundo s6lo es comin cuando las diferencias son un resorte para la

practica de la libertad.

20



6. Bibliografia.
DE LAURETIS, T, Diferencias, Horas y horas, Madrid, 2000.
HARRAUER, CHRISTINE, Diccionario de mitologia griega y romana, Herder, Barcelona, 2008 pp.
219-226.
HERNANDEZ PINERO, ARANZAZU, “Igualdad, diferencia: genealogias feministas” en NAJERA,
ELENA (Coord.), ;Feminismo de la igualdad y feminismo de la diferencia? FEMINISMO/S, Revista
del Centro de Estudios sobre la Mujer de la Universidad de Alicante, 15, Junio 2010 pp. 75-94.
IRIGARAY, LUCE, Ese sexo que no es uno, Akal, Madrid, 2009.
LIBRERIA DE MUJERES DE MILAN, No creas tener derechos, Horas y horas, Madrid, 2004.
LIBRERIA DE MUJERES DE MILAN, La cultura patas arriba, Horas y horas, Madrid, 2006.
LOPEZ JORGE, MERCEDES, “Variaciones feministas en torno a la inmanencia y la trascendencia.
Simone de beauvoir, Luce irigaray y la “politica de lo simbdlico” en NAJERA, ELENA (Coord.),
JFeminismo de la igualdad y feminismo de la diferencia? FEMINISMO/S, Revista del Centro de
Estudios sobre la Mujer de la Universidad de Alicante, 15,2012 pp. 137-165.
M. SANYAL, MITHU, Vulva, la revelacion del sexo invisible, Anagrama, Barcelona, 2012, pp. 33-38.
MIRIZIO, ANNALISA, “;Adénde conduce la exaltacion de lo femenino?” en NAJERA, ELENA
(Coord.), ;Feminismo de la igualdad y feminismo de la diferencia?, FEMINISMO/S, Revista del
Centro de Estudios sobre la Mujer de la Universidad de Alicante, 15, Junio 2010 pp. 95-119.
MURARO, LUISA, El orden simbolico de la madre, Horas y horas, Madrid, 1995.
OLMO CAMPILLO, GEMMA, Lo divino en el lenguaje, Horas y horas, Madrid, 2006.
PATEMAN, CAROLE, El contrato sexual, Anthropos, Barcelona, 1995.
PINKOLA ESTES, CLARISSA, Mujeres que corren con los lobos, Zeta, Barcelona, 2009, pp. 470-
475.
RICH, ADRIENNE, “Heterosexualidad obligatoria y existencia lesbiana” en Sangre, pan y poesia,
Icaria, 2001, pp. 41-87.
— “Condiciones de trabajo: el mundo comun de las mujeres” en Sobre mentiras, secretos y silencios,
Horas y horas, Madrid, 2010, pp. 295-313.
RUBIN, GAYLE, “El trafico de mujeres: notas sobre la “economia politica” del sexo” en LAMAS,
MARTA (Comp.), El genero: la construccion cultural de la diferencia sexual, PUEG/Angel Porrua,
México, 1996, pp. 35-96.
SARTORI, DIANA, “Libertad “con”. La orientacion de las relaciones ”, DUODA, Revista d Estudis
Feministes, 26-2004 pp. 105-115.
WOOLF, VIRGINIA, Tres guineas, Lumen, Barcelona, 1999.

21



Facultad de Filosofia y Letras/ Grado en Filosofia
2012

Repositorio de 1a Universidad de Zaragoza - Zaguan
http://zaguan.unizar.es

22



