%1 Universidad
101 Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Master

El matrimonio candnico en el ordenamiento
peruano: evolucion historica y perspectivas de
futuro

Autor

César Martin Vinces Arbulu

Director

Javier Ferrer Ortiz

Facultad de Derecho
2012




iNDICE GENERAL

Tabla de abreviatuUras. .. ..o e 3

] (Yo [UleTel(¢] s PN T T 5

Capitulo 1. Introduccién del matrimonio civil en el ordenamiento juridico

7= U = o P 11
1. Vigencia exclusiva del matrimonio canOniCo..........cccvevveiiiiiiiiininninnann, 11
1.1. EICodigo de Santa Cruz de 18371.......oeiniiiii e, 12
1.2.  El proyecto de Codigo Civil de Vidaurre........coooeveiiiiiiiin 14
1.3.  EICOdigo Civil de 1852........oriiiiii e 16
2. Introduccion del matrimonio civil subsidiario: las leyes de 23 de diciembre
de 1897 y de 23 de noviembre de 1903..........coiiiiiiiii i, 21
3. Reacciones de la Iglesia Catdlica ante la introduccion del matrimonio civil

S 0= (o 1= T o 31
Introduccion del matrimonio civil obligatorio: el Decreto-Ley 6889, la Ley
6890 y la legislacidn complementaria.............ccovviiiiiiiiiiiii i, 33

Capitulo 2. Vestigios del modelo matrimonial canénico en los Codigos Civiles de

1038 Y 108, . e 39
1. El matrimonio en el CAdigo Civilde 1936.........coceiiiiiiiiiiiiiiiieeeeen 39
1.1. Generalidades de la celebracién del matrimonio................ccoeiiienes. 40
1.2. Intervencién de los ministros catélicos en la celebracidén del matrimonio.. 43
1.3. Participacién de los capellanes de hospitales y misioneros catélicos...... 52
1.4. Participacion de los parrocos y sacerdotes en el matrimonio in articulo

0 1P 54
1.5.  Valoracion de la regulacién matrimonial en el Cédigo Civil de 1936........ 58
2. El articulo 35 del proyecto de la Comision reformadora del Codigo Civil y la

reaccion de la Iglesia Catdlica peruana..........cccvvevviiiiiiiiiiiiiieenns 60



3.

3.1.

3.2.

3.3.

3.4.

El matrimonio en el Codigo Civilde 1984...........coiiiiiiiiiiiiie 65
Aspectos generales de la celebraciéon del matrimonio.......................... 65
Delegacion del alcalde al parroco o al Ordinario del lugar para la
celebracion del matrimonio Civil...........oooiiiiiii 66

Participacion de los parrocos y sacerdotes en el matrimonio in articulo

Valoracion de la regulacion matrimonial en el Cédigo Civil de 1984........ 75

Capitulo 3. Hacia una propuesta de reconocimiento del matrimonio candnico en el

ordenamiento JUridiCO PEIUANO. .......vuine e 79
1. El derecho a la libertad religiosa..........ooieiiiiiii 79
1.1.  Nocion, titularidad y fundamento............c.coooiiiiiii i, 79
1.2. El derecho a la libertad religiosa en los textos internacionales de derechos

UMIANOS. e e 82
1.3. El derecho a la libertad religiosa en el ordenamiento juridico peruano..... 85
2. El reconocimiento del matrimonio religioso como manifestacién del derecho

alalibertad religiosa. ... oo 88
3. La experiencia comparada: el reconocimiento de los matrimonios religiosos

en los ordenamientos de Colombia, Chile y Brasil........................c... 98
3.1.  Elreconocimiento de los matrimonios religiosos en Colombia............... 99
3.2. Elreconocimiento de los matrimonios religiosos en Chile.................... 105
3.3. Elreconocimiento de los matrimonios religiosos en Brasil.................. 109
4. Propuesta de reconocimiento civil del matrimonio candnico en el

ordenamiento jUuridiCO PErUAN0. .......vveieiiiiiei e 114
@70 Lo 11 ] o] =T 125
Bibliografia. ... o 133



TABLA DE ABREVIATURAS

CC 1852 Cédigo Civil de 1852

CC 1936 Caodigo Civil de 1936

CC 1984 Cédigo Civil de 1984

CC Berasil Cédigo Civil de Brasil de 2002

CIC 1917 Cédigo de Derecho Canobnico de 1917

CIC 1983 Cédigo de Derecho Candnico de 1983

CPP Constitucion Politica del Peru

DUDH Declaracién Universal de Derechos Humanos
LLR Ley de Libertad Religiosa

LMC Ley de Matrimonio Civil de Chile

PIDCP Pacto Internacional de Derechos Civiles y Politicos
RLLR Reglamento de la Ley de Libertad Religiosa
RRC Reglamento de los Registros Civiles de 1963







INTRODUCCION

Uno de los puntos de conexion mas delicado entre el Estado y las
confesiones religiosas es el relativo al matrimonio. Por ello, su regulacion en el
ambito civil ha venido marcada siempre por el pensamiento que guia las
relaciones entre el poder publico y el fenémeno religioso en un determinado
momento histérico. En nuestros dias, los Estados se muestran respetuosos de la
religiébn y la mayoria de ellos reconoce en sus textos constitucionales el derecho
de libertad religiosa de todas las personas. Asimismo, reconocen a las
confesiones religiosas como grupos intermedios de gran valor para la
consecucion del bien comun y tienden cada vez mas a colaborar con ellas.

La configuracién actual de las relaciones entre los Estados y las confesiones
religiosas tiene consecuencias en la regulacion que hace el poder civil del
matrimonio religioso. El sistema de matrimonio civil obligatorio que niega efectos
civiles al matrimonio religioso se encuentra en nuestros dias en franca retirada; en
su lugar, se valora cada vez mas en los Estados el sistema de matrimonio civil
facultativo, que entrafia una solucién plural al conceder efectos civiles a los
matrimonios religiosos de determinadas confesiones religiosas, sin necesidad de
duplicidad de formas.

Este cambio del sistema de matrimonio civil obligatorio por un sistema de
matrimonio civil facultativo es consecuencia de la tendencia actual de los Estados
de respetar y promover el derecho fundamental de libertad religiosa. Se
comprende ahora que este derecho exige, como parte de su contenido, garantizar
a toda persona la posibilidad de casarse segun sus propias convicciones
religiosas y regir su matrimonio segun el derecho sustancial de su propia
confesion, cuando esto sea posible. El caracter sagrado que tiene el matrimonio
para las personas creyentes viene siendo reconocido en los sistemas politicos de
nuestros dias.



Asimismo, el pluralismo, una de las bases de las democracias
contemporaneas, procura el respeto a las distintas maneras de entender la
realidad en los aspectos ético, moral y religioso. La conjuncién de estos factores
determina que poco a poco se vaya diluyendo la imposicién de un modelo civil
unico de matrimonio, pues éste puede resultar contrario a las conciencias de
quienes consideran a esta institucion como algo mas que un mero contrato
sometido a las normas civiles.

El Estado peruano no es ajeno a este escenario. La Constituciéon politica
vigente reconoce en el articulo 2.3 que toda persona tiene derecho a la libertad de
conciencia y religién, y establece en el articulo 50 un régimen de separacién y
colaboracion entre el Estado y las confesiones religiosas. Asimismo, el Estado
peruano, en tanto que social y democratico, pretende no sélo una defensa formal
de los derechos fundamentales, sino una proteccion real de estos derechos, entre
ellos el de libertad religiosa, de tal modo que se encuentra obligado a promover
las condiciones sociales que posibiliten el ejercicio de tales derechos.

Sin embargo, el ordenamiento peruano no reconoce a las personas el
derecho a celebrar el matrimonio religioso con efectos civiles; la libertad religiosa
aparece recortada en su proyeccion, pues una de sus manifestaciones —como es
el matrimonio religioso— resulta invisible en la palestra social. Frente a este
escenario, la premisa central del presente estudio consiste en considerar al
derecho de libertad religiosa como fundamento del sistema matrimonial peruano,
con el objetivo de defender un régimen respetuoso de las conciencias de las
personas que permita a cada cual contraer matrimonio segun su legitima opcion.

Ahora bien, para comprender mejor la cuestién es relevante también tener
en cuenta la perspectiva histérica del matrimonio en el Peru. Durante los primeros
anos de la historia republicana peruana, el matrimonio fue un asunto encargado
casi en exclusividad a la Iglesia Catdlica. Ella regulé hasta finales del siglo XIX
todo lo relativo al matrimonio de los ciudadanos bautizados, quedando en manos
de las autoridades estatales sélo el control de los efectos civiles del matrimonio
canénico. Esta situacion, sin embargo, sufrié un paulatino cambio, primero con la
Ley de 23 de diciembre de 1897 que introdujo la posibilidad a los no catdlicos de
contraer matrimonio civil, y posteriormente, mediante el Decreto-Ley 6889 y la Ley
6890 de octubre de 1930, en virtud de los cuales se establecié en Peru el sistema



de matrimonio civil obligatorio, luego acogido en los Cadigos Civiles de 1936 y en
el vigente de 1984.

No obstante el resultado final, que fue el establecimiento del matrimonio civil
obligatorio, la Iglesia Catdlica ha tenido una fuerte influencia en el desarrollo de la
materia matrimonial en el contexto peruano. Como sucedi6 en los Estados de
occidente, también en el Perl el modelo del matrimonio candnico sirvié como
fundamento para la construccion del matrimonio civil: las exigencias de
capacidad, consentimiento y forma prescritas en las normas civiles para la
celebracion del matrimonio civil demuestran que en realidad no hubo un corte
radical entre el modelo candnico de matrimonio y el matrimonio civil. Asimismo,
auan perviven en las normas civiles del matrimonio algunas referencias a los
ministros de culto catdlicos, lo que afianza aun mas el predominio que ha tenido el
modelo de matrimonio canonico en la labor del legislador peruano.

Por estas razones, el desarrollo de la investigacibn se restringe al
reconocimiento de un tipo de matrimonio religioso: el matrimonio candnico. Ello
sin perjuicio de que en el desarrollo de la investigacién se apuntalen algunos
argumentos que sean validos también para el reconocimiento civil del matrimonio
religioso celebrado en el seno de otras confesiones.

De este modo, en el presente trabajo se intentara dar respuesta a la
cuestion de si los postulados normativos que reconocen el derecho a la libertad
religiosa exigen el cambio del sistema de matrimonio civil obligatorio por el de
matrimonio civil facultativo que reconoce al matrimonio religioso. Es decir, ¢ puede
postularse el reconocimiento civil del matrimonio religioso, especialmente del
matrimonio candnico, en el ordenamiento peruano al amparo de la libertad
religiosa?

Para ello, se presenta un estudio histérico juridico del contexto social,
politico y académico que causé que el Estado peruano pasara de un modelo de
matrimonio religioso obligatorio, a uno de matrimonio civil subsidiario, primero, y
obligatorio después. Asimismo, se muestra un examen de iure condito, a fin de
conocer cudl es el estado del derecho a la libertad religiosa y del matrimonio
religioso en el Derecho peruano. El objetivo central de la investigacion es absuelto
mediante una propuesta de iure condendo, basada en la necesidad de brindar un

mayor reconocimiento de la libertad religiosa. Las fuentes principales en esta



labor han sido la normatividad peruana derogada y vigente en materia
matrimonial, la doctrina y la jurisprudencia nacionales y comparadas.

El primer capitulo del trabajo esta dedicado a la introduccion del matrimonio
civil obligatorio en el Peru. En él se abordara el tratamiento del matrimonio en los
dos Cédigos Civiles peruanos del siglo XIX: el Cédigo de Santa Cruz de 1831 y el
Caodigo Civil de 1852. Asimismo, se expondra brevemente cudl era el contexto
social y académico que propicié la secularizacion paulatina del matrimonio. Del
mismo modo, se estudiaran las Leyes de 23 de diciembre de 1897 y de 23 de
noviembre de 1903; por la primera, se introdujo el matrimonio civil con caracter
subsidiario para los no catélicos y aquellos a quienes la Iglesia hubiera negado la
licencia de casarse por impedimento de disparidad de cultos; por la segunda, se
amplié el ambito subjetivo del matrimonio civil subsidiario, al disponer que para
celebrar este acto bastaba la declaracion de haberse separado de la comunion
catdlica. Finalmente, se presentara el alcance del Decreto-Ley 6889 y la Ley
6890, ambos de octubre de 1930, que introdujeron el matrimonio civil obligatorio y
el divorcio vincular en PeruQ. La exposicion de la secularizacién del matrimonio que
se presenta en este capitulo estd acompanada de las protestas presentadas por
los representantes de la Iglesia Catdlica peruana contra tal situacién.

En el segundo capitulo de la investigacién se estudian los vestigios del
matrimonio candnico que quedaron en los Codigos Civiles de 1936 y 1984, asi
como la intencién que tuvieron los legisladores de reconocer efectos civiles al
matrimonio candnico en el proyecto de Cdédigo Civil previo al de 1984. El Cédigo
Civil de 1936 establecio el sistema de matrimonio civil obligatorio, pero, al mismo
tiempo, en los articulos 115, 120 y 124, reconocid la posibilidad de celebrar el
matrimonio ante los sacerdotes catdlicos. Los articulos 115y 124 regularon que el
matrimonio civil podia celebrarse ante los ministros catélicos, en virtud de una
delegacion escrita del Alcalde o de una delegacién por ministerio de la ley,
respectivamente. El articulo 120, por su parte, regul6 la figura del matrimonio in
articulo mortis. En este caso, el matrimonio podia celebrarse ante el parroco o
cualquier otro sacerdote sin observar ninguna de las formalidades civiles de este
acto.

Asimismo, en el capitulo segundo se presenta un breve analisis del articulo
35 del proyecto elaborado por la Comision reformadora previo al Cédigo Civil de



1984. En dicho precepto se quiso reconocer efectos civiles al matrimonio
canodnico. No obstante —como se vera— no fue aprobado, ya que gener6 varias
dudas y criticas pues fue redactado con muchas imprecisiones.

Por ultimo, el Codigo Civil de 1984, vigente en la actualidad, mantiene la
obligatoriedad del matrimonio civil. Sin embargo, al igual que su predecesor,
admite que los ministros catdlicos puedan asistir al acto matrimonial en dos
hipotesis. El articulo 260 reconoce al parroco o al Ordinario del lugar la facultad
de celebrar la ceremonia del matrimonio civil por delegacién escrita del alcalde
respectivo. Por su parte, el articulo 268 dispone que cuando alguno de los
contrayentes se encuentra en inminente peligro de muerte, el matrimonio puede
celebrarse ante el parroco o cualquier otro sacerdote sin observar las
formalidades civiles previas.

Ya en el tercer capitulo se encuadra el objetivo central de la investigacion: el
reconocimiento del matrimonio canénico en el ordenamiento peruano. En primer
lugar, se presentan algunas nociones fundamentales del derecho a la libertad
religiosa y su tratamiento a nivel internacional y nacional. En el plano
internacional, se analizan la Declaracion Universal de Derechos Humanos, el
Pacto Internacional de Derechos Civiles y Politicos, y la Declaracién sobre la
eliminacion de todas las formas de intolerancia y discriminacién fundadas en la
religion o las convicciones, que reconocen que el derecho a la libertad religiosa
abarca la facultad de toda persona de observar y cumplir las normas de su
confesion religiosa, y la de celebrar los ritos y ceremonias prescritos por su
confesion. A nivel nacional, se presenta el tratamiento de la libertad religiosa en la
Constitucion peruana y en la Ley de Libertad Religiosa.

En segundo lugar, se estudia la relacién que existe entre el reconocimiento
de los matrimonios religiosos y la libertad religiosa, tomando en cuenta el contexto
actual que postula un respeto a la pluralidad en todo ambito, incluido el religioso, y
la vigencia de los principios que regulan la materia eclesiastica —libertad religiosa,
laicidad, cooperacién e igualdad religiosa—, con el fin de justificar el cambio del
sistema de matrimonio civil obligatorio por el de matrimonio civil facultativo, en el
cual se reconoce a las personas la opcidén de casarse ante su confesion religiosa

0 segun la ley civil. En un tercer momento, se presenta un estudio comparativo de



los sistemas matrimoniales de paises vecinos, como Colombia, Chile y Brasil, en
los cuales se reconocen efectos civiles a los matrimonios religiosos.

Por ultimo, se defiende el reconocimiento civil del matrimonio canonico en el
ordenamiento peruano, en virtud del reconocimiento de la libertad religiosa, los
principios de promocién del matrimonio y de igualdad a nivel constitucional; la
presencia latente de algunos elementos canédnicos en la regulacion matrimonial
vigente; y lo dispuesto en el articulo 50 de la Constitucién, que consagra la
cooperaciéon que debe prestar el Estado peruano a la Iglesia Catdlica y las demas
confesiones religiosas en materias de interés comun. En esta linea, se expone la
necesidad de regular la inscripcién de los matrimonios celebrados en el seno de la
confesion catélica, con el objeto de impedir que obtengan eficacia civil aquellos
claramente contrarios al orden publico nacional. Esta regulacién debe tener en
cuenta tres momentos relevantes: el momento constitutivo o de nacimiento del
vinculo conyugal; el momento registral o de acceso al Registro civil del matrimonio
candnico; y el momento procesal, en el cual los cényuges han de poder optar por

la jurisdiccion eclesiastica o por la jurisdiccion civil.

10



CAPITULO 1

INTRODUCCION DEL MATRIMONIO CIVIL EN EL ORDENAMIENTO
JURIDICO PERUANO

1. Vigencia exclusiva del matrimonio canodnico

En la época colonial peruana el Unico matrimonio valido fue el matrimonio
religioso regulado segun las disposiciones de la Iglesia Catdlica, como
consecuencia de la autoridad politica espafiola en tierras americanas.

En los primeros anos de la republica peruana, las relaciones entre el Estado
y la Iglesia Catdlica estuvieron marcadas por la influencia de las ideas regalistas.
Hubo una excesiva intromision de las autoridades civiles en los asuntos
eclesiasticos, debido a que los gobernantes interpretaron y asumieron el Regio
Patronato ejercido por los Reyes de Espafia como una manifestacion de la
soberania estatal que habian heredado. Amparados en esta prerrogativa, los
gobernantes procedieron a clausurar casas de ejercicios espirituales, hacer uso
de los bienes de la Iglesia, nombrar obispos, suprimir canonjias, modificar los
limites de los obispados, entre otras acciones que impidieron el normal desarrollo
de la Iglesia en el territorio peruano’.

En este contexto se dictaron también medidas a favor de la religion catdlica.
Asi, el articulo 1 del Estatuto provisional del 8 de octubre de 1821, dictado por
José de San Martin, reconocié6:

«La religion catdlica, apostdlica, romana, es la religion del Estado: el
Gobierno reconoce como uno de sus deberes mantenerla y conservarla por
todos los medios que estén al alcance de la prudencia humana. Cualquiera
que ataque en publico o privadamente sus dogmas y principios, sera
castigado con severidad a proporcion del escandalo que hubiere dado».

' Cf. R. VARGAS UGARTE, Historia de la Iglesia en el Perd. Tomo V, Imprenta de Aldecoa,
Burgos 1962, pp. 156-157.

11



Este principio de confesionalidad se repiti6 en términos similares en la
legislacién posterior, que apoy6 en todo momento el mantenimiento de la Iglesia
Catdlica en Perd?.

La regulacién del matrimonio sigui6 en manos de la Iglesia Catdlica, sin
injerencia alguna de parte del poder secular, y asi se reconocié en las primeras
normas peruanas®. Ya en el Reglamento provisional de Huaura del 12 de febrero
de 1821 dado por José de San Martin cinco meses antes de la declaracion de
independencia peruana, se estableci6 que: «La jurisdiccion eclesidstica se

administrara hasta aqui, con estricta sujecion al derecho canoénico».

1.1. El Cédigo de Santa Cruz de 1831

Andrés de Santa Cruz doté a la republica de Bolivia de un Codigo Civil en el
ano 1831. Este cuerpo juridico tuvo como fuentes el Cédigo napolednico de 1804,
las leyes de partidas espanolas y el Derecho canonico. Este ultimo ordenamiento
fue la base para la regulaciéon de las instituciones civiles capitales, entre ellas el
matrimonio. Asi, el articulo 99 del Codigo de Santa Cruz reconocié la aplicacién
del régimen matrimonial canénico bajo estos términos:

«Estando en el Estado elevado el matrimonio a la dignidad de sacramento,
las formalidades necesarias para su celebracién seran las mismas que el
Concilio de Trento y la Iglesia tienen designadas».

El Cédigo de Santa Cruz no hizo mas que reconocer el modelo matrimonial
que habia sido implantado en América durante la conquista y que en la practica
se aplicaba. Este modelo tuvo su fundamento en el Concilio de Trento de la
Iglesia Catdlica del afno 1563, que definié la sacramentalidad del matrimonio,
excluyé la poligamia, reafirmé la monogamia y la indisolubilidad como notas
esenciales de esta institucion, y ratificé la jurisdiccién de la Iglesia en materia
matrimonial. Asimismo, mediante el Decreto Tametsi, aprobado en el seno de

2 Basadre comenta que «la Constitucién de 1823 invocd en sus primeras palabras ‘el nombre de
Dios, por cuyo poder se instituyen todas las sociedades y cuya sabiduria inspira justicia a los
legisladores’. Declard, asimismo, que se hacia indigno del nombre de peruano el que no fuera
religioso. El Congreso reprimié, ademas, los escritos contra la religién, legisl6 contra la
francmasoneria, y establecié en detalle, el ritual de las fiestas de asistencia oficial. La Carta
politica de 1826 habl6 escuetamente ‘en el nombre de Dios’. La de 1827, por sugerencia del
regalista radical Manuel Lorenzo de Vidaurre, tomd el nombre de ‘Dios Todopoderoso, Padre, Hijo
y Espiritu Santo, Supremo Autor y Legislador de la Sociedad’». J. BASADRE, Historia de la
Republica del Peru, Volumen |, Editorial Universitaria, Lima 1983, 72 ed., p. 175.

8 Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano, Universidad de Navarra, Pamplona
1984, p. 109.

12



este Concilio, se establecidé que la presencia del parroco y de otros testigos era
condicion de validez del matrimonio. La forma y la celebracion adquirieron una
presencia capital con el fin de desterrar la practica de los matrimonios
clandestinos y dar la mayor publicidad posible a los matrimonios contraidos®.

En este modelo matrimonial la idea central era la consideracion del
matrimonio como sacramento, cuya competencia sobre el vinculo recaia
exclusivamente en la autoridad eclesial. Fue la Iglesia la competente para
establecer impedimentos y juzgar las causas matrimoniales, garantizar el control
social de las uniones matrimoniales mediante los libros parroquiales en los que se
certificaba la identidad de las personas. El matrimonio continué siendo pieza clave
para el desarrollo de la sociedad, manteniéndose bajo la regulacion eclesial®.

En el afno 1835, Andrés de Santa Cruz inici6 la invasion del territorio peruano
y en 1836 estableci6 la Confederacion Peru-Boliviana, cuyo primer y unico
presidente fue él mismo. En junio de este ultimo afo, Santa Cruz promulgé en el
Estado Sud-Peruano el Cédigo Civil que ya regia en Bolivia desde 1831, y en
noviembre de 1836 hizo lo mismo en el Estado Nor-Peruano, aunque con ligeras
modificaciones sobre el texto legal. De tal modo que el esquema eclesiastico
sobre el matrimonio vigente desde el Concilio de Trento fue reconocido en las
primeras normas civiles de la republica peruana.

Sin embargo, la legislacion traida por Santa Cruz no fue recibida con agrado
por los juristas peruanos, debido a que no era mas que una copia de la legislacion
europea, inutil para la realidad americana. Uno de los criticos mas agudos de la

nueva normativa extrapolada fue Manuel Lorenzo de Vidaurre®, quien ya habia

* Cf. M. PONCE CUELLAR, Tratado sobre los Sacramentos, EDICEP, Valencia, 2004, pp. 410-
411.

°La Iglesia Catélica continud siendo la principal garante del orden matrimonial establecido, para
ello «disefi6 todo un sistema moral basado en el control de la sexualidad. De ahi las condenas
tridentinas de las relaciones sexuales extramatrimoniales, del concubinato, de los raptos o de
cualquier otra trasgresion al modelo matrimonial establecido». M. GHIRARDI; A. IRIGOYEN
LOPEZ, EI matrimonio, el Concilio de Trento e Hispanoamérica, en «Revista de Indias», Vol. LXIX,
N° 246, (2009), p. 246.

® Vidaurre dirigié a Andrés de Santa Cruz, en nombre de los criticos del nuevo sistema juridico, las
siguientes palabras: «A nadie ha agradado la nueva legislacién [...] Gritan que Ud. no sélo ha
venido a trastornar la forma de nuestro gobierno sino a apropiarse del poder legislativo y hacer al
noble Perd una colonia de la naciente Bolivia [...] Estas leyes son adornos muy bellos después de
firme el sistema: para todo llegaré su tiempo. Los jesuitas, grandes politicos, no daban la sotana a
los que brincaban las escaleras de dos en dos. Mi hijo, ¢qué dirilamos de un piloto que pensara en
adornar la camara con una tempestad violenta y vientos contrarios? Cuando estemos en el puerto
tendremos lugar para lo bello». J. BASADRE, Historia de la Republica del Peru, Volumen 1V,
Editorial Universitaria, Lima, 1983, 72 ed., pp. 239-240.

13



preparado y publicado su Proyecto del Cédigo Civil Peruano, aunque no fue

discutido por la ausencia de un parlamento propiamente peruano.

1.2. El proyecto de Cédigo Civil de Vidaurre

En enero de 1825, Simén Bolivar ordené la elaboracién de los cédigos civil y
criminal para la republica del Perl y nombré una comisién para que preparara
tales trabajos, pero no hubo resultados debido a que los integrantes de dicha
comisién eran de ideas politicas contrarias y no pudieron llegar a acuerdos. Esta
situacién fue aprovechada por don Manuel Lorenzo de Vidaurre, quien en el afo
1834 present6 el borrador final de su Proyecto del Cédigo Civil Peruano, alentado
por la experiencia boliviana.

El Proyecto del Cédigo Civil Peruano elaborado por Vidaurre tuvo un
esquema de tres libros, que él denominé «partes». La «Primera de las Personas»,
la «22 Parte. Dominio y Contratos», y la «32 Parte. De las ultimas voluntades». La
materia matrimonial y familiar se regulaba en la Primera Parte. El Proyecto de
Cédigo Civil de Vidaurre se caracterizd por su sentido de generalidad y
abstraccion, en contraste con sus proyectos anteriores de Cédigo Penal y de
Cédigo Eclesiastico de marcado corte casuistico. En este trabajo, Vidaurre se
apoy6 en diversas fuentes juridicas, principalmente en la hispanica y la canénica,
y estuvo influenciado por la Escuela Histérica del Derecho’.

En su Proyecto, Vidaurre considerd el matrimonio como un contrato natural y
civil que la Iglesia enumera entre los siete sacramentos, cuyo objeto es procrear y
educar a los hijos. Reconocié que por el matrimonio los cényuges se obligan a
vivir juntos, a guardarse mutua fidelidad y a prestarse apoyo de modo reciproco.
Asimismo, el codificador se esforz6 por asegurar que el matrimonio tuviera una
fuerte base consensual. Asimismo, defendié que no hay matrimonio sin libre y
mutuo consentimiento de los contrayentes, y estableci6 que toda clausula
testamentaria o donacion que tuviese como objeto impedir el matrimonio debia

considerarse como no puesta, subsistiendo la herencia o donacion.

7 Cf. C. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX, Tomo |, Fondo
Editorial Pontificia Universidad Catélica del Peru, Lima, 2003, p. 241.

14



En su intento por secularizar la materia matrimonial, Vidaurre reconocio el
matrimonio civil independiente del canénico. En el articulo 8° del Titulo 32 de la
Parte Primera de su Proyecto establecio:

«Los que quieran contraer matrimonio, se presentaran al Jefe del Lugar,
Prefecto, Subprefecto o Gobernador, con un memorial firmado por ambos
contrayentes y partida de ambos autorizada, y una informacién de solteria
recibida ante el Juez de derecho, con citacién de los padres, madres o
tutores y compuesta, a lo menos, de tres testigos, mayores de toda
excepcidn y capaces de responder con sus bienes de los dafos que resulten
si son convencidos de falsos».

Con este mismo afan secularizador, Vidaurre defendié el divorcio absoluto
contrario al pensamiento canodnico, bajo el influjo de las ideas ilustradas. Sin
embargo, advirti6 que debia concordar con las ideas politicas oficiales del
momento para lograr la aprobacion final de su Proyecto y termind por reconocer el
divorcio relativo bajo dos modalidades: la separacion perpetua y la temporal, sin
disolucién del vinculo y sin autorizacién de nuevas nupcias®. Mas aun, restringié
su propuesta a ciertas causas como adulterio de la mujer, incontinencia publica
del marido, caracter acre, flagelacion al descubierto del cuerpo de la mujer,
intento de matar al cényuge, entre otras. Cabe destacar que Vidaurre rechazé el
mutuo disenso como causal de divorcio y establecié que las causas de divorcio
debian ser conocidas por la justicia ordinaria y no por la eclesiastica®.

El Proyecto del Codigo Civil Peruano de Vidaurre no llegdé a ser aprobado
debido a las contradicciones internas que albergaba. De tal manera que el
derecho matrimonial se mantuvo inalterado, es decir, el modelo matrimonial
tridentino de la Iglesia Catdlica siguié aplicandose en la republica peruana. Sin
embargo, debe resaltarse que fue Vidaurre el primero en defender publicamente

el matrimonio civil y el divorcio absoluto.

8 Este cambio que tuvo que realizar en su Proyecto indigné de tal modo a Vidaurre que manifesté
con dureza: «Nuestra separacién llamada divorcio es una tercera entidad, que hace al marido y a
la mujer mas desgraciados. Ni el marido es marido, ni la mujer es mujer, y quedan hasta la muerte
marido y mujer. jCuantos querian que la religion catélica hubiese sido tan tolerante con la Moisés!
No era posible, aquella se acomodaba a las debilidades humanas, ésta iba a elevarnos a la
naturaleza angélica». Citado en C. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX
é/XX Tomo I..., cit., p. 271.
Cf. Ibidem, p. 271-273.

15



1.3. El Cédigo Civil de 1852

El primer Codigo Civil de la republica peruana del afno 1852 (en adelante,
CC 1852) fue el resultado de una larga labor codificadora. En el afio 1845, en el
gobierno de Ramon Castilla, se nombr6 a la primera comision legislativa integrada
por siete juristas, cuyo resultado fue presentado a la legislatura de 1847, sin ser
aprobado. No obstante ello, el Proyecto de Cédigo Civil para la Republica del
Peru de 1847 es el antecedente inmediato del primer Cadigo Civil del Peru.

El Proyecto de 1847 se estructuré en un Titulo Preliminar y tres Libros. El
Libro Primero «De las personas y de los derechos que como tales tienen», el
Libro Segundo «De las cosas, del modo de adquirirlas y de los derechos que las
personas tienen sobre ellas», y el Libro Tercero «De los derechos que unas
personas tienen sobre otras, o de las obligaciones que nacen de los contratos o
cuasi-contratos». La principal fuente para la elaboracion del Proyecto fue el
derecho castellano histérico, en especial las Siete Partidas, las leyes de Toro y la
Novisima Recopilacién™®.

El matrimonio fue el tema mas espinoso en las discusiones de la comision
que prepard el Proyecto de 1847. En esas discusiones se manifestaron dos
posturas opuestas sobre la consideracién del matrimonio. Los liberales José Luis
Gomez Sanchez, Julio Rospigliosi y Francisco Javier Mariategui presentaron un
proyecto en mayoria considerando al matrimonio entre los contratos
consensuales. En el articulo 971 de su proyecto indicaron: «El matrimonio
considerado civilmente, es un contrato consensual por el que un hombre y una
mujer se reunen en sociedad con el objeto de procrear y educar a la prole y de
prestarse reciprocos auxilios», y a continuacion en el articulo 972 estipularon:
«Para los efectos civiles y politicos, la ley considera al matrimonio como un
contrato». Asimismo, sefalaron que el matrimonio se contrae sélo ante los
funcionarios del Estado y que toda causa de divorcio o nulidad del matrimonio
s6lo podia tramitarse ante los tribunales civiles'".

Por otro lado, los comisionados Manuel Pérez de Tudela y Manuel Lopez
Lisson consideraron el matrimonio también como un contrato consensual, aunque

ubicado en el Libro de las Personas. Indicaron en el articulo 9 de su proyecto que

% ¢f. C. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX, Tomo I, Fondo
Editorial Pontificia Universidad Catolica del Pery, Lima, 2003, pp. 246-247.
" Cf. Ibidem, pp. 289-290.

16



por el matrimonio «un hombre y una mujer se unen en sociedad indisoluble y de
por vida, con el fin de procrear y de prestarse reciprocos auxilios». Asimismo,
defendieron que el matrimonio debia celebrarse ante los ministros catolicos
conforme a los ritos del Concilio de Trento, y que sélo los tribunales eclesiasticos
eran competentes para conocer de las causas relativas al matrimonio y al
divorcio'?.

El Proyecto del Cédigo Civil de 1847, como se indico, no fue aprobado en la
legislatura de 1847. El trabajo permanecié pendiente hasta el 7 de junio de 1851,
en que mediante una ley se faculté al Congreso para designar una comision
revisora compuesta por dos senadores y cinco diputados. La comision estuvo
conformada por los senadores Andrés Martinez y José Luis Goémez Sanchez, y
los diputados Teodoro La Rosa, Juan Celestino Cavero, Pedro José Flores, Pedro
Galvez Egusquiza y Manuel Toribio Ureta. El producto final de la comision fue
remitido al Congreso el 29 de diciembre de 1851 y promulgado por el Ejecutivo el
ano siguiente. El 28 de julio de 1852, siendo presidente el general Rufino
Echenique, se promulgé el primer Cédigo Civil de la historia peruana'®.

El CC 1852 siguié el esquema estructural del Proyecto de 1847. Estuvo
conformado por un Titulo Preliminar y tres Libros. El Libro Primero «De las
personas y sus derechos», el Libro Segundo «De las cosas y los modos de
adquirir y de los derechos que las personas tienen sobre ellas», y el Libro Tercero
«De las obligaciones y contratos». La influencia principal de los codificadores que
participaron en las distintas etapas de produccion del primer Cédigo Civil peruano
fue el Cédigo de Santa Cruz, que facilité la adaptacién del Cédigo Napolednico a
la realidad nacional. En palabras de Ramos Nunez, «el esfuerzo de adaptacion
legal del cédigo galo ya habia sido ejecutado parcialmente en el Cédigo Civil
santacrucino, lo cual facilitaba el trabajo de los comisionados que debian llevar a
cabo una tarea parecida. No era lo mismo adecuar el Code directamente que
hacerlo a través de un cuerpo legal que ya habia practicado parecido empefio»**.

Pero la influencia del Cédigo Napoleénico en el CC 1852 no llegbé a la
materia matrimonial. EI Cédigo francés de 1804 sb6lo admite el matrimonio civil y

'2 Cf. Ibidem.

'® Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., pp. 114-115.

* C. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX, Tomo Il..., cit., pp. 271-
272.

17



regula en su articulado todo lo concerniente al consentimiento matrimonial, la
capacidad matrimonial y los impedimentos. En contraste, el CC 1852 sdélo
reconocié el matrimonio religioso celebrado segun la normativa del Concilio de
Trento. A pesar de los intentos de varios juristas peruanos por secularizar el
matrimonio y considerarlo como un simple contrato civil, la comision de 1851 no
intenté atacar la tradicién catdlica peruana y decidi6 mantener la vigencia del
matrimonio canénico'>.

El CC 1852 definié el matrimonio en su articulo 132 con las siguientes
palabras:

«Por el matrimonio se unen perpetuamente el hombre y la mujer en una
sociedad legitima, para hacer vida en comun, concurriendo a la
conservacion de la especie humana».

Asimismo, dispuso la necesidad de la existencia del consentimiento en el
articulo 133:

«No hay matrimonio si los contrayentes no manifiestan, de un modo externo,
su libre y mutuo consentimiento».

El CC 1852 afianz6 la intencién de garantizar la unidad e indisolubilidad del
matrimonio al establecer en el articulo 134 que:

«El matrimonio legal contraido es indisoluble; acdbase sélo por la muerte de
alguno de los cényuges. Todo lo que se pacte en contrario es nulo y se tiene
por no puesto».

De estos articulos citados se deduce que los codificadores consideraron que
el matrimonio sélo existe entre un varén y una mujer, es indisoluble, tiene como
fines la vida en comun, el intimo consorcio entre los esposos y la conservaciéon de
la especie humana. Ademas, establecieron la necesidad del consentimiento de los
contrayentes que debia ser externo, es decir, manifestado a través de palabras o
signos equivalentes; libre, basado en la facultad de querer o no querer, de aceptar
0 no aceptar el matrimonio; y mutuo, o simultaneo®.

El articulo 156 del CC 1852 establecié las formalidades para la celebracién

del matrimonio:

'® Cf. F. GENG DELGADO, Historia del Derecho Peruano, Ediciones Juridicas, Lima, 2005, 22 ed.,
p. 221.
'8 Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., pp. 117-118.

18



«El matrimonio se celebra en la Republica con las formalidades establecidas
por la Iglesia en el Concilio de Trento».

Con el afan de garantizar la vigencia de la normativa canoénica, los
legisladores regularon en el articulo 157 el matrimonio por sorpresa que habia
sido tratado en la norma tridentina, en los siguientes términos:

«Los que sin observar las solemnidades de la lIglesia sorprenden al
sacerdote para celebrar matrimonio, y los que favorezcan o autoricen este
acto, seran castigados conforme al Cédigo Penal».

Estas normas fueron claras en senalar que las disposiciones de la Iglesia
Catolica sobre la celebracion del matrimonio eran admitidas como leyes en el
interior de la republica peruana. De modo que los tramites previos y la ceremonia
de celebracion de las nupcias eran regulados completamente por la normativa
canonica.

Si bien el matrimonio debia celebrarse sélo segun las normas candnicas, el
articulo 441 del CC 1852 establecid la intervencion del Estado en la fase posterior
a la celebracion. Textualmente este articulo dispuso:

«Dentro de los ocho dias de celebrado un matrimonio, lo manifestaran los
cényuges al gobernador del distrito, delante de dos testigos, para que se
extienda la partida; expresandose el nombre, edad y domicilio de los
esposos, la profesion del marido, los nombres de sus padres y el hecho del
matrimonio».

Este articulo sélo reguld la inscripcion del matrimonio candénico en el
Registro civil de matrimonios, mas no establecié que la inscripcion fuera condicién
de eficacia del matrimonio, de tal manera que el matrimonio canoénico surtia
efectos civiles desde el momento de su celebraciéon aun cuando no hubiese sido
inscrito.

La marcada influencia candénica en la regulacion del matrimonio en el CC
1852, estuvo afianzada en el articulo 191, que introdujo la figura de la separacion,
respetuosa de la indisolubilidad’”:

«Divorcio es la separaciéon de los casados, quedando subsistente el vinculo
matrimonial>».

7 Cf. Ibidem, p. 120.

19



Los efectos concretos de esta institucion se establecieron en el articulo 208
del mismo cuerpo normativo, siguiendo el modelo canénico:

«El divorcio formalmente declarado pone término a los deberes conyugales,
en cuanto al lecho y habitacién, y disuelve, en cuanto a los bienes, la
sociedad legal».

En cuanto a las causas matrimoniales, el articulo 138 del CC 1852 delimit6
las competencias de los fueros eclesiastico y civil en estos términos:

«Los tribunales eclesiasticos conoceran de las causas relativas al
matrimonio y al divorcio; y los jueces seculares, de las de esponsales,
alimentos, cuidado de los hijos, litis-expensas, liquidacion y devolucion de
bienes, criminales sobre adulterio, y en general, de todas las causas sobre
los efectos civiles del matrimonio y del divorcio».

Finalmente, el articulo 142 del CC 1852 establecié las causas para poder
declarar la nulidad del matrimonio:

«No pueden contraer absolutamente matrimonio:

1. Los que son parientes consanguineos en linea recta de ascendientes o
descendientes sin limitacién alguna, ni distincién de legitimos o ilegitimos;

2. Los afines en la misma linea de ascendientes y descendientes;

3. Los hermanos entre si, sean o no ilegitimos;

4. El adoptante con la persona adoptada, y ninguno de ellos con el cdnyuge
viudo del otro;

5. El casado mientras vive su cdnyuge;

6. El que ha recibido érdenes mayores en el estado eclesiastico;

7. Los que han profesado en orden monastica, haciendo votos solemnes de
castidad, si no han alcanzado nulidad o la relajacion de sus votos;

8. La persona que maté a uno de los cényuges o fue cémplice en un
homicidio, con el conyuge sobreviviente;

9. El impotente;

10. El loco y demas personas que estan en incapacidad mental».

Asimismo, en el articulo 163 de esta norma se reconocié como causal de
nulidad del matrimonio el error acerca de la persona o condicién sustancial del
cényuge.

En sintesis, la regulacion del matrimonio en el CC 1852 siguid la tradicion
candnica: se considerd6 como institucién indisoluble que sbélo se acaba con la
muerte de uno de los cényuges y se reconocié que debia celebrarse segun las
formalidades del Concilio de Trento. Asimismo, se recogié la figura de la
separacién en términos canoénicos, manteniendo incélume la indisolubilidad del

vinculo matrimonial.

20



2. Introduccion del matrimonio civil subsidiario: las leyes de 23 de
diciembre de 1897 y de 23 de noviembre de 1903

Las intenciones politicas de regular el matrimonio como una institucion
secular en la legislacion peruana se vieron reflejadas concretamente a fines del
siglo XIX, cuando se introdujo el matrimonio civil con caracter subsidiario. Se
produjo asi uno de los principales quiebres del derecho matrimonial peruano. En
palabras de Ramos Nufez, esta alteracién legislativa supuso «una seria ruptura
en un ordenamiento regido por las disposiciones de derecho candnico y supuso el
primer paso en el proceso de secularizacion de la entidad familiar» 8.

Como se sefald en el acapite anterior, en las discusiones para la
elaboracién del primer Codigo Civil peruano algunos juristas de la época
abogaron por la necesidad de someter el matrimonio a las normas civiles, pero los
gobiernos de aquellos afios siempre se mostraron reticentes a contravenir la
tradicion y el arraigo de la confesion catdlica en la sociedad peruana. No obstante,
en los ultimos anos del siglo XIX el fermento de aquellos debates dio sus frutos en
el ordenamiento peruano.

Los antecedentes de las normas que introdujeron el matrimonio civil
subsidiario pueden clasificarse en dos grupos: uno de caracter académico y otro
de caracter socioldgico.

El grupo de antecedentes académicos se identifica con la labor de los
investigadores del Derecho de fines del siglo XIX, quienes centraron sus
discusiones en tres temas fundamentales: la necesidad de confiar al Estado el
control registral de los matrimonios, el matrimonio secular o laico, y el divorcio

como ruptura del vinculo matrimonial'®.

'® C. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX, Tomo V, Volumen 2,
Fondo Editorial Pontificia Universidad Catdlica del Pera, Lima, 2003, p. 276.

'% Al respecto, Ramos Nufiez expone cémo el debate politico sobre el matrimonio civil se trasladé
a las aulas universitarias: «La disputa por la implantaciéon del matrimonio civil concitaria un interés
mayor entre los estudiantes de Derecho a partir del ultimo tercio del siglo XIX. Asi lo confirma el
grueso volumen de tesis universitarias que se consagran al tema [...]. Puede afirmarse,
descartando cualquier &nimo confesional, que casi todas las tesis sobre el particular abonan
argumentos a favor de la secularizacion del vinculo y algunos incluso recomiendan su
disolubilidad. Los autores discrepan en un solo punto: el mantenimiento o no de la eficacia juridica
del matrimonio religioso». Ibidem, p. 278. En el mismo sentido se pronuncia Basadre: «Si se
hiciera un recuento de las tesis presentadas en la Universidad de San Marcos sobre los temas de
divorcio y del matrimonio civil, se hallara un consenso de opinién a favor de ellos. El Derecho de
los graduados se adelant6 asi al Derecho del legislador». J. BASADRE, Historia de la Republica
del Peru, Volumen XI, Editorial Universitaria, Lima 1983, 72 ed., p. 213.

21



En 1874, Juan Bendezu defendié en su tesis para optar el grado de doctor la
imperante necesidad social de aprobar el matrimonio seglar debido a las extensas
dificultades en que se encontraba la autoridad civil al depender de la eclesiastica
en la materia familiar. Particularmente, el autor recalcé que el Estado no tenia un
control del estado civil de las personas.

Por otro lado, Bendezu no se alej6 radicalmente de las ideas de su época.
Sostuvo que el matrimonio es un contrato ético-juridico, fuente de
responsabilidades civiles y morales, y por ello la lIglesia lo considera un
sacramento. Al hilo de este argumento, el autor defendié la indisolubilidad de la
unién conyugal, pues en el matrimonio el deber impera sobre la voluntad.
Asimismo, recalcé la obligatoriedad del matrimonio civil, a fin de que las personas
no catdlicas pudieran formalizar sus uniones y el Estado tuviera un medio seguro
para conocer el estado civil de las personas®.

En 1885, Constantino Salazar defendié su tesis de bachillerato denominada
«El matrimonio civil», en la cual expresé la conveniencia de este matrimonio en
tanto que éste, mas alld de su consideracion sagrada, se realiza en el seno de
una sociedad determinada, por tanto, «ha menester de condiciones
indispensables que caen bajo el dominio del Derecho; produce derechos vy
obligaciones entre los esposos, asi como entre padres e hijos, y compromete los
intereses sociales; pues dando origen a la familia, fundamento de la sociedad,
esta ésta interesada en que se conserve el orden y la moralidad de las uniones
[...]»2.

Salazar agreg6 también que no es saludable para el Estado la asuncion de
las normas candnicas como propias: «El matrimonio es una institucién civil y, por
lo tanto, en su reglamentacion debe estar sujeto a leyes civiles también; [...] como
esta reglamentacion es indispensable, deducese de lo expuesto la justicia y
necesidad del matrimonio civil [...]. La sociedad, al legislar sobre el matrimonio,

como sobre cualquier otra institucién, no debe adoptar como leyes propias las

2 ¢f. J. BENDEZU, Tesis para optar el grado de doctor en la Facultad de Jurisprudencia de la
Universidad Mayor de San Marcos de Lima, Imprenta liberal EI Correo del Perd, Lima 1874, pp. 3-
7.

2 C. SALAZAR, EI matrimonio civil. Tesis para optar el grado de Bachiller en la Facultad de
Jurisprudencia de la Universidad Mayor de San Marcos de Lima, Imprenta y Libreria de Benito Gil,
Lima 1885, pp. 5-6.

22



disposiciones de una iglesia por el mero hecho de haber sido sancionadas por
ésta»?.

Ya en 1904, habiéndose aprobado la ley que regulé el matrimonio civil
subsidiario, José Santos Chiriboga sustent6é su tesis doctoral denominada « ¢ El
matrimonio como institucion civil es un contrato?». En ella expuso que «el
matrimonio no es un acto puramente espiritual fundado en el sentimiento religioso
[...]; anterior a todos los cultos, es un acto humano, la satisfaccion de una
necesidad racional fundada en la naturaleza de los seres que llamados a unirse
por invencible atractivo y dulce simpatia, se asocian por mutuo consentimiento
para completar su personalidad»>>.

Chiriboga también resalt6 que el matrimonio produce dos efectos que
confirman su caracter civil: la formacion de la sociedad conyugal y la sociedad
paterno filial. En virtud de estas circunstancias, considerd que el llamado a regular
la celebracion de las uniones conyugales debia ser el Estado y no una Iglesia. Asi
expreso: «Al Estado le incumbe estatuir las reglas referentes al matrimonio civil,
estableciendo una norma general, independiente de toda creencia religiosa. Los
cényuges se encargaran después de cumplir con aquellas formalidades y
ceremonias que crean oportunas para solemnizarlo [...]»%*.

Como antecedente sociol6gico del matrimonio civil subsidiario se encontré el
aumento de personas que no profesaban la fe catélica, como consecuencia del
crecimiento expansivo de la poblacion extranjera en el Perd. Como sefala
Huapaya Quispe, «hasta la ley de 1897 el uUnico matrimonio valido era el
canénico, era el Unico al que se reconocia efectos civiles. Qué salida tenian los
extranjeros no catoélicos que deseaban contraer enlace matrimonial? Se les
permiti6 que celebraran sus nupcias en el consulado o delegacién del pais al que
pertenecian, en estos casos se aplicaba el principio de extraterritorialidad. Pero
esta solucién no estaba llamada a durar»®.

Ramos Nunez cita datos estadisticos que confirman la existencia de
matrimonios celebrados entre extranjeros no catélicos y peruanas a finales del

siglo XIX. En concreto, expone que en 1885 en la Municipalidad de Lima, de un

2 |bidem, p. 7.

= . CHIRIBOGA, ;EIl matrimonio como institucion civil es un contrato?, Imprenta Nacional de
Federico Barrionuevo, Lima 1904, p. 6.

2 Ibidem, p. 9.

% V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., p. 134.

23



total de 436 matrimonios inscritos, 66 de ellos fueron entre extranjero no catélico y
peruana®.

Esta inocultable realidad, que caus6 varios problemas ulteriores para las
familias, fue comentada por Bendezu: «Los extranjeros no catdlicos que se
establecen en nuestro pais, cuando se han casado han recurrido a sus consules
para hacerlo segun las leyes de su pais. Pero los actos de estos funcionarios
podran tener valor ante la naciéon que los ha acreditado, mas no ante la ley ni ante
las autoridades del pais en que residen. Facilmente se comprende la triste y dura
condicibn en que quedan colocados los coényuges y los hijos en estos
matrimonios, no habiendo en este caso libros parroquiales, Unicos documentos
reconocidos por la autoridad civil, no teniendo cémo probar su capacidad personal
ni sus derechos en las cuestiones que puedan suscitarse sobre los bienes»?’.

También influy6 en los legisladores peruanos el hecho de que el matrimonio
civil ya habia sido implantado en Espafia mediante la Ley de 18 de junio de 1870,
asi como en paises vecinos: en el Codigo Civil de la Republica Argentina de 1869,
en el Cédigo Civil Colombiano de 1873, en la Ley Chilena de 1884, en el Cddigo
Civil de la Republica Oriental de Uruguay de 1868.

Hacia 1890 los legisladores iniciaron una revision del CC 1852. Elaboraron
un Proyecto de Cdodigo Civil en el cual apuntaron dos soluciones ante el dilema
del matrimonio de los extranjeros no catélicos: que los no catélicos en general
podian contraer matrimonio en el Perl con arreglo a sus ritos religiosos, debiendo
inscribir el acto en el Registro de estado civil, y que en el caso de los extranjeros
se considerarian validos civilmente los matrimonios celebrados en las legaciones
y consulados. Esta tarea de revisidbn de las normas civiles quedd inconclusa
debido al escenario mayoritariamente catélico, adverso a una reforma en tal
sentido®.

No obstante, la tarea politica a favor del matrimonio civil en el Peru continué
en 1896 con la presentacion de diversos proyectos provenientes del senado y de
la camara de diputados.

% Cf. C. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX, Tomo V, Volumen
2..., cit., p. 289.

2 J. BENDEZU, Tesis para optar el grado de doctor en la Facultad de Jurisprudencia de la
Universidad Mayor de San Marcos de Lima..., cit., p. 8.

% Cf. C. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX, Tomo V, Volumen
2..., cit., p. 291.

24



El senador Guillermo Billinghurst presenté un proyecto de ley?® en el que
establecid, en primer lugar, autorizar la inscripcion de los matrimonios de los no
catdlicos en los Registros de estado civil a fin de que obtuvieran todos sus efectos
legales, para lo cual bastaba la sola declaraciéon de no ser catélico; en segundo
lugar, reconocer plena validez a las inscripciones de matrimonios realizadas en
los Registros de estado civil hasta entonces; y por ultimo, autorizar la inscripcién
de los matrimonios celebrados antes de la promulgaciéon de la Ley siempre y
cuando fueran conformes a ella.

El proyecto de Billinghurst fue objeto de dos dictamenes en el senado, uno
de la Comision Principal de Legislacion, y otro de la Comision de Culto. La
primera sugiri6 que se hablase de «matrimonios de extranjeros» en lugar de
«matrimonio de los no catélicos». La Comision de Culto plante6 la sustitucion de

la expresién «efectos legales» por la de «efectos civiles»™°.

Finalmente el
proyecto no fue aprobado por el senado.

Por otro lado, la camara de diputados elaboré hasta cuatro proyectos
relacionados con la introduccién del matrimonio civil®':

En el primero, reconocié sélo a los no catdlicos la facultad de contraer
matrimonio ante el encargado del Registro civil.

En el segundo proyecto, establecié la vigencia simultanea del matrimonio
civil y el canédnico, consignando ciertas formalidades civiles previas a la
celebracion del matrimonio candnico: aviso escrito al funcionario del Registro de
estado civil veinticuatro horas antes de la celebracién del matrimonio, sefalando
dia y hora; autorizacion expedida por el funcionario al parroco respectivo para que
presida la celebracion; y asistencia del funcionario o de un delegado suyo a la

ceremonia religiosa.

# E| senador Billinghurst argumenté como fundamentos de su proyecto que «es indispensable
conceder a los inmigrantes facilidades para la realizacion de los actos de la vida civil», que «uno
de los actos de mayor trascendencia es el matrimonio, por los multiples derecho que de él se
derivan», que «nuestra legislacién no ha contemplado el matrimonio que contraigan en la
Republica los no catélicos», y que «es necesario que los que no profesan la religion del Estado, no
se retraigan, por esta causa, de radicarse en la Republica». Como se puede apreciar, la principal
motivacion del senador Billinghurst fue la situacion de derecho internacional privado que carecia
de solucién en el ordenamiento peruano de aquella época. Cf. CONGRESO ORDINARIO DE
1896, Diario de Debates de la Camara de Senadores, Imprenta de El Pais, Lima 1896, p. 189.

% ¢cf. c. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX, Tomo V, Volumen
2..., cit., pp. 200-209.

% Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., pp. 137-138.

25



En el tercer proyecto, reconocié eficacia civil a los matrimonios celebrados
en los consulados y legaciones extranjeros, a los celebrados antes ministros no
catdlicos, y a los celebrados antes de la promulgacién de la ley siempre que
fueran inscritos en un plazo de dos anos.

Ninguno de estos proyectos logré ser aprobado debido a las protestas
ciudadanas y a la oposicién de la mayoria de los parlamentarios. Sin embargo, la
intencién de secularizar el matrimonio no claudicé. Surgiria un cuarto proyecto.

El diputado Osma y Pardo presentd un proyecto sustitutorio en el que
reconocié a los no catolicos y a aquellos que no podian contraer matrimonio
candnico por impedimento de disparidad de cultos no dispensado, la posibilidad
de casarse ante el alcalde municipal del domicilio de cualquiera de los
contrayentes. Asimismo, reconoci6 en este proyecto eficacia civii a los
matrimonios que habian sido celebrados ante funcionario civil e inscritos en los
Registros de estado civil, y autorizd la inscripcion de los matrimonios celebrados
ante representantes diplomaticos y ministros de culto no catélicos en el plazo de
dos anos.

El proyecto sustitutorio de Osma y Pardo fue aprobado en el pleno del
parlamento el 17 de diciembre de 1897 y remitido al Poder Ejecutivo. Sin
embargo, el Presidente Nicolas de Piérola, el primer ministro Eduardo Lépez de la
Romana, y el ministro de Justicia y Culto José Antonio Lavalle y Pardo observaron
dicha ley el 20 de diciembre de ese afo, calificAndola de inconveniente: «La
bondad de una institucion no debe ser apreciada en abstracto o en principio, en
materia de gobierno, sino en relaciéon con las condiciones del pais en que se
pretende implantarla. Una institucion puede ser, en teoria, todo lo buena que se
quiera, y aun por sus resultados en otros paises; y sin embargo, las condiciones
de determinado pueblo pueden hacerla inadmisible en él. En la conciencia general
esta que la ley es altamente inconveniente en el Perti»®.

Finalmente, se aprobdé la ley segun el texto del proyecto sustitutorio
aprobado por el Congreso, a pesar de la observacién del Ejecutivo®®. La norma

% El PERUANO. Boletin Oficial, Afio 57, N°56 (1897), p. 452.

% Fuentes Castro consideré plausible la promulgacion de la Ley de 23 de diciembre de 1897.
Expres6 que: «la disparidad de cultos entre los habitantes de un pais es razén que tiene en cuenta
el legislador para dar leyes de tolerancia, en el niumero de las cuales debe considerarse la de
matrimonio civil o sea de matrimonio entre no catélicos. El filésofo, el creyente, el publicista en fin,
miran esta cuestion como doctrinal; por consiguiente, éstos y el legislador se sitian en distintos

26



fue promulgada el 23 de diciembre de 1897. En palabras de Huapaya Quispe,
establecié «un sistema dualista: matrimonio candnico, y subsidiariamente civil
para los acatélicos y los que supuestamente no obtuvieron dispensa para contraer
matrimonio por tener impedimento de disparidad de cultos»>*. La Ley de 23 de
diciembre de 1897 tuvo un contenido breve, consté de siete articulos que
plasmaron el bagaje de los diversos antecedentes pre legislativos de 1896 y 1897.

Los destinatarios de la ley fueron los no catélicos y aquellos a quienes la
Iglesia hubiera negado la licencia de casarse por impedimento de disparidad de
cultos, tal como se expresoé en el articulo 1 de esta norma:

«El matrimonio de las personas que no profesan la religion catdlica, se
celebrara en la Republica ante el Alcalde del Concejo Provincial de la
Provincia en que tenga su domicilio cualquiera de los contrayentes, y dos
testigos varones, mayores de edad y vecinos del lugar; previa comprobacion
de tener la capacidad legal para contraer el matrimonio. Igualmente podran
contraer matrimonio, conforme a esta ley, las personas a quienes la Iglesia
niegue la licencia para casarse fundada en el impedimento de disparidad de
cultos».

En el caso de los no catdlicos, comenta Huapaya Quispe que «para acceder
a la celebracién civil los acatélicos no tenian obligacion de presentar ninguna
clase de prueba de su acatolicidad, bastaba con la simple declaracién de no
pertenecer a la religion de la Republica»>°. Ello supuso una grave distorsién pues,
con esa facilidad, incluso los catélicos pudieron contraer matrimonio civil en lugar
de matrimonio canénico.

El funcionario publico ante quien se debia celebrar el matrimonio civil era el
Alcalde del Concejo Provincial de la Provincia en que tuviera su domicilio
cualquiera de los contrayentes. Ya que el Alcalde Provincial era el encargado y

primer responsable de la custodia de los libros del Registro del Estado Civil, en

terrenos para apreciar la franquicia que envuelve la autorizacién legal que el Estado confiere al
matrimonio entre no catélicos, en paises como el Per(, que han adoptado esta religion como suya.
Pero es indudable que sobre esta restriccion del precepto constitucional, estan los derechos del
hombre; y es por esta consideracion fundamental que han prevalecido en el Congreso de 1897 las
ideas liberales, para sancionar una ley que mas que el prurito de innovar en la legislacién, se debe
a exigencias de extranjeros avecindados en la Reublica, que profesan distintas religiones [...]». P.
FUENTES CASTRO, Nueva Legislacion peruana, Tomo 3, Imprenta de El Diario Judicial, Lima
1898, p. 49.

% V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., p. 140.

% |bidem, p. 144.

27



este punto, la ley recoge lo planteado en los proyectos anteriores en los que se

proponia la participacién del responsable de dicho Registro.

La capacidad legal para contraer el matrimonio civil fue tratada en el articulo

5 de la Ley de 23 de diciembre de 1897:

«Las personas que no profesen la religién catélica y aquellas a quienes se
refiere la segunda parte del articulo 1, antes de contraer matrimonio,
comprobaran su capacidad legal para contraerlo, con documentos o
declaraciones testimoniales, ante los jueces indicados en el articulo
anterior».

Los jueces competentes eran los jueces civiles. La acreditacién de la

capacidad legal se debia realizar segun las nomas del CC 1852.

La ceremonia del matrimonio civil se regulé como acto solemne. El articulo 2

de la Ley que se comenta establecio:

«Las formalidades legales que deben seguirse ante el Alcalde y los dos
testigos a que se refiere el articulo anterior, se practicaran en el orden
siguiente: Declararan primero el varén y la mujer que quieren contraer
matrimonio. El Alcalde les leeréa los articulos 132, 134, 173, 174, 175, 176 y
177 del Cddigo Civil, pronunciando después estas palabras: ‘En nombre de
la ley, declaro que habéis contraido matrimonio’. Inmediatamente se
extendera el acta en que conste la celebracién del matrimonio, que firmaran
los contrayentes, el Alcalde y los testigos. Todo lo dispuesto en este articulo
se realizara en un solo acto».

Debe resaltarse que la lectura de los articulos del CC 1852, fue una prueba

clara de que el matrimonio civil que se incorporaba seguia casi fielmente el

modelo matrimonial candnico. El Alcalde recordaba a los contrayentes la

naturaleza del matrimonio, sus propiedades y fines, los derechos y deberes que

nacen del matrimonio. Estas realidades habian sido reguladas en el CC 1852 con

una fuerte inspiracion canonista. Por lo tanto, el legislador no introdujo un modelo

de matrimonio rotundamente alejado del canénico.

Ley:

El régimen juridico del matrimonio civil fue regulado en el articulo 3 de la

«Los matrimonios a que se refiere a esta Ley, estan sujetos a las
disposiciones del Cdodigo Civil, excepto a las contenidas en los articulos 138,
143,156 y 157».

Estos articulos no aplicables al matrimonio civil introducido regulaban la

competencia de los tribunales eclesiasticos, declaraban la vigencia de otros

28



impedimentos establecidos por la Iglesia Catdlica que sélo podian ser
dispensados por ella, y reconocian la vigencia de las formalidades establecidas
por la Iglesia para la celebracion del matrimonio. Este articulo afianz6 el
reconocimiento de la unidad e indisolubilidad como propiedades esenciales del
nuevo matrimonio civil, pues las normas del Codigo de 1852 que reconocian estas
propiedades si resultaban aplicables a los matrimonios regulados por la ley que
se comenta.

La Ley de 23 de diciembre de 1897 regul6 la competencia de los jueces
civiles sobre el matrimonio civil:

«Los Juzgados Civiles conoceran de los juicios sobre separacion de cuerpos
y nulidad de los matrimonios celebrados conforme a esta ley, y los
sustanciaran en la via ordinaria, con audiencia del Ministerio Fiscal».

Quedaba asi derogada la competencia de los tribunales eclesiasticos sobre
el matrimonio, vigente en el Peru desde la época colonial.

En los articulos 6 y 7 de la Ley analizada se consagré la validez de las
inscripciones de matrimonios anteriores a la ley y la autorizacion de inscripcion de
matrimonios celebrados antes de la promulgacion de la ley. El articulo 6
establecié que:

«Se declaran vélidas las inscripciones hechas hasta la fecha, en los

Registros del Estado Civil, de los matrimonios de los no catélicos».

En efecto, a pesar de que el CC 1852 reconocia como unico matrimonio
valido el candénico, algunas personas lograron casarse ante las autoridades civiles
antes de la entrada en vigencia de la ley en anélisis*®. Estos matrimonios fueron
declarados validos ab initio por mandado de la Ley de 23 de diciembre de 1897.

Por su parte, el articulo 7 de la misma norma regulé los matrimonios
celebrados entre extranjeros ante Agentes Diplomaticos y Consulares, y entre
nacionales no catolicos ante Ministros de Cultos disidentes:

«Los matrimonios de los no catélicos que se hayan celebrado ante los
Agentes Diplomaticos o Consulares o ante los Ministros de Cultos
disidentes, podran inscribirse directamente en el Registro de Matrimonios
dentro del plazo de dos afos de promulgada la presente ley».

% Ramos Nufiez comenta «el caso del subprefecto de la provincia de Huaylas, departamento de
Ancash, quien, en los primeros dias de 1887, logr6 contraer matrimonio ante el alcalde de la
municipalidad de Caraz en una época en la que todavia no se autorizaba el matrimonio civil». C.
RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX, Tomo V, Volumen 2..., cit.,
p. 289.

29



El alcance de la Ley de 23 de diciembre de 1897 fue reglamentado a través
de un Decreto Supremo del Ejecutivo, de 9 de mayo de 1899. Este Decreto
precisé que quienes desearan contraer matrimonio civil debian acreditar mediante
prueba documental a qué culto religioso pertenecian. En defecto de prueba
instrumental, debian presentar declaracién jurada propia y de dos testigos de la
localidad, indicando no haber sido bautizados en la Iglesia Catdlica. Esta norma
dispuso también que quienes desearan contraer matrimonio civil por no haber
obtenido dispensa de disparidad de cultos de la Iglesia Catdlica, debian presentar
copia auténtica de la decisién eclesiastica denegatoria®’.

Sin embargo, este Decreto Supremo sélo estuvo vigente cuatro anos. Fue
derogado por la Ley de 23 de noviembre de 1903, cuyo articulo Unico establecié:

«Para hallarse comprendido en la Ley de 23 de diciembre de 1897, basta la
declaracion que, ante el Alcalde del Concejo Provincial que autorice el
matrimonio, haga cualquiera de los contrayentes de no haber pertenecido o
de haberse separado de la comunién catélica».

En claro contraste con el Decreto de 1899 que limitd el alcance de la Ley de
1897, la Ley de 1903 ampli6 el alcance del matrimonio civi. Como senala
Huapaya Quispe, «esta ley abrié las puertas del matrimonio civil a los mismos
catélicos, ya que bastaba la declaracion de haberse separado de la comunion
catdlica»®. Esta Ley signific6 un paso mas en la tendencia secularizadora del
matrimonio en el Per(, pero debe advertirse que hasta ese momento el modelo de
matrimonio candnico acogido en el CC 1852 seguia vigente. Es decir, el
matrimonio civil introducido respetaba la naturaleza de la institucion matrimonial
sustentada en la unidad e indisolubilidad del vinculo.

Asimismo, debe resaltarse que las Leyes de 23 de diciembre de 1897 y de
23 de noviembre de 1903 no supusieron la extirpacién total del matrimonio
canénico en el Perl. Los catélicos seguian contrayendo nupcias segun las
disposiciones de la Iglesia Catdlica y esos matrimonios eran considerados
plenamente validos en el ordenamiento civil. El matrimonio civil introducido por

estas leyes tenia caracter subsidiario, era valido so6lo para aquellos que

% Cf. Ibidem, p. 311.
% V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., p. 151.

30



declaraban no pertenecer a la Iglesia Catolica o que no habian obtenido dispensa
de la autoridad eclesiéstica cuando mediaba impedimento de disparidad de cultos.

3. Reacciones de la Iglesia Catdlica ante la introducciéon del matrimonio
civil subsidiario

Antes de la dacién de la Ley de 23 de diciembre de 1897, la jerarquia
eclesiastica y los laicos protestaron por los debates politicos que pretendian la
aprobacion legal del matrimonio civil.

El 3 de setiembre de 1896, el obispo de Trujillo, Monsefior Manuel Medina y
Banoén, dirigio al clero y a los fieles de su didcesis una carta pastoral advirtiendo
de la finalidad subrepticia del congreso para aprobar el matrimonio civil contrario a
la doctrina catélica. En similar sentido se pronuncié Monsefior Ambrosio Huerta,
obispo de Arequipa, también a través de una carta pastoral de fecha 4 de octubre
de 1896%.

Por esas fechas, en el distrito Matucana de Lima, el alcalde y sacerdote
Francisco Turriate recolecté firmas en su comunidad para condenar la discusién
parlamentaria a favor del matrimonio civil, aunque de modo erratico pues obligaba
a sus fieles a suscribir actas contra su voluntad, por lo que fue denunciado por
uno de ellos*.

El 13 de noviembre de 1897, el arzobispo de Lima, Monsefior Manuel
Antonio Bandini, emiti6 una carta pastoral dedicada integramente al matrimonio
civil entre los no catdlicos. En ella puso de relieve que la aprobacion de la ley no
era mas que el disfraz de una finalidad aun mayor: la generalizacion del
matrimonio civil y la incorporacion de la figura del divorcio. Indicé que la ley podria
amparar uniones fraudulentas debido a la poca experiencia de los alcaldes para
ser testigos de matrimonios, asi como favorecer menoscabos a la dignidad
humana.

El arzobispo de Lima senal6: «Hoy, que se trabaja con afanoso empefo
para subvertir los sentimientos religiosos que dominan en el pais; que se hace
propaganda inicua para romper los lazos de la moral; que se quiere prescindir de
Dios y de la Religion, para vivir conforme al capricho de la razén extraviada, no

% Cf. C. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX, Tomo V, Volumen
2..., cit., p. 300.
* Cf. Diario El Comercio, N°21.374, 21 de diciembre de 1897, p. 3.

31



sera por cierto, dificil sorprender una y mil veces a alcaldes poco expertos para
contraer ilicitas uniones, amparandose de una ley inmoral que abre ancha puerta
a cuanto abuso se quiera cometer, y que presenta ocasidn para escarnecer la
inocencia y el honor de las victimas preparadas a este sacrificio, que degradando
la altisima dignidad a que el cristiano elevd a la mujer, la vuelve a arrastrar sin
piedad ni compasiéon a los antiguos templos de las falsas divinidades, en los que
era licito ofrendar el pudor con mengua de la virtud»*'.

Ademas, el prelado argumenté que esta norma era producto de unos pocos
masones Yy protestantes, y no respondia a la generalidad de la poblacién, lo cual
la hacia contraria a la Constitucién por no respetar y promover la religiéon de la
nacién peruana. Monsefior Bandini manifest6: «El pretexto especioso para
encarnar esta monstruosa imposicién ha sido la existencia en el pais de los no
catolicos. ¢ Por ventura son éstos tan numerosos en el Pert que formen mayoria?
¢La Nacion ha alcanzado o puede alcanzar con esta ley, honra, renombre y
engrandecimiento? ;O acaso se legisla para satisfacer absurdas pretensiones de
uNnos pocos, con escarnio de las leyes que amparan y protegen a los que supieron
alcanzar, regando con su sangre los campos de batalla, la autonomia del suelo en
que viven?»*2,

Asimismo, indic6 que solo el matrimonio religioso celebrado ante un
sacerdote conforme a las normas canodnicas brinda seguridad ante la sociedad.
De modo que sélo Dios y la lIglesia pueden legislar en lo sustancial del
matrimonio, no sélo por su caracter sacramental sino por su misma naturaleza*.

Sin embargo, la ley de matrimonio entre no catélicos se termind
promulgando, a pesar de la fuerte critica del arzobispo de Lima. No obstante,
nueve meses después, el 16 de agosto de 1898, el Papa Led6n Xlll dio a conocer
a la lglesia peruana, a través de la publicacién E/ Amigo del Clero del Arzobispado
de Lima, la carta Quam religiosa en la que se lamenté por la dacion de la ley

peruana y aconsejé a las autoridades a modificar la discutida norma.

*"' M. BANDINI, Carta pastoral que el lltmo. y Rmo. Sr. Dr. D. Manuel Antonio Bandini, por la gracia
de Dios y de la Santa Sede Arzobispo de Lima, dirige a los litmos. Sefiores Obispos Sufraganeos,
al venerable Cabildo Metropolitano, al clero y fieles de la Arquidiécesis, con motivo de la
pretendida ley sobre matrimonio de los no catdlicos, Lima 1897, p. 4.
42 .

Ibidem, p. 5.
* Ibidem, p. 5.

32



El Pontifice advirti6 que con la aprobacién de la ley de matrimonio entre no
catolicos se habia introducido el matrimonio llamado civil y se habia soslayado la
autoridad de la Iglesia en puntos capitales de la materia matrimonial. Asi, expreso:
«Grande ha sido [...] nuestro pesar, al saber que se ha promulgado, en aquella
Republica, una ley, que, con la apariencia de reglamentar el matrimonio entre los
no catodlicos, introduce realmente el matrimonio llamado civil, aunque aquella ley
no tenga caracter general. Permitese, ademas, la forma civil en los matrimonios
mixtos, poniendo de un lado la autoridad de la Iglesia, siempre que la Sede
Apostdlica, por gravisimas causas, relativas a la salvacion eterna de la familia
cristiana, juzga conveniente no dispensar a alguno de la ley de no contraer
matrimonio por la diferencia de culto»**.

Ledn XIII recordd que la doctrina de la Iglesia ensefia que el matrimonio no
sblo es un contrato, sino también un sacramento, y por tanto, debe ser regulado
por la Iglesia Catdlica. Asimismo, resaltd la vigencia del Decreto Tametsi en el
Peru, el cual se habia cumplido fielmente en la republica peruana durante largo
tiempo. Por este motivo, considerd injusto que mediante una ley civil se permitiera
el matrimonio entre catélicos y no catdlicos, pues esta situacién sélo puede ser
regulada por la Iglesia, y asi expreso: «si la autoridad temporal tiene potestad
para legislar acerca de los efectos del matrimonio en el orden civil, no la tiene, en
manera alguna, en lo que se refiere al matrimonio mismo de los cristianos, que
estd enteramente sujeto a la jurisdiccion de la lIglesia, porque no ha sido

constituido por autoridad humana»*°.

4. Introduccién del matrimonio civil obligatorio: el Decreto-Ley 6889, la
Ley 6890 y la legislacion complementaria

La incorporacién del matrimonio civil obligatorio en el ordenamiento peruano
fue el fruto de las diversas discusiones a favor del divorcio absoluto, iniciadas por
Vidaurre en 1834 y que habian seguido en las calderas de las tesis universitarias
de fines del siglo XIX. En los primeros afnos del siglo XX, la pugna por el divorcio

1‘5‘ ARQUIDIOCESIS DE LIMA, El Amigo del Clero. Boletin Eclesiastico, N° 192 (1898), p. 720.
Ibidem.

33



se trasladé al periodismo, surgiendo trabajos a favor de esta figura en las revistas
forenses del interior del Per(*.

Fue en la legislatura ordinaria del afno 1918 cuando surgié el primer intento
de introducir el matrimonio civil obligatorio en Perd. En agosto de ese ano, el
senador Angel Gustavo Cornejo presentd un proyecto en el que sostuvo la
conveniencia del matrimonio civil obligatorio y la derogacién de la competencia de
los tribunales eclesiasticos en materia matrimonial, que seguia vigente en virtud
del articulo 138 del CC 1852. Este proyecto no fue aprobado en el senado, pero
marcé la pauta para la presentacion de un segundo y definitivo proyecto,
aceptado en el senado en septiembre de 1918 y luego en la cdmara de diputados
en septiembre de 1920%".

La norma aprobada por el Legislativo establecia la obligatoriedad del
matrimonio civil celebrado segun la Ley de 23 de diciembre de 1897, la
autorizaciéon del divorcio absoluto, la prelacion del matrimonio civil sobre el
matrimonio canonico y la competencia exclusiva de los tribunales civiles en
materia de divorcio y nulidad matrimonial.

Sin embargo, esta ley fue observada y rechazada por el Ejecutivo a través
del ministro de Justicia Oscar Barrés, el 19 de noviembre de 1920, durante el
gobierno de Augusto B. Leguia®®. El tema no volvié a ser abordado, quedando
archivado durante una década hasta el derrocamiento de Leguia por parte de Luis
Sanchez Cerro.

El 4 de octubre de 1930, el gobierno de Sanchez Cerro promulgé el Decreto-

Ley 6889, en virtud del cual introdujo el matrimonio civil obligatorio®. En el parrafo

*® Particularmente relevante fue el articulo presentado en 1921 por José Frisancho Macedo en la
Revista del Derecho auspiciada por el Colegio de Abogados de Cuzco, rotulado «La ley de
divorcio». En este trabajo sefald: «La ley de divorcio absoluto encarna un principio de justicia,
vinculando la igualdad del derecho de los hijos, haciendo que éstos no sean las victimas de los
errores de los padres, quienes deben sobrellevar por si solos las consecuencias de sus faltas,
pero no transmitir el castigo de esas a su descendencia, cual una herencia de maldicion». J.
FRISANCHO MACEDO, La ley de divorcio, en «Revista del Derecho. Organo del Colegio de
Abogados del Cuzco», N° 28 (1921), pp. 3-4. También se publicaron articulos a favor del divorcio
en la Revista «El Debate Judicial» del Colegio de Abogados de Cuzco, «El Derecho» del Colegio
de Abogados de Arequipa, «La Revista de los Tribunales» de Lima.

" Cf. C. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX, Tomo V, Volumen
2..., cit., p. 352.

*8 Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., p. 154.

* Seglin una nota editorial aparecida en el Diario La Prensa el 9 de octubre de 1930, la
aprobacion de esta norma era «un paso valiente y necesario en las sociedades modernas. Tenia
que ser radical la accion de la Junta de Gobierno, al abordar el tan debatido problema del divorcio

34



preliminar de la parte resolutiva de esta norma se mencioné: «Retirense las
observaciones formuladas por el Poder Ejecutivo el 19 de noviembre de 1920 a la
expresada ley de 9 del mismo mes y ano; y, en consecuencia, promulguese y
hagase cumplir, concordando con las disposiciones del Codigo Penal vigente, el
articulo 1 [...]». Es decir, el contenido del Decreto-Ley 6889 fue el mismo que el
del articulo 1 de la ley aprobada por el Legislativo en 1920.

La primera parte del articulo Unico de este Decreto-Ley aprobé la
generalizacion de la forma de celebracion civil del matrimonio en estos términos:

“Para que el matrimonio produzca efectos civiles debe celebrarse en la
forma fijada por la Ley de 23 de diciembre de 1897”.

La segunda parte de este articulo dispuso la necesidad de contar con el
certificado de matrimonio civil antes de la celebracién del matrimonio religioso:

“Los parrocos, pastores y sacerdotes que hagan sus veces exigiran antes de
celebrar el matrimonio religioso el certificado de matrimonio civil. Sufriran
pena de prision de uno a seis meses los sacerdotes o pastores que casen
sin este requisito”.

Con este breve contenido el Decreto-Ley 6889 instauré en el ordenamiento
peruano el matrimonio civil obligatorio para todos los ciudadanos. Esta norma
nego los efectos del matrimonio canénico en la sociedad, pues regulé que soélo el
matrimonio celebrado ante el alcalde provincial produce efectos civiles. Asimismo,
este Decreto-Ley reconoci6 la primacia del matrimonio civil sobre el matrimonio
religioso; éste no podia celebrarse antes del matrimonio civil. Tal situacion fue
impuesta como un deber a los parrocos, pastores y sacerdotes, quienes quedaron
impedidos de celebrar el matrimonio canonico si antes los contrayentes no habian
celebrado el matrimonio ante la autoridad civil, bajo pena de prision.

El Decreto-Ley 6889 fue reglamentado cuatro dias después. El 8 de octubre
de 1930 se promulgé la Ley 6890, cuyo contenido fue exactamente el mismo que
el de la ley aprobada por el Legislativo en septiembre de 1920 y observada por el
gobierno de Leguia. Se traté de un suceso extraordinario: un Decreto-Ley, que es
un acto del Poder Ejecutivo, era reglamentado por una Ley del congreso. Como
expresa Ramos Nurez, «era como si el Parlamento aceptase y legitimase sin

cortapisas una decisién de hecho [...]. Pero lo insélito no cesaba alli, pues la

absoluto, con criterio ejecutivo. Ya se han agotado todos los analisis de la cuestion, no sélo por la
prensa, sino ademas por el parlamento». Diario La Prensa, N° 16.237, 9 de octubre de 1930, p. 1.

35



indicada ley reglamentaria fue aprobada por el Parlamento (aunque no
promulgada) diez anos antes de la dacién del Decreto-ley principal, el 30 de
septiembre de 1920»°°.

El articulo 1 de la Ley 6890 reprodujo el articulo Unico del Decreto-Ley 6889.
El articulo 2 de la Ley fij6 la competencia exclusiva de los tribunales civiles en
materia matrimonial en estos términos:

«De los juicios de divorcio y nulidad conoceran los Tribunales civiles,
sustanciandolos por los tramites fijados para los juicios de menor cuantia».

El articulo 3 de la misma Ley establecié el divorcio absoluto o vincular de
modo causal:

«El divorcio, cuando tenga por causa los motivos consignados en los incisos
1, 2, 3, 4, 10, 11, 12 y 13 del articulo 192 del Cédigo Civil producira los
mismos efectos que la nulidad».

Las causas para poder solicitar el divorcio eran: el adulterio de la mujer, la
incontinencia publica del marido, la sevicia, el atentado contra la vida del cényuge,
la ausencia injustificada por mas de cinco anos, la locura o furor permanente que
haga peligrosa la cohabitacion, la enfermedad contagiosa cronica, y la
condenacion de uno de los conyuges a pena infamante. Cabe resaltar, ademas, la
falta de técnica legislativa en la redaccién del articulo 3 de la Ley 6890, al
confundir los efectos del divorcio con los efectos de la nulidad del matrimonio.

Los articulos 4 y 5 de esta Ley reglamentaria regularon los aspectos
procesales de los juicios de divorcio y nulidad. Es destacable lo que se prescribid
en la parte in fine del articulo 4, pues afianz6 la postura a favor de la ruptura del
vinculo matrimonial:

«La sentencia que niegue el divorcio no impide que se inicie nuevamente el
juicio después de un afno».

En general, tanto el Decreto-Ley 6889 como la Ley 6890 remitian varios
aspectos a la Ley de 23 de diciembre de 1897. Sin embargo, esta norma regulaba
el matrimonio sélo de los acatélicos y de los que no habian obtenido dispensa de
la autoridad eclesiastica por mediar impedimento de disparidad de culto. Para

remediar esta inconveniencia y poder generalizar el matrimonio civil obligatorio, el

% C. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX, Tomo V, Volumen 2...,
cit., p. 361.

36



22 de agosto de 1931 se dict6 el Decreto-Ley 7282. El segundo considerando de
esta norma mencion6: «Que es indispensable rodear ese acto de la vida civil de
las garantias que le son necesarias, dictando a la vez las reglas y ampliaciones
sugeridas por la experiencia y solicitadas por la opinion publica». ElI Decreto-Ley
7282 derog6 las condiciones fijadas por la Ley de 23 de diciembre de 1897 para
poder contraer matrimonio ante la autoridad civil, de modo que desde la entrada
en vigor de este Decreto-Ley cualquier ciudadano pudo celebrar matrimonio
civil®'.

Otra norma que complementé este régimen matrimonial fue la Ley N° 7893,
de 9 de mayo de 1934, que introdujo el mutuo disenso como causal de divorcio. El
articulo 2 de esta Ley establecié:

«Producira asimismo los efectos de la nulidad matrimonial el divorcio que se
solicite por mutuo disenso o por los motivos consignados en los incisos 5y 9
del articulo 192 del Cédigo Civil».

Aparte del mutuo disenso, se reconocieron también como causales de
divorcio vincular el odio capital entre los conyuges y el abandono de la casa
comun o la negacion obstinada al desempenfio de las obligaciones conyugales.

El articulo 3 de la misma Ley derog6 algunas causales de divorcio fijadas en
el CC 1852:

«Quedan derogados los incisos 6, 7 y 8 del articulo 192 del Codigo Civil».

Las causales que quedaron derogadas fueron los vicios incorregibles de
juego o embriaguez, disipacién o prodigalidad, la negacién del marido a dar
alimentos a la mujer, y la negacién de la mujer sin graves y justas causas a seguir
a su marido.

Finalmente, el 2 de junio de 1936 el Legislativo dict6 la Ley 8305, por la cual
faculté al Ejecutivo para promulgar el nuevo Cédigo Civil — cuyo proyecto se habia
presentado en marzo del mismo afo —, sin alterar las disposiciones contenidas en
las leyes sobre el matrimonio civil obligatorio, el divorcio absoluto y la causal de
mutuo disenso.

En este escenario, los representantes de la Iglesia Catdlica en el Perd no
cejaron en su lucha por la defensa de la indisolubilidad matrimonial y la autoridad

eclesial sobre el matrimonio. El 11 de mayo de 1934, el arzobispo de Lima

* Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., p. 156.

37



protestd contra las leyes aprobadas por medio de una carta pastoral, en la cual
expreso: «Ante la obra consumada, ya no es el momento de entrar en el terreno
de las discusiones, y asi hacemos ante la nacion entera declaraciéon de que
estando en pugna directa tal promulgaciéon con la doctrina catélica, que hemos
jurado sostener y defender, protestamos enérgicamente contra esa ley, en
nuestra condicion de Arzobispo de Lima y de Metropolitano del Perq, y si por esta
nuestra actitud y no obstante el articulo 59 de la Constitucidén que respeta la
libertad de conciencia y prohibe que a nadie se le persiga por sus ideas, se nos
abren las puertas de la carcel, estamos dispuestos a ocupar los banquillos de la
prisién, porque primero hay que obedecer a Dios que a los hombres»2.

La aprobacién de estas leyes origind también una desestabilizacién en el
gobierno. EI mismo 11 de mayo, el primer ministro y ministro de Justicia y Culto,
José de la Riva Aguero, renuncié al cargo por considerar que las normas
aprobadas eran contrarias abiertamente al orden publico al motivar la disolucion
de las familias, y mostraban que los legisladores sélo imitaban tendencias
extranjeras sin considerar las consecuencias perniciosas que ellas podian traer a

la realidad peruana®.

52 Asimismo, el 12 de mayo de 1934, los obispos de Trujillo, Madre de Dios, Urubamba, Puno,
Huaraz, Ucayali y Cajamarca declararon unanimemente en una nota de prensa: «Las leyes
referentes al matrimonio y al divorcio de tal modo vienen lastimando los sentimientos de los fieles
catolicos del Peru y tan contrarias son a las doctrinas y normas de la Iglesia Catdlica, que
constituyen ya verdadero calvario, ante el cual nosotros, puesto por el Espiritu Santo como guias y
pastores de la Iglesia, no podemos menos de alzar nuestra voz, reclamando la reforma inmediata
y necesaria en materia tan trascendental para la familia y para la religiéon». C. RAMOS NUNEZ,
Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX, Tomo V, Volumen 2..., cit., p. 366.

%% Cf. lbidem, p. 367.

38



CAPITULO 2

VESTIGIOS DEL MODELO MATRIMONIAL CANONICO EN LOS CODIGOS
CIVILES DE 1936 Y 1984

1. El matrimonio en el Cédigo Civil de 1936

El Cédigo Civil de 1936 (en adelante, CC 1936) mantuvo el matrimonio civil
obligatorio, el divorcio vincular y la separacién de cuerpos, aunque los miembros
de la comisién reformadora, Pedro Oliveira, Augusto Olachea, Juan José Calle y
Alfredo Solf y Muro, manifestaron su disconformidad con estos puntos en las
diversas sesiones de debate. Eran partidarios de retomar el reconocimiento del
matrimonio canénico, al lado del matrimonio civil. Sin embargo, la Ley 8305 de 02
de junio de 1936 obligd, sin lugar a duda alguna, a conservar las instituciones
mencionadas®.

El CC 1936 no reconoci6 prioridad al matrimonio civil sobre el matrimonio
canonico, a diferencia de lo regulado en el articulo unico del Decreto Ley 6889. La
consecuencia de este silencio en el Cédigo que se comenta es que, a partir de él,
la celebracién del matrimonio civil obligatorio es indiferente a la celebracion del
matrimonio candnico, de tal manera que los contrayentes pueden decidir
libremente contraer matrimonio religioso antes o después de la ceremonia civil. La
sancion penal que se establecidé a los sacerdotes que asistieran al matrimonio

religioso sin la prueba del matrimonio civil quedé derogada®.

% Cf. M. CORNEJO FAVA, Matrimonio y Familia. Su tratamiento en el derecho, Editorial Tercer
Milenio, Lima 2000. p. 173.
% Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., p. 161.

39



1.1. Generalidades de la celebraciéon del matrimonio

El CC 1936 regul6 en los articulos 101 a 126 las formalidades necesarias
para la celebraciéon del matrimonio. El legislador establecié un procedimiento
detallado que constaba de cuatro momentos, segun Cornejo Chavez: «a) la
declaracion del proyecto matrimonial y la comprobacién de la capacidad legal de
los pretendientes; b) La publicacion del proyecto; ¢) La declaraciéon de capacidad;
y d) La ceremonia del casamiento»°.

La primera fase de este tramite, la declaracion del proyecto matrimonial, fue
regulada en los articulos 101 y 102 del Codigo que se comenta. En esta primera
etapa los pretendientes debian declarar su voluntad de contraer matrimonio y
acreditar que eran legalmente capaces para contraer esta unién, en virtud de los
documentos correspondientes.

La primera parte del articulo 101 establecié quién era el funcionario
competente al que se debia presentar la declaracién del proyecto matrimonial:
«Los que pretendan contraer matrimonio lo declararan ante el alcalde provincial o
distrital del domicilio o de la residencia de cualquiera de ellos». En principio, el
funcionario publico competente era el alcalde provincial o distrital; sin embargo,
esta regla admitia dos excepciones previstas en los articulos 123, 124 y 125 de la
misma norma

El articulo 123 faculté también a los funcionarios del Registro del estado civil
para recibir la declaracién del proyecto matrimonial: «En la capital de la Republica
y en las capitales de provincia donde el registro del estado civil estuviere a cargo
de funcionarios especiales, éstos ejerceran las atribuciones conferidas a los
alcaldes por este titulo». Por su parte, los articulos 124 y 125 establecieron la
posibilidad de que la declaracién del proyecto matrimonial se presentara al
ministro catélico ante quien se celebraria el matrimonio civil*’.

La declaracion podia ser verbal o escrita. La manera ordinaria era la
primera, en cuyo caso se debia extender un acta firmada por el alcalde, los
pretendientes, los que hubieran prestado su consentimiento para el matrimonio y
los testigos. Con este documento se iniciaba el expediente matrimonial.

% H. CORNEJO CHAVEZ, Derecho Familiar Peruano, Tomo |, Libreria Studium, Lima 1982, p. 96.
%" La posibilidad de celebrar el matrimonio civil ante un ministro catélico que se reconoce en el
articulo 124 del Codigo Civil de 1936 sera analizada con detenimiento en el acapite 1.2. del
presente capitulo.

40



La declaracion debia presentarse obligatoriamente con los siguientes
documentos: partidas de nacimiento o, en su defecto, partidas parroquiales de
bautizo de los contrayentes; la prueba del domicilio o de la residencia actual; y el
certificado médico pre nupcial o la declaracién jurada de no tener el impedimento
de enfermedad crénica contagiosa, trasmisible por herencia o de vicio que
constituye peligro para la prole®®. Asimismo, en la declaracién los pretendientes
debian presentar la informacién de dos testigos mayores de edad que los
conozcan por lo menos desde tres afos antes, como indica el mismo articulo 101
del CC 1936.

El segundo momento del trdmite matrimonial consistia en la publicacion del
proyecto matrimonial, la cual estuvo regida por el articulo 103 del Cédigo bajo
comentario: «El alcalde anunciara el matrimonio proyectado por medio de un
aviso que se fijara en la oficina de la municipalidad durante ocho dias y que se
publicara una vez por periddico donde lo hubiere. En el aviso se consignaran los
nombres, apellidos paterno y materno, nacionalidad, edad, profesién, ocupacién u
oficio, domicilio o residencia actual de los contrayentes; el lugar donde sera
celebrado el matrimonio; y la advertencia de que todo el que conozca algun
impedimento debe denunciarlo».

Esta segunda etapa tuvo como finalidad que los miembros de la comunidad
denunciaran la existencia de impedimentos matrimoniales que no hubieran sido
advertidos en la etapa de declaracidén del proyecto, amparados en el interés que
tiene la sociedad en la institucion matrimonial. Pero esta situacion debia ser
matizada, pues como expresaba Cornejo Chavez, «si la sociedad tiene interés en
que el matrimonio no se verifique con infraccién de las disposiciones legales
relativas a los impedimentos, los pretendientes tienen también el derecho de
exigir que no se obstaculice su casamiento sin causa justificada»°.

El CC 1936 reconocia, en los articulos 106 y 108, el derecho a formular
oposicion a quienes tuvieran un interés privado legitimo para impedir el
matrimonio, y al ministerio fiscal, que de oficio debia oponerse al matrimonio

cuando conociere de la existencia de alguna causal de nulidad absoluta. En el

%% Cuando los pretendientes no pudieran presentar algunos de los documentos exigidos por las
normas, el legislador de 1936 previé la posibilidad de acudir al juez para remediar esta situacion.
El articulo 102 del CC 1936 dispuso: «El juez podra dispensar a los pretendientes de la obligacion
de presentar algunos documentos, cuando sean de muy dificil o de imposible adquisicion».

* H. CORNEJO CHAVEZ, Derecho Familiar Peruano, Tomo ..., cit., p. 101.

41



primer caso se trataba de un interés privado; en el segundo, del interés general o
social. En ambos casos, el objetivo era impedir la celebracién de matrimonios que
luego podrian acarrear las diversas consecuencias de la nulidad o anulabilidad®.

La tercera etapa del tramite matrimonial consistia en la declaracién de la
capacidad de los pretendientes. El articulo 112 del CC 1936 disponia que
transcurrido el plazo sefialado para la publicaciéon de los avisos sin que se haya
deducido oposicion, o desestimada ésta, y no teniendo el alcalde noticia de
ningun impedimento, debia declarar la capacidad de los presuntos contrayentes y
qgue podian contraer matrimonio dentro de los cuatro meses siguientes.

Por dltimo, el procedimiento descrito culminaba con la ceremonia de la
celebracion del matrimonio. Por regla general, la ceremonia del matrimonio era
posible s6lo después de haberse realizado las etapas anteriores (declaracion del
proyecto matrimonial, publicacion del proyecto y declaracion de la capacidad
nupcial de los pretendientes). Sin embargo, por excepcion, el Codigo permitia la
celebracion del matrimonio sin haberse realizado estas tres etapas anteriores, tal
era el caso del matrimonio in articulo mortis, que sera estudiado mas adelante.

Debido a que el CC 1936 reconocio el matrimonio civil obligatorio, era el
alcalde o funcionario del Registro de estado civil ante quien se habia seguido el
procedimiento previo, el que debia presidir la ceremonia del matrimonio. El
articulo 114 del Cédigo establecié que el matrimonio se debia celebrar en la
Municipalidad, publicamente, ante el alcalde que habia recibido la declaracién,
compareciendo los contrayentes, en presencia de dos testigos, mayores de edad
y vecinos del lugar.

Ahora bien, aunque el Codigo se sustentd en el matrimonio civil obligatorio,
algunas de sus normas permitieron la intervencién de los sacerdotes catélicos en
lugar de los funcionarios del Estado en el acto civil del matrimonio. En el articulo
115 se reconocid que el alcalde podia delegar en los capellanes de hospitales y
misioneros catodlicos la facultad de celebrar el matrimonio. El articulo 120 regulé el
matrimonio in articulo mortis, que debia celebrarse ante el parroco o cualquier otro
sacerdote. Por ultimo, el articulo 124 incorporé una clausula amplia al permitir que

el matrimonio civil pudiera celebrarse ante el parroco o el Ordinario del lugar, o

% Cf. J. CASTANEDA, Cédigo Civil. Concordancias y jurisprudencia de la Corte Suprema al dia.
Editorial Mejia Baca, Lima 1962, 22 ed., pp. 53-54. F. GUZMAN FERRER. Cdédigo Civil, Cultural
Cuzco, Lima 1982, 42 ed., p. 275.

42



ante el sacerdote a quien alguno de los dos hubiera delegado esta facultad, sin
necesidad de delegacién o autorizacion del alcalde.

1.2. Intervencion de los ministros catdlicos en la celebracion del
matrimonio
El articulo 124 del CC 1936 dispuso:

«El matrimonio civil podra celebrarse también ante el parroco o el Ordinario
del lugar, o ante el sacerdote a quien alguno de los dos delegue esta
facultad. Al acto asistird el funcionario del registro civil, para verificar la
inmediata inscripcion del matrimonio. Si no existiere dicho funcionario, el
parroco o el Ordinario remitird inmediatamente un certificado del matrimonio
a la oficina del registro civil mas préxima».

La participacion de los ministros de culto catdlico en el acto civil del
matrimonio tuvo su fundamento en un dato de la realidad, como resalté Cornejo
Chavez: «siendo la religion catdlica la de la abrumadora mayoria de los peruanos,
no ha creido prudente el legislador quebrar totalmente la fuerte tradicion
matrimonial del pais, introduciendo sin transicion un sistema enteramente distinto.
De aqui que, sin que medie razdn especial alguna [...] cualesquiera pretendientes
estan facultados para recurrir no al alcalde o funcionario estatal, sino al parroco o
al Obispo del lugar para contraer matrimonio civil»°".

Los articulos 125 y 126 del mismo cuerpo normativo complementaron lo
prescrito en el articulo 124. En ellos se indicé que la capacidad para contraer
matrimonio podia comprobarse ante el parroco competente y que el matrimonio
celebrado ante un ministro catélico s6lo produciria efectos civiles si era inscrito en
el Registro civil.

De la lectura del articulo 124 citado se advierte que el legislador civil sélo
concedi6 la facultad para asistir al matrimonio civil al Ordinario del lugar y al
parroco, dentro de los limites del territorio de su jurisdiccion, y a los sacerdotes a
quienes ellos delegaran esta facultad. No podian asistir al matrimonio civil los
obispos coadjutores y auxiliares (salvo nombramiento de vicarios generales), los
legados de la Santa Sede, los abades y prelados sin territorio, los coadjutores o
vicarios cooperadores, rectores de seminarios, entre otros La delegacion que

podia hacer el Ordinario del lugar o el parroco a otro sacerdote debia ser especial,

" H. CORNEJO CHAVEZ, Derecho Familiar Peruano, Tomo I..., cit., p. 109.

43



sOlo para asistir al matrimonio de unas personas determinadas y en un lugar
determinado®.

El legislador civil de 1936 sigui6 en este punto al Cdédigo de Derecho
Canédnico de 1917 (en adelante, CIC 1917). El canon 1094 de este cuerpo
normativo prescribié que sélo los matrimonios celebrados ante el parroco o el
Ordinario del lugar, o ante un sacerdote delegado por uno u otro, eran validos. Es
decir, los testigos cualificados del matrimonio canénico fueron admitidos como
ministros aptos para celebrar el matrimonio civil también.

Ahora bien, las normas descritas del CC 1936 no fueron pacificamente
interpretadas y aplicadas por los ministros catolicos. Por tal motivo, el gobierno
dictd el Decreto-Ley 14594 de 25 de julio de 1963, en virtud del cual precisé los
alcances de aquellas®®. El articulo 1 de este Decreto-Ley prescribié:

«El Ordinario o parroco que se proponga celebrar el matrimonio a tenor del
articulo 124 del Cdédigo Civil, solicitara del Alcalde, con anticipacién no
menor de tres dias, la asistencia del funcionario que ha de inscribir el acto.
Si éste no concurriese, el parroco remitira al Registro civil, dentro de 48
horas, el acta original del matrimonio celebrado, el cual sera inscrito sin mas
trdmite en el correspondiente registro».

Asimismo, este Decreto-Ley reguld que los ministros catélicos debian
comprobar la capacidad matrimonial de los contrayentes segun las disposiciones
del Cédigo Civil.

Estas normas fueron interpretadas por el Episcopado peruano, que decidié
elaborar un compendio de Instrucciones dirigidas a los parrocos, capellanes de
hospitales, misioneros y sacerdotes delegados®. Este documento tuvo dos
redacciones, una de 1938 y otra de 1963, y se dio con la finalidad de que los
sacerdotes aplicaran de modo correcto las facultades que les conferian las
normas civiles.

El numeral 1) de las Instrucciones del Episcopado peruano de 1963 es claro

en establecer que el matrimonio que podian celebrar los ministros catolicos en

%2 Ct. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., pp. 206-207.

®% Cf. F. GUZMAN FERRER. Cédigo Civil..., cit., p. 284.

% Las Instrucciones dictadas por el Episcopado peruano el 04 de mayo de 1938 no tuvieron otra
finalidad que autorizar a los ministros del culto catélico para ejercer la facultad conferida por las
normas del Coédigo Civil, «sin que ello implique modificacion del inalterable punto de vista
eclesiastico opuesto al matrimonio civil, y sin otras condiciones que la de que el sacerdote
expligue a los contrayentes el distinto valor de los matrimonios civil y canonico, y la de que éste
preceda a aquél». H. CORNEJO CHAVEZ, Derecho Familiar Peruano, Tomo |..., cit., p. 109.

44



virtud del articulo 124 del CC 1936 es el civil y no el candnico: «La ley peruana
permite que el Ordinario o parroco actue, en lugar del Alcalde, en la ceremonia de
matrimonio civil y en el expediente previo para determinar la capacidad. Asi
aparece en los arts. 124 y 125 del Cédigo Civil y en el Decreto-Ley 14594 [...]»%°.

La primera parte de las Instrucciones establecio las condiciones que debian
observar los sacerdotes para celebrar el acto civil del matrimonio: «a) los esposos
deben ser candnicamente habiles para el matrimonio por ausencia de todo
impedimento de derecho divino o eclesiastico; b) debe mediar la seguridad de que
las partes no han puesto al matrimonio condiciones 0 pactos contrarios a la
sustancia o propiedades esenciales del matrimonio mismo; c) el sacerdote
realizara la celebracion religiosa del matrimonio antes que la ceremonia civil y
explicara a los esposos la significacion de ésta y aquélla».

El Episcopado peruano reguld estas condiciones con el fin de cuidar que los
pretendientes fueran habiles no s6lo segun las leyes civiles, sino también y sobre
todo, segun las normas candnicas, ya que estableci6 con claridad en las
Instrucciones que los sacerdotes debian celebrar el matrimonio canoénico antes
que el matrimonio civil. Por este motivo también, el Episcopado peruano detallé
en las Instrucciones un estudio comparativo de los impedimentos establecidos en
el CC 1936 y en el CIC 1917 que podian ser causas de conflictos para la
participacion del sacerdote en el matrimonio civil, ya que podia suceder que los
contrayentes fueran candnicamente habiles y contrajeran legitimo matrimonio
candnico, pero civilmente incapaces para contraer el matrimonio civil.

Asimismo, las Instrucciones establecieron diversas formalidades civiles que

debian ser cumplidas por los sacerdotes autorizados para participar en la

® Las Instrucciones del Episcopado de 1963 permitieron clarificar esta situacién que aparecia
difusa en la doctrina peruana del momento ya que algun sector sostenia que el matrimonio
canonico producia efectos civiles en estos casos. Arias Schreiber comentaba el articulo 124 del
Cédigo Civil de 1936 en estos términos: «el matrimonio catélico produce también tales efectos
[civiles] si asiste al acto el funcionario del Registro civil a quien compete la inmediata inscripcién, y
aun sin esta asistencia cuando dicho funcionario no resida en el lugar». (Citado en V. HUAPAYA
QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., p 172). En contra de lo mencionado por este autor,
Toledo Mas coincidié con lo establecido por el Episcopado peruano: «Teniendo en cuenta la
claridad de esta doctrina, andan muy equivocados algunos tratadistas nacionales que afirman que
cuando el matrimonio civil se realiza ante un sacerdote-funcionario, debe ajustarse a las
solemnidades establecidas en el Concilio de Trento. So6lo se exige la prelacion del matrimonio
religioso y no puede ser de otra manera, porque si no la Iglesia estaria admitiendo la
secularizacién del matrimonio». (C. TOLEDO MAS, Legislacion matrimonial en Perd, Editorial
Lumen, Lima 1938, pp. 95-96).

45



ceremonia civil del matrimonio: formalidades anteriores, simultdneas y posteriores
a la celebracion del matrimonio.

Como formalidades anteriores, las Instrucciones regularon, en primer lugar,
la declaraciéon del proyecto matrimonial, precisando que: «El expediente para la
comprobacién de la capacidad civil se organizara separado del pliego candnico y
de conformidad con los Titulos Il, Il y IV de la Seccién ‘Del Matrimonio’ del
Cédigo Civil, aun cuando se lo archivara con su correspondiente canénico. Para
este efecto, el parroco tiene las mismas facultades y obligaciones que la ley civil
fija para los alcaldes»®®.

Se advierte, entonces, que el autor de las Instrucciones dejé clara la
diferencia entre el matrimonio candbnico y el matrimonio civil; ambos debian
tratarse como momentos y realidades separadas por los ministros catélicos. Para
la celebracion del matrimonio civil, los ministros catélicos debian acreditar la
capacidad de los contrayentes y organizar el expediente segun las normas civiles
referidas a los impedimentos (Titulo Il de la Seccién Del Matrimonio), al
matrimonio entre menores de edad (Titulo Ill de la Seccion Del Matrimonio), y a la
celebracion del matrimonio (Titulo IV de la Seccién Del Matrimonio).

También se establecieron como formalidades anteriores la obligacion de
presentar los documentos sefalados en el articulo 101 del CC 1936, y de ofrecer
la informacion de dos testigos mayores de edad, vecinos del lugar y habiles,
varones 0 mujeres, que conozcan a los futuros cényuges por lo menos desde tres
afios antes®’.

Las Instrucciones también consideraron como formalidad anterior la
publicacién de la declaracién. El autor de este documento siguié en este punto el
mandato general de publicidad de todo matrimonio regulado en las normas civiles.
El numeral 7) de las Instrucciones afirmaba: «La solicitud de matrimonio sera
anunciada por medio de un aviso que se fijara en la oficina de la Parroquia

durante ocho dias, y que se publicara una vez por peridédico, donde lo hubiere».

% El articulo 60 del RRC, aprobado el 17 de octubre de 1963, también previé la posibilidad de que
los pretendientes llevaran a cabo ante el Alcalde la fase previa a la celebracién del matrimonio
presidido por un ministro catélico: «Cuando los interesados se hubieran presentado directamente
al Alcalde para acreditar su capacidad para contraer matrimonio, el Alcalde les entregara la
declaracién de capacidad indicada en el art. 112 del Codigo Civil, y podra el Parroco proceder al
matrimonio con arreglo al art. 124».

" En este punto, las Instrucciones se alejan de lo sefialado en el Cédigo Civil, pues exigen que los
testigos no s6lo sean mayores de edad y conozcan a los contrayentes desde tres afios antes, sino
gue también sean vecinos del lugar y habiles, varones o mujeres.

46



En la hipbtesis de que los contrayentes tuvieran domicilios en municipios distintos,
las Instrucciones sefialaron que las publicaciones debian hacerse en las
parroquias de cada uno de ellos. Asimismo, precisaron que el parroco podia
dispensar la publicacion por causas razonables siempre que los contrayentes
hubieran presentado los documentos de ley.

Vale la pena destacar en este punto lo sefalado por Huapaya Quispe, en el
sentido de que en la publicacion de la declaracién, «nos encontramos con dos
tramites, la publicacion civil y las proclamas eclesiasticas, que persiguen el mismo
objeto, cual es anunciar publicamente el matrimonio proyectado y mover a
declarar a quien conociere la existencia de algun impedimento, a fin de evitar la
celebracion de un matrimonio invalido». Frente a este escenario, el autor expone
que «en cuanto a la facultad de los parrocos para dispensar la publicacién de los
avisos no hay inconveniente para autorizarla ya que sélo se precisa que existan
causas razonables; en cambio, la dispensa de las proclamas, en todo o en parte,
o de las que deben publicarse en otras diécesis, para el matrimonio candnico
exige una causa legitima, siendo el autor de ella el Ordinario del lugar»*®®.

Como consecuencia de la publicacién de la declaracién alguien podia
oponerse a la celebracion del matrimonio. Esta situacién fue tratada en el numeral
8) de las Instrucciones, siguiendo lo prescrito en las normas civiles: «Puede
acontecer que a raiz de la publicidad se oponga al matrimonio, alegando
incapacidad o impedimento, alguien que tenga interés moral o material, o el
Ministerio Fiscal. En tal hipétesis, el parroco, si la oposicidn no se funda en causa
legal, la desechara de plano; en caso diverso después de oidas las explicaciones
de los interesados, con conocimiento del Ordinario, remitira lo actuado al Juez de
Primera Instancia. Si éste declara fundada la oposicion, no procede actuar segun
el art. 124».

Si la oposicion al matrimonio habia sido desestimada o no habia existido
denuncia alguna, las Instrucciones regularon que el parroco debia declarar la
capacidad de los contrayentes y que ellos podian contraer matrimonio dentro de
los cuatro meses siguientes.

Asimismo, las Instrucciones, siguiendo el contenido del Decreto-Ley 14594 y

el Reglamento de los Registros Civiles de 1963 (en adelante, RRC), establecieron

%8 V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., p. 177.

47



a los parrocos el deber de solicitar al alcalde, por lo menos tres dias antes de la
fecha de celebracién del matrimonio, que envie al funcionario civil encargado de
inscribir el acto del matrimonio, indicando dia, hora y lugar en que se celebrara el
acto. Los parrocos, ademas, debian enviar al alcalde una constancia del
expediente matrimonial para el Libro de cargos de los Registros civiles®®.

Como una formalidad accidental, el numeral 12) de las Instrucciones previé
la posibilidad de que los contrayentes celebren el matrimonio ante un parroco
distinto al que llevé a cabo el expediente matrimonial: «Si los interesados solicitan
que el matrimonio se realice ante otro parroco, éste deberd recibir la
correspondiente autorizacion escrita; con ella se le remitira la constancia resumen
del expediente. El parroco, ante quien se ha de realizar la ceremonia, ha de enviar
dicha constancia conjuntamente con el pedido formulado al alcalde para que se
haga presente en el matrimonio el funcionario que ha de inscribirlo [...], el parroco
que asiste al matrimonio notificara al del expediente la realizacién del acto y su
inscripcién en el Registro Civil del lugar de la celebracion».

Las formalidades simultaneas a la celebracion del matrimonio que se
regularon en las Instrucciones fueron cuatro: la asistencia del funcionario del
Registro Civil, la lectura por parte del sacerdote de los articulos 158 a 164 del CC
1936, la participaciéon de dos testigos (que no necesariamente debian ser los que
prestaron su informacién en la etapa del expediente matrimonial previo) y la
suscripcidon del acta y de la constancia del matrimonio.

La ceremonia del matrimonio civil, aunque presidida por un ministro catélico,
no podia celebrarse en la iglesia. Las Instrucciones fueron claras en precisar esta
situacién: «Después de terminada la ceremonia religiosa, el sacerdote, sin ningun
ornamento litdrgico y fuera de la Iglesia (en la sacristia, despacho, sala de
ceremonias) procedera a la actuacién civil [...]». Con esta regulacién, el
Episcopado puso de relieve que se trataba de «dos ceremonias distintas: la una
que tiene pleno y suficiente valor para la Iglesia, pero que carece por si sola de
efectos civiles; y la otra que constituye el Unico matrimonio valido para la ley y que

% Segun el articulo 60 a) del RRC, la constancia del expediente matrimonial debia contener «un
resumen del mismo [...]; el nUmero del expediente, los nombres de los que proyectan contraer
matrimonio con expresion de sus apellidos paterno y materno, su nacionalidad y domicilio o
residencia; numero de Libreta Electoral y estado civil; nombres y apellidos de los padres y
nacionalidad y domicilio de éstos; y la referencia de haberse cumplido con las formalidades
legales y la de que el Parroco ha declarado la capacidad de los contrayentes».

48



la Iglesia considera s6lo como un tramite Util a los intereses de los conyuges y de
sus hijos»"°.

Las Instrucciones también regularon taxativamente los términos con los que
el ministro catolico debia dar inicio a la ceremonia del matrimonio civil:

«Amados feligreses:

Habéis celebrado el Sacramento del matrimonio, conforme lo manda nuestra
Santa Madre la Iglesia Catdlica, Apostélica, Romana.

Ahora vais a llenar el requisito civil del matrimonio, de cuya naturaleza y
fines es necesario que tengais una nocion clara y precisa en vuestra
condicién de ciudadanos, ademas de catdlicos.

Al efecto, tened bien en cuenta que los articulos del Cddigo Civil en lo
tocante al matrimonio, DEJAN INTEGROS LOS DEBERES QUE LA
RELIGION IMPONE.

La Iglesia Catédlica permite que el sacerdote intervenga en la ceremonia civil,
que el Codigo Civil exige como condicion necesaria para asegurar la
proteccion legal a la nueva familia. Vosotros debéis cumplir esta ley que
garantiza vuestros derechos y los de vuestros hijos.

Yo debidamente autorizado, voy a verificar esta ceremonia civil del
matrimonio.

Daré lectura a los articulos 158 a 164 del Cédigo Civil».

Las Instrucciones dispusieron que, una vez leidas las normas del Codigo
Civil, el sacerdote debia preguntar a uno y otro esposo, si persistian en su
voluntad de contraer matrimonio. Luego, declaraba que los contrayentes habian
quedado unidos ante la ley civil.

En cuanto a la asistencia del funcionario civil al acto del matrimonio, el fin de
esta formalidad no fue otro que garantizar la inmediata inscripcién del acto en el
Registro de matrimonios, como se desprende del articulo 124 del Cédigo que se
comenta y de las Instrucciones del Episcopado. Sin embargo, esta situacion
resultd criticable de cara a la realidad, pues el traslado del libro respectivo por el
funcionario civil ponia en riesgo de pérdida o deterioro a dicho instrumento. Lo
mejor habria sido establecer que el parroco remitiera inmediatamente el
certificado del matrimonio a la oficina del Registro civii mas cercana a la
parroquia’’.

Las Instrucciones también dedicaron algunas normas a la constancia del
matrimonio y al acta civil del mismo. La constancia fue regulada como parte del
expediente matrimonial; era deber del parroco asentarla en el folio respectivo de

"®H. CORNEJO CHAVEZ, Derecho Familiar Peruano, Tomo I..., cit., p. 109.
' Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., p. 181.

49



este expediente de modo simultaneo a la inscripcion del acto que hace el
funcionario civil en el Registro de matrimonios. El acta civil del matrimonio tuvo la
calidad de instrumento auxiliar para la inscripcién del matrimonio en las hipétesis
de inasistencia del funcionario civil o de inexistencia de éste en el lugar de
celebracion del acto. En este sentido, las Instrucciones dispusieron que si no
hubiera concurrido el funcionario civil o si en el lugar de la celebracién del
matrimonio no existiera este funcionario, el parroco o sacerdote delegado debia
dejar constancia de este hecho en el expediente ante los testigos y extender el
acta en doble original™.

Por dltimo, las |Instrucciones del Episcopado establecieron como
formalidades posteriores al acto civil del matrimonio la transcripcion del acta ante
los Registros civiles y la inscripcion por mandato judicial.

La transcripcién del acta del matrimonio procedia por inasistencia del
funcionario civil o por inexistencia del mismo en el lugar donde se celebrd el
matrimonio. Este procedimiento consistia en la transcripcion integra del acta civil
del matrimonio en el libro respectivo del Registro civil’”®. La segunda parte del
articulo 1 del Decreto-Ley 14594 regulé la hipoétesis de inasistencia del
funcionario, estableciendo que en este caso el parroco debia remitir al Registro
civil dentro de cuarenta y ocho horas el acta original del matrimonio celebrado, el
cual debia ser inscrito sin mas tramite en el correspondiente registro. El articulo
60 a) del RRC también legitimé al vicario parroquial para instar la transcripcién del
acta y precis6 que el plazo de cuarenta y ocho horas debia contarse en dias
habiles a partir de la celebracion del matrimonio.

El supuesto de transcripcion del acta por inexistencia del funcionario civil en
el lugar de celebracién del matrimonio fue abordado en la segunda parte del
articulo 124 del CC 1936 y en el articulo 60 e) del RRC, normas que regularon
que el parroco o el Ordinario o el sacerdote delegado debia remitir
inmediatamente a la oficina mas préxima de los Registros Civiles el acta original

del matrimonio celebrado para que el funcionario la inscriba sin mas tramite’*. En

"2 Cf. lbidem, p. 183.

” Cf. Ibidem, pp. 184-185.

" Cf. J. CASTANEDA. Cédigo Civil. Concordancias y jurisprudencia de la Corte Suprema al dia...,
cit. p. 57.

50



este segundo caso «no se puede hablar de plazo, en vista de que se trata de un
precepto indeclinable determinado por el adverbio ‘inmediatamente’»".

La inscripcion por mandato judicial fue tratada en el articulo 60 d) del RRC.
Procedia por la remision del acta matrimonial fuera del plazo de cuarenta y ocho
horas, o por la omision de la inscripcion del acta en el Registro Civil. Sélo podia
solicitarse por motivos de inasistencia del funcionario civil al acto del matrimonio y
no por motivos de inexistencia de dicho funcionario en el lugar de celebracién del
matrimonio. El procedimiento se seguia a costa del parroco o del funcionario civil
responsable de la omision.

Esta situacidén fue matizada con las excepciones de caso fortuito y de fuerza
mayor. En estos casos el articulo 60 d) del RRC regulé que el alcalde o el
Inspector municipal de los Registros del Estado Civil o el Concejal que legalmente
los reemplacen, debia poner constancia del hecho en el acta matrimonial remitida
por el parroco, debiendo inscribir el acta tan luego como desapareciera la causa
que lo impedia. Este Reglamento se referia al caso fortuito y fuerza mayor
acaecidos cuando el acta matrimonial ya habia sido remitida por el sacerdote a
los Registros. Las Instrucciones del Episcopado consideraron las hipétesis de
fuerza mayor que podian impedir a los sacerdotes la remisién del acta en el
tiempo establecido: «Si se presentaran causas de fuerza mayor (por ejemplo,
lluvias) que impidieran el rapido envio del acta, el parroco para los efectos de que
no caduque el término Util de presentacién del acta, cuidara que la Autoridad
politica u otra Oficina publica certifiguen la situacién de fuerza mayor o caso
fortuito».

De lo expuesto hasta ahora puede arribarse a dos conclusiones
preliminares. En primer lugar, tanto las normas civiles como las Instrucciones del
Episcopado peruano atribuyeron a los sacerdotes que celebraran el matrimonio
civil facultades y obligaciones similares a las establecidas para los alcaldes. Entre
ellas: conocer las normas directamente relacionadas con el articulo 124 del CC
1936, explicar correctamente a los contrayentes la normativa candnica y civil,
remitir la constancia del expediente de matrimonio civil en caso de delegacion,
archivar y custodiar los expedientes matrimoniales civiles y candnicos. Asimismo,

se establecieron dos prohibiciones a los sacerdotes oficiantes del matrimonio civil:

> Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., p. 188.

51



percibir pago alguno por el tramite del expediente, y expedir constancias del
matrimonio civil pues ello correspondia a los funcionarios del Registro Civil.

En segundo lugar, el articulo 124 del CC 1936 incorporé una delegacion
legal de facultades a los ministros catélicos para celebrar el matrimonio civil. En
efecto, las obligaciones que debian cumplir no eran mas que una consecuencia
de su calidad de funcionarios publicos por ministerio de la ley. Para ejercerlas, los
sacerdotes no debian contar con delegacién escrita de la autoridad civil, ya que la
propia ley les habia otorgado la prerrogativa de asistir a los matrimonios civiles’®.

1.3. Participacion de los capellanes de hospitales y misioneros catélicos
El articulo 115 del CC 1936 estipulé:

«El alcalde podra delegar por escrito en el teniente-alcalde, oficiales de
estado civil, agentes municipales, directores o jefes de hospitales,
capellanes de éstos y misioneros catolicos, la facultad de celebrar el
matrimonio».

El antecedente legislativo de esta disposicion fue el articulo 13 del Decreto-
Ley 7282 de 1931, que posibilitaba al Alcalde delegar la facultad de celebrar la
ceremonia matrimonial mediante autorizacién escrita suficiente en el Teniente
Alcalde, Agentes Municipales, Oficial de Estado Civil, Directores o Jefes de
Hospitales, y parrocos y misioneros en lugares apartados donde no hubiese
agentes municipales, cuidando siempre de que el matrimonio se celebrara en el
lugar en que los contrayentes o al menos la mujer tuviera su domicilio.

El articulo 115 del CC 1936 regul6 un supuesto de delegacion de funcién
publica distinta a la delegacién legal establecida en el articulo 124 del mismo
cuerpo normativo. El supuesto que se regulé en el articulo 115 permitia el
nacimiento de una relacién juridica publica entre dos sujetos, un delegante y otro
delegado, en virtud de una técnica que permitia al delegado actuar con las
potestades propias y originarias del delegante. Este escenario surgia cuando el
alcalde delegaba por escrito la facultad de asistir al matrimonio (propia y originaria

"® La potestad de asistir a los matrimonios civiles es manifestacién del Poder publico, cuyo titular
es el Estado, quien puede repartir el ejercicio de ese poder por medio de la propia Constitucién o
de la Ley, como productos de la expresién popular. El articulo 124 del Cédigo Civil de 1936,
entonces, fue un instrumento legal por el cual el titular del poder publico decidié repartir la
potestad de asistir a los matrimonios civiles a los ministros catolicos: Ordinarios o parrocos. Sobre
el poder publico y la delegacion de funcién publica, Cf. A. ABRUNA PUYOL. Delimitacion juridica
de la Administracion Publica en el ordenamiento peruano, Palestra Editores, Lima 2010, pp. 95-96.

52



de él) a otros sujetos: teniente-alcalde, oficiales de estado civil, agentes
municipales, directores o jefes de hospitales, capellanes de éstos y misioneros
catolicos.

En el articulo 115 del CC 1936 resalt6 la consideracion de los capellanes de
hospitales y los misioneros catélicos como posibles delegados sin condicidon
adicional alguna (como si se establecia en el precedente de esta norma, que
condicionaba la delegacién a estos sujetos solo para asistir a la celebracion de
matrimonios en lugares apartados donde no hubiese agentes municipales), pues
ellos no tenian la calidad de funcionarios publicos, como si la poseian el teniente-
alcalde, los oficiales de estado civil, agentes municipales y directores o jefes de
hospitales. El legislador civil consideré a los capellanes de hospitales y a los
misioneros catélicos como personas que merecian plena fe en la sociedad;
ademas, no pretendié quebrar absolutamente la fuerte tradicibn matrimonial
candnica del Peri”.

La delegacion que realizaba el alcalde al amparo de esta norma debia ser
escrita. Ademas, debia darse en su ambito jurisdiccional y tener como objeto la
facultad de celebrar el matrimonio civil y no el matrimonio candnico, pues una
autoridad civil no puede delegar la celebracion del matrimonio candnico. A
propésito de este articulo, autores como Rodriguez Llerena y Larco sostuvieron
que los capellanes de hospitales y misioneros catoélicos que habian recibido
delegacion del alcalde podian celebrar el matrimonio canbénico con efectos
civiles’®. Sin embargo, el matrimonio que podian celebrar los capellanes y
misioneros por delegacién era sélo el matrimonio civil, aunque la parte final del
articulo 115 del CC 1936 sdélo se refirio a la celebracion del matrimonio.

Las Instrucciones del Episcopado peruano no se refirieron al articulo 115 del
CC 1936. Tampoco el RRC manifesté alguna precisién al respecto. Entonces,
¢cual era el tramite que debia seguirse para la celebracién del matrimonio por
alguna de las personas que habian recibido delegacién escrita del alcalde? En
estos casos debia cumplirse con las formalidades previas reguladas en los
articulos 101 a 113 del CC 1936: la declaracion del proyecto matrimonial y la
comprobacién de la capacidad legal de los pretendientes; la publicacién del

proyecto; la declaracion de capacidad; y la ceremonia del casamiento. Las

’” Cf. H. CORNEJO CHAVEZ. Derecho Familiar Peruano, Tomo ..., cit., p. 108.
78 Citados en H. CORNEJO CHAVEZ. Derecho Familiar Peruano, Tomo |..., cit., p. 108.

53



personas delegadas sélo podian actuar en lugar del alcalde delegante para
presidir la ceremonia del matrimonio.

El alcance de la delegacion no fue especificado en las normas civiles, nada
se dijo acerca de si podia ser general o especial. Sin embargo, se comprende que
debia tratarse de una delegacidén especial. El delegado podia asistir s6lo a un
matrimonio determinado entre personas determinadas, pues la funcién que se le
delegaba era sélo la de presidir el acto civil del matrimonio, no la funcién de llevar
a cabo todo el procedimiento previo a la celebracién del casamiento.

Por ultimo, merece ser analizado el aspecto relativo a la participacién de los
capellanes de hospitales. Puede pensarse que la participacion de estos ministros
se reducia a aquellos matrimonios en los cuales, por lo menos, uno de los
contrayentes se encontraba en inminente peligro de muerte. Sin embargo, el CC
1936 reguld esta posibilidad de modo distinto en el articulo 120. Por lo tanto, los
matrimonios que podian celebrar los capellanes de hospitales por delegacién del
alcalde eran matrimonios civiles, que podian coincidir o0 no con matrimonios

celebrados in articulo mortis.

1.4. Participacion de los parrocos y sacerdotes en el matrimonio in articulo
mortis
El articulo 120 del CC 1936 regulé esta figura en los siguientes términos:

«Si alguno de los contrayentes estuviere en inminente peligro de muerte, el
matrimonio podra celebrarse sin observar las formalidades que deben
precederle. Este matrimonio se celebrara ante el parroco o cualquier otro
sacerdote y no producira efectos civiles cuando se contraiga entre personas
incapaces».

Los precedentes de esta norma fueron los articulos 14, 15y 16 del Decreto-
Ley 7282. Disponian que, en caso de que uno de los contrayentes estuviere
enfermo y se temiera que el matrimonio no pudiera celebrarse observando todas
las formalidades, el alcalde podia abreviar los plazos y celebrar el matrimonio con
cargo a cumplimentar los requisitos con posterioridad. Asimismo, se estableci6
que este matrimonio s6lo podia celebrarse con la finalidad de legitimar hijos
naturales. Quienes podian intervenir en estos matrimonios eran los funcionarios
civiles, capellanes de hospitales y, donde no existieran éstos, dos testigos

mayores de treinta anos, de preferencia parientes cercanos de los contrayentes.

54



Por dltimo, se sefalé que la inscripcion de estos matrimonios se debia realizar
dentro de los treinta dias posteriores a su celebracion, previo reconocimiento
judicial del acta matrimonial por el conyuge sobreviviente y testigos.

El articulo 120 del CC 1936 se complement6 con el articulo 126 del mimo
cuerpo normativo, que precisé que dicho matrimonio no produciria efectos civiles
mientras no se inscribiera en el Registro civil. EIl RRC también se refirié a este
matrimonio en el articulo 60 f), en virtud del cual establecié al parroco o
sacerdote que celebrara el matrimonio en inminente peligro de muerte el deber de
extender un acta del hecho y remitirla al Registro Civil para su inscripcion. Las
Instrucciones del Episcopado peruano también abordaron este tema en una nota
complementaria.

Del analisis del articulo 120 del CC 1936 se puede deducir que este
precepto recogidé una excepcion a la obligatoriedad del matrimonio civil: el
matrimonio que se celebraba en inminente peligro de muerte era el matrimonio
canénico y producia efectos civiles.

No obstante, la doctrina nacional estuvo dividida al respecto. Para Toledo
Mas, «el matrimonio a que se refiere este articulo [120] no es el religioso —como
erroneamente se afirma— sino el civil, porque nuestro Cédigo no admite el
matrimonio religioso en su articulado y por lo tanto no puede darle efectos

civiles»’®.

Por el contrario, Cornejo Chavez sostuvo que «el matrimonio in
extremis no se diferencia del normal Unicamente en la prescindencia de las
formalidades previas, sino en la persona que lo celebra, en la ausencia de
testigos, en el lugar donde se realiza, en las personas que firman el acta o
certificado y aun en el contenido de éste»®, razones por las cuales defendidé que
el matrimonio regulado en el articulo 120 era el matrimonio candnico con efectos
civiles.

Como primer argumento a favor de que el matrimonio en peligro de muerte
era el canénico debe considerarse que el articulo 120 sefalé taxativamente que
en este matrimonio no se observarian las formalidades civiles previas: declaracion
del proyecto matrimonial, publicacién de la declaracién, declaracion de la
capacidad matrimonial. Asimismo, este articulo tampoco establecié que debian

cumplirse las formalidades simultaneas como la asistencia del funcionario civil, la

’® C. TOLEDO MAS. Legislacién matrimonial en Perd..., cit., pp. 95-96.
8 H. CORNEJO CHAVEZ. Derecho Familiar Peruano, Tomo |..., cit., p. 106.

55



lectura de los articulos respectivos del Codigo Civil y la constancia e inscripcion
del acta del matrimonio.

En segundo lugar, el articulo que se comenta reconocié como testigos
cualificados para el matrimonio in articulo mortis sélo al parroco o sacerdote, es
decir, a los ministros de culto catdlico. Estos podian asistir al matrimonio de
urgencia sin necesidad de delegacién o autorizacién del alcalde o del Ordinario,
por lo tanto, podia ocurrir que no estuvieran capacitados en el manejo de las
normas civiles y tuvieran que celebrar el matrimonio segun el rito de la Iglesia.
Sobre el particular, Cornejo Chavez afirmé: «Es muy posible que el sacerdote
(que no siempre es el parroco) llamado de urgencia, ignore las formalidades del
matrimonio civil, pues no esta obligado a conocerlas en detalle, sin que en cambio
se conciba que desconozca el rito matrimonial canénico y sin que sea exigible que
en tales momentos y circunstancias haya que ingeniarse para consultar los
articulos del texto civil»®'.

Un aspecto importante es el relativo a la capacidad que debian tener los
contrayentes para contraer matrimonio en situacion de urgencia. Este punto fue
tratado en las Instrucciones del Episcopado que nunca fueron desconocidas ni
criticadas por los legisladores civiles, en las que se establecié que en estos casos
los sacerdotes debian realizar «las investigaciones que la circunstancia permite,
bastando, si nada consta en contrario, el juramento de los contrayentes». Es
decir, los sacerdotes debian cuidar, en primer lugar, que los contrayentes fueran
habiles candénicamente para poder celebrar el matrimonio, y también debian
analizar la capacidad de los contrayentes segun las normas civiles a efectos de
que el acto tuviera reconocimiento civil. Asi, en este documento se expresé: «Es
menester para el reconocimiento civil que las personas que celebran este
matrimonio no sean ‘incapaces’, se entiende, segun el Cédigo Civil».

Las Instrucciones también manifestaron que el matrimonio celebrado en
inminente peligro de muerte era siempre un acto completo y definitivo que no
necesitaba de posteriores tramites de convalidacidén o complemento, sin perjuicio
de la necesidad de ser inscrito en los Registros civiles. Es decir, en los supuestos
en que sobrevivieran el o los contrayentes, no hacia falta subsanar las

formalidades del matrimonio. En contra de este criterio, Rodriguez Llerena

8 Ibidem.

56



sostuvo que una vez realizado el matrimonio in articulo mortis, debia publicarse el
acta de casamiento durante ocho dias y presentarse los documentos que
acreditaran la capacidad matrimonial, la cual debia ser declarada segun las
normas civiles si no mediaba oposicion alguna®. Este criterio, sin embargo, no era
el correcto ya que en ninguna norma del CC 1936 se establecieron estos
requisitos.

El procedimiento para la inscripcion de los matrimonios celebrados in articulo
mortis estuvo regulado en el articulo 60 f) del RRC, que establecié al parroco o
sacerdote que celebrara este especial tipo de matrimonio el deber de extender un
acta del hecho y remitirla al Registro Civil para su inscripcion en un plazo de
cuarenta y ocho horas que debian contarse en dias habiles a partir del dia de la
celebracion.

Cabe resaltar que antes de la entrada en vigencia del RRC, es decir entre
1936 y 1963, no existia plazo para la inscripcion de los matrimonios celebrados en
peligro de muerte, pues los articulos del CC 1936 guardaron silencio al respecto.
En este contexto, el 14 de julio de 1947 se aprobd6 un Decreto para el Registro del
Concejo Provincial de Lima, que no estableci6é plazo para la inscripcién de estos
matrimonios®. Esta norma so6lo dispuso que la inscripcion debia hacerse
administrativamente por la oficina del registro tan pronto como el sacerdote
celebrante remitiera al Concejo el acta o certificacion correspondiente, la cual
debia estar firmada por los cényuges o por uno de ellos, o en su defecto, por
alguno de sus descendientes o familiares.

La jurisprudencia siguié este criterio de la ausencia de plazo para la
inscripcién de los matrimonios celebrados en peligro de muerte. La Ejecutoria
Suprema de 5 de septiembre de 1944 se pronunci6 en estos términos:

«La ley no ha establecido el plazo dentro del cual este matrimonio debe ser
inscrito, por considerar probablemente que la privacion de efectos civiles
mientras no se cumpla esa formalidad es suficiente para inducir a los
interesados a llenarla sin dilaciéon. Sin embargo, si ésta ocurriera, no habria
motivo legal alguno para desconocer validez al casamiento».

Al hilo de este razonamiento, se deduce que procedia la inscripcion de

matrimonios in articulo mortis aun cuando hubiera transcurrido un plazo dilatado

8 Citado en H. CORNEJO CHAVEZ. Derecho Familiar Peruano, Tomo ..., cit., p. 107.
8 Cf. Ibidem, p. 105.

57



desde su celebracion, ya que se trataba de matrimonios plenamente validos,

aunque carentes de efectos civiles hasta ser inscritos.

1.5. Valoracion de la regulacion matrimonial en el Cédigo Civil de 1936

El CC 1936 considero la obligatoriedad del matrimonio civil en un régimen de
respeto a la posibilidad de los ciudadanos de contraer también matrimonio
religioso, aunque este ultimo no surtia efecto alguno en la sociedad civil. En
efecto, el Cédigo mencionado elimind lo dispuesto en el Decreto Ley 6889 y la
Ley 6890, que ordenaban la obligacion de celebrar el matrimonio civil antes que el
candnico. Asimismo, derog6 las sanciones contra los ministros catdlicos que
celebraran el matrimonio candénico antes que el civil, reguladas en las Leyes 7893
y 7894. Es decir, a partir de la entrada en vigencia del CC 1936, fue indiferente el
orden de la celebracion del matrimonio civil y religioso.

Sin embargo, este régimen de obligatoriedad del matrimonio civil impuesto
por el CC 1936 fue matizado por los articulos 115, 120 y 124 de este cuerpo
normativo, que establecian la posibilidad de celebrar el matrimonio ante los
ministros de la Iglesia Catdlica.

En los supuestos contemplados en los articulos 115 y 124 del CC 1936 se
establecié la posibilidad de celebrar el matrimonio civil ante los ministros catélicos,
en virtud de una delegacion escrita del Alcalde o de una delegacién por ministerio
de la ley, respectivamente. Cabe resaltar que el matrimonio que se podia celebrar
al amparo de estos articulos era sélo el matrimonio civil. Por tanto, estas hipétesis
no supusieron un quiebre a la obligatoriedad del matrimonio civil; por el contrario,
afianzaron esta realidad.

A la luz del articulo 124 que regul6 la posibilidad de celebrar el matrimonio
civil ante el parroco o el Ordinario del lugar, o ante el sacerdote a quien alguno de
los dos delegara esta facultad, Huapaya Quispe sostuvo que el CC 1936 encubria
un sistema de matrimonio civil facultativo de tipo anglosajén, pues el matrimonio
era considerado s6lo como una institucion civil gobernada por las leyes del Estado
y lo Unico que se concedia a los ciudadanos era la posibilidad de acudir al

ministro religioso en lugar del funcionario civil®.

8 Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., pp. 220-222.

58



Sin embargo, esta posicion no parece adecuada ya que lo caracteristico del
sistema de matrimonio civil facultativo de tipo anglosajén es que la celebracion del
unico matrimonio (civil) puede realizarse ante el funcionario civil o ante el ministro
religioso, generalmente en el marco de una ceremonia litrgica, pero las normas
de fondo por las que se rige el matrimonio son exclusivamente las civiles®. En
contraste con ello, las Instrucciones del Episcopado peruano, establecieron que
los sacerdotes podian unir civiimente a los contrayentes fuera de la Iglesia (en la
Sacristia, Despacho, Sala de ceremonias) y después de terminada la ceremonia
religiosa.

En el ordenamiento peruano no se reconocié la posibilidad de celebrar el
matrimonio civil ante un ministro religioso dentro de una ceremonia liturgica;
ademas, los propios ministros catélicos no asumieron el sistema de matrimonio
civil facultativo de tipo anglosajon, sino que afirmaron el sistema de matrimonio
civil obligatorio, al comprender que las leyes los consideraban excepcionalmente
como funcionarios del Estado competentes para asistir al matrimonio civil en lugar
de los funcionarios ordinarios.

Por otro lado, debe destacarse que la hipdtesis establecida en el articulo 124
del CC 1936 fue poco aplicada en la realidad, ya que la mayor parte de las
parejas contraian primero el matrimonio civil ante el alcalde o funcionario, y luego
el matrimonio candnico®.

Distinto fue el caso previsto en el articulo 120 del CC 1936 que regul6 la
figura del matrimonio in articulo mortis. En este caso, el matrimonio podia
celebrarse ante el parroco o cualquier otro sacerdote sin observar ninguna de las
formalidades civiles de este acto. Es decir, el matrimonio que se celebraba en
estas circunstancias era el matrimonio canonico. Asi se pudo deducir de las
Instrucciones del Episcopado peruano y de la doctrina sentada por la

jurisprudencia®’.

8 Cf. J. FERRER ORTIZ, Sistemas matrimoniales, en Diccionario General de Derecho Canénico,
g)aromovido por el Instituto Martin de Azpilcueta, Universidad de Navarra (en prensa).
Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., p. 224.

8 Ejecutoria Suprema de 5 de septiembre de 1944: “El matrimonio religioso contraido in extremis
produce efectos aun cuando la inscripcién en el Registro de estado civil se ha hecho tardiamente”.
Ejecutoria Suprema de 12 de mayo de 1949: “No obstante no haberse inscrito oportunamente el
matrimonio religioso celebrado in extremis, procede la accion judicial destinada a inscribirlo
después del fallecimiento de uno de los cényuges”. Ejecutoria Suprema de 26 de octubre de 1949:
“Procede ordenar la inscripcion del matrimonio religioso en los Registros de estado civil, en la

59



En sintesis, puede decirse que los legisladores de 1936 regularon el
matrimonio civil como unico matrimonio valido ante el Estado, concediendo a los
sacerdotes la habilitacion para celebrar matrimonios civiles. Se trat6 de una
formula conciliatoria entre la intencion del Estado de promover el matrimonio civil
y la fuerte tradicion matrimonial candnica seguida por la poblacion peruana. La
regulacion del matrimonio en el CC 1936 mantuvo algunos rasgos del modelo
candnico, esencialmente la participacion de los sacerdotes en los actos
matrimoniales, pues las autoridades no consideraron adecuado apostar por un

cambio radical que supusiera la extirpacién de todo elemento candnico.

2. El articulo 35 del proyecto de la Comision reformadora del Cédigo Civil
y la reaccién de la Iglesia Catdlica peruana
El 1 de marzo de 1965 se designo6 por Decreto Supremo N° 95 la Comisién
encargada de elaborar un proyecto de nuevo Coddigo Civil. La regulacion del
matrimonio y la familia estuvo a cargo del profesor Héctor Cornejo Chavez, quien
elabor6é un esquema normativo tendiente a dotar de efectos civiles al matrimonio
canénico. El articulo 35 del proyecto de nuevo Cédigo Civil establecio:

«El matrimonio religioso, celebrado con sujecién a los canones de la Iglesia
Catélica, produce efectos civiles siempre que se inscriba en el Registro del
estado civil.

Para dicha inscripcion se requiere la presentacion de la partida parroquial, el
certificado médico prenupcial o la declaracion jurada a que se refiere el
articulo 15, y en su caso el consentimiento de los padres o abuelos o la
licencia judicial supletoria.

Las disposiciones de este Cddigo en lo concerniente a la invalidez y la
ilicitud del matrimonio, asi como las prohibiciones del articulo 11, rigen para
el matrimonio que se contrae conforme a este articulo, en lo que se refiere a
los impedimentos de impubertad, crimen, consentimiento viciado por error o
intimidacién y cualquier otro en que la ley nacional contenga mayores
exigencias que la ley candnica».

Esta iniciativa de los codificadores tuvo como finalidad adecuar las normas
civiles a la realidad: la religion catélica seguia siendo la mayoritaria en la sociedad
peruana. No hubo detras peticién alguna de la Iglesia Catdlica para que se

reconocieran efectos civiles al matrimonio canénico.

hipétesis prevista por el articulo 120 del CC”. Cf. J. CASTANEDA, Cédigo Civil. Concordancias y
jurisprudencia de la Corte Suprema al dia..., cit. pp. 56-57.

60



De la redaccion del articulo 35 del proyecto surgieron varias dudas y criticas.
En primer lugar, no se regul6 con claridad el sentido de la expresion condicional:
«El matrimonio religioso, celebrado con sujecién a los canones de la Iglesia
Catélica, produce efectos civiles siempre que se inscriba en el Registro del estado
civil». Huapaya Quispe sostuvo que la intencion del legislador en este caso fue
referirse al reconocimiento de los efectos civiles del matrimonio religioso
celebrado segun los canones de la lIglesia Catélica, de tal manera que el
momento registral era s6lo condicién para el pleno reconocimiento de los efectos
civiles, mas no para el nacimiento de ellos, pues tal situacién se daba desde el
momento de la celebracién del matrimonio®. Pero ello no fue establecido con
claridad por los codificadores; por el contrario, la redaccion del articulo 35 de
forma condicional era inoportuna si se deseaba en realidad reconocer efectos
civiles al matrimonio candnico desde la celebracién.

Junto a esta situacion, el proyecto no establecia ninguna regulacién sobre el
procedimiento que se debia llevar a cabo para la inscripcién de los matrimonios
candnicos®. Se dejaron sin respuesta diversas cuestiones, tales como ¢quién
tenia la obligacion de remitir la partida parroquial al encargado del registro civil?,
¢ quiénes estaban legitimados para solicitar la inscripcién?, ;donde y en qué plazo
debia realizarse la inscripcion?, qué personas eran competentes para realizar la
inscripcién? El articulo 35 del proyecto sélo indicaba que para la inscripcion de los
matrimonios candnicos era necesaria la presentacion de la partida parroquial, el
certificado médico prenupcial o la declaracién jurada, y en su caso el
consentimiento de los padres o abuelos o la licencia judicial supletoria.

Por otro lado, la redaccion del articulo 35 era clara en sefalar que la
competencia normativa para los requisitos de habilidad y consentimiento debia
estar compartida entre las normas civiles y las canédnicas. De ahi la mencién en el
primer parrafo: «El matrimonio religioso celebrado con sujecion a los canones de

la Iglesia [...]», y en el parrafo tercero: «Las disposiciones de este Codigo en lo

8 Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., p. 294.

8 Como se vera en el tercer capitulo de esta investigacién, las normas civiles deben regular la
inscripcién de los matrimonios canénicos, con el objeto de impedir que obtengan eficacia civil
aquellos claramente contrarios al orden publico, de modo que el reconocimiento del matrimonio
candnico resulta admisible sélo si se acompafa de un adecuado régimen civil de control. Sin
embargo, el articulo 35 del proyecto no regulé diversos aspectos del registro de los matrimonios
canénicos.

61



concerniente a la invalidez y la ilicitud del matrimonio asi como las prohibiciones
del articulo 11, rigen para el matrimonio que se contrae conforme a este articulo».

En consecuencia, el régimen disenado para la inscripcion de los matrimonios
canonicos exigia que dichos actos reunieran los requisitos de validez canoénicos y
civiles. Sin embargo, los requisitos de capacidad y de consentimiento no eran
iguales en estos ordenamientos. Asi pues, la inscripcion tuvo como finalidad ser
un tamiz para impedir la inscripcion de matrimonios candnicos validos que
resultaban incompatibles con el ordenamiento estatal por haber sido contraidos
de acuerdo a las normas previstas en el ordenamiento canonico, pero
incumpliendo alguna de las prohibiciones vigentes en las leyes civiles®.

Este contexto obligaba a estudiar la manera de armonizar lo previsto en
ambos ordenamientos. Sin embargo, los codificadores no presentaron alguna
reglamentacion adicional que precisara los puntos de comunion entre los diversos
alcances de los impedimentos matrimoniales establecidos por las normas civiles y
los impedimentos exclusivamente candnicos.

Un aspecto en que no se mostraba ninguna injerencia del poder civil
respecto a las normas de la Iglesia fue el relacionado a la celebracion del
matrimonio canonico. En este sentido, Huapaya Quispe sostuvo que de haberse
mantenido el articulo 35 del anteproyecto, hubieran accedido al registro civil los
matrimonios canonicos celebrados en la forma ordinaria como también los
celebrados en las formas extraordinarias amparadas por las normas vigentes de
la Iglesia Catdlica: celebracién ante laicos, matrimonio contraido mediante
procurador o intérprete. Si hubieran tenido dificultades para la inscripcion los
matrimonios canoénicos celebrados sélo ante testigos y los matrimonios secretos,
ya que ambas figuras no eran contempladas en el ordenamiento civil peruano®'.

Otro punto critico del articulo 35 estuvo dado por el hecho de que los
legisladores, desde el inicio del proceso de secularizacion del matrimonio en Peru,

consideraban que los temas referentes a la indisolubilidad y la introduccion del

% Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., pp. 320-321. Sin embargo, si lo
gue se queria era dotar de efectos civiles al matrimonio candnico, debié regularse este tema en el
sentido de impedir la inscripciébn de aquellos matrimonios que resultaban contrarios al orden
publico. No obstante, el régimen de inscripcion previsto en el articulo 35 sub examine tuvo como
finalidad impedir la inscripcién de matrimonios canénicos vélidos que resultaban incompatibles con
el ordenamiento estatal por haber incumplido alguna de las prohibiciones vigentes en las leyes
civiles, sin precisar que se tratara de prohibiciones sustentadas en el orden publico.

" |bidem, p. 316.

62



divorcio vincular entraban en el marco de los efectos puramente civiles del
matrimonio y dependian de la decision politica y de las normas positivas. Este
pensamiento seguia vigente en el momento de la preparacion de este
anteproyecto; los codificadores asumieron que la disolubilidad y el divorcio eran
efectos civiles de todo matrimonio. Este aspecto era totalmente opuesto a la
doctrina de la Iglesia Catdlica que considera que la indisolubilidad es una
propiedad esencial del matrimonio que el Estado sélo debe reconocer y amparar,
mas no desvirtuar. De este modo, el legislador intenté realmente otorgar al
matrimonio candnico el mismo tratamiento que al matrimonio civil.

Tal situaciéon determind que el citado articulo 35 se convirtiera, en palabras
de Huapaya Quispe, «en un arma de doble filo, pues, por una parte concedia al
matrimonio candnico los mismos efectos que tiene el matrimonio civil, pero por
otra parte, al considerar —erréneamente— la indisolubilidad como un efecto civil, no
cabe la menor duda que las normas civiles sobre la disolucién vincular afectarian
también al matrimonio candnico»*.

Finalmente, debe resaltarse que el articulo 35 del proyecto solo se referia a
la fase constitutiva del matrimonio candnico, mas no regulaba nada acerca de la
separacién y nulidad del mismo. Habia un desconocimiento deliberado de la
jurisdiccion eclesiastica sobre el matrimonio candnico, por lo tanto las
pretensiones derivadas de estas uniones debian tramitarse ante los jueces
ordinarios quienes debian aplicar las normas civiles sobre el divorcio y la
separacion de cuerpos.

En el fondo, el matrimonio que se podia celebrar ante el ministro catélico al
amparo del articulo 35 del proyecto no era el matrimonio canédnico sino el civil, ya
qgue se desconocia la vigencia de las normas canonicas sustantivas y procesales.
Las disposiciones civiles sobre la habilidad y el consentimiento de los
contrayentes eran finalmente las que determinaban la plena validez y el
surtimiento de efectos juridicos de estos matrimonios.

Asi pues, el sistema matrimonial que se pretendia imponer era el de
matrimonio civil facultativo de tipo anglosajon, pues la legislacién y la jurisdiccién
del Estado peruano eran las que regulaban la institucion matrimonial; sélo se

permitia a los ciudadanos optar por manifestar su consentimiento ante el alcalde o

%2 |bidem, p. 298.

63



ante los ministros catolicos en una ceremonia religiosa segun el rito matrimonial
canonico. No se configuraba en realidad un sistema dual de matrimonios; sélo el
matrimonio regulado por las normas civiles tenia efectos en la sociedad.

Finalmente, el articulo 35 del proyecto de la Comisién reformadora fue
retirado. En su lugar, quedo el articulo 260 del Codigo Civil aun vigente que
permite al parroco o al Ordinario del lugar celebrar el matrimonio civil por
delegacion escrita del alcalde. Asimismo, se dispuso que los matrimonios civiles
en peligro de muerte se celebraran ante los capellanes de los hospitales y centros
de salud. Sin embargo, el reconocimiento de estas facultades a los sacerdotes
catélicos no fue tomado con agrado por la Iglesia Catdlica del Peru.

La Secretaria General de la Conferencia Episcopal manifesté su total
disconformidad con la labor codificadora que pretendia dotar a los sacerdotes
catolicos de la facultad de celebrar matrimonios civiles por delegacion del alcalde
y en peligro de muerte. En Carta de fecha 08 de mayo de 1981, dirigida al Ministro
de Justicia, Felipe Osterling Parodi, el Arzobispo de Lima y Cardenal del Peru,
Juan Landazuri Ricketts, expreso:

«La Iglesia aprecia altamente la idea de dar validez civil al matrimonio
religioso. Sin embargo, tal como lo hizo saber a la Asamblea Constituyente
que dict6 la Carta que nos rige, no desea que se otorgue tal reconocimiento
por razones de orden practico.

En efecto, dada la sustancial diferencia entre la institucion civil peruana del
matrimonio y la del matrimonio canonico, y especialmente la vigencia del
divorcio, tal reconocimiento lejos de representar una ventaja para ambas
instituciones ha de llevar a peligrosas confusiones y problemas morales y
legales. Creemos que es necesario que el matrimonio religioso y el civil
marchen, como lo prescribe el actual Cédigo, por caminos independientes y
separados, cada uno con sus perfiles propios y con efectos para los diversos
campos que ellos rigen.

Esta separacién hace deseable que, después de la experiencia de varios
anos, se elimine la facultad actual dada por el Decreto Ley 14594 para que
los sacerdotes catélicos puedan organizar expedientes civiles y autorizar tal
tipo de matrimonios. También vemos bien que en los casos de peligro de
muerte o enfermedad grave no se faculte al capellan para celebrar
matrimonio civil, pues también esto lleva a conflictos y confusiones, y
pensamos que debe establecerse alguna forma de capacidad a fin de que
los Jefes de Hospitales u otros funcionarios puedan, con dispensa de
tramites, autorizar matrimonios civiles de sus pacientes en casos de
urgencia».

A pesar de los intentos posteriores de la Iglesia Catdlica peruana mediante
cartas de octubre de 1981, noviembre y diciembre de 1982, en el proyecto

64



definitivo que luego se convertiria en el Cédigo Civil de 1984 se mantuvo la
posibilidad de que los sacerdotes celebraran el acto civil del matrimonio por
delegacion del alcalde y el matrimonio en peligro de muerte. Ambas hipétesis

seran estudiadas a continuacion.

3. El matrimonio en el Cédigo Civil de 1984

El Cédigo Civil de 1984 (en adelante, CC 1984) promulgado por Decreto
Legislativo 295, vigente desde el 14 de noviembre de 1984 hasta ahora, no
presenta cambios sustanciales en la materia matrimonial en comparacién con su
predecesor. Mantiene la obligatoriedad del matrimonio civil, pues sélo éste tiene
efectos juridicos en la sociedad, sin perjuicio de que los pretendientes puedan
contraer éste antes o después de haber celebrado el matrimonio religioso. Sin
embargo, permite la participacion de los ministros catélicos para la celebracién del
matrimonio civil por delegacion del alcalde y en los casos de matrimonio en

inminente peligro de muerte.

3.1. Aspectos generales de la celebracion del matrimonio

El CC 1984 establece en los articulos 248 a 265 el tramite general para la
celebracion del matrimonio, que consta de cuatro momentos: declaracion del
proyecto matrimonial, publicacién de la declaracién, declaracién de la capacidad
de los contrayentes y celebracion del matrimonio en sentido estricto. Cada uno de
estos momentos tiene la misma finalidad que la establecida para ellos en el CC
1936. Sin embargo, se han realizado algunas modificaciones, como se detalla a
continuacion.

En primer lugar, actualmente el funcionario civil ante quien debe presentarse
la declaracion del proyecto matrimonial es el alcalde provincial o distrital del
domicilio de cualquiera de los pretendientes, segun el articulo 248 del CC 1984, a
diferencia de lo establecido en el CC 1936, que permitia que la declaracién del
proyecto fuera presentada ante el alcalde provincial o distrital del domicilio o de la
residencia de cualquiera de los pretendientes.

En segundo lugar, se ha dispuesto en el articulo 250 del CC 1984 que el

aviso matrimonial debe ser publicado en la oficina municipal durante ocho dias, y

65



una vez por periédico en los lugares donde hubiere éste®™. Ademas, en virtud de
la modificacién introducida por la Ley N° 26205 de 02 de julio de 1993, se ha
previsto que en los sitios donde no exista periddico el aviso debe efectuarse a
través de la emisora radial de la respectiva localidad que elijan los contrayentes, o

de la mas cercana a su localidad®*.

3.2. Delegacion del alcalde al parroco o al Ordinario del lugar para la
celebracion del matrimonio civil
El articulo 260 del Codigo Civil vigente establece:

«El alcalde puede delegar, por escrito, la facultad de celebrar el matrimonio

a otros regidores, a los funcionarios municipales, directores o jefes de

hospitales o establecimientos analogos.

El matrimonio puede celebrarse también ante el parroco o el Ordinario del

lugar por delegacion del alcalde respectivo.

En este caso, el parroco o el Ordinario remitira dentro de un plazo no mayor

de cuarentiocho horas el certificado del matrimonio a la oficina del registro

del estado civil respectivo».

El antecedente de esta norma se encuentra en el articulo 115 del CC 1936,
que permitia al alcalde delegar por escrito en el teniente-alcalde, oficiales de
estado civil, agentes municipales, directores, jefes o capellanes de hospitales y
misioneros catdlicos, la facultad de celebrar el matrimonio.

Se trata de un supuesto de delegacion de funcion publica en otros
servidores de la Administracion municipal (regidores o funcionarios municipales),

en personas ajenas a la municipalidad (directores o jefes de hospitales o

®la posibilidad de anunciar el aviso matrimonial por una sola vez, es decir, un solo dia, a través
de periédico fue regulada en el Codigo Civil de 1936, en el articulo 103 de este texto. Sin
embargo, la doctrina nacional no advirti6 las deficiencias de dicha regulacion, como si lo ha hecho
hoy. Comentando el articulo 250 del Cédigo Civil vigente, sefalan Muro Rojo y Echeandia
Cevallos que «en este caso no sélo no se exige que la publicacion se haga en el diario oficial El
Peruano, sino que ni siquiera se exige que se haga en un diario de mayor circulaciéon o de
circulacién a nivel nacional, de modo que no queda claro si la norma al mencionar al periédico de
la circunscripcion se refiere al diario del distrito donde se celebrara el acto, si lo hubiera, o si se
refiere al de la provincia, departamento o region. En ese sentido y a falta de precision de la norma,
el requisito se dard por cumplido cuando la publicacion se realice en cualquier periédico,
independientemente de su tiraje y del alcance de su distribucion». (M. MURO ROJO vy J.
ECHEANDIA CEVALLOS, Comentario al articulo 250 del Cddigo Civil, en W. GUTIERREZ
CAMACHO (dir.), Caodigo Civil Comentado, Tomo |l, Gaceta Juridica, Lima 2007, 22 ed., p. 67).

% En palabras de Muro Rojo y Echeandia Cevallos: «la difusién radial puede llegar a ser mas
efectiva, pues al ser ésta la modalidad a emplearse en localidades donde no hay periédico, que
son precisamente las de poca poblacién, es sin duda muy probable que el aviso radial llegue a
una cantidad importante de oyentes». (Ibidem, p. 268).

66



establecimientos analogos), o en algunos ministros catolicos (parroco u Ordinario
del lugar).

Al igual que lo previsto en el Cédigo anterior, la delegacion sélo puede
versar sobre la facultad de direccion de la ceremonia del matrimonio. Por lo tanto,
el tramite previo (presentacién del proyecto matrimonial, publicacion del proyecto
y declaracién de capacidad de los pretendientes), debe seguirse ante la autoridad
civil competente en la municipalidad respectiva®.

En cuanto al alcance de la delegacién, la norma no precisa si ésta puede ser
genérica o si, por el contrario, debe ser especial para cada matrimonio en
particular. En opinién de Muro Rojo y Echeandia Cevallos, la delegacién debe ser
especifica pues asi se garantiza la seguridad y el control de la facultad de
delegacion®™. Esta interpretacion es la adecuada, ya que la delegacion que
realiza el alcalde supone una excepcion al ejercicio de sus funciones, por lo que
no puede renunciar al ejercicio de ella de un modo general, sino sélo para casos
puntuales en que, discrecionalmente, estime conveniente que sea asi para
facilitar a los contrayentes la satisfaccién de su interés de contraer matrimonio.

Cabe resaltar que la hipbtesis planteada en el articulo 260 del CC 1984
presenta algunas matizaciones en lo referente a la participacion de los ministros
catdlicos, en comparacién con la regulacién anterior. El articulo 115 del CC 1936
permitia al alcalde delegar la facultad de celebrar el matrimonio a los capellanes
de hospitales y misioneros catélicos. La disposicion del Codigo actual permite que
sean delegados so6lo el parroco o el Ordinario del lugar, pero ya no los capellanes
de hospitales y misioneros catélicos. Tampoco pueden ser delegados otros
sacerdotes distintos al parroco o el Ordinario del lugar en supuestos de sub
delegacion.

Ahora bien, una correcta interpretacion y aplicacion de la norma vigente
obliga a conocer quiénes pueden ser delegados: el Ordinario del lugar y el
parroco. Ambas figuras deben ser entendidas a la luz de lo previsto en el Cédigo
de Derecho Candnico de 1983 (en adelante, CIC 1983).

% Cf. J. PERALTA ANDIA, Derecho de Familia en el Cdadigo Civil, Editorial IDEMSA, Lima 2002, 32
ed., pp. 188-189. )

% M. MURO ROJO y J. ECHEANDIA CEVALLO, Comentario al articulo 260 del Cdédigo Civil, en W.
GUTIERREZ CAMACHO (dir.), Cddigo Civil Comentado Tomo |l, Gaceta Juridica, Lima 2007, 22
ed., p. 94.

67



Para comprender quiénes pueden considerarse Ordinario del lugar debe
tenerse en cuenta lo previsto en el canon 134 del CIC 1983%. De la lectura de
esta norma se desprende que son Ordinarios del lugar, ademas del Romano
Pontifice y los Obispos diocesanos, el Vicario general y episcopal, y los que, aun
interinamente, han sido nombrados para regir una Iglesia particular o una
comunidad a ella equiparada: prelatura territorial, abadia territorial, vicariato
apostolico, prefectura apostélica, y administracion apostélica erigida de manera
estable. El canon excluye de la nocion de Ordinario del lugar a los Superiores de
institutos religiosos y de sociedades de vida apostélica clericales de derecho
pontificio®.

Por su parte, la interpretacion conjunta de los canones 515 y 522 del CIC
1983, permite comprender que el parroco es aquel sacerdote a quien se le ha
encomendado el oficio parroquial, consistente en ejercer la cura pastoral como
pastor propio de una parroquia bajo la autoridad del Obispo diocesano. Sélo
puede ser nombrado por éste, por regla general de modo indefinido.

De otro lado, cabe resaltar que el articulo 260 del CC 1984 ha sido
interpretado por el Arzobispado de Lima mediante un documento publicado en el
mes de febrero de 2012: el Directorio para la preparacion y celebracién del
matrimonio, elaborado por la Comisién para la Familia y para la Defensa de la
Vida del referido Arzobispado. Conviene subrayar que este Directorio es aplicable
sé6lo en la jurisdiccion del mencionado Arzobispado.

El Capitulo VI del Directorio citado desarrolla los aspectos que deben tener
en cuenta los ministros catélicos al celebrar el acto civil del matrimonio por

delegacion de la autoridad civil. Este documento se sustenta en las Instrucciones

% Canon 134 CIC 1983: «1. Por el nombre de Ordinario se entienden en derecho, ademas del
Romano Pontifice, los Obispos diocesanos y todos aquellos que, aun interinamente, han sido
nombrados para regir una Iglesia particular o una comunidad a ella equiparada segun el c. 368, y
también quienes en ellas tienen potestad ejecutiva ordinaria, es decir, los Vicarios generales y
episcopales; asi también, respecto a sus miembros, los Superiores mayores de institutos
religiosos clericales de derecho pontificio y de sociedades clericales de vida apostélica de derecho
pontificio, que tienen, al menos, potestad ejecutiva ordinaria.

2. Por el nombre de ordinario del lugar se entienden todos los que se enumeran en el § 1, excepto
los Superiores de institutos religiosos y de sociedades de vida apostdlica.

3. Cuanto se atribuye nominalmente en los canones al Obispo diocesano en el ambito de la
potestad ejecutiva, se entiende que compete solamente al Obispo diocesano y a aquellos que se
le equiparan segun el c. 381 § 2, excluidos el Vicario general y episcopal, a no ser que tengan
mandato especial». )

% Cf. INSTITUTO MARTIN DE AZPILCUETA, Comentario exegético al Cédigo de Derecho
Candnico, Volumen |, Ediciones Universidad de Navarra, Navarra 2002, 32 ed., p. 868.

68



del Episcopado peruano dadas en 1964. Es necesario precisar que este
documento no es aplicable en todas las jurisdicciones eclesiasticas de la Iglesia
peruana, sino so6lo en la jurisdiccién del Arzobispado de Lima.

El Directorio establece que al acto civil del matrimonio debe acudir un
funcionario del Registro del estado civil para la inscripcion respectiva®. Sin
embargo, esta interpretacion no es correcta pues el articulo 260 del CC 1984 no
establece esta formalidad. La presencia del funcionario civil fue impuesta por el
articulo 124 del CC 1936 en un supuesto esencialmente distinto; esta norma no
trataba de la delegacion del alcalde a ministros catélicos (que es la situacién
regulada en el articulo 260 del CC 1985), sino de la facultad otorgada a éstos por
el propio ordenamiento juridico. Por lo tanto, segun las normas del CC 1984 no es
necesaria la presencia del funcionario del Registro de estado civil para que el
ministro catélico delegado pueda celebrar validamente el acto civil del matrimonio.

El Directorio, ademas, indica que el procedimiento previo a la celebracion del
matrimonio ante un ministro catélico debe seguirse en la respectiva municipalidad.
En este documento se precisa que «los contrayentes presentan su expediente en
el Registro del estado civil de la Municipalidad, el mismo es evaluado debiendo
cumplir con la formalidad prescrita en cada T.U.P.A. (Texto Unico de
Procedimientos Administrativos) de las municipalidades, es decir, con todos los
requisitos que exige este texto para cada acto administrativo, ademas incluira una
solicitud por parte del parroco interesado solicitando realizar el matrimonio civil. El
Jefe del Registro del estado civil declara la aptitud de los contrayentes mediante
una resolucién y comunica al sacerdote que se encuentra legitimado para celebrar
el matrimonio civil»'%.

Con ello queda claro que la delegacién solo recae en la facultad de dirigir la
ceremonia del matrimonio y no en la de llevar a cabo todo el procedimiento
anterior. Asimismo, se pone de relieve que la delegacion que concede el alcalde
al parroco o al Ordinario del lugar debe ser especial, para un matrimonio civil
especifico. En este sentido, se refuerza la tesis de que no caben delegaciones

generales para dirigir la ceremonia civil del matrimonio, sino que lo mas

% Cf. ARZOBISPADO DE LIMA, Directorio para la preparacion y celebracion del matrimonio:
criterios candnicos pastorales, Reliza, Lima 2012, p. 68.
% Jbidem.

69



adecuado, de cara a la seguridad en el ejercicio de la facultad delegada, siempre
serd una delegacion especial.

Por otro lado, el Directorio dispone que el sacerdote debe celebrar el
matrimonio civil una vez terminada la ceremonia religiosa y fuera de la iglesia, en
presencia de dos testigos mayores de edad. Al finalizar la ceremonia, los
contrayentes, sacerdote y testigos deben suscribir un acta.

Asimismo, el Directorio dispone que hasta que no se inscriba en el Registro
respectivo, el matrimonio civil celebrado por el sacerdote no surte efectos
juridicos™’. Esta interpretacion también resulta cuestionable, pues el CC 1984 no
ha establecido que la inscripcion de los matrimonios civiles celebrados por
ministros catélicos al amparo del articulo 260 es condicién para que dichos actos
surtan efectos juridicos. Este articulo sélo dispone que el parroco o el Ordinario
tiene el deber de remitir dentro de un plazo no mayor de dos dias el certificado del
matrimonio a la oficina del Registro del estado civil respectivo.

Lo dispuesto en el Directorio en el sentido de que la inscripcién de estos
matrimonios es conditio iuris para que surtan efectos juridicos resulta desfasado.
Tal aseveracién tiene sentido a la luz de lo dispuesto en el CC 1936, en cuyo
articulo 126 se establecié que los matrimonios celebrados por el parroco o el
Ordinario del lugar, capellanes de hospitales y misioneros -catélicos, no
producirian efectos civiles hasta su inscripcién en el Registro civil. En el CC 1984
no hay ninguna disposicion similar, por lo tanto no puede decirse que los
matrimonios celebrados por sacerdotes catdlicos al amparo del articulo 260 no
surten efectos juridicos hasta que no se inscriban en el Registro civil.

Como dultimo punto, el Directorio establece las reglas que deben seguir los
sacerdotes para la inscripcién del acto civil del matrimonio. El Directorio resalta
que «la particularidad de este matrimonio, tal como se desprende del art. 260 del
Cédigo Civil, es que debera ser remitido en el plazo de 48 horas a la Oficina del
Registro del estado civil para su anotacion y legitimacién como acto juridico
valido»'%, Se trata de una novedad, pues el CC 1936 no establecia un plazo
determinado para que los ministros catdlicos remitieran el certificado de

matrimonio al Registro de estado civil respectivo. Por lo demas, el Directorio

% Ibidem, p. 69.
192 Ihidem

70



actual se limita a repetir las mismas reglas que las anotadas en las Instrucciones
del Episcopado peruano de 1964.

Una cuestion que merece un breve analisis a propésito del articulo 260 del
CC 1984 es la siguiente: ¢por qué el legislador sélo ha reconocido que pueden
ser delegados para celebrar el matrimonio civil el parroco y el Ordinario del lugar?

En primer lugar, puede entenderse que el legislador quiso mantener la
continuidad en la regulacién que ya estaba presente en el CC 1936. En el articulo
124 de esta norma se regul6 la posibilidad de contraer matrimonio civil ante el
parroco o el Ordinario del lugar, o también ante el sacerdote a quien alguno de los
dos delegue esta facultad. Si bien se presenta un quiebre en relacién con el
Cédigo anterior, pues las normas actuales no permiten la asistencia de otro
ministro distinto al parroco o al Ordinario del lugar, permanece la intenciéon de
mantener la presencia de los ministros catélicos.

En segundo lugar, puede advertirse que el legislador civil ha seguido lo
previsto en las normas candnicas con respecto al testigo cualificado para asistir al
matrimonio. En efecto, segun el canon 1108 del CIC 1983 el testigo cualificado
para el matrimonio es el Ordinario del lugar o el parroco, o un sacerdote o didcono
delegado por uno de ellos. En esta norma se reconoce un orden de prelacion
claro que permite comprender que los testigos cualificados para asistir al
matrimonio, por regla general, seran el parroco o el Ordinario del lugar. Este
esquema ha sido asumido por el legislador civil para la hipbtesis de delegacion
regulada en el articulo 260 del CC 1984.

En sintesis, el matrimonio celebrado por el parroco o el Ordinario del lugar
en virtud de delegacién del alcalde al amparo del articulo 260 del CC 1984 es el
matrimonio civil. La interpretacion de dicha norma asi como las disposiciones
previstas en el Directorio para la preparacion y celebracion del matrimonio
elaborado por el Arzobispado de Lima, permiten arribar a esta conclusion. La
participacion de los ministros catélicos sélo es posible si media una delegacion
escrita del alcalde competente, por lo tanto, no son per se funcionarios publicos

legitimados para llevar a cabo la ceremonia civil del matrimonio.

71



3.3. Participacion de los parrocos y sacerdotes en el matrimonio in articulo
mortis
El articulo 268 del CC 1984 regula el supuesto de matrimonio celebrado en
peligro de muerte en los siguientes términos:

«Si alguno de los contrayentes se encuentra en inminente peligro de muerte,
el matrimonio puede celebrarse sin observar las formalidades que deben
precederle. Este matrimonio se celebrara ante el parroco o cualquier otro
sacerdote y no produce efectos si alguno de los contrayentes es incapaz.

La inscripcién sélo requiere la presentacién de copia certificada de la partida
parroquial.

Dicha inscripcion, sobreviva o no quien se encontraba en peligro de muerte,
debe efectuarse dentro del afio siguiente de celebrado el matrimonio, bajo
sancién de nulidad».

El esquema del presente articulo es esencialmente idéntico al que sigui6 el
codificador de 1936 en el articulo 120. Al igual que en éste, destaca la
manifestacion expresa de que puede celebrarse sin que se hayan observado las
formalidades anteriores (declaracion del proyecto matrimonial, publicacién de la
declaracion y declaracién de la capacidad de los contrayentes). Se trata de una
excepcidén al principio general de que todo matrimonio debe celebrarse solo
después de haberse cumplido los tramites previos, justificada en la especial
situacion en que puede encontrarse alguno de los contrayentes'®.

Sin embargo, la ausencia de las formalidades previas no puede ser
determinante para amparar algun vicio. Por ello, sefialan Muro Rojo y Echeandia
Cevallos que «el mismo parroco o cualquier persona con legitimo interés que
conozca tal acontecimiento podra oponerse a la celebracion del acto si existe
algun impedimento legal, en cuyo caso, se detendra el procedimiento, o en su
defecto se concluira el acto, bajo el riesgo de declararse nulo»'%.

Respecto a las formalidades civiles simultaneas a la celebracion del
matrimonio, el precepto bajo comentario guarda silencio al respecto, al igual que
el articulo 120 del CC 1936. En el acapite referido a este tema segun el Cédigo
anterior, se expuso que, si bien la norma civil no dijo nada al respecto, la doctrina

y la interpretacién realizada en las Instrucciones del episcopado de 1964

19 Cf. M. CORNEJO FAVA, Matrimonio y Familia. Su tratamiento en el derecho..., cit., p. 672.
104\, MURO ROJO y J. ECHEANDIA CEVALLOS, Comentario al articulo 268 del Cddigo Civil, en
W. GUTIERREZ CAMACHO (dir.), Cddigo Civil, Tomo Il, Gaceta Juridica, Lima 2007, 22 ed., p.
108.

72



permitieron concluir que las formalidades simultdneas dificiimente podian
cumplirse, pues no podia exigirse el conocimiento de ellas al ministro catdlico que
asistiera al matrimonio in articulo mortis. Lo mismo cabe decir ahora en relacién al
articulo 268 del Codigo vigente.

Asimismo, la norma dispone que el matrimonio in articulo mortis debe
celebrarse ante el parroco o cualquier otro sacerdote. Para Arias Schreiber, el
legislador ha querido que sdélo los ministros catélicos puedan celebrar el
matrimonio en estas especiales circunstancias, de ahi la forma imperativa en que
ha sido redactado el articulo bajo comentario. Por lo tanto, ni el alcalde ni otro
funcionario puede asistir a este matrimonio'®. Contra esta interpretacion, Muro
Rojo y Echeandia Cevallos sostienen que el matrimonio in articulo mortis puede
celebrarse también ante el alcalde o autoridad civil designada por éste, directores
o jefes de hospitales o establecimientos analogos'®.

A mi juicio, la postura defendida por Arias Schreiber es la correcta, pues el
matrimonio que se regula en el articulo 268 del CC 1984 es el matrimonio
candnico. De ahi la mencién expresa a las figuras del parroco o sacerdote como
Unicos testigos aptos para asistir a estos matrimonios, y de la partida parroquial
como instrumento para la inscripcidon posterior de este acto en el Registro de
estado civil.

Este ultimo elemento mencionado, la partida parroquial, es la novedad
principal del Cédigo actual y se constituye en pieza clave para despejar cualquier
duda que pudiera existir respecto a la naturaleza del matrimonio in articulo mortis.
La referencia a este documento afianza la idea de que el parroco o sacerdote
tomara en cuenta las formalidades candnicas para la inscripcion del matrimonio

celebrado™”.

1% Cf. M. ARIAS SCHREIBER, Exégesis del Cédigo Civil peruano de 1984, Tomo VII, Gaceta
Juridica, Lima 2002, 32 ed., p. 126.

1% Cf. M. MURO ROJO y J. ECHEANDIA CEVALLOS, Comentario al articulo 268 del Cédigo
Civil..., cit., p. 108.

197 Cf. H. CORNEJO CHAVEZ, Derecho Familiar Peruano, Gaceta Juridica, Lima 1999, 102 ed., p.
172. En este sentido, el canon 1121 § 2 del CIC 1983 dispone que cuando el matrimonio se
contrae ante testigos, o sacerdote o diacono, por encontrarse en peligro de muerte alguno de los
contrayentes, aquéllos junto con los contrayentes tienen el deber de comunicar cuanto antes al
parroco o al Ordinario del lugar la celebraciéon del matrimonio. El canon 1121 § 1 sefala,
asimismo, que el ministro responsable de la inscripcion debe anotar en el registro matrimonial los
nombres de los conyuges, del asistente y de los testigos, y el lugar y dia de la celebracion, de
acuerdo a lo prescrito por la Conferencia Episcopal o por el Obispo diocesano. La inscripcién del
matrimonio tiene como finalidad «garantizar la prueba juridica de la celebracién del matrimonio,
asi como los efectos que de ella se derivan, pero en ningln caso es condicion de validez del

73



Asimismo, el contenido de la partida parroquial sélo puede versar sobre
aquellos actos que afectan la vida de los laicos en su situacién juridica al interior
de la Iglesia; ademas, tiene el valor de un documento publico eclesiastico que da
fe de todo lo que conste en él a no ser que de modo fehaciente se pruebe lo
contrario'®. Entonces, puede afirmarse que el legislador civil acepta el matrimonio
celebrado segun el rito de la Iglesia Catoélica como adecuado para cubrir la
situacién de los pretendientes en peligro de muerte.

Por otro lado, el ultimo parrafo del articulo 268 del CC 1984 dispone que la
inscripcién del matrimonio celebrado in articulo mortis debe realizarse en el plazo
de un afo, sobreviva 0 no quien se encontraba en peligro de muerte, bajo sancion
de nulidad. Muro Rojo y Echeandia Cevallos critican esta regulacién: «no es
posible que se limite a un ano el plazo en el cual debe inscribirse el matrimonio
ante la autoridad civil y menos aun sancionar con nulidad el incumplimiento de
este plazo [...]. La ley ni la autoridad pueden reservarse el privilegio de decidir
hasta cuando se considerara cényuges a la pareja que contrajo matrimonio y que
no tiene proposito alguno de romper su vinculo, soélo por el hecho de no haber
registrado el acto»'*:

La imposicion de esta sancidn no se justifica, pues s6lo puede declararse
nulo el matrimonio si existe de por medio una infraccibn a alguno de los
impedimentos matrimoniales, o una omisién dolosa de alguno de los tramites
esenciales para la celebracién del mismo, de conformidad con el articulo 274 del
Cédigo actual. Sin embargo, el inciso 8 de este articulo establece que el
matrimonio celebrado con prescindencia de los tramites establecidos en los
articulos 248 a 268 (entre los que se encuentra la regulacion del matrimonio in
articulo mortis), queda convalidado si los contrayentes han actuado de buena fe y

se subsana la omisién. Por lo tanto, puede decirse que el matrimonio celebrado

matrimonio. Su eficacia es meramente declarativa, no constitutiva del matrimonio». (INSTITUTO
MARTIN DE AZPILCUETA, Comentario exegético al Codigo de Derecho Candnico, Volumen II/2,
Ediciones Universidad de Navarra, Navarra 2002, 32 ed. p. 1497).
1% Canon 1540 § 1 CIC 1983: «Son documentos publicos eclesiasticos aquellos que han sido
redactados por una persona publica en el ejercicio de su funcion en la Iglesia y observando las
solemnidades prescritas por el derecho» y Canon 1541: «A no ser que conste otra cosa por
argumentos contrarios y evidentes, los documentos publicos hacen fe de todo aquello que directa
YOé)rincipalmente se afirma en ellos».

M. MURO ROJO y J. ECHEANDIA CEVALLOS, Comentario al articulo 268 del Cédigo Civil...,
cit., pp. 108-109.

74



de buena fe en peligro de muerte que se inscribe después del plazo de un ano es
valido y surte efectos juridicos

El articulo 268 del CC 1984 también ha sido desarrollado en el Directorio
para la preparacion y celebracion del matrimonio del Arzobispado de Lima. En
este documento se menciona que en este caso no hay expediente matrimonial ni
aviso al alcalde, pero se deben realizar las investigaciones que las circunstancias
permiten a fin de acreditar la capacidad de los contrayentes, segun las normas
candnicas y civiles. Asimismo, indica que no es necesaria ninguna delegacion al
Ordinario del lugar o al parroco ni la participacién de algun funcionario civil, por lo
que se trata del propio matrimonio religioso al que la ley otorga efectos civiles. Por
ultimo, senala el Directorio que el matrimonio celebrado en inminente peligro de
muerte es un acto completo y definitivo que no necesita tramites posteriores de
convalidacién o complemento'.

En definitiva, el matrimonio in articulo mortis en el ordenamiento civil
peruano es el matrimonio candnico. Esta situacion ha sido criticada por los
comentaristas del Cédigo actual, en el sentido de que puede suponer una
limitacién al ejercicio de la libertad religiosa y la libertad de conciencia. La doctrina
se ha cuestionado si puede considerarse legalmente procedente la ceremonia de
matrimonio celebrada ante autoridad religiosa distinta a la catélica para casos de

inminente peligro de muerte'’

. Se ha expuesto también que el legislador pudo
haber establecido sin inconveniente alguno que el matrimonio en peligro de
muerte puede celebrarse ante un sacerdote catélico o ante el funcionario civil
competente'’?. Por el momento, no entraremos a analizar estas criticas, ya que

corresponden mas al objeto del tercer capitulo de esta investigacion.

3.4. Valoracion de la regulacion matrimonial en el Cédigo Civil de 1984

El CC 1984 no muestra ningun cambio sustancial respecto del sistema
matrimonial impuesto en el CC 1936. El sistema matrimonial sigue siendo el de
matrimonio civil obligatorio en un régimen de respeto a la posibilidad de los

ciudadanos de contraer también matrimonio religioso, aunque este ultimo no surte

"% cf. ARZOBISPADO DE LIMA, Directorio para la preparacion y celebracién del matrimonio:
criterios canonicos pastorales..., cit., p. 70.

" Cf. M. MURO ROJO y J. ECHEANDIA CEVALLOS, Comentario al articulo 268 del Cddigo
Civil..., cit., p. 108.

12 Gf. H. CORNEJO CHAVEZ, Derecho Familiar Peruano..., cit., 102 ed., p. 170.

75



efecto alguno en la sociedad civil. Sin embargo, el Codigo reconoce a los
ministros catolicos la facultad de asistir al acto matrimonial en dos hipétesis: en
primer lugar, cuando existe de por medio una delegacion del alcalde, y en
segundo lugar, cuando alguno de los contrayentes se encuentra en inminente
peligro de muerte.

El articulo 260 del CC 1984 reconoce al parroco o al Ordinario del lugar la
facultad de celebrar la ceremonia del matrimonio civil por delegacion escrita del
alcalde respectivo. Huapaya Quispe comenta que en virtud de este articulo del
Cédigo, el sistema matrimonial impuesto es el de matrimonio civil facultativo de
tipo anglosajon''®. Sin embargo, como ya he sefalado supra, no comparto esta
opinién, pues los ministros catélicos deben desarrollar la ceremonia del
matrimonio civil fuera de las iglesias y una vez concluida la liturgia del matrimonio
candnico, como sefala la interpretacién de las autoridades de la Iglesia a que se
ha hecho alusién. No existe la posibilidad de celebrar el matrimonio civil ante un
ministro religioso dentro de una ceremonia litargica'**.

Por otro lado, las normas juridicas que regulan las fases previa, simultanea
y posterior a este matrimonio son las normas civiles. Asimismo, resulta aplicable a
este matrimonio lo dispuesto en el CC 1984 sobre la separacion y disolucion del
vinculo matrimonial. En virtud de estos argumentos, resulta claro que el
matrimonio celebrado al amparo del articulo 260 comentado es el matrimonio civil,
unico vélido para el Estado, quien lo regula completamente.

Una excepcidn a este sistema de matrimonio civil obligatorio esta dada por
la regulacion del matrimonio in articulo mortis en el articulo 268 del CC 1984. En
él se dispone que cuando alguno de los contrayentes se encuentra en inminente
peligro de muerte, el matrimonio puede celebrarse ante el parroco o cualquier otro
sacerdote sin observar las formalidades civiles previas. ElI ministro catolico
celebrara el matrimonio segun el rito canénico y dejara constancia de él en la
partida parroquial que debe ser remitida a los Registros del estado civil para su
inscripcién. El articulo 268 menciona taxativamente que la inscripcién de estos

matrimonios solo requiere la presentacion de copia certificada de la partida

13 Cf. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano..., cit., p. 337.

"% os argumentos expuestos en el acapite 1.5 del presente capitulo referente a la valoracion de
la regulacion matrimonial en el CC 1936 resultan también aplicables en este momento para
demostrar que el sistema matrimonial vigente en la actualidad es el de matrimonio civil obligatorio.

76



parroquial, la cual tiene el valor de un documento publico eclesiastico que ha sido
considerado por el legislador civil como suficiente para dar fe de la celebracion del
matrimonio celebrado en estas circunstancias. Asi pues, s6lo en esta hipotesis el
legislador ha considerado pertinente reconocer efectos civiles al matrimonio

canénico.

77



78



CAPITULO 3

HACIA UNA PROPUESTA DE RECONOCIMIENTO DEL MATRIMONIO
CANONICO EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO PERUANO

1. El derecho a la libertad religiosa

Referirse a la libertad religiosa en la actualidad no es una cuestion sencilla.
Como senala Mantecon, se trata de «un concepto que puede estudiarse desde
distintos puntos de vista, y con mdultiples e intricadas implicaciones de todo tipo:
psicoldgicas, filoséficas, ético-morales, religiosas, socioldgicas, juridicas»'™. No
obstante, ya que en el presente punto se abordara la libertad religiosa como
derecho, la perspectiva que marcara el derrotero de la exposicidon es la juridica.

1.1. Nocidn, titularidad y fundamento

Desde el inicio puede advertirse que detras del concepto de libertad religiosa
subyace una realidad sobrenatural y metajuridica que, sin embargo, se expresa
en datos concretos: la religion. Por religion se entiende el conjunto de relaciones
entre el creador (Ser superior) y la criatura, que se dan tanto en el fuero intimo de
la persona, es decir en el ambito puramente personal de su conciencia, como en
la dimensién social y publica. Asi, la religion tiene una expresién interna y otra
externa; esta ultima es personal y comunitaria, en la medida que el hombre tiende
a asociarse con sus semejantes para vivir esa relacién con el Ser superior''®.

Entre la religion y el Derecho han existido a lo largo de la historia diversas

relaciones: desde aquellos Estados que conciben el ordenamiento juridico como

"% J. MANTECON, La libertad religiosa como derecho humano, en INSTITUTO MARTIN DE
AZPILCUETA, Tratado de Derecho Eclesiastico, Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona
1994, p. 85. ) ]

"¢ Cf. P. LOMBARDIA y J. FORNES, El Derecho Eclesidstico, en J. FERRER ORTIZ (coord.),
Derecho Eclesiastico del Estado Espariol, Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona 2007, 62
ed., p. 21.

79



derivacion de las leyes religiosas, hasta aquellos otros que niegan todo tipo de
relacion entre el orden secular y el orden religioso e incluso persiguen éste para
su extincion, pasando por las sociedades que consideran al Estado y a las
confesiones religiosas como realidades distintas y completas que deben
relacionarse entre si, queda claro que la religibn siempre ha sido un factor
relevante en los diversos sistemas politicos'"”.

La religion se relaciona con las libertades reconocidas a la persona ya que
es considerada un bien debido al hombre, que antecede al propio Estado y se
funda en la dignidad de la persona''®. Desde la perspectiva del realismo juridico,
la religién es la cosa justa debida al otro en virtud de una deuda de justicia; en
este planteamiento, la religién es el objeto de la libertad religiosa. Asi pues, el
reconocimiento y la tutela de este derecho en los ordenamientos juridicos apunta
a la defensa de la religién como bien juridico de cada persona'™.

El derecho a la libertad religiosa consiste en la facultad de la persona,
inherente a su ser, de profesar una creencia religiosa y practicarla, tanto en
publico como en privado. Este derecho asiste ademas a las confesiones
religiosas'®’, pero sélo secundariamente, pues de modo primario el titular del
derecho a la libertad religiosa es la persona humana.

Ahora bien, que la persona humana sea titular del derecho a la libertad
religiosa indica que lo es desde que viene al mundo. Denota también que el
ejercicio de este derecho es personalisimo en la medida que supone una decision
libre y consciente, sin perjuicio de que cada ordenamiento juridico establezca un
limite de edad para su pleno ejercicio. Asi, antes de que la persona alcance la
mayoria de edad legal o adquiera una madurez intelectual y psicolégica minima,

"7 Ct. Ibidem.

18 Cf. A. BUSSO, La libertad religiosa y su fundamento filosofico, en INSTITUTO DE DERECHO
ECLESIASTICO, Libertad religiosa. Actas del Congreso Latinoamericano de Libertad religiosa
Lima Peru (setiembre 2000), Fondo Editorial Pontificia Universidad Catélica del Peru, Lima 2001,
pp. 78-79.

" Cf. A. ARREBOLA FERNANDEZ, Derecho Eclesidstico. Apuntes ad usum manuscripti,
Universidad Catélica Santo Toribio de Mogrovejo, Chiclayo 2008, p. 4.

° Por confesiones religiosas se entiende a las comunidades permanentes de personas
vinculadas por una creencia religiosa comdn, que mantienen una organizacion propia y una
regulacion escrita de caracter juridico, y persiguen unos fines religiosos determinados; asi
descritas, las confesiones religiosas son sujetos fuertes de Derecho Eclesiastico y se diferencian
de los grupos religiosos en tanto que éstos no presentan una organizacion juridica estricta ni una
estabilidad afianzada en el mundo juridico. Cf. M. LOPEZ ALARCON, Confesiones y entidades
religiosas, en J. FERRER ORTIZ (coord.), Derecho Eclesiastico del Estado Espariol, Ediciones
Universidad de Navarra, Pamplona 2007, 62 ed., pp. 182-183.

80



el ordenamiento juridico prevé que la opcion religiosa sea ejercida por los padres
o tutores. No obstante, ello no significa que el menor o incapaz sea despojado de
la titularidad del derecho a la libertad religiosa'®'.

Por otro lado, es frecuente encontrar una confusién a nivel doctrinario y legal
entre libertad religiosa, libertad de pensamiento y libertad de conciencia. En
general tiende a fusionarse a estas tres libertades en un solo derecho; sin
embargo, cada una de estas libertades tiene un objeto determinado que obliga a
reconocerlas como derechos distintos.

La libertad de pensamiento tiene como objeto la cosmovisidn, el conjunto de
ideas, de caracter no religioso, que tiene la persona sobre el mundo y la vida. La
libertad religiosa, por su parte, tiene como objeto especifico la religiéon o relacién
del hombre con Dios, y su practica tanto en publico como en privado'?. Por
ultimo, la libertad de conciencia tiene como objeto el juicio practico de moralidad y
la actuacién consecuente con ese juicio; asimismo, la libertad de conciencia es
consecuencial a la libertad de pensamiento y a la libertad religiosa, en tanto que la
conciencia «es el juicio de conformidad de una accién concreta con una regla de
moralidad que forma parte del sistema moral de una religibn o de la ética
natural» 22,

No obstante la diferencia de objeto de cada una de estas tres libertades,
todas ellas estan fundadas en la dignidad de la persona humana «en su
dimension mas profunda y especifica, aquélla donde actia su racionalidad
mediante la busqueda y el establecimiento de su relacidén con la verdad, el bien y
Dios»'?*. Por lo que se refiere a la libertad religiosa, ya que la persona posee
razén y voluntad, tiene la personal responsabilidad de tomar decisiones en el
campo religioso, es libre de creer o no creer en una fe religiosa, de modo que ni

121 Gf. J. MANTECON, La libertad religiosa como derecho humano..., cit., pp. 123-124.

2 En palabras de Hervada, la religion es una «realidad compleja que comprende diversos
elementos, reducibles a cuatro: ideario, sistema moral, culto y observancia (conducta coherente
con el ideario religioso). En todo caso, lo amparado por la libertad religiosa es radicalmente la
religion, esto es, la relacién o comunién del hombre con la divinidad. Este es el elemento central».
(J. HERVADA, Los eclesiasticistas ante un espectador, Navarra Grafica Ediciones, Pamplona
2002, 22 ed., p. 129).

'3 |bidem, p. 134.

24 p_J. VILADRICH y J. FERRER ORTIZ, Los principios informadores del Derecho Eclesiastico
esparnol en J. FERRER (coord.), Derecho Eclesiastico del Estado Espariol, Ediciones Universidad
de Navarra, Pamplona 2007, 62 ed., cit., p.94.

81



otra persona ni mucho menos el Estado puede inmiscuirse en estas decisiones'®.

La libertad religiosa, entonces, ancla sus bases en la dignidad humana.

1.2. El derecho a la libertad religiosa en los textos internacionales de
derechos humanos

En la actualidad, resulta claro que la naturaleza juridica del derecho a la
libertad religiosa es la de un derecho humano, al estar reconocida en diversos
instrumentos de Derecho internacional publico. Este reconocimiento internacional
del derecho a la libertad religiosa pone de relieve que el marco juridico actual no
se restringe sélo a la protecciéon sino que abarca también la promocién para la
efectiva vigencia de tal derecho. La preocupacion juridico-politica sobre la libertad
religiosa se encuadra en la comunidad internacional como un objetivo que exige
acciones concretas para su efectiva realizacion en cada uno de los Estados
miembros'?®.

El articulo 18 de la Declaracién Universal de los Derechos Humanos (en
adelante, DUDH) aprobada por la Asamblea General de la ONU el 10 de
diciembre de 1948, reconoce a la libertad religiosa junto con la libertad de
pensamiento y la libertad de conciencia:

«Toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de conciencia y
de religion; este derecho incluye la libertad de cambiar de religion o de
creencia, asi como la libertad de manifestar su religibn o su creencia,
individual o colectivamente, tanto en publico como en privado, por la
ensefanza, la practica, el culto y la observancia».

El principal aporte de la DUDH es que detalld6 con claridad, aunque
brevemente, el contenido del derecho a la libertad religiosa, el cual guiaria el
tratamiento posterior de este derecho en los demas instrumentos
internacionales'®’. Para el tema que nos ocupa, el articulo 18 de la DUDH
reconoci6é que la observancia de la religion forma parte de la libertad religiosa, de
modo que queda amparada por este derecho la facultad de toda persona de vivir

de acuerdo a las normas de su confesidn religiosa, y la celebracion del

125 Cf. J.M. GONZALEZ DEL VALLE, Derecho Eclesidstico Espariol, Civitas Ediciones, Madrid
2002, 52 ed., p. 238.

126 ¢, J. MARTINEZ-TORRON, La proteccion internacional de la libertad religiosa, en INSTITUTO
MARTIN DE AZPILCUETA, Tratado de Derecho Eclesidstico, Ediciones Universidad de Navarra,
Pamplona 1994, pp. 142-143.

127 Cf. Ibidem, p. 148.

82



matrimonio religioso, en parte, obedece al cumplimiento de los preceptos de las
confesiones religiosas.

El articulo 16 de la DUDH merece especial atencion también. La primera
parte de este precepto reconoce el derecho humano a contraer matrimonio o ius
connubii, en los siguientes términos: «Los hombres y las mujeres, a partir de la
edad nubil, tienen derecho sin restricciéon alguna por motivo de raza, nacionalidad
o religion, a casarse y fundar una familia [...]».

En los trabajos preparatorios de este articulo, la senorita de Romer,
representante de la Union Internacional de las Ligas Femeninas Catdlicas, y el
sefior Vanistendael de la Confederacion Internacional de los Sindicatos
Cristianos, solicitaron la incorporacion de la igualdad en materia de matrimonio,
tanto al momento de contraerlo como al momento de disolverlo, fundamentando
su peticion en el respeto a las opiniones humanas. René Cassin, por su parte,
sugirié que se incluyera la siguiente expresion: «El matrimonio y la familia gozan
de la proteccién del Estado y de la sociedad», entendiendo que se trataba de
todas las formas de sociedad, incluidas las confesiones religiosas'?.

Como se aprecia, el elemento religioso estuvo en liza en las discusiones de
la Asamblea General de la ONU acerca del derecho a contraer matrimonio. Si
bien el texto definitivo del articulo 16 de la DUDH no se refiere expresamente al
derecho a contraer matrimonio religioso, debe tenerse en cuenta que los
legisladores reconocieron la relacion que existe entre el derecho a contraer
matrimonio y las convicciones humanas, incluidas las religiosas.

Por otro lado, son especialmente importantes el Pacto Internacional de
Derechos civiles y politicos (en adelante, PIDCP), de fecha 19 de diciembre de
1966, y la Declaracion sobre la eliminacion de todas las formas de intolerancia y
discriminacion fundadas en la religion o las convicciones, de 25 de noviembre de
1981'?°. En estos instrumentos se reconoce que la libertad religiosa abarca el

derecho a la celebracion de los ritos religiosos.

128 A. VERDOODT, Declaracion Universal de los Derechos del Hombre. Nacimiento y significacion,
Editorial Mensajero, Bilbao 1969, p. 160.

129 Esta declaracion es el documento internacional mas relevante en materia de proteccion de la
libertad religiosa en el contexto de la ONU. Aunque no tiene caracter juridico vinculante, significa
un avance notable en la promocién y tutela de la libertad religiosa, ya que su contenido tiene la
virtud de ser fundamento para la interpretacion y aplicacion de este derecho en el ordenamiento
de los paises firmantes. Asi, en su articulo 7 dispone: «Los derechos y libertades enunciados en la
presente Declaracion se concederan en la legislacidon nacional de manera tal que todos puedan

83



El articulo 18 del PIDCP regula el derecho a la libertad religiosa en los
siguientes términos:

«1. Toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de conciencia
y de religion; este derecho incluye la libertad de tener o adoptar la religién o
las creencias de su eleccion, asi como la libertad de manifestar su religion o
sus creencias, individual o colectivamente, tanto en publico como en privado,
mediante el culto, la celebracion de los ritos, las practicas y la ensefianza».

Por su parte, el articulo 6 de la Declaracion sobre la eliminacion de todas las
formas de intolerancia y discriminacion fundadas en la religién o las convicciones,
sefala que el derecho a la libertad religiosa comprende, entre otras facultades:

« [...] h) La de observar dias de descanso y de celebrar festividades y
ceremonias de conformidad con los preceptos de una religién o conviccion

[...]».

La celebracion de ceremonias y ritos religiosos, entonces, también
encuentra tutela mediante el derecho a la libertad religiosa. Dentro de la categoria
de los ritos se halla la celebracion de matrimonios religiosos en la medida que son
ceremonias litirgicas que permiten la prestacién del consentimiento matrimonial,
aungue en algunas confesiones religiosas sean mas que una ceremonia litdrgica y
deban considerarse como realidades sustantivas, como ocurre en la confesion
catdlica que posee un ordenamiento juridico propio que regula la institucion
matrimonial.

Por tanto, los documentos internacionales mencionados reconocen que el
derecho a la libertad religiosa abarca la facultad de toda persona de observar y
cumplir las normas de su confesion religiosa, y la de celebrar los ritos y
ceremonias prescritos por su confesion. De modo que implicitamente, la
celebracion de los matrimonios religiosos encuentra amparo en la libertad
religiosa, pues se encuadra tanto en la observancia de las normas confesionales

como en las ceremonias y ritos.

disfrutar de ellos en la préactica». Martinez-Torrdn comenta que el contenido de la Declaracion
sobre la eliminacion de todas las formas de intolerancia y discriminacién «se inspira en el principio
de igualdad, lo cual significa —entre otras cosas— la equiparacién entre las creencias religiosas y
las no religiosas, que se muestra ya en el propio titulo de la Declaracién [...]. En su extenso
preambulo, junto a otras afirmaciones mas habituales en textos del género, se alude a la religién o
las convicciones como ‘uno de los elementos fundamentales’ en la vida de las personas, y se
insiste en las ‘guerras y grandes sufrimientos a la humanidad’ causados directa o indirectamente
por ‘el desprecio y la violacion de [...] la libertad de pensamiento, de conciencia, de religion o de
cualesquiera convicciones’». (J. MARTINEZ-TORRON, La proteccién internacional de la libertad
religiosa..., cit., p. 155).

84



1.3. El derecho a la libertad religiosa en el ordenamiento juridico peruano
El articulo 2.3 de la Constitucién Politica del Perd de 1993 (en adelante,
CPP), reconoce:

«Toda persona tiene derecho: [...]

3. A la libertad de conciencia y de religion, en forma individual o asociada.
No hay persecucion por razon de ideas o creencias. No hay delito de
opinion. El ejercicio publico de todas las confesiones es libre, siempre que
no ofenda la moral ni altere el orden publico»*°.

El articulo citado se encuentra en el Capitulo | «De los Derechos
Fundamentales de la Persona» dentro del Titulo | «De la Persona y de la
Sociedad» de la CPP. En consecuencia, el constituyente afirma que es un
derecho tan sélo reconocido a los ciudadanos por el Estado en tanto que es
anterior a éste. Ademas, como derecho fundamental tiene un caracter institucional
en el ordenamiento, pues vincula a los poderes publicos y a los particulares
actuando como limite de éstos™".

El derecho a la libertad religiosa presenta una doble dimensién segun el
articulo 2.3 de la CPP: una personal o individual, y otra colectiva. Ahora bien,
tanto en su dimensién individual como en la colectiva —dirigida al reconocimiento y
regulacion de los grupos, confesiones y entidades religiosas—, la libertad religiosa
aparece configurada, en principio, como una inmunidad de coaccién en materia
religiosa, en el sentido de que nadie puede ser obligado a obrar contra su fe
religiosa ni impedido de obrar conforme a ella, dentro de los limites

constitucionales que son la moral y el orden publico'.

139 Aunque la libertad de religién, como la denomina el constituyente, aparece junto con la libertad
de conciencia en el mismo inciso del articulo 2, es necesario resaltar siguiendo a Carpio Sardon
que «la Constituciébn peruana se enmarca en el grupo de Constituciones americanas que
distinguen la libertad de religion y la libertad de conciencia. Lo hace dentro del mismo articulo
separando ambas libertades por la conjuncion 'y’ [...]» (L. CARPIO SARDON, La libertad religiosa
en el Peru, Coleccion Juridica Universidad de Piura, Piura 1999, pp. 188-189).

El Tribunal Constitucional peruano se ha referido a las implicancias de los derechos
fundamentales en estos términos: «Los Estados han venido efectuando un reconocimiento positivo
de los derechos fundamentales, usualmente en las normas fundamentales de sus respectivos
ordenamientos, como un presupuesto de su exigibilidad como limite al accionar estatal y al de los
propios particulares. Sin embargo, tal exigibilidad no sélo aparece desde el reconocimiento
positivo sino, quizd con mayor fuerza, a partir de la connotacion ética y axiol6gica de los derechos
fundamentales., en tanto manifiestas concreciones positivas del principio-derecho de dignidad
humana, preexistente al orden estatal y proyectado en él como fin supremo de la sociedad y del
Estado (articulo 1 de la Constitucion)». (Sentencia del Tribunal Constitucional, Exp. N° 01417-
2005-PA, f. . 2).

132 Cf. L. CARPIO SARDON, La libertad religiosa en el Pert..., cit., pp. 192-193.

85



La dimension colectiva del derecho a la libertad religiosa esta ligada a las
obligaciones positivas de los poderes publicos en el Estado Social y Democratico
de Derecho. La esfera colectiva de este derecho precisa que el Estado establezca
diversos mecanismos de caracter legal y administrativo con el fin de que los
grupos, confesiones y entidades religiosas puedan actuar como sujetos en el
mundo juridico y ejercer plenamente este derecho'®.

La proteccibn de la libertad religiosa también tiene fundamento
constitucional. La Carta Magna dispone que la tutela efectiva del derecho a la
libertad religiosa se alcanza mediante el proceso constitucional de amparo'®.
Asimismo, el Codigo Procesal Constitucional, Ley N° 28237, reconoce en su
articulo 37.2 como uno de los derechos protegidos por el proceso constitucional
de amparo «el ejercicio publico de todas las confesiones religiosas», expresion
que engloba en realidad todo el contenido del derecho fundamental a la libertad
religiosa.

El Tribunal Constitucional peruano ha tenido oportunidad de referirse al
contenido del derecho a la libertad religiosa en los siguientes términos: «la libertad
de religion comporta el derecho fundamental de todo individuo de formar parte de
una determinada confesion religiosa, de creer en el dogma y la doctrina propuesta
por dicha confesién, de manifestar publica y privadamente las consecuentes
convicciones religiosas y de practicar el culto»'°.

Sin perjuicio del tratamiento constitucional de la libertad religiosa, debe
resaltarse que este derecho cuenta en el Peru con desarrollo legal propio desde el
21 de diciembre de 2010, en que fue publicada la Ley de Libertad Religiosa, Ley
N° 29635 (en adelante, LLR)"®. El articulo 1 de la LLR establece el deber del

1% Cf. S. MOSQUERA MONELQS, E/ derecho de libertad de conciencia y de religion en el
ordenamiento juridico peruano, Palestra Editores, Lima 2005, p. 156

13% Cf. Articulo 200.2 Constitucion Politica del Perd.

135 Sentencia del Tribunal Constitucional, Expediente N°0895-2001-AA/TC, . j. 3

138 Eg necesario destacar que la LLR es un paso a favor de las confesiones religiosas presentes
en la sociedad peruana. En palabras de Arrebola, «es un notable avance que los grupos religiosos
minoritarios en el Perd puedan tener un reconocimiento particular en tanto manifiestan la
dimension colectiva del derecho de libertad religiosa». (A. ARREBOLA FERNANDEZ, Anélisis de
la Ley de libertad religiosa, en «Revista Peruana de Derecho Canédnico», N° 4 (2012), p. 41).
Asimismo, debe resaltarse que, como norma de Derecho interno que es, la LLR afecta en esencia
las relaciones entre el Estado y las confesiones religiosas presentes en el Perl, mas no las
relaciones entre el Estado y la Iglesia Catdlica que se mantienen segun el Acuerdo entre la Santa
Sede y la Republica de 1980.

86



Estado de garantizar la libertad religiosa y reconoce los limites al ejercicio de este
derecho:

«El Estado garantiza el derecho fundamental de toda persona a la libertad

de religiébn reconocido y amparado por la Constituciéon Politica del Perd y

por los tratados internacionales ratificados por el Estado peruano.

El ejercicio publico y privado de este derecho es libre y tiene como Unico

limite tanto la proteccion del derecho de los demas al ejercicio de sus

libertades publicas y derechos fundamentales, como la proteccién del orden,
la salud y moral publicos».

La LLR significa un avance en el Derecho Eclesiastico peruano desde la
perspectiva practica, pues ha ampliado de forma expresa el contenido del derecho
a la libertad religiosa que habia sido reconocido en las sentencias
constitucionales. En palabras de Rodriguez Campos: «la amplitud y el nivel de
tutela y proteccién que se alcanza a partir de la promulgaciéon de la citada norma
es mayor a la proteccién que el Tribunal le habia venido brindando a este derecho
a través de su jurisprudencia, ya que [...] amplia el marco de libertades y
facultades que el hombre puede desplegar en ejercicio de este derecho»'¥'.

Sin embargo, la LLR no reconoce de modo expreso que la facultad de
celebrar matrimonio religioso forme parte del contenido de la libertad religiosa.
Mas aun, en los debates parlamentarios previos a su aprobacién este tema no fue
abordado. Los legisladores disertaron so6lo sobre los temas que finalmente fueron
incluidos en el texto definitivo de la ley, especialmente los beneficios tributarios a
favor de las confesiones religiosas, la armonizacién de los derechos de los
trabajadores y estudiantes con los intereses de las empresas e instituciones
educativas para la celebracién de las festividades religiosas y la observancia del
dia de descanso, y la exoneracion del curso de religion en las instituciones
educativas'®.

No obstante ello, el articulo 3 de la LLR resulta relevante para los fines del
presente trabajo. Literalmente este precepto sefala en su literal b:

«La libertad de religion comprende, entre otros, el ejercicio de los siguientes
derechos: [...]

' R. RODRIGUEZ CAMPOS, Religién y democracia. Comentarios a la Ley de libertad religiosa en

el Peru, en «Actualidad Juridica», N°206 (2011), p. 196.

%8 Gf. CONGRESO DE LA REPUBLICA DEL PERU, Diario de los Debates, primera legislatura
ordinaria de 2010, 14a sesién, 02 de diciembre de 2010, [ubicado el 16.V11.2012], disponible en
http://www?2.congreso.gob.pe/Sicr/DiarioDebates/Publicad.nsf/SesionesPleno/05256 D6E0073DFE
9052577ED0074370B/$FILE/PLO-2010-14.pdf, pp. 53-74.

87



b. Practicar de forma individual o colectiva, en publico o en privado, los
preceptos religiosos de su confesidn, sus ritos y actos de culto [...]».

En esta disposicion se reconoce expresamente que forma parte del derecho
a la libertad religiosa la facultad de practicar los preceptos religiosos y la de
celebrar los ritos religiosos. En ambas facultades, como indiqué supra al tratar
sobre los documentos internacionales que reconocen la libertad religiosa, se
encuentra la celebracion de los matrimonios religiosos.

Asimismo, cabe recalcar que en el articulo 3 de la LLR, el legislador
reconoce que las facultades enumeradas no tienen caracter numerus clausus. En
efecto, incluye la expresion «entre otros» para poner de relieve esta
consideracion. Por lo tanto, en virtud del criterio interpretativo de optimizacion del
contenido de los derechos'®, considero que es posible reconocer que toda
persona puede celebrar el matrimonio de acuerdo a las normas y ritos de su
confesion, como una facultad adicional derivada del derecho a la libertad religiosa,
tomando en cuenta que la LLR si ampara expresamente la facultad de practicar

los preceptos religiosos y la de celebrar los ritos religiosos.

2. El reconocimiento del matrimonio religioso como manifestacion del
derecho a la libertad religiosa

El derecho a la libertad religiosa consiste esencialmente en la facultad de la
persona, inherente a su ser, de profesar una creencia religiosa y practicarla, tanto
en publico como en privado. Sin embargo, este derecho implica en la practica un
conjunto de facultades adicionales, muchas de ellas reconocidas en el derecho
positivo de los Estados'*, que se traducen en actividades que no presentan un

'3% E| Tribunal Constitucional peruano se ha referido a este criterio argumentando que la fuerza
expansiva que ostentan los derechos fundamentales lleva implicita la posibilidad de ampliar sus
contenidos, e inclusive, de reconocer nuevas situaciones juridicas a los titulares de esos derechos.
Al respecto, pueden verse las Sentencias recaidas en los Expedientes N° 0905-2001-AA/TC vy
1124-2001-AA/TC.

0 Asi, en el ordenamiento peruano se encuentra el articulo 3 de la LLR que reconoce como
facultades del derecho a la libertad religiosa, entre otras: «profesar la creencia religiosa que
libremente se elija y cambiar o abandonar la que se tenga; practicar de forma individual o colectiva
los preceptos religiosos; recibir asistencia religiosa de la propia confesién; elegir la educacién
religiosa y moral para los hijos o menores incapaces; conmemorar las festividades religiosas;
prestar juramento segun las propias convicciones religiosas o abstenerse de hacerlo; y recibir
sepultura de acuerdo con las tradiciones vy ritos de la propia confesion religiosa».

88



caracter cultual directo, por ejemplo la libertad de los padres o tutores de elegir la
educacion religiosa para los hijos 0 menores incapaces'*'.

El matrimonio religioso es considerado una realidad sagrada para los
ciudadanos que confiesan una determinada fe religiosa. Para ellos, el matrimonio
no es sélo una institucién regulada por el poder secular; es ante todo una realidad
natural y religiosa, y por ello reconocen que deben celebrarlo y vivirlo de acuerdo
a las normas propias de su confesion'*?,

Ademas, es necesario resaltar que toda persona es titular del ius connubii,
es decir, del derecho natural o fundamental a contraer matrimonio, y por eso tiene

la capacidad de hacer nacer el vinculo conyugal mediante la manifestacién de su

! Martin de Agar se refiere a la realidad actual de la libertad religiosa indicando que ésta «es
considerada hoy con una amplitud mayor que la antigua libertad de cultos, que reducia este
derecho a las manifestaciones rituales (privadas o publicas) de la religién y a la libertad de
pensamiento. Actualmente se entienden incluidas en el derecho de libertad religiosa todas las
actividades que, sin ser estrictamente cultuales, estan motivadas por la profesién de una religién
determinada (reuniones, ensefanza, formacion y movilidad de los ministros, dias de fiesta,
propaganda, propiedad y administracion de bienes) [...]». (J. MARTIN DE AGAR, Libertad religiosa
y matrimonio de los cristianos, en Les droits fondamentaux du Chrétien dans I'Eglise et dans la
Société. Actes du IV Congres International de Droit Canonique, Editions Universitaires Fribourg
Suisse, Milano 1981, p. 1123). En esta misma linea, Navarro-Valls pone de relieve que «el factor
religioso sufre actualmente una suerte de proceso desprivatizador que [...] no supone tanto una
‘revancha de Dios’ —por utilizar una expresién literaria que ha hecho fortuna— cuanto el
convencimiento de que es insuficiente la vieja concepcién que preconiza tan solo ‘una pequeia
dosis de religion en la vida publica’. Frente a la era del ‘posmoralismo’, lo que se postula no es
tanto la apertura de una especie de ‘hipermercado de las sectas’, cuanto el rechazo del
‘antimercantilismo moral’ que llevaba, hasta hace poco, al encierro de los valores y convicciones
religiosas en un gueto clausurado en si mismo, con la consiguiente renuncia a su circulacién en el
libre mercado de las ideas». (R. NAVARRO-VALLS, Matrimonio, familia y libertad religiosa, en
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURIDICAS, La libertad religiosa. Memoria del IX Congreso
Internacional de Derecho Candnico, Universidad Nacional Autbnoma de México, México 1996, p.
189).

%2 | as diversas culturas presentes a lo largo de la historia de la humanidad han regulado el
matrimonio como una institucién natural siempre en relacién con la divinidad, al margen de la fe
gue confesaran. Asi lo expresaba Leén XlII: «En efecto, teniendo el matrimonio por su autor a
Dios, por eso mismo hay en él algo de sagrado y religioso, no adventicio, sino ingénito; no recibido
de los hombres, sino radicado en la naturaleza. Por ello, Inocencio 1l y Honorio Ill, predecesores
nuestros, han podido afirmar, no sin razén ni temerariamente, que el sacramento del matrimonio
existe entre fieles e infieles. Nos dan testimonio de ello tanto los monumentos de la antigiiedad
cuanto las costumbres e instituciones de los pueblos que anduvieron mas cerca de la civilizacién y
se distinguieron por un conocimiento mas perfecto del derecho y de la equidad: consta que en las
mentes de todos éstos se hallaba informado y anticipado que, cuando se pensaba en el
matrimonio, se pensaba en algo que implicaba religién y santidad. Por esta razén, las bodas
acostumbraron a celebrarse frecuentemente entre ellos, no sin las ceremonias religiosas,
mediante la autorizacion de los pontifices y el ministerio de los sacerdotes. jTan gran poder
tuvieron en estos animos carentes de la doctrina celestial la naturaleza de las cosas, la memoria
de los origenes y la conciencia del género humano!». (LEON XIIl, Arcanum Divinae Sapientiae, 10
de febrero de 1880, [ubicado el 05.VI1.2012], disponible en
http://www.vatican.va/holy father/leo xiii/encyclicals/documents/hf I-

xiii_enc 10021880 arcanum sp.html)

&9



consentimiento’*®. En palabras de Fornés, «el jius connubii expresa que sélo en la
autonomia personal radica el poder de hacer surgir el vinculo, sin que pueda ser
sustituida por nadie. Es la propia persona quien contrae: ninguna autoridad —ni
paterna, ni social, ni politica, ni eclesiastica — puede sustituirla en esa decision
personalisima, que lleva consigo la fuerza de contraer, el poder de hacer nacer el
vinculo conyugal»'**,

Si bien el ius connubii no es un derecho absoluto ni ilimitado y, por tanto, es
regulado en su ejercicio por la autoridad civil, esta regulacién sera legitima en la
medida que sea adecuada y proporcional al bien comun que debe garantizar el
Estado, y no afecte su esencia, que es la facultad de toda persona para hacer
surgir el vinculo conyugal mediante su consentimiento, ya sea en el fuero religioso
como en el civil'®.

Lo que debe hacer la autoridad, ademas de regular la capacidad y el
derecho a contraer matrimonio mediante el establecimiento de incapacidades y
prohibiciones, asi como la formalizacion del acto de contraer, es reconocer el
pacto conyugal celebrado, recibiéndolo como fuente de efectos y relaciones de
caracter juridico en el contexto de la sociedad'®.

Esta especial dimension del matrimonio como realidad natural y sagrada
permite comprender que ahora se le reconozca como manifestacion del derecho a
la libertad religiosa. Si en nuestros dias el derecho a la libertad religiosa tiende a
interpretarse y aplicarse en el ambito de todas las relaciones sociales marcadas
por el elemento religioso, y una de esas relaciones es el matrimonio, éste debe

ser regulado en sintonia con dicha libertad. De este modo, ha de permitirse a toda

'3 En esta linea, el segundo parrafo del articulo 16 de la DUDH expresa: «Solo mediante libre y
pleno consentimiento de los futuros esposos podra contraerse el matrimonio».

%4 J. FORNES, Derecho Matrimonial Candnico, Editorial Tecnos, Pamplona 2000, 22 ed., p. 49.

%% Con claridad lo expresa Vlladrich: «Antes que realidad legal positiva, el matrimonio y el derecho
natural a casarse son realidades naturales, consustanciales a la propia naturaleza humana, cuya
esencia y lineas maestras fija esa misma naturaleza humana. el legislador, en un segundo
momento, puede regular ordenadamente el ejercicio de este derecho a casarse. Ello implica la
conveniencia de una normativa o ‘derecho matrimonial’. pero es indudable que el matrimonio,
como union conyugal, no es un fendmeno legal primariamente, sino una realidad natural previa a
la legalidad. Cuando el legislador la regula para garantizar su ordenado ejercicio, no debe
desvirtuar esa realidad sustituyéndola por un artificio legal, como tampoco debiera cambiar, con
las leyes, las lineas maestras de lo que el matrimonio es por exigencia de la naturaleza». (P. J.
VILADRICH, El pacto conyugal, Ediciones Rialp, Madrid 1990, pp. 15-16).

46 ¢t J. HERVADA, Una Caro. Escritos sobre el matrimonio, Ediciones Universidad de Navarra,
Pamplona 2000, pp. 259-260.

90



persona contraer matrimonio segun su propia fe religiosa, de acuerdo a las
normas de su confesién'’

Pero no se trata sbélo de permitir —en el sentido de no prohibir— a las
personas contraer matrimonio segun sus convicciones religiosas, pues esta
situacién es facilmente verificable: los ciudadanos tienen plena libertad para
contraer matrimonio religioso. Un auténtico respeto del derecho a la libertad
religiosa en relacién con el matrimonio obliga al Estado a dar un paso mas:
reconocer efectos civiles al matrimonio religioso respetando las convicciones de
cada persona sobre la materia matrimonial, sin imponer un Unico sistema de
matrimonio civil obligatorio'*®, en el cual el matrimonio religioso queda invisible de
cara a la realidad.

En este punto, es necesario exponer brevemente, en primer lugar, qué se
entiende por sistema matrimonial, y en segundo lugar, cudles son los sistemas
matrimoniales reconocidos en la doctrina, a fin de comprender en qué consiste el
sistema de matrimonio civil obligatorio.

En palabras de Gonzalez del Valle, la expresion sistema matrimonial se
refiere a «aquella parte de la legislacion matrimonial propia de un ordenamiento
relativa a la eficacia de los diversos regimenes matrimoniales. Por régimen
matrimonial hay que entender el conjunto de normas relativas a los impedimentos

49 De esta

matrimoniales, disolucion, nulidad y separacion del matrimonio»
definicion se desprende que en un ordenamiento juridico pueden existir diversos
regimenes matrimoniales pero siempre habra un unico sistema matrimonial que
tendra como finalidad regular la aplicacion de cada uno de los regimenes
matrimoniales presentes'°

En la doctrina se suelen clasificar los sistemas matrimoniales atendiendo a

las relaciones entre el matrimonio religioso y el matrimonio civil. El criterio de

7 Cf. A. DE FUENMAYOR, Derechos fundamentales y familia cristiana, en Les droits
fondamentaux du Chrétien dans I'Eglise et dans la Société. Actes du IV Congrés International de
Droit Canonique, Editions Universitaires Fribourg Suisse, Milano 1981, p. 978.

'8 Gf. J. MARTIN DE AGAR, Libertad religiosa y matrimonio de los cristianos..., cit., pp. 1125-
1126.

%9 J M. GONZALEZ DEL VALLE, Derecho Eclesiastico Esparol..., cit., p. 301.

%0 Gonzalez del Valle grafica esta situacion en los siguientes termlnos «por poner un ejemplo
conocido, el ordenamiento canénico posee dos regimenes matrimoniales: el latino y el oriental. El
primero se contiene en el Cédigo de 1983 y el oriental en el Codigo de las Iglesias orientales de
1989. El sistema matrimonial canoénico esta formado por aquel conjunto de normas que establecen
cuando debe aplicarse el régimen matrimonial latino y cuando el oriental». (Ibidem).

91



clasificacion de los sistemas en la actualidad es el momento constitutivo del
matrimonio. Asi, se agrupan en sistemas monistas, dualistas y pluralistas’’.

En los sistemas monistas se reconoce efectos juridicos a un Unico modelo
de matrimonio, ya sea civil o religioso. En esta clasificacion se encuadran el
sistema de matrimonio civil obligatorio, en el que «el Estado sb6lo reconoce el
matrimonio regulado por la propia ley civil, mientras que la actitud respecto al
matrimonio religioso varia: unos Estados lo ignoran, otros sélo lo permiten si va
precedido del matrimonio civil y otros mas castigan a quienes contraigan
matrimonio religioso antes que civil»'*%; y el sistema de matrimonio religioso
obligatorio.

En los sistemas dualistas, el Estado reconoce eficacia civil al matrimonio de
una confesion religiosa determinada, generalmente la Iglesia Catdlica, al lado del
matrimonio civil. Aqui se encuentran el sistema de matrimonio civil subsidiario y el
sistema de matrimonio civil facultativo. En el primero, el Estado reconoce el
matrimonio candnico con preferencia sobre el civil; en este sistema el matrimonio
civil s6lo se admite para quienes no profesan la religion catélica. El sistema de
matrimonio civil facultativo, por su parte, se caracteriza porque el Estado reconoce
a las personas la opcién de casarse ante su confesion religiosa o segun la ley
civil. Este sistema se subdivide a su vez en sistema facultativo de tipo anglosajon
o protestante, y sistema facultativo de tipo latino o catdlico.

En el sistema facultativo de tipo anglosajén se reconoce a los contrayentes
la posibilidad de acogerse a un rito determinado para la celebracién del
matrimonio, aunque las normas de fondo que rigen el matrimonio son sélo y
exclusivamente las normas estatales. Por su parte, en el sistema facultativo de
tipo latino, el Estado, al lado del matrimonio civil, reconoce efectos civiles al
matrimonio canoénico tomando en cuenta las normas candnicas de forma y de
fondo que regulan la capacidad, el consentimiento y la forma de la celebracién.
Ademads, en este sistema el Estado reconoce eficacia civil a las decisiones

eclesiasticas de separacion, nulidad y disolucién del matrimonio canénico'®.

®1 Gf. J. FERRER ORTIZ, Sistemas matrimoniales..., Cit.

%2 Ibidem.

%% Cf. S. CANAMARES ARRIBAS, EI matrimonio candnico en la jurisprudencia civil, Editorial
Aranzadi, Navarra 2003, p. 38. J. FERRER ORTIZ, Sistemas matrimoniales..., cit.

92



En los sistemas matrimoniales pluralistas, por su parte, el Estado reconoce
diversos matrimonios con distintos ritos o formas de celebrarlo. En estos sistemas
pueden darse varias hipotesis: «entre diversos regimenes matrimoniales civiles —
plausible en un Estado de estructura federal-, entre diversos matrimonios
religiosos —caracteristico de algunos paises de Oriente Medio—, entre matrimonio
civil y matrimonios religiosos, entre regimenes matrimoniales civiles y religiosos, o
entre matrimonio civil y formas y/o ritos religiosos de celebracién [...]»">*.

Para concluir esta breve y necesariamente incompleta exposicién de los
sistemas matrimoniales, es importante destacar dos cuestiones. En primer lugar,
en nuestros dias han desaparecido los sistemas de matrimonio religioso
obligatorio y de matrimonio civil subsidiario; los sistemas dominantes en los
Estados occidentales son el de matrimonio civil facultativo y el de matrimonio civil
obligatorio.

En segundo lugar, en Occidente el matrimonio can6nico no se acepta como
realidad sustantiva en su totalidad, por parte de aquellos Estados que lo
reconocen. En efecto, la remisién a las normas candénicas queda reducida a
aquellas que regulan el momento de la celebracion del matrimonio, pero para el
reconocimiento de efectos civiles el matrimonio debe superar un control registral.
Lo mismo sucede con el reconocimiento civil de las decisiones canonicas de
nulidad y de disolucion del vinculo. Asimismo —y esto es lo mas importante—
ninguno de estos ordenamientos reconoce civimente la indisolubilidad del
matrimonio candnico.

Retomando el hilo principal de la exposicion, el sistema de matrimonio civil
obligatorio es menos coherente con el reconocimiento del derecho a la libertad
religiosa pues limita su contenido, al no reconocer civilmente los matrimonios
religiosos. En efecto, el matrimonio civil obligatorio se introdujo con la finalidad de
secularizar esta institucién, en un contexto previo al reconocimiento civil del

matrimonio canénico y supuso una restriccion a la libertad religiosa'®®. De modo

'>* J. FERRER ORTIZ, Sistemas matrimoniales..., Cit.

155 E| matrimonio civil «aparece por vez primera en Holanda, en 1580, en aplicacién del principio
de tolerancia, al permitir que los disidentes de la religién oficial —calvinista—, puedan celebrar
matrimonio con efectos juridicos ante el magistrado civil. Y aunque en su origen se trata de un
matrimonio subsidiario del religioso, termina por imponerse como Unica clase de matrimonio que
puede celebrarse en forma civil o religiosa. Mas tarde, en 1653, se produce una efimera
introduccién del matrimonio civil como obligatorio en Inglaterra, Escocia e Irlanda; aunque este
sistema no se generaliza hasta el siglo XIX, cuando un buen nimero de Estados hacen suya la

93



que cuando ahora se defiende el reconocimiento civil del matrimonio religioso lo
que se busca es ampliar la eficacia del derecho a la libertad religiosa.

No obstante, la obligatoriedad del matrimonio civil es aun avalada por
argumentos basados en la seguridad juridica, el orden publico o la moral civica, y
el principio de igualdad, que son valores esenciales del Estado moderno.

Sin embargo, como sefiala Martin de Agar, «el orden publico o la moral
civica pueden suponer, en todo caso, un limite al reconocimiento civil de algunos
matrimonios religiosos que entren en colisién con ellos; el principio de igualdad lo
unico que exige, en esta cuestién, es que se reconozcan los mismos efectos
civiles a todos los matrimonios, religiosos o no»'*®. En efecto, el orden publico y la
igualdad constituyen la frontera de un ambito de libertad que debe ser reconocido
a los ciudadanos: la libertad de escoger celebrar el matrimonio segun sus propias
convicciones religiosas.

Pero mas alla de estos argumentos, lo que verdaderamente existe detras de
la implantacion de una unica forma civil del matrimonio es una idea de
secularizacion anacronica, fundada en las tendencias absolutistas del Estado
moderno y la Reforma protestante. No obstante, esta idea de secularizacion poco
a poco estd tendiendo a desaparecer'®’, dejando espacio a las sociedades
plurales basadas en el «respeto a las distintas maneras de entender la realidad en
cualquiera de sus aspectos» 2.

El sistema de matrimonio civil obligatorio no concuerda con la pluralidad
existente en la sociedad actual y con el principio de laicidad que alienta la

actuacion estatal, pues significa «tomar partido a favor de una confesionalidad

concepcion del matrimonio como mero contrato civil, disoluble mediante el divorcio, propugnada
por la Constitucion francesa de 1791 y el Codigo de Napoléon de 1804. En esta época, el
matrimonio civil ya no es patrimonio exclusivo de los paises de raices protestantes, sino que
también es adoptado por los de tradicion catélica, como resultado de la difusion de las tesis
regalistas y laicistas que, por diversos caminos, conducen al predominio de la jurisdiccién civil
sobre la eclesiastica en materia del matrimonio y a su secularizacion». (J. FERRER ORTIZ, E/
sistema matrimonial, en INSTITUTO MARTIN DE AZPILCUETA, Tratado de Derecho Eclesiastico,
Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona 1994, p. 898).

%8 J.MARTIN DE AGAR, Libertad religiosa y matrimonio de los cristianos..., cit., p. 1126.

'“’En palabras de Navarro-Valls, «este concepto uniformista de secularizacion esta hoy en crisis;
progresivamente es sustituido por una nocién pluralista de secularizacion [...], la verdadera
secularizacién excluye, desde luego, la imposicion autoritaria de valores religiosos, pero no la
exclusion de sus reflejos juridicos. Una secularizacién uniformista y neutralizadora de los valores
religiosos seria injusta, en el sentido mas radical de iniustum juridico. Seria la reduccién del
derecho a pura logica formal, un sistema cerrado no sujeto a instancias axiolégicas externas» (R.
NAVARRO-VALLS, Los efectos civiles del matrimonio religioso, en AA.VV., Derecho fundamental
de libertad religiosa, Cuadernos UNAM, México 1994, p. 141).

158 J. MARTIN DE AGAR, Libertad religiosa y matrimonio de los cristianos..., cit., p. 1125.

94



monocolor de inspiracién laicista»'*°. Cuando el Estado desconoce por completo
que los ciudadanos tienen, en virtud de su libertad religiosa, la posibilidad de
contraer matrimonio en el seno de su propia confesion para satisfacer sus justas
exigencias espirituales, esta olvidando que existen realidades que van mas alla de
lo meramente secular y que exigen una participacion activa de las confesiones
religiosas'®.

Pero no soélo el principio de laicidad del Estado justifica la eliminacién del
sistema de matrimonio civil obligatorio. Los demas principios de la materia
eclesiastica'®' —libertad religiosa, cooperacién e igualdad y no discriminacion—
también avalan esta postura'®.

Por el principio de libertad religiosa'®, el Estado reconoce que su labor
consiste en respetar, garantizar y tutelar la libertad religiosa, de tal manera que en
la practica este derecho se efectivice sin impedimentos de ninguna clase. Sin
embargo, el ejercicio de la libertad religiosa se ve limitado cuando se impone a
todos los ciudadanos la obligacién de contraer matrimonio ante un funcionario civil
para estar casados en la sociedad, pues existen personas que desean contraer
matrimonio segun sus propias convicciones religiosas y aparecer, por este hecho,

como casados ante la sociedad sin tener que celebrar un nuevo matrimonio en la

%9 A, DE FUENMAYOR, Derechos fundamentales y familia cristiana..., cit., p. 978.

1% Como en su momento se anotd, un Estado laico no prescinde del fenomeno religioso y sus
proyecciones en la vida social; al contrario, asume las ideas y los valores de las confesiones
religiosas, en la medida en que forman parte del bien comin y, ademas, coadyuvan en la
ordenacion de la sociedad.

®1 Los principios del Derecho Eclesiastico, son «la expresion juridica de los valores supremos que
el Estado se propone realizar, promover y tutelar en relacién con la especifica materia religiosa».
(J. MARTIN DE AGAR, Los Principios del Derecho Eclesiastico del Estado, [ubicado el
20.V1.2012], disponible en http:/bibliotecanonica.net/docsaa/btcaav.pdf, p. 3).

%2 En contra de esta linea interpretativa, Martinell subraya en el contexto espafiol que ni el
derecho de libertad religiosa ni el principio de libertad religiosa conducen a un compromiso por
parte de los poderes publicos para asumir el reconocimiento de efectos civiles de los matrimonios
religiosos. Para este autor, la relevancia civil de los matrimonios celebrados ante confesiones
religiosas no es la Unica solucién para la real y plena efectividad de la libertad religiosa individual y
colectiva; sin embargo, si es juridicamente admisible apostar por dicho reconocimiento, siempre
teniendo en cuenta que no es la Unica opcion que tiene el Estado para garantizar el ejercicio real
del derecho de libertad religiosa en relacion con la materia matrimonial. Cf. J. MARTINELL,
Matrimonio y libertad de conciencia, en «Laicidad y libertades. Escritos juridicos», N° 0 (2000), pp.
76-80.

183 Es necesario distinguir entre el derecho a la libertad religiosa y el principio de libertad religiosa.
Mientras que el primero se predica de las personas, el segundo corresponde al Estado. Siguiendo
a Viladrich y Ferrer, «la libertad religiosa, ademéas de ser un derecho humano, es un principio de
organizacion social y de configuracion civica, porque contiene una idea o definicion de Estado.
Segun esta perspectiva, el principio de libertad religiosa no se confunde con el derecho
fundamental del mismo nombre, que expresa una exigencia de justicia innata a la dignidad
humana». (P. J. VILADRICH y J. FERRER ORTIZ, Los principios informadores del Derecho
Eclesiastico espariol..., cit., p. 90).

95



via civil, mas aun cuando este ultimo aparece configurado con rasgos totalmente
contrarios a la concepcidén de matrimonio que pueden tener.

El principio de libertad religiosa no implica imponer un solo modelo de
matrimonio religioso como ley del Estado, sino reconocer a los ciudadanos la
facultad de celebrar el matrimonio con efectos civiles de la manera que mejor se
avenga a sus convicciones religiosas'®*. No conduce, por tanto, a la desaparicion
del matrimonio civil que debe permanecer para aquellas personas que no
consideran al matrimonio como una cuestién sagrada, pero si a la extirpacién de
su obligatoriedad para todos los ciudadanos.

Por el principio de cooperacién, la autoridad civil debe propiciar relaciones
con las confesiones religiosas para que los ciudadanos puedan celebrar el

matrimonio religioso con efectos civiles. Los Concordatos con la Santa Sede'®® y

6 son el modo habitual

los Acuerdos con las demas confesiones religiosas'®
utilizado por los Estados contemporaneos para reconocer efectos civiles a los
matrimonios religiosos, pues permiten llegar a un punto de comunion entre los
regimenes matrimoniales civiles y religiosos. En efecto, el ordenamiento civil
puede diferir en cuanto a los requisitos de validez del matrimonio con los
ordenamientos de las confesiones religiosas, pero esas diferencias no significan

que los matrimonios religiosos no puedan alcanzar efectos civiles'®’.

164 Cf. A. DE FUENMAYOR, Derechos fundamentales y familia cristiana..., cit, p. 979.

%% |os Concordatos son negocios juridicos de Derecho publico externo celebrados por la via
diplomatica, que se ocupan de problemas que afectan el estatuto juridico de la Iglesia catolica en
el ordenamiento interno de un Estado determinado, asi como a los derechos y deberes de los
fieles catolicos. Los Concordatos se celebran con la Santa Sede, érgano de representacion de la
Iglesia Catélica en el orden internacional, por lo que adoptan una posicién especial en los
ordenamientos de los Estados: su naturaleza es la propia de los tratados internacionales. Cf. P.
LOMBARDIA y J. FORNES, Fuentes del Derecho Eclesiastico Espariol, en J. FERRER ORTIZ
(coord.), Derecho Eclesiastico del Estado Espariol, Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona
2007, 62 ed., pp. 65-66.

188 | os Acuerdos entre los Estados con otras confesiones religiosas son una fuente especial del
Derecho Eclesiastico. Se distinguen de los Concordatos pues no tienen el rango de tratado
internacional, al no tener una de sus partes personalidad juridica internacional. La naturaleza
juridica de estos Acuerdos es peculiar, en la medida que son aprobados mediante una ley, pero
producidos como consecuencia de una negociacion entre las confesiones y los 6rganos del
Estado. Siguiendo a Lombardia y Fornés, «se trata de una fuente formalmente unilateral, pero
materialmente bilateral, puesto que su contenido proviene del pacto entre la confesion y el
gobierno, y este contenido es intangible» (lbidem, p. 73). En el ordenamiento juridico peruano
estos Acuerdos son denominados Convenios de colaboracion, segun el articulo 15 de la LLR.
'%7) bs Concordatos con la Santa Sede y los Acuerdos con las demas confesiones religiosas
permiten superar estos inconvenientes y arribar al establecimiento de sistemas matrimoniales
respetuosos tanto de la libertad religiosa de los ciudadanos como de las normas civiles que
regulan la institucién matrimonial. Llamazares sostiene que una solucién valida al problema del
reconocimiento de efectos civiles de los matrimonios religiosos, que respete tanto la libertad de los

96



Finalmente, el principio de igualdad en materia religiosa'®® contrasta con el
sistema de matrimonio civil obligatorio, pues en éste sélo queda salvaguardado el
derecho de contraer matrimonio para aquellas personas que consideran el
matrimonio como una mera realidad secular que debe ser regulada estrictamente
por las leyes civiles, pero no para aquellas que consideran al matrimonio como
una realidad sagrada cuyo pleno sentido se encuentra en el cumplimiento de las
normas impuestas por su propia confesién religiosa.

El principio de igualdad en materia religiosa, aplicado al ambito matrimonial,
como expone De Fuenmayor, «sélo exige no atribuir a los ciudadanos distintos
derechos y deberes, es decir, sbélo exige evitar que unos tengan un estatuto
personal mas favorable que otros»'®. En consecuencia, el Estado sélo debe
reconocer al matrimonio religioso los mismos efectos que reconoce al matrimonio
contraido segun las leyes civiles.

En sintesis, el respeto y la realizacion auténtica del derecho a la libertad
religiosa soOlo pueden verse garantizados en los sistemas matrimoniales
facultativos que reconocen efectos civiles a los matrimonios religiosos. Alcanzar la
vigencia de estos sistemas no es tarea sencilla, pero tampoco imposible. La

configuracion del Estado contemporaneo en relacidén con la materia religiosa,

ciudadanos como la laicidad del Estado, implica «reconocer eficacia civil a los actos confesionales
tanto de celebraciéon como de declaraciéon de nulidad o disolucién del matrimonio, pero solo en
aquellos casos en que concurran las mismas circunstancias que en el derecho civil o lo que es lo
mismo en el supuesto en que se llegaria a la misma solucion aplicando el derecho civil». (D.
LLAMAZARES FERNANDEZ, Libertad de conciencia y matrimonio, en AA.VV. Derecho de Familia
y Libertad de conciencia en los paises de la Unién Europea y el Derecho Comparado. Actas del IX
Congreso Internacional de Derecho Eclesiastico del Estado, Servicio Editorial de la Universidad
del Pais Vasco, Bilbao 2001, p. 63). Es necesario, pues, buscar puntos de comunién entre los
ordenamientos civiles y confesionales que regulan la institucién matrimonial. Aunque no es posible
llegar a identificarlos por completo, si es factible determinar algunos puntos de comunién que
permitan validamente, sin detrimento de la laicidad del poder secular, reconocer a los matrimonios
religiosos efectos civiles en la sociedad. La solucién no puede determinarse a priori a rasgos
generales, pues debe buscarse en cada relacion concreta; cada confesion religiosa tiene
peculiaridades en su regulacion y ellas deben ser tomadas en cuenta por las autoridades civiles
cuando se busca dotar de efectos juridicos a los matrimonios religiosos.

® El principio de igualdad religiosa exige que el Estado no discrimine a los individuos o
confesiones religiosas, en un doble sentido: en primer lugar, el derecho a la libertad religiosa no
debe ser negado o restringido en su ejercicio a ciertos sujetos individuales o colectivos segun la fe
que profesen; en segundo lugar, el reconocimiento y el disfrute de los demas derechos no pueden
depender de las creencias religiosas de los ciudadanos. Es decir, el Estado debe tratar a los
ciudadanos por su condicion de tales, no por su situacion de fieles de una determinada confesion
religiosa. La base de este principio es el derecho a la igualdad que favorece a toda persona. Pero
la igualdad no es un fin en si misma y como derecho no posee autonomia propia, porque siempre
se presenta en relacion con otros derechos a los que modula en el marco de una situacion
concreta Cf. L. CARPIO SARDON, La libertad religiosa en el Perdu..., cit., p. 210. J. MARTIN DE
AGAR, Los Principios del Derecho Eclesiastico del Estado..., cit. pp. 7-8.
19 A, DE FUENMAYOR, Derechos fundamentales y familia cristiana..., cit., p. 979.

97



sustentado en los principios de libertad religiosa, laicidad, cooperacién e igualdad
religiosa, permite superar las naturales dificultades que pueden darse en las
relaciones con las confesiones religiosas a través del dialogo y la suscripcién de

convenios.

3. La experiencia comparada: el reconocimiento de los matrimonios
religiosos en los ordenamientos de Colombia, Chile y Brasil
La propuesta defendida en este trabajo no es una tesis aislada en el
contexto internacional. En el escenario europeo destacan los sistemas de

170

reconocimiento de los matrimonios religiosos de Espafa'”® y de ltalia'”". Sin

' En Espafia se reconocen efectos civiles tanto al matrimonio canénico como al de otras
confesiones religiosas que han suscrito acuerdo con el Estado esparol. El reconocimiento del
matrimonio candnico en Espana tiene como marco normativo especifico el Acuerdo sobre asuntos
juridicos entre Espafia y la Santa Sede de 3 de enero de 1979 y determinadas normas del Cédigo
Civil reformado por la Ley de 7 julio de 1981. El Acuerdo reconoce un sistema matrimonial
facultativo sui generis que toma en cuenta tres momentos del matrimonio canénico: el constitutivo,
el registral y el procesal. <En el momento constitutivo el Estado contempla el matrimonio canénico
como realidad auténoma que produce los mismos efectos que el matrimonio civil y reconoce a los
ciudadanos la facultad de elegir libremente entre una u otra forma de celebracién. En el momento
registral el Estado supedita el pleno reconocimiento de los efectos civiles del matrimonio canénico
a la inscripcién en el Registro civil para evitar que los matrimonios canénicos contrarios a su orden
publico alcancen eficacia civil. en el momento procesal los conyuges pueden optar por la
jurisdiccién eclesiastica o por la jurisdiccion civil para obtener la disolucion o la declaracion de
nulidad del matrimonio canénico, pero las decisiones eclesiasticas solo tendran efectos civiles si
se declaran ajustadas al Derecho del Estado». (J. FERRER ORTIZ, La eficacia civil del matrimonio
candnico y de las decisiones eclesiasticas en el Derecho espariol, en «Revista IUS ET PRAXIS»,
N° 2 [2008], p. 383). Por lo que se refiere a los matrimonios religiosos de las demas confesiones,
son especialmente relevantes los Acuerdos de 1992 suscritos entre el Estado espariol con la
Federacion de Entidades Religiosas Evangélicas de Espafa (FEREDE), la Federacion de
Comunidades Judias (FCJ) y la Comision Islamica de Espafa (CIE). En virtud de estos Acuerdos
se reconoce efectos civiles a los matrimonios celebrados en el seno de cada una de estas
confesiones religiosas. Para la celebracion de los matrimonios evangélicos y judios se exige la
tramitacién de expediente civil previo y la obtencién del certificado acreditativo de la capacidad
matrimonial de los contrayentes; en el caso de los matrimonios isldmicos la acreditacién de la
capacidad matrimonial se realiza por una simple certificacion expedida por el Registro civil antes
de la inscripcién del matrimonio. La inscripcion de los matrimonios evangélicos, judios e islamicos
procede en via principal por el ministro oficiante, y en via subsidiaria, por los mismos contrayentes.
Por ultimo, en cuanto al momento extintivo de estos matrimonios, no se reconoce eficacia civil a
las sentencias de nulidad o divorcio de los tribunales evangélicos, judios o islamicos, de modo que
la nulidad, la separacién y el divorcio quedan regulados por las normas civiles espanolas. Cf. R.
NAVARRO VALLS, E/ matrimonio religioso en J. FERRER ORTIZ (coord.), Derecho Eclesiastico
del Estado Espaniol, Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona 2007, 62 ed., pp. 321-325.

"' En el ordenamiento italiano se reconoce efectos civiles al matrimonio canénico en virtud del
articulo 8 del Acuerdo entre Italia y la Santa Sede, firmado en 1984 y ratificado en 1985: «Se
reconocen efectos civiles al matrimonio contraido segin las normas del derecho canénico,
siempre que el acto sea transcrito en los Registros de Estado civil, previas publicaciones en la
casa comunal». Este precepto también sefiala que el matrimonio canénico produce efectos civiles
desde el momento de su celebracion. Asimismo, en ltalia las sentencias de nulidad de matrimonio
pronunciadas por los tribunales eclesiasticos que cuenten con decreto de ejecucion del érgano
superior de control eclesiastico, pueden ser declaradas eficaces por el Tribunal de apelacion
competente a peticién de una o de ambas partes, en virtud del articulo 8.2 del Acuerdo con la

98



embargo, por la proximidad a la realidad peruana interesa en mayor medida dar
un breve repaso a lo que sucede en el contexto sudamericano.

En los ultimos anos, paises como Colombia, Chile y Brasil, han acogido en
sus ordenamientos el reconocimiento civil del matrimonio canénico y de los
demas matrimonios religiosos como manifestacién del derecho a la libertad
religiosa de las personas. Tal reconocimiento se ha efectuado en virtud de
diversas técnicas: en algunos casos se ha suscrito un Acuerdo con la Santa Sede;
en otros, la materia ha sido tratada directamente por los Estados en sus leyes
internas. En todo caso, mas alla de las diferencias en el tratamiento de la
cuestion, lo importante es que estos Estados se han preocupado por reconocer
efectos civiles a los matrimonios religiosos, de conformidad con un mayor

reconocimiento de la libertad religiosa.

3.1. El reconocimiento de los matrimonios religiosos en Colombia

En el Estado colombiano se reconoce efectos civiles a todos los matrimonios
religiosos. A partir de la entrada en vigencia de la Constitucion de 1991, que
acogié la perspectiva del Estado laico, el legislador colombiano ha producido una

serie de normas tendientes a garantizar lo mas ampliamente posible en la practica

Santa Sede. Por lo que se refiere a los matrimonios de otras confesiones religiosas, en ltalia «se
reconoce como forma del matrimonio civil, la celebracion religiosa de todas las confesiones con
acuerdo, segun procedimiento y con requisitos similares a los establecidos para la eficacia del
matrimonio candnico, es decir: presentacion de los esposos al funcionario del estado civil
declarando su intencidén de casarse y pidiendo que se hagan las proclamas civiles; hechas éstas,
el oficial comprueba que nada se opone al matrimonio segun el derecho vigente, de lo cual expide
certificado en el que conste ademas el rito religioso de la celebracion, el municipio en que tendra
lugar y que se ha explicado a los esposos los derechos y deberes conyugales mediante lectura de
los correspondientes articulos del Cédigo civil. Celebrado el matrimonio, el ministro levanta acta
en doble ejemplar y envia uno de ellos al encargado del estado civil junto con el certificado civil
que le presentaron las partes, recibido lo cual el encargado lo inscribe y notifica la inscripcién al
ministro celebrante, que debe ser ciudadano italiano». (J. MARTIN DE AGAR, Situacion juridica de
las confesiones cristianas no catdlicas en ltalia, [ubicado el 16.VIIl.2012], disponible en
http://bibliotecanonica.net/docsad/btcadr.pdf, pp. 13-14). Las confesiones religiosas que han
suscrito acuerdo —intesa— con el Estado italiano son: los Valdenses y Metodistas, las Iglesias
Cristianas Adventistas del 7° dia, las Asambleas de Dios en ltalia, la Union Cristiana Evangélica
Baptista de ltalia, la Iglesia Evangélica Luterana de Italia, las Comunidades Israeliticas de ltalia, y
recientemente la Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Ultimos Dias, la Iglesia Apostolica
ltaliana y la Iglesia Ortodoxa. Finalmente, cabe resaltar que la nulidad y disolucién de los
matrimonios de las confesiones no catdlicas son reguladas estrictamente por las leyes civiles
italianas; es decir, no se reconoce eficacia civil a las decisiones emanadas de sus tribunales.

99



el derecho fundamental de toda persona a la libertad religiosa, reconocido en el
articulo 19 de la mencionada Norma Fundamental'’2.

En el ordenamiento colombiano destaca la Ley Estatutaria N° 133, de 23 de
mayo de 1994, que desarrolla el Derecho de Libertad Religiosa y de Cultos. El
articulo 6 literal d) de esta norma reconoce, como facultad derivada del derecho a
la libertad religiosa, que toda persona puede contraer matrimonio de acuerdo a lo
prescrito por su confesién religiosa:

«La libertad religiosa y de cultos garantizada por la Constitucién comprende,
con la consiguiente autonomia juridica e inmunidad de coaccion, entre otros,
los derechos de toda persona:

d) De contraer y celebrar matrimonio y establecer una familia conforme a su
religion y a las normas propias de la correspondiente Iglesia o confesién
religiosa. Para este fin, los matrimonios religiosos y sus sentencias de
nulidad, dictadas por las autoridades de la respectiva Iglesia o confesién
religiosa con personeria juridica tendran efectos civiles, sin perjuicio de la
competencia estatal para regularlos».

En el caso del matrimonio canédnico, el Estado colombiano le reconoce
plenos efectos civiles en virtud del articulo VII del Concordato suscrito con la
Santa Sede, de fecha 12 de julio de 1973, el cual es obligatorio en virtud de la Ley
20 de 1974, de fecha 20 de diciembre. El texto del articulo VII del Concordato
expresa:

«El Estado reconoce plenos efectos civiles al matrimonio celebrado de
conformidad con las normas del derecho candnico. Para la efectividad de
este reconocimiento, la autoridad eclesiastica transmitira copia auténtica del
Acta al correspondiente funcionario del Estado quien debera inscribirla en el
registro civil».

En esta linea, el articulo 113 del Cédigo Civil colombiano dispone que:

«De conformidad con el Concordato, se reconocen efectos civiles a los
matrimonios catélicos celebrados en cualquier tiempo».

Benetti Angel, comentando el articulo VIl del Concordato, sefiala que lo que
se reconoce es «que los matrimonios catdlicos surten efectos civiles desde el
momento mismo de su celebracién; la inscripcion de la copia auténtica del acta

matrimonial en el registro civil, Unica y exclusivamente, tiene finalidad probatoria

172 Articulo 19 Constitucion Politica de Colombia de 1991: «Se garantiza la libertad de cultos. Toda

persona tiene derecho a profesar libremente su religion y a difundirla en forma individual o
colectiva.
Todas las confesiones religiosas e iglesias son igualmente libres ante la ley».

100



del estado civil de casados de los conyuges y de la existencia de la sociedad
conyugal entre ellos»'"3,

Lo dicho por este autor encuentra amparo en el Protocolo Final del
Concordato, que senala con claridad que «los efectos civiles del matrimonio
candnico debidamente inscrito en el registro civil regiran desde la celebracién por
la forma candnica de dicho matrimonio».

El articulo VIII del Concordato, por su parte, reconoce la exclusividad de la
jurisdiccién candnica en lo referente a las causas relativas a la nulidad del
matrimonio candnico y la disolucion del vinculo, de modo especial, a la dispensa
del matrimonio rato. Expresamente este articulo senala:

«Las causas relativas a la nulidad o a la disolucion del vinculo de los
matrimonios candnicos, incluidas las que se refieren a la dispensa del
matrimonio rato y no consumado, son de competencia exclusiva de los
Tribunales Eclesiasticos y Congregaciones de la Sede Apostélica. Las
decisiones y sentencias de éstas, cuando sean firmes y ejecutivas, conforme
al derecho canénico, seran transmitidas al Tribunal Superior del Distrito
Judicial territorialmente competente, el cual decretard su ejecucion en
cuanto a efectos civiles y ordenara su inscripcion en el registro civil».

Lo dispuesto en esta norma del Concordato ha sido ratificado por la Ley 25
de 1992, de fecha 17 de diciembre, que reconoce efectos civiles a los
matrimonios religiosos en general, cuyo articulo 4 dispone:

«Las providencias de nulidad matrimonial proferidas por las autoridades de
la respectiva religion, una vez ejecutoriadas, deberan comunicarse al juez de
familia o promiscuo de familia del domicilio de los cényuges, quien decretara
Su ejecucion en cuanto a los efectos civiles y ordenara la inscripciéon en el
registro civil. La nulidad del vinculo del matrimonio religioso surtira efectos
civiles a partir de la firmeza de la providencia del juez competente que
ordene su ejecucion».

Por lo que respecta a las sentencias y resoluciones candnicas en general
relativas a la nulidad del matrimonio, debe destacarse que ellas producen plenos
efectos desde el momento que son dictadas por la autoridad eclesiastica
competente. La providencia de ejecucion del juez de familia sélo marca el inicio

de los efectos civiles surtidos de la sentencia canénica'’*.

7% J. BENETTI ANGEL, Derecho matrimonial colombiano. Andlisis critico, Ediciones Doctrina y
Ley, Santa Fe de Bogota 1999, p. 192.
74°Ct. Ibidem, p. 207.

101



Cabe mencionar que el inciso 11 del articulo 42 de la Constitucién
Colombiana de 1991'°, dispone que «los efectos civiles de todo matrimonio
cesaran por divorcio con arreglo a la ley civil». El reconocimiento de competencia
a las autoridades eclesiasticas para pronunciarse sobre las disputas de disolucion
del vinculo candnico recogido en el articulo VIII del Concordato, aparentemente
resulta contrario a lo previsto en la norma constitucional. Sin embargo, la Corte
Constitucional en la Sentencia de Constitucionalidad # C-027, de fecha 5 de
febrero de 1993, se ha pronunciado estableciendo que el divorcio a que se refiere
el inciso 11 del articulo 42 de la Constitucion colombiana no atenta contra la
observancia de la ley canonica ni interrumpe el vinculo surgido del matrimonio
candnico, sino que tan sélo termina con los efectos civiles del matrimonio asi
contraido.

No obstante, esta situacion representa un problema pues, al determinarse el
divorcio para cesar los efectos civiles del matrimonio candnico, los casados por
esta forma pueden considerarse ya sin vinculo matrimonial vigente y contraer
matrimonio civil cometiendo bigamia, pues el vinculo del matrimonio celebrado en
forma candnica permanece. Asi pues, cuando el Estado decreta que mediante el
divorcio civil pueden cesar los efectos civiles del matrimonio canénico, esta

interfiriendo ilegitimamente en un ambito que no le corresponde e incentivando un

"> Articulo 42 Constitucién Politica de Colombia de 1991:

«La familia es el ndcleo fundamental de la sociedad. Se constituye por vinculos naturales o
juridicos, por la decision libre de un hombre y una mujer de contraer matrimonio o por la voluntad
responsable de conformarla.

El Estado y la sociedad garantizan la proteccién integral de la familia. La ley podra determinar el
patrimonio familiar inalienable e inembargable.

La honra, la dignidad y la intimidad de la familia son inviolables.

Las relaciones familiares se basan en la igualdad de derechos y deberes de la pareja y en el
respeto reciproco entre todos sus integrantes.

Cualquier forma de violencia en la familia se considera destructiva de su armonia y unidad, y sera
sancionada conforme a la ley.

Los hijos habidos en el matrimonio o fuera de él, adoptados o procreados naturalmente o con
asistencia cientifica, tienen iguales derechos y deberes.

La ley reglamentara la progenitura responsable.

La pareja tiene derecho a decidir libre y responsablemente el nimero de sus hijos, y debera
sostenerlos y educarlos mientras sean menores o impedidos.

Las formas del matrimonio, la edad y capacidad para contraerlo, los deberes y derechos de los
cényuges, su separacion y la disolucion del vinculo, se rigen por la ley civil.

Los matrimonios religiosos tendran efectos civiles en los términos que establezca la ley.

Los efectos civiles de todo matrimonio cesaran por divorcio con arreglo a la ley civil.

También tendran efectos civiles las sentencias de nulidad de los matrimonios religiosos dictadas
por las autoridades de la respectiva religion, en los términos que establezca la

ley.

La ley determinara lo relativo al estado civil de las personas y los consiguientes derechos y
deberes».

102



escenario de desorden social que propicia la celebracién de cuasi matrimonios. El
Estado sélo tiene facultad para decretar el divorcio en los matrimonios celebrados
por la forma civil'"®.

La ultima referencia al matrimonio candnico en el Concordato de 1973 se
encuentra en el articulo IX de este instrumento, que literalmente dispone:

«Las Altas Partes Contratantes convienen en que las causas de separacién
de cuerpos de los matrimonios candnicos sean tramitadas por los Jueces del
Estado, en primera instancia ante el Tribunal Superior respectivo y en
segunda instancia ante la Corte Suprema de Justicia. A solicitud de uno de
los cényuges la causa respectiva se suspendera en primera instancia y por
una sola vez, durante treinta dias, para dar lugar a la accién conciliadora y
pastoral de la Iglesia, salvo la competencia del Tribunal para adoptar las
medidas precautelativas que estime convenientes. Vencido el plazo el
respectivo Tribunal reanudara el tramite correspondiente».

Este articulo fue declarado inexequible en su parte in fine por la Corte
Constitucional colombiana. Para el tribunal, la separacién de cuerpos es una
materia de competencia exclusiva del Estado por mandato del inciso 9 del articulo
42 de la Constitucion colombiana de 1991, por lo tanto, no resultaba adecuado
reconocer a la Iglesia Catodlica la facultad de realizar la mision pastoral de
conciliacién y entrometerse en el proceso judicial de separacién de cuerpos'’’.
Asimismo, debe mencionarse que actualmente en Colombia la competencia en
primera instancia para estos procesos corresponde a los jueces de familia, y en
segunda instancia a los Tribunales superiores. Existe Unica instancia llevada ante
los jueces de familia en los casos de separacién de cuerpos de comin acuerdo'’®.

Por lo que se refiere al reconocimiento de efectos civiles de los matrimonios
religiosos distintos al candnico en Colombia, merece atencion el articulo 115 del
Cédigo Civil colombiano, cuya redaccién actual, en virtud de la modificacion

operada por la Ley 25 de 1992, es como se expone:

"8 Por otro lado, sefala el profesor Benetti Angel que la Corte Constitucional de Colombia yerra al
expresar que el divorcio civil no representa un atentado contra el vinculo nacido del matrimonio
canodnico: «no existe un vinculo matrimonial eclesiastico o sacramental, lo que existe es un vinculo
juridico matrimonial celebrado por la forma candnica. No puede afirmarse acertadamente que al
cesar los efectos civiles por divorcio con arreglo a la ley civil el vinculo eclesiastico o sacramental
sigue incolume. Al cesar los efectos civiles el vinculo matrimonial sigue intacto pero por ser una
realidad natural y no una creacion humana; es una realidad natural celebrada bajo la forma
canonica y regulada en sus efectos civiles por el Estado». (J. BENETTI ANGEL, Derecho
matrimonial colombiano..., cit., p. 215).

"7 Cf. Corte Constitucional de Colombia, Sentencia de Constitucionalidad # C-027, de fecha 5 de
febrero de 1993.

178 Cf. J. BENETTI ANGEL, Derecho matrimonial colombiano..., cit., p. 220.

103



«Tendran plenos efectos juridicos los matrimonios celebrados conforme a
los canones o reglas de cualquier confesion religiosa o iglesia que haya
suscrito para ello Convenio o Tratado de Derecho Internacional o Convenio
de Derecho Publico Interno con el Estado colombiano. Los acuerdos de que
trata el inciso anterior s6lo podran celebrarse con las confesiones religiosas
e iglesias que tengan personeria juridica, se inscriban en el registro de
entidades religiosas del Ministerio de Gobierno, acrediten poseer
disposiciones sobre el régimen matrimonial que no sean contrarias a la
Constitucion y garanticen la seriedad y continuidad de su organizacion
religiosa. En tales instrumentos se garantizara el pleno respeto de los
derechos constitucionales fundamentales»

De este articulo se desprende que las condiciones que deben cumplirse
para que un matrimonio religioso no catdlico produzca efectos civiles en el
ordenamiento colombiano son: en primer lugar, que la confesién religiosa haya
obtenido el reconocimiento de personeria juridica especial ante el Ministerio del
Interior y se encuentre inscrita en el Registro de entidades religiosas de este
Ministerio; en segundo lugar, que la confesion haya suscrito con el Estado
colombiano un Convenio de Derecho Publico Interno; por ultimo, que la confesion
acredite poseer un conjunto de disposiciones especificas sobre la materia
matrimonial compatibles con la Constituciéon colombiana, es decir, que cuente con
un régimen matrimonial propio.

En virtud del Decreto 354 de 1998, de fecha 19 de febrero, el Estado
Colombiano aprob6 el Convenio de Derecho Publico Interno numero 1 de 1997,
celebrado el 2 de diciembre de 1997, entre el Estado y las siguientes Entidades
Religiosas Cristianas no Catdlicas: Concilio de las Asambleas de Dios de
Colombia, Iglesia Comunidad Cristiana Manantial de Vida Eterna, Iglesia Cruzada
Cristiana, Iglesia Cristiana Cuadrangular, Iglesia de Dios en Colombia, Casa
sobre la Roca-lglesia Cristiana Integral, Iglesia Pentecostal Unida de Colombia,
Denominaciéon Misién Panamericana de Colombia, Iglesia de Dios Pentecostal
Movimiento Internacional en Colombia, Iglesia Adventista del Séptimo Dia de
Colombia, Iglesia Wesleyana, Iglesia Cristiana de Puente Largo, y Federacion
Consejo Evangélico de Colombia (CEDECOL)'”.

Sin embargo, este reconocimiento de efectos civiles de los matrimonios no

catdlicos en realidad no existe, pues para que se dé es necesario que cada

79 Cf. V. PRIETO, Los efectos civiles de los matrimonios religiosos en el sistema matrimonial
colombiano, en «Dikaion», Vol. 22, N°17 (2008), p. 278.

104



confesion religiosa presente un régimen matrimonial propio, susceptible de ser
reconocido por el Estado y asumido por éste en virtud de una remisiéon material o
una remisién formal'®. Ahora bien, las confesiones religiosas que han suscrito el
Convenio de Derecho Publico Interno nimero 1 de 1997 no presentan un
ordenamiento juridico matrimonial propio; lo que poseen en todo caso son
disposiciones ceremoniales, doctrinales vy liturgicas sobre el matrimonio, pero no
un conjunto de normas juridicas reguladoras del matrimonio. Por esta razén, los
aspectos relativos al lugar y la forma de celebracién del matrimonio, asi como las
condiciones de legitimidad de los contrayentes han sido tratados en el Convenio
referido'®".

En sintesis, en Colombia coexisten dos sistemas matrimoniales facultativos
distintos para el reconocimiento de los matrimonios religiosos. De un lado, el
sistema aplicable al reconocimiento de efectos civiles de los matrimonios
candnicos que encuentra su fundamento juridico en el Concordato suscrito con la
Santa Sede en el ano 1973. Por otro lado, el sistema aplicable al mal denominado
reconocimiento de efectos civiles de los matrimonios religiosos no catélicos, pues
como seinala Prieto, «en relacion con los matrimonios regulados por el Convenio
de 1997 no puede hablarse propiamente de reconocimiento de efectos civiles, por
simple sustraccién de materia: la remision, propia de esta figura, carece de objeto
y, por asi decirlo, cae en el vacio. Se trata mas bien de matrimonios civiles
celebrados en forma religiosa, y regulados por tanto en sus aspectos sustanciales
por las normas del Estado» 2.

3.2. El reconocimiento de los matrimonios religiosos en Chile

La Ley 19.947 de fecha 17 de mayo de 2004, vigente desde el 17 de
noviembre de ese ano, reguladora del Matrimonio Civil (en adelante, LMC), ha
cambiado el rumbo del derecho matrimonial chileno, en la medida que ha

180 En palabras de Prieto aplicables al contexto colombiano que se comenta, «a través del primer
mecanismo (remisién material), uno de los ordenamientos, considerdndose competente para
regular determinada materia, lo hace reproduciendo en el propio dmbito las normas del otro
ordenamiento, sin dejar de afirmar la propia competencia. En la remision formal, en cambio, el
ordenamiento reconoce la competencia del otro y su ‘aptitud’ para regular una determinada
relacion juridica, reconociéndole eficacia en el propio ambito. Es éste precisamente el caso del
reconocimiento de efectos civiles al matrimonio canénico». (Ibidem, p. 279).

®cf. V. PRIETO, Libertad religiosa y Confesiones. Derecho Eclesiastico del Estado Colombiano,
Editorial TEMIS, Bogoté 2008, pp. 163-164.

182 iDEM, Los efectos civiles de los matrimonios religiosos en el sistema matrimonial
colombiano..., cit., pp. 292-293.

105



desplazado el sistema matrimonial que existia en Chile desde el afo 1884
caracterizado por su monismo constitutivo de matrimonio civil tnico'®. La LMC,
en su articulo 20, reconoce la posibilidad de celebrar el matrimonio en el seno de
determinadas confesiones religiosas, cumpliendo los contrayentes los requisitos
previstos en la mencionada Ley. A continuacién se realizara un sucinto analisis de
esta norma.

El articulo 20 de la LMC dispone textualmente lo siguiente:

«Los matrimonios celebrados ante entidades religiosas que gocen de
personalidad juridica de derecho publico produciran los mismos efectos que
el matrimonio civil, siempre que cumplan con los requisitos contemplados en
la ley, en especial lo prescrito en este Capitulo, desde su inscripcién ante un
Oficial del Registro Civil. El acta que otorgue la entidad religiosa en que se
acredite la celebracién del matrimonio y el cumplimiento de las exigencias
que la ley establece para su validez, como el nombre y la edad de los
contrayentes y los testigos, y la fecha de su celebracién, debera ser
presentada por aquéllos ante cualquier Oficial del Registro Civil, dentro de
ocho dias, para su inscripcion. Si no se inscribiere en el plazo fijado, tal
matrimonio no producira efecto civil alguno. El Oficial del Registro Civil
verificara el cumplimiento de los requisitos legales y dara a conocer a los
requirentes de la inscripcién los derechos y deberes que corresponden a los
cényuges de acuerdo a esta ley. Los comparecientes deberan ratificar el
consentimiento prestado ante el ministro de culto de su confesién. De todo lo
anterior quedara constancia en la inscripcién respectiva, que también sera
suscrita por ambos contrayentes. S6lo podra denegarse la inscripcidén si
resulta evidente que el matrimonio no cumple con alguno de los requisitos
exigidos por la ley. De la negativa se podra reclamar ante la respectiva Corte
de Apelaciones. Los efectos del matrimonio asi inscrito se regiran, en todo,
por lo prescrito en esta ley y en los demas cuerpos legales que se refieren a
la materia».

Esta norma prevé los requisitos legales que deben cumplirse en los
matrimonios celebrados ante confesiones religiosas para obtener validez en el
fuero civil. Tales requisitos son: celebracién ante entidades religiosas que gocen
de personalidad juridica de derecho publico; cumplimiento de requisitos civiles
contemplados en la LMC; celebracién ante un ministro de culto habilitado para
celebrar el matrimonio debidamente acreditado por autoridad de la respectiva
entidad religiosa; levantamiento de un acta matrimonial por parte de la entidad
religiosa que acredite la celebraciéon del matrimonio y el cumplimiento de los
recaudos legales; presentacién personal del acta ante un Oficial Civil para su

'8 Cf. J. BARRIENTOS GRANDON y A. NOVALES ALQUEZAR, Nuevo Derecho Matrimonial
Chileno, LexisNexis, Santiago de Chile 2006, p. 128.

106



inscripcién; verificacién del cumplimiento de los requisitos legales e informacion
referida a los efectos civiles del matrimonio por parte del Oficial Civil; ratificacion
del consentimiento prestado por los contrayentes en el seno de su confesion
religiosa; e inscripcion del matrimonio por el Oficial Civil'®.

Esta larga lista de requisitos que deben ser cumplidos en los matrimonios
religiosos para obtener efectos civiles en Chile, ha sido fustigada por Salinas
Araneda. Debido a que los requisitos que deben cumplirse para la celebracion de
las nupcias son los civiles, el consentimiento de los contrayentes debe ser
ratificado ante el Oficial Civil en un plazo fatal de ocho dias, y los efectos civiles
del matrimonio religioso se cuentan desde el momento de su inscripcién, para
este autor el articulo 20 de la LMC representa un fracasado intento para dotar de
eficacia civil a los matrimonios religiosos, amparado por la mentalidad laicista
imperante en Chile desde hace mas de cien afios'®.

En contra de lo dicho por Salinas Araneda, Del Picé Rubio sostiene que es
plausible que la LMC exija el cumplimiento de los requisitos civiles a todas las
confesiones religiosas, pues muchas de ellas no tienen experiencia en la
celebracion de matrimonios de cara al Estado y pueden incurrir en errores acerca
de la prestacion del consentimiento de los contrayentes. Esta exigencia también
debe ser cumplida por la Iglesia Catdlica en la medida que ella no ha celebrado
un Concordato especifico sobre la materia matrimonial, de modo que debe
someterse a las leyes comunes'®®.

Cabe resaltar, por otro lado, que la doctrina chilena también ha mostrado su
desacuerdo a la exigencia de la ratificacién del consentimiento matrimonial que
deben cumplir los contrayentes ante el Oficial Civil. Como sefalan Barrientos
Grandon y Novales Alquézar, «no se trata de una verdadera ‘ratificacion’ del
consentimiento matrimonial prestado ante la entidad religiosa, sino de una
verdadera manifestacién del consentimiento matrimonial, pues él y so6lo él es

considerado para que proceda la inscripcion del acta respectiva, a partir de la cual

184 Cf. J. DEL PICO RUBIO, Derecho Matrimonial Chileno, Abeledo Perrot, Santiago de Chile 2010,
. 344-346.

Pg% Cf. C. SALINAS ARANEDA, EI reconocimiento del matrimonio religioso en el Derecho positivo

del Estado de Chile: un viejo tema aun pendiente, en «Revista de Derecho», Vol. XXIIl, N° 1

52010), pp. 65-72.

8 ¢f. J. DEL PICO RUBIO, Derecho Matrimonial Chileno..., cit., pp. 318-319.

107



el matrimonio genera sus efectos civiles propios»'®". Al hilo de este argumento se
comprende que la diligencia practicada ante el Oficial Civil no es un mero tramite
de inscripcion del acta matrimonial expedida por la confesién religiosa; es, en
realidad, una ceremonia solemne en la cual los contrayentes deben expresar
nuevamente el consentimiento matrimonial que, por lo demas, ya ha sido
manifestado ante el ministro de culto respectivo'®.

Esta situacion de desconocimiento del consentimiento matrimonial prestado
ante los ministros de culto queda afianzada cuando el articulo 20 de la LMC
menciona: «Los matrimonios celebrados ante entidades religiosas que gocen de
personalidad juridica de derecho publico produciran los mismos efectos que el
matrimonio civil [...] desde su inscripcion ante un Oficial del Registro Civil». La
norma es clara: los matrimonios religiosos surten efectos desde el momento de su
inscripcién en el registro civil, no desde el momento de su celebracién; la
inscripcidén de estos matrimonios, entonces, tiene caracter constitutivo.

Dicha regulacién es desacertada pues, «la esencialidad del acto, radicada
en la prestacién mutua del consentimiento para el matrimonio, se ha expresado
en la ceremonia religiosa»'®. Lo correcto debi6 ser el reconocimiento de efectos
civiles de los matrimonios religiosos desde el momento de su celebracion,
teniendo la inscripcion caracter declarativo'®.

Adicionalmente, existe otra expresion en el articulo 20 de la LMC que lleva a

la conclusion de que el sistema matrimonial chileno desconoce todo valor civil a

¥ J. BARRIENTOS GRANDON y A. NOVALES ALQUEZAR, Nuevo Derecho Matrimonial
Chileno..., cit., p. 130. En el mismo sentido se pronuncia Salinas Araneda. Cf. C. SALINAS
ARANEDA, EI reconocimiento del matrimonio religioso en el Derecho positivo del Estado de Chile:
un viejo tema aun pendiente..., cit., pp. 68-69.

'88 En contra de este criterio, Del Picd Rubio sostiene que «la ley es clara al exigir que se debe
ratificar un consentimiento ya prestado con anterioridad, por lo que no se trata de consentir en dos
oportunidades ni tampoco de dos ceremonias de celebracion distintas, puesto que las personas
que contraen matrimonio religioso ya han prestado su consentimiento con plena validez para el
derecho». (J. DEL PICO RUBIO, Derecho Matrimonial Chileno..., cit., p. 355).

189 |bidem, p. 357.

190 | 3 regulacién actual de la inscripcién de los matrimonios religiosos en Chile conduce a una
consecuencia grave en el ordenamiento: «genera una suerte de vacancia entre el momento de
celebraciéon del matrimonio ante la entidad religiosa y el tiempo de la inscripcion del acta extendida
por tal entidad ante un Oficial Civil [...]. Asi, pues, por ejemplo, si una de las personas que ha
celebrado matrimonio religioso muere antes de dicha ratificacion la supérstite ni ha sido cényuge
ni tendra el estado civil de viuda, lo mismo ocurriria si una de ellas no quisiere comparecer ante el
Oficial del Registro Civil a ‘ratificar el consentimiento’, o si eventualmente se concibiere en dicho
lapso, la criatura no quedaria cubierta por la presuncion de paternidad». (J. BARRIENTOS
GRANDON y A. NOVALES ALQUEZAR, Nuevo Derecho Matrimonial Chileno..., cit., p. 139).

108



los matrimonios religiosos en si mismos considerados: «Si no se inscribiere en el
plazo fijado, tal matrimonio no producira efecto civil alguno».

El plazo que otorga la ley para cumplir la diligencia ante el Oficial Civil es
sumamente reducido: ocho dias a contar desde la celebracion religiosa. Ademas,
es un plazo fatal, por lo que los conyuges deben cumplir personalmente con este
tramite dentro de dicho plazo pues no tienen otra alternativa''. Pero mas alla de
las incomodidades practicas que implica el cumplimiento de esta norma para los
recién casados, existe un tema de fondo: se genera una diferencia de trato entre
la inscripcién de los matrimonios religiosos y la de los matrimonios celebrados
ante el Oficial Civil, pues en estos casos la inscripcién sélo tiene caracter ad
probationem y su ausencia no invalida o priva de efectos al acto del
matrimonio'%.

En sintesis, el sistema matrimonial chileno se ha acercado al reconocimiento
de efectos civiles de los matrimonios religiosos en general. El Estado chileno no
ha suscrito un Concordato con la Iglesia Catdlica, de tal manera que lo previsto en
el articulo 20 de la LMC también es exigible para el reconocimiento de los
matrimonios canonicos. Es dificil calificar el sistema matrimonial chileno, pero las
caracteristicas que presenta permiten encuadrarlo tentativamente como uno de
matrimonio civil facultativo en el que las normas civiles son las Unicas que regulan
esta institucion. Resulta criticable que se haya dispuesto la eficacia civil de todos
los matrimonios religiosos desde el momento de su inscripcidn en el registro civil,
ya que esto significa un desconocimiento absoluto del consentimiento matrimonial

manifestado por los contrayentes en el seno de su confesion religiosa.

3.3. El reconocimiento de los matrimonios religiosos en Brasil
El punto de partida es el inciso 2 del articulo 226 de la Constitucidn brasilefia
de 1988 que dispone: «El matrimonio religioso tiene efecto civil en los términos de

la ley». Dando cumplimiento a este mandato, el articulo 1515 del Cdédigo Civil

91 Salinas Araneda sostiene que el plazo de ocho dias «es reducido y resulta particularmente
incomodo obligar a los cényuges, que en un buen nimero de casos se encontraran de luna de
miel y, por lo mismo, ajenos a cualquier ajetreo administrativo, a suspender su descanso de recién
desposados y ocuparse de los tramites que la gestion ante el Oficial Civil lleva consigo, sobre todo
si para esta gestion han de actuar personalmente por no permitir la ley que lo puedan hacer
representados». (C. SALINAS ARANEDA, E/ reconocimiento del matrimonio religioso en el
Derecho positivo del Estado de Chile: un vigjo tema aun pendiente..., cit., p. 68).

192 Cf. J. BARRIENTOS GRANDON y A. NOVALES ALQUEZAR, Nuevo Derecho Matrimonial
Chileno..., cit., p. 139.

109



brasilefio del afio 2002 (en adelante, CC Brasil) determina que el matrimonio
religioso que cumpla los requisitos de la ley para la validez del matrimonio civil se
equipara a éste desde su inscripcidon en el Registro, produciendo efectos a partir
de la fecha de su celebracion.

Por lo que se refiere al reconocimiento de los matrimonios candnicos, este
tema se encuentra regulado en el Acuerdo entre Brasil y la Santa Sede celebrado
en el afio 2008'%. La primera parte del articulo 12 de este Acuerdo dispone:

«El matrimonio en conformidad con las leyes candnicas, que atienden

también a las exigencias establecidas por el derecho brasilefio para contraer

matrimonio, produce los efectos civiles, desde que queda registrado en el

registro propio, produciendo efectos a partir de la fecha de su celebracién».

Asimismo, el articulo 12 §1 del Acuerdo dispone la homologacion de las
sentencias de los tribunales eclesiasticos en materia matrimonial. Esta norma
declara expresamente:

«La homologacion de las sentencias eclesiasticas en materia matrimonial,
confirmadas por el érgano de control superior de la Santa Sede, sera
efectuada en los términos de la legislacion brasilefia sobre homologacién de
sentencias extranjeras».

Las sentencias eclesiasticas reciben igual tratamiento que las sentencias de
tribunales extranjeros, es decir, para su reconocimiento debera seguirse ante el
Superior Tribunal de Justicia el proceso de homologaciéon de sentencias, en el
cual el 6rgano juzgador debera verificar que la sentencia haya sido dictada por la
autoridad competente; que el proceso jurisdiccional previo haya respetado el
principio de contradiccién; que la sentencia sea acompafada de traduccién
realizada por el traductor jurado; y que la sentencia sea firme'.

El articulo 12 del Acuerdo entre Brasil y la Santa Sede ha instaurado un
sistema de matrimonio civil facultativo sui generis para el reconocimiento del
matrimonio canodnico, pues, en primer lugar, afirma que el matrimonio celebrado

de acuerdo a las normas canonicas produce efectos civiles, pues aquéllas

198 Xavier Goémes menciona que si bien el Estado brasilefio y la Santa Sede habian suscrito
anteriores Acuerdos, «el acuerdo del 2008 se distingue de los anteriores por ser el primero en
tratar de las relaciones entre la Iglesia Catélica y Brasil de forma amplia, considerando diversos
aspectos de la vida de la Iglesia. por eso, es el Unico tratado celebrado entre Brasil y la Santa
Sede que se aproxima mas al modelo clasico de Concordato, aunque las partes contratantes
hayan optado por la denominacién de Acuerdo». (E. XAVIER GOMES, Los Acuerdos entre la
Santa Sede y Brasil, en «Revista General de Derecho Candnico y Derecho Eclesiastico del
Estado», N°22 [2010], p. 7).

194 Cf. Ibidem, p. 27.

110



atienden a las exigencias establecidas por las leyes brasilefias'®; y en segundo
lugar, establece que las sentencias eclesiasticas en materia matrimonial pueden
ser homologadas para surtir efectos juridicos en el plano civil. Sin embargo, la
inscripcién de los matrimonios candnicos si se encuentra supeditada a lo
dispuesto en las normas civiles. Asi pues, aparentemente en Brasil, tanto el in fieri
como el in facto esse del matrimonio candnico es regulado por las normas de la
Iglesia Catdlica.

No obstante, este sistema disefado en el Acuerdo entre Brasil y la Santa
Sede debe matizarse, en el sentido de que el CC Brasil no dispone regimenes
distintos para el reconocimiento de los matrimonios religiosos. Este cuerpo
normativo sigue estableciendo que los matrimonios religiosos deben cumplir con
los requisitos previstos por las leyes civiles para obtener reconocimiento en el
fuero civil, también los matrimonios canoénicos, a pesar de que el Acuerdo de 2008
parece indicar que estos matrimonios se regiran por las normas canonicas en
todo lo referente a su validez.

Asimismo, debe resaltarse que el sistema brasilefio no reconoce la
indisolubilidad del matrimonio en ningun caso. El articulo 1571 del CC Brasil
dispone que el matrimonio valido se disuelve por la muerte de uno de los
cényuges o por divorcio. Entonces, el ordenamiento brasilefio no reconoce al
matrimonio canénico como una realidad sustantiva propia regulada en su totalidad
por la normativa canonica.

Por otro lado, es necesario estudiar brevemente lo previsto en las normas
civiles para el reconocimiento de los deméas matrimonios religiosos. Como se hizo
referencia, el articulo 1515 del CC Brasil sefiala que el matrimonio religioso,
debidamente inscrito, produce efectos desde el momento de su celebracion
siempre que cumpla ciertos requisitos basicos, a saber: que haya sido celebrado
entre un varon y una mujer; que los cdényuges tengan por lo menos 18 afos

cumplidos 6 16 anos con la autorizaciéon de los progenitores o representantes

'95 E| articulo 1511 del CC Brasil reconoce que el matrimonio establece la comunién plena de vida,
con fundamento en la igualdad de derechos y deberes de los conyuges. Con esta redaccion, el
legislador brasilefio se acerca a la doctrina sentada por la Iglesia Catélica sobre el matrimonio, en
concreto, a la expresion presente en el n. 48 de la Constituciéon Pastoral Gaudium et Spes del
Concilio Vaticano II: el matrimonio como intima comunion de vida y de amor conyugal. Cf. Ibidem,
p. 24.

111



legales; y que los contrayentes hayan manifestado su voluntad de contraer
matrimonio'%®.

En cuanto a los requisitos para la celebracion de los matrimonios religiosos,
las normas brasilefias reconocen que deben celebrarse ante el ministro de culto
respectivo y en presencia de dos testigos; asimismo, deben cumplirse tanto las
disposiciones de la confesién respectiva como las civiles'®’. Un requisito esencial
es el cumplimiento del procedimiento de habilitacién civil por parte de los
contrayentes para determinar si cumplen los requisitos civiles de capacidad. En el
caso de los matrimonios religiosos, el CC Brasil dispone que la habilitacion civil
puede ser previa o posterior a la celebracién de las nupcias.

Asimismo, las confesiones deben tener en cuenta el articulo 1534 del
Cédigo citado que dispone que el acto del matrimonio se celebre publicamente
estando presentes, por lo menos, dos testigos, parientes o no de los contrayentes.
Por esta razén, en la doctrina brasilefia se expone que se trata de un matrimonio
civil celebrado ante el ministro de una confesién religiosa, que hace las veces del
funcionario civil competente'®.

El articulo 1516 del mismo cuerpo normativo establece como requisitos para
el registro civil de los matrimonios religiosos los siguientes: que los contrayentes,
antes de la celebracion del matrimonio religioso, hayan obtenido del oficial civil el
certificado que los autoriza a contraer matrimonio religioso, y que el matrimonio
religioso se registre durante los noventa dias siguientes a su celebracién en virtud
del certificado de celebracion del matrimonio religioso firmado por el ministro
religioso correspondiente. En caso de que haya transcurrido el plazo de noventa
dias y el matrimonio religioso no se haya inscrito, sera necesario que los
interesados realicen una nueva habilitacion ante el oficial civil presentando la
prueba de la celebraciéon del matrimonio religioso y los documentos exigidos por el
articulo 1525 del CC Brasil'®.

19 Gf. Ibidem, p. 25.

97 Sobre este punto Odriozola resalta: «la doctrina sefiala que ‘bajo pena de nulidad’ debe ser
celebrdo conforme a los ritos o prescripciones de la religién de los contrayentes, con asistencia del
ministro o pastor competente, revestido de la capacidad necesaria para ejercitar sus funciones
validamente y en presencia de dos testigos». (C. ODRIOZOLA IGUAL, EI matrimonio religioso en
el Cddigo Civil brasilefio de 2002, en «Revista General de Derecho Candnico y Derecho
Eclesiastico del Estado», N°12 [2006], p. 20).

19 Cf. Ibidem.

% | os documentos exigidos por el articulo 1525 del Cédigo Civil brasilefio son: certificado de
edad o equivalente; autorizacion escrita de los responsables legales; declaracion de dos testigos

112



La inscripcién procede por comunicacién del ministro de culto habilitado para
la celebracién del matrimonio religioso que se desea inscribir o por peticién de
cualquier interesado. En el vocablo «interesado» quedan incluidos principalmente
los contrayentes y también sus descendientes, ascendientes, el tutor o curador, e
incluso el Ministerio Publico®®. Una vez cumplida la inscripcién, el matrimonio
religioso tiene efectos civiles desde el momento de su celebracién, es decir, la
inscripcién tiene so6lo caracter declarativo. Este precepto resulta aplicable
también para la inscripcion de los matrimonios canoénicos.

El apartado 3° del articulo 1516 del CC Brasil suscita una especial atencion,
pues genera un problema en el régimen de inscripcion de los matrimonios
religiosos al afirmar que es nulo el registro civil del matrimonio religioso si, antes
de la inscripcion, alguno de los contrayentes hubiera celebrado un matrimonio civil
con otro. Tal disposicion resulta criticable pues, como sefiala Odriozola, «el hecho
de que el Cédigo sefale que no se podra practicar la inscripcidn, o esta sera nula,
si antes se ha celebrado un matrimonio civil, no es compatible con la afirmacién
de que el matrimonio religioso es valido a pesar de no estar inscrito»2°".

En sintesis, en el ordenamiento brasilefio coexisten dos sistemas de
matrimonio civil facultativo. Uno basado en el Acuerdo celebrado entre la Santa
Sede y Brasil en el afno 2008 que se complementa con lo dispuesto en el CC
Brasil, para el reconocimiento del matrimonio candnico, que —como senalé— no es
reconocido como realidad sustantiva propia. Y otro para el reconocimiento de los
demas matrimonios religiosos regulado en el CC Brasil; para la celebracién de
estos matrimonios deben cumplirse tanto los requisitos previstos en las
disposiciones de las confesiones como en las normas civiles, a fin de poder ser
inscritos y obtener eficacia civil.

En Brasil, tanto los matrimonios candnicos como los demas matrimonios
religiosos inscritos surten efectos desde el momento de su celebracidén ya que es
el consentimiento de los contrayentes el que marca el nacimiento del matrimonio.

Sin embargo, el apartado 3°del articulo 1516 del Cédigo Civil declara que es nulo

mayores de edad; declaracién del estado civil, domicilio y residencia de los contrayentes y sus
padres; certificado de defuncién del cényuge fallecido o sentencia de nulidad o anulacién del
matrimonio precedente.

20 cf E. XAVIER GOMES, Los Acuerdos entre la Santa Sede y Brasil..., cit., pp. 25-26.

21 . ODRIOZOLA IGUAL, El matrimonio religioso en el Cédigo Civil brasilefio de 2002... cit., p.
26.

113



el registro civil del matrimonio religioso si, antes de la inscripcion, alguno de los
contrayentes hubiera celebrado un matrimonio civil con otro; es decir, los

matrimonios religiosos no inscritos no generan el impedimento civil de ligamen.

4. Propuesta de reconocimiento civil del matrimonio candnico en el
ordenamiento juridico peruano

El matrimonio candnico es el matrimonio religioso celebrado entre dos
personas, por lo menos una de ellas bautizada en la Iglesia Catdlica, y regulado
por el ordenamiento candnico®®. Este matrimonio reconoce las propiedades y
fines del matrimonio como realidad natural. Las propiedades son la unidad y la
indisolubilidad; y los fines, la procreacion y educaciéon de los hijos, y la ayuda
mutua entre los conyuges?®.

. Por la unidad, el matrimonio sélo puede existir entre un varén y una muijer;
el vinculo juridico s6lo se da entre dos cdnyuges. En el matrimonio toda la virilidad
del varon se entrega a la mujer, y toda la feminidad de la mujer se entrega al
varon, en razon de que ambos son iguales en dignidad y valor. La indisolubilidad
revela que el vinculo juridico que une a los cényuges es para toda la vida, no es
normalmente disoluble. El matrimonio es una unién en la complementariedad de
las naturalezas que permanecen inalterables, por ello no puede alterarse el
vinculo juridico que origina dicha unién®*,

En cuanto a los fines del matrimonio, la procreacion y educacion de los hijos,
se explica por el hecho de que los conyuges se distinguen sexualmente. Por esta
distincion, ambos se ordenan a la reproduccién en virtud del acto conyugal. La
ayuda mutua entre los conyuges, que se plasma en la formacién de una
comunidad de vida entre los casados, tiene su fundamento en el dinamismo de la

conyugalidad. En virtud de este fin, los cdnyuges estan ordenados mutuamente al

292 CIC 1983, canon 1059: «El matrimonio de los catdlicos, aunque sea catdlico uno solo de los
contrayentes, se rige no solo por el derecho divino sino también por el canénico, sin perjuicio de la
competencia de la potestad civil sobre los efectos meramente civiles del mismo matrimonio».

203 CIC 1983, canon 1056: «Las propiedades esenciales del matrimonio son la unidad y la
indisolubilidad, que en el matrimonio cristiano alcanzan una particular firmeza por razén del
sacramento»; y canon 1055: «La alianza matrimonial, por la que el varén y la mujer constituyen
entre si un consorcio de toda la vida, ordenado por su misma indole natural al bien de los
cényuges y a la generacién y educacién de la prole, fue elevada por Cristo Sefior a la dignidad de
sacramento entre bautizados».

204 ¢f. J. HERVADA, Cuatro lecciones de Derecho Natural, Ediciones Universidad de Navarra,
Pamplona 1989, pp. 132-136.

114



servicio del otro: el marido debe servir a su mujer, y la mujer debe servir a su
marido, con el propésito de que ambos se desarrollen como personas®®®

Ahora bien, el matrimonio canénico en la actualidad colisiona frontalmente
con el matrimonio civil «que el Estado, garante de la libertad y del laicismo frente
al poder eclesiastico, crea para todos los ciudadanos que necesitan, desde el
pluralismo ideoldgico resultante de las libertades civiles, especialmente la
religiosa y de conciencia, frente a los planteamientos confesionales, un cauce
legal para el ejercicio de la sexualidad libre de cualquier confesién religiosa»2%
Desde la perspectiva del Estado el matrimonio no se concibe como una unién
indisoluble entre un vardén y una mujer; es sélo un contrato que se contrae
mediante el consentimiento de las partes y que puede disolverse por ese mismo
consentimiento®”’.

En este panorama, que no es ajeno al contexto peruano, el matrimonio
canonico no se presenta como una alternativa frente al matrimonio civil. En efecto,
las normas peruanas no regulan al matrimonio como una comunidad de vida

indisoluble destinada al bien de los conyuges y los hijos?®. EI CC 1984%%° y las

205 f. Ibidem, pp. 129-131.

25 p_J. VILADRICH, El ius connubii y la libertad religiosa. Una reflexién sobre la libertad de la
persona, la soberania conyugal y el poder del Estado, en INSTITUTO DE INVESTIGACIONES
JURIDICAS, La libertad religiosa. Memoria del IX Congreso Internacional de Derecho Candnico,
Universidad Nacional Autonoma de México, México 1996, p. 164. Mas aun, como sefiala el mismo
Viladrich, el matrimonio canénico también suele comprenderse por la generalidad de las personas
s6lo como un artificio formal creado por los legisladores eclesiasticos. Cfr. Ibidem, p- 165.

27 La introduccion del divorcio vincular en el matrimonio civil significa la negacion directa de la
indisolubilidad. Cuando el legislador civil reconoce el divorcio en general, sin tomar en
consideracion la voluntad de los contrayentes, consagra una prohibicion: «[e]l Estado prohibe a los
ciudadanos contraer un matrimonio perpetuo. Considera imprudente y antisocial —por tanto,
inmoral— un contrato de tal tipo. Por eso lo hace ilegitimo, en el sentido de rehusar darle cualquier
relevancia juridica. No le parece razonable que alguien se obligue por toda la vida a ser fiel a otra

ersona». (A. DE FUENMAYOR, Derechos fundamentales y familia cristiana..., cit., p. 986).

% ElCC 1984 define, en el articulo 234, al matrimonio en los siguientes termlnos «El matrimonio
es la union voluntariamente concertada por un vardn y una mujer legalmente aptos para ella y
formalizada con sujecion a las disposiciones de este Codigo, a fin de hacer vida comun. El marido
y la mujer tienen en el hogar autoridad, consideraciones, derechos, deberes y responsabilidades
iguales». Sin embargo, reconoce también el divorcio como figura destinada a disolver las uniones
matrimoniales, en el articulo 348.

209 E| articulo 348 del CC 1984 es claro: «El divorcio disuelve el vinculo del matrimonio». Por su
parte, el articulo 349 del mismo Cédigo establece como causales de divorcio las mismas que
permiten solicitar la separacién de cuerpos, contempladas en los incisos 1 a 11 del articulo 333 de
la misma norma: «1. El adulterio. 2. La violencia fisica o psicoldgica, que el juez apreciara segun
las circunstancias. 3. El atentado contra la vida del conyuge. 4. La injuria grave, que haga
insoportable la vida en comuan. 5. El abandono injustificado de la casa conyugal por mas de dos
afos continuos o cuando la duracién sumada de los periodos de abandono exceda a este plazo. 6.
La conducta deshonrosa que haga insoportable la vida en comun. 7. El uso habitual e injustificado
de drogas alucindgenas o de sustancias que puedan generar toxicomania [...]. 8. La enfermedad
grave de transmision sexual contraida después de la celebracién del matrimonio. 9. La

115



normas posteriores admiten el divorcio vincular y regulan su ejercicio de un modo
expedito®'®, de modo que las parejas que desean poner fin a su matrimonio no
requieren un esfuerzo grave para alcanzarlo EI matrimonio civil segun las normas
peruanas, entonces, es disoluble en contraste con lo que significa el matrimonio
canénico.

Asimismo, existe otra zona de friccion que puede dificultar el reconocimiento
civil del matrimonio canoénico: la diferencia de tratamiento de los impedimentos
matrimoniales en el ordenamiento civil peruano y en el ordenamiento canénico.

Por impedimento matrimonial se entiende «la ausencia de una condicion
necesaria para verificar un casamiento arreglado a Derecho, esto es, una causa
por la cual no es posible contraerlo validamente»?'". Tanto el ordenamiento civil
de cada Estado como el ordenamiento juridico de la Iglesia Catélica regulan los
impedimentos matrimoniales con peculiaridades propias. Por ello, es necesario
que el Estado regule mediante sus normas la medida del reconocimiento de los
matrimonios religiosos, con el fin de evitar que matrimonios validos ante una
confesion religiosa, pero claramente contrarios al orden publico estatal, obtengan
eficacia civil. Mas adelante se abordara este punto.

homosexualidad sobreviniente al matrimonio. 10. La condena por delito doloso a pena privativa de
la libertad mayor de dos afios, impuesta después de la celebracién del matrimonio. 11. La
imposibilidad de hacer vida en comun, debidamente probada en proceso judicial. 12. La
separacion de hecho de los conyuges durante un periodo ininterrumpido de dos afios. Dicho plazo
sera de cuatro anos si los conyuges tuviesen hijos menores de edad [...]».

1% En materia de divorcio se encuentra vigente la Ley N° 29227, publicada el 16 de mayo de 2008,
que regula el procedimiento no contencioso de la separacién convencional y divorcio ulterior en las
municipalidades y notarias. En virtud de esta ley, las parejas que cumplan los requisitos previstos
en ella, pueden obtener una resolucion de alcaldia o un acta notarial que disponga la separacion
convencional, en un plazo no mayor de quince dias contados desde la presentacion de la solicitud
gue debe ser suscrita por los dos cényuges. Después de transcurridos dos meses de emitida la
resolucion de alcaldia o el acta notarial, cualquiera de los conyuges puede solicitar ante el alcalde
o notario la disolucién del vinculo matrimonial, solicitud que debera ser resuelta en un plazo no
mayor de quince dias. Una vez declarada la disolucion, el alcalde o notario dispondra su
inscripcién en el registro correspondiente. Una de las finalidades de esta norma fue aligerar la
carga procesal en los érganos jurisdiccionales; sin embargo, como ha puesto de manifiesto la
doctrina nacional, fue un grave error encomendar a los notarios y alcaldes, que son funcionarios
administrativos y no judiciales, la tarea de conocer estos procedimientos en los que de por medio
existen asuntos de interés general, tales como la defensa de la institucién matrimonial, el interés
superior de los hijos menores de edad, la custodia debida de los bienes de éstos, entre otros.
Asimismo, la Ley N° 29227 y su Reglamento no han regulado la posibilidad de que los conyuges
puedan reconciliarse y revocar su decisién de disolver el vinculo matrimonial, como si se prevé en
el articulo 344 del CC 1984. Cf. R. SOLANO JAIME, A propdsito de la Ley N°29227 que regula el
procedimiento no contencioso de la separaciéon convencional y divorcio ulterior en las
municipalidades y notarias y su reglamento, en «JUS Doctrina y practica», N°6 (2008), pp. 43-44.
2" H. CORNEJO CHAVEZ, Derecho Familiar Peruano..., cit., 102 ed., p. 126.

116



Como fundamento de la propuesta defendida en este trabajo, debe
mencionarse el articulo 4 de la CPP, que reconoce el principio de promocién del
matrimonio?'? en los siguientes términos:

«La comunidad y el Estado [...] protegen a la familia y promueven el

matrimonio. Reconocen a estos Ultimos como institutos naturales y

fundamentales de la sociedad».

Segun Placido Vilcachagua, el principio de promocion del matrimonio sélo
obliga a la regulaciéon de un uUnico matrimonio civil obligatorio para todos los
ciudadanos, de competencia exclusiva de los poderes publicos. Para este autor,
«la vigencia del Unico y obligatorio régimen civil sobre el matrimonio y el divorcio,
guarda concordancia y consecuencia con el reconocimiento de la libertad de
cultos. En relacién con la libertad de religion, el Estado no puede imponer a todos
los miembros de la colectividad unas exigencias morales que derivan de una
concepcion religiosa y que sélo afecta a una parte de ella»?'®. El mismo autor
enfatiza que «para que el matrimonio y la familia tengan estabilidad, el Estado
debe tener inicialmente un ordenamiento juridico unitario. Un ordenamiento
juridico no unitario, en el que el punto de diferencia lo constituya las creencias
religiosas, seria una violacion a la Constitucién en su articulo 2, numeral 2
[...]»4"%

Sin embargo, no comparto la postura de Placido Vilcachagua. En primer
lugar, el reconocimiento civil de los matrimonios religiosos no significa el
reconocimiento de exigencias morales derivadas de una concepcion religiosa.
Cuando el Estado apuesta por el reconocimiento de los matrimonios religiosos lo
hace porque acepta que ellos son una realidad juridica®'® y responden a una
exigencia juridica, como es el derecho de libertad religiosa de los ciudadanos.

212 Este principio ha sido asumido en la normativa civil. El articulo 233 del CC 1984 reconoce que:

«La regulacion juridica de la familia tiene por finalidad contribuir a su consolidacion y
fortalecimiento, en armonia con los principios y normas proclamados en la Constitucion Politica del
Pera».

28 A. PLACIDO VILCACHAGUA, EI principio de promocién del matrimonio, en «Actualidad
Juridica», N° 173 (2008), p. 19.

2% bidem.

215 Es el caso del matrimonio candnico, institucion regulada por un ordenamiento juridico, el
ordenamiento candnico, que es el conjunto de normas juridicas que regulan la conducta social de
los miembros de una comunidad: la Iglesia Catdlica. Las normas candnicas no se confunden con
las normas de la moral catdlica. Ambas son dos realidades distintas. Cf. J. HERVADA,
Introduccion al estudio del Derecho Candnico, Ediciones Universidad de Navarra S.A., Pamplona
2007, pp- 13 y ss.

117



En segundo lugar, si —como sefiala Placido Vilcachagua— lo que pretende el
Estado es dotar al matrimonio y a la familia de estabilidad, sin duda es mas
razonable el reconocimiento de la indisolubilidad de todo matrimonio.

Finalmente, el reconocimiento civil de los matrimonios religiosos no supone
una diferencia basada en las creencias religiosas. Por el contrario, si el principio
de promocién del matrimonio es interpretado en sintonia con el principio de

igualdad, el cual no supone uniformidad?'®

, €s posible justificar una revision del
sistema matrimonial vigente, con el objeto de orientarlo al reconocimiento de los
matrimonios religiosos. Si al mismo resultado, como es obtener el estado civil de
casados, se puede llegar tanto mediante la celebracion de matrimonio civil como
mediante la celebracidon de matrimonio religioso, dentro de los limites del orden
publico garantizado por el Estado, no existe motivo para afirmar que ello es
contrario al principio constitucional de igualdad?'”.

Otro aspecto a tener en cuenta de cara al reconocimiento del matrimonio
canénico en el ordenamiento peruano es la presencia latente de algunos de sus
elementos en las normas civiles que regulan la materia matrimonial.

Como se expuso en el segundo capitulo de este trabajo, si bien el CC 1984
vigente en la actualidad mantiene el sistema de matrimonio civil obligatorio,
reconoce a los ministros catolicos la facultad de asistir al acto matrimonial en dos
hipotesis: en primer lugar, cuando existe de por medio una delegacion del alcalde,
y en segundo lugar, cuando alguno de los contrayentes se encuentra en
inminente peligro de muerte. En este ultimo caso, el articulo 268 del CC 1984
dispone que el matrimonio pueda celebrarse ante el parroco o cualquier otro
sacerdote sin observar las formalidades civiles previas y su inscripcién en el
Registro de estado civil sera posible con la presentacién de la partida parroquial;
el matrimonio in articulo mortis es el matrimonio candnico con efectos civiles.

Deben tenerse en cuenta también los principios constitucionales de la

materia eclesiastica que propician el reconocimiento civil de los matrimonios

218 | a igualdad no es sinénimo de uniformidad; no es una igualdad matematica sino una igualdad
en el derecho. Es decir, la igualdad debe entenderse a la luz de la justicia que implica dar a cada
uno lo suyo, no dar a cada uno y a todos lo mismo. En consecuencia, la igualdad exige tener en
cuenta las diferencias reales que presenta cada una de las confesiones religiosas en relacion con
las demas, lo que no supone discriminacion, sino un trato especifico juridicamente razonable para
cada una de ellas por parte del Estado. Cf. J. MARTIN DE AGAR, Los Principios del Derecho
Eclesiastico del Estado..., cit. p. 8.

7 Cf. J. FERRER ORTIZ, La eficacia civil del matrimonio candnico y de las decisiones
eclesiasticas en el Derecho espariol..., cit., p. 393.

118



religiosos: libertad religiosa, laicidad, cooperacién e igualdad religiosa, que fueron
explicados supra al exponer la relacion entre el reconocimiento de los
matrimonios religiosos y la libertad religiosa.

Interesa resaltar, sin perjuicio de los demas principios, lo dispuesto en el
articulo 50 de la CPP?'®, que consagra a nivel constitucional la cooperacién que
debe prestar el Estado peruano a la Iglesia Catdlica y las demdas confesiones
religiosas, basada en la existencia de materias de interés comun para el poder
publico y las confesiones religiosas®'®. Sin duda alguna, el matrimonio es una
materia de interés comun para el Estado peruano y para la Iglesia Catdlica, en
tanto que coadyuva a la formacién de familias juridicamente protegidas.

Es cierto que el matrimonio civil y el matrimonio candnico no son realidades
idénticas, pero tampoco se encuentran distantes al punto de considerar
irrealizable el reconocimiento del segundo por parte del Estado. Mas audn, el
matrimonio civil contemporaneo es el resultado del proceso de secularizaciéon de
la construccion del matrimonio realizada por el Derecho canénico medieval?®®. Por
ello, es posible que la hipétesis defendida entre al debate politico peruano,
teniendo en cuenta que el reconocimiento del matrimonio candnico contribuye a
una vigencia mas real y efectiva del derecho a la libertad religiosa.

Asimismo, debe enfatizarse que el reconocimiento del matrimonio candénico
no significa una violacion al orden publico que busca garantizar el Estado. Las
normas civiles deben regular la inscripcion de los matrimonios celebrados en el

seno de la confesion catdlica, con el objeto de impedir que obtengan eficacia civil

218 Articulo 50 CPP: «Dentro de un régimen de independencia y autonomia, el Estado reconoce a
la Iglesia Catélica como elemento importante en la formacién histérica, cultural y moral del Peru, y
le presta su colaboracién. El Estado respeta otras confesiones y puede establecer formas de
colaboracién con ellas».

219 El principio de cooperacién entre el Estado peruano y las confesiones religiosas es reconocido
también en la LLR. El articulo 13 de la LLR regula el Registro de Entidades Religiosas cuya
«finalidad principal es el reconocimiento de la personeria juridica civil de las entidades religiosas,
asi como facilitar sus relaciones con el Estado». Asimismo, en virtud del articulo 15 de esta misma
Ley el Estado peruano puede suscribir convenios de colaboracién sobre temas de interés comun,
de caracter legal, con aquellas entidades religiosas inscritas en el Registro de Entidades
Religiosas que hayan adquirido notorio arraigo con dimension nacional y ofrezcan garantias de
estabilidad y permanencia de miembros y actividades.

220 Cf. P. LOMBARDIA, Lecciones de Derecho Candnico, Editorial Tecnos, Madrid 1984, p. 52. En
efecto, hasta antes del siglo XVI el matrimonio candnico fue practicamente el unico matrimonio
vigente en la sociedad occidental. Sin embargo, en virtud del pensamiento impuesto por la
Reforma protestante, los Estados empezaron a considerarse competentes para regular el
matrimonio. Como recuerda Ferrer Ortiz, «los protestantes consideran el matrimonio como una
institucion natural, de origen divino y caracter civil —niegan la sacramentalidad del matrimonio
entre bautizados—, cuya competencia exclusiva, legislativa y judicial, corresponde a la autoridad
temporal». (J. FERRER ORTIZ, El sistema matrimonial..., cit., p. 897).

119



aquellos claramente contrarios al orden publico. De tal manera que el
reconocimiento del matrimonio canédnico por parte del Estado peruano resulta
plausible sélo si se acompana de un adecuado régimen civil de control.

Este control que debe realizar el Estado peruano ha de tener en cuenta los
momentos relevantes que existen en el matrimonio candnico: el momento
constitutivo o de nacimiento del vinculo conyugal que sucede con la prestacion del
consentimiento de ambos contrayentes; el momento registral o de acceso al
Registro civil del matrimonio candnico; y el momento procesal, en el cual los
cényuges han de poder optar por la jurisdiccion eclesiastica o por la jurisdiccion
comun.

En cuanto al momento constitutivo del matrimonio candnico, en la medida
que el ordenamiento juridico canénico regula la prestacién del consentimiento y la
forma de la celebracion garantizando que el consentimiento sea dado ante el

testigo cualificado®’

, es posible que el legislador peruano conceda plena
autonomia de contenido a la confesion catélica en este primer momento. En esta
fase del matrimonio candnico, en respeto de la autonomia normativa del Derecho
candnico, no ha de requerirse la presencia de funcionario civil ni tampoco el
cumplimiento de las formalidades civiles previas y simultaneas a la celebracion®?.

En el momento registral la intervencion estatal debe ser mayor. El objetivo
que debe perseguir el Estado peruano en este momento es evitar que los
matrimonios canédnicos contrarios al orden publico obtengan eficacia en la via
civil. Sin embargo, es preciso resaltar que el propio Derecho candnico trata de
evitar la celebracion de matrimonios canénicos que no puedan ser reconocidos o
celebrados segun la ley civil?®. Por tanto, el Estado ha de matizar el régimen de
inscripcién del matrimonio candnico a fin de no reducir éste a una celebracion

religiosa del matrimonio civil.

221 Gf. Canon 1095, 1096 y siguientes CIC 1983.

22 pAsi sucede, por ejemplo, en Espafia. El articulo 60 del Cédigo Civil espariol dispone: «El
matrimonio celebrado segun las normas del Derecho canénico [...] produce efectos civiles»; y el
articulo 6.1 del Acuerdo sobre asuntos juridicos entre la Santa Sede y el Estado esparol de 1979,
expresa: «El Estado reconoce los efectos civiles al matrimonio celebrado segun las normas del
Derecho Canoénico». Lo mismo sucede en el sistema matrimonial colombiano segun el Concordato
suscrito con la Santa Sede en 1973, como se vio en su momento.

23 Canon 1071 § 1 CIC 1983: «Excepto en caso de necesidad, nadie debe asistir sin licencia del
Ordinario del lugar: [...] 2. al matrimonio que no puede ser reconocido o celebrado segin la ley
Civil».

120



Para evitar esta distorsion, el legislador peruano debe negar la inscripcion y
el reconocimiento de los matrimonios canédnicos afectados por impedimentos
civiles considerados de orden publico. Puntualmente, segun las normas del CC
1984 ha de impedir el reconocimiento de los matrimonios canénicos contrarios a
los impedimentos de edad, enfermedad crénica transmisible por herencia y

vinculo conyugal civil®?,

Asi pues, el reconocimiento de los matrimonios
candnicos no debe operar automaticamente, sino que ha de estar supeditado a su
inscripcién en el Registro civil, sin perjuicio de que, una vez inscritos, sus efectos
civiles si deban retrotraerse al momento de la celebracion®®.

En cuanto al momento procesal, el legislador peruano debe reconocer a los
casados candnicamente la posibilidad de acudir a la jurisdiccion eclesiastica y
obtener de ésta una solucion en los conflictos de nulidad y de disolucion del
vinculo matrimonial. Asimismo, debe asumir la eficacia civil de las decisiones
matrimoniales canédnicas y disefiar un régimen para el control de estas decisiones,
de modo que puedan ser aplicadas en la via civil.

El control de las decisiones tomadas en sede eclesiastica no debe ser
absoluto. El Estado, por respeto a la autonomia de las autoridades eclesiasticas,
no puede examinar el fondo de la decision; el control que ejerza ha de ser parcial
y limitado. Lo que debe verificar es que las decisiones canobnicas se encuentren

en armonia con las normas de orden publico interno del Estado peruano?®.

24 Articulo 241 CC 1984: «No pueden contraer matrimonio: 1. Los adolescentes. El juez puede
dispensar este impedimento por motivos justificados, siempre que los contrayentes tengan, como
minimo, dieciséis afos cumplidos y manifiesten expresamente su voluntad de casarse. 2. Los que
adolecieren de enfermedad crénica, contagiosa y transmisible por herencia, o de vicio que
constituya peligro para la prole. [...] 5. Los casados».

225 E| matrimonio candnico es un verdadero matrimonio antes de su inscripcion en el Registro civil,
pero es necesario que acceda a él cumpliendo los requisitos exigidos por la legislacion estatal. Sin
embargo, existe como acto juridico valido desde su celebraciéon si se ha contraido con arreglo a
las normas canodnicas. Lo Unico que hace el Estado es atribuirle efectos civiles a un matrimonio
religioso ya existente. Cf. M. ALBALADEJO, Curso de Derecho Civil, IV, Libreria Bosch, Zaragoza
1982, p. 57.

226 En el sistema matrimonial espafiol, el articulo 6.2 del Acuerdo sobre asuntos juridicos entre la
Santa Sede y el Estado espafiol limita el reconocimiento de las sentencias candnicas de nulidad
de matrimonio y las decisiones pontificas de disolucién de matrimonio rato y no consumado si se
declaran ajustadas al Derecho del Estado. En el mismo sentido el articulo 80 del Cédigo Civil
esparfiol afirma: «Las resoluciones dictadas por los tribunales eclesiasticos sobre nulidad de
matrimonio canénico o las decisiones pontificas sobre matrimonio rato y no consumado tendran
eficacia en el orden civil, a solicitud de cualquiera de las partes, si se declaran ajustadas al
Derecho del Estado en resolucién dictada por el Juez civil competente conforme a las condiciones
a las que se refiere el articulo 954 de la Ley de Enjuiciamiento Civil». El control de las decisiones
candnicas en Espafa se alinea a la figura del exequatur analégico en el cual el juez civil no entra a
revisar el fondo de la decisidn, sino tan sélo su conformidad con las condiciones exigidas por la ley
procesal. Cf. J. FERRER ORTIZ, La eficacia civil del matrimonio candnico y de las decisiones

121



En sintesis, la propuesta de reconocimiento del matrimonio candnico
conduce a una modificacion de la normativa peruana, en concreto del CC 1984, a
fin de regular en este cuerpo legal el reconocimiento de los matrimonios
religiosos, en especial del matrimonio candnico, y de las decisiones eclesiasticas
sobre nulidad y disolucién del vinculo matrimonial, teniendo en cuenta que ello
sera concorde a los intereses particulares y al interés publico sélo si se acompana
de un adecuado régimen civil de control en los términos expuestos. Asimismo, el
Estado peruano ha de proponer a la Santa Sede una revisién del Concordato
vigente desde 1980 con el fin de incluir en este instrumento el reconocimiento civil
del matrimonio candnico.

Finalmente, el reconocimiento civil de los matrimonios de las demas
confesiones religiosas en el Perl también encuentra amparo en los principios
constitucionales de la materia eclesiastica expuestos. Ademas, para dicho
reconocimiento, ha de tenerse en cuenta lo previsto en el articulo 15 de la LLR
que dispone que el Estado peruano «puede suscribir convenios de colaboracion
sobre temas de interés comun, de caracter legal, con aquellas entidades
religiosas que, estando inscritas en el registro a que se refieren los articulos
precedentes, hayan adquirido notorio arraigo con dimension nacional y ofrezcan
garantias de estabilidad y permanencia de miembros y actividades». De esta
norma se deduce cuales son las condiciones que deben cumplir las confesiones
religiosas a fin de poder celebrar convenios de colaboracion con el Estado: i)
deben estar inscritas en el Registro de Entidades Religiosas; ii) deben tener
notorio arraigo con dimensién nacional; y iii) deben ofrecer garantias de
estabilidad y permanencia de miembros y actividades.

El articulo 28 del Reglamento de la Ley de Libertad Religiosa (en adelante,
RLLR) desarrolla los conceptos incorporados en el articulo 15 de la LLR. Por lo

que se refiere al notorio arraigo de las confesiones, sefala que debe acreditarse

eclesiasticas en el Derecho espafiol..., cit., pp. 397-400. Similar tratamiento recibe esta cuestion
en el sistema matrimonial italiano. El articulo 8.2 del Acuerdo entre ltalia y la Santa Sede reconoce
que las sentencias de nulidad de matrimonio pronunciadas por los tribunales eclesiasticos que
cuenten con decreto de ejecucién del érgano superior de control eclesiastico pueden ser
declaradas eficaces en la Republica ltaliana, a solicitud de una o ambas partes, por sentencia del
tribunal de apelacion competente, cuando éste concluya que el juez eclesiastico era competente
para conocer de la causa del matrimonio celebrado, que en el proceso eclesiastico se garantizé a
las partes el derecho de acciéon y de defensa, conforme a los principios fundamentales del
ordenamiento italiano, y que existen las demas condiciones exigidas por la legislacion italiana para
la declaracion de eficacia de las sentencias extranjeras.

122



con pruebas testimoniales o documentales expedidas por las autoridades
estatales competentes. Asimismo, define este concepto en los siguientes
términos: «Se entendera por notorio arraigo la préactica ininterrumpida de la
doctrina, cuerpo de creencias o actividades de caracter religioso por una Entidad
Religiosa, por un minimo de diez afos posteriores a su inscripcion en el Registro,
tener presencia activa en todo el territorio de la nacion y tener una cantidad no
menor a 50,000 fieles que practican los usos religiosos de dicha entidad. Para
efectos de la verificacion del numero de fieles, la Direccibn de Asuntos
Interconfesionales de la Direccidon Nacional de Justicia solicitara la certificacién
respectiva del Jurado Nacional de Elecciones»?’.

En cuanto a la dimension nacional, el articulo 28 del RLLR sefala que ella
«implica la presencia acreditada mediante la existencia de templos, personas
encargadas y autorizadas de brindar asistencia espiritual y fieles en todos los
departamentos del pais».

Por ultimo, el mismo articulo expresa que la garantia de estabilidad y
permanencia consiste en el «desarrollo de actividades que acrediten una
inversién de recursos materiales y humanos a nombre de la entidad religiosa que
evidencien un trabajo continuado por los 10 afios posteriores a la inscripcién en el

Registro».

227 E| notorio arraigo es un concepto originario del Derecho aleman que permite reconocer a
determinadas confesiones religiosas el caracter de corporacién de Derecho publico, siempre que
cumplan con los requisitos siguientes, extraidos por la doctrina: i) ser digna de reconocimiento por
contribuir o formar parte de modo efectivo de los factores sociales que sostienen las bases de la
Constituciéon alemana; ii) ser comunidad religiosa en el sentido de contar con un minimo
componente organizativo; iii) actuar de modo conforme a la Constitucion; iv) contar con seguridad
juridica garantizando a sus miembros el ejercicio del derecho a la libertad religiosa, permitiendo
gue ellos puedan abandonar libremente la corporacion; y v) contar con homogeneidad estructural.
Estos requisitos a ser cumplidos por las confesiones que desean alcanzar la categoria de
corporacion de Derecho Publico en Alemania, pueden equiparare con el concepto de notorio
arraigo establecido en el articulo 7 de la Ley Organica de Libertad Religiosa de Espana: «El
Estado, teniendo en cuenta las creencias religiosas existentes en la sociedad espafola,
establecera, en su caso, acuerdos o convenios de cooperacidn con las Iglesias, Confesiones y
Comunidades religiosas inscritas en el Registro que por su ambito y nimero de creyentes hayan
alcanzado notorio arraigo en Espana». Cf. M. ROCA, EIl notorio arraigo en las Leyes de libertad
religiosa peruana y espariola, [ubicado el 17.VIII.2012], disponible en www.zenit.org/article-
39747%I=spanish, pp. 2-3. En el Perq, el legislador ha establecido un concepto de notorio arraigo
altamente reglado, en la medida que establece cuales son los parametros que debe observar la
autoridad administrativa para reconocer esta calidad a las confesiones religiosas. El notforio
arraigo de las confesiones religiosas en el Peru se sustenta en datos mas cuantitativos que
cualitativos, como son las exigencias de haber cumplido diez afios desde la inscripcion en el
Registro y acreditar la presencia de no menos de 50,000 fieles en todo el territorio de la nacién
practicantes de los usos religiosos de la entidad.

123



Asi pues, no todos los matrimonios religiosos distintos al canénico pueden
obtener eficacia civil. Para que ello ocurra, es requisito indispensable que las
confesiones religiosas en cuyo seno se celebren estos actos hayan suscrito con el
Estado peruano el respectivo convenio de colaboracion, de modo que sélo los
matrimonios religiosos de las confesiones con notorio arraigo a nivel nacional que
ofrezcan garantias de estabilidad y permanencia de sus miembros, pueden

obtener reconocimiento civil.

124



CONCLUSIONES

PRIMERA: EIl matrimonio candnico fue el unico vigente en la realidad peruana
desde el virreinato hasta fines del siglo XIX, debido al reconocimiento
de la Iglesia Catolica como religion oficial del Estado peruano y a la
vigencia de las ideas regalistas.

El matrimonio en el Perl estuvo regulado exclusivamente por la Iglesia Catélica
desde la época virreinal en que la autoridad espanola ejercia el poder segun sus
leyes. Una vez declarada la independencia en 1821, se mantuvo la vigencia del
modelo matrimonial canénico debido al influjo de las tesis regalistas que fueron
asumidas por las autoridades nacionales y plasmadas en las Constituciones
peruanas del siglo XIX, que reconocieron al catolicismo como religién oficial del
Peru. En este panorama, el Codigo de Santa Cruz de 1831 reconocidé que el
matrimonio en la republica peruana debia celebrarse de conformidad con las
normas del Concilio de Trento. Manuel Lorenzo de Vidaurre, autor del primer
proyecto de Codigo Civil propio del Perl defendié la posibilidad de que el
matrimonio se celebrara ante el funcionario civil (prefecto, sub-prefecto o
gobernador) y el divorcio absoluto; no obstante, alter6é su postura y el Cédigo Civil
de 1852 fue aprobado manteniendo la afirmacion de que el Unico matrimonio
valido en Peru era el celebrado segun las normas de la Iglesia Catdlica.

SEGUNDA: La lucha por la secularizacion del matrimonio mantenida por los
legislador y académicos peruanos, asi como el aumento de la
poblacion extranjera no catdlica, tuvo como primer resultado la
introduccion del matrimonio civil con caracter subsidiario en virtud de
las Leyes de 23 de diciembre de 1897 y de 23 de noviembre de 1903,
cuyos destinatarios fueron los no catolicos y aquellos a quienes la
Iglesia hubiera negado la licencia de casarse por impedimento de
disparidad de cultos.

Los liberales José Luis Gomez Sanchez, Julio Rospigliosi y Francisco Javier
Mariategui, participantes de la comision que elabor6 el Proyecto de Codigo Civil
de 1847 defendieron el matrimonio como acto civil, en contra de la postura de
Manuel Pérez de Tudela y Manuel Lépez Lisson, quienes abogaron por el
mantenimiento de la vigencia del matrimonio canénico. Como se apuntd supra, el
Cédigo de 1852 finalmente declar6 como unico matrimonio valido el candnico. Sin
embargo, la lucha por la introduccién del matrimonio civil se mantuvo en las aulas

125



universitarias: las tesis de Juan Bendezu, Constantino Salazar y José Santos
Chiriboga defendieron, con diversos argumentos, la conveniencia de introducir el
matrimonio civil. Junto a ello, fue en aumento la presencia de extranjeros no
catdlicos en el Peru. Este contexto permitié al diputado Osma y Pardo plantear un
proyecto de ley para que los no catélicos y aquellos que no podian contraer
matrimonio canénico por impedimento de disparidad de cultos no dispensado,
pudieran contraer nupcias ante la autoridad civil. Este proyecto fue aprobado y
promulgado como Ley el 23 de diciembre de 1897, pese a la oposicion del
Presidente de la Republica, el primer ministro y el ministro de Justicia y Culto.
Dicha norma fue complementada por la Ley de 23 de noviembre de 1903, que
establecié que para celebrar el matrimonio civil bastaba la declaracion de
cualquiera de los contrayentes de no haber pertenecido o de haberse separado
de la comunién catdlica.

TERCERA: EIl matrimonio civil subsidiario respeto la indisolubilidad de acuerdo a
lo prescrito en el Codigo Civil de 1852, y no implico la desaparicion
del matrimonio candnico ni la pérdida de eficacia civil de éste.

El régimen juridico del matrimonio civil incorporado en 1897 fue el regulado en el
Cdodigo Civil de 1852. Por esta razén, le resultaron aplicables la unidad e
indisolubilidad como propiedades esenciales de toda unién conyugal. Asimismo,
las Leyes de 23 de diciembre de 1897 y de 23 de noviembre de 1903 no
impidieron a los ciudadanos catélicos seguir contrayendo matrimonio segun las
disposiciones de la Iglesia Catdlica; estos matrimonios seguian considerandose
plenamente validos en el orden civil.

CUARTA: La incorporacion del matrimonio civil obligatorio en la legislacion
peruana fue el resultado final de la lucha por la secularizacion de esta
institucion. La obligatoriedad de este matrimonio estuvo acompanada
del reconocimiento de la competencia exclusiva de los jueces civiles en
materia de nulidad y divorcio, del establecimiento de sanciones penales
para los clérigos que presidieran matrimonios religiosos antes de que
los contrayentes hubieran contraido matrimonio civil, y de la
introduccion del divorcio vincular.

El 4 de octubre de 1930, el gobierno de Sanchez Cerro promulgé el Decreto-Ley
6889, en virtud del cual introdujo el matrimonio civil obligatorio y neg6 efectos
civiles al matrimonio canénico; mas aun, reconocio la primacia del matrimonio civil
y establecié que los parrocos, pastores y sacerdotes estaban impedidos de
celebrar el matrimonio candnico si antes los contrayentes no habian celebrado el
matrimonio ante la autoridad civil, bajo pena de prisién de uno a seis meses. Este
Decreto-Ley 6889 fue reglamentado el 8 de octubre de 1930 a través de la Ley
6890, que fijo la competencia exclusiva de los tribunales civiles para los juicios de
divorcio y nulidad, y estableci6 el divorcio absoluto o vincular de modo causal.
Luego, la Ley N° 7893, de 9 de mayo de 1934, introdujo el mutuo disenso como

126



causal de divorcio. Por ultimo, el 2 de junio de 1936 el Legislativo dicto la Ley
8305, por la cual faculté al Ejecutivo para promulgar el nuevo Cdédigo Civil sin
alterar las disposiciones sobre el matrimonio civil obligatorio, el divorcio absoluto y
la causal de mutuo disenso.

QUINTA: EI CC 1936 mantuvo la obligatoriedad del matrimonio civil en un
régimen de respeto a la posibilidad de los ciudadanos de contraer
tambien matrimonio religioso, aunque sin efectos civiles. Los articulos
115, 120 y 124 de este cuerpo normativo regularon la posibilidad de
celebrar el matrimonio ante los ministros de la Iglesia Catdlica, sin que
ello significara el establecimiento de un sistema matrimonial facultativo.

El CC 1936 eliminé lo dispuesto en el Decreto Ley 6889 y la Ley 6890, que
ordenaban la obligacion de celebrar el matrimonio civil antes que el canénico.
Asimismo, derogd las sanciones contra los ministros catélicos que celebraran el
matrimonio canoénico antes que el civil. Los articulos 115 y 124 del CC 1936
establecieron que el matrimonio civil podia celebrarse ante los ministros catdélicos,
en virtud de una delegacién escrita del Alcalde o de una delegacion por ministerio
de la ley, respectivamente. Cabe resaltar que el matrimonio que podian celebrar
los ministros catdlicos era sélo el matrimonio civil, asi lo indicaron tanto el Cédigo
como las Instrucciones del Episcopado Peruano. De este modo, aquellos eran
considerados excepcionalmente como funcionarios del Estado, competentes para
asistir al matrimonio civil en lugar de los funcionarios ordinarios. Distinta fue la
hipotesis contemplada en el articulo 120 del CC 1936. Este precepto reguld el
matrimonio in articulo mortis, afirmando que podia celebrarse ante el parroco o
cualquier otro sacerdote sin observar ninguna de las formalidades civiles de este
acto. En este caso se tratdé del matrimonio canénico con efectos civiles, como se
pudo deducir de las Instrucciones del Episcopado peruano y de la jurisprudencia
nacional. En sintesis, los legisladores de 1936 regularon el matrimonio civil como
Unico matrimonio vélido ante el Estado, concediendo a los sacerdotes la
habilitacién para celebrar matrimonios civiles, a fin de conciliar la intencién del
Estado de promover el matrimonio civil y la tradicibn matrimonial canénica
presente en la sociedad.

SEXTA: La Comision formada en 1965 para elaborar un nuevo Codigo Civil busco
reconocer efectos civiles al matrimonio candnico. El articulo 35 del
proyecto de nuevo Cddigo Civil condiciond la produccion de efectos
civiles del matrimonio celebrado segun los canones de la Iglesia Catdlica
a la inscripcion del mismo en el Registro del estado civil; asimismo,
reconocio que la legislacion y la jurisdiccion civiles eran las que
requlaban la institucion matrimonial, y que el divorcio era un efecto civil
del matrimonio, respetando la autonomia del Derecho candnico sdlo en
lo concerniente a la celebracion del matrimonio. De modo que el sistema
matrimonial que se pretendia imponer era el de matrimonio civil
facultativo de tipo anglosajon.

127



El articulo 35 del proyecto de nuevo Cédigo Civil regul6 que el matrimonio
candnico produciria efectos civiles siempre que fuera inscrito en el Registro del
estado civil, creando la duda de si el momento registral era condicion para el
pleno reconocimiento de los efectos civiles o para el nacimiento de ellos. Dejé sin
respuesta cuestiones como: ;quién tenia la obligaciébn de remitir la partida
parroquial al encargado del registro civil?, ;quiénes estaban legitimados para
solicitar la inscripcién?, ;dénde y en qué plazo debia realizarse la inscripcion?,
¢, qué personas eran competentes para realizar la inscripcion? Por otro lado,
dispuso que los requisitos de habilidad y consentimiento se regularan juntamente
por las normas civiles y las candnicas, sin advertir que dichos requisitos no eran
iguales en ambos ordenamientos. Asimismo, la Comisién codificadora reconocio
que la disolubilidad y el divorcio eran efectos civiles de todo matrimonio, y enfatizé
la competencia de los jueces civiles en materia de divorcio y separacion de
cuerpos, aun en los casos de matrimonios celebrados en el seno de la Iglesia
Catélica. El proyecto, en definitiva, sélo respetd la autonomia de las normas
canonicas relativas a la celebracién del matrimonio.

SEPTIMA: E/ CC 1984 vigente mantiene la obligatoriedad del matrimonio civil en
un régimen de respeto a la posibilidad de los ciudadanos de contraer
también matrimonio religioso, aunque sin efectos civiles. Sin embargo,
los articulos 260 y 268, reconocen la posibilidad de celebrar el
matrimonio civil ante los ministros de la Iglesia Catdlica, pero no
establecen un sistema matrimonial facultativo.

Por regla general el matrimonio civil debe celebrarse ante el alcalde provincial o
distrital del domicilio de cualquiera de los pretendientes, segun el articulo 248 del
CC 1984. Sin embargo, el articulo 260 dispone que el matrimonio puede
celebrarse ante el parroco o el Ordinario del lugar por delegacion del alcalde
respectivo. Se trata de un supuesto de delegaciéon de funcién publica en algunos
ministros catélicos (parroco u Ordinario del lugar, y no otros), en virtud de la cual
éstos pueden celebrar la ceremonia del matrimonio civil fuera de las iglesias y una
vez concluida la liturgia del matrimonio canénico. Estos matrimonios son
verdaderos matrimonios civiles regulados integramente por las leyes estatales.
Por su parte, el articulo 268 del CC 1984 sefiala que cuando alguno de los
contrayentes se encuentra en inminente peligro de muerte, el matrimonio puede
celebrarse ante el parroco o cualquier otro sacerdote sin observar las
formalidades civiles previas, y que su inscripcidén sélo requiere la presentacion de
copia certificada de la partida parroquial. En este caso, se trata del matrimonio
canénico al que el legislador ha reconocido efectos civiles.

OCTAVA: La libertad religiosa se encuentra reconocida como derecho
fundamental en el ordenamiento peruano, de acuerdo a los tratados y
declaraciones internacionales sobre derechos humanos ratificados
por el Estado peruano, la CPP vigente y la LLR. Sin embargo, las
normas peruanas no reconocen expresamente como facultad

128



inherente a esta libertad la de celebrar los matrimonios religiosos con
efectos civiles.

La DUDH, el PIDCP y la Declaracion sobre la eliminacion de todas las formas de
intolerancia y discriminacién fundadas en la religiéon o las convicciones, reconocen
que el derecho a la libertad religiosa abarca la facultad de toda persona de
observar y cumplir las normas de su confesién religiosa, y la de celebrar los ritos y
ceremonias prescritos por su confesion, acogiendo implicitamente como facultad
derivada de aquel derecho la celebracion de los matrimonios religiosos. En el
ordenamiento peruano, ni la CPP ni la LLR reconocen expresamente como
facultad inherente a la libertad religiosa la de celebrar matrimonios religiosos con
efectos civiles. Sin embargo, considero que una interpretacién del articulo 3 de la
LLR, basada en el criterio de optimizacién del contenido de los derechos, conduce
a reconocer que toda persona deberia poder celebrar, con efectos civiles, el
matrimonio de acuerdo a las normas y ritos de su confesion, como una facultad
derivada de la libertad religiosa, tomando en cuenta que la LLR si ampara
expresamente la facultad de practicar los preceptos religiosos y la de celebrar los
ritos religiosos.

NOVENA: El sistema de matrimonio civil obligatorio resulta poco coherente con el
reconocimiento del derecho a la libertad religiosa, pues limita su
contenido al no reconocer civilmente los matrimonios religiosos.
Ademas, no concuerda con la pluralidad existente en la sociedad
actual, y con los principios de libertad religiosa, laicidad, cooperacion e
igualdad religiosa, que regulan la materia eclesiastica. Por ello, cada
vez son mas los Estados que, en consonancia con un mayor
reconocimiento de la libertad religiosa, han adoptado el sistema de
matrimonio civil facultativo.

En el sistema de matrimonio civil obligatorio el Estado sélo reconoce el
matrimonio regulado por la propia ley civil, ignorando los matrimonios religiosos, o
permitiéndolos sélo si van precedidos del matrimonio civil, o castigando a quienes
contraigan matrimonio religioso antes que civil. De esta manera, el Estado recorta
la proyeccién de la libertad religiosa. Este sistema no tiene sentido en las
sociedades plurales, basadas en el respeto a las distintas maneras de entender la
realidad en cualquiera de sus aspectos. También entra en conflicto con los
principios de la materia eclesiastica. El principio de libertad religiosa conduce a
reconocer a los ciudadanos la facultad de celebrar el matrimonio con efectos
civiles de la manera que mejor se avenga a sus convicciones religiosas. El
principio de laicidad obliga a los poderes publicos a aceptar la existencia de
realidades que van mas alla de lo secular y que exigen una participacion activa de
las confesiones religiosas, como ocurre con el matrimonio. Por el principio de
cooperacién, la autoridad civil debe propiciar relaciones con las confesiones
religiosas en las materias de interés comun para ambos, promoviendo la
suscripcidon de Concordatos con la Santa Sede y Acuerdos con las demas

129



confesiones religiosas para reconocer efectos civiles a los matrimonios religiosos.
Finalmente, por el principio de igualdad religiosa, el Estado sélo debe reconocer al
matrimonio religioso los mismos efectos que reconoce al matrimonio contraido
segun las leyes civiles. Este escenario sélo se ve garantizado con el sistema
matrimonial facultativo que reconoce efectos civiles a los matrimonios religiosos.

DECIMA: El reconocimiento de efectos civiles de los matrimonios religiosos no es
una hipdtesis tedrica, pues ha sido asumida en diversos Estados como
Espana e ltalia, entre otros, en el contexto europeo; y Colombia, Chile y
Brasil en el escenario sudamericano. Algunos de ellos, han suscrito
Acuerdos con la Santa Sede; otros, han abordado la materia en sus
leyes internas. Lo importante, mas alla de las diferencias, es que estos
matrimonios religiosos, visibles en la sociedad, son reconocidos
civilmente por los respectivos Estados.

En Espafna se reconocen efectos civiles tanto al matrimonio canédnico, en virtud
del Acuerdo sobre asuntos juridicos entre Espafia y la Santa Sede de 1979,
como a los matrimonios religiosos de las confesiones que suscribieron los
Acuerdos de 1992 con el Estado espariol: la Federacion de Entidades Religiosas
Evangélicas de Espana (FEREDE), la Federacion de Comunidades Judias (FCJ)
y la Comisién Islamica de Espana (CIE). En ltalia, se reconocen efectos civiles al
matrimonio candnico en virtud del Acuerdo entre ltalia y la Santa Sede firmado en
1984 y ratificado en 1985, y a los matrimonios de las confesiones religiosas que
han suscrito acuerdo —intesa— con el Estado italiano: los Valdenses y Metodistas,
las Iglesias Cristianas Adventistas del 7° dia, las Asambleas de Dios en ltalia, la
Unién Cristiana Evangélica Baptista de lItalia, entre otras. En Colombia, el
matrimonio candnico produce efectos civiles de acuerdo al Concordato suscrito
con la Santa Sede, de fecha 12 de julio de 1973. Asimismo, se reconocen los
matrimonios de las confesiones que han suscrito el Convenio de Derecho Publico
Interno numero 1 de 1997: Concilio de las Asambleas de Dios de Colombia,
Iglesia Comunidad Cristiana Manantial de Vida Eterna, Iglesia Cruzada Cristiana,
Iglesia Cristiana Cuadrangular, entre otras. En Chile, se reconocen tanto el
matrimonio candnico como el de las demas confesiones religiosas que gocen de
personalidad juridica de derecho publico, en virtud del articulo 20 de la LMC.
Finalmente, en Brasil se reconoce efectos civiles al matrimonio candnico segun el
Acuerdo celebrado con la Santa Sede en el afio 2008, que se complementa con el
CC Brasil, y a los matrimonios de las demas confesiones religiosas, de acuerdo al
CC Brasil.

DECIMO PRIMERA: Seria posible regular el reconocimiento de efectos civiles del
matrimonio canonico en el ordenamiento peruano, en virtud
del reconocimiento del derecho a la libertad religiosa, los
principios de promocion del matrimonio y de igualdad, la
presencia latente de algunos elementos candnicos en la

130



regulacion matrimonial vigente, y lo dispuesto en el articulo
50 de la CPP, que consagra a nivel constitucional la
cooperacion que debe prestar el Estado peruano a la Iglesia
Catodlica y las demas confesiones religiosas en materias de
interés comun.

La interpretacion conjunta del principio de promocién del matrimonio, recogido en
el articulo 4 de la CPP, el derecho a la libertad religiosa y el principio de igualdad,
justificaria una revisién del sistema matrimonial vigente, con el objeto de orientarlo
al reconocimiento de los matrimonios religiosos. Si al mismo resultado, como es
obtener el estado civil de casados, se puede llegar tanto mediante la celebracion
de matrimonio civil como mediante la celebracion de matrimonio religioso, dentro
de los limites del orden publico garantizado por el Estado, no existe razén juridica
para impedir tal posibilidad. Asimismo, el CC 1984 vigente, como expliqué supra,
reconoce a los ministros catolicos la facultad de asistir al acto matrimonial en dos
hipdtesis: en primer lugar, cuando existe de por medio una delegacién del alcalde,
y en segundo lugar, cuando alguno de los contrayentes se encuentra en
inminente peligro de muerte. Por altimo, el articulo 50 de la CPP reconoce que el
Estado peruano debe colaborar con la Iglesia Catdlica y las demas confesiones
religiosas, en las materias de interés comun. Sin duda alguna, el matrimonio es
una materia de interés comun para el Estado peruano y para la Iglesia Catdlica,
en tanto que propicia la formacion de familias juridicamente protegidas.

DECIMO SEGUNDA: El reconocimiento del matrimonio canénico no significa una
violacion al orden publico que busca garantizar el Estado,
pues se debe regular la inscripcion civil de los matrimonios
celebrados en el seno de la Iglesia catdlica, con el objeto de
impedir que obtengan eficacia civil aquellos claramente
contrarios al orden publico. Asi, el reconocimiento del
matrimonio candnico por parte del Estado peruano resultaria
loable sélo si se acompana de un adecuado régimen civil de
control, lo que exigiria la modificacion del CC 1984 antes de
la revision del Concordato suscrito con la Santa Sede en
1980.

El control de la inscripcion de los matrimonios canénicos deberia tener en cuenta
tres momentos relevantes: el momento constitutivo o de nacimiento del vinculo
conyugal; el momento registral o de acceso al Registro civil del matrimonio
canénico; y el momento procesal, en el cual los cdnyuges han de poder optar por
la jurisdiccién eclesiastica o por la jurisdiccion civil. En cuanto al momento
constitutivo, el Estado deberia respetar la autonomia de las normas candnicas
que regulan la prestacion del consentimiento y la celebracién del matrimonio. Por
lo que se refiere al momento registral, el Estado deberia negar la inscripcion y el
reconocimiento de los matrimonios candnicos afectados por impedimentos civiles
considerados de orden publico (impedimentos de edad, enfermedad crdnica
transmisible por herencia y vinculo conyugal civil subsistente). En cuanto al

131



momento procesal, el legislador peruano deberia reconocer a los casados
candnicamente la posibilidad de acudir a la jurisdiccién eclesiastica para obtener
una solucién en los conflictos de nulidad y de disolucién del vinculo matrimonial,
reconociendo la eficacia civil de las decisiones matrimoniales candnicas siempre
que se encuentren en armonia con las normas de orden publico interno del
Estado peruano. En sintesis, el reconocimiento del matrimonio canédnico obligaria
a modificar el CC 1984, a fin de regular en este cuerpo legal el reconocimiento de
los matrimonios religiosos, en especial del matrimonio candnico, y a proponer a la
Santa Sede una revisién del Concordato vigente desde 1980 con el fin de incluir
en este instrumento el reconocimiento civil del matrimonio canédnico.

132



BIBLIOGRAFIA

—

. A. ABRUNA PUYOL. Delimitacién juridica de la Administracién Publica en
el ordenamiento peruano, Palestra Editores, Lima 2010.

2. M. ALBALADEJO, Curso de Derecho Civil, IV, Libreria Bosch, Zaragoza
1982.

3. M. ARIAS SCHREIBER, Exégesis del Codigo Civil peruano de 1984, Tomo
VI, Gaceta Juridica, Lima 2002, 32 ed.

4. ARQUIDIOCESIS DE LIMA, EI Amigo del Clero. Boletin Eclesidstico, N°
192 (1898).

5. A. ARREBOLA FERNANDEZ, Derecho Eclesidstico. Apuntes ad usum
manuscripti, Universidad Catolica Santo Toribio de Mogrovejo, Chiclayo
2008.

6. A. ARREBOLA FERNANDEZ, Andlisis de la Ley de libertad religiosa, en
«Revista Peruana de Derecho Canédnico», N°4 (2012), pp. 30-41.

7. ARZOBISPADO DE LIMA, Directorio para la preparacion y celebracion del
matrimonio: criterios candnicos pastorales, Reliza, Lima 2012.

8. M. BANDINI, Carta pastoral que el lltmo. y Rmo. Sr. Dr. D. Manuel Antonio
Bandini, por la gracia de Dios y de la Santa Sede Arzobispo de Lima, dirige
a los lltmos. Sefiores Obispos Sufraganeos, al venerable Cabildo
Metropolitano, al clero y fieles de la Arquididcesis, con motivo de la
pretendida ley sobre matrimonio de los no catdlicos, Lima 1897.

9. J. BARRIENTOS GRANDON y A. NOVALES ALQUEZAR, Nuevo Derecho
Matrimonial Chileno, LexisNexis, Santiago de Chile 2006.

10. J. BASADRE, Historia de la Republica del Peru, Volumen |, Editorial
Universitaria, Lima 1983, 72 ed.

11. J. BASADRE, Historia de la Republica del Peru, Volumen |V, Editorial

Universitaria, Lima, 1983, 72 ed.

133



12. J. BASADRE, Historia de la Republica del Peru, Volumen Xl, Editorial
Universitaria, Lima 1983, 72 ed.

13.J. BENDEZU, Tesis para optar el grado de doctor en la Facultad de
Jurisprudencia de la Universidad Mayor de San Marcos de Lima, Imprenta
liberal El Correo del Peru, Lima 1874.

14.J. BENETTI ANGEL, Derecho matrimonial colombiano. Andlisis critico,
Ediciones Doctrina y Ley, Santa Fe de Bogota 1999.

15. A. BUSSO, La libertad religiosa y su fundamento filosofico, en INSTITUTO
DE DERECHO ECLESIASTICO, Libertad religiosa. Actas del Congreso
Latinoamericano de Libertad religiosa Lima Peru (setiembre 2000), Fondo
Editorial Pontificia Universidad Catolica del Perua, Lima 2001.

16. S. CANAMARES ARRIBAS, E/ matrimonio candnico en la jurisprudencia
civil, Editorial Aranzadi, Navarra 2003.

17. L. CARPIO SARDON, La libertad religiosa en el Pert, Coleccién Juridica
Universidad de Piura, Piura 1999.

18. J. CASTANEDA, Cédigo Civil. Concordancias y jurisprudencia de la Corte
Suprema al dia. Editorial Mejia Baca, Lima 1962, 22 ed.

19.L. CASTILLO CORDOVA, Elementos de una teoria general de los
derechos constitucionales, ARA Editores, Lima 2003.

20. J. CHIRIBOGA, ¢EI matrimonio como institucion civil es un contrato?,
Imprenta Nacional de Federico Barrionuevo, Lima 1904.

21. CONGRESO ORDINARIO DE 1896, Diario de Debates de la Camara de
Senadores, Imprenta de El Pais, Lima 1896.

22. CONGRESO DE LA REPUBLICA DEL PERU, Diario de los Debates,
primera legislatura ordinaria de 2010, 14a sesion, 02 de diciembre de 2010,
disponible en
http://www2.congreso.gob.pe/Sicr/DiarioDebates/Publicad.nsf/SesionesPle
no/05256D6E0073DFEQ052577ED0074370B/$FILE/PLO-2010-14.pdf

23. M. CORNEJO FAVA, Matrimonio y Familia. Su tratamiento en el derecho,
Editorial Tercer Milenio, Lima 2000.

24.H. CORNEJO CHAVEZ, Derecho Familiar Peruano, Tomo |, Libreria
Studium, Lima 1982.

134



25. H. CORNEJO CHAVEZ, Derecho Familiar Peruano, Gaceta Juridica, Lima
1999, 102 ed.

26. A. DE FUENMAYOR, Derechos fundamentales y familia cristiana, en Les
droits fondamentaux du Chrétien dans I'Eglise et dans la Société. Actes du
IV Congrés International de Droit Canonique, Editions Universitaires
Fribourg Suisse, Milano 1981, pp. 969-994.

27.J. DEL PICO RUBIO, Derecho Matrimonial Chileno, Abeledo Perrot,
Santiago de Chile 2010.

28. J. FERRER ORTIZ, El sistema matrimonial, en INSTITUTO MARTIN DE
AZPILCUETA, Tratado de Derecho Eclesiastico, Ediciones Universidad de
Navarra, Pamplona 1994.

29. J. FERRER ORTIZ, La eficacia civil del matrimonio candnico y de las
decisiones eclesiasticas en el Derecho espanol, en «Revista IUS ET
PRAXIS», N°2 (2008), pp. 373-406.

30. J. FERRER ORTIZ, Del matrimonio candnico como modelo al matrimonio
civil deconstruido: la evolucion de la legislacion espafiola, en «Revista IUS
ET PRAXIS», N°2 (2011), pp. 391-418.

31.J. FERRER ORTIZ, Sistemas matrimoniales, en Diccionario General de
Derecho Candnico, promovido por el Instituto Martin de Azpilcueta,
Universidad de Navarra (en prensa).

32.J. FORNES, Derecho Matrimonial Candnico, Editorial Tecnos, Pamplona
2000, 22 ed.

33. J. FRISANCHO MACEDO, La ley de divorcio, en «Revista del Derecho.
Organo del Colegio de Abogados del Cuzco», N°28 (1921), pp. 1-4.

34. P. FUENTES CASTRO, Nueva Legislacion peruana, Tomo 3, Imprenta de
El Diario Judicial, Lima 1898.

35. Y. GALLEGOS CANALES y R. JARA QUISPE, Manual de Derecho de
Familia, Jurista Editores, Lima 2008.

36. F. GENG DELGADO, Historia del Derecho Peruano, Ediciones Juridicas,
Lima, 2005, 22 ed.

37. M. GHIRARDI y A. IRIGOYEN LOPEZ, EI matrimonio, el Concilio de
Trento e Hispanoameérica, en «Revista de Indias», Vol. LXIX, N° 246,
(2009), pp. 241-272.

135



38.J. M. GONZALEZ DEL VALLE, Derecho Eclesiastico Espafiol, Civitas
Ediciones, Madrid 2002, 52 ed.

39. F. GUZMAN FERRER. Cdédigo Civil, Cultural Cuzco, Lima 1982, 42 ed.

40. J. HERVADA, Cuatro lecciones de Derecho Natural, Ediciones Universidad
de Navarra, Pamplona 1989.

41.J. HERVADA, Una Caro. Escritos sobre el matrimonio, Ediciones
Universidad de Navarra, Pamplona 2000.

42. J. HERVADA, Los eclesiasticistas ante un espectador, Navarra Grafica
Ediciones, Pamplona 2002, 22 ed.

43. J. HERVADA, Introduccion al estudio del Derecho Candnico, Ediciones
Universidad de Navarra S.A., Pamplona 2007.

44. V. HUAPAYA QUISPE, Régimen matrimonial peruano, Universidad de
Navarra, Pamplona 1984.

45. INSTITUTO MARTIN DE AZPILCUETA, Comentario exegético al Cddigo
de Derecho Canodnico, Volumen |, Ediciones Universidad de Navarra,
Navarra 2002, 32 ed.

46. INSTITUTO MARTIN DE AZPILCUETA, Comentario exegético al Cddigo
de Derecho Candnico, Volumen l1I/2, Ediciones Universidad de Navarra,
Navarra 2002, 32 ed.

47. JUAN PABLO |l, Discurso a los miembros del Cuerpo Diplomatico
acreditado ante la Santa Sede, 12 de enero de 2004, [ubicado el
22.V1.2012], disponible en

http://www.vatican.va/holy father/ijohn paul ii/speeches/2004/january/docu

ments/hf jp-ii spe 20040112 diplomatic-corps sp.html
48. D. LLAMAZARES FERNANDEZ, Libertad de conciencia y matrimonio, en

AA.VV. Derecho de Familia y Libertad de conciencia en los paises de la

Unién Europea y el Derecho Comparado. Actas del IX Congreso
Internacional de Derecho Eclesiastico del Estado, Servicio Editorial de la
Universidad del Pais Vasco, Bilbao 2001, pp. 47-80.

49. LEON XIll, Arcanum Divinae Sapientiae, 10 de febrero de 1880, [ubicado
el 05.VI11.2012], disponible en

http://www.vatican.va/holy father/leo xiii/encyclicals/documents/hf |-

xiii_ enc 10021880 arcanum sp.html

136



50. P. LOMBARDIA, Lecciones de Derecho Canénico, Editorial Tecnos, Madrid
1984.

51. P. LOMBARDIA y J. FORNES, E/ Derecho Eclesidstico, en J. FERRER
ORTIZ (coord.), Derecho Eclesiastico del Estado Esparol, Ediciones
Universidad de Navarra, Pamplona 2007, 62 ed.

52. P. LOMBARDIA y J. FORNES, Fuentes del Derecho Eclesiastico Espafiol,
en J. FERRER ORTIZ (coord.), Derecho Eclesiastico del Estado Espariol,
Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona 2007, 62 ed.

53. M. LOPEZ ALARCON, Confesiones y entidades religiosas, en J. FERRER
ORTIZ (coord.), Derecho Eclesiastico del Estado Espanol, Ediciones
Universidad de Navarra, Pamplona 2007, 62 ed.

54.J. MANTECON, La libertad religiosa como derecho humano, en
INSTITUTO MARTIN DE AZPILCUETA, Tratado de Derecho Eclesidstico,
Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona 1994.

55. J. MARTIN DE AGAR, Libertad religiosa y matrimonio de los cristianos, en
Les droits fondamentaux du Chrétien dans I'Eglise et dans la Société. Actes
du IV Congres International de Droit Canonique, Editions Universitaires
Fribourg Suisse, Milano 1981, pp. 1121-1128.

56. J. MARTIN DE AGAR, Los Principios del Derecho Eclesidstico del Estado,
[ubicado el 20.V1.2012], disponible en
http://bibliotecanonica.net/docsaa/btcaav.pdf

57.J. MARTIN DE AGAR, Situacidn juridica de las confesiones cristianas no
catolicas en ltalia, [ubicado el 16.VIll.2012], disponible en
http://bibliotecanonica.net/docsad/btcadr.pdf

58.J. MARTINELL, Matrimonio y libertad de conciencia, en «Laicidad y
libertades. Escritos juridicos», N° 0 (2000), pp. 73-106.

59.J. MARTINEZ-TORRON, La proteccién internacional de la libertad
religiosa, en INSTITUTO MARTIN DE AZPILCUETA, Tratado de Derecho
Eclesiastico, Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona 1994.

60. S. MOSQUERA MONELQS, EI derecho de libertad de conciencia y de
religion en el ordenamiento juridico peruano, Palestra Editores, Lima 2005.

137



61. M. MURO ROJO y J. ECHEANDIA CEVALLOS, Comentario al articulo 250
del Cédigo Civil, en W. GUTIERREZ CAMACHO (dir.), Cddigo Civil
Comentado, Tomo Il, Gaceta Juridica, Lima 2007, 22 ed.

62. M. MURO ROJO y J. ECHEANDIA CEVALLO, Comentario al articulo 260
del Cédigo Civil, en W. GUTIERREZ CAMACHO (dir.), Cddigo Civil
Comentado, Tomo I, Gaceta Juridica, Lima 2007, 22 ed.

63. M. MURO ROJO y J. ECHEANDIA CEVALLOS, Comentario al articulo 268
del Cédigo Civil, en W. GUTIERREZ CAMACHO (dir.), Cédigo Civil
Comentado CAMACHO (dir.), Cddigo Civil Comentado, Tomo I, Gaceta
Juridica, Lima 2007, 22 ed.

64. R. NAVARRO-VALLS, Los efectos civiles del matrimonio religioso, en
AA.VV., Derecho fundamental de libertad religiosa, Cuadernos UNAM,
México 1994, pp. 135-146.

65. R. NAVARRO-VALLS, Matrimonio, familia y libertad religiosa, en
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURIDICAS, La libertad religiosa.
Memoria del IX Congreso Internacional de Derecho Candnico, Universidad
Nacional Auténoma de México, México 1996, pp. 189-217.

66. R. NAVARRO VALLS, EI matrimonio religioso en J. FERRER ORTIZ
(coord.), Derecho Eclesiastico del Estado Espariol, Ediciones Universidad
de Navarra, Pamplona 2007, 62 ed.

67. C. ODRIOZOLA IGUAL, EI matrimonio religioso en el Coédigo Civil
brasilefio de 2002, en «Revista General de Derecho Canodnico y Derecho
Eclesiastico del Estado», N°12 (2006), pp. 1-30.

68.J. PERALTA ANDIA, Derecho de Familia en el Cédigo Civil, Editorial
IDEMSA, Lima 2002, 32 ed.

69. A. PLACIDO VILCACHAGUA, Manual de Derecho de Familia, Gaceta
Juridica, Lima 2002, 22 ed.

70. A. PLACIDO VILCACHAGUA, EI principio de promocién del matrimonio,
en «Actualidad Juridica», N° 173 (2008), pp. 17-20.

71. M. PONCE CUELLAR, Tratado sobre los Sacramentos, EDICEP, Valencia,
2004.

72. V. PRIETO, Los efectos civiles de los matrimonios religiosos en el sistema
matrimonial colombiano, en «Dikaion», Vol. 22, N°17 (2008), pp. 266-293.

138



73. V. PRIETO, Libertad religiosa y Confesiones. Derecho Eclesiastico del
Estado Colombiano, Editorial TEMIS, Bogota 2008.

74. C. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX,
Tomo |, Fondo Editorial Pontificia Universidad Catélica del Peru, Lima,
2003.

75. C. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX,
Tomo I, Fondo Editorial Pontificia Universidad Catélica del Peru, Lima,
2003.

76. C. RAMOS NUNEZ, Historia del Derecho Civil Peruano Siglos XIX y XX,
Tomo V, Fondo Editorial Pontificia Universidad Catolica del Perd, Lima,
2003.

77. M. ROCA, EI notorio arraigo en las Leyes de libertad religiosa peruana y
espanola, [ubicado el 17.VII.2012], disponible en www.zenit.org/article-
397477I=spanish

78. R. RODRIGUEZ CAMPOS, Religién y democracia. Comentarios a la Ley
de libertad religiosa en el Peru, en «Actualidad Juridica», N° 206 (2011),
pp. 193-198.

79. M. RUBIO CORREA, E/ sistema juridico. Introduccion al Derecho, Fondo
Editorial Pontificia Universidad Catolica del Peru, Lima 2006, 82 ed.

80. C. SALAZAR, EI matrimonio civil. Tesis para optar el grado de Bachiller en

la Facultad de Jurisprudencia de la Universidad Mayor de San Marcos de
Lima, Imprenta y Libreria de Benito Gil, Lima 1885.

81. C. SALINAS ARANEDA, EI reconocimiento del matrimonio religioso en el
Derecho positivo del Estado de Chile: un viejo tema aun pendiente, en
«Revista de Derecho», Vol. XXIIl, N°1 (2010), pp. 59-78.

82. S. SILVA VILLACORTA, Separacion convencional y divorcio ulterior en las
municipalidades y notarias: ;sera el remedio peor que la enfermedad?, en
«JUS Doctrina y practica», N°6 (2008), pp. 45- 65.

83. R. SOLANO JAIME, A propdsito de la Ley N° 29227 que regula el
procedimiento no contencioso de la separacion convencional y divorcio
ulterior en las municipalidades y notarias y su reglamento, en «JUS
Doctrina y practica», N°6 (2008), pp. 37-44.

139



84. C. TOLEDO MAS, Legislacion matrimonial en Peru, Editorial Lumen, Lima
1938.

85. R. VARGAS UGARTE, Historia de la Iglesia en el Perd. Tomo V, Imprenta
de Aldecoa, Burgos 1962.

86. A. VERDOODT, Declaracion Universal de los Derechos del Hombre.
Nacimiento y significacion, Editorial Mensajero, Bilbao 1969.

87. P. J. VILADRICH, El pacto conyugal, Ediciones Rialp, Madrid 1990.

88. P. J. VILADRICH, El ius connubii y la libertad religiosa. Una reflexion sobre
la libertad de la persona, la soberania conyugal y el poder del Estado, en
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURIDICAS, La libertad religiosa.
Memoria del IX Congreso Internacional de Derecho Candnico, Universidad
Nacional Auténoma de México, México 1996, pp. 163-188.

89. P. J. VILADRICH y J. FERRER ORTIZ, Los principios informadores del
Derecho Eclesiastico espariol en J. FERRER (coord.), Derecho Eclesiastico
del Estado Espafiol, Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona 2007, 62
ed.

90. E. XAVIER GOMES, Los Acuerdos entre la Santa Sede y Brasil, en
«Revista General de Derecho Canonico y Derecho Eclesiastico del
Estado», N°22 (2010), pp. 1-44.

140



