a2s  Universidad
181  Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

SOBRE LA NATURALEZA DEL SINTOISMO

Autor

Xabier Ayechu Orta

Director

Francisco Marco Simon

Facultad de Filosofia y letras

2020




INDICE

Contenido

INDICE ..otiieiuieecereacercacessasessscessacessssessssessssessssesssssssssssssssssssssssssssessssesssseses 1
INTRODUCCION......cuuttrieueerinreesesnseessssseessssssessssssessssssessssssessssssassssssasssnes 2
ESTADO DE LA CUESTION .....cotiiiiuieriirueerennneesseseessssseessssseessssssesssssssssanes 3
1: SISTEMA RELIGIOSO SINTOISTA......ccecovutrrentrreneeeecnnneesesneesessneesesnnenses 6
1.1: Introduccion del SINEOISINO ..........uuuuneeeiiiiiiiiiiee e e e e e e e e e e e eaaaaaes 6
120 LiOS KAIMML ..evviii ettt e e e e e e e e e e e e e e e et e e e e e e e aaaaaaas 7
1,30 L@ PUTCZA. .. ceeiii et e et e et e e e et e e e eat e e eea e e e eaa e e eeaaneesatn e eeaaaaeeres 8
1.4: RItOS CRAMATNICOS .....ovvvviieeeeiiiiiiie e e e et e e e e e et ee e e e e e e et e e e e e e e e et e eeeeeeeaaaanns 9
1.5: SaNtUATIOS ¥ SACETAOTES ... ..eeiiiiiiiiiieeeeeee et e e e e et e e e e e e e e e e e e e e e eeaaeeeeeeaaaes 10
La60: FESTIVALES ... ettt e e e e e e aaaas 11

2: SINTOISMO EN EL PERIODO ANTIGUO (SIGLOS VI-IX) ccecvinrnecnnsecennnes 13
2.1: Significado original de SHINO...........cceeeiiiiiiiiiiee e e e 13
2.2: Sistema 1eligloS0 ANTIGUO ..........evuuuuneeeeeeiiieiiee e e e e e e e tee e e e e e e e e e e e e e e e e e et e eeaeeaaens 16
2.3: El culto estatal y el comienzo del sistema ritSUIYO ............eeeeeeiiiiiiiiiieeeeeeeeiiieeeeeeeeeeees 17
2.4: Inicio del predominio BUAISta ...........eeeeiiiiiiiiiiee e 21

3: SINTOISMO EN EL PERIODO MEDIEVAL (SIGLOS XI-XIV).uteeeeeesncnnsnes 23
3.1: Significado medieval de SHINTD.........uuuuuuumnninniiiiiiiieeeeeeee e enes 23
3.2: La teoria Honji Suijaku y la contrapartida de Kanetomo ................uueiieeeeiiiiiiiiiinneeeeene. 27
3.3: La teoria KenmitSu TaiSel.......uuueiiiuunieiiiiieeeiiiiieeeiiieeeeeie e e et e et e e e e e e e eaieeearin s 29
3.4: El papel secular de 105 Kami ..........ouuuiiiiiiiiiiiiiiii e 32

4: SINTOISMO EN LA EPOCA MODERNA (1868-1914) .....ccceeeueerernueerernnennes 34
4.1: SituaciOn politiCa de JAPOM.........ouuuuieeeeiiiiiiiiie et e e e e e e 34
4.2: Precedentes: KOKUGAKU...........oeiiiiiiiiiiiiii e 36
4.3: Transformacion del sintoismo desde arriba: shinbutsu bunri y la separacion de cultos
POPULATES ...t e e ettt e e e ettt e e e e e e ettt e e e e e e et ettt e e e e e e e eeeassn e eaeeeessnnn e aeaaaeees 37
4.4: Creacion del sintoiSmMO €Statal ............cuuueiiiiiiiiiiiie e e e e e e e aae 40
CONCLUSION ....cceeerttreenrerecnneessesseescsssesssssssssssssessssssassssssasssssssssssssasssnns 44
BIBLIOGRAFIA c....uvuvevvvevevernrernsnansnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssns 50



INTRODUCCION

El sintoismo es una invencion moderna de la Restauracion Meiji (1868). Para llegar
a esta contundente afirmacion uno tiene que navegar por la historia de esta compleja
religion y comprender las coyunturas politicas a las que se enfrenta, el sincretismo
religioso que tiene con el budismo, y el papel que juegan los kami a lo largo de su historia.
De eso trata este trabajo.

El debate historiografico sobre la naturaleza del sintoismo es un tema bastante
tratado por los historiadores de las religiones de Japon. La mayoria de los estudiosos del
mundo religioso de Japdn tienen una opinién clara sobre qué es el sintoismo y sus
principales caracteristicas. Y por ello, basandome en importantisimo trabajo de Kuroda
Toshio de Shinto in the History of Japanese Religion, me parecié interesante hacer un
trabajo que abarcara los periodos clave de cambio en el sintoismo para asi poder tener
una vision global de su trancurso por la historia. De esta forma, puedo contestar a las
preguntas clave que voy a presentar a lo largo de este texto: ;Qué es el sintoismo?
¢Podemos entender el sintoismo como una religion independiente en toda la historia de

Japon? ;Hay alguna diferencia entre ‘culto a los kami’ y sintoismo?

He estructurado el trabajo en cuatro partes. La primera es una explicacion de los
fundamentos basicos de la religion sintoista. Las otras tres, por otro lado, son un intento
por responder a estas preguntas en tres momentos concretos de la historia: época antigua,
época medieval y época moderna. Para realizarlo, me he basado en los principales autores
que participan en el debate historiografico sobre la naturaleza del sintoismo, y en el papel
que juegan los kami en la propia concepcion del sintoismo en cada uno de los tres

periodos.



ESTADO DE LA CUESTION

Japon es un pais donde coexisten varias religiones, tanto asiaticas (budismo,
taoismo...) como occidentales (cristianismo). Eso si, se podria decir que las dos
mayoritarias son el sintoismo y el budismo. Pese a esta diferenciacion que se puede hacer
desde fuera, es curioso como la mayoria de los japoneses tampoco tienen tan claros los
campos de accién del budismo y del sintoismo. No es de extrafiar que haya japoneses que
se autoidentifiquen tanto como sintoistas como budistas y que participen en rituales de
ambas religiones sin que eso suponga ningun tipo de problema (véase figura 3). De hecho,
hay festivales que han trascendido ya el plano religioso y se han integrado profundamente

en la cultura popular (Yusa, 2006, pp. 17-18).

Mas concretamente, el sintoismo (Skinto) es un elemento esencial en la cultura
japonesa, y como tal su interpretacion es compleja. Cuando un japonés da su opinion
sobre qué es el sintoismo, sin ningun tipo de duda contestara que es la religion indigena
de Japon. Esta afirmacion irremediablemente se relaciona con otras asunciones como que
posee las caracteristicas propias de una religion primitiva®; que existe en diversas formas
de creencias populares y al mismo tiempo posee ciertas caracteristicas de religion
organizada como pueden ser santuarios® o rituales; y que, basandose en la mitologia
antigua, proporciona las bases para el culto imperial. Ademas de esto, la idea central que
subyace es que la religion sintoista ha permanecido casi invariable desde sus presuntos

origenes prehistoricos hasta la actualidad (Toshio, 1981, p. 1).

Los debates historiograficos sobre la naturaleza del sintoismo son muy variados y
abarcan muchos temas y conceptos, desde la propia definicién del término hasta su
posible invencidn. A grandes rasgos, pueden diferenciarse dos principales categorias. La
primera consiste en la idea tradicional y nacionalista de que la religion sintoista ha
existido desde siempre y sin interrupcion en toda la historia de Japon, a pesar de la
influyente expansion de religiones tales como el budismo, confucianismo o taoismo en el
pais del Sol naciente. Esta primera vision es la hegemonica en el pensamiento popular

japoneés, en los sacerdotes sintoistas y, muy especialmente, en académicos sintoistas

! Adoracion de la naturaleza, existencia de grandes tables frente a lo impuro y ausencia de un sistema
doctrinal elaborado.

2 Voy a usar el término ‘santuario’ para referirme a los lugares de culto en el sintoismo y el término ‘templo’
para los del budismo.



ligados a la institucién imperial. La segunda incluye aquellos que creen que ha habido
siempre algunas creencias y costumbres (shinkd) que podrian entenderse en nuestra
concepcién actual como sintoistas, pero que la palabra Shinto ha ido variando de
significado a lo largo de su historia. Esta ultima interpretacion suele estar mas presente
en estudios sobre la cultura e historia intelectual japonesa.

Algunos autores importantes de la primera corriente, que se puede considerar el
«establishment», son Hirai Naofusa o Joseph Kitagawa. Ellos consideran al sintoismo
como la base absoluta de la cultura japonesa y la expresion ultima de la forma de gobierno
de Japdn centrada en la institucion imperial. En esta rama aparece la subdivision
estructural del sintoismo en varios tipos que varian en nidmero en funcién de cada
académico. Hirai expone tres: sintoismo de santuarios, sintoismo popular y sintoismo de
secta. Elprimero existiria desde «el comienzo de la historia de Japon», siendo la maxima
expresion la devocion religiosa de la familia imperial a Amaterasu. El segundo, por otra
parte, seria la «subestructura de la fe sintoista» que, en otras palabras, se refiere a todas
las préacticas religiosas que no tuvieron lugar en santuarios oficiales. El tercero agrupa las
trece sectas sintoistas que se esparcieron en el siglo XIX (Naofusa, 1992, apud Toshio,
1981, p. 2). Otros autores también le dan un especial énfasis al sintoismo estatal, descrito
como el uso ideoldgico y politico de las tradiciones populares del sintoismo en el Japon

imperial a partir de 1868.

La segunda gran corriente historiografica tiene su origen en el académico Motoori
Norinaga en el siglo XVIII, pero actualmente se plasma excelsamente en el trabajo de
Yanagida Kunio sobre el folklore japonés. Autores de esta corriente como Hori Ichird
creen que hay los suficientes elementos comunes Skinto a lo largo de la historia como
para considerar que existe un «Shinto-ness»® en boca de Ichiro, como «la voluntad
subyacente de la cultura japonesa». Es decir, argumenta que el Shinto es el sustrato
autonomo que permite asimilar los elementos culturales, creencias y practicas tanto
locales como importadas de otras religiones que habitaron y habitan Japén (Ichird, 1975,
apud Toshio, 1981, p. 2). Esta concepcién del sintoismo acentla la idea de que no es una
religion, al igual que se defendia en la Restauracion Meiji (1868) (Toshio, 1981, p. 2).

Pese a que estas dos categorias difieren en concepciones y argumentos, ambas consideran

% Definido como la energia cultural de los japoneses personificada en costumbres que trascienden
meramente lo religioso. Shinto puede ser entendido como una religion, «Shinto-ness» es algo mucho mas
profundo.

4



el sintoismo como una unica religion existente de manera autobnoma a lo largo de la

historia.

Desde los afios 80, el famoso historiador del pensamiento japonés Kuroda Toshio
reimpulsé este debate historiogréfico creando una tercera via. Su maxima es que antes de
los tiempos modernos el sintoismo no existié como una religién independiente, ya que
hasta entonces habia estado absolutamente unido a un sistema religioso llamado budismo
kenmitsu. Siguiendo su estela, han aparecido varios autores posteriores que, de una forma
u otra, marcan la Restauracion Meiji (1868) como el punto de inflexién en la que
artificialmente se crea la religion sintoista. El libro de Jason Ananda Josephson The
invention of religion in Japan del afio 2012 puede considerarse el ejemplo paradigmatico.

Pese a que el planteamiento de Toshio se fundamenta mucho mejor en las fuentes
escritas, parece dejar de lado e infravalorar la singularidad de los santuarios, sacerdotes y
templos que tienen una continuidad notable a lo largo del tiempo. Hay que intentar
encontrar un término medio entre la perspectiva méas nacionalista, la perspectiva mas
cultural y la perspectiva mas rupturista. El sintoismo, como dice Kuroda Toshio, fue
creado artificialmente en 1868, pero eso no significa que no existieran muchos elementos
religiosos anteriores como los kami o los santuarios que muestren cierta continuidad. Esta
continuidad, no obstante, estd obligadamente unida al budismo, y su estudio no debe

desgajarse completamente de él.



1: SISTEMA RELIGIOSO SINTOISTA

1.1: Introduccion del sintoismo

Shinto significa literalmente ‘camino de los dioses’. Es una de las religiones que
forman parte del mundo religioso de Japdn (véase figura 1). Esta religion no tiene ni
profetas ni un fundador claro. Tampoco tiene textos religiosos que enumeren las
principales creencias, ritos y cultos de la religion. No obstante, si que hay textos antiguos
como el Kojiki (712 d. C.) y el Nihon Shoki (720 d. C.) que entremezclan lo mitico con lo
historico para crear un relato sintoista sobre el origen del mundo y el caracter divino de
la familia imperial. En ambos textos, los dioses creadores, I1zanagi e Izanami, dotados de
una enorme fuerza fisica y representando respectivamente al varony la hembra originales,
engendraron a todos los seres a través de una erotica union sexual. Todas las formas de
vida tienen un mismo origen y naturaleza, tanto las montafias como los astros, mares o
bosques. Ellos marcan la diferencia entre la vida y la muerte, y sobre la pureza e impureza.
La frontera entre la naturaleza divina y humana no es tan clara porque en estos textos

miticos se entremezclan relatos de dioses y humanos (Raveri, 2000, pp. 330-331).

Esta flexibilidad ha permitido al sintoismo trascender del plano religioso al cultural,
integrandose plenamente como una filosofia de pensamiento independiente (Naofusa,
2019). Ejemplos de esto son la pureza, el respeto a los antepasados y a la familia, la
armonia y el colectivismo, que estan tan integradas en la cultura japonesa como el sushi

o el manga.

Si esta religién no tiene fundador, ;,coOmo surgid y en qué momento? Gran parte del
trabajo va a hablar sobre esta cuestion, pero como introduccion se diria que el sintoismo
surgié con la asimilacion de creencias animistas, culto a antepasados divinizados y
comunicaciones con el mundo espiritual a través de chamanes que formaron las primeras
précticas religiosas de Japdn. Estas tuvieron su culmen en el periodo Yayoi (300 a. C. —
300 d. C.) (véase figura 2), cuando comenzaron a asociarse diversos eventos naturales y
geogréficos a divinidades. El ejemplo mas claro sin duda es la diosa del Sol Amaterasu,

ancestro de la familia imperial (Naofusa, 2019).

El sintoismo no es una religion de salvacion, sino que, en palabras de Max Weber,

es ‘intramundana’. Esta tiene una profunda adhesion al mundo espiritual de la naturaleza.

6



Los sintoistas aceptan este mundo y disfrutan de los placeres terrenales, al contrario que
en el cristianismo, cuyo objetivo es la salvacion. En el sintoismo se valora por encima de
todo los beneficios obtenidos en la tierra. Hay una profunda union espiritual a la
naturaleza, un placer por lo corporal y terrenal, y un gusto por la creacién y produccion.
El trabajo o la armonia en las relaciones sociales, siendo la felicidad el fin Gltimo a
alcanzar, son ejemplos de esta idea. Por todo ello, los sintoistas le otorgan una especial
relevancia al profundo sentimiento colectivista que quiere evitar las desigualdades, y al
respeto absoluto por las formas de vida, ya que todas tienen el mismo origen (Raveri,
2000, p. 332).

1.2: Los kami

Sin duda, el elemento méas importante y complejo del sintoismo son los kami. Estos
se pueden traducir como dioses, fuerzas sobrenaturales, espiritus, mortales deificados,
ancestros, fendmenos naturales o esencias. Estos kami no son ociosos, influencian el dia
a dia de las personas y, en consecuencia, reciben ofrendas y adoracion. Los kami estan
intimamente unidos a la belleza de la naturaleza, por ejemplo, se les asocia con cascadas,
arboles o montafias. Al finy al cabo, son las fuerzas que renuevan constantemente la vida,
por lo que se manifiestan a través de la naturaleza. No todo el mundo sabe de todos los
kami. A excepcion de los mas importantes, la inmensa mayoria son locales centrados en

pequefias comunidades rurales o familiares (Cartwright, 2017).

Pese a haber muchisima variedad de kami, algo que tienen en comun son sus cuatro
mitama (espiritus o estados de naturaleza), de los cuales normalmente uno de ellos resalta
y predomina: 1): aramitama (alma salvaje); 2): nigimitama (alma gentil y armoniosa); 3):
kushimitama (alma maravillosa); y 4): sakimitama (alma feliz). Esta division enfatiza el
hecho de que los kami pueden ser tanto buenos como malos, con poderes benéficos y
maléficos (Cartwright, 2017). Esta descripcion se asemejaria a la que hace el estudioso
de las religiones Rudolf Otto sobre lo sagrado: mysterium, tremendum et fascinosum
(misterioso, imponente y fascinante). Es decir, que lo extraordinario (en este caso los
kami) infunden tanto temor como fascinacion al tener poder creador y destructor (Yusa,
2006, p. 20) .

La forma de categorizar a los kami es compleja debido a su gran ndmero, no
obstante, en este caso me referiré a la del historiador M. Ashkenazi: kami clasicos, tardios

7



y locales. Los kami clasicos son los que aparecen en las fuentes antiguas del Kojiki (712
d. C.) y el Nihon Shoki (720 d. C.). EI més relevante es la diosa del Sol Amaterasu (véase
figura 4), la deidad mas importante de toda la religion sintoista, y por ello, también la
sefiora del Takama no Hara (Plano Celestial), es decir, de los dominios de los kami.
Amaterasu es hija de Izanami e lzanagi, que son los dioses primordiales creadores de las
islas de Japon y de todas las formas de vida, y también es la hermana mayor de Susanoo,
el dios de la tormenta, el viento y el mar. En general, los kami que se quedaron en el cielo
fueron llamados amatsukami (dioses divinos), mientras que, a la siguiente generacion,
que fue la que gobernd por primera vez la tierra, kunitsukami (dioses terrenales). En esta
categoria hay muchos kami de rios, montafas o cuevas, etc (Cartwright, 2017).

El segundo grupo de kami son los llamados tardios. Estos se diferencian de los
primeros en que fueron reconocidos como tales tras la composicion del Kojiki y el Nihon
Shoki. Entre los kami mas importantes destacan Hachiman, dios de la guerra y la
agricultura, e Inari, dios del arroz y el comercio. El caracter divino del emperador también
se reflejaba en este segundo grupo, siendo considerado un kami viviente. Estos kami son
muy variados, hay desde ancestros deificados y adorados (algunos emperadores, lideres
de castas militares...), hasta fenomenos meteorolégicos como el kamikaze (viento divino
que evito la invasion del Imperio Mongol a Japén en el siglo XIII). Las divinidades
extranjeras también podian ser adoptadas como kami, como en el caso de muchos

bodhisattva, o incluso divinidades hinduistas como Indra (Cartwright, 2017).

El dltimo grupo son los llamados kami locales. Estos son kami adorados
principalmente en regiones muy concretas. Pueden considerarse kami locales: parajes
naturales excéntricos, animales, ciudades, pueblos e incluso familias. Estos kami suelen
aparecer en parejas, uno masculino y otro femenino. Un ejemplo de este tipo de kami es

el dragdn Ryujin (Cartwright, 2017).

1.3: La pureza

La experiencia religiosa del sintoismo no esta basada en un pecado original que
pudiera romper la armonia entre las divinidades celestiales y las terrenales, sino que esta
basada en la idea de que existe una identidad sustancial entre lo divino y humano. De
hecho, en muchas ocasiones antepasados muertos, que posteriormente fueron purificados

a través de ritos, acaban por convertirse en dioses que protegen la paz de una familia. Los

8



dioses (kami), tienen tanto poder creador como destructor. Se manifiestan en la
naturaleza, y suscitan un profundo sentimiento de respeto, solemnidad y veneracion.
Cobran mucha importancia los antepasados de clanes divinizados cuyo poder y autoridad
legitimaban a estas grandes familias. El ejemplo mas claro es Amaterasu y la familia
imperial, pero no es el Gnico. Por ejemplo, Susanoo, hermano de Amaterasu, sostiene la
tradicion del clan Izumo. Por lo tanto, «en la configuracion del pantedn en el Méas Alla se
proyectaba la estructura social de la época y hallaban una legitimacién sagrada de las
relaciones de poder entre familias» (Raveri, 2000, p. 331).

Los kami estan dotados del tama, una fuerza tanto armoniosa y buena como ruda y
violenta. Son las personas las que, a través de ritos concretos, controlan estos poderes y
captan sus voluntades en beneficio propio. Esta energia, también presente en humanos,
representaria el alma pura. De aqui surge la importante consideracion que los japoneses
tienen de la pureza e impureza. Aqui no existe el pecado de caracter moral, sino que
existen estados, como el tsumi (impureza ritual) en el que el ser humano se aleja de los
kami y del resto de personas. Para devolver la armonia es necesario un acto de purificacion
que normalmente se hace a través de un lavado con agua. Toda esta importancia de la
pureza tiene el objetivo de lograr una pureza interior, una busqueda de una dimension de
claridad y de nitidez entre el pensamiento propio y la posibilidad de accion. La
importancia de la pureza tiene su origen en el mito de Izanami e 1zanagi del surgimiento
de la muerte y la regeneracion de la vida. Lo puro se mezcla con el sentido de renovacion
temporal. La pureza también influencia mucho en la estética, en la simplicidad y en la

naturaleza intacta (Raveri, 2000, p. 332).

1.4: Ritos chamanicos

Las ceremonias chamanicas son ritos de tradicion sintoista (que luego en la
Restauracion Meiji, como mostraré en el trabajo, seran desgajados de ésta), en los que la
persona percibe a la divinidad a través de un proceso intuitivo y emocional. Como los
kami se manifiestan a muchas personas a través de los suefios o bajo apariencia de seres
extrafios, los japoneses decidieron celebrar ritos en los que a través de una médium se
lograse esa manifestacién y trasmision de la voluntad de los kami. Los kami poseian el
cuerpo de estas médiums (miko) en ritos nocturnos en los que se bailaba girando sobre si

mientras se sujetaba un espejo sagrado. Las miko, a través de una dura ascesis, dominaban

9



las técnicas de éxtasis, desempefiando un papel muy importante en la sociedad.
Originalmente las miko tenian esta funcion, pero con el paso del tiempo, sobre todo tras
la época medieval (cuando el budismo se impuso sobre el resto de tradiciones), las miko
pasaron a ser simples doncellas de santuario que ejecutaban danzas durante las
celebraciones de ritos en comunidad. Fueron los yamabushi, que controlaban e

interpretaban el mensaje divino, los que cogieron el relevo (Raveri, 2000, p. 333).

Actualmente aln persisten tradiciones chaméanicas. Algunos ejemplos son las noro
de las islas Ryukyu, o las yuta, que ejercen de nexo entre el mundo de los muertos y el de
los vivos. Otros ejemplos son las itako, presentes en las zonas rurales de Tohoku en el
norte de Japdn, que son médiums ciegas que verbalizan la voluntad de las almas de los
difuntos. Todas estas tradiciones chaméanicas quedan fuera del sintoismo oficial y son
marginadas y perseguidas. Su funcion principal es expulsar o librar de sufrimiento a los
fantasmas sin paz de los que han fallecido de formas violentas o que carecieron de ritos
celebrados en su memoria. Nunca pudieron convertirse en almas pacificas y benévolas
por lo que, para evitar que expandan la muerte y las enfermedades, estas mediums las
controlan (Raveri, 2000, p. 333).

1.5: Santuarios y sacerdotes

Los santuarios sintoistas (jinja) son los lugares sagrados (véanse figuras 5, 6, 7'y 8)
donde habita uno o mas kami. Delimitan el reino de los hombres y el reino de los dioses.
No tienen por qué tener una estructura compleja como las iglesias cristianas, ciertos
fendmenos naturales como montafias pueden considerarse santuarios. Los primeros que
surgieron podrian ser simples altares sobre roca donde se realizaban ofrendas, pero con
el paso del tiempo, éstos fueron recubiertos con complejas estructuras que se asemejaban
a la estructura de los almacenes de arroz, siempre con un torii en la entrada. El tipo de
santuario mas sencillo, pero a la vez representativo es el de un espacio natural delimitado
por una cuerda de paja trenzada. A partir del siglo VIII, la omnipresente influencia de
China también llegé a los santuarios: uso del color rojo, edificaciones mejor

estructuradas, etc (Naofusa, 2019).

Las personas que se encargan del cuidado del santuario son los sacerdotes, aunque
para el caso de santuarios pequefios, un miembro del comité anciano del santuario (sodai).
La organizacién sacerdotal en cada santuario es simple: tienen una cabeza visible (guji),

10



y luego estén el resto sacerdotes (kannushi). Se financian a través del apoyo que su
comunidad les brinda (Naofusa, 2019).

El santuario mas importante es el Gran Santuario de Ise, dedicado a la diosa del Sol
Amaterasu. Localizado en el corazon de la prefectura de Mie en la region de Kansai sobre
la isla Honshu, tiene un santuario secundario separado dedicado a la diosa de la comida
Toyouke. Se cree que su construccion data del afio 4 a. C., no obstante, se tienen registros
de su edificacion solamente a partir del siglo VII. Eso si, dieciséis de las 125 edificaciones
se reconstruyen cada 20 afios para preservar su vitalidad (Naofusa, 2019).

La montafia adquiere un caracter fundamental como lugar religioso. Es el espacio
de lo sagrado, representado por el yama no kami. Esta divinidad del arrozal, la fertilidad
y la riqueza, cuando comienza el cultivo de arroz en primavera, desciende al valle para
estar con los seres humanos. Cuando se termina la cosecha, se celebra una fiesta de accion
de gracias en su honor con bailes y cantos que la acompafian de nuevo a la montafa. El
reino de las almas de los muertos también es representado en la montafa. En la fiesta del
bon (mediados de agosto), las almas de los difuntos descienden al valle, son acogidos en
las casas y venerados con ofrendas. De hecho, algunos espiritus de los antepasados,
habiendo transcurrido treinta afios desde su muerte y tras haber sido purificados, se
vuelven divinidades tutelares del pueblo y habitantes de las montafias. La montafia
también tiene un fuerte caracter mistico, con comunidades de yamabushi (ascetas
apartados de la religiosidad oficial) que unian distintas tradiciones religiosas dando forma
a lo que se conoce como shugendd. La importancia la montafia es tal que incluso el

budismo de Amida se apropi6 de su simbolismo (Raveri, 2000, p. 334).

1.6: Festivales

El matsuri (festival) es un ritual complejo que tiene como objetivo el encuentro y
la comunion de las ofrendas de una comunidad claramente definida y su divinidad tutelar
(véase figura 9). Aqui cobra mucha importancia el endurecimiento de las reglas de pureza.
Frente al lugar mas sagrado del santuario, el sacerdote lee las formulas rituales y pide al
kami que descienda entre los seres humanos, manifestandose en un objeto oculto en el
lugar mas puro del templo. Hay veces que el receptaculo del kami es un nifio por ser mas
proximo a la realidad divina. Las ofrendas mas comunes son el arroz y el sake.
Posteriormente éstas son repartidas en el interior del templo y consumidas por toda la

11



comunidad. Estas fiestas definen la identidad del grupo social. EI matsuri no es
simplemente un mero rito religioso, ya que lo largo de los dias que dura hay fiestas,

eventos, representaciones, danzas, musica... (Raveri, 2000, p. 335)

Cada santuario tiene una gran variedad de festivales importantes cada afio, desde
festivales de verano, como el Toshigoi no Matsuri (festival de rezo para la cosecha) o
festivales de otofio, donde se encuentra el importantisimo Niiname-sai (festival de la
cosecha). El concepto de matsuri podria traducirse literalmente como ‘festival’, pero
también como ritual que implica el encuentro entre la comunidad y el kami. Normalmente,
en cada gran festival hay varios ritos de purificacion, adoracion, apertura, ofrecimiento
de comida, etc., que sirven para reforzar la identidad de grupo y sancionar las jerarquias
sociales. Otros festivales muy importantes son el bon, que, aunque es una celebracion
budista que simboliza el retorno de los muertos a su hogar ancestral, incluye muchos ritos
sintoistas; o el festival local anual en la que el santuario es transportado a lo largo de la
comunidad local para purificar y asegurar el bienestar futuro de las personas (Naofusa,
2019).

12



2: SINTOISMO EN EL PERIODO ANTIGUO (SIGLOS
VII-1

2.1: Significado original de Shinto

Para poder entender bien en qué consistia el sintoismo en sus origenes primero
tenemos que conocer el significado que tenia la palabra Shinto en el Periodo Asuka (538-
710 d. C.) y Nara (710-794), momento en el que se traslada la capital a la ciudad de Nara
y cuando aparecen los primeros escritos. Tradicionalmente, el considerado
«establishment» ha argumentado que la palabra Shinto es un termino acufiado a mediados
del siglo VII para diferenciar la religion local japonesa, existente desde que los japoneses
pisaron por primera vez las islas, del budismo, la religion extranjera. Ademas, aparece un
importante componente racial porque incluso se llega a decir que es la religion originaria
y desarrollada por la raza japonesa en contraposicion al budismo (Naokazu, 1966, pp. 40-
51). Sin embargo, es complicado encontrar algun ejemplo de la palabra Shinto con el

significado de religion indigena de Japon.

El historiador Tsuda Soékichi en el primer capitulo de su obra (S6kichi, 1949)
diferencia el significado de esta palabra en seis categorias: 1) «creencias religiosas
aparecidas en costumbres indigenas que han dejado un sustrato en Japén, incluyendo
creencias supersticiosas»; 2) «La autoridad, poder, actividad o acto de un kami, el estatus
de los kami, ser un kami o el propio kami»; 3) conceptos y ensefianzas referidas a los
kami; 4) las ensefianzas que son propagadas por un santuario particular; 5) «el camino de
los kami»* referido a comportamientos y normas morales y politicas; y 6) sectas sintoistas.
Sdkichi cree que en el Nihon Shoki la palabra Shinto concuerda con la primera definicion
en un intento de los contemporaneos para diferenciarse del budismo. También admite que

las otras cinco definiciones subyacen a ésta (Sokichi, 1949, apud Toshio, 1981, p. 4).

Esta afirmacion, no obstante, ha sido reexaminada en tiempos recientes por
historiadores como Maruyama Masao (Masao, 1972, apud Toshio, 1981, p. 2). El asegura

que las ideas encontradas en mitos como el de Kojiki y el de Nihon Shoki contintan

4 Etimoldégicamente la palabra Shinta, de origen chino, esta formada por dos caracteres: shin, que significa
kami, y td, que significa camino o conducta recta.

13



existiendo actualmente como un «sustrato antiguo» al que luego se le afiadir&n otras capas
posteriores. Sin embargo, el historiador Kuroda Toshio con el fin de dar un poco de luz a
la compleja definicion del término Shinto en sus origenes analizd minuciosamente las

veces que aparece ese término en el Nihon Shoki (Toshio, 1981, p. 4):

1) El emperador creyo en las ensefianzas de Buda y vener6 Shinto

2) El emperador venero las ensefianzas de Buda, pero desprecio Shinto. Corto los
arboles del santuario Ikukunitama

3) La expresion kamunugara significa adecuarse a Shinto. También significa en

esencia poseerse a uno mismo en Shinto

Se podria interpretar en los dos primeros casos como una distincion de «la religion
indigena de Japon» respecto al budismo, pero no es la uUnica interpretacion. Podria
significar, por ejemplo, la propia segunda definicion que dio Tsuda. El mismo, indica que
la palabra Shinto significa en China religiones populares referidas a, por ejemplo, el
budismo y sobre todo el taoismo. Se puede entender entonces la palabra Shinto como
creencias populares tanto en China, Japon y Corea®. El matiz principal en el primer y en
el segundo ejemplo es que, si se asume que la palabra Shinto significa ‘costumbres,
rituales y creencias populares de Japon’, en ningun caso se puede saber la procedencia de
estos ‘rituales y creencias’, ya que su origen podria no estar en el pais del Sol naciente,
rompiendo la idea tradicional de un Shinto puramente japonés. El tercer ejemplo, por otro
lado, es una nota aclaratoria del siglo IX por lo que no sirve como muestra para entender
el significado de Shinto en sus origenes. Eso si, es muy probable que el que afiadio la nota
eligiera darle el mismo significado que los otros dos ejemplos, es decir: «La autoridad,
poder, actividad o acto de un kami, el estatus de los kami, ser un kami o el propio kamix»
(Toshio, 1981, p. 5).

Historiadores como Tim Barrett creen que el significado de Shinto puede traducirse
literalmente como taoismo. El argumenta que tras el colapso del sistema imperial chino
en el siglo 11 d. C., las consecuencias en la esfera religiosas fueron altas porque se dejé
de lado la estabilidad para dar lugar a creencias de un mundo espiritual no visible
altamente organizado. A lo largo de estos siglos aparecieron elementos que seran
esenciales para el sistema politico de China y que luego se exportaron a Japon: el sistema

imperial, la metafora imperial en la religion, jerarquia y burocracia religiosa, etc. En un

5 El Nihon Shoki fue escrito en una época en la que la influencia China era muy grande. No es de extrafiar
que el significado de la palabra para los chinos fuera igual que para los japoneses.

14



principio la influencia del budismo fue marginal, pero conforme se acrecentaba la division
politica de Chinaen el siglo V entre el norte y el sur, comenz6 a cobrar mucha importancia
junto con el taoismo. Pese a intentos de reconciliacion, el norte decidi6 posicionarse con
el taoismo y repudiar el budismo, mientras que el sur tomé el camino contrario. La
conclusion de este conflicto fue la victoria del norte, denominado Zhou. Lo peculiar de
esta lucha fue que el emperador eliminé elementos del taoismo problematicos para €l y
los repudio6 para dejar en un lugar especial su figura, influenciando a Japén (Barret, 2000,
pp. 13-16).

El debate sobre la influencia del taoismo en Japon es muy complejo, algunos
consideran que el sintoismo se formo en gran medida gracias al taoismo, otros consideran
por el contrario que apenas tuvo impacto. Para dar un poco de luz voy a usar el trabajo de
Fukui Fumimasa, acadéemico de los estudios del taoismo. En el capitulo seis de su obra
(Fumimamsa, 1995) considera que hay cuatro argumentos para entender esta cuestion: 1)
el gobierno japonés ya desde el siglo IV prohibi¢ el taoismo, y para argumentarlo se basa
en el td daiwajo tdseidon, que es un documento escrito en el siglo VIII referido a un
episodio del siglo 1V; 2) el taoismo no existié como religién ni como grupo religioso, fue
el budismo el que ejercio realmente una gran influencia en la sociedad japonesa; 3) el
taoismo es una amalgama de varios ritos y creencias populares junto con otros elementos
religiosos que evolucionaron en una religion en el norte de China en el siglo V. Por lo
tanto, todo lo anterior son meras tradiciones propias de China; y 4) creencias y rituales

populares de proveniencia China en Japdn son errdbneamente considerados taoistas.

Tim Barrett, por el contrario, critica estos argumentos. Cree que la influencia taoista
en Japén fue continua desde el comienzo de nuestra era hasta el siglo VIII. Tanto
creencias populares taoistas como la propia ideologia imperial impregnaron el pais.
Considera que Japon heredd concepciones taoistas imperiales de China, como es el propio
taoismo estatal (que luego tendra su semejante en Japén llamado sintoismo estatal). Como
prueba de ello, muestra que Japon adopt6 durante estos siglos un grandisimo niimero de
instituciones chinas a través de la medicion exclusiva de los textos. ;Qué pasaria si los
japoneses encontrasen en el taoismo no simplemente una religién sino méas bien una parte
de la politica de China? Tradicionalmente se ha asociado a las instituciones chinas en su
totalidad con el confucianismo, pero para Barrett esto no es del todo correcto (Barret,
2000, pp. 18-22).

15



Toshio también entra en este debate y se posiciona del lado de Barrett. Saca a relucir
varios elementos que el taoismo influenci6 a Japon: veneracion por las espadas y escudos
como simbolos religiosos, titulos como fenna®, la concepcion taoista de inmortalidad, etc.
Toshio incluso plantea la hipdtesis de que estas ensefianzas, rituales y conceptos
relacionados con la autoridad imperial pueden considerarse retazos de un intento de
establecer una tradicion taoista en Japon. La idea que quiere trasmitir Toshio es que las
tradiciones que se habian asumido como sintoistas y propias de Japon no parecen ser
japonesas, sino simplemente una version local del taoismo. Si asumimos esta idea, el
significado de la palabra Shinto en el Nihon Shoki seria inequivocamente taoismo (Toshio,
1981, p. 6).

Lo més aceptado actualmente es que no entro6 una forma ordenada de taoismo en
los periodos antiguos en Japon. No obstante, ese hecho no elimina la importancia que
tuvo el taoismo a lo largo de los muchos siglos que estuvo influenciando estas islas,
acabando por impregnar el ambiente religioso hasta, al menos, el periodo medieval

cuando el budismo lo inundé todo.

Varias posibles interpretaciones de la palabra Shinto se han debatido. La definicion
es muy compleja, y afirmar que una de ellas es la correcta no es una tarea sencilla. Lo que
Si que se podria asegurar es que no se puede afirmar que la palabra Shinto en tiempos
antiguos significase «religion indigena de Japon», ni que se puedan entender las creencias
populares japonesas antiguas como autdctonas de Japon. Vemos entonces que la vision

tradicional del «establishment» no se puede sostener.

2.2: Sistema religioso antiguo

En los primeros siglos de la era cristiana, la region central de Japon estaba ocupada
por muchos clanes diversos que unidos formaban una forma de confederacion bajo la
corona japonesa Yamato (siglo 111). Cada uno de estos clanes semiindependientes tenian
un kami propio al cual adoraban y le realizaban ritos. Paulatinamente se crearon unos
puntos de unién que acabaron por centralizarse en unos mitos de origen idénticos que
legitimaban la ideologia centralizadora de los emperadores. Fue en este momento cuando

surgié el mito de la diosa del Sol, Amaterasu, como antepasada de la familia imperial.

& Sefior del universo para el taoismo, emperador para los japoneses.

16



Todos estos mitos tardaron varios siglos en codificarse, pero cuando se escribieron en el
Kojiki y el Nihon Shoki en el siglo VII, la legitimacion de la institucion imperial estaba
asegurada. Muchas de estas historias mitoldgicas eran traidas de otras tradiciones
extranjeras, pero eso no impidié que se revistieran de un aura propiamente japonesa. Y
es que, a lo largo de estos primeros siglos de historia de Japon, hubo una intensa entrada
de elementos religiosos y culturares procedentes de otras partes de Asia, especialmente
China. (Smart, 1998, pp. 136-138).

Los kami tradicionales y locales que habian tenido un proceso de evolucion
independiente (montafas, arroyos...) acabaron por mezclarse con los kami ancestrales de
los distintos clanes para finalmente integrarse en un mismo sistema. A partir de ese
momento, los kami pasaron a categorizarse en varios planos de existencia: 1)
Takamanohara (el alto cielo); 2) Nakatsukuni (tierra intermedia); y 3) Yomi (mundo
subterraneo). Los mas importantes, sobre todo por su implicacion en la vida de la gente,
eran los Nakatsukuni. Muchos de éestos jugaban un papel esencial en la agricultura, el

cuidado de la casa o en practicas chamanicas (Smart, 1998, p. 138).

Con la influyente entrada del budismo a mediados del siglo VI, muchos de estos
principios comenzaron a verse sustancialmente modificados. En primer lugar, porque el
budismo enraizo fuertemente en la vida de los japoneses, especialmente con el reinado de
Shotoku Taichi (574-622), ya que decretd que se declaraban indisolublemente unidas las
tres joyas budistas: Buda, Dharma y el Sangha, y que tenian que ser adorados por encima
de todo. En su devocidn por el budismo, decidio escribir comentarios en tres de los textos
budistas Mahayana mas importantes, como el Sutra Loto. El budismo, por lo tanto,
comenzd a ser la guia moral de la familia imperial. Este favorecimiento del budismo no
significd el desprecio del culto a los kami, sino que simplemente este emperador

priorizaba la doctrina moral budista (Smart, 1998, pp. 138-142).

2.3: El culto estatal y el comienzo del sistema ritsuryd

Una vez debatido el significado original de Shinto, es conveniente analizar las
implicaciones institucionales que tiene tanto ese término como los kami en el periodo
Nara (710-794) y al comienzo del periodo Heian (794-1185).

17



El siglo VII en Japon estd marcado por sucesivos intentos por reformar totalmente
la estructura politica existente siguiendo los modelos del Imperio Chino. A comienzos
del siglo VII, Japon emergié como un imperio bien organizado con burocracia y regido
por leyes. En este proceso de adaptacion, la religion tuvo un papel central. En los dltimos
afios del siglo VI y principios del V111, se promulgaron un gran nimero de codigos que
culminaron en el cédigo Yord del afio 718 en el que, siguiendo el modelo chino, se cred
un organo de gobierno superior llamado jingikan (departamento de los asuntos de los
dioses). Todos estos cambios se fundamentaron en la idea de vuelta a la tradicion, aunque
éstos fueran novedosos (Ellwood, 1972, pp. 44-48)

El matiz diferenciador del sistema politico japoneés respecto al chino es la forma de
legitimacion. Mientras que en el Imperio Chino ésta dependia del ‘Mandato de los
Cielos’, en Japon, para evitar que la legitimacion pueda volverse contra el emperador,
Tenmu (672 - 686), que habia tenido una experiencia de guerra de sucesion, decidié que
a partir de ese momento la legitimacion derivaria de un ancestro suyo que habia tenido
un supuesto liderazgo divino para gobernar la tierra (véase figura 10). Por lo tanto, la
legitimacidn seria dada por su propia dinastia (Breen & Teeuwen, 2000, p. 48). Al igual
que Augusto busco su legitimidad en el pasado a través de la Eneida, Tenmu lo hizo a
través del Kojiki y del Nihon Shoki.

Pese a que hay fuentes que indican que el Gran Santuario de Ise fue construido antes
del comienzo de la era cristiana, lo mas probable es que fuese Tenmu quien mandase su
construccion. El hecho de que favoreciese la tradicion de los kami es significativo (Smart,
1998, p. 140). Tenmu seria, por lo tanto, el emperador considerado un kami viviente y
que por primera vez se hizo llamar tenna, pero fue su sucesora, la emperatriz Jito la que

instauro el jingikan.

Las funciones del jingikan vistas en el cddigo Yord fueron la regulacion de las
actividades de los monjes, la supervision de los festivales para los dioses como la ‘Gran
Degustacion’, la ‘Pacificacion del Espiritu’’, etc. Este departamento, altamente
burocratizado, en esencia se encargaba del correcto funcionamiento de rituales y
festivales que controlaba el propio estado japonés (Breen & Teeuwen, 2000, p. 50). A
esta burocratizacién de los festivales y ritos se la ha denominado culto estatal. Se observa,

por lo tanto, como paulatinamente el Imperio de Japén va absorbiendo funciones

7 La Gran Degustacion y la Pacificacion del Espiritu fueron dos ceremonias muy importantes cuyo
protagonista es el emperador y cuya funcién principal es la legitimacién del poder.

18



religiosas hasta alcanzar la simbiosis con algunas ceremonias y ritos Shinto que acabaron

siendo monopolizadas por el estado.

En el fasciculo seis del previamente mencionado codigo Yoro, aparece el jingiryd.
Este es una recopilacion de las leyes de Japon del momento que dan forma a las
ceremonias de los kami. Y es que no hay mejor forma de entender la naturaleza del
sintoismo en cada uno de sus periodos que analizando el lugar que ocupan los kami en la
tradicion japonesa a lo largo de su historia. La relevancia del jingiryd radica en que los
ritos que aparecen en €l son los que tienen patrocinio imperial, permitiendo visualizar el
papel de los kami y el papel que tuvo el culto estatal en Japon. Las ceremonias oficiales
aqui descritas se fundamentan en dos categorias: la veneracion de los kami del cielo y la

tierra, y las ceremonias de sucesion imperial denominadas dharai (Toshio, 1981, p. 7).

Tras el jingiryd, el siguiente fasciculo del codigo YOrd corresponde al séniryd, que
es la recopilacion de leyes referidas al budismo para regular la actividad de los sacerdotes
y monjes. Teniendo esto presente, se observa que deliberadamente el gobierno coloco las
ceremonias referidas a los kami en una dimension religiosa distinta a la del budismo, que
estuvo penetrando en Japon desde el siglo V (Toshio, 1981, p. 8). Por lo tanto, podemos
concluir que el pais del Sol naciente daba un papel preeminente a los kami frente al
budismo. Ademés, diferenciaba claramente las ceremonias relacionadas con los kami de

las ceremonias budistas.

A mediados del siglo VIII, Japdn se encuentra, por lo tanto, con un estado con un
sistema administrativo y religioso bicéfalo, donde el sintoismo tiene una red de
administracion propia basado en los santuarios con patrocinio estatal, es legislado por un
cddigo legislativo complejo como es el jingiryd y tiene un lugar preeminente en el 6rgano
de gobierno con el jingikan. A este sistema politico bicéfalo la historiografia lo ha
denominado ritsury@. Por todo ello, en estos dos primeros siglos de la historia escrita de
Japoén, el Shinto, entendido como el camino de los kami, podria considerarse un ente

religioso diferenciado del budismo y en gran medida subordinado al estado imperial.

La pregunta que nos podemos hacer ahora es si antes de estos siglos, Shinto tiene o
no validez para definir las creencias y ritos relacionados con los kami. Es en esta cuestion,
entre otras, donde el debate sobre la naturaleza del Shinto sigue vivo. Hay constancia de
practicas rituales con los kami desde el siglo 111, ademas, a diferencia del término Shinto,
etimolégicamente la palabra kami es autéctona de Japon. En el momento en el que se
afirma que el Shinto puede entenderse como las précticas religiosas ligadas a los kami, se

19



estaria admitiendo que existe, al menos desde el siglo Ill, como una religion
independiente y autoctona previa al sistema ritsuryd. Por lo tanto, estariamos asumiendo,

en parte, las posturas tradicionales del ‘establishment’.

No obstante, los partidarios de la teoria Kenmitsu Taisei promulgada por Kuroda
Toshio y que desarrollaré en el apartado referido a la época medieval, argumentan que no
existio ninguna forma de sintoismo puro. Asumen que la realidad historica del sintoismo
es que siempre ha tenido un sincretismo total con el budismo hasta la Restauracion Meiji
(1868). Aseguran, ademas, que la propia concepcion de Shinto habria sido una
construccion ideoldgica del siglo VII y del estado Nara que fue recuperada en periodos
especificos de la historia hasta culminar en la Restauracion Meiji (Falero, 2006, pp. 1-7).

Por otra parte, Takatori Masao sostiene que no hay un cuerpo doctrinal lo
suficientemente asentado como para hablar de Shinto antes del siglo XI, en el periodo
Heian (Masao, 1979, pp. 240-246). Esta rama historiografica en la que se situan autores
como Mark Teeuwen, opta por distinguir entre el ‘culto a los kami’y Shinto. Por un lado,
entienden el culto a los kami como un conjunto de practicas religiosas populares muy
diversas donde predominan elementos animistas, taoistas, chamanicos y, posteriormente,
budistas. Afirman que en este culto no hay distincion posible entre kami, budas y espiritus
de los muertos. Por otro lado, Shinto lo explican como «el sistema mitologico-religioso
creado por el Estado Nara (s. VIII) para proteger ideoldégicamente la sacralidad del
emperador y su legitimidad como vertice de la piramide del poder politico, y ordenar
jerarquicamente todo el universo religioso y ritual de la corte a las provincias» (Falero,
2006, p. 8), pero también como un término colectivo para referirse a los diversos intentos
en diferentes periodos historicos por unificar las creencias y practicas kami, y para crear
un ambito distintivo para los kami diferenciado del budismo. Es decir, en lugar de usar
sintoismo para definir el sistema ritsuryd de época antigua, Teeuwen prefiere usar el

término ‘sistema’ jingi’ (Teeuwen & Scheid, 2002, p. 199).

Es interesante analizar el juego de términos que hacen estos autores. Consideran
que para referirse a las practicas relacionadas con kami y santuarios es mucho mas
correcto usar el término ‘culto de los kami’ que sintoismo. De esta forma, es posible ver
Shinto como una serie de intentos para imponer un sistema unificado sobre diferentes
cultos locales de kami (Teeuwen & Scheid, 2002, pp. 198-202)

Este debate hoy en dia sigue inconcluso. Cada una de las distintas visiones se
fundamenta en fuentes similares, pero llegan a conclusiones totalmente distintas. Para
20



poder entender la naturaleza del sintoismo en estos primeros siglos de historia escrita de
Japon, y si el budismo era a esas alturas una religion lo suficientemente extendida como
para que los kami y budas se entendieran como lo mismo, es pertinente avanzar unos

pocos afios en la historia.

2.4: Inicio del predominio budista

A lo largo de los siguientes siglos, la importancia de los kami vari6 sustancialmente
de lo que habia sido en el sistema ritsuryd. A partir del afio 749, cuando la emperatriz
Shdtoku fue entronizada, el estado abraz6 el budismo. Desde ese momento en adelante,
paulatinamente se fueron estableciendo politicas que en Gltima instancia tenian el objetivo

de asentar el budismo en todo el imperio.

Takatori Masao interpreta este periodo como uno de oposicion de los circulos
aristocraticos y cortesanos frente a esta politica favorable al budismo. De hecho, asegura
que, en conjuncién con las reformas politicas de comienzos del siglo 1X, emergio el
concepto de Shinto como religion propia de Japon e independiente del budismo (Masao,
1979, pp. 248-253). Efectivamente a partir del siglo 1X es cuando se formalizaron las
ceremonias Shinto y se organizoé el santuario de Ise. No obstante, es poco probable que el

sintoismo fuese visto como una religién independiente del budismo (Toshio, 1981, p. 8).

Desde finales del siglo VIII hasta el siglo XI, con el traslado de la capital a Heian
(Kioto) por el emperador Kammu (781-806), el sintoismo y el budismo sufrieron un
proceso de asimilacion y sincretismo entre ellos denominado shinbutsu-shiigo. Esto se
tradujo, como aseguré Toshio, en que «la veneracion de los kami fue absorbida por el
budismo a través de una gran variedad de innovaciones doctrinales y de nuevas formas
religiosas». Los kami, por lo tanto, dejaron de ser simplemente deidades locales que
estaban unidas a través de lazos de sangre o de proximidad a comunidades o al estado
imperial. Para Toshio, la explicacion doctrinal de los kami a partir de ese momento se
fundamentaba en cuatro ideas: 1) «los kami se dieron cuenta que ellos mismos estaban
atrapados en este mundo de samsaras y transmigracion, y que buscaban la liberacion a
través de las ensefianzas de Buda»; 2) «los kami son deidades benevolentes que protegen
el budismo»; 3) «los kami son transformaciones de los budas manifestados en Japén para
salvar a todos los seres que sienten (honji suijaku)»; y 4) «los kami son los espiritus puros
de los budas» (Toshio, 1981, p. 9).

21



Toshio también asegur6 que surgieron nuevas formas religiosas como los jinguji
(complejo santuario-templo) y uniones totales de budas y kami. Pone ejemplos, ademas,
de casos en los que se indica implicitamente que son los propios budas los que garantizan
la autoridad de los kami, afirmando que el sintoismo jugaria un rol subordinado al
budismo (Toshio, 1981, p. 9). Este sincretismo total impide diferenciar lo que podria
considerarse como sintoista y lo que podria considerarse budista. A donde quiere llegar
Kuroda Toshio es a la idea de que el budismo y el sintoismo hasta la Restauracién Meiji
no pueden considerarse dos entes diferenciados porque en esencia son partes de un mismo

Ser.

22



3: SINTOISMO EN EL PERIODO MEDIEVAL (SIGLOS
XI-XT

El periodo medieval en Japon es especialmente complejo. La inmensa variedad de
sectas que hay en las religiones del pais del Sol naciente; el sincretismo entre distintas
tradiciones religiosas como las budistas, taoistas, confucianas y culto a los kami; la
complejidad de las ensefianzas esotéricas tanto budista como sintoista; o las distintas
teorias para explicar la union de los budas y los kami, hacen de este momento histérico
uno de los mas complicados de interpretar en el &mbito religioso de Japén. Es por ello
que para poder abordar el sintoismo en el periodo medieval es necesario hablar también

del budismo, ya que éste inundo totalmente el mundo religioso de Japon.

3.1: Significado medieval de Shinto

Ya hemos visto que la definicion mas probable de Shinto en época antigua es «La
autoridad, poder, actividad o acto de un kami, el estatus de los kami, ser un kami o el
propio kami». No obstante, con la incesante importancia que en época medieval fue
adquiriendo el budismo tenemos que preguntarnos si el significado de Shinto vario a lo

largo de estos siglos.

La definicion que ya hemos dado en el apartado del sintoismo antiguo se observa
de igual forma en época medieval, por ejemplo, en el Nakatomi no harai kunge, que es
un trabajo versado en Rydbu Shints, en esta cita concreta: «El buda asume un estado en
el que los kami y los budas no son dos cosas diferentes, sino absolutamente idénticas. Los
budas constantemente confieren su manifestacion (suijaku) a Shinto» (Hoshu, 1909, Vol.
5, apud Toshio, 1981, p. 10). Claramente la palabra Shinto significa kami o ser un kami.
Otro ejemplo es un dicho popular medieval: «Shinto es una cosa complicada sobre la que
especular». Este dicho no significa que uno no pueda cavilar sobre las doctrinas de los
kami, sino que son demasiado complejos e incomprensibles para el intelecto humano
(Toshio, 1981, p. 10).

Durante el periodo medieval, el culto a los kami era visto como una parte del

budismo, al igual que ocurre con otras tradiciones locales de otras partes de Asia. Esto es

23



debido a la facilidad que tiene el budismo Mahayana de asimilar otras creencias
populares. Sitenemos en cuenta esto, y que en Japon habia unas ocho sectas diferenciadas
surge la pregunta: ;cuél es el nexo comdn en el budismo japonés? El nexo comun es sin
duda un mismo sistema doctrinal denominado mikkyd (budismo esotérico). El budismo
ortodoxo tenia el mikky®d como base, combinado con kengy6 (budismo exotérico) de cada
una de las distintas sectas. A este sistema Kuroda Toshio lo ha denominado como
budismo kenmitsu o budismo exotérico-esotérico (Toshio, 1981, p. 11). Todo este
contexto religioso budista es imprescindible para entender como el culto a los kami acab6
por volverse un segmento de este sistema, y como su religiosidad fue reemplazada por la
doctrina budista del mikkyo, y concretamente, de la filosofia de la secta Tendai.

En esta tesitura, es pertinente introducir la teoria del honji suijaku, que al igual que
la teoria de Kenmitsu Taisei, la desarrollaré individualmente en un apartado posterior.
Esta teoria se basa en la idea de que los kami son simplemente otra forma de los budas
cuya forma, condicion y autoridad son los actos a traves de los cuales los budas ensefian,
guian y salvan a los seres humanos. Se observa entonces que la independencia respecto
al budismo que se le puede achacar al culto de los kami es nula en esta teoria. Hay cientos
de ejemplos en la tradicion escrita de Japon de budas que toman la forma de kami para
salvar a los seres humanos. Si asumimos esta teoria ¢qué ocurre con el culto a kami
locales? Estos siguieron existiendo con la misma importancia que antes, solo que se
adaptaron a su momento historico: enfatizaron tanto las ensefianzas propias del santuario
como las capacidades para salvar a los seres humanos que tenian sus propios kami como
manifestaciones (suijaku) de los budas (honji). Esto dltimo es especialmente relevante
porque muchos de estos adoradores de kami locales fueron desarrollando complicadas
doctrinas religiosas que dieron lugar a una mezcolanza de ideas y teorias que
tradicionalmente se han denominado en conjunto ‘sintoismo de secta’. Entre las mas
importantes nos encontramos con el Ry8bu Skinto, de la tradicion de la secta Shingon, y
el Sannd Shinto, de la secta Tendai. Por lo tanto, la cuarta definicion de Shinto de Tsuda
Sokichi «las ensefianzas que son propagadas por un santuario particular» es

perfectamente aceptable en estos ejemplos (Toshio, 1981, p. 12).

Sin embargo, la mas importante y una de las mas misteriosas de todas estas
mezcolanzas de ideas y teorias en santuarios particulares es sin duda la del Gran Santuario
Ise. Este, como santuario mas importante de la tradicion sintoista, elabord lo que la
historiografia ha denominado como Watarai Shinto en el siglo XIII. Los estudiosos

24



tradicionales del sintoismo han visto al Watarai Shinto como un intento de independencia
del sintoismo respecto al budismo con el fin de mantener la pureza del culto a la diosa del
Sol Amaterasu. No obstante, esta interpretacion es sumamente simplista ya que, pese a
mantener tradiciones no budistas desde hace varios siglos, el santuario de Ise no
rechazaba al menos a esas alturas el budismo (Teeuwen, 1993, p. 225).

En el HOki Hongi se observa un tabd frente a términos budistas, ya existente desde
época antigua, pero que sigue estando presente en época medieval pese a la enorme
influencia que tiene el budismo. Por ejemplo, se usa el término ‘El Verdadero Hombre
del Oeste’ para obviar la palabra Buda. Esto podria interpretarse como un rechazo de las
ensefianzas de Buda, pero nada mas lejos de la realidad ya que, por ejemplo, se aprecia
implicitamente la asimilacion de ideas budistas: el ‘Gran Dios’ ha vuelto a su ‘residencia
original’ y ha dejado el mundo al cuidado de Buda. Por lo tanto, tenemos un libro en el
que de alguna manera se siguen algunas ensefianzas budistas, pero se intenta evitar a toda
costa el uso de terminologia budista (Teeuwen, 1993, p. 230). La solucidn a esta paradoja
ha sido formulada por Mark Teeuwen, pero es demasiado compleja y se aleja en exceso
del tema de este trabajo. La idea subyacente de lo que he planteado hasta ahora es que el
sintoismo, en época medieval estaba intimamente unido a las sectas budistas formando
tradiciones Unicas que en conjunto estaban dentro de un sistema mucho mas grande

llamado budismo kenmitsu.

Para resumir el significado que tenia la palabra Shinto en periodo medieval, un ejemplo

claro puede ser el citado en el Hieisha eizan gydkdki del siglo XIV:

Hay aspectos idénticos al igual que diferentes en el método de conversion usado por
el shinmei (kami) en otras tierras que el usado por Shinto en las nuestras. Nuestra
tierra, que es la tierra de los kami, es superior y tanto es asi que los seres humanos
son beneficiados por ‘la luz de Buda mezclada y convertida en uno con nuestro
mundo de polvo’ (waka ddjin, por ejemplo, el poder de Buda armonizado con nuestra
tierra mundana y manifestado como kami) (Kank@kai, 1978, p. 366, apud Toshio,
1981, p. 14).

Como se puede observar en esta frase, Shinto tiene una intima relacion con el budismo, y
significa «la forma en la que Buda lleva a las personas hacia la iluminacion o hacia la
Tierra Pura» (Toshio, 1981, p. 12). Por otro lado, la palabra Shinto a veces es usada como

contraste frente a budismo, lo que podria dar a entender que realmente los japoneses

25



diferenciaban un ‘sintoismo’ de un budismo. No obstante, lo més probable es que
significase simplemente ‘la autoridad de un kami’ o la ‘condicion de ser un kami’. El que
se contrastase con el budismo tenia el objetivo de remarcar el papel preeminente que, por
ejemplo, en el Watarai Shinto, tenian los kami dentro de la doctrina budista, y resaltar los
principios idénticos que el culto a los kami tenia con el budismo. En este sentido, la
palabra Shinto se referiria a la rama propiamente japonesa de las ensefianzas budistas, lo
que abriria el camino a que posteriormente se interpretase como la religién indigena de
Japon (Toshio, 1981, p. 18).

Todas estas interpretaciones del significado medieval de Shinto dieron un gran
vuelco en el tardio periodo Muromachi (1336-1568), cuando un linaje sacerdotal de
santuario llamado Yoshida-Urabe empezé a explicar lo que llamaron Yoshida Shinto o
Yuiitsu Shinto (el Unico sintoismo). El objetivo de este “Unico sintoismo/camino de los
kami’ era establecer una ensefianza que funcionase como una ortodoxia sintoista. Las
implicaciones que esta escuela tuvo en el final del periodo medieval y en el comienzo de
la era premoderna fueron tales que incluso algunos investigadores se plantean que aqui
puede estar el origen de la concepcidn del sintoismo como una religién independiente del
budismo (Breen & Teeuwen, 2000, p. 117). Su fundador, Yoshida Kanetomo (1435-1511)
Yy su texto sagrado, el Yuiitsu Shinto my6b6 ydshu (Los Esenciales de los Nombres 'y Leyes
del Unico Camino de los Kami) merecerian un apartado concreto en este trabajo. No
obstante, voy a introducirlos brevemente con el fin de aclarar si esta ensefianza se podria

interpretar como una forma de sintoismo diferenciada del budismo.

Realmente, el Yuiitsu Shinto no es mas que una conclusion de lo que desde el
periodo Kamakura (1185-1333) llevaba ocurriendo en Japon: el surgimiento de un
sintoismo esotérico diferenciado de su contrapartida budista. Muchisimos textos de
diferentes santuarios, autorizados por monjes budistas e incluso por académicos
neoconfucianos, fueron escritos con el fin de trasmitir en secreto unas supuestas
tradiciones esotéricas. Algunos ni si quiera se referian a los kami como tal, sino a una
cosmologia china sobre la creacidon mitolégica del mundo, o a formas de budismo
esotérico como el kaji, mantras, mudras, etc. Estas grandes discordancias entre cada uno
de estos textos se fundamentan en las igual de grandes discordancias doctrinales que habia
entre cada santuario sintoista. Pese a basarse en principios cdsmicos taoistas, este

sintoismo esotérico intent6 erradamente crear un sistema ritual que pudiera compararse

26



con el budista (Breen & Teeuwen, 2000, pp. 118-120). Volveré a esta escuela en el

apartado de la teoria del Honji Suijaku.

Por Gltimo, cabe destacar la novedosa aportacion de Teeuwen. El argumenta que la
palabra Shinto se origind en el periodo medieval como una nueva forma de leer la palabra
jindd (dmbito de las deidades no budistas), mucho mas antigua. Para €l, esta palabra es la
que realmente aparece en el Nihon Shoki, asi como en varias fuentes chinas como el
Gaosengzhuan. Seria a partir del Periodo Heian (794-1885) cuando empezé a utilizarse
como un término budista para referirse a los kami. El término Shinto surgiria tras una
reinterpretacion del término jindd en el siglo XIV. Los kami, con esta reinterpretacion,
serian un agente cosmogonico mas puro y mas fundamental que los budas, mientras que
el término Shinto surgiria en época medieval precisamente para remarcar esa primitiva
pureza del ambito de los kami (Teeuwen, 2002, pp. 234-242). Esta idea no es un intento
por desenganchar a los kami de la teoria Kenmitsu Taisei, sino que més bien en esa época
los japoneses habrian usado el término Skinto como una forma de especializacion dentro

de ese marco, ya que muchos usaban a los kami como llave para alcanzar la iluminacion.

Teniendo todo esto presente, Teeuwen cree que no se puede considerar que los ritos
esotéricos, donde aparecen simbolos kami o imperiales que han reemplazado a la
simbologia budista, son aberraciones sincréticas desde una optica tanto de un ‘budismo
puro’ como desde la ortodoxia sintoista. Por lo tanto, Shinto no seria algo que haya
existido como tal en la historia de Japon, sino «un término colectivo para definir los varios
intentos hechos en diferentes periodos histéricos para unificar las practicas y creencias de
los kami» (Teeuwen, 2002, p. 233).

3.2: La teoria Honji Suijaku y la contrapartida de
Kanetomo

Complementaria a la teoria Kenmitsu Taisei, esta teoria se resume en la idea de que
al menos desde el siglo XI los kami son identificados como trazas manifestadas (suijaku)
de la sustancia original de budas y de bodhisattvas (honji). Este proceso de identificacion

fue paulatino, regular y lento. El punto de inicio puede datarse en el siglo VIII, cuando
surgieron los complejos santuario-templo (jinguji). Estos complejos generaron el caldo

de cultivo necesario para que el proceso de identificacion de los kami y budas resultase.

27



Al mismo tiempo, se produjo la identificacion del kami Hachiman con una divinidad
protectora de la ley budista, para posteriormente ser considerado un bodhisattva, v,
ademas, los templos budistas decidieron adoptar kami tutelares a lo largo y ancho de
Japon. En el siglo 1X, surgi6 la nocion de que algunos kami eran emanaciones de budas,
de bodhisattvas o de devas que ‘mezclan la luz de Buda y la convierten en uno con nuestro
mundo de polvo’ (wakd ddjin) con el fin de llevar a los seres humanos al camino del
budismo. Durante los dos siglos siguientes, los kami ascendieron en el marco religioso
budista a emanaciones locales de budas y de bodhisattvas que personificaban su sabiduria
y compasion. Previamente, los kami tenian una consideracion mucho peor, de hecho, la
gente corriente usaba la ley budista para contactar con los kami por el miedo que éstos les
profesaban (Breen & Teeuwen, 2000, p. 95).

El culmen de este proceso data de finales del siglo XI1 y siglo XIII, cuando algunos
kami pasaron de ser emanaciones (suijaku) secundarias de divinidades principales del
budismo (honji), a personificaciones de la iluminacion universal de Dainichi (Buda
universal). Estos selectos kami estaban intimamente relacionados con Amaterasu, y
consiguieron ser protagonistas en algunos de los rituales mas elaborados de toda la
doctrina budista. Esta nueva vision de los kami es sumamente importante porque marco
las bases de las primeras escuelas del pensamiento sintoista como Watarai Shinto 0
Yoshida Shinto. Las ensefianzas basadas en esta doctrina entendieron que existe una
iluminacion inherente (hongaku) y natural que es superior a la obtenida a través del
budismo exotérico, y que puede ser alcanzada a través de las ensefianzas de algunos kami,
es decir, en el momento en el que se logra la union kaji con Dainichi o con una de sus
emanaciones. Por lo tanto, se le esta dando a los kami un rol central en la iluminacién en
un budismo esotérico totalmente Gnico. Los kami, a través de los ritos, se volvieron
parangones del hongaku, que junto con la asociacion de Amaterasu con Dainichi, y con
la creencia de que es Japon y no la India la tierra original de Dainichi, formaron los tres
pilares a través de los cuales esta doctrina y teoria religiosa esta sostenida. Los santuarios
Hie fueron los nombres dados a los lugares de culto asociados a este principio (Breen &
Teeuwen, 2000, pp. 96-99).

En todo este contexto, surgié el Yuiitsu Shinto, que revoluciond toda esta
concepcion. Esta escuela defendia el principio de que el sintoismo era la fe mas original

y profunda de todas. Tanto el confucianismo, como el budismo como el taoismo se

28



habrian inspirado en el sintoismo (Raveri, 2000, p. 338). Su fundador, Kanetomo, cre6
una clasificacion tipoldgica tripartita del sintoismo: 1) Honjaku-engi Shinto, basado en la
teoria honji suijaku; 2) Rydbu-shugd Shinto, basado en la asimilacién de Dainichi y
Amaterasu; y 3) Genpon-sdgen Shinto, que es la propia ensefianza de Kanetomo y a la
que me voy a referir. Este tercer tipo de sintoismo, segin Kanetomo, lleva existiendo
desde siempre, es la ensefianza méas basica y original de los kami, y se puede contrastar
con las otras dos, las cuales estan influenciadas por el budismo. Kanetomo invierte la idea
original del honji suijaku al asumir que los kami son la divinidad principal original (honji),
de los budas (suijaku). Si en los periodos anteriores los kami tuvieron un claro caracter
subordinado a la doctrina budista, para Kanetomo es justo lo contrario. No obstante, pese
a cambiar la concepcion del honji suijaku, esta escuela nunca cuestiond la coexistencia

de los kami y los budas ni los separ6 (Breen & Teeuwen, 2000, pp. 119-139).

En este contexto, el sistema religioso japonés tenia una dimension ritual
profundamente variada, donde la devocién y el retorno a la ortodoxia de la meditacion
ganaban terreno. Aparecieron ceremonias donde se mantuvo el antiguo ritualismo Tendai
y Shingon sin que eso supusiese la ruptura del honji suijaku. Lo mas significativo sin duda
fue «la apertura de las dos experiencias religiosas basicas: la numinosa y la mistica».
Respecto a la primera, tenemos el ejemplo de la devocion al buda Amidha, centrada en la
gloria de Dios y la humildad del individuo. Y respecto a la segunda, fue el budismo zen
el que se centraba en la busqueda mistica de la luz interior a través de la unién con la
naturaleza en una experiencia panenhénica. También se le achaca al budismo zen la
importancia de la dimension artistica de la religion japonesa, ya que otorgaron a las
actividades mundanas un significado trascendental, recreando una nueva idea de belleza
como imperativo religioso. El ritualismo mas sintoista, por otro lado, se centraba mas en

la experiencia de la pureza y la eliminacion de la impureza (Smart, 1998, pp. 151-152).

3.3: La teoria Kenmitsu Taisei

La teoria de Kuroda Toshio del Kenmitsu Taisei (sistema exotérico-esotérico), que
ya he introducido, es un modelo interpretativo solido de época medieval sobre la sociedad
y religion japonesas. La influencia que ha tenido en los estudios del budismo, del Shinto,
y en el entendimiento de la propia historia del pais del Sol naciente ha sido muy grande,
no obstante, lejos de ser una teoria perfecta, todavia tiene muchos puntos que tienen que

29



ser aclarados. En este apartado voy a explicar brevemente en qué consiste esta teoria con
el fin de mostrar la importancia que tuvo el budismo japonés medieval en el devenir del

culto a los kami.

Toshio propuso su teoria de este sistema exotérico-esotérico (Kenmitsu Taisei) en
1975, cuando también desarrollaba el concepto de los complejos templo-santuario
(jinguji). Estas ideas revolucionaron la historiografia medievalista japonesa, que
previamente interpretaba el periodo medieval en otros términos mas ligados a la aparicion
de un ‘nuevo budismo’ (Masayuki, 1996, p. 427). Esta teoria se centra esencialmente en
explicar cdmo todo este sistema de creencias (confucianas, taoistas, de culto de los kami,
Yy, por supuesto budistas), doctrinas, rituales, deidades y tradiciones que se agrupan en el
Kenmitsu Taisei acaba formando una estructura religiosa propia al menos desde el siglo

X1 bajo el paraguas del budismo kenmitsu.

Para empezar, Toshio interpreto que el desarrollo del Kenmitsu Taisei ocurri6 en tres fases
(Masayuki, 1996, p. 439):

1. La unificacién de la religion japonesa basada en ritos taumaturgicos para el
reposo de los espiritus

2. La aparicion de ensefianzas expresivas de la unificacion doctrinal de las
respectivas sectas kenmitsu y la formacion de reglas sectarias para los rituales
kenmitsu

3. El reconocimiento por la sociedad secular de la legitimacion de las seis sectas

tradicionales y de la formacion de un nuevo tipo de orden social religioso

Este desarrollo historico tuvo lugar en diferentes momentos: el primero seria en el
siglo 1X, con la integracion de la religion japonesa en un sistema de pensamiento
esotérico; un segundo momento ocurre en el siglo X, cuando aparece el movimiento de
la Tierra Pura de la secta budista Tendai; y un tercer momento en el siglo XI, que es
cuando segun Toshio surge la ‘dependencia mutua’ de los sistemas de creencias de Japon
que acabaron por solidificarse en el Kemitsu Taisei, dandole a éste el control de toda la
ortodoxia religiosa de Japon: «en esta fase, el Kenmitsu Taisei era mas que un simple
sistema religioso. Emergidé como estructura de poder y en ese sentido asumio el estatus
de una religion ortodoxa establecida» (Toshio, 1991, pp. 79, apud Masayuki, 1996, p.
439). En este siglo también es cuando los complejos santuario-templo alcanzaron el

estatus de ‘élites dominantes’ en el mundo religioso (Masayuki, 1996, p. 439).

30



En este sistema los llamados complejos santuario-templo, donde los kami y los
budas eran venerados juntos, fueron las estructuras religiosas paradigmaéticas que
ejemplificaron la unién del culto a los kami y del budismo. Como he introducido antes,
para Toshio, el pensamiento religioso de esa época no eran dos sistemas religiosos
separados que habian Ilegado a un tipo de acuerdo para formar instituciones unidas, sino
mas bien un sistema unificado de pensamiento religioso que integraba una gran variedad
de deidades. Efectivamente habia sustanciales diferencias, ya que habia casos en los que
ciertos grupos se especializaban mas en cultos a kami locales tradicionales, y otros en un
sistema budista mas «oficial». Sin embargo, en ningun caso ni los unos ni los otros
cuestionaban el marco budista en el que los kami estaban establecidos, al menos hasta el
siglo XVII, cuando unas primeras formas de sintoismo propiamente dicho emergieron
(Teeuwen & Scheid, 2002, p. 196).

Cabe aclarar que Kuroda Toshio, pese a asegurar que el sintoismo no existié como
religion independiente hasta el siglo XIX, no resta importancia al hecho de que existieran
cultos a kami en santuarios. De hecho, les atribuye un rol central y especial en el propio
sistema kenmitsu como una forma particular de budismo en el territorio y estado japones.
No obstante, su teoria tiene algunos problemas que no ha conseguido resolver. EI mas
importante, sin duda, es la aparicion en los textos del siglo XI1-XIV del Watarai Shinto
o del Yuiitsu Shinto con una doctrina ritualizada y en parte diferenciada del budismo. Para
justificarse, asegura que en el sistema kenmitsu también estaban incluidos formas
confucianas y taoistas, junto con elementos kami, que acabaron siendo el sustrato para la
posterior formacion y evolucion de escuelas confucianas y sintoistas no budistas del siglo
XVII (Teeuwen & Scheid, 2002, p. 197). Para comprender la larga duracion del sistema
Kenmitsu Taisei, el mayor discipulo de Toshio, Taisha Masuyuki, aclara que el papel que
tuvieron las ocho sectas kenmitsu o la interdependencia de éstas con el Estado fueron
esenciales para el funcionamiento de este sistema durante tantos siglos (Masayuki, 1996,
p. 440).

Concluimos entonces que no habia razén alguna para que los budistas japoneses
despreciasen a los kami. De hecho, seguian venerandolas como deidades propias siempre
y cuando concediesen un lugar preeminente a Buda y a los valores budistas. Las
peregrinaciones sagradas de kami y budas terminaron por combinarse en esta época, sobre
todo con el gigantesco aumento de yamabushi (ascetas budistas de la montafia). Los
emperadores, por un lado, pudieron mantener la legitimacion de origen divino sin que eso

31



supusiese de ninguna forma una tension con su fe, la budista. Por otro lado, respecto a lo
popular, era muy frecuente tener un kamidama y un butsudan (altar dedicado a un kami
y altar dedicado a Buda) en una misma casa. No obstante, lo mas significativo del
sincretismo en la vida popular sin duda son los ritos de paso. Los budistas tenian un
control absoluto de los ritos y ceremonias funerarias, mientras que los matrimonios eran
realizados normalmente a través del rito kami. El confucianismo no quedo de lado en todo
este sistema, de hecho, actuaba como inspirador de la ética de la vida diaria (Smart, 1998,
pp. 149-150).

3.4: El papel secular de los kami

Como introduje en el apartado de época antigua, es pertinente desarrollar el marco
institucional en el que se encontraba el culto a los kami y el papel que los kami tenian en

todo este sistema.

Si el sintoismo es una manifestacion de Buda y una forma en la que se convierte y
salva a los seres humanos, ¢qué rol juegan los kami? ¢juegan el mismo papel que el Buda
0 por el contrario uno subordinado? Kuroda Toshio contesta a esta pregunta afirmando
que el sintoismo tuvo también un caracter secular en época medieval. Pese a admitir que
hay ejemplos de sincretismo con el budismo como es el caso del kami Hachiman (véase
figura 11) remarca también como el papel secular del sintoismo se trasladaba a la corte y
al emperador en numerosos ritos y fiestas de época medieval que tenian el fin de envolver

en un halo de misterio a la autoridad (Toshio, 1981, pp. 14-15).

Para justificar el papel secular de los santuarios dentro de un budismo kenmitsu,
afirma que la palabra suijaku (manifestacion) era entendida no en el sentido filosofico del
budismo Mahayana, sino como algo mucho mas simple: el descenso desde el cielo a un
punto concreto para volverse el kami guardian local de ese punto. A raiz de esto, los
primeros santuarios eran representados con la forma de un mandala. Tanto la leyenda de
fundacion del santuario como su arquitectura y los rituales que se realizaban ahi
expresaban filosofia budista. El quid de la cuestion para Kuroda Toshio es que el papel
secular que tenia el sintoismo, que muchos estudiosos del sintoismo achacaban a un
intento de la ‘religion indigena de Japén’ por labrarse un hueco en un mundo budista,

estaba de igual forma unido al budismo (Toshio, 1981, p. 15).

32



Por lo tanto, como los santuarios eran el brazo secular del budismo, su
responsabilidad estaba ligada a legitimar el poder de la propia autoridad secular. Esto se
manifestd en la creacion de un estado ritualizado, que ya introducimos en el apartado de
la época antigua, cuyo énfasis iba dirigido al gobierno sagrado y a que el estado imperial
se hiciera responsable del culto a los kami en santuarios especificos. Esto se concretaria
en el siglo X, cuando eligieron veintidos santuarios totalmente patrocinados por el estado,
cuyo nucleo era el santuario de Ise, a través de los cuales se legitimaria el poder. Estos
veintidds santuarios se convirtieron en un intento por parte del estado de crear un sistema
unificado de modos de ritualizacion para establecer una ideologia de gobierno
profundamente entrelazada a la relacion simbidtica entre santuarios y templos. Con este
sistema, el Imperio de Japdn queria el poder legitimador del sistema exotérico-esotérico
de los complejos santuario-templo a cambio de financiacion para éstos (Breen &
Teeuwen, 2000, pp. 68-89).

Desde la perspectiva popular, la gente normal tenia un profundo sentimiento de
pavor hacia los kami. Para los asuntos terrenales, normalmente el rezo iba dirigido a los
kami, mientras que para los asuntos del otro mundo, a Buda. Por ejemplo, si uno queria
pedir ayuda para ganar una batalla, se recurria esencialmente a los kami. Entonces, ¢de
donde surge el miedo? La clave esta en los actos de los kami: si uno complace a los kami,
la recompensa es suma, pero si por el contrario les enfadas, el castigo serad igual de

estricto.

Por lo tanto, la idea extendida de que Japdn es la ‘tierra de los kami’, tanto en sus
implicaciones politicas como religiosas, estaba basada en el propio rol secular de los kami.
Esto no significa que el sintoismo no tuviera caracter religioso, sino que muestra que el
budismo kenmitsu, en el que el sintoismo se encontraba, habia inundado todos los

aspectos de la sociedad (Toshio, 1981, p. 16).

33



4: SINTOISMO EN LA EPOCA MODERNA (1868-1914)

El Periodo Meiji (1868-1914) es sin duda el periodo mas estudiado y trabajado por
los académicos del sintoismo. No es para menos. Esta fue la época en el que la figura del
emperador recupero su poder absoluto tras setecientos afios en los que su papel como lider
del Imperio habia quedado relegado a rituales y ceremonias. Después de setecientos afios
de gobiernos militares de samurdis liderados por el shogun (jefe militar), el emperador
volvié a tener el poder. También fue el periodo en el que el sintoismo y el budismo fueron
separados (shinbutsu bunri) artificialmente en dos religiones distintas, forjando una nueva
tradicion sintoista totalmente ligada a la institucion imperial que apelaba a la antigliedad.
Ademas, también fue cuando el cristianismo y todas las demas religiones occidentales
fueron duramente reprimidas por parte de las autoridades. Por todas estas razones, es
pertinente hablar extensamente de la situacion politica del pais antes de centrarnos

especificamente en el ‘nuevo sintoismo’.

4.1: Situacion politica de Japon

A lo largo de todo el apartado anterior he intentado mostrar como el culto a los kami
y el budismo eran dos partes de un mismo cuerpo religioso denominado budismo
kenmitsu. También he explicado la relacion intima que tenian los budas y los kami, asi
como la formacion de sectas sintoistas que variaban ligera o abruptamente esa misma
concepcion. Todo este sistema, con matices, fue el que dominé el mundo religioso de
Japén durante siglos. ;Como pudo el culto a los kami desengancharse de este sistema

hasta acabar siendo una religion independiente en la actualidad?

La época que lo cambio todo rapida y abruptamente fue sin duda la Restauracion
Meiji (1868). En ese momento, el estado no dud6 en separar de manera forzosa y
artificialmente las tradiciones concernientes a los kami y las de los budas con el objetivo
de establecer una independencia institucional del sintoismo. De hecho, a este proceso los
contemporaneos lo denominaron shinbutsu bunri (la separacién de kami y budas). ¢Por
qué razén el Imperio de Japon disgregd el sintoismo del budismo? ¢Cémo la gente pudo
creerse este hecho y asimilarlo hasta nuestros dias? ;Qué ocurrié con el budismo japonés

al verse duramente dafiado por perder gran parte de su identidad? ¢;En qué situacion

34



quedaba el sintoismo, y qué relacion tiene con la institucion imperial? Para contestar a
estas preguntas hay que comprender en qué situacion politica se encontraba Japon a la
altura del afio 1800.

Al menos desde que existen registros escritos del VII, hasta el final del Periodo
Heian en el siglo XII, Jap6n fue gobernado por un emperador. Este tenia un poder
absoluto tanto en el plano politico, legislativo y religioso. Con el paso de los siglos, una
nueva clase militar, los samurais, fue ganando mucho poder hasta formar auténticos
sefiorios feudales que controlaban extensas regiones. A fines del siglo XII, uno de estos
lideres feudales dio un golpe de estado exitoso. A partir de ese momento hasta 1868,
Japon dejé de estar gobernado por un emperador y paso a estar regido por un jefe militar
denominado shogun. La figura del emperador no desaparecid, simplemente quedo
relegada a una funcion secundaria totalmente alejada de la politica y vinculada a ritos y
ceremonias (Hall, 1980, pp. 1-115).

A inicios del siglo XIX, cuando Japon dejo de seguir una politica aislacionista y se
abrié al mundo, el gobierno militar que regia Japén (bakuhan) entré en una profunda
crisis que no pudo superar. Opositores al bakuhan comenzaron a aflorar: desde revoltosos
campesinos hambrientos a samurdis profundamente aislacionistas, pasando por
comerciantes enriquecidos que vieron en un golpe de estado una oportunidad. El
aperturismo y el gobierno militar eran vistos como una amenaza al sistema tradicional
japoneés. Por el contrario, el emperador encarnaba todas las virtudes tradicionales que
tenian los japoneses frente al resto del mundo, los barbaros. Todo este proceso culmind
en la llamada ‘Guerra Boshin’ (1868-1869), que finalizd con una clara victoria de los
partidarios de la restauracion de todos los poderes a la corte imperial (Walker, 2017, pp.
161-201). Cuando el emperador Mutsuhito (también llamado Meiji Tenno) mMas
necesitaba legitimarse, encontro en las raices del culto estatal sintoista del periodo antiguo
una forma perfecta para justificar su ascenso al trono. No obstante, se encontraba con un
serio problema: el sintoismo Y el culto de los kami de hace mil afios no era el mismo que
el del siglo X1X. Para solucionarlo, decidi6 separar al budismo del sintoismo y apelar a
la tradicion (a veces real, a veces inventada) de un Imperio de Japon que habia perdido
su gloria. EIl sintoismo subordinado al estado (sintoismo estatal) permitio al emperador

de Japodn dar legitimidad a su reinado y cohesion a su imperio.

35



4.2: Precedentes: kokugaku

Ya he explicado como y por qué el culto a los kami y el budismo formaban parte
de un mismo ente religioso. ¢Qué ocurri6 para que de un dia para otro toda esta

concepcion diera un vuelco de ciento ochenta grados?

El ‘Estudio Antiguo de Japon® (kokugaku) es un movimiento intelectual de finales
del siglo XVI1I y comienzos del XVIII centrado en el estudio de la literatura clasica de
Japon. Este movimiento en un comienzo estaba impulsado por académicos del
neoconfucianismo que acentuaban la importancia de la literatura clasica China y
asentaban ideol6gicamente a la clase militar dominante como la cuspide social. Bien
entrado el siglo XVIII esta escuela cambi6 radicalmente, oponiéndose al estudio de los
textos clasicos de Confucio y a la primacia de la clase militar dominante. En lugar de
textos chinos, propugnaron por estudiar lo japonés: textos antiguos, literatura, lengua, etc.
El objetivo a partir de ese momento no era otro que la purga total de cualquier influencia
extranjera en el estudio la literatura japonesa. Todo lo que pudiera haber tenido influencia
extranjera dejaba de ser puro, incluyendo el confucianismo y budismo. Este fue en dltima
instancia el origen de la idea del sintoismo como ‘la religion indigena de Japon® (Naofusa,
2010).

Con el paso de los afios, cada vez mas intelectuales abandonaban el estudio del
confucianismo y abrazaron los estudios japoneses como, por ejemplo, los centrados en el
santuario de Ise. Motoori Norinaga (1730-1801), estudioso mas importante de esta
escuela, intentd desarrollar un sistema moral del Japon antiguo (el cual era considerado
‘puro’ por no tener influencia extranjera) al cual denomind kokugaku no michi (‘camino
de los dioses’) (Naofusa, 2010). El, junto a Hirata Atsutane (1776-1843), el poeta Kamo
Mabuchi (1693-1769) vy el sacerdote sintoista Kada no Azumamaro (1669-1739) son
considerados los cuatro grandes profesores del kokugaku. Pese a los muchos intentos de
ampliar la base social de esta escuela, sobre todo entre campesinos y comerciantes, nunca

lograron crear un movimiento de masas.

El kokugaku consiguié ser por fin un auténtico movimiento social cuando a
mediados del siglo XIX se extendié entre la poblacion en el Valle de Ina gracias a Katagiri
Harukazu (1818-1866), dando lugar al llamado ‘nativismo’. Este movimiento emergio en

un contexto en el que Japon estaba sufriendo una intensa presion extranjera y un

36



crecimiento de la conflictividad social. Ademas, existia un agresivo debate entre el
shogun y el emperador sobre si mantener o no la politica aislacionista ante el supuesto
riesgo de una invasion extranjera. Integrado por clases bajas y comerciantes cuyo lema
principal era ‘reverenciar al emperador, expulsar a los barbaros’ (sonnd j6i), tenian el
objetivo de acabar con el gobierno militar que habia regido Japon durante casi setecientos
afios. Los nativistas, siguiendo las doctrinas de los cuatro grandes profesores, aprendieron
que sus ancestros debian ser adorados como kami y que el emperador debia ser adorado
también como una divinidad viviente, mediador entre el mundo de los dioses y el camino
de los hombres. Como dijo Hirata Atsutane: «El camino de los kami (Shinto) es el gran
camino de nuestro pais. Al ser el camino regido por el emperador, claramente debe ser
reverenciado por encima del confucianismo o del budismo» (Breen & Teeuwen, 2000,
pp. 205-206). Esta escuela, tanto en su forma intelectual como en movimiento social, era
claramente contraria al bakuhan (gobierno militar). Anhelaban restauracion del poder
imperial y la vuelta a la tradicion. No obstante, nunca llegaron a tener la fuerza suficiente
como para tumbar al régimen, ni pudo convertirse en un movimiento social més alla del

valle Ina.

El kokugaku es especialmente interesante para este periodo porque de alguna
manera refleja que habia existido un movimiento intelectual previo a la Restauracion
Meiji que habia propugnado por gran parte de las doctrinas que luego fueron aplicadas
por el emperador cuando recuperd su poder: divinizacion del emperador, vuelta a la
tradicion de la antigliedad, patrocinio estatal del culto, diferenciacion del budismo y
sintoismo con la exaltacién de este ultimo, etc. Esta escuela de pensamiento permite
comprender mucho mejor que el sintoismo estatal y la ‘separacion de los kami y los
budas’ (shinbutsu bunri) no fueron creados en el afio 1868, sino que tenian precedentes
intelectuales y de pensamiento que ya proponian un predominio del sintoismo frente al

budismo.

4.3: Transformacion del sintoismo desde arriba:
shinbutsu bunri y la separacion de cultos populares

Okuni Takamasa, discipulo de Hirata Atsutane, Kamei Koremi y Fukaba Bisei son

los idedlogos que crearon la doctrina imperial basada en el sintoismo antiguo. No

37



obstante, y aunque parezca extrafio, gran parte de lo que podria considerarse sintoismo de
base estuvo totalmente enfrentado a esta nueva ideologia. Tenemos el caso de Yoshida
Rydgi, por ejemplo, que encabezada la escuela Yoshida Shinté, y que se opuso
fervorosamente a las ideas que propugnaban hombres como Fukaba Bisei. Del mismo
modo, incluso en personas con ideologias similares como es el caso de Tokoyo Nagatane,
discipulo de Hirata Atsutane de la escuela kokugaku, hubo una gran oposicién. Los
nuevos idedlogos imperiales se granjeaban enemigos dentro de la supuesta religion que
ellos mismos deseaban reformar y reforzar. Es decir, que una gran parte del sintoismo de
base, a excepcion de algunos estudiosos del santuario de Ise, estaba totalmente en contra
de las reformas que desde arriba se planeaban implantar (Breen & Teeuwen, 2000, p.
232).

Poquisimo tiempo después de llegar a la cumbre de su carrera politica gracias al
impulso de la victoria imperial, Koremi y Bisei publicaron los famosos edictos shinbutsu
bunri rei (‘edictos de separacion de los santuarios y templos’) entre marzo y abril de 1868.
Toda esta nueva ideologia imperial estaba fundamentada en el recientemente
reimplantado principio saisei itchi. Estos idedlogos no titubearon en restaurar el jingikan
(departamento de los asuntos de los dioses), la institucion que dirigidé el sistema
ritualizado de culto estatal del gobierno ritsuryd. El objetivo era establecer un sistema
que con la institucion imperial a la cabeza abarcara asuntos politicos y religiosos como
santuarios, sus sacerdotes y los rituales derivados de ellos. La diferencia fundamental
entre estas reformas y las del siglo VII es que el estado japonés tenia muchisimo mas
poder para imponer su ideologia y doctrina en absolutamente todos los santuarios del pais.

Los varios edictos se fundamentaban en (Breen & Teeuwen, 2000, p. 233):

1) Los monjes budistas que trabajaban en santuarios sintoistas localizados junto
a templos budistas debian dejar de participar en los ritos de los santuarios.

2) Se dejaba de aplicar la antigua préactica de nombrar con terminologia budista
a deidades de santuarios budistas. Por ejemplo, el kami Hachiman dejaba de
ser un bodhisattva, para convertirse simplemente una divinidad indigena
sintoista llamada Hachiman Daijin.

3) Se eliminaba cualquier tipo de simbologia budista de todos los santuarios

sintoistas (campanas, imagenes, pinturas, estatuas...)

38



Mas que separar el sintoismo del budismo, lo que estaban haciendo estos idedlogos
era crear un sintoismo totalmente nuevo (Breen & Teeuwen, 2000, p. 234). Tres simples
edictos destruyeron de un dia para otro gran parte de la tradicion cultural y religiosa que
llevaba existiendo en Japon desde hacia muchos siglos. A partir de ese momento, los
santuarios quedaron totalmente aislados, perdiendo una gigantesca parte de lo que era
suyo (simbologia, monjes, rituales...) y provocando la desnaturalizacion las religiones de
Japon. Ademas de estos edictos, los idedlogos promulgaron nuevas leyes con el objetivo
de sacar al budismo de su estatus privilegiado para ponerlo al servicio del estado, e
imponer una supuesta fukko Shinto (restauracion del sintoismo) bajo tutela imperial
(Breen & Teeuwen, 2000, pp. 235-238).

La politica anticristiana también es muy destacada en estos ide6logos. En abril de
1868 el cristianismo fue declarado una secta dafiina, y se fomento la delacion
recompensando a los que delatasen cristianos. Habia un odio irracional hacia las
‘religiones occidentales’, pero, y pese a que daban prioridad al sintoismo, las religiones
asiaticas corrieron mejor suerte ya que, como decia el mismo Fukaba Bisei: «aunque es
verdad que el budismo y el confucianismo vinieron a Japon desde el extranjero, no
contravienen la voluntad de los dioses» (Breen, 1990, p. 580). Esta vision de cierta
libertad religiosa de Bisei, no muy comun entre sus colegas, contradecia en parte los
prejuicios que derivaban del principio del saisei itchi, que inevitablemente daba a
entender la supresion del cristianismo y la aniquilacion del budismo. No obstante, a partir
de 1872, la politica anticristiana y antibudista se dejo de lado porque el estado, como
explicaré un poco mas adelante, queria incorporar al budismo en un nuevo sistema (Breen,
1990, pp. 580-581). Toshio resume este proceso de esta forma (Toshio, 1981, p. 20):

La nocién del sintoismo como una religion indigena de Japon finalmente emergio
completamente, tanto de nombre como de hecho, con la llegada del nacionalismo
moderno, que evoluciond desde la escuela del ‘Estudio Antiguo de Japoén’
(kokugaku) de Motoori Norinaga y el movimiento de la Restauracién sintoista del
Periodo Edo hasta culminar con el establecimiento del sintoismo estatal en el Periodo
Meiji. La separacion del sintoismo y el budismo (shinbutsu bunri) y la simultanea
supresion del budismo (haibutsu kishaku) eran ‘correctores’ coercitivos y
destructivos empujados por la mano del gobierno. Con éstos, el sintoismo alcanzo
por primera vez el estatus de una religion independiente, distorsionado lo que habia

sido.

39



No se puede ignorar tampoco la enorme importancia que tienen los cultos populares
en el sintoismo. Para Yanagida Kunio, éstos tienen un papel central por su larga tradicion.
El sintoismo seria, segln su visidn, un sistema armonioso que incluye creencias populares
(minkan shinkd) como una expresion original y auténtica de las practicas sintoistas. La
creacion de ese ‘nuevo sintoismo’ en el Periodo Meiji no solo significo la exclusion del
budismo, sino que también supuso la marginacion de muchos cultos populares. Por lo
tanto, shink® podria entenderse tras la Restauracion Meiji como un sistema separado que
aglutina elementos de ‘culto a los kami’, budismo, taoismo y tradiciones locales. Ademas,
en estos cultos se llegaron a crear lugares sagrados propios y sacerdotes como las
médiums chamanes de las itako (Breen & Teeuwen, 2000, p. 188).

Concluimos entonces que estos idedlogos crearon una ideologia imperial basada en
un ‘retorno a la antigiiedad’, a veces real a veces ficticia, con el objetivo de restaurar un
supuesto sintoismo puro y original que estuviese subordinado al emperador. Ademas,
querian eliminar los privilegios que tenia el budismo, y separarlo totalmente del
sintoismo. Estas ideas no surgieron espontaneamente en 1868, sino que son traidas de una
tradicion de intelectuales del kokugaku ya desde el siglo XVII que, con grandes matices,
ya propugnaban por aplicar medidas similares. También es importante entender el
contexto politico. No es posible comprender ese rechazo a los extranjeros (llamados
barbaros), sin el miedo a una conquista extranjera que se vivio en el final del Periodo
Tokugawa (1603-1868) en Japon, o sin el fuerte apego a la tradicion local. El resultado
de todo esto fue la creacion de un nuevo sintoismo independiente del budismo por primera

vez en la historia.

4.4: Creacion del sintoismo estatal

«El sintoismo estatal es entendido como todos los esfuerzos del gobierno en los que
se uso el pensamiento y las practicas sintoistas como un pilar para la integracion nacional
desde la Restauracion Meiji (1868) hasta el final de la Segunda Guerra Mundial (1945)»
(Shimazono, 2005, p. 1080).

La creacion del sintoismo estatal fue un proceso a través del cual el estado asumio,
a partir de 1882 la administracién de los santuarios basandose en el principio de que el

sintoismo ‘no era una religion’ para asi evitar asumir una preeminencia del sintoismo

40



sobre el resto de religiones. Este sistema se basaba en el jinja no gi wa kokka no s@shi
nite, es decir, en la consideracion de algunos santuarios no como lugares de culto
religiosos sino como lugares donde se desarrollaban rituales estatales no religiosos. Los
santuarios estarian bajo patrocinio del estado hasta que en 1887 se decretd que, salvo
excepciones muy concretas como el santuario de Ise, el resto de santuarios tenian un plazo
de 15 afios para buscar financiacion propia. Esta ideologia se reflej6 en la propia
administracion, en la que habia un departamento para asuntos religiosos (shukyokyoku) y
otro para los asuntos de los santuarios (jinjakyoku). Se estaba creando una diferenciacion
entre un sintoismo de caracter religioso (sintoismo de secta) y otro estatal no religioso
(sintoismo de santuario) (Breen & Teeuwen, 2000, pp. 272-273). Junto a esto, se
establecid que todos los santuarios sintoistas, tuvieran relacion entre ellos o no, debian
estar bajo una jerarquia en la que el santuario de Ise fuese la cabeza. Ademas, ascendieron
a todos los santuarios a rango nacional (Hardacre, 1986, p. 43). A partir de ese momento,
todos los japoneses tenian la obligacion de cumplir los rituales oficiales del estado, pues
estaban intimamente relacionados con la ética dominante de la nueva constitucion: lealtad
a la nacion (Smart, 1998, p. 471)

El sintoismo estatal llegd a su culmen en 1900 con la creacion del departamento de
los santuarios sintoistas, tras renombrar y modificar los antiguos departamentos
relacionados con santuarios y templos. A partir de ese momento, la jurisdiccion de los
santuarios y de otras religiones acab6 subordinada a diferentes oficinas del gobierno. El
alcance del sintoismo estatal ya no se limité solamente a ciertos santuarios, sino que
también incorporé algunos de los templos budistas mas importantes. Mas que una
religion, el sintoismo estatal era una entidad que permitia la oficializacion de ritos y
rituales al servicio del estado (Shimazono, 2005, pp. 1083-1084). En el Periodo Meiji
(1868-1914) se observa, por lo tanto, cierta contradiccion: no son partidarios del budismo,
y de hecho crean normas para perjudicarlo, pero al mismo tiempo aprovechan el poder

que les brindan los monjes budistas para expandir la ideologia imperial.

Todo comenzo con el intento fracasado de crear una religion fundamentada en el
estado. Para poder convencer a los ciudadanos de esto se inici6 la llamada ‘Gran Campafia
de Promulgacion’, en la que el estado se estaba enfrentando a un budismo con una
presencia muy enraizada en Japdn. No era una tarea sencilla. El objetivo de esta campafia,
que estuvo activa entre 1870-1884, era el crear un credo religioso: ‘Gran Ensefianza’
(taiky®), que trascendiera las sectas religiosas sintoistas. Los promotores de esta camparfia

41



eran tanto sacerdotes sintoistas como monjes budistas. No se nombraba explicitamente
esta nueva ‘religion’ como sintoista, pero se usaban santuarios, vestimentas sintoistas,
sacerdotes sintoistas, etc. Las tres grandes ensefianzas eran; 1) respeto a los kami, amor
para el pais; 2) dejar claros los principios del cielo y del camino de los hombres; y 3)
reverenciar al emperador y obedecer la voluntad de la corte imperial. Como se puede ver,
el estado queria crear una religion nueva que legitimara a la institucién imperial teniendo

como base el sintoismo (Hardacre, 1986, p. 45).

En un comienzo, el objetivo también incluia incorporar a sectores budistas, pero
éstos rapidamente se retiraron. Los sintoistas no estaban en su mayoria a favor de todos
estos cambios: dos nuevas religiones declararon ser organizaciones sintoistas
independientes de esta campafia, es decir, sin supervision estatal: Shinto kurozumiha y
shusei-ha. En cuanto las demas sectas sintoistas se desmarcaron, el estado imperial vio
imposible crear una religion estatal para la poblacion. El sintoismo estatal no pudo dar el
salto a convertirse en una autentica religion porque el mundo religioso de Japén se lo
impidid. Por lo tanto, el intento de crear una religion fundamentada en nuevos credos de
deidades que, a excepcion de Amaterasu, nadie adoraba, y el intento de inculcar a la
poblacion el deseo de seguir las directrices del estado, acabd en absoluto fracaso
(Hardacre, 1986, pp. 50-54).

Fue tras el fallido intento de intentar crear una religion cuando el estado establecid
a partir de 1889 la estrategia de no considerar a este sistema de santuarios estatales una
religion. También descartaban que las practicas que en esos santuarios especificos se
realizasen fueran religiosas. Fue en ese momento cuando se dividio el sintoismo entre el
sintoismo de santuario (no religioso) y el sintoismo de secta (religioso). Pese a esta
concepcion artificiosa, la inmensa mayoria de sacerdotes sintoistas creian que los
santuarios eran religiosos y que en los santuarios se realizaban practicas religiosas. La
idea era mantener un estado ritualizado asegurandose la especial relacion entre el
sintoismo de santuario y el estado, sin que al mismo tiempo significase el incumplimiento
del principio de libertad religiosa de las organizaciones religiosas recién promulgada en
la constitucion (Shimazono, 2005, pp. 1085-1086).

Realmente, ¢qué doctrinas religiosas seguia este sintoismo estatal para que existiera
un debate sobre si considerarlo una religién o no? Lo central sin duda fue la figura del

emperador. Bajo el sintoismo estatal, el emperador era considerado un ser sagrado, junto

42



con la tierra, dioses y espiritus tradicionales exclusivos de Japon. El estado, con la ‘Gran
Campafia de Promulgacion’ intentd sin éxito convencer a los japoneses de que la
adoracion del emperador y de las morales nacionales eran deberes nobles que debian ser
llevados estrictamente. Los medios mas usados para la propagaciéon iban desde
ensefianzas en santuarios hasta el mass media, pasando por guerras y dias festivos. Pese
a que esta campafia no pudo lograr el objetivo de impregnar a toda la poblacidn, si que se
asentd en sectores importantes de la sociedad. Toda esta ideologia acab6 por convertirse
en el sustento para la posterior fascistizacion del pais (Shimazono, 2005, p. 1089).

El resultado de este convulso periodo fue la creacién de un sintoismo independiente
del budismo tras el shinbutsu bunri, y que corresponderia salvando las distancias, con el
sintoismo que conocemos actualmente. Por otro lado, el sintoismo estatal termino sus dias
con la caida de dos bombas atomicas en Hiroshima y en Nagasaki en el verano de 1945 y
la llegada de una nueva era para el pais del Sol naciente. Por lo tanto, el sintoismo habria
obtenido por primera vez en su historia el estatus de religion independiente; ademas, se
creo la conciencia historica de que esta religion habia existido en Japon a lo largo de toda
su historia (Toshio, 1981, p. 19). Por ultimo, la tltima gran consecuencia de este periodo
fue la creacién de nuevas religiones que siguiendo tradiciones sintoistas o budistas
tuvieron y tienen un papel independiente del sintoismo como la tenrikyo o el omoto
(Smart, 1998, pp. 474-476).

43



CONCLUSION

A lo largo de este trabajo, he mostrado algunas de las diversas interpretaciones que
la palabra Shinto, sintoismo o ‘culto a los kami’ tienen. Muchos investigadores han
intentado dilucidar cual es la naturaleza del sintoismo, sus implicaciones, sus
caracteristicas y doctrinas, pero parece que no se ha conseguido dar una respuesta

convincente que dé por finalizado este debate historiogréafico.

Las interpretaciones del periodo antiguo son especialmente polémicas.
Historiadores como Kitagawa o Naofusa aseguran que es claramente el momento en el
que la religién de los kami por fin se institucionalizd, dando como resultado el sintoismo
en su maxima expresion. Esta vision en ultima instancia implica la idea de que el
sintoismo existe desde época prehistorica de manera ininterrumpida hasta nuestros dias.
Otros, como Mark Teeuwen, creen que no se puede denominar sintoismo a ese sistema
religioso ritualizado del culto estatal presidido por el jingikan. Teeuwen asegura que es
mas apropiado el término ‘sistema jingi’ porque la palabra Shinto no habria existido hasta
el periodo medieval: «<mas que una forma de sintoismo, el sistema jingi habia sido un
lienzo en el que el sintoismo acabo por ser dibujado en el periodo medieval» (Teeuwen
& Scheid, 2002, p. 205). Kuroda Toshio, por otro lado, afirmaba que el sintoismo en el
periodo antiguo no existio como religion independiente, sino que, pese a que los kami
tuvieron una importancia evidente, su culto estaba en una posicion subordinada dentro de
un esquema mucho mas amplio de budismo. Mientras tanto, otros como Tim Barrett creen
que la influencia del taoismo fue tal que incluso el sintoismo podria llegar a considerarse

una forma de taoismo en Japon.

En lo que si estan todos de acuerdo es en el funcionamiento de este sistema
ritualizado. EIl sistema imperial japonés copid la estructura politica existente de China
para fabricar su propia version materializada en los muchos cddigos que se redactaron en
esa época, como el codigo Yord (718). Tenmu (627-686), cred todo un sistema de
legitimacién imperial vigente desde entonces, en el que la familia imperial seria
descendiente de la diosa del Sol Amaterasu, a través de los textos del Kojiki y el Nihon
Shoki, que mezclan historia y mitologia. En este nuevo sistema imperial se instaur6 el
jingikan (departamento de asunto de los dioses) de inspiracién china, a través del cual se

consiguié alcanzar un sistema ritualizado denominado ‘culto estatal’ en el que se

44



realizaban ceremonias y ritos en santuarios con patrocinio imperial con los kami cono

nacleo. A todo este sistema se le ha denominado ritsuryd.

No creo que a este sistema se le pueda catalogar como una forma de sintoismo pura.
Basandome en Mark Teeuwen, es mas apropiado diferenciar ‘culto a los kami’ de
sintoismo. El sintoismo seria los diversos intentos en la historia por unificar las creencias
y practicas kami para crear un ambito distintivo del budismo, mientras que el ‘culto a los
kami’ seria un conjunto de précticas religiosas populares diversas donde predominan
elementos tanto animistas, taoistas, chaménicos y budistas y donde no hay a penas

distincion entre kami, budas o espiritus de los muertos.

El periodo medieval, por otro lado, es particularmente complejo. EI mundo
religioso de Japdn fue absorbido por el budismo. Cualquier préactica religiosa, ya sea de
‘culto a los kami’, taoista o incluso confuciana se encontraba bajo esquemas claramente
budistas. Kuroda Toshio fue pionero en la idea de los jinguji (complejo santuario-templo)
y en lateoria del Kenmitsu Taisei. En el contexto de los afios 80, cuando apenas se conocia
casi nada de lo que habia significado el mundo religioso medieval japonés®, Toshio acufio
los complejos santuario-templo, existentes ya desde el siglo VIII, y los definié como las
estructuras religiosas simbiodticas que unian el culto tradicional de los kami con el
budismo. Para él, esto tenia una significacion mas alla de un mero sincretismo religioso,
todo estaba dentro de un mismo sistema religioso llamado budismo kenmitsu que
agrupaba las creencias Y rituales que desde contextos sintoistas, taoistas, confucianos o
budistas, existian. Es decir, que la religién que habia en Japdn a lo largo de los muchos
siglos de periodo medieval no es otra que el sistema religioso del budismo kenmitsu.
Mientras tanto, el estado japonés implement6 un nuevo sistema ritualizado de veintidds
santuarios totalmente patrocinados por el estado a través de los cuales se legitimaria el

poder.

El rol que jugo el sintoismo en este sistema fue de subordinacion, al menos en un
principio. En el siglo 1X existid la consideracion de que algunos kami eran emanaciones

de budas, de bodhisattvas o de devas que ‘mezclan la luz de Buda y la convierten en uno

con nuestro mundo de polvo’ (wakd ddjin) con el fin de llevar a los seres humanos al

8 Ademas de la idea de que el sintoismo habia existido desde siempre, la mayoria de la historiografia
aseguraba que en el periodo medieval habia surgido un ‘nuevo budismo’ con caracteristicas diferenciadas
para poder definir vagamente todo este sistema religioso.

45



camino del budismo. A partir del siglo XI, los kami actuarian como trazas manifestadas
(suijaku) de la sustancia original de budas y bodhisattvas (honji). Dos siglos més tarde,
algunos de estos kami comenzaron a ser personificaciones de la iluminacién universal de
Dainichi (Buda universal). Las ensefianzas de estos nuevos kami, intimamente
relacionados con Amaterasu, permitian a los fieles alcanzar la iluminacion inherente
(hongaku) superior a la obtenida con el budismo esotérico. Los kami en esta época

comenzaron a tener un rol esencial para alcanzar la iluminacion budista.

Los brazos de este sistema eran las diversas sectas budistas y sintoistas como la
Tendai o Shingon. Y es que el ‘culto a los kami’ estaba absolutamente unido a las distintas
secas, formando tradiciones Unicas que en conjunto estaban dentro del gran marco del
budismo kenmitsu. No obstante, las mas relevantes para este tema fueron la Watarai
Shinto y la Yuiitsu Shinto. La primera, cuyo nucleo era el Santuario de Ise, el méas
importante para el sintoismo y el que alberga a la divinidad del Sol Amaterasu, tenia un
importante componente budista, pero por el contrario rechazaba el uso de terminologia
budista. La segunda, representada por Kanetomo, fue especialmente interesante porque
invirtio los papeles del honji suijaku al asumir que los kami son la divinidad principal
original (honji) de los budas (suijaku). En estas sectas puede encontrarse el sustrato ultimo
para la posterior formacion y evolucion de escuelas confucianas y sintoistas no budistas

en el siglo XVII.

La mayoria de la historiografia acepta el budismo kenmitsu como el sistema
religioso por el que Japon fue regido durante el periodo medieval. No obstante, han
surgido voces dispuestas a matizarlo como Mark Teeuwen. El cree que el término Shinto
surgid en el siglo XIV para remarcar a los kami como agentes cosmogonicos mas puros
y mas fundamentales que los budas. Antes de este siglo, los japoneses habrian usado el
término jindd (dmbito de las deidades no budistas) para referirse a lo que nosotros

podriamos entender como sintoismo.

Resumo entonces con que el sintoismo en el periodo medieval forma parte de un
sistema religioso mucho mas amplio que abarca no solamente el ‘culto a los kami’, sino
también creencias taoistas, confucianas o budistas. Con el paso de los siglos, los kami
ganaron mas importancia en la iluminacion budista, mientras que diversas sectas como la
Yuiitsu Shinto marcaban un importante precedente en lo que a partir del siglo XVI11 fue el

kokugaku.

46



En el periodo moderno, con la llegada de la Restauracion Meiji (1868), el mundo
religioso de Japon dio un vuelco. En un contexto de nacionalismo aislacionista y de
retorno a lo antiguo, la institucién imperial volvié a recuperar el poder después de cinco
siglos. En un intento por emular el sistema ritsuryd, reinstauraron el jingikan e
implantaron medidas antibudistas y anticristianas con el fin de crear un nuevo sintoismo
ligado a la institucion imperial. Pese a lograr la separacién de los kami y budas (shinbutsu
bunri) y la disgregacion de los cultos chamanicos del sintoismo, la ‘Gran Campana de
Promulgacion’ fue un fracaso. No pudieron convencer a los japoneses de participasen
activamente en ese nuevo sistema religioso en el que el emperador divinizado era el eje
central. Estas ideas tuvieron el claro precedente en el kokugaku, donde ya desde el siglo
XVII'y XVIII se propugnaba por un retorno a la antigliedad y a la primacia de lo japonés

sobre el resto.

Tras el fracaso de la Gran Campana, el estado imperial dio un vuelco en su politica
religiosa. Paso a considerar a los santuarios como ‘no religiosos’ para asi no contradecir
la nueva constitucion que declaraba la libertad de culto y la separacion entre los asuntos
estatales y religiosos. En la mayoria de los casos, el budismo y sintoismo de base no
estaba de acuerdo con estas medidas gubernamentales que en Ultima instancia eran una
clara intromision del estado. El periodo Meiji también tuvo una consecuencia inesperada:
la creacion de nuevas tradiciones sintoistas o budistas con un papel independiente como
son la tenrikyo u omoto. Estos nuevos cultos, algunos con méas duracion que otros, jugaron
un papel importante en el mantenimiento de la piedad religiosa de los japoneses en un

momento en el que el estado parecia que no consideraba a los santuarios como religiosos.

Por primera vez en la historia, el sintoismo pas6 a tener un estatus de religion
independiente. Es claro que hay una continuidad desde al menos el siglo 111 en toda esta
tradicion: kami, santuarios, festivales, sacerdotes... El problema es que, si miramos de
esta forma el sintoismo, lo estamos separando de lo que habia sido. Estamos extrayendo
el sintoismo del budismo de la misma forma que lo hicieron en la Restauracion Meiji, es
decir, de manera artificial. No es posible comprender antes de 1868 el sintoismo sin el
budismo porque formaban parte de un mismo ser: el sistema religioso de Japon del
budismo kenmitsu, que como he dicho a lo largo de este trabajo, incluye tradiciones

confucianas, taoistas, budistas y sintoistas.

47



Hay algunos que mantienen que nuestro pais se sostiene por las doctrinas del Camino
de los Budas y los Kami, pero Shinto no se ha establecido como un cuerpo doctrinal.
Mientras algunos identifican «restauracion» (fukko) con Shinto, Shinto ha sido
siempre un titere del budismo, y durante cientos de afios, ha fracasado en ensefar
sus verdaderos colores. Uno ocasionalmente escucha el nombre de Shinto en estas
fechas, pero es solo un movimiento insignificante intentando avanzar cogiendo
ventaja de la institucion imperial en una época de cambio politico. En mi opinion, es
solo un hecho fortuito, y no se deberia reconocer que tiene una doctrina establecida
(Yukichi, 1983, p. 195, apud Hardacre, 1986, p. 29).

Este pasaje de Fukuzawa Yukichi escrito en 1875 refleja muy bien el pensamiento que
algunos intelectuales tenian sobre esta nueva concepcion del sintoismo en el Periodo
Meiji, y expresa tanto el pensamiento de Kuroda Toshio como la conclusion a la que

quiero llegar en este trabajo.

No obstante, ¢qué significa entonces la palabra sintoismo? Para contestar a esta
pregunta voy a remitir a lo que dice Mark Teeuwen y su separacion de ‘culto a los kami’
y sintoismo. El ‘culto a los kami’ seria el conjunto de diversas practicas religiosas
populares donde abundan elementos taoistas, animistas, chaméanicos y budistas. La
palabra Shinto, por otro lado, es mucho mas compleja porque ha ido variando de
significado a lo largo de toda su historia. Si aceptamos la tesis de Mark Teeuwen, seria
un término surgido en el sigo X1V para subrayar la pureza de los kami, mientras que para
una gran parte de la historiografia seria ‘camino de los kami’ 0 incluso la religion indigena
de Japon. He mostrado cudl ha sido la evolucion del término y su implicacion con los
kami, por lo tanto, voy a usar la definicion que Mark Teeuwen da para para el sintoismo:
los diversos intentos del estado japonés a lo largo de la historia por unificar las creencias

y practicas kami, y para crear un &mbito para los kami diferenciado del budismo.

Los estudios del sintoismo varian mucho en la comunidad académica internacional.
Mientras que la Internacional Shinto Foundation promueve el sintoismo como un
paradigma de la cultura japonesa, en Europa el holandés Mark Teeuwen y su colega John
Breen, son defensores de la teoria de Kuroda Toshio. Alfonso Falero, niponélogo espafiol,
reclama que los estudios sobre sintoismo deben traspasar estas diferencias entre
nacionalismo vs progresismo para alcanzar un punto medio. Argumenta que es claro que
el sintoismo tiene un sustrato antiguo en un sistema de creencias y de rituales donde los

kami juegan un papel central. Hoy en dia también han surgido nuevas lineas de

48



investigacion centradas en el campo de la ecologia de las religiones. No es de extrafar

teniendo en cuenta la unién indisoluble entre los kami y la naturaleza.

Concluyo entonces con que el sintoismo, pese a tener importantes raices desde hace
muchos siglos, no puede considerarse una religion hasta la Restauracién Meiji. Tampoco
tiene un cuerpo doctrinal, una teologia o una ética establecida, pero eso no significa que
carezca totalmente de esos elementos. Lo que si esta claro es que la religién sintoista ha
trascendido lo meramente religioso para convertirse en un elemento que impregna el

mundo cultural de Japdn.

49



BIBLIOGRAFIA

Barret, T., 2000. Shinto and Taoism in early Japan. En: J. Breen & M. Teeuwen, edits.
Shinto in History: Ways of the Kami. Richmond: Curzon, pp. 13-31.

Breen, J., 1990. Shintoists in Restoration Japan (1868-1872). Modern Asian Studies,
24(3), pp. 579-602.

Breen, J. & Teeuwen, M., 2000. Shinto in history: ways of the kami. Richmond: Curzon.

Cartwright, M.,  2017.  Ancient  History  Encyclopedia. [En linea]
Available at: https://www.ancient.eu/Kami/
[Ultimo acceso: 14 abril 2020].

Ellwood, R. S., 1972. Shinto and the Social Order. Journal of Church and State, 14(1),
pp. 43-58.

Falero, A., 2006. Aproximacion a la cultura japonesa. Salamanca: Amaru Ediciones.

Fumimamsa, F., 1995. The History of Taoist Studies in Japan and Some Related Issues.
Acta Asiatica, VVolumen 68.

Hall, J. W., 1980. El imperio japonés. Madrid: Siglo XXI.

Hardacre, H., 1986. Creating State Shinto: The Great Promulgation Campaign and the
New Religions. The Journal of Japanese Studies, 12(1), pp. 29-63.

Hoshu, H., 1909. Kdbd Daishi zenshu. Tokyo: Yoshikawa Kobunkan.
Ichird, H., 1975. Hijiri to zoku no kattd. Tokyo: Heibonsha.

Josephson, J. A., 2012. The Invention of Religion in Japan. Chicago: University of
Chicago Press.

kank@kai, O. M. h. k. k., 1978. Muromachi gokoro-chusei bungaku shirydshu. Tokyo:
Kadokawa Shoten.

Kitagawa, J., 1988. Some Remarks on Shintd. History of Religions, 27(3), pp. 227-245.
Kunio, Y., 1952. Japanese Folk Tales. Folklore studies, 11(1), pp. 2-97.

Masao, M., 1972. Reikishi ishiki no kosd. En: M. Masao, ed. Reikishi shisdshu . Tokyo:
Chikuma shobd.

Masao, T., 1979. Shintd no seiritsu. Tokyo: Heibonsha.

Masayuki, T., 1996. Kuroda Toshio and the Kenmitsu Taisei Theory. Japanese Journal
of Religious Studies, 23(3/4), pp. 427-448.

50



McMullin, N., 1989. "The Encyclopedia of religion™: a critique from the perspective of
the history of the japanese religious traditions. Method & Theory in the Study of Religion,
1(1), pp. 80-96.

Naofusa, H., 2010. Encyclopaedia Britannica. [En linea]
Available at: https://www.britannica.com/topic/Kokugaku
[Ultimo acceso: 17 marzo 2020].

Naofusa, H., 20109. Encyclopaedia Britannica. [En linea]
Available at: https://www.britannica.com/topic/Shinto

[Ultimo acceso: 14 abril 2020].
Naokazu, M., 1966. What is Shinto?. Contemporary Religions in Japan, 7(1).

Nobutaka, 1., Satoshi, i., Teeuwen, M. & Breen, J., 2003. Shinto: A Short History.
Londres: RoutledgeCurzon.

Pye, M., 1981. Diversions in the interpretation of Shinto. Religion, 11(1), pp. 61-74.

Pye, M., 1989. Shinto and the Typology of Religion. Method & Theory in the Study of
Religion, 1(2), pp. 186-195.

Raveri, 2000. Historia de las religiones. Barcelona: Critica.

Shimazono, S., 2005. State Shinto and the Religious Stucture of Modern Japan. Journal
of the American Academy of Religion, 73(4), pp. 1077-1098.

Smart, N., 1998. Japdn. En: Las religiones del mundo. Londrés: Cambridge University
Press, pp. 134-152.

Smart, N., 1998. Japdn en la época actual. En: Las religiones del mundo. Londres:
Cambridge University Press, pp. 467-483.

Sokichi, T., 1949. Nihon no Shintd. Tokyo: lwanami Shoten.

Takagi, I. & Shoten, 1., 1965. Nihon Shoki. En: Nihon koten bungaku taikei. Tokyo:
Iwanami Shoten.

Teeuwen, M., 1993. Attaining Union with the Gods. The Secret Books of Watarai Shinto.
Monumenta Nipponica, 48(2), pp. 225-245.

Teeuwen, M., 2002. From Jindo to Shinto: A Concept Takes Shape. Japanese Journal of
Religious Studies, 29(3/4), pp. 233-263.

Teeuwen, M. & Scheid, B., 2002. Tracing Shinto in the History of Kami Worship: Editors'
Introduction. Japanese Journal of Religious Studies, 29(3/4), pp. 195-202.

Toshio, K., 1981. Shinto in the History of Japanese Religion. The Journal of Japanese
Studies, 7(1), pp. 1-21.

Toshio, K., 1991. Kenmitsu Taisei ron. Kuroda Toshio Chosakushu 2. Kyoto: H&zdkan.
Turner, H. W., 1973. The Woleness of Human Life. Study Encounter, 9/4(3), pp. 1-20.
Walker, B. L., 2017. Historia de Japd. Madrid: Akal.

51



Yukichi, F., 1983. Bunmeiron no gairyaku. 18 ed. Tokyo: lwanami Shoten.
Yusa, M., 2006. Religiones de Japon. Madrid: Akal.

52



53



	ÍNDICE
	INTRODUCCIÓN
	ESTADO DE LA CUESTIÓN
	1: SISTEMA RELIGIOSO SINTOÍSTA
	1.1: Introducción del sintoísmo
	1.2: Los kami
	1.3: La pureza
	1.4: Ritos chamánicos
	1.5: Santuarios y sacerdotes
	1.6: Festivales

	2: SINTOÍSMO EN EL PERIODO ANTIGUO (SIGLOS VII-IX)
	2.1: Significado original de Shintō
	2.2: Sistema religioso antiguo
	2.3: El culto estatal y el comienzo del sistema ritsuryõ
	2.4: Inicio del predominio budista

	3: SINTOÍSMO EN EL PERIODO MEDIEVAL (SIGLOS XI-XIV)
	3.1: Significado medieval de Shintō
	3.2: La teoría Honji Suijaku y la contrapartida de Kanetomo
	3.3: La teoría Kenmitsu Taisei
	3.4: El papel secular de los kami

	4: SINTOÍSMO EN LA ÉPOCA MODERNA (1868-1914)
	4.1: Situación política de Japón
	4.2: Precedentes: kokugaku
	4.3: Transformación del sintoísmo desde arriba: shinbutsu bunri y la separación de cultos populares
	4.4: Creación del sintoísmo estatal

	CONCLUSIÓN
	BIBLIOGRAFÍA

