
  

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 
 
 

La materia artúrica en  

El ingenioso hidalgo Don Quijote de la Mancha 

 

Autora 

 

Laura del Caso Gómez 

 

Directora 

 

Dra. M.ª Carmen Pina 

 

 

Facultad de Filosofía y Letras 

Grado en Filología Hispánica 

 

2019-2020 

 

 

 

 

 



  

RESUMEN  

La materia de Bretaña o artúrica se constituye de una serie de textos, de origen histórico, 

logrando configurar un mito literario a través de la figura del rey Arturo y sus aventuras. 

Pronto aparecerán los primeros romans de tema bretón gracias a Chrétien de Troyes, 

quien incluye tramas tan exitosas como el amor adúltero entre Lanzarote y Ginebra. Tras 

él se desarrollarán textos en verso y en prosa de tema caballeresco, convirtiéndose en una 

gran referencia para autores de distintas épocas. Cervantes utilizará su conocimiento 

sobre la tradición artúrica en El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha y el objetivo 

del presente trabajo es reflejar la forma en la que el autor utiliza esta tradición en su 

novela. Cervantes consigue incrementar la locura del hidalgo, alimentada por el resto de 

los personajes de la obra, gracias al uso de los personajes más relevantes de la tradición 

artúrica. 

PALABRAS CLAVE: materia de Bretaña, Arturo, Quijote, Cervantes. 

ABSTRACT  

The matter of Brittany or Arthurian is constituted by a series of texts, with historical 

origin, which have transformed a literary myth through the figure of King Arthur and his 

adventures. The first Romans of the Breton theme will soon appear thanks to Chrétien de 

Troyes, who includes successful plots such as adulterous love between Lancelot and 

Guinevere. After him texts will be developed in verse and in prose of chivalric theme, 

becoming a great reference for the different authors of the period. Cervantes will use his 

knowledge of the Arthurian tradition in El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha 

and the objective of this work is to represents the way in which the author uses this 

tradition in his novel. Cervantes manages to increase the madness of the hidalgo, fed by 

the rest of the characters in the work, thanks to the use of the most relevant characters in 

the Arthurian tradition. 

KEYWORDS: matter of the Brittany, Arthur, Quijote, Cervantes. 

 

 
 
 
 



  

 

ÍNDICE 

 
 

1. INTRODUCCIÓN ........................................................................................................ 1 

2. LA MATERIA FRANCESA, ROMANA Y BRETONA ............................................ 2 

2.1.  La materia de Francia y de Roma ................................................................. 2 

2.2. La materia de Bretaña o artúrica .................................................................... 2 

2.2.1. La materia artúrica en la Península ...................................................... 5 

3. CERVANTES Y SU CONOCIMIENTO DE LA MATERIA ARTÚRICA ............... 8 

3.1. Vía oral .......................................................................................................... 8 

3.2. Romances ....................................................................................................... 8 

3.3. Libros de caballerías .................................................................................... 11 

4. LA MATERIA ARTÚRICA EN EL QUIJOTE......................................................... 12 

4.1. El sabio Merlín ............................................................................................ 13 

4.2. Lanzarote del Lago ...................................................................................... 17 

4.3. La reina Ginebra .......................................................................................... 20 

4.4. Quintañona, “la escanciadora de vino” ........................................................ 22 

4.5.  Arturo, “el rey cuervo” ............................................................................... 23 

4.6. Tristán e Iseo la Rubia ................................................................................. 25 

4.7. Mesa Redonda ............................................................................................. 26 

4.8. Santo Grial ................................................................................................... 27 

5. CONCLUSIONES ...................................................................................................... 29 

6. BIBLIOGRAFÍA ........................................................................................................ 31 

 

 

 

 

  

 



 

 1  

 

1. INTRODUCCIÓN 

 

 

El objetivo del presente trabajo es estudiar la materia artúrica en El ingenioso hidalgo 

don Quijote de la Mancha (1605 y 1615), para ello el cuerpo del trabajo está dividido en 

cuatro capítulos: primero explicaremos qué es la materia artúrica, centrándonos en el 

nacimiento de la leyenda del rey Arturo y sus caballeros, además conoceremos su 

repercusión como tradición acercándonos a los principales autores que abordaron esta 

materia. En el segundo capítulo, revisaremos el conocimiento de esta en la Península a 

través de testimonios directos e indirectos. En el tercer capítulo damos cuenta del 

descernimiento de Cervantes en la materia artúrica, atendiendo a tres fuentes de 

transmisión: la oralidad, los romances y los libros de caballerías. Por último, nos 

centramos en el uso que hace el autor de esta materia en el Quijote a través de los 

diferentes personajes que conforman las diversas partes de la trama en la novela, los 

ordenaremos jerárquicamente para dar cuenta de cuál es el personaje en el que más 

incidencia hace el autor.  La aparición de todos estos personajes del mundo artúrico ayuda 

a conformar la locura del ingenioso hidalgo, a la par que evidencia una vez más, su 

popularidad en el siglo XVII. El trabajo se cierra con las conclusiones, donde damos 

cuenta de los aspectos más relevantes tras la realización del trabajo y en última estancia 

encontramos la bibliografía consultada. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 2  

2.  LA MATERIA FRANCESA, ROMANA Y BRETONA 

 

Jean Bodel, en su obra La Chanson des Saisnes, a finales del siglo XII define las tres 

materias que destacan en el ámbito de la literatura: la materia de Roma, la materia de 

Francia y la materia de Bretaña: 

Ne sont que. III matieres a nul home antandant: 

De France et de Bretaigne et de Rome la grant; 

El de crez. III. materies n´i a nul semblant. 

Li conte de Bretaigne sont si vain et plaisant, 

Cil de Rome sont sage et de san aprenant, 

Cil de France de voir chascun jor aparant (Jean Bodel, 1989, I, vv. 6-11). 

 

2.1.  La materia de Francia y de Roma 

 

La materia de Roma o clásica es aquella que recoge las historias literarias de la mitología 

griega y romana, además de la antigüedad clásica donde encontramos personajes como 

Julio César, Alejandro Magno o Eneas, entre otros héroes clásicos. 

La materia de Francia o materia carolingia está formada por los cantares de gesta 

franceses y los romances que se inspiraron en ellos, y tiene como personaje principal a 

Carlomagno y sus doce pares. Una de las obras más conocidas es la Chanson de Roland, 

de la segunda mitad del siglo XI. 

2.2. La materia de Bretaña o artúrica 

 

Esta materia se fundamenta en la narración de las aventuras del rey Arturo y los 

personajes que le rodean, especialmente los Caballeros de la Mesa Redonda. La figura 

del rey Arturo pasará de ser una figura histórica a formar parte del plano de ficción. Es 

posible que Arturo fuera un caudillo britano o un general celtorromano a cuya historia se 

fueran añadiendo elementos fantásticos por parte de juglares bretones, pero las primeras 

referencias las veremos en crónicas históricas.  

En la creación de la materia artúrica se pueden distinguir dos vertientes relevantes: una 

en latín, con Godofredo de Monmouth y su Historia Regum Britanniae, y otra en verso 

francés con autores como Wace. 

La Historia Regum Britanniae de Godofredo de Monmouth se escribió en prosa latina 

entre 1135 y 1138, centrándose en la historia de los reyes británicos hasta el sucesor de 

Arturo en el siglo VII. En esta obra figuran personajes como Arturo, Ginebra o Merlín, 

otorgando valores, a este último, que le acompañarán en toda la tradición artúrica: 

“profeta, arquitecto, capacitado para las artes mágicas, instructor en la guerra” (Cirlot, 



 

 3  

1987, p. 24). En cuanto al personaje de Arturo, Godofredo de Monmouth partía de pocas 

referencias, utilizará un dux britonum donde se relata la historia de los habitantes de Gran 

Bretaña; es la primera fuente que presenta al rey Arturo como una figura histórica y 

Godofredo de Monmouth lo recrea con intensidad, es posible que este Arturo histórico 

fuera un reflejo de Enrique II Plantagenet, lo que ha llevado a plantear si también pudo 

dar vida a la figura de Arturo, y si, además de servirse de fuentes cultas, pudo haber 

utilizado fuentes orales.  Pero lo que sí es cierto es que la primera vez que aparece relatada 

la vida de Arturo será en esta Historia Regum Britanniae. “La historia de Arturo coincide 

con los grandes días de la historia bretona y Geoffrey la desarrolla en 5 episodios” (Cirlot, 

1987, p. 25). 

Godofredo de Monmouth representa a Arturo con los elementos que más tarde se tomarán 

como referencia en la tradición, incluida su espada Caliburnos (luego Excalibur). 

Podemos afirmar que esta obra de Godofredo de Monmouth construyó una parte del mito 

de Arturo.  

 

Como ya se ha mencionado, a esta tradición literaria en prosa latina se suma otra en verso 

francés. Se trata del Roman de Brut, compuesto por el clérigo Wace en 1155. Además, 

Wace recopiló la Vita Merlini de Godofredo de Monmouth, introduciendo elementos 

novedosos como la Tabla Redonda. Wace reconocerá una tradición oral alrededor de 

Arturo, pero quiere establecer distancia entre su roman y la creación juglaresca, ya que 

aspira a una obra de verdad, la oralidad para él está entre la verdad y la mentira. De todos 

modos, esta obra de Wace refleja su descernimiento de una tradición artúrica que había 

calado en la oralidad y que Wace denomina “de los bretones”. A las obras de Wace han 

de sumarse las de María de Francia y Chrétien de Troyes. 

 

Chrétien de Troyes destaca como autor del roman en verso en el occidente europeo, en 

pareados octosilábicos. Sus obras relacionadas con la materia artúrica son: El Caballero 

de la Carreta y El Caballero del león (1177-1179), El Cuento del Graal o Perceval 

(1181- 1183), Érec y Enide (1170) y Cligés, además de obras perdidas como una referida 

a Tristán e Iseo. 

Es llamativo el argumento de El Caballero de la Carreta, se puede resumir sucintamente 

en: Corte de Arturo / llegada del caballero extraño / rapto de Ginebra y aparición del que 

será el protagonista. Este personaje desvelará su nombre cuando encuentre a Ginebra, se 

trata de Lancelot du Lac, uno de los personajes que participa en la búsqueda de la reina 



 

 4  

Ginebra, representado por el autor como el que “se abandona al amor”, junto a Gauvain. 

El autor se sirvió de la ficción para dar forma a esa tradición más histórica (Cirlot, 1987, 

p. 61). 

 

Uno de los aspectos más importantes en la materia artúrica es el paso del verso a la prosa. 

Robert de Boron reunió en una trilogía textos que se leían como independientes: Joseph 

d'Arimathie, Merlin y Perceval (aunque solo se ha conservado el primero y la primera 

parte de Merlín). Posteriormente un autor anónimo hizo una versión en prosa que daría 

lugar al nacimiento de la Vulgata artúrica o ciclo de Lanzarote-Grial (entre 1215 y 1230), 

este ciclo girará en torno al personaje de Lanzarote y sus amores con la reina Ginebra. 

La Vulgata artúrica está formada por: Estoire del Saint Graal (o Joseph 

Abarimathie), Estoire de Merlin (y una Suite Merlin), Lancelot, Queste del Saint Graal y 

Mort Artu (Haro y Megías, 2016, p. 70). 

Entre 1230 y 1240, un autor anónimo atribuyó a Robert de Boron la reelaboración de 

la Vulgata, denominándose Post-Vulgata; en esta segunda parte el tema se centra en el 

rey Arturo y el Grial y no tanto en los amores de Ginebra y Lanzarote. Esta Post-Vulgata 

estaría compuesta de fragmentos franceses, traducciones gallego-portuguesas y 

castellanas y la conforman: Estorie del Sant Graal, La Suit de Merlin, Lancelot de la 

Vulgata (pero reducido) y Queste del Saint Grial. La Mort Artu (Alvar, 2008, p. 22). 

 

A todo este material artúrico, en un momento dado, se suma también la leyenda 

tristaniana, formada originalmente por todo lo relacionado con la doncella de Irlanda, el 

rey Marc de Cornuailles y su sobrino Tristán. Su inclusión tuvo lugar en el siglo XIII y 

Tristán se convirtió en un caballero más de la Tabla Redonda. Es tal el acercamiento entre 

Tristán y el mundo artúrico, que se han buscado las simetrías entre Lancelot y Tristán. En 

cuanto a su origen, “las versiones más antiguas conservadas de Thomas y Béroul en la 

segunda mitad del siglo XII son fragmentarias”, además se perdió el roman compuesto 

por Chrétien de Troyes. A pesar de esto, los episodios sueltos, refundiciones y 

traducciones han permitido recopilar la historia (Alvar, 2008, p. 25). 

El Tristán en prosa narra la biografía de Tristán: en una primera parte, se nos presentará 

la infancia y juventud del héroe en busca del amor y la fama; en la segunda, Tristán entrará 

en contacto con el mundo artúrico destacando la amistad de Lancelot y su ocupación en 

la Tabla Redonda, y en la tercera, Tristán e Iseo revivirán su amor, pero su tío tomará a 

Iseo y el héroe morirá. 



 

 5  

Hay que señalar que el Tristán en prosa señala el fin de una trayectoria en el género 

artúrico. Como indica Cirlot: 

Durante más de cien años, desde Wace hasta este roman, el género se fue construyendo de modo 

homogéneo a partir de obras específicas […] Entre 1155 y 1280 y en el norte de Francia deben 

buscarse sus orígenes […]extendiéndose a otras zonas de Occidente europeo y perdurar hasta el 

otoño de la Edad Media (Cirlot, 1987, p. 127). 

 

Ambas tradiciones, la artúrica y la tristaniana, se unifican a mitad del siglo XIII. Como 

veremos más tarde, don Quijote tenía un gran conocimiento sobre la materia artúrica, 

tanto de la historia de Tristán e Iseo como de la del rey Arturo.  

 

2.2.1. La materia artúrica en la Península 

 

El éxito de la materia artúrica es extraordinario en todo el Occidente europeo y en la 

Península Ibérica. La materia de Bretaña perduró más allá de la Edad Media y servirá de 

imaginario literario para autores posteriores en la Península incluido Miguel de 

Cervantes, de la mano de su hidalgo don Quijote (Haro y Megías, 2006, p. 69). Su 

difusión se pudo producir a través de Cataluña y Aragón por el contacto de la Provenza 

francesa; en Portugal, con Alfonso III, quien conocía los textos artúricos en Francia, y a 

través de enlaces matrimoniales que favorecieron el conocimiento de la materia en 

Castilla (Cuesta Torre, 1997, p. 121). 

Esta materia se introduce por dos vías: por un lado, una indirecta, es decir, a través de 

obras donde queda reflejado el conocimiento de la leyenda artúrica a partir de alusiones, 

y, por otro lado, de manera directa, mediante obras manuscritas o impresas.  

 

• Testimonios indirectos 

 

Hay varios testimonios que justifican el conocimiento de la materia de Bretaña en la 

Península Ibérica desde época temprana. Cataluña fue uno de los enclaves en los que se 

registra un conocimiento temprano de la materia artúrica en la Península debido a sus 

vínculos con Francia y la Provenza. Ya el trovador catalán Guerau de Cabrera escribe una 

composición donde hace la primera alusión peninsular a Tristán entre 1159 y 1165; en 

esta composición es evidente el conocimiento de la historia de este personaje (Cuesta 

Torre, 1997, p. 125).  El nombre de Arturo fue muy utilizado en Salamanca hacia 1200, 

por lo que la materia de Bretaña debía de haberse difundido ya por esas fechas. 



 

 6  

Los poetas gallego-portugueses tomaron el ejemplo de los trovadores provenzales y 

catalanes y pusieron de manifiesto el conocimiento de estas leyendas; uno de estos poetas 

fue Alfonso X con un poema de amor incluido en Cancionero de Lisboa y en algunas 

Cantigas (Lida de Maikel, 1969, p. 134). Se evidencia también el conocimiento temprano 

de esta materia en el Fuero General de Navarra (1196-1212), posiblemente basado en la 

Historia Regum Britanniae de Godofredo de Monmouth, o en los Anales Toledanos 

Primeros (1217) (Alvar, 2008, p. 22). Más tardíamente, la General Estoria de Alfonso X 

incluye una traducción de Godofredo de Monmouth. 

Además de ser Alfonso X uno de los primeros en aludir en su poesía a Arturo, Merlín y 

Tristán, en Castilla se debía conocer la materia antes de 1343. Las menciones a los 

amantes Tristán e Iseo serán más tardías (Cuesta Torre, 1997, p. 132). 

 

• Testimonios directos  

 

Respecto a los testimonios directos, serán muy escasos en castellano, así que se tiene que 

acudir a una explicación de pervivencia oral. La materia artúrica hispánica pertenece a la 

literatura española porque se conoció en la Península ya en la Edad Media bajo 

adaptaciones, se renovó por refundiciones, y finalmente dio lugar a imitaciones que 

componen los libros de caballerías (Cuesta Torre, 1997, p. 36). 

Los textos que se conservan no dan cuenta de la cantidad real de narraciones artúricas 

que existieron, pero casi todos los testimonios tempranos reflejan un conocimiento de 

versiones en prosa de los textos artúricos de Tristán y Lanzarote: en la Vulgata o la Post- 

Vulgata (Alvar, 2008, pp. 43 y 44). 

1) Vulgata (1215-1230) 

 1.1. Estoire dou Graal: Sin descendencia en la literatura castellana 

 1.2. Merlin: Sin descendencia en la literatura castellana 

 1.3. Lancelot: 

 Lançalot catalán (h. 1380) 

 Lançalot catalán (fin. s. XIV) 

 Lançarote gallego-portugués (fin. s. XIV) 

 Lanzarote del Lago castellano, 2ª y 3ª partes (s. XVI, copia 1414) 

 1.4. Queste del Saint Graal: 

 Estoria del Saint Grasal catalán (1380) 

 Demanda del Santo Grial, castellano (Toledo 1515, Sevilla, 1535) 



 

 7  

 1.5. La Morte Artu: 

 Tragèdia de Lançelot, catalán (1496, incunable) 

2) Post-Vulgata (1230-1240) 

 2.1. Estoire del Saint Graal: 

 Libro de Josep de Abarimatia portugués (s. XVI, copia de 1313-

1314) 

 Libro de Josep Abarimatia castellano (1470) 

 2.2. Merlin y Suite Merlin: 

 Merlin gallego-portugués 

 Estoria de Merlin castellano (1470) 

 Baladro del sabio Merlin (Sevilla, 1498; Sevilla, 1535) 

 2.3. Queste del Saint Graal y Morte Artu: 

 Demanda do Santo Grial portugués (1400-1438) 

 Lançarote castellano (1470) (Alvar, 2008, p. 44) 

En cuanto a la difusión de textos tristanianos, existen fragmentos de traducciones 

catalanas, gallego-portuguesas y castellanas, incluso se conserva una versión castellana 

completa que se llevó a la imprenta en 1501. Debió de darse una doble traducción 

tristaniana en la Península: una gallego-portuguesa y otra castellana-catalana de 

traducción más libre del Trisan en prose francés (Cuesta Torre, 1997, p. 140). Los 

testimonios tristanianos perviven a partir de una serie de materiales: un manuscrito del 

siglo XV conservado en Roma, un folio de finales del siglo XV en la Biblioteca Nacional 

de Madrid, también cincuenta y nueve fragmentos del siglo XV y un fragmento de cinco 

folios de finales del siglo XV. Llega a la imprenta el Libro del esforçado cauallero don 

Tirsán de Leonís y de sus grandes fechos en armas en Burgos (1501) y este mismo título 

se repite con diferentes autores y años (1511,1520,1525,1528), y, por último, la Crónica 

nueuamente emendada y añadida del buen cauallero don Tristán de Leonís y del rey don 

Tristán de Leonís, el joven de su hijo de 1534 (Haro y Lucía Megías, 2006, pp. 74-75).  

Las traducciones manuscritas debieron de llegar a un amplio círculo de lectores que se 

ampliaría con la imprenta. Las traducciones influyeron en los libros de caballerías 

originales escritos en la Península, entre ellos el Cifar, Amadís de Gaula o Don Quijote 

(Lida de Maikel,1969, p. 139). 

 



 

 8  

3.  CERVANTES Y SU CONOCIMIENTO DE LA MATERIA ARTÚRICA 

 

En el Quijote, Cervantes manifiesta un gran conocimiento de la literatura caballeresca, 

especialmente de los libros de caballerías españoles, a los que decide criticar a través de 

la burla. Recuérdese que su objetivo declarado es acabar con “la máquina malfundada de 

los libros de caballerías” (DQ, I, pról. p. 191). La mención de los personajes y aventuras 

artúricas que vamos a analizar lleva a Murillo a considerar que “Cervantes characters 

blends together diverse chivalric materials in order to create for himself an identity and 

purpose” (Murillo, 1977, p. 56). Su conocimiento de la materia artúrica pudo adquirirlo 

por vía oral, a través del romancero y de los libros de caballerías. 

3.1. Vía oral  

 

La historia del rey Arturo y sus caballeros ha ido creciendo en relatos orales y nutriéndose 

de invenciones literarias. Como ya se ha indicado, hay una aparente ausencia de textos 

conservados que contrasta con el gran conocimiento que llega a la Península sobre esta 

materia, así que la oralidad tuvo que desempeñar un gran papel en la difusión.    

3.2. Romances 

 

Los romances, en un principio, fueron composiciones de carácter informativo o noticieros 

de las hazañas de personajes nobles y la mayoría de ellos los conocemos gracias a su 

difusión en la imprenta en el siglo XV. Gran parte del romancero se dedicaba a temas del 

mundo caballeresco acercándoles, por ello, a los libros de caballerías. Cervantes viajó 

mucho por Andalucía, donde el romancero tenía una mayor difusión y era bien conocido 

por él, pero nunca alude a su composición oral ni popular. Cervantes no abandona la 

inspiración del romancero en todo el Quijote y su uso aumenta a partir de la segunda 

salida del hidalgo, así que, podemos afirmar, que los orígenes del Quijote se encuentran 

también en el romancero. Es innegable la relación de los romances con la épica, y con 

ello, su relación con los libros de caballerías. Quizás a este proceso de novelización deben 

su difusión, prestando más atención a los conflictos familiares o amorosos que a las gestas 

heroicas. Don Quijote reaccionará tanto a las historias basadas en el romancero, como a 

las basadas en los libros de caballerías. Los autores, incluyendo a Cervantes, utilizaban 

 
1 Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, ed. Francisco Rico, Madrid, RAE; Barcelona, Espasa- 

Círculo de Lectores, 2015, 2 vols. Todas las citas corresponderán a esta edición. 



 

 9  

los poemas caballerescos, romances y relatos como un único material. (Alonso Asenjo, 

2000, pp. 25-66). 

La inspiración para componer una obra como el Quijote pudo nacer en Cervantes a partir 

del entremés de los romances. Esta breve pieza teatral, de tono humorístico, llamó la 

atención de Cervantes por la burla derivada del trastorno mental del protagonista a causa 

de la lectura del romancero. Cervantes apartó este tema del romancero para llevarlo al 

género de las novelas de caballerías. 

Cervantes did not have one attitude, respectful and reverent toward ballads, and ar other, 

disrespectful and critical, toward books of knight-errantry. Rather, he seems to have found in both 

motifs and situations that invented a comical, even a parodical treatment of chivalry. And the 

ballads have the immense advantage of being simply poetry (Murillo, 1977, p. 56).  
 

Este entendimiento queda expuesto en el Quijote a través de su famoso hidalgo, quien 

tomará como referencia los romances viejos caballerescos en sus aventuras, en este 

conocimiento se incluyen los romances de materia artúrica ya que, tanto en la primera 

parte como en la segunda, se evidencia el conocimiento de estos (DQ, I, 13, p. 150). Tres 

de los romances viejos serán de tipo caballeresco incluyendo Lanzarote y el orgulloso, lo 

cual no es de extrañar, ya que los romances caballerescos reforzaban la obsesión de don 

Quijote en convertirse en caballero (Altamirano, 1977, pp. 322-325). En el segundo 

capítulo de la Primera Parte, don Quijote utilizará este romance, pero se trata de una 

versión irónica del romance original y la utilizará para exaltar su figura como caballero, 

pues, en palabras de Murillo: “there verses have all the air of a courtly chivalric conceit 

twisted and reduced to the comical by a popularizing hand. The last line quoted here 

serves to introduce the remainder and main portion of the ballad: The Queen” (Murillo, 

1977, p. 57). Una de las deformaciones del romance original es la sustitución del nombre 

de Lanzarote por el de don Quijote, “from this we conclude that he hit upon this name 

and no other for himself because of this composed phonetic similarity to Lanzarote” 

(Murillo, 1977, p. 59). Lanzarote trae consigo la imagen del caballero enamorado, imagen 

que retomará don Quijote con su amor y devoción hacia Dulcinea.  Es el en el capítulo 

13 cuando don Quijote explica a Vivaldo y compañía en qué consiste la caballería andante 

utilizando el romance, sin modificar, de Lanzarote para exaltar a las figuras caballerescas: 

“Nunca fuera caballero/ de damas tan bien servido/como fuera Lanzarote/ cuando de 

Bretaña vino” (DQ, I, 13, p. 150). 

 

Es en el romancero donde Cervantes encuentra la figura cómica de Lanzarote y el 

tratamiento cómico del amor caballeresco entre reyes y reinas. Cervantes introducirá 



 

 10  

estos romances de varias formas: versos como tales, versos incorporados en los 

parlamentos de los personajes (incluyendo este capítulo 13), versos glosados dentro del 

discurso de los personajes o del narrador y desarrollo de episodios con base en textos o 

recuerdos de base romance (Altamirano, 1977, pp. 330-332).  

En la Segunda Parte del Quijote hay unos 28 romances predominando, como ya sucedía 

en la Primera Parte, los romances viejos frente a los nuevos de tema caballeresco 

extranjero, y se caracterizan por ser poemas conocidos por el público de la época. 

Además, no solo don Quijote recita o menciona los romances, sino también Sancho Panza 

sin la necesidad de aprobación de su amo para recitarlos. Entre los romances que se 

mencionan se incluye, de nuevo, Lanzarote y el Orgulloso en boca de Don Quijote en el 

capítulo 23, narrando a sus oyentes su visita a la cueva de Montesinos, donde debía liberar 

a aquellos que habían sido encantados por el mago Merlín, entre ellos Ginebra que 

escanciaba vino a Lanzarote: “escanciando el vino a Lanzarote cuando de Bretaña vino” 

(II, 23, p. 901). Este mismo romance es utilizado por Sancho en el capítulo 31 para 

convencer a las dueñas de cuidar al rocino de don Quijote como hacían las de Lanzarote: 

“cuando de Bretaña vino, / que damas curaban dél, / y dueñas de su rocino (DQ, II,31, p. 

963). 

Es innegable que el romancero es un recurso muy utilizado por Cervantes en el Quijote, 

siendo el romance de Lanzarote y el orgulloso uno de los más recurrentes, llegando a 

utilizarlo siete veces en su forma original, fragmentado o modificado. En la Primera 

Parte (Caps. 2, 9, 13 y 49) en boca de don Quijote y en la Segunda Parte (31) en boca de 

Sancho. 

Se puede concluir que “Cervantes with unerring instinct, and on his own, found 

inspiration for the genesis of his character and story in the literary of poets tradition of 

chivalry concentred in this and other traditional ballads” (Murillo, 1977, p. 60).  

Cervantes consideraba los romances similares a los libros de caballerías, estos romances 

cuentan historias caballerescas, tanto es así, que el romancero viejo del siglo XVI está 

repleto de caballeros, damas, reyes, reinas, batallas…, elementos del mundo caballeresco 

que coinciden con los temas de los libros de caballerías. Cervantes encontraba más 

similitudes entre el romance y los libros de caballerías, pues, además de los temas, ambos 

suponían un pasatiempo, trataban sobre un héroe extranjero, no narraban una historia 

completa, se publicaban anónimamente o eran productos de autores de segunda fila, eran 



 

 11  

leídos por personas de cualquier edad y ambos presentan problemas bibliográficos. Es 

decir, los libros de caballerías suponían un entretenimiento en prosa, y los romances en 

verso (Eisenberg, 1991, pp. 58-70).  

3.3. Libros de caballerías 

 

Los libros de caballerías son narraciones en prosa que relatan las aventuras de un 

caballero o “héroe” con cualidades especiales. Muchos de los personajes del Quijote 

demuestran haber leído libros de caballerías o conocer algo sobre ellos, Cervantes traslada 

a sus personajes el conocimiento que tenía sobre este género. Su auge se da en el siglo 

XVI ligado a la imprenta y la mayoría de sus consumidores pertenecían a la nobleza, pero 

fuera de los círculos cortesanos se encuentran lectores en los medios urbanos 

pertenecientes a la clase media o a la burguesía. De las cortes, estos libros de caballerías, 

pasarán a otros estratos relacionados con la lectura y escritura, incluyendo letrados, 

clérigos o hidalgos (Lucía Megías y Marín Pina, 2008, pp. 289-311). Cervantes se oponía 

a los libros de caballerías por su sensualidad y sexualidad, y además alegaba que eran 

antinacionales por no ubicarse en territorio español (Eisenberg, 1993, pp. 50-53). 

Alonso Quijano poseía una rica y nutrida biblioteca que demuestra también el 

conocimiento de Cervantes en la literatura del momento. El capítulo del escrutinio de la 

biblioteca del hidalgo manchego sería de gran importancia, ya que marcará una evolución 

en el personaje. Si en los primeros capítulos el hidalgo era lector de su biblioteca material, 

después se convierte en un “texto andante” (Peña, 2005, p. 946). 

Los libros de caballerías que se salvan del fuego son: Amadís de Gaula por ser “único en 

su arte” (DQ, I, 6, p. 84) según el barbero; Palmerín de Inglaterra, también es un libro 

único y está escrito por “un discreto rey de Portugal” (DQ, I, 6, p. 89) y Belianís se salva 

si se suprime el exceso de imaginación, también Tirante el Blanco. Este último parece ser 

el favorito del cura, ya que lo llena de elogios y conoce a la perfección su historia:  

¡Válgame Dios! – dijo el cura. Dando una gran voz - ¡Que aquí esté Tirante el Blanco! Dádmele 

acá, compadre, que hago cuenta que he hallado en él un tesoro de contento y una mina de 

pasatiempos (DQ, I, 6, p. 90). 

 

Por otro lado, los libros castigados por el fuego son: las Sergas de Esplandían, Amadís 

de Grecia, Don Olivante de Laura, Florimorte, El caballero Platir, El Caballero de la 

Cruz, Espejo de Caballerías y Palmerín de Oliva. Tras revisar el escrutinio, se advierte 

que no figuran obras artúricas es su biblioteca, aunque muchos de ellos fueron quemados 

sin leer los títulos: “Y sin querer cansarse más en leer libros de caballerías, mandó el ama 



 

 12  

que tomase todos los grandes y diese con ellos en el corral” (DQ, I, 6, p. 90). Pero no 

cabe duda de que don Quijote sí que conocía las aventuras del rey Arturo, no solo por las 

numerosas referencias que se aprecian en la obra, sino también por el buen uso que hace 

de ellas, además el personaje manchego se extraña de que otros personajes desconozcan 

esta materia.  

La forma en la que Cervantes pudo obtener el conocimiento de todos estos libros, 

advertidos en el capítulo del escrutinio, ha sido un asunto controvertido y discutido por 

la crítica, pues esta biblioteca de don Quijote podría suponer un reflejo de la suya propia. 

La idea de que tuviera una biblioteca se sostiene en que pudo costeársela gracias a su 

sueldo como proveedor de la armada, pero también puedo haber leído libros prestados o 

alquilados. En cualquiera de los casos, lo que evidencia la obra es que Cervantes era un 

gran lector y no solo de obras caballerescas (Eisenberg, 1991, pp. 11- 34). 

 

4.  LA MATERIA ARTÚRICA EN EL QUIJOTE 

 

Cervantes utiliza su conocimiento de la tradición caballeresca en el Quijote. A lo largo 

de la obra enumera varios personajes pertenecientes a la materia artúrica porque, sin 

ninguna duda, “pocas historias han alcanzado una fama comparable a la del rey Arturo y 

sus caballeros” (Ibáñez, 2006, p. 31). 

—¿No han vuestras mercedes leído —respondió don Quijote— los anales e historias de Inglaterra, 

donde se tratan las famosas fazañas del rey Arturo, que comúnmente en nuestro romance castellano 

llamamos «el rey Artús», de quien es tradición antigua y común en todo aquel reino de la Gran 

Bretaña que este rey no murió, sino que por arte de encantamento se convirtió en cuervo, y que 

andando los tiempos ha de volver a reinar y a cobrar su reino y cetro, a cuya causa, no se probará 

que desde aquel tiempo a éste haya ningún inglés muerto cuervo alguno? Pues en tiempo deste 

buen rey fue instituida aquella famosa orden de caballería de los caballeros de la Tabla Redonda, 

y pasaron, sin faltar un punto, los amores que allí se cuentan de don Lanzarote del Lago con la 

reina Ginebra, siendo medianera de ellos y sabidora aquella tan honrada dueña Quintañona, de 

donde nació aquel tan sabido romance, y tan decantado en nuestra España, de Nunca fuera 

caballero/ de damas tan bien servido/ como fuera Lanzarote/cuando de Bretaña vino, 

con aquel progreso tan dulce y tan suave de sus amorosos y fuertes fechos (DQ, I, 13, p. 150). 

Don Quijote utilizará la materia artúrica para exponer en qué consiste la caballería, 

también le sirve para explicar la profesión de ser caballero y sus orígenes tras el 

desconocimiento de Vivaldo ante los aspectos caballerescos. En este párrafo menciona a 

los personajes principales que conforman el mundo artúrico, como Arturo, Ginebra, 

Lanzarote del Lago o la dueña Quintañona, además de elementos como la Tabla Redonda 

que se sumarán a otros a lo largo de la obra. Siguiendo un orden jerárquico, desde el que 

más incidencia tiene en la obra al que menos, explicaremos aquellos personajes y 



 

 13  

elementos insertados en los capítulos del Quijote sobre esta materia. Merlín, Lanzarote, 

Ginebra, Quintañona son los más mencionados y, en menor medida, Arturo, Tristán e 

Iseo, el Santo Grial y la Tabla Redonda. 

4.1. El sabio Merlín 

 

Merlín “aquel francés encantador que dicen que fue hijo del diablo” (DQ, II, 23, p. 895), 

el mago y profeta, es el personaje que más veces aparece mencionado en el Quijote. 

Originalmente se trata de una invención literaria de Godofredo de Monmouth en su 

Historia Regum Britaniae, seguramente creó esta figura a partir de dos tradiciones 

originadas en el siglo VI: la primera basada en un personaje llamado Ambrosius, dotado 

de videncia, y la segunda basada en la figura de Myrddin, bardo que el folclore galés 

adjudicaba a un ser extravagante y enajenado en el bosque. Sin embargo, será Robert de 

Boron quien insertará este personaje en la tradición artúrica, en la que recibirá el don de 

conocer el pasado por su condición diabólica, pero también la gracia divina de la visión 

del futuro. Merlín intervendrá en la corte instituyendo la Mesa Redonda con el objetivo 

de formar una nueva caballería cristiana. En las versiones de la Vulgata y de la Post-

Vulgata es un gran consejero político que interviene en las estrategias de Arturo. También 

es frecuente ver la imagen de Merlín como enamorado. El final de Merlín suele ser el 

encierro o la huida o su retirada del mundo para profetizar hasta que llegue el final de su 

vida. (Alvar, 1991, p. 296-298). 

Los magos y encantadores son personajes principales en los libros de caballerías y en la 

obra cervantina tienen un papel de gran relevancia porque “sin ellos no existiría el 

Quijote” (López Ridaura, 2015, p. 124). En la Primera parte de la obra no se menciona 

directamente al mago, sino al grupo a la que pertenece, los “encantadores”, y a su poder 

para realizar hechizos o encantamientos; los personajes del Quijote no niegan la 

existencia de estos, así que es de suponer que todos creen en ellos. Por boca de don 

Quijote y de otros personajes sabemos que los “encantadores” pueden ser buenos o malos, 

es decir, pueden ser mezquinos, malignos, envidiosos… pero también amigos, sabios, 

sanadores… los encantadores se encuentran entre la realidad y la fantasía (López Ridaura, 

2015, p. 127). Será ya en la Segunda parte donde Merlín cobrará más relevancia. En la 

novela cervantina la visión del mago Merlín auxiliador del rey Arturo desaparece para 

convertirse en una figura diabólica y perversa. Cervantes insiste en la naturaleza 

demoníaca de Merlín, aspecto que alcanzó su plenitud en el siglo XIII.  Godofredo de 



 

 14  

Monmouth explicaba que Merlín no tenía padre porque había sido engendrado por un 

íncubo, posteriormente Robert de Boron aportó un punto de vista más cristiano: Merlín 

sería el Anticristo y puede decidir si seguir por el camino del bien o del mal, finalmente 

elegirá el camino del bien poniéndose al servicio de los reyes bretones.  La posición que 

toma Cervantes ante esto es una postura escéptica y macabra (Alvar, 2011, p. 7849). Este 

aspecto se aprecia con gran intensidad en el episodio de la Cueva de Montesinos, donde 

se hace la primera mención de este a través de la narración de don Quijote sobre lo que 

Montesinos advierte del mago: “Este es mi amigo Durandarte, flor y espejo de los 

caballeros enamorados y valientes de su tiempo. Tiénele aquí encantado, como me tiene 

a mí y a otros muchos y muchas, Merlín” (DQ, II, 23, p. 895). Así que la primera visión 

que se nos presenta de este personaje es la de un encantador con gran poder mágico, 

además de presentarlo como un gran profeta: “Sabed que tenéis en vuestra presencia, y 

abrid los ojos y vereiselo, aquel gran caballero de quien tantas cosas tiene profetizadas el 

sabio Merlín, aquel don Quijote de la Mancha” (DQ, II, 23, p. 827). Sin embargo, también 

se muestra un Merlín compasivo, ya que transforma en lagunas a Ruidera y sus sobrinas 

para no padecer el sufrimiento causado por la muerte de Durandate (Alvar, 2011, p. 

7846): “solamente faltan Ruidera y sus hijas y sobrinas, las cuales llorando, por 

compasión que debió tener Merlín de ellas, las convirtió en otras tantas lagunas” (DQ, II, 

23, p. 897). El adjetivo más controvertido es el que utiliza Montesinos sobre Merlín 

“aquel francés”, porque ha dado lugar a pensar que puede ser una confusión de Cervantes 

al afirmar que es francés y no galés o bretón o puede que lo utilizara para caracterizar a 

Montesinos como un viejo desmemoriado (Gutiérrez, 2010, p. 43). Lo que parece estar 

claro es que la visión de Cervantes sobre el personaje procede de las novelas artúricas 

francesas. Sancho se burlará de su señor tras esta aventura en la cueva: 

Creo - respondió Sancho- que aquel Merlín o aquellos encantadores que encantaros a toda la chusma 

que vuestra merced dice que ha visto y comunicado allá bajo le encajaron en el magín o la memoria 

toda esa máquina que nos ha contado y todo aquello que por contar le queda (DQ, II, 23, p. 901). 
 

Estas frases del escudero podrían demostrar que el mago Merlín no era tan conocido por 

personajes de baja cultura en el Quijote, sino que es nuestro hidalgo quien transmite todo 

el conocimiento de este a personalidades como Sancho. Aunque todos los datos que se 

ofrecen de Merlín son por boca de Montesinos, en realidad, son fruto de los 

conocimientos de don Quijote, ya que este episodio es producto de su locura, producido 

con el objetivo de reafirmarse como gran caballero obligado a terminar los 

encantamientos del mago Merlín, pues “él es el elegido para revivir la caballería”, así que 



 

 15  

don Quijote necesita de un mago para justificar sus hazañas y sus triunfos caballerescos, 

por ello, escoge a Merlín, el mago más prestigioso  de la tradición de los libros de 

caballería hispánicos (Gutiérrez, 2010, p. 42). Así que Merlín le sirve a don Quijote para 

dar sentido a su vida como caballero, el sentido de ser la única esperanza para los 

encantados por el mago. 

El segundo caso en el que el mago Merlín aparece con gran intensidad es en las aventuras 

de don Quijote y Sancho junto a los duques, quienes preparan la aparición del mago 

disfrazando a su mayordomo como el profeta, ya que anteriormente, Sancho les había 

narrado el suceso de la cueva de Montesinos. Este Merlín hará su aparición ante los 

duques, don Quijote y Sancho cubierto con un velo aparentando ser la Muerte, además 

irá acompañado de música y carrozas portadoras de una ninfa: 

 

[…] Alzada y puesta en pie esta muerte viva, con voz algo dormida y con lengua no muy despierta, 

comenzó a decir desta manera: -Yo soy Merlín, aquel que las historias/ dicen que tuve por mi padre 

al diablo/ (mentira autorizada de los tiempos), / príncipe de la mágica y monarca/ y archivo de la 

creencia zorástica /émulo a las edades y a los siglos / que solapar pretenden las hazañas / de los 

andantes bravos caballeros / a quien yo tuve y tengo gran cariño.  (DQ, II, 35, p 1006). 

 

La aparición de magos en carros se puede encontrar en el los comienzos del género y en 

este caso Merlín se desplaza en un carro cargado por seis mulas pardas y simulan esas 

apariciones de magos en bosques en las novelas artúricas. Merlín queda, de nuevo, 

íntimamente ligado a la muerte y regresará con el objetivo de revelar a don Quijote la 

forma de desencantar a su amada Dulcinea de Toboso, otorgándole una visión positiva ya 

que no es el responsable del encantamiento de Dulcinea. La idea de regresar del infierno 

o de su resurrección, ha hecho discutir a los críticos si puede proceder de la lectura del 

Baladro del sabio Merlín, donde Merlín se condena al infierno tras el encierro, versión 

desarrollada en libros de caballerías como el Espejo de caballerías, el Espejo de príncipes 

y caballeros y el Belianís de Grecia (III y IV), siendo esta última la única que habla del 

regreso del mago (Gutiérrez, 2010, p. 46). 

Como indicábamos, la presencia de este personaje artúrico está justificada por ser el 

auxiliador del caballero que ayudará a don Quijote a deshacer el encantamiento de 

Dulcinea: 

[…] que para recobrar su estado primo/ la sin par Dulcinea del Toboso / es menester que Sancho tu 

escudero/ se dé tres mil azotes y trescientos/ en ambas sus valientes posaderas/, al aire descubiertas, 

y de modo/ y de modo, / que le escuezan, le amarguen y le enfaden (DQ, II, 35, p.  1007). 

 

Esta solución mágica otorga a don Quijote la gran felicidad de ver cada vez más cerca el 

reencuentro con Dulcinea. La solución resulta ser una serie de azotes propinados a Sancho 



 

 16  

en sus posaderas, el cual desconoce que todo es mero teatro y ello hace la situación 

todavía más ridícula. Todo este entramado seguirá en el capítulo 36, donde el personaje 

será mencionado en una conversación entre la duquesa y Sancho. Seguramente ambos 

eran conocedores de la historia de Merlín por el empeño de don Quijote en esta figura. 

La duquesa, que ha leído la Primera Parte, utilizará la figura de Merlín para ridiculizar, 

de nuevo, a Sancho Panza sugiriendo que los azotes no serían suficientes para el mago: 

 
—Eso —replicó la Duquesa— más es darse de palmadas que de azotes. Yo tengo para mí que el 

sabio Merlín no estará́ contento con tanta blandura: menester será́ que el buen Sancho haga alguna 

disciplina de abrojos, o de las de canelones, que se dejen sentir; porque la letra con sangre entra 

(DQ, II, 36, p. 1015).  
 

Merlín seguirá adoptando cualidades en el capítulo de Clavileño el Alígero, caballo 

construido por Merlín para su amigo Pierres de Provenza con el objetivo de rescatar a su 

amada Magalona; este caballo estará predestinado para don Quijote y el presagio será 

anunciado por Dolorida, quien afirmaba haber sido encantada con densas barbas por 

Malambruno y solo don Quijote podrá deshacer el hechizo subiendo con el caballo al 

cielo. Aumentará la comicidad de la escena cuando don Quijote y Sancho suban a este 

caballo de madera y los duques les hagan creer que realmente están ascendiendo al cielo 

para finalmente encontrarse con Malambruno, quien les anuncia que el encantamiento 

queda deshecho. Vemos cómo Merlín sigue teniendo la función de presagiador a favor de 

reafirmar a don Quijote como caballero. 

En los siguientes capítulos Merlín funciona como un punto de inflexión en la relación 

de Sancho y don Quijote, debido a que el castigo impuesto por el mago a don Quijote 

para salvar a Dulcinea provoca la tensión entre estos, don Quijote se plantea propinarle 

los azotes a Sancho debido a sus reticencias: 

[…] ya que le sonaban en los oídos las palabras del sabio Merlín que le referían las condiciones y 

diligencias que se habían de hacer y tener en el desencanto de Dulcinea. Desesperábase de ver la 

flojedad y caridad poca de Sancho su escudero, pues, a lo que creía, solos cinco azotes se había 

dado, número desigual y pequeño para los infinitos que le faltaban; y desto recibió tanta 

pesadumbre y enojo, que hizo este discurso: —Si nudo gordiano cortó el Magno Alejandro, 

diciendo: Tanto monta cortar como desatar, y no por eso dejó de ser universal señor de toda la 

Asia, ni más ni menos podría suceder ahora en el desencanto de Dulcinea si yo azotase a Sancho 

a pesar suyo; que si la condición deste remedio está en que Sancho reciba los tres mil y tantos 

azotes, ¿qué se me da a mí que se los de él o que se los dé otro, pues la sustancia está en que él los 

reciba, lleguen por do llegaren? (DQ, II, 60, p. 1219). 



 

 17  

Esta tensión entre ambos causada por el mago Merlín se deshace cuando, finalmente, 

Sancho cumple con el número de azotes asignados por el mago, por ello don Quijote 

esperará encontrarse con Dulcinea de Toboso: 

[…] acabó Sancho su tarea, de que quedó don Quijote contento sobremodo, y esperaba el día por 

ver si en el camino topaba ya desencantada a Dulcinea su señora; y siguiendo su camino no topaba 

mujer ninguna que no iba a reconocer si era Dulcinea del Toboso, teniendo por infalible no poder 

mentir las promesas de Merlín. (DQ, II, 72, p.1321). 

Es significativo que sea Cervantes, en la función de narrador, quien cierre estos sucesos 

acaecidos con Merlín dando así un punto final al protagonismo que ha cobrado el 

personaje en esta Segunda Parte. 

4.2. Lanzarote del Lago 

Es uno de los principales personajes de la materia artúrica, hijo del rey Ban de Benoic y 

su esposa Elaine. Su nombre es en honor de su abuelo y su sobrenombre proviene de 

haberse criado en los dominios de Viviane, la Dama del Lago. Esta hada, que aprendió el 

arte de la magia gracias a Merlín, raptará a Lanzarote y será educado desconociendo su 

verdadera identidad; al cumplir la mayoría de edad será nombrado caballero en la corte 

del rey Arturo (Ibáñez Palomo, 2016, p. 37). En la literatura, la versión más extendida 

sobre Lanzarote se encuentra en la Vulgata artúrica, donde se refleja que a pesar de su 

temprana edad, acomete un gran número de proezas que le llevarán a obtener el 

agradecimiento del rey Arturo y la amistad de Galahot, quien morirá de pena pensando 

que su amigo se había suicidado. Lanzarote mantendrá una relación amorosa con la reina 

Ginebra e irá en su búsqueda al ser raptada por Meleagant, a quien finalmente logra cortar 

la cabeza. Tras una serie de calamidades, Lanzarote se reencuentra con Ginebra, su 

relación amorosa es descubierta por el rey Arturo y muere como ermitaño. Lanzarote es 

el amante perfecto y el mejor de los caballeros, su adúltera relación con la reina Ginebra 

supone un elemento esencial en la tradición artúrica y de ella se hace eco la literatura 

posterior. Con el paso del tiempo Lanzarote adquirirá otros valores relacionados con la 

infidelidad contra el rey y sus amigos y se destacará la pasión dramática que subyace en 

su historia amorosa (Alvar, 1991, p. 259-265).  

La imagen literaria que se ha reproducido de Lanzarote del Lago procede del Chevalier 

de la Charrete de Chrétien de Troyes. La Historia de Lanzarote en castellano es conocida 

en el siglo XVI gracias a un manuscrito copiado (BNE, ms. 9611) de un original de 1414. 



 

 18  

Este libro seguirá las narraciones de la Vulgata añadiendo alguna modificación. En la 

corte de los Reyes Católicos ya se cantarán romances de Lanzarote, llegando a ser muy 

populares en el ambiente refinado; uno de ellos se ha popularizado gracias al Quijote: 

“Nunca fuera caballero/ de damas tan bien servido”, que podría relacionarse con el 

episodio de la muerte de Maleagant en El Caballero de la Carreta y las versiones en 

prosa de la historia de Lanzarote (Alvar, 2010, p. 6694). 

Son ocho las menciones que se realizan en el Quijote sobre Lanzarote partiendo del 

romance Lanzarote y el orgulloso, ya mencionado, y utilizado por don Quijote para 

establecer un paralelismo entre su persona y este famoso caballero artúrico, modelo del 

caballero andante por antonomasia. Algunos críticos estiman que Alonso Quijano pudo 

inspirarse en la figura de Lanzarote para crear su propio nombre caballeresco, tomando 

parte de su apellido “Quij-ano” y parte del de Lanzarote “ote” y, además, “quijote” es el 

nombre de una pieza de armadura que cae sobre el muslo, por lo que hay paralelismo 

paródico con “lanza” en el nombre de Lanzarote (González, 1993, p. 46). Esta similitud 

en el nombre refleja que Lanzarote es uno de los caballeros favoritos de Alonso Quijano. 

El caballero manchego también tomará como referencia el amor entre Lanzarote y 

Ginebra, ya que defiende que: 

[…] no puede ser que haya caballero andante sin dama, porque tan proprio y tan natural les es a 

los tales ser enamorados como al cielo tener estrellas, y a buen seguro andante que no se haya visto 

historia donde se halle caballero andante sin amores (DQ, I, 13, p. 153). 

 Así que en estos dos capítulos de la Primera Parte ya vemos cómo Lanzarote se erige 

como uno de sus caballeros ideales. Don Quijote demuestra conocer bien la historia 

artúrica y los amores de Lanzarote y Ginebra. 

En I,49, don Quijote discutirá con el canónigo sobre la veracidad de las historias 

caballerescas. Aludirá a la materia de Bretaña: “[…] y se atreverá a decir que es mentira 

la historia de Guarino Mezquino, y la de la demanda del Santo Grial, y que son apócrifos 

los amores de don Tristán y la reina Iseo, como los de Ginebra y Lanzarote” (p. 619).  

Don Quijote cree en el amor de Lanzarote y Ginebra y la toma como referencia. Volverá 

a aludir a ella cuando dos clérigos le cuentan la historia de amor entre el pastor Camacho 

y Quiteria, él afirma: “Merecía ese mancebo no solo casarse con la hermosa Quiteria, sino 

con la mesma reina Ginebra, si fuera hoy viva, a pesar de Lanzarote y de todos aquellos 

que estorbarlo quisieran” (DQ, II,19, p. 855). También se referirá a ella al narrar a sus 



 

 19  

compañeros lo visto en la cueva de Montesinos “porque allí estaban otras muchas señoras 

de los pasados y presentes siglos encantadas en diferentes y estrañas figuras, entre las 

cuales conocía él a la reina Ginebra y su dueña Quintañona, escanciando el vino a 

Lanzarote cuando de Bretaña vino” (DQ, II, 23, p. 901), de esta forma da veracidad a su 

relato y realza sus conocimientos y su posición como caballero.  

Don Quijote demostrará su paralelismo con Lanzarote, por un lado, presentándose ante 

el Caballero del Verde Gabán utilizando los versos de la traducción de los Triunfos de 

Petrarca, mencionando, de nuevo, a Lanzarote: “Lanzarote y don Tristán /y el rey Artús 

y Galván/ y otros muchos son presentes/ de los que dicen las gentes/ que a sus aventuras 

van.” (DQ, II,16, p. 821).  Estos versos tienen la función de presentar a don Quijote como 

un caballero andante (Alonso Asenjo, 2000, p. 37) y, por otro lado, don Quijote se plantea 

los cambios de las formas de llevar los caballeros encantados, ya que él se encuentra en 

un carro de bueyes por culpa del cura y el barbero, quienes planean enjaularlo para 

llevarlo de vuelta a casa, y no considera adecuado este medio de transporte para un 

caballero. Don Quijote no es consciente de este plan y cree que es culpa del 

encantamiento: 

Jamás he visto ni oído que a los caballeros encantados los lleven desta manera y con el espacio que 

prometen estos perezosos y tardíos animales; porque siempre los suelen llevar por los aires con 

estraña ligereza, encerrados en alguna parda y escura nube o en algún carro de fuego, o ya sobre 

algún hipogrifo o otra bestia semejante; pero que me lleven a mí agora sobre un carro de bueyes 

(DQ, I, 47, p. 590).  

Esta escena guarda relación con el ciclo artúrico, ya que presenta semejanzas con Le 

Chevalier de la Charrete de Chrétien de Troyes. Vemos cómo don Quijote recurre a su 

saber caballeresco. El hidalgo en este capítulo aparece supuestamente encantado en el 

carro de bueyes, esta situación hace “revivir” el episodio acontecido a Lanzarote en el 

que debe subirse a una carreta de convictos para salvar a su querida Ginebra. Los dos 

personajes dudarán antes de subirse a esa carreta: por un lado, Lanzarote duda entre la 

razón, ya que subirse a esa carreta supone una deshonra como caballero y el amor, por 

otro lado, don Quijote vacila al no considerar que a los caballeros se les deba subir en 

carros. Finalmente, ambos suben a la carreta: Lanzarote por cuestiones amorosas y don 

Quijote por cuestiones poéticas (Calvo, 1995, p.380-384). 



 

 20  

Sancho muestra tener conocimientos sobre la historia de Lanzarote gracias a la insistencia 

de su amo, siendo capaz de reproducir el romance de Lanzarote escuchado tantas veces a 

su señor: 

Pues en verdad-respondió Sancho- que he oído yo decir a mi señor que es zahorí de las historias, 

contando aquella de Lanzarote a la buena vida; cuando de Bretaña vino, /que damas curaban dél, 

/ y dueñas del su rocino (DQ, II, 31, p. 963). 

Esta vez utiliza la figura de Lanzarote con el objetivo de convencer a las dueñas de la 

Duquesa de que cuiden del caballo como hacían las dueñas con el rocino de Lanzarote. 

Esto provocará que las dueñas oigan por primera vez hablar de la figura de Lanzarote: 

Aquí las he- respondió la dueña-con este buen hombre, que me ha pedido encarecidamente que vaya 

a poner en la caballería a un asno suyo que está a la puerta del castillo, trayéndome por ejemplo que 

así lo hicieron no sé dónde que unas damas curaron a un tal Lanzarote, y unas dueñas a su rocino, 

y, sobre todo, por buen término me ha llamado vieja (DQ, II,31, p. 963). 

Lanzarote es un gran referente para don Quijote como caballero. Cervantes parece 

conocer los romances, pero todas las aventuras que maneja sobre Lanzarote se limitan a 

su amor con la reina Ginebra. (Alvar,2005, p. 6694). Para Lanzarote, igual que para don 

Quijote, su amor por Ginebra/ Dulcinea es su única razón para existir convirtiéndose en 

el norte de sus vidas (Carrión, 1948, p. 57). 

4.3. La reina Ginebra  

 
Es la reina más conocida de la tradición artúrica, la esposa del rey Arturo. Es hija legítima 

del rey Leodegán y hermana de una hija bastarda idéntica a ella, exceptuando una marca 

de nacimiento con forma de corona. Su primera aparición la encontramos en la Historia 

Regum Britanniae, en la que es desposada por el rey Arturo y mantiene una relación 

adultera con Morderet, sobrino de Arturo. Será Chrétien de Troyes quien modifique este 

adulterio sustituyendo a Morderert por el de Lanzarote, convirtiéndose el amor entre 

ambos en trama principal del relato. Así que Ginebra, desde Chrétien de Troyes. se 

convierte en la amante de Lanzarote. Estos papeles serán los que determinen su figura 

como personaje artúrico. En ella también se destaca su rapto por Meleagan y su rescate 

por Lanzarote, para lo cual se ve obligado a subir a la carreta en el episodio antes 

comentado (DQ, I, 47). En Lancelot en prose se presenta el amor de Ginebra y Lanzarote 

glorificado, pero más tarde en el ciclo de la Vulgata será censurado y esta historia de amor 

será vivida por los amantes como una culpa. Ginebra es una mujer afligida por su amor 



 

 21  

por Lanzarote, ya que amarlo significa traicionar al rey, pero también se presenta como 

una mujer celosa (Alvar,1991, pp. 190-193). Será a partir de la tradición artúrica, cuando 

la dama se convierta en la fuente y debilidad de un caballero, lo que explica que don 

Quijote tenga tanta fijación por damas como Ginebra o Iseo (Carrión, 1948, p. 47). 

Ginebra, como ya hemos señalado, es el personaje femenino más importante en la 

tradición artúrica, y su figura está casi siempre ligada a Lanzarote, también en el Quijote, 

como hemos visto en el capítulo 13 y 49 de la Primera Parte, el hidalgo remite a ellos 

para dar veracidad a las aventuras y amores artúricos: “los amores que allí se cuentan de 

don Lanzarote y la reina Ginebra” (DQ, I, 13, p. 150). También aparece junto a su amante 

en la Segunda Parte en los episodios comentados a propósito de Lanzarote, en concreto 

en el de las bodas de Camacho y en el de la cueva de Montesinos. En este último, don 

Quijote afirma haber visto la figura de la reina Ginebra encantada: “entre las cuales 

conocía él a la reina Ginebra y su dueña Quintañona, escanciando el vino a Lanzarote 

cuando de Bretaña vino” (DQ, II, 23, p. 901). 

El capítulo 16 de la Primera Parte es donde Ginebra cobra mayor protagonismo gracias 

a la imaginación de don Quijote que cree estar en un castillo y no en una venta, su amor 

se pondrá a prueba al imaginar que la hija del dueño de este “castillo” se había enamorado 

de él: “propuso en su corazón de no cometer alevosía a su señora Dulcinea del Toboso, 

aunque la mesma reina Ginebra con su dama Quintañona se le pusiesen delante” (DQ, I, 

16,p. 188). Es Cervantes quien, en esta ocasión, deja claro al lector la fidelidad de don 

Quijote a su señora Dulcinea, advirtiendo que, aunque se le presentará la bella reina 

Ginebra, don Quijote seguiría amando a Dulcinea del Toboso. Ginebra es un referente 

para don Quijote como enamorada, además será una de las reinas con las que don Quijote 

asocia a Dulcinea; su amada debe estar a la altura de otras como Ginebra y él debe estar 

a la altura de sus amantes como Lanzarote. En conclusión, la figura de Ginebra, entre 

otras, le servirá a don Quijote para trazar las características de la amada perfecta: una 

mujer de alto rango, reina o princesa que pueda adorarle mientras él acomete sus 

aventuras. Pero Cervantes conoce a esta Ginebra adúltera como una gran dama de 

seducción, así que en todos estos pasajes utiliza la ironía para burlarse, de nuevo, del amor 

en los libros de caballerías. 

 

 



 

 22  

4.4. Quintañona, “la escanciadora de vino” 

 

Quintañona es un personaje romanceril, exclusivo de los romances españoles, dueña de 

la reina Ginebra y considerada una especie de celestina entre Ginebra y Lanzarote. Las 

dueñas suelen ser viejas solteras o viudas, pero Cervantes se muestra más compasivo con 

lo que representan las figuras de las dueñas que sus contemporáneos (Rubio, 2005, p. 

275). La primera mención de este personaje la hace don Quijote con el objetivo de 

ensalzar la tradición de la caballería, alegando que la dueña Quintañona fue partícipe de 

que fraguara el amor entre Ginebra y Lanzarote, naciendo de esta pareja la caballería 

andante: 

[…] y pasaron, sin faltar un punto, los amores que allí se cuentan de don Lanzarote del Lago con 

la reina Ginebra, siendo medianera dellos y sabidora aquella tan honrada dueña Quintañona, de 

donde nació aquel tan sabido romance […] (DQ, I, 13, p. 150). 

 

El resto de las menciones de esta dueña seguirán este mismo objetivo. La siguiente 

referencia, en boca de don Quijote, será de signo más sexual, ya que don Quijote rechaza 

las supuestas intenciones de la hija del ventero en tener una relación carnal con el hidalgo, 

aunque en realidad la asturiana entraba en la habitación donde Sancho, don Quijote y el 

arriero dormían para ver a este último: 

 

Quisiera hallarme en términos, fermosa y alta señora, de poder pagar tamaña merced cono la que 

con la visita de vuestra gran fermosura me habedes fecho; pero ha querido la fortuna, que no se 

cansa de perseguir a los buenos, ponerme en este lecho, donde yago tan molido y quebrantado, 

que, aunque de mi voluntad quisiera satisfacer a la vuestra fuera imposible. Y más, que se añade 

a esta imposibilidad otra mayor, que es la prometida fe que tengo dada a la sin par Dulcinea del 

Toboso […] (DQ, I, 16, p. 189). 

 

Volverá a citarla para rebatir la opinión del canónigo sobre la veracidad de los libros de 

caballería, alegando que Quintañona es un personaje real, pues hay “personas que casi se 

acuerdan de haber visto a la dueña Quintañona, que fue la mejor escanciadora de vino 

que tuvo la Gran Bretaña” (DQ, I, 49,p. 619); en realidad, esta afirmación de don Quijote 

es una estrategia de Cervantes para mostrar, por un lado, la ironía de utilizar ese “casi” 

para dar veracidad a su argumento, y por otro, una animadversión hacia los libros de 

caballería relacionando figura de Quintañona con el vino y la embriaguez, afición que ya 

tenía otra famosa alcahueta, Celestina. En este mismo fragmento don Quijote da a conocer 

que su abuela conocía a este personaje:  

Y esto es tan ansí, que me acuerdo yo que me decía una mi agüela de partes de mi padre, cuando 

veía alguna dueña con tocas reverendas: «Aquélla, nieto, se parece a la dueña Quintañona»; de 

donde arguyo yo que la debió conocer ella, o por lo menos debió de alcanzar a ver algún retrato 

suyo (DQ, I, 49, p. 619).  

 



 

 23  

Don Quijote se muestra inocente ante el juego irónico que Cervantes propone, porque 

“dueña con tocas reverendas” se asociaba a las viudas, característica propia de las 

alcahuetas prototípicas de la literatura (Joset, 1998, p. 55). Lo más interesante en este 

caso es la mezcla de realidad (conocida de su abuela) y ficción (artúrica) dentro de la 

misma fábula. En la Segunda Parte don Quijote menciona a la dueña Quintañona, 

afirmando haberla visto en la cueva de Montesinos: “[…] y estrañas figuras, entre las 

cuales conocía él a la reina Ginebra y su dueña Quintañona escanciando el vino a 

Lanzarote «cuando de Bretaña vino»” (DQ, II, 23, p. 901), nuevamente se relaciona a la 

dueña Quintañona con la bebida, además de presentarse como una figura imprescindible 

en la relación de Ginebra y Lanzarote. También recuerda la figura de la dueña Quintañona 

a la figura de Rodríguez, dueña de la Duquesa en el Quijote, las comparará para convencer 

a la dueña Rodríguez de cuidar al caballo de don Quijote igual que hacían las dueñas de 

la reina Ginebra con el caballo de Lanzarote: “cuando de Bretaña vino, /que damas 

curaban dél, / y dueñas de su rocino” (DQ, II, 31, p. 963). 

La dueña Quintañona es, en definitiva, el tercer miembro partícipe en la relación amorosa 

de Lanzarote y Ginebra, reencarnada en doña Rodríguez del Quijote y un medio empleado 

para Cervantes para ironizar más en su novela con un personaje creado por la tradición 

española de las leyendas artúricas (Joset, 1998, p. 58). 

4.5.  Arturo, “el rey cuervo” 

 

Arturo históricamente fue un caudillo militar de finales de siglo V, comienzos del VI.  

Literariamente es conocido por el rey Arturo, rey de Bretaña y marido de la reina Ginebra. 

Su árbol genealógico es amplio: es hijo de Uterpandragón y de Ygern y hermano de 

Morgana y Enna. Uterpandragón, gracias a la magia de Merlín, tomará el aspecto del 

duque Tintagel, entrará en el castillo de este y se acostará con Ygerne, quien concibe a 

Arturo, pero Arturo debe ser entregado a Merlín. Merlín le entregará el niño a Antor, 

quien lo cuidará como si fuera suyo junto a su esposa y su otro hijo. El joven Arturo 

acudirá a una reunión de nobles donde se decidirá la sucesión de Uterpandragón: el 

elegido será aquel que consiga sacar la espada Escalibor incrustada en una piedra. 

Finalmente será Arturo quien levante la espada y, tras las guerras con los nobles, se 

convertirá en rey. Se casará con la hija del rey Carmelida, Ginebra. Las aventuras del rey 

Arturo junto a sus caballeros continuarán con la búsqueda del Santo Grial. Más tarde la 

corte se dividirá al conocerse el adulterio entre la reina Ginebra y Lanzarote. Arturo saldrá 



 

 24  

herido tras combatirse en duelo con Morderet, y junto a él caerán casi todos los caballeros 

de la Mesa Redonda, derrumbándose la corte artúrica. El rey Arturo desaparece de la 

corte y será acogido por su hermana Morgana. Es Godofredo de Monmouth en la Historia 

Regum Britanniae, el primero en abordar las aventuras del rey Arturo de manera extensa 

y detallada obteniendo “una extraordinaria fabulación con aspecto de historia verdadera” 

(Alvar, 1991, p. 28). Esta historia de Godofredo de Monmouth fue narrada por Wace en 

versos franceses, donde se incluyen algunas novedades como el regreso de Arturo. Su 

influencia se verá reflejada en la literatura francesa e inglesa. Las leyendas sobre el rey 

Arturo se fueron extendiendo durante el siglo VI, teniendo mayor repercusión la 

transmisión oral a finales del siglo XI o comienzos del siglo XII. A partir de este momento 

“la materia artúrica y la de Bretaña en general crecerá incesantemente y se irá 

enriqueciendo con nuevas ficciones a lo largo de toda la Edad Media y aún después” 

(Alvar, 2005, p. 827). 

Arturo en el Quijote, a pesar de ser el personaje central de la materia artúrica, además de 

darle nombre, solo aparece mencionado dos veces en la Primera Parte por boca de don 

Quijote. Seguramente esto se deba a que la relevancia del personaje de Arturo se fue 

deteriorando dando paso a otra trama principal en la tradición artúrica, la aventura 

amorosa de Lanzarote y Ginebra. No hay dudas de que el rey Arturo es el ejemplo perfecto 

de caballero por su fama como hombre valiente, galante y leal, convirtiéndose en una de 

las fuentes de locura de don Quijote. En el siguiente pasaje, ya citado, don Quijote 

muestra su admiración por el rey Arturo: 

 

¿No han vuestras mercedes leído -respondió don Quijote- los anales e historias de Inglaterra, donde 

se tratan las famosas fazañas del rey Arturo, que continuamente en nuestro romance castellano 

llamamos «el rey Artús», de quien es tradición antigua y común en todo aquel reino de la Gran 

Bretaña que este rey no murió, sino que por arte de encantamiento se convirtió en cuervo y que 

andando los tiempo ha de volver a reinar y a cobrar su reino y cetro, a cuya causa no se probará 

que desde aquel tiempo a éste haya ningún inglés muerto cuervo alguno? (DQ, I, 13, p. 149). 

 

También recurrirá a este personaje ante las descalificaciones del canónigo hacia los libros 

de caballerías, para quien son inverosímiles y disparatados, además de no aportar nada a 

la moralidad y no avanzar como género (Trujillo Martínez, 2011, p. 418): 

[…] Y si es mentira, también lo debe de ser que no hubo Héctor ni Aquiles ni la guerra de Troya, 

ni los doce Pares de Francia ni el rey Artús de Inglaterra. que anda hasta ahora convertido en 

cuervo, y le esperan en su reino por momentos (DQ, I, 49, p. 618). 

 

Don Quijote intenta contrargumentar aportando datos de una gran veracidad para él, con 

el objetivo de defender todas aquellas historias que han configurado su mundo y su locura. 



 

 25  

En cuanto a la idea de regreso del rey Arturo convertido en cuervo en boca de don Quijote, 

es de procedencia desconocida. 

4.6. Tristán e Iseo la Rubia 

 

Tristán es conocido en la literatura como el gran enamorado de Iseo la Rubia, esposa de 

su tío Marco. La madre de Tristán muere en el parto de este y será su fiel escudero 

Governal, quien se encargue de su educación, formándole como un gran caballero, 

además de un gran arpista y compositor. En la corte de su tío Marco acontecerán sus 

principales aventuras; Tristán pide ser abandonado tras ser herido y la corriente le lleva a 

Irlanda, donde conocerá a Iseo la Rubia: el rey Marco pedirá la mano a Iseo, pero Tristán 

e Iseo beberán accidentalmente una poción que une a aquellos que la prueban. 

Finalmente, su adulterio es conocido por el rey, por lo que Tristán es condenado a la 

hoguera, pero logra escapar con Iseo. Los amantes continuarán sus vidas uno sin el otro, 

aunque el destino les volverá a unir. Tristán muere de dolor pensando que Iseo ya no le 

ama, pero ella llegará a tiempo para fallecer sobre su cadáver. La leyenda tristaniana se 

incluyó dentro de la materia artúrica a través de los romans en prosa del siglo XIII y de 

este modo pasó a ser un género novelesco, así que Tristán sería un caballero más de la 

Mesa Redonda, pasando la trama pasional a un segundo plano (Alvar, 2005, p. 385). 

 

Iseo la Rubia es la hija del rey de Irlanda, es entregada en matrimonio al rey Marco, pero 

se enamora de Tristán. Iseo se considera reina de una gran belleza, con un gran cabello 

rubio, de ahí su apodo “Iseo la Rubia”, además de poseer unos grandes conocimientos en 

medicina. El hecho de que el origen del amor entre los amantes sea por causa de una 

poción mágica ha generado controversia, ya que implica que no se aman por voluntad 

propia y esto supone una concepción del amor diferente a la que veíamos en Lanzarote y 

Ginebra. Sin embargo, este amor no termina cuando el efecto de la poción ya no funciona, 

sino que continúa a lo largo de sus vidas. En cuanto la personalidad de la reina se ha 

destacado su astucia, su pasión, su soledad y su habilidad en los secretos que contrasta 

con su miedo a ser descubierta. En el Tristan en prosa, destacará su carácter orgulloso, 

despiadado y cruel (Alvar, 2005, p. 235). Iseo desea el amor y la pasión de Tristán, pero 

también desea la seguridad que el rey Marco le ofrece. El amor entre esta pareja es más 

fuerte que todo lo demás: la muerte, la sangre, la lealtad… Tristán se siente ligado hacia 

Iseo por una fuerza inexplicable y “está atado a la dama por una estrecha cuerda de amor 



 

 26  

que ella maneja” (Carrión, 1948, p. 47). Este amor llegará a cumplirse siempre con la 

ayuda de un escudero fiel, de un buen caballo y de una buena espada o lanza, aspectos 

que don Quijote sigue con detalle en su formación como caballero. El amor todopoderoso 

que irradia la pareja es una muestra de una pasión rebelde, ilícita y será el ideal de amor 

de los Caballeros de la Mesa Redonda, como lo es de don Quijote (Carrión, 1948, p. 46-

55). 

Don Quijote cree en la relación amor-pasión entre Iseo y Tristán, por lo que se erige como 

uno de sus referentes para establecer su pasión hacia Dulcinea. Defenderá esta relación 

ante las acusaciones del canónigo: “Y también se atreverán a decir que es mentira […] y 

que son apócrifos los amores de don Tristán e Iseo” (DQ, I, 49, p. 618). Iseo también será 

comparada con Dulcinea por el hidalgo, ambas son objeto de deseo de sus amantes y los 

dos lucharán por conservar su honor, defendiéndolas ante todo el que dude de su 

honestidad. Pero hay evidentes diferencias entre ellas. Cuando el rey Marco tiene dudas 

sobre la fidelidad de su esposa, Iseo pedirá ayuda a Tristán para cruzar una charca 

montada sobre él, por eso cuando jura que entre sus muslos no hubo otro hombre excepto 

ese leproso que le ayudó a cruzar la charca y su marido, no miente, aunque el lector sabe 

que ese leproso era Tristán, con quien sí había caído en adulterio. Así que Tristán, al 

hacerse pasar por leproso, consigue salvar el honor de su reina. Esta defensa del honor 

también la vemos en don Quijote (Hagedorn, 2007, p .351): “Porque mi Dulcinea del 

Toboso osaré yo jurar que no ha visto en todos los días de su vida moro alguno, […] y 

que se está hoy como la madre que la parió” (DQ, I, 26, p. 318). Don Quijote se identifica 

con el amor pasional de Tristán e Iseo y ambos caballeros intentan defender el honor y la 

castidad de sus damas. 

4.7. Mesa Redonda 

 

La Mesa Redonda o Tabla Redonda es la imagen más característica de la materia de 

Bretaña. El número de caballeros que se sientan en esta Mesa Redonda varía en los 

diferentes textos y sus nombres se inscriben en los asientos, nombres que desaparecerán 

tras la muerte de estos. Los caballeros, al reunirse alrededor de la Mesa, contarán sus 

aventuras para que siempre sean recordadas. La Mesa Redonda representa el ideal de una 

sociedad caballeresca, además de ser el signo de una serie de valores como la destreza 

guerrera, la lealtad, el auxilio o la cortesía. Esta imagen tomará un sentido religioso 

existiendo en ella un sitio “peligroso”, simbolizando el asiento que ocupaba Judas, el 



 

 27  

apóstol traidor, en la mesa de la Última Cena, y solo puede ser ocupado por el caballero 

liberador de pecados. La Mesa Redonda se convertirá en un símbolo de caballería de 

Dios, pasando de una fraternidad caballeresca originaria a una comunidad religiosa. 

Además, tuvo una manifestación histórica en ciertos usos ceremoniales de la Baja Edad 

Media llegando a existir torneos llamados “mesas redondas” (Alvar, 1991, p. 301). Las 

menciones que aparecen en la obra las realiza don Quijote: “Pues en tiempo deste buen 

rey fue instituida aquella famosa orden de caballería de los caballeros de la Tabla 

Redonda…” (DQ, I, 13, p. 150). Para don Quijote los caballeros que integraban a la Tabla 

Redonda eran los más valientes y famosos del mundo de la caballería y se cree en la 

obligación de resucitar todo lo que representaban: “Yo soy aquel para quien están 

guardados los peligros, las grandes hazañas, los valerosos hechos. Yo soy, digo otra vez, 

los que ha de resucitar los de la Tabla Redonda” (DQ, I, 20, p. 228). 

4.8. Santo Grial  

 
Aparece en la literatura artúrica gracias a Chrétien de Troyes en el Perceval. El 

protagonista asiste a una procesión en el reino del Rey Pescador, en la que un paje porta 

una lanza sangrante (lanza que atravesó el cuerpo de Cristo) y tras él una doncella llevaba 

un Grial. Literalmente el Grial es un planto ancho y hondo, pero este Grial significaba 

mucho más. Perceval se convierte en un desdichado por no haber preguntado sobre este, 

ya que podría haber recuperado la salud y el feudo del Rey Pescador (Beltrán, 2008, p. 

26). El Grial se convertirá en objeto de deseo para los caballeros de la Mesa Redonda, 

sobretodo en la obra de Robert de Boron, fue él quien explicaría detalladamente qué era 

el Grial convirtiéndolo en un símbolo cristiano: un vaso utilizado en la Última Cena por 

Jesús, mismo vaso con el que José de Arimatea recogió la sangre del Mesías, por ello, 

son los descendientes de José quienes lleven el Grial a la corte de Arturo. Este vaso 

significará la salvación de los hombres, “la visión de Cristo hecho carne”. El tema del 

Grial va a suponer un cambio transcendental en la novela artúrica ya que se pasa 

definitivamente del verso a la prosa y también cobrará una dimensión religiosa (Alvar, 

1991, pp. 203-205). 

Don Quijote si es seguidor de las aventuras de los caballeros de la Mesa Redonda, es 

inevitable que no conozca la historia del Santo Grial: “Y también se atreverán a decir que 

es mentira la historia de Guarino Mezquino, y la de la demanda del Santo Grial” (DQ, I, 

49, p. 618). Don Quijote hace referencia a la demanda del Santo Grial, a la búsqueda del 

cáliz sagrado, demostrando conocer una de las obras clave para entender la tradición 



 

 28  

artúrica, La demanda del Santo Grial con los maravillosos hechos de Lanzarote y Galaz, 

su hijo. La aventura del Grial está destinada para el Caballero Elegido por su alma pura 

y virtuosa. (Alvar, 2004-2005, p. 33). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 29  

5.  CONCLUSIONES 

 
Después de abordar el presente trabajo, podemos concluir que será en el siglo XII cuando 

la materia artúrica se perfila y configura las aventuras del rey Arturo y sus Caballeros. 

Estas aventuras en un principio son históricas, pero ulteriormente se traspasan al plano de 

la ficción gracias a autores como Godofredo de Monmouth, Wace y Chrétien de Troyes, 

convirtiendo esta tradición en una de las más exitosas de la cultura europea. La materia 

artúrica se transmitió tanto en verso como en prosa y su llegada a la Península Ibérica se 

puede apreciar tanto en referencias indirectas tempranas, a través de menciones de 

personajes o aventuras, como en referencias directas en la Vulgata y la Post-Vulgata, 

convirtiéndose en un referente para autores como Cervantes. Este autor poseía un 

conocimiento ingente sobre la materia bretona gracias a la transmisión oral y a su interés 

por el romancero y los libros de caballerías, configurándose como una fuente de 

inspiración para el Quijote. Tras la realización del capítulo cuarto de este trabajo, nos 

damos cuenta de que Cervantes traslada todos sus conocimientos a los personajes de su 

novela a través de un juego incesante de ironía. El autor utiliza a personajes como don 

Quijote, Sancho o los duques para degradar a esos grandes referentes de la tradición 

artúrica, plasmando su crítica e ironía hacia lo caballeresco. Los diversos personajes que 

configuran la materia de Bretaña se encuentran tanto en la Primera Parte como en la 

Segunda Parte, la mayoría de ellos en un contexto cómico: el mago Merlín, conocido por 

su gran maestría en las artes mágicas y personaje relevante en la tradición bretona, es el 

más utilizado por Cervantes en la obra, centrándose en su figura en la Segunda Parte de 

la novela. Principalmente, es don Quijote, en el episodio en la cueva de Montesinos, quien 

le da relevancia y lo presenta a otros personajes como Sancho y los duques, quienes se 

acaban familiarizando con el personaje y conociendo todas sus características. Tanto es 

así, que más tarde el mago cobrará vida a través del mayordomo de los duques como un 

ser afable, a pesar de sus primeras impresiones diabólicas y macabras, consagrando a don 

Quijote como el caballero elegido para hacer el bien con sus hazañas. Este episodio 

protagonizado por el falso Merlín rezuma comicidad, pues los duques y sus criados se 

burlan del caballero manchego sin que se percate de ello, así que este personaje consigue 

otorgar una gran comicidad a la novela burlándose del hidalgo. Cervantes no se basa 

exclusivamente en la tradición artúrica que rodea a esta figura como profeta, sino que 

utiliza otros rasgos y consigue que este personaje sea de gran relevancia en el argumento 

de la novela. El resto de personalidades artúricas revisadas en el presente trabajo no 



 

 30  

configuran ninguna trama ni en la Primera Parte y en la Segunda Parte, sino que 

simplemente son mencionados por los personajes de la novela. Don Quijote será un fiel 

defensor de las famosas parejas formadas por Lanzarote y Ginebra y por Tristán e Iseo, 

interesándole, sobre todo, las hazañas que ambos caballeros realizan por su amada. En 

realidad, el objetivo de Cervantes es burlarse del amor típico de los relatos caballerescos, 

no exentos de personajes celestinescos, como la dueña Quintañona, que ayudaba a la reina 

Ginebra en los encuentros con Lanzarote. También hemos comprobado que tanto 

Lanzarote como Arturo son caballeros modélicos para don Quijote, quien los utiliza para 

dar veracidad a sus hazañas y demostrar que él mismo es tan válido como los caballeros 

que se sientan en la Mesa Redonda. Aunque estas dos figuras son un referente para el 

hidalgo, hemos podido advertir que Lanzarote es más citado que su amigo, quien solo 

aparece dos veces en la Primera Parte. Cervantes expone su conocimiento de la tradición 

bretona a través de los diferentes personajes artúricos, con el objetivo de crear nuevas 

aventuras de corte caballeresco marcadas por el humor, ya que don Quijote cree que todas 

estas figuras son reales, pues en su locura es incapaz de distinguir realidad y ficción, 

realidad paralela que es alimentada por el resto de personajes que coadyuvan a la locura 

del ingenioso hidalgo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 31  

6.  BIBLIOGRAFÍA 
 

ALONSO ASENJO, J. (2000), “Quijote y romances: Uso y funciones”, en Historia, reescritura y 

pervivencia del Romancero. Estudios en memoria de Amelia García Valdecasas, ed. 

Rafael Beltrán, Valencia, Universidad de Valencia, pp. 25-66. 

ALTAMIRANO, Magdalena (1997), “El Romancero en la primera parte del Quijote”, Nueva 

Revista de Filología Hispánica, XLV, pp. 321-336.  

ALTAMIRANO, Magdalena (2004), “El Romancero en la Segunda parte del Quijote”, en Actas del 

XV Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas. Las dos orillas, eds. Beatriz 

Mariscal y Aurelio González, México, Fondo de Cultura Económica- Instituto 

Universitario Tecnológico de Monterrey, Vol. I, pp. 467-477.  

ALVAR, Carlos (1991), El rey Arturo y su mundo. Diccionario de mitología artúrica, Madrid, 

Alianza Editorial. 

ALVAR, Carlos (2002), “Raíces medievales de los libros de caballerías”, en Edad de Oro, 21, pp. 

61-84. 

ALVAR, Carlos (2004-2005), “El ideal caballeresco de Cervantes y su reflejo en el Quijote”, 

Letras, 50-51, pp. 24-38. 

ALVAR, Carlos (2005), “Arturo”, en Gran enciclopedia cervantina. Vol. I, A buen bocado - 

Aubigné, dir. Carlos Alvar Ezquerra; coords. Alfredo Alvar Ezquerra y Florencio Sevilla, 

Madrid, Castalia; Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, pp. 824-827. 

ALVAR, Carlos (2008). “La materia de Bretaña”, en Amadís de Gaula, 1508: quinientos años de 

libros de caballerías, Madrid, Biblioteca Nacional de España, Sociedad Estatal de 

Conmemoraciones Culturales, pp. 21-46. 

ALVAR, Carlos (2009), “Ginebra”, en Gran enciclopedia cervantina. Vol. VI, García de Paredes, 

D. - Ínsula Barataria, La, dir. Carlos Alvar Ezquerra; coords. Alfredo Alvar Ezquerra y 

Florencio Sevilla, Madrid, Castalia; Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 

pp. 5275-5504. 

ALVAR, Carlos (2010), “Lanzarote” y “Lanzarote del Lago”, en Gran enciclopedia cervantina. Vol. 

VII, Ínsula firme-Luterano, dir. Carlos Alvar Ezquerra; coords. Alfredo Alvar Ezquerra y 

Florencio Sevilla, Madrid, Castalia; Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 

pp. 6689-6694. 

ALVAR, Carlos (2011), “Merlín”, en Gran enciclopedia cervantina. Vol. VIII, Luz - Muzaraque, 

dir. Carlos Alvar Ezquerra; coords. Alfredo Alvar Ezquerra y Florencio Sevilla, Madrid, 

Castalia; Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, pp. 7845-7851. 



 

 32  

BELTRÁN, Rafael, “Los orígenes del Grial en las Leyendas Artúricas: interpretaciones cristianas 

y visiones simbólicas”, Tirant, 11, pp. 19-54. 

BODEL, Jean (1989), La Chanson des Saisnes, édition critique par Annette Brasseur, Tomo I. 

Texte, Genève, Libraire Druz, p. 3. 

CALVO, Florencia (1995), “Otros modelos de llevar a los encantados: Cervantes y Chrétien de 

Troyes: el libro no leído, ni visto ni oído por Don Quijote”, en Actas del II Congreso 

Internacional de la Asociación de Cervantistas, ed. Giusepe Grilli, Nápoles, Instituto 

Universitario Oriental, pp. 379-386.  

CARRIÓN, Alejandro (1948), “Los compañeros de don Quijote”, Revista de Universidad 

Nacional, 11, pp. 39-70. 

CERVANTES, Miguel (2015), Don Quijote de la Mancha, ed. Francisco Rico, Madrid, Real 

Academia Española; Barcelona, Espasa- Círculo de Lectores, 2 vols. 

CIRLOT, Victoria (1987), La novela artúrica: orígenes de la ficción en la cultura europea, 

Barcelona, Montesinos. 

CUESTA TORRE, María Luzdivina (1977a), “Adaptación, refundación e imitación: de la materia 

artúrica a los libros de caballería”, Revista de Poética Medieval, 1, pp. 35-70. 

CUESTA TORRE, María Luzdivina (1977b), “Tristán en la poesía medieval peninsular”, Revista de 

Literatura Medieval, 9, pp. 121-143.  

EISENBERG, Daniel (1991a), “El romance visto por Cervantes" en Estudios Cervantinos, 

Barcelona, Sirmio, pp. 57-83. 

EISENBERG, Daniel (1991b), “¿Tenía Cervantes una biblioteca?”, en Estudios Cervantinos, 

Barcelona, Sirmio, pp. 11-37. 

EISENBERG, Daniel (1993), Cervantes y “Don Quijote”, Barcelona, Montesinos. 

ERÍN GARCÍA, Leticia (2008-2009), “Las materias narrativas como fondo paradigmático en los 

cancioneros de Alfonso X y Don Denís”, Alcanate, Revista de estudios Alfonsíes, 6, pp. 

253-264. 

GONZÁLEZ, José Emilio (1993), De aventuras con don Quijote: (ensayos y exploraciones), 

Editorial de la Universidad de Puerto Rico. 

GUTIÉRREZ TRÁPAGA, Daniel (2010), “Caracterización, tradición y fuentes caballerescas del 

personaje de Merlín en el Quijote”, Tirant: Butlletí informatiu i bibliogràfic de literatura 

de cavalleries, 13, pp. 39-50.  

<https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.13/04%20Gutiérrez.pdf> [Consultado el 

14/03/2020] [Consultado el 20/03/2020] 

https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.13/04%20Gutiérrez.pdf


 

 33  

GUTIÉRREZ TRÁPAGA, Daniel (2012), “Dos motivos recurrentes en el desenlace de la Historia de 

Merlín en los libros de caballerías castellanos: el aprendizaje mágico y el sabio engañado 

por una mujer”, Revista de poética medieval”, 26, pp. 149-168.   

HAGEDON, Hans Christian (2007), coord., Don Quijote por tierras extranjeras. Estudios sobre la 

recepción internacional de la novela cervantina, Cuenca, Ediciones de la Universidad de 

Castilla – La Mancha. 

HAGEDON, Hans Christian (Coord.) (2009), Don Quijote cosmopolita: nuevos estudios sobre la 

recepción internacional de la novela cervantina, Cuenca, Ediciones de la Universidad de 

Castilla la Mancha. 

HARO CORTÉS, Marta y LUCÍA MEGÍAS, José Manuel (coord.) (2016), Libros de caballería,1, 

Materia de Bretaña en la península ibérica: literatura castellana artúrica y tristaniana. 

Valencia, Aula Medieval 4. Disponible en:  

https://repositori.udl.cat/bitstream/handle/10459.1/60231/024822.pdf?sequence=1&

isAllowed=y [Consultado el 10/04/2020] 

IBÁÑEZ PALOMO, Tomás (2016), “El mundo artúrico y el ciclo del Grial”, Revista digital de 

iconografía medieval, Madrid, pp. 31-66. 

JOSET, Jacques (1998), “Aquella tan honrada dueña Quintañona” en Anales Cervantinos, 34, pp. 

51-59. 

LIDA DE MAIKEL, María Rosa (1969), “La literatura artúrica en España y Portugal”, en Estudios 

de literatura española y comparada, Buenos Aires, Eudeba, pp. 134-148. 

LÓPEZ RIDAURA, Cecilia (2015), “Los encantadores en la segunda parte del Quijote” en Cauce: 

Revista Internacional de Filología, Comunicación y sus Didácticas, 38, pp. 123-142. 

LUCÍA MEGÍAS, José Manuel y MARÍN PINA, Mª Carmen (2008), “Lectores de libros de 

caballerías”, en Amadís de Gaula, 1508: quinientos años de libros de caballerías. 

Madrid, Biblioteca Nacional de España, Sociedad Estatal de Conmemoraciones 

Culturales, pp. 289-311. 

MURILLO, Luis Andrés (1977), “Lanzarote and Don Quijote”, Folio. Papers on Foreign 

Languages and Literatures, 10, pp. 55-68. 

PEÑA, Manuel (2005), “El donoso y grande escrutinio o las caras de la censura”, Hispania. 

Revista española de historia, 65/3, 221, pp. 939-956. 

RUBIO, Fanny (2005), El Quijote en clave de mujeres, Madrid, Universidad Complutense. 

TRUJILLO MARTÍNEZ, José Ramón (2011), “Los nietos de Arturo y los hijos de Amadís. El género 

editorial caballeresco en la Edad de Oro”, Edad de Oro, 30, pp. 417-443. 

 

https://repositori.udl.cat/bitstream/handle/10459.1/60231/024822.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositori.udl.cat/bitstream/handle/10459.1/60231/024822.pdf?sequence=1&isAllowed=y

	1. INTRODUCCIÓN
	2.  LA MATERIA FRANCESA, ROMANA Y BRETONA
	2.1.  La materia de Francia y de Roma
	2.2. La materia de Bretaña o artúrica
	2.2.1. La materia artúrica en la Península

	3.  CERVANTES Y SU CONOCIMIENTO DE LA MATERIA ARTÚRICA
	3.1. Vía oral
	3.2. Romances
	3.3. Libros de caballerías

	4.  LA MATERIA ARTÚRICA EN EL QUIJOTE
	4.1. El sabio Merlín
	4.2. Lanzarote del Lago
	4.3. La reina Ginebra
	4.4. Quintañona, “la escanciadora de vino”
	4.5.  Arturo, “el rey cuervo”
	4.6. Tristán e Iseo la Rubia
	4.7. Mesa Redonda
	4.8. Santo Grial

	5.  CONCLUSIONES
	6.  BIBLIOGRAFÍA

