«2s  Universidad
181 Zaragoza

2

1

wv
&

Trabajo Fin de Grado

La materia artdrica en
El ingenioso hidalgo Don Quijote de la Mancha

Autora
Laura del Caso Gémez
Directora

Dra. M.2 Carmen Pina

Facultad de Filosofia y Letras
Grado en Filologia Hispanica

2019-2020




RESUMEN

La materia de Bretafia o artdrica se constituye de una serie de textos, de origen histdrico,
logrando configurar un mito literario a través de la figura del rey Arturo y sus aventuras.
Pronto apareceran los primeros romans de tema breton gracias a Chrétien de Troyes,
quien incluye tramas tan exitosas como el amor adultero entre Lanzarote y Ginebra. Tras
él se desarrollaran textos en verso y en prosa de tema caballeresco, convirtiéndose en una
gran referencia para autores de distintas épocas. Cervantes utilizard su conocimiento
sobre la tradicion arturica en El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha y el objetivo
del presente trabajo es reflejar la forma en la que el autor utiliza esta tradicion en su
novela. Cervantes consigue incrementar la locura del hidalgo, alimentada por el resto de
los personajes de la obra, gracias al uso de los personajes mas relevantes de la tradicion

arturica.
PALABRAS CLAVE: materia de Bretafia, Arturo, Quijote, Cervantes.
ABSTRACT

The matter of Brittany or Arthurian is constituted by a series of texts, with historical
origin, which have transformed a literary myth through the figure of King Arthur and his
adventures. The first Romans of the Breton theme will soon appear thanks to Chrétien de
Troyes, who includes successful plots such as adulterous love between Lancelot and
Guinevere. After him texts will be developed in verse and in prose of chivalric theme,
becoming a great reference for the different authors of the period. Cervantes will use his
knowledge of the Arthurian tradition in El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha
and the objective of this work is to represents the way in which the author uses this
tradition in his novel. Cervantes manages to increase the madness of the hidalgo, fed by
the rest of the characters in the work, thanks to the use of the most relevant characters in

the Arthurian tradition.

KEYWORDS: matter of the Brittany, Arthur, Quijote, Cervantes.



INDICE

1. INTRODUGCCION . ..ottt oottt ettt ettt ettt ettt e et et et et e et et ee et eeeeneeeeas 1
2. LA MATERIA FRANCESA, ROMANA Y BRETONA ... 2
2.1. Lamateria de Franciay de ROMA ........cccccoveviiiiieiie s 2

2.2. Lamateria de Bretafia 0 artUriCa....c..eeeeeeeeeeeeeeeeee e eee e 2

2.2.1. La materia artrica en 1a PeninSula..........oooooueeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee, 5

3. CERVANTES Y SU CONOCIMIENTO DE LA MATERIA ARTURICA ............... 8
L VT OTAD e 8

3.2 ROMIANCES ..ottt ettt e e e e e e e e e e eeeeeeeee e e aaseeeeereennnnaaeeeeeeeennnns 8

3.3. Libros de Caballerias .......cccoueeeeeeeeee et 11

4. LA MATERIA ARTURICA EN EL QUIJOTE. ..o 12
4.1, ELSADIO MEIITIN .ottt e e 13

4.2. Lanzarote del Lago ........cooeiiiiiiiieieie e 17

4.3, LA TRINA GINEDIA ettt e e e e e e 20

4.4. Quintafiona, “la escanciadora de VINO™ ..........ccocueriueriiieiirniienee e 22

4.5. ATturo, “l 1€Y CUCTVO™ ..couiiiiiiiiie et 23

4.6. TristAn € IS0 18 RUDIA ....ccoeeeeeeeeee et 25

A.7. MESA REUONAA ...ttt e e e e e e eeeeeaaaa 26
A.8.SANTO GriAl .o 27

B CON CLUSIONES ... et e e e e e e 29

B. BIBLIOGRAFIA ..o e et e e e e e e et e et e e e e er e s e e e e e aer s 31



1. INTRODUCCION

El objetivo del presente trabajo es estudiar la materia artdrica en El ingenioso hidalgo
don Quijote de la Mancha (1605 y 1615), para ello el cuerpo del trabajo esta dividido en
cuatro capitulos: primero explicaremos qué es la materia artdrica, centrdéndonos en el
nacimiento de la leyenda del rey Arturo y sus caballeros, ademas conoceremos su
repercusion como tradicion acercandonos a los principales autores que abordaron esta
materia. En el segundo capitulo, revisaremos el conocimiento de esta en la Peninsula a
través de testimonios directos e indirectos. En el tercer capitulo damos cuenta del
descernimiento de Cervantes en la materia artirica, atendiendo a tres fuentes de
transmision: la oralidad, los romances y los libros de caballerias. Por ultimo, nos
centramos en el uso que hace el autor de esta materia en el Quijote a traves de los
diferentes personajes que conforman las diversas partes de la trama en la novela, los
ordenaremos jerarquicamente para dar cuenta de cual es el personaje en el que mas
incidencia hace el autor. La aparicion de todos estos personajes del mundo artdrico ayuda
a conformar la locura del ingenioso hidalgo, a la par que evidencia una vez mas, su
popularidad en el siglo XVII. El trabajo se cierra con las conclusiones, donde damos
cuenta de los aspectos mas relevantes tras la realizacion del trabajo y en Gltima estancia

encontramos la bibliografia consultada.



2. LA MATERIA FRANCESA, ROMANA'Y BRETONA

Jean Bodel, en su obra La Chanson des Saisnes, a finales del siglo XII define las tres
materias que destacan en el &mbito de la literatura: la materia de Roma, la materia de

Francia y la materia de Bretafia:

Ne sont que. 11l matieres a nul home antandant:

De France et de Bretaigne et de Rome la grant;

El de crez. ll1l. materies n"i a nul semblant.

Li conte de Bretaigne sont si vain et plaisant,

Cil de Rome sont sage et de san aprenant,

Cil de France de voir chascun jor aparant (Jean Bodel, 1989, I, vv. 6-11).

2.1. La materia de Franciay de Roma

La materia de Roma o clasica es aquella que recoge las historias literarias de la mitologia
griega y romana, ademas de la antigliedad clasica donde encontramos personajes como
Julio César, Alejandro Magno o Eneas, entre otros héroes clasicos.

La materia de Francia o materia carolingia estd formada por los cantares de gesta
franceses y los romances que se inspiraron en ellos, y tiene como personaje principal a
Carlomagno y sus doce pares. Una de las obras mas conocidas es la Chanson de Roland,

de la segunda mitad del siglo XI.

2.2. La materia de Bretafa o arturica

Esta materia se fundamenta en la narracion de las aventuras del rey Arturo y los
personajes que le rodean, especialmente los Caballeros de la Mesa Redonda. La figura
del rey Arturo pasara de ser una figura historica a formar parte del plano de ficcion. Es
posible que Arturo fuera un caudillo britano o un general celtorromano a cuya historia se
fueran afiadiendo elementos fantasticos por parte de juglares bretones, pero las primeras
referencias las veremos en cronicas historicas.

En la creacion de la materia artlrica se pueden distinguir dos vertientes relevantes: una
en latin, con Godofredo de Monmouth y su Historia Regum Britanniae, y otra en verso
francés con autores como Wace.

La Historia Regum Britanniae de Godofredo de Monmouth se escribid en prosa latina
entre 1135 y 1138, centrandose en la historia de los reyes britanicos hasta el sucesor de
Arturo en el siglo VII. En esta obra figuran personajes como Arturo, Ginebra o Merlin,
otorgando valores, a este ultimo, que le acompafaran en toda la tradicion artdrica:

“profeta, arquitecto, capacitado para las artes magicas, instructor en la guerra” (Cirlot,



1987, p. 24). En cuanto al personaje de Arturo, Godofredo de Monmouth partia de pocas
referencias, utilizard un dux britonum donde se relata la historia de los habitantes de Gran
Bretafia; es la primera fuente que presenta al rey Arturo como una figura historica y
Godofredo de Monmouth lo recrea con intensidad, es posible que este Arturo histérico
fuera un reflejo de Enrique Il Plantagenet, lo que ha llevado a plantear si también pudo
dar vida a la figura de Arturo, y si, ademéas de servirse de fuentes cultas, pudo haber
utilizado fuentes orales. Pero lo que si es cierto es que la primera vez que aparece relatada
la vida de Arturo seré en esta Historia Regum Britanniae. “La historia de Arturo coincide
con los grandes dias de la historia bretona y Geoffrey la desarrolla en 5 episodios” (Cirlot,
1987, p. 25).

Godofredo de Monmouth representa a Arturo con los elementos que mas tarde se tomaran
como referencia en la tradicion, incluida su espada Caliburnos (luego Excalibur).
Podemaos afirmar que esta obra de Godofredo de Monmouth construyé una parte del mito
de Arturo.

Como ya se ha mencionado, a esta tradicion literaria en prosa latina se suma otra en verso
francés. Se trata del Roman de Brut, compuesto por el clérigo Wace en 1155. Ademas,
Wace recopil6 la Vita Merlini de Godofredo de Monmouth, introduciendo elementos
novedosos como la Tabla Redonda. Wace reconocera una tradicion oral alrededor de
Arturo, pero quiere establecer distancia entre su roman y la creacién juglaresca, ya que
aspira a una obra de verdad, la oralidad para él esta entre la verdad y la mentira. De todos
modos, esta obra de Wace refleja su descernimiento de una tradicién artirica que habia
calado en la oralidad y que Wace denomina “de los bretones”. A las obras de Wace han

de sumarse las de Maria de Francia y Chrétien de Troyes.

Chrétien de Troyes destaca como autor del roman en verso en el occidente europeo, en
pareados octosildbicos. Sus obras relacionadas con la materia artdrica son: EI Caballero
de la Carreta y El Caballero del le6n (1177-1179), El Cuento del Graal o Perceval
(1181- 1183), Erec y Enide (1170) y Cligés, ademas de obras perdidas como una referida
a Tristan e Iseo.

Es llamativo el argumento de EIl Caballero de la Carreta, se puede resumir sucintamente
en: Corte de Arturo / llegada del caballero extrafio / rapto de Ginebra y aparicién del que
sera el protagonista. Este personaje desvelara su nombre cuando encuentre a Ginebra, se

trata de Lancelot du Lac, uno de los personajes que participa en la basqueda de la reina



Ginebra, representado por el autor como el que “se abandona al amor™, junto a Gauvain.
El autor se sirvi6 de la ficcion para dar forma a esa tradicion mas histérica (Cirlot, 1987,
p. 61).

Uno de los aspectos mas importantes en la materia arturica es el paso del verso a la prosa.
Robert de Boron reunio en una trilogia textos que se leian como independientes: Joseph
d'Arimathie, Merlin y Perceval (aunque solo se ha conservado el primero y la primera
parte de Merlin). Posteriormente un autor anénimo hizo una version en prosa que daria
lugar al nacimiento de la Vulgata arturica o ciclo de Lanzarote-Grial (entre 1215y 1230),
este ciclo girara en torno al personaje de Lanzarote y sus amores con la reina Ginebra.
La Vulgataarturica estd formada por: Estoire del Saint Graal (o Joseph
Abarimathie), Estoire de Merlin (y una Suite Merlin), Lancelot, Queste del Saint Graal y
Mort Artu (Haro y Megias, 2016, p. 70).

Entre 1230 y 1240, un autor anénimo atribuyé a Robert de Boron la reelaboracion de
la Vulgata, denominandose Post-Vulgata; en esta segunda parte el tema se centra en el
rey Arturo y el Grial y no tanto en los amores de Ginebra y Lanzarote. Esta Post-Vulgata
estaria compuesta de fragmentos franceses, traducciones gallego-portuguesas vy
castellanas y la conforman: Estorie del Sant Graal, La Suit de Merlin, Lancelot de la
Vulgata (pero reducido) y Queste del Saint Grial. La Mort Artu (Alvar, 2008, p. 22).

A todo este material artdrico, en un momento dado, se suma también la leyenda
tristaniana, formada originalmente por todo lo relacionado con la doncella de Irlanda, el
rey Marc de Cornuailles y su sobrino Tristan. Su inclusion tuvo lugar en el siglo XIIl'y
Tristan se convirtio en un caballero mas de la Tabla Redonda. Es tal el acercamiento entre
Tristdn y el mundo artdrico, que se han buscado las simetrias entre Lancelot y Tristan. En
cuanto a su origen, “las versiones mas antiguas conservadas de Thomas y Béroul en la
segunda mitad del siglo XII son fragmentarias”, ademas se perdi6 el roman compuesto
por Chrétien de Troyes. A pesar de esto, los episodios sueltos, refundiciones y
traducciones han permitido recopilar la historia (Alvar, 2008, p. 25).

El Tristan en prosa narra la biografia de Tristan: en una primera parte, se nos presentara
lainfanciay juventud del héroe en busca del amor y la fama; en la segunda, Tristan entrara
en contacto con el mundo arturico destacando la amistad de Lancelot y su ocupacién en
la Tabla Redonda, y en la tercera, Tristan e Iseo reviviran su amor, pero su tio tomara a

Iseo y el héroe morira.



Hay que sefialar que el Tristan en prosa sefiala el fin de una trayectoria en el género

artdrico. Como indica Cirlot:

Durante mas de cien afios, desde Wace hasta este roman, el género se fue construyendo de modo
homogéneo a partir de obras especificas [...] Entre 1155 y 1280 y en el norte de Francia deben
buscarse sus origenes [...]extendiéndose a otras zonas de Occidente europeo y perdurar hasta el
otofio de la Edad Media (Cirlot, 1987, p. 127).

Ambas tradiciones, la arturica y la tristaniana, se unifican a mitad del siglo XIIl. Como
veremos mas tarde, don Quijote tenia un gran conocimiento sobre la materia arturica,

tanto de la historia de Tristan e Iseo como de la del rey Arturo.

2.2.1. La materia arturica en la Peninsula

El éxito de la materia artdrica es extraordinario en todo el Occidente europeo y en la
Peninsula Ibérica. La materia de Bretafia perduré mas alla de la Edad Media y servira de
imaginario literario para autores posteriores en la Peninsula incluido Miguel de
Cervantes, de la mano de su hidalgo don Quijote (Haro y Megias, 2006, p. 69). Su
difusién se pudo producir a través de Catalufia y Aragon por el contacto de la Provenza
francesa; en Portugal, con Alfonso I11, quien conocia los textos artdricos en Francia, y a
través de enlaces matrimoniales que favorecieron el conocimiento de la materia en
Castilla (Cuesta Torre, 1997, p. 121).

Esta materia se introduce por dos vias: por un lado, una indirecta, es decir, a través de
obras donde queda reflejado el conocimiento de la leyenda arturica a partir de alusiones,

y, por otro lado, de manera directa, mediante obras manuscritas o impresas.

e Testimonios indirectos

Hay varios testimonios que justifican el conocimiento de la materia de Bretafia en la
Peninsula Ibérica desde época temprana. Catalufia fue uno de los enclaves en los que se
registra un conocimiento temprano de la materia artrica en la Peninsula debido a sus
vinculos con Francia y la Provenza. Ya el trovador catalan Guerau de Cabrera escribe una
composicion donde hace la primera alusion peninsular a Tristan entre 1159 y 1165; en
esta composicion es evidente el conocimiento de la historia de este personaje (Cuesta
Torre, 1997, p. 125). El nombre de Arturo fue muy utilizado en Salamanca hacia 1200,

por lo que la materia de Bretafia debia de haberse difundido ya por esas fechas.



Los poetas gallego-portugueses tomaron el ejemplo de los trovadores provenzales y
catalanes y pusieron de manifiesto el conocimiento de estas leyendas; uno de estos poetas
fue Alfonso X con un poema de amor incluido en Cancionero de Lisboa y en algunas
Cantigas (Lida de Maikel, 1969, p. 134). Se evidencia también el conocimiento temprano
de esta materia en el Fuero General de Navarra (1196-1212), posiblemente basado en la
Historia Regum Britanniae de Godofredo de Monmouth, o en los Anales Toledanos
Primeros (1217) (Alvar, 2008, p. 22). Mas tardiamente, la General Estoria de Alfonso X
incluye una traduccion de Godofredo de Monmouth.

Ademas de ser Alfonso X uno de los primeros en aludir en su poesia a Arturo, Merlin y
Tristan, en Castilla se debia conocer la materia antes de 1343. Las menciones a los

amantes Tristan e Iseo serdn mas tardias (Cuesta Torre, 1997, p. 132).

e Testimonios directos

Respecto a los testimonios directos, seran muy escasos en castellano, asi que se tiene que
acudir a una explicacion de pervivencia oral. La materia artdrica hispanica pertenece a la
literatura espafiola porque se conocié en la Peninsula ya en la Edad Media bajo
adaptaciones, se renovo por refundiciones, y finalmente dio lugar a imitaciones que
componen los libros de caballerias (Cuesta Torre, 1997, p. 36).
Los textos que se conservan no dan cuenta de la cantidad real de narraciones arturicas
que existieron, pero casi todos los testimonios tempranos reflejan un conocimiento de
versiones en prosa de los textos artdricos de Tristan y Lanzarote: en la Vulgata o la Post-
Vulgata (Alvar, 2008, pp. 43y 44).
1) Vulgata (1215-1230)
1.1. Estoire dou Graal: Sin descendencia en la literatura castellana
1.2. Merlin: Sin descendencia en la literatura castellana
1.3. Lancelot:
Lancalot catalan (h. 1380)
Lancalot catalén (fin. s. XIV)
Lancarote gallego-portugués (fin. s. XIV)
Lanzarote del Lago castellano, 22 y 32 partes (s. XVI, copia 1414)
1.4. Queste del Saint Graal:
Estoria del Saint Grasal catalan (1380)
Demanda del Santo Grial, castellano (Toledo 1515, Sevilla, 1535)



1.5. La Morte Artu:
Tragédia de Lancelot, catalan (1496, incunable)
2) Post-Vulgata (1230-1240)
2.1. Estoire del Saint Graal:
Libro de Josep de Abarimatia portugués (s. XVI, copia de 1313-
1314)
Libro de Josep Abarimatia castellano (1470)
2.2. Merlin y Suite Merlin:
Merlin gallego-portugués
Estoria de Merlin castellano (1470)
Baladro del sabio Merlin (Sevilla, 1498; Sevilla, 1535)
2.3. Queste del Saint Graal y Morte Artu:
Demanda do Santo Grial portugués (1400-1438)
Lancarote castellano (1470) (Alvar, 2008, p. 44)

En cuanto a la difusion de textos tristanianos, existen fragmentos de traducciones
catalanas, gallego-portuguesas y castellanas, incluso se conserva una version castellana
completa que se llevo a la imprenta en 1501. Debi6 de darse una doble traduccién
tristaniana en la Peninsula: una gallego-portuguesa y otra castellana-catalana de
traduccion mas libre del Trisan en prose francés (Cuesta Torre, 1997, p. 140). Los
testimonios tristanianos perviven a partir de una serie de materiales: un manuscrito del
siglo XV conservado en Roma, un folio de finales del siglo XV en la Biblioteca Nacional
de Madrid, también cincuenta y nueve fragmentos del siglo XV y un fragmento de cinco
folios de finales del siglo XV. Llega a la imprenta el Libro del esforcado cauallero don
Tirsan de Leonis y de sus grandes fechos en armas en Burgos (1501) y este mismo titulo
se repite con diferentes autores y afios (1511,1520,1525,1528), y, por dltimo, la Cronica
nueuamente emendada y afiadida del buen cauallero don Tristan de Leonis y del rey don

Tristan de Leonis, el joven de su hijo de 1534 (Haro y Lucia Megias, 2006, pp. 74-75).

Las traducciones manuscritas debieron de llegar a un amplio circulo de lectores que se
ampliaria con la imprenta. Las traducciones influyeron en los libros de caballerias
originales escritos en la Peninsula, entre ellos el Cifar, Amadis de Gaula o Don Quijote
(Lida de Maikel, 1969, p. 139).



3. CERVANTES Y SU CONOCIMIENTO DE LA MATERIA ARTURICA

En el Quijote, Cervantes manifiesta un gran conocimiento de la literatura caballeresca,
especialmente de los libros de caballerias espafioles, a los que decide criticar a través de
la burla. Recuérdese que su objetivo declarado es acabar con “la maquina malfundada de
los libros de caballerias” (DQ, I, prél. p. 191). La mencion de los personajes y aventuras
artlricas que vamos a analizar lleva a Murillo a considerar que “Cervantes characters
blends together diverse chivalric materials in order to create for himself an identity and
purpose” (Murillo, 1977, p. 56). Su conocimiento de la materia artdrica pudo adquirirlo

por via oral, a través del romancero y de los libros de caballerias.

3.1. Via oral

La historia del rey Arturo y sus caballeros ha ido creciendo en relatos orales y nutriéndose
de invenciones literarias. Como ya se ha indicado, hay una aparente ausencia de textos
conservados que contrasta con el gran conocimiento que llega a la Peninsula sobre esta

materia, asi que la oralidad tuvo que desempefiar un gran papel en la difusion.

3.2. Romances

Los romances, en un principio, fueron composiciones de caracter informativo o noticieros
de las hazafias de personajes nobles y la mayoria de ellos los conocemos gracias a su
difusién en la imprenta en el siglo XV. Gran parte del romancero se dedicaba a temas del
mundo caballeresco acercandoles, por ello, a los libros de caballerias. Cervantes viajé
mucho por Andalucia, donde el romancero tenia una mayor difusién y era bien conocido
por él, pero nunca alude a su composicion oral ni popular. Cervantes no abandona la
inspiracion del romancero en todo el Quijote y su uso aumenta a partir de la segunda
salida del hidalgo, asi que, podemos afirmar, que los origenes del Quijote se encuentran
también en el romancero. Es innegable la relacion de los romances con la épica, y con
ello, su relacion con los libros de caballerias. Quizas a este proceso de novelizacion deben
su difusion, prestando mas atencién a los conflictos familiares o amorosos que a las gestas
heroicas. Don Quijote reaccionara tanto a las historias basadas en el romancero, como a

las basadas en los libros de caballerias. Los autores, incluyendo a Cervantes, utilizaban

1 Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, ed. Francisco Rico, Madrid, RAE; Barcelona, Espasa-
Circulo de Lectores, 2015, 2 vols. Todas las citas corresponderan a esta edicion.



los poemas caballerescos, romances y relatos como un unico material. (Alonso Asenjo,
2000, pp. 25-66).

La inspiracién para componer una obra como el Quijote pudo nacer en Cervantes a partir
del entremés de los romances. Esta breve pieza teatral, de tono humoristico, llamo la
atencion de Cervantes por la burla derivada del trastorno mental del protagonista a causa
de la lectura del romancero. Cervantes aparto este tema del romancero para llevarlo al

género de las novelas de caballerias.

Cervantes did not have one attitude, respectful and reverent toward ballads, and ar other,
disrespectful and critical, toward books of knight-errantry. Rather, he seems to have found in both
motifs and situations that invented a comical, even a parodical treatment of chivalry. And the
ballads have the immense advantage of being simply poetry (Murillo, 1977, p. 56).

Este entendimiento queda expuesto en el Quijote a través de su famoso hidalgo, quien
tomara como referencia los romances viejos caballerescos en sus aventuras, en este
conocimiento se incluyen los romances de materia artirica ya que, tanto en la primera
parte como en la segunda, se evidencia el conocimiento de estos (DQ, I, 13, p. 150). Tres
de los romances viejos seran de tipo caballeresco incluyendo Lanzarote y el orgulloso, lo
cual no es de extrafiar, ya que los romances caballerescos reforzaban la obsesion de don
Quijote en convertirse en caballero (Altamirano, 1977, pp. 322-325). En el segundo
capitulo de la Primera Parte, don Quijote utilizard este romance, pero se trata de una
version irénica del romance original y la utilizara para exaltar su figura como caballero,
pues, en palabras de Murillo: “there verses have all the air of a courtly chivalric conceit
twisted and reduced to the comical by a popularizing hand. The last line quoted here
serves to introduce the remainder and main portion of the ballad: The Queen” (Murillo,
1977, p. 57). Una de las deformaciones del romance original es la sustitucién del nombre
de Lanzarote por el de don Quijote, “from this we conclude that he hit upon this name
and no other for himself because of this composed phonetic similarity to Lanzarote”
(Murillo, 1977, p. 59). Lanzarote trae consigo la imagen del caballero enamorado, imagen
que retomara don Quijote con su amor y devocién hacia Dulcinea. Es el en el capitulo
13 cuando don Quijote explica a Vivaldo y compafiia en qué consiste la caballeria andante
utilizando el romance, sin modificar, de Lanzarote para exaltar a las figuras caballerescas:
“Nunca fuera caballero/ de damas tan bien servido/como fuera Lanzarote/ cuando de

Bretafia vino” (DQ, I, 13, p. 150).

Es en el romancero donde Cervantes encuentra la figura comica de Lanzarote y el

tratamiento cémico del amor caballeresco entre reyes y reinas. Cervantes introducira



estos romances de varias formas: versos como tales, versos incorporados en los
parlamentos de los personajes (incluyendo este capitulo 13), versos glosados dentro del
discurso de los personajes o del narrador y desarrollo de episodios con base en textos o
recuerdos de base romance (Altamirano, 1977, pp. 330-332).

En la Segunda Parte del Quijote hay unos 28 romances predominando, como ya sucedia
en la Primera Parte, los romances viejos frente a los nuevos de tema caballeresco
extranjero, y se caracterizan por ser poemas conocidos por el publico de la época.
Ademaés, no solo don Quijote recita 0 menciona los romances, sino también Sancho Panza
sin la necesidad de aprobacion de su amo para recitarlos. Entre los romances que se
mencionan se incluye, de nuevo, Lanzarote y el Orgulloso en boca de Don Quijote en el
capitulo 23, narrando a sus oyentes su visita a la cueva de Montesinos, donde debia liberar
a aquellos que habian sido encantados por el mago Merlin, entre ellos Ginebra que
escanciaba vino a Lanzarote: “escanciando el vino a Lanzarote cuando de Bretasia vino”
(11, 23, p. 901). Este mismo romance es utilizado por Sancho en el capitulo 31 para
convencer a las duefias de cuidar al rocino de don Quijote como hacian las de Lanzarote:

“cuando de Bretafa vino, / que damas curaban dél, / y duefias de su rocino (DQ, 11,31, p.
963).

Es innegable que el romancero es un recurso muy utilizado por Cervantes en el Quijote,
siendo el romance de Lanzarote y el orgulloso uno de los mas recurrentes, llegando a
utilizarlo siete veces en su forma original, fragmentado o modificado. En la Primera
Parte (Caps. 2, 9, 13y 49) en boca de don Quijote y en la Segunda Parte (31) en boca de
Sancho.

Se puede concluir que “Cervantes with unerring instinct, and on his own, found
inspiration for the genesis of his character and story in the literary of poets tradition of
chivalry concentred in this and other traditional ballads” (Murillo, 1977, p. 60).
Cervantes consideraba los romances similares a los libros de caballerias, estos romances
cuentan historias caballerescas, tanto es asi, que el romancero viejo del siglo XVI esta
repleto de caballeros, damas, reyes, reinas, batallas. .., elementos del mundo caballeresco
que coinciden con los temas de los libros de caballerias. Cervantes encontraba mas
similitudes entre el romance y los libros de caballerias, pues, ademas de los temas, ambos
suponian un pasatiempo, trataban sobre un héroe extranjero, no narraban una historia

completa, se publicaban anénimamente o eran productos de autores de segunda fila, eran

10



leidos por personas de cualquier edad y ambos presentan problemas bibliograficos. Es
decir, los libros de caballerias suponian un entretenimiento en prosa, y los romances en
verso (Eisenberg, 1991, pp. 58-70).

3.3. Libros de caballerias

Los libros de caballerias son narraciones en prosa que relatan las aventuras de un
caballero o “héroe” con cualidades especiales. Muchos de los personajes del Quijote
demuestran haber leido libros de caballerias o conocer algo sobre ellos, Cervantes traslada
a sus personajes el conocimiento que tenia sobre este género. Su auge se da en el siglo
XVI ligado a la imprenta 'y la mayoria de sus consumidores pertenecian a la nobleza, pero
fuera de los circulos cortesanos se encuentran lectores en los medios urbanos
pertenecientes a la clase media o a la burguesia. De las cortes, estos libros de caballerias,
pasaran a otros estratos relacionados con la lectura y escritura, incluyendo letrados,
clérigos o hidalgos (Lucia Megias y Marin Pina, 2008, pp. 289-311). Cervantes se oponia
a los libros de caballerias por su sensualidad y sexualidad, y ademas alegaba que eran
antinacionales por no ubicarse en territorio espariol (Eisenberg, 1993, pp. 50-53).
Alonso Quijano poseia una rica y nutrida biblioteca que demuestra también el
conocimiento de Cervantes en la literatura del momento. El capitulo del escrutinio de la
biblioteca del hidalgo manchego seria de gran importancia, ya que marcara una evolucion
en el personaje. Si en los primeros capitulos el hidalgo era lector de su biblioteca material,
después se convierte en un “texto andante” (Pefia, 2005, p. 946).

Los libros de caballerias que se salvan del fuego son: Amadis de Gaula por ser “Gnico en
su arte” (DQ, 1, 6, p. 84) segun el barbero; Palmerin de Inglaterra, también es un libro
unico y esta escrito por “un discreto rey de Portugal” (DQ, I, 6, p. 89) y Belianis se salva
si se suprime el exceso de imaginacion, también Tirante el Blanco. Este Gltimo parece ser

el favorito del cura, ya que lo llena de elogios y conoce a la perfeccion su historia:

iVéalgame Dios! — dijo el cura. Dando una gran voz - jQue aqui esté Tirante el Blanco! Dadmele
aca, compadre, que hago cuenta que he hallado en él un tesoro de contento y una mina de
pasatiempos (DQ, I, 6, p. 90).

Por otro lado, los libros castigados por el fuego son: las Sergas de Esplandian, Amadis
de Grecia, Don Olivante de Laura, Florimorte, El caballero Platir, EI Caballero de la
Cruz, Espejo de Caballerias y Palmerin de Oliva. Tras revisar el escrutinio, se advierte
que no figuran obras arturicas es su biblioteca, aunque muchos de ellos fueron quemados

sin leer los titulos: “Y sin querer cansarse mas en leer libros de caballerias, mando el ama

11



que tomase todos los grandes y diese con ellos en el corral” (DQ, I, 6, p. 90). Pero no
cabe duda de que don Quijote si que conocia las aventuras del rey Arturo, no solo por las
numerosas referencias que se aprecian en la obra, sino también por el buen uso que hace
de ellas, ademas el personaje manchego se extrafia de que otros personajes desconozcan
esta materia.

La forma en la que Cervantes pudo obtener el conocimiento de todos estos libros,
advertidos en el capitulo del escrutinio, ha sido un asunto controvertido y discutido por
la critica, pues esta biblioteca de don Quijote podria suponer un reflejo de la suya propia.
La idea de que tuviera una biblioteca se sostiene en que pudo costearsela gracias a su
sueldo como proveedor de la armada, pero también puedo haber leido libros prestados o
alquilados. En cualquiera de los casos, lo que evidencia la obra es que Cervantes era un

gran lector y no solo de obras caballerescas (Eisenberg, 1991, pp. 11- 34).

4. LA MATERIA ARTURICA EN EL QUIJOTE

Cervantes utiliza su conocimiento de la tradicién caballeresca en el Quijote. A lo largo
de la obra enumera varios personajes pertenecientes a la materia artGrica porque, sin
ninguna duda, “pocas historias han alcanzado una fama comparable a la del rey Arturoy

sus caballeros” (Ibafiez, 2006, p. 31).

—¢No han vuestras mercedes leido —respondié don Quijote— los anales e historias de Inglaterra,
donde se tratan las famosas fazafias del rey Arturo, que comdnmente en nuestro romance castellano
Ilamamos «el rey Artls», de quien es tradicion antigua y comdn en todo aquel reino de la Gran
Bretafia que este rey no murio, sino que por arte de encantamento se convirtio en cuervo, y que
andando los tiempos ha de volver a reinar y a cobrar su reino y cetro, a cuya causa, no se probara
que desde aquel tiempo a éste haya ningin inglés muerto cuervo alguno? Pues en tiempo deste
buen rey fue instituida aquella famosa orden de caballeria de los caballeros de la Tabla Redonda,
y pasaron, sin faltar un punto, los amores que alli se cuentan de don Lanzarote del Lago con la
reina Ginebra, siendo medianera de ellos y sabidora aquella tan honrada duefia Quintafiona, de
donde nacié aquel tan sabido romance, y tan decantado en nuestra Espafia, de Nunca fuera
caballero/ de damas tan bien servido/ como fuera Lanzarote/cuando de Bretafia vino,

con aquel progreso tan dulce y tan suave de sus amorosos Yy fuertes fechos (DQ, I, 13, p. 150).

Don Quijote utilizara la materia artdrica para exponer en qué consiste la caballeria,
también le sirve para explicar la profesién de ser caballero y sus origenes tras el
desconocimiento de Vivaldo ante los aspectos caballerescos. En este parrafo menciona a
los personajes principales que conforman el mundo artirico, como Arturo, Ginebra,
Lanzarote del Lago o la duefia Quintafiona, ademas de elementos como la Tabla Redonda
gue se sumaran a otros a lo largo de la obra. Siguiendo un orden jerarquico, desde el que

maés incidencia tiene en la obra al que menos, explicaremos aquellos personajes y

12



elementos insertados en los capitulos del Quijote sobre esta materia. Merlin, Lanzarote,
Ginebra, Quintafiona son los mas mencionados y, en menor medida, Arturo, Tristan e

Iseo, el Santo Grial y la Tabla Redonda.

4.1. El sabio Merlin

Merlin “aquel francés encantador que dicen que fue hijo del diablo” (DQ, 11, 23, p. 895),
el mago y profeta, es el personaje que mas veces aparece mencionado en el Quijote.
Originalmente se trata de una invencion literaria de Godofredo de Monmouth en su
Historia Regum Britaniae, seguramente cre0 esta figura a partir de dos tradiciones
originadas en el siglo VI: la primera basada en un personaje llamado Ambrosius, dotado
de videncia, y la segunda basada en la figura de Myrddin, bardo que el folclore galés
adjudicaba a un ser extravagante y enajenado en el bosque. Sin embargo, sera Robert de
Boron quien insertara este personaje en la tradicién artdrica, en la que recibira el don de
conocer el pasado por su condicion diabdlica, pero también la gracia divina de la vision
del futuro. Merlin intervendra en la corte instituyendo la Mesa Redonda con el objetivo
de formar una nueva caballeria cristiana. En las versiones de la Vulgata y de la Post-
Vulgata es un gran consejero politico que interviene en las estrategias de Arturo. También
es frecuente ver la imagen de Merlin como enamorado. El final de Merlin suele ser el
encierro o la huida o su retirada del mundo para profetizar hasta que llegue el final de su
vida. (Alvar, 1991, p. 296-298).

Los magos y encantadores son personajes principales en los libros de caballerias y en la
obra cervantina tienen un papel de gran relevancia porque “sin ellos no existiria el
Quijote” (Lopez Ridaura, 2015, p. 124). En la Primera parte de la obra no se menciona
directamente al mago, sino al grupo a la que pertenece, los “encantadores”, y a su poder
para realizar hechizos o encantamientos; los personajes del Quijote no niegan la
existencia de estos, asi que es de suponer que todos creen en ellos. Por boca de don
Quijote y de otros personajes sabemos que los “encantadores” pueden ser buenos o malos,
es decir, pueden ser mezquinos, malignos, envidiosos... pero también amigos, sabios,
sanadores... los encantadores se encuentran entre la realidad y la fantasia (Lopez Ridaura,
2015, p. 127). Sera ya en la Segunda parte donde Merlin cobrara mas relevancia. En la
novela cervantina la vision del mago Merlin auxiliador del rey Arturo desaparece para
convertirse en una figura diabdlica y perversa. Cervantes insiste en la naturaleza

demoniaca de Merlin, aspecto que alcanzd su plenitud en el siglo XIIl. Godofredo de

13



Monmouth explicaba que Merlin no tenia padre porque habia sido engendrado por un
incubo, posteriormente Robert de Boron aport6é un punto de vista mas cristiano: Merlin
seria el Anticristo y puede decidir si seguir por el camino del bien o del mal, finalmente
elegiré el camino del bien poniéndose al servicio de los reyes bretones. La posicion que
toma Cervantes ante esto es una postura escéptica y macabra (Alvar, 2011, p. 7849). Este
aspecto se aprecia con gran intensidad en el episodio de la Cueva de Montesinos, donde
se hace la primera mencidn de este a través de la narracion de don Quijote sobre lo que
Montesinos advierte del mago: “Este es mi amigo Durandarte, flor y espejo de los
caballeros enamorados y valientes de su tiempo. Tiénele aqui encantado, como me tiene
a mi y a otros muchos y muchas, Merlin” (DQ, I, 23, p. 895). Asi que la primera vision
que se nos presenta de este personaje es la de un encantador con gran poder magico,
ademas de presentarlo como un gran profeta: “Sabed que tenéis en vuestra presencia, y
abrid los ojos y vereiselo, aquel gran caballero de quien tantas cosas tiene profetizadas el
sabio Merlin, aquel don Quijote de la Mancha” (DQ, I, 23, p. 827). Sin embargo, también
se muestra un Merlin compasivo, ya que transforma en lagunas a Ruidera y sus sobrinas
para no padecer el sufrimiento causado por la muerte de Durandate (Alvar, 2011, p.
7846): “solamente faltan Ruidera y sus hijas y sobrinas, las cuales llorando, por
compasion que debio tener Merlin de ellas, las convirtié en otras tantas lagunas” (DQ, 11,
23, p. 897). El adjetivo méas controvertido es el que utiliza Montesinos sobre Merlin
“aquel francés”, porque ha dado lugar a pensar que puede ser una confusion de Cervantes
al afirmar que es francés y no galés o breton o puede que lo utilizara para caracterizar a
Montesinos como un viejo desmemoriado (Gutiérrez, 2010, p. 43). Lo que parece estar
claro es que la visiéon de Cervantes sobre el personaje procede de las novelas artiricas

francesas. Sancho se burlara de su sefior tras esta aventura en la cueva:

Creo - respondié Sancho- que aquel Merlin o aquellos encantadores que encantaros a toda la chusma
que vuestra merced dice que ha visto y comunicado alla bajo le encajaron en el magin o la memoria
toda esa maquina que nos ha contado y todo aquello que por contar le queda (DQ, Il, 23, p. 901).

Estas frases del escudero podrian demostrar que el mago Merlin no era tan conocido por
personajes de baja cultura en el Quijote, sino que es nuestro hidalgo quien transmite todo
el conocimiento de este a personalidades como Sancho. Aungue todos los datos que se
ofrecen de Merlin son por boca de Montesinos, en realidad, son fruto de los
conocimientos de don Quijote, ya que este episodio es producto de su locura, producido
con el objetivo de reafirmarse como gran caballero obligado a terminar los

encantamientos del mago Merlin, pues “él es el elegido para revivir la caballeria”, asi que

14



don Quijote necesita de un mago para justificar sus hazafias y sus triunfos caballerescos,
por ello, escoge a Merlin, el mago mas prestigioso de la tradicion de los libros de
caballeria hispanicos (Gutiérrez, 2010, p. 42). Asi que Merlin le sirve a don Quijote para
dar sentido a su vida como caballero, el sentido de ser la Unica esperanza para los
encantados por el mago.
El segundo caso en el que el mago Merlin aparece con gran intensidad es en las aventuras
de don Quijote y Sancho junto a los duques, quienes preparan la aparicion del mago
disfrazando a su mayordomo como el profeta, ya que anteriormente, Sancho les habia
narrado el suceso de la cueva de Montesinos. Este Merlin hara su aparicion ante los
duques, don Quijote y Sancho cubierto con un velo aparentando ser la Muerte, ademés
ird acompariado de musica y carrozas portadoras de una ninfa:

[...] Alzada y puesta en pie esta muerte viva, con voz algo dormida y con lengua no muy despierta,

comenz6 a decir desta manera: -Yo soy Merlin, aquel que las historias/ dicen que tuve por mi padre

al diablo/ (mentira autorizada de los tiempos), / principe de la magica y monarca/ y archivo de la

creencia zorastica /émulo a las edades y a los siglos / que solapar pretenden las hazafias / de los
andantes bravos caballeros / a quien yo tuve y tengo gran carifio. (DQ, I, 35, p 1006).

La aparicion de magos en carros se puede encontrar en el los comienzos del género y en
este caso Merlin se desplaza en un carro cargado por seis mulas pardas y simulan esas
apariciones de magos en bosques en las novelas arturicas. Merlin queda, de nuevo,
intimamente ligado a la muerte y regresara con el objetivo de revelar a don Quijote la
forma de desencantar a su amada Dulcinea de Toboso, otorgadndole una vision positiva ya
que no es el responsable del encantamiento de Dulcinea. La idea de regresar del infierno
o0 de su resurreccion, ha hecho discutir a los criticos si puede proceder de la lectura del
Baladro del sabio Merlin, donde Merlin se condena al infierno tras el encierro, version
desarrollada en libros de caballerias como el Espejo de caballerias, el Espejo de principes
y caballeros y el Belianis de Grecia (111 y 1V), siendo esta ultima la Unica que habla del
regreso del mago (Gutiérrez, 2010, p. 46).

Como indicdbamos, la presencia de este personaje arturico esta justificada por ser el
auxiliador del caballero que ayudara a don Quijote a deshacer el encantamiento de

Dulcinea:

[...] que para recobrar su estado primo/ la sin par Dulcinea del Toboso / es menester que Sancho tu
escudero/ se dé tres mil azotes y trescientos/ en ambas sus valientes posaderas/, al aire descubiertas,
y de modo/ y de modo, / que le escuezan, le amarguen y le enfaden (DQ, Il, 35, p. 1007).

Esta solucién magica otorga a don Quijote la gran felicidad de ver cada vez mas cerca el

reencuentro con Dulcinea. La solucion resulta ser una serie de azotes propinados a Sancho

15



en sus posaderas, el cual desconoce que todo es mero teatro y ello hace la situacion
todavia mas ridicula. Todo este entramado seguira en el capitulo 36, donde el personaje
sera mencionado en una conversacion entre la duguesa y Sancho. Seguramente ambos
eran conocedores de la historia de Merlin por el empefio de don Quijote en esta figura.
La duquesa, que ha leido la Primera Parte, utilizara la figura de Merlin para ridiculizar,

de nuevo, a Sancho Panza sugiriendo que los azotes no serian suficientes para el mago:

—Eso —replico la Duguesa— mas es darse de palmadas que de azotes. Yo tengo para mi que el
sabio Merlin no estara contento con tanta blandura: menester sera que el buen Sancho haga alguna
disciplina de abrojos, o de las de canelones, que se dejen sentir; porque la letra con sangre entra
(DQ, 11, 36, p. 1015).
Merlin seguird adoptando cualidades en el capitulo de Clavilefio el Aligero, caballo
construido por Merlin para su amigo Pierres de Provenza con el objetivo de rescatar a su
amada Magalona; este caballo estara predestinado para don Quijote y el presagio sera
anunciado por Dolorida, quien afirmaba haber sido encantada con densas barbas por
Malambruno y solo don Quijote podra deshacer el hechizo subiendo con el caballo al
cielo. Aumentara la comicidad de la escena cuando don Quijote y Sancho suban a este
caballo de madera y los duques les hagan creer que realmente estan ascendiendo al cielo
para finalmente encontrarse con Malambruno, quien les anuncia que el encantamiento

queda deshecho. Vemos como Merlin sigue teniendo la funcién de presagiador a favor de

reafirmar a don Quijote como caballero.

En los siguientes capitulos Merlin funciona como un punto de inflexion en la relacion
de Sancho y don Quijote, debido a que el castigo impuesto por el mago a don Quijote
para salvar a Dulcinea provoca la tension entre estos, don Quijote se plantea propinarle

los azotes a Sancho debido a sus reticencias:

[...] ya que le sonaban en los oidos las palabras del sabio Merlin que le referian las condiciones y
diligencias que se habian de hacer y tener en el desencanto de Dulcinea. Desesperabase de ver la
flojedad y caridad poca de Sancho su escudero, pues, a lo que creia, solos cinco azotes se habia
dado, namero desigual y pequeiio para los infinitos que le faltaban; y desto recibi6 tanta
pesadumbre y enojo, que hizo este discurso: —Si nudo gordiano corté el Magno Alejandro,
diciendo: Tanto monta cortar como desatar, y no por eso dejo de ser universal sefior de toda la
Asia, ni mas ni menos podria suceder ahora en el desencanto de Dulcinea si yo azotase a Sancho
a pesar suyo; que si la condicion deste remedio esta en que Sancho reciba los tres mil y tantos
azotes, ¢qué se me da a mi que se los de ¢l o que se los dé otro, pues la sustancia esta en que él los
reciba, lleguen por do llegaren? (DQ, I, 60, p. 1219).

16



Esta tensién entre ambos causada por el mago Merlin se deshace cuando, finalmente,
Sancho cumple con el nimero de azotes asignados por el mago, por ello don Quijote

esperara encontrarse con Dulcinea de Toboso:

[...] acabo Sancho su tarea, de que quedé don Quijote contento sobremodo, y esperaba el dia por
ver si en el camino topaba ya desencantada a Dulcinea su sefiora; y siguiendo su camino no topaba
mujer ninguna que no iba a reconocer si era Dulcinea del Toboso, teniendo por infalible no poder
mentir las promesas de Merlin. (DQ, Il, 72, p.1321).

Es significativo que sea Cervantes, en la funcién de narrador, quien cierre estos sucesos
acaecidos con Merlin dando asi un punto final al protagonismo que ha cobrado el

personaje en esta Segunda Parte.

4.2. Lanzarote del Lago

Es uno de los principales personajes de la materia artdrica, hijo del rey Ban de Benoic y
su esposa Elaine. Su nombre es en honor de su abuelo y su sobrenombre proviene de
haberse criado en los dominios de Viviane, la Dama del Lago. Esta hada, que aprendio el
arte de la magia gracias a Merlin, raptara a Lanzarote y sera educado desconociendo su
verdadera identidad; al cumplir la mayoria de edad sera nombrado caballero en la corte
del rey Arturo (Ibafiez Palomo, 2016, p. 37). En la literatura, la version méas extendida
sobre Lanzarote se encuentra en la Vulgata artdrica, donde se refleja que a pesar de su
temprana edad, acomete un gran ndmero de proezas que le llevaran a obtener el
agradecimiento del rey Arturo y la amistad de Galahot, quien morira de pena pensando
que su amigo se habia suicidado. Lanzarote mantendra una relacion amorosa con la reina
Ginebra e ira en su busqueda al ser raptada por Meleagant, a quien finalmente logra cortar
la cabeza. Tras una serie de calamidades, Lanzarote se reencuentra con Ginebra, su
relacién amorosa es descubierta por el rey Arturo y muere como ermitafio. Lanzarote es
el amante perfecto y el mejor de los caballeros, su adultera relacion con la reina Ginebra
supone un elemento esencial en la tradicion artarica y de ella se hace eco la literatura
posterior. Con el paso del tiempo Lanzarote adquirira otros valores relacionados con la
infidelidad contra el rey y sus amigos y se destacara la pasion dramética que subyace en
su historia amorosa (Alvar, 1991, p. 259-265).

La imagen literaria que se ha reproducido de Lanzarote del Lago procede del Chevalier
de la Charrete de Chrétien de Troyes. La Historia de Lanzarote en castellano es conocida

en el siglo XV1 gracias a un manuscrito copiado (BNE, ms. 9611) de un original de 1414.

17



Este libro seguira las narraciones de la Vulgata afiadiendo alguna modificacion. En la
corte de los Reyes Catolicos ya se cantardn romances de Lanzarote, llegando a ser muy
populares en el ambiente refinado; uno de ellos se ha popularizado gracias al Quijote:
“Nunca fuera caballero/ de damas tan bien servido”, que podria relacionarse con el
episodio de la muerte de Maleagant en El Caballero de la Carreta y las versiones en

prosa de la historia de Lanzarote (Alvar, 2010, p. 6694).

Son ocho las menciones que se realizan en el Quijote sobre Lanzarote partiendo del
romance Lanzarote y el orgulloso, ya mencionado, y utilizado por don Quijote para
establecer un paralelismo entre su persona y este famoso caballero arturico, modelo del
caballero andante por antonomasia. Algunos criticos estiman que Alonso Quijano pudo
inspirarse en la figura de Lanzarote para crear su propio nombre caballeresco, tomando
parte de su apellido “Quij-ano” y parte del de Lanzarote “ote” y, ademas, “quijote” es el
nombre de una pieza de armadura que cae sobre el muslo, por lo que hay paralelismo
parodico con “lanza” en el nombre de Lanzarote (Gonzalez, 1993, p. 46). Esta similitud

en el nombre refleja que Lanzarote es uno de los caballeros favoritos de Alonso Quijano.

El caballero manchego también tomara como referencia el amor entre Lanzarote y

Ginebra, ya que defiende que:

[...] no puede ser que haya caballero andante sin dama, porque tan proprio y tan natural les es a
los tales ser enamorados como al cielo tener estrellas, y a buen seguro andante que no se haya visto
historia donde se halle caballero andante sin amores (DQ, I, 13, p. 153).

Asi que en estos dos capitulos de la Primera Parte ya vemos como Lanzarote se erige
como uno de sus caballeros ideales. Don Quijote demuestra conocer bien la historia

artarica y los amores de Lanzarote y Ginebra.

En 1,49, don Quijote discutird con el candnigo sobre la veracidad de las historias
caballerescas. Aludira a la materia de Bretafia: “[...] y se atrevera a decir que es mentira
la historia de Guarino Mezquino, y la de la demanda del Santo Grial, y que son apécrifos
los amores de don Tristan y la reina Iseo, como los de Ginebra y Lanzarote” (p. 619).
Don Quijote cree en el amor de Lanzarote y Ginebra y la toma como referencia. VVolvera
a aludir a ella cuando dos clérigos le cuentan la historia de amor entre el pastor Camacho
y Quiteria, ¢l afirma: “Merecia ese mancebo no solo casarse con la hermosa Quiteria, sino
con la mesma reina Ginebra, si fuera hoy viva, a pesar de Lanzarote y de todos aquellos

que estorbarlo quisieran” (DQ, 11,19, p. 855). Tambien se referird a ella al narrar a sus

18



compafieros lo visto en la cueva de Montesinos “porque alli estaban otras muchas sefioras
de los pasados y presentes siglos encantadas en diferentes y estrafias figuras, entre las
cuales conocia €l a la reina Ginebra y su duefia Quintafiona, escanciando el vino a
Lanzarote cuando de Bretafna vino” (DQ, Il, 23, p. 901), de esta forma da veracidad a su

relato y realza sus conocimientos y su posicion como caballero.

Don Quijote demostrara su paralelismo con Lanzarote, por un lado, presentandose ante
el Caballero del Verde Gaban utilizando los versos de la traduccion de los Triunfos de
Petrarca, mencionando, de nuevo, a Lanzarote: “Lanzarote y don Tristan /y el rey ArtUs
y Galvan/ y otros muchos son presentes/ de los que dicen las gentes/ que a sus aventuras
van.” (DQ, 11,16, p. 821). Estos versos tienen la funcién de presentar a don Quijote como
un caballero andante (Alonso Asenjo, 2000, p. 37) vy, por otro lado, don Quijote se plantea
los cambios de las formas de llevar los caballeros encantados, ya que él se encuentra en
un carro de bueyes por culpa del cura y el barbero, quienes planean enjaularlo para
llevarlo de vuelta a casa, y no considera adecuado este medio de transporte para un
caballero. Don Quijote no es consciente de este plan y cree que es culpa del

encantamiento:

Jamas he visto ni oido que a los caballeros encantados los lleven desta manera y con el espacio que
prometen estos perezosos Yy tardios animales; porque siempre los suelen llevar por los aires con
estrafia ligereza, encerrados en alguna parda y escura nube o en algun carro de fuego, o ya sobre
algun hipogrifo o otra bestia semejante; pero que me lleven a mi agora sobre un carro de bueyes
(DQ, I, 47, p. 590).

Esta escena guarda relacion con el ciclo arturico, ya que presenta semejanzas con Le
Chevalier de la Charrete de Chrétien de Troyes. Vemos como don Quijote recurre a su
saber caballeresco. El hidalgo en este capitulo aparece supuestamente encantado en el
carro de bueyes, esta situacion hace “revivir” el episodio acontecido a Lanzarote en el
gue debe subirse a una carreta de convictos para salvar a su querida Ginebra. Los dos
personajes dudaran antes de subirse a esa carreta: por un lado, Lanzarote duda entre la
razdén, ya que subirse a esa carreta supone una deshonra como caballero y el amor, por
otro lado, don Quijote vacila al no considerar que a los caballeros se les deba subir en
carros. Finalmente, ambos suben a la carreta: Lanzarote por cuestiones amorosas y don

Quijote por cuestiones poéticas (Calvo, 1995, p.380-384).

19



Sancho muestra tener conocimientos sobre la historia de Lanzarote gracias a la insistencia
de su amo, siendo capaz de reproducir el romance de Lanzarote escuchado tantas veces a

su sefior:

Pues en verdad-respondié Sancho- que he oido yo decir a mi sefior que es zahori de las historias,
contando aquella de Lanzarote a la buena vida; cuando de Bretafia vino, /que damas curaban dél,
/'y duefias del su rocino (DQ, I, 31, p. 963).
Esta vez utiliza la figura de Lanzarote con el objetivo de convencer a las duefias de la
Duquesa de que cuiden del caballo como hacian las duefias con el rocino de Lanzarote.

Esto provocara que las duefias oigan por primera vez hablar de la figura de Lanzarote:

Aqui las he- respondié la duefia-con este buen hombre, que me ha pedido encarecidamente que vaya
a poner en la caballeria a un asno suyo que esta a la puerta del castillo, trayéndome por ejemplo que
asi lo hicieron no sé dénde que unas damas curaron a un tal Lanzarote, y unas duefias a su rocino,
y, sobre todo, por buen término me ha llamado vieja (DQ, 11,31, p. 963).
Lanzarote es un gran referente para don Quijote como caballero. Cervantes parece
conocer los romances, pero todas las aventuras que maneja sobre Lanzarote se limitan a
su amor con la reina Ginebra. (Alvar,2005, p. 6694). Para Lanzarote, igual que para don
Quijote, su amor por Ginebra/ Dulcinea es su Unica razén para existir convirtiéndose en

el norte de sus vidas (Carrion, 1948, p. 57).

4.3. La reina Ginebra

Es la reina mas conocida de la tradicidn arturica, la esposa del rey Arturo. Es hija legitima
del rey Leodegan y hermana de una hija bastarda idéntica a ella, exceptuando una marca
de nacimiento con forma de corona. Su primera aparicion la encontramos en la Historia
Regum Britanniae, en la que es desposada por el rey Arturo y mantiene una relacion
adultera con Morderet, sobrino de Arturo. Serd Chrétien de Troyes quien modifique este
adulterio sustituyendo a Morderert por el de Lanzarote, convirtiéndose el amor entre
ambos en trama principal del relato. Asi que Ginebra, desde Chrétien de Troyes. se
convierte en la amante de Lanzarote. Estos papeles serén los que determinen su figura
como personaje artdrico. En ella también se destaca su rapto por Meleagan y su rescate
por Lanzarote, para lo cual se ve obligado a subir a la carreta en el episodio antes
comentado (DQ, I, 47). En Lancelot en prose se presenta el amor de Ginebra y Lanzarote
glorificado, pero més tarde en el ciclo de la Vulgata sera censurado y esta historia de amor

sera vivida por los amantes como una culpa. Ginebra es una mujer afligida por su amor

20



por Lanzarote, ya que amarlo significa traicionar al rey, pero también se presenta como
una mujer celosa (Alvar,1991, pp. 190-193). Sera a partir de la tradicion arturica, cuando
la dama se convierta en la fuente y debilidad de un caballero, lo que explica que don
Quijote tenga tanta fijacion por damas como Ginebra o Iseo (Carridn, 1948, p. 47).
Ginebra, como ya hemos sefialado, es el personaje femenino mas importante en la
tradicion artdrica, y su figura esta casi siempre ligada a Lanzarote, también en el Quijote,
como hemos visto en el capitulo 13 y 49 de la Primera Parte, el hidalgo remite a ellos
para dar veracidad a las aventuras y amores artaricos: “los amores que alli se cuentan de
don Lanzarote y la reina Ginebra” (DQ, I, 13, p. 150). También aparece junto a su amante
en la Segunda Parte en los episodios comentados a propésito de Lanzarote, en concreto
en el de las bodas de Camacho y en el de la cueva de Montesinos. En este Gltimo, don
Quijote afirma haber visto la figura de la reina Ginebra encantada: “entre las cuales
conocia €l a la reina Ginebra y su duefia Quintafiona, escanciando el vino a Lanzarote
cuando de Bretafia vino” (DQ, I, 23, p. 901).

El capitulo 16 de la Primera Parte es donde Ginebra cobra mayor protagonismo gracias
a la imaginacion de don Quijote que cree estar en un castillo y no en una venta, su amor
se pondréa a prueba al imaginar que la hija del duefio de este “castillo” se habia enamorado
de él: “propuso en su corazon de no cometer alevosia a su sefiora Dulcinea del Toboso,
aunque la mesma reina Ginebra con su dama Quintafiona se le pusiesen delante” (DQ, I,
16,p. 188). Es Cervantes quien, en esta ocasion, deja claro al lector la fidelidad de don
Quijote a su sefiora Dulcinea, advirtiendo que, aunque se le presentara la bella reina
Ginebra, don Quijote seguiria amando a Dulcinea del Toboso. Ginebra es un referente
para don Quijote como enamorada, ademas sera una de las reinas con las que don Quijote
asocia a Dulcinea; su amada debe estar a la altura de otras como Ginebra y él debe estar
a la altura de sus amantes como Lanzarote. En conclusion, la figura de Ginebra, entre
otras, le servird a don Quijote para trazar las caracteristicas de la amada perfecta: una
mujer de alto rango, reina o princesa que pueda adorarle mientras él acomete sus
aventuras. Pero Cervantes conoce a esta Ginebra adultera como una gran dama de
seduccion, asi que en todos estos pasajes utiliza la ironia para burlarse, de nuevo, del amor

en los libros de caballerias.

21



4.4. Quintafona, “la escanciadora de vino”

Quintafiona es un personaje romanceril, exclusivo de los romances espafoles, duefia de
la reina Ginebra y considerada una especie de celestina entre Ginebra y Lanzarote. Las
duefias suelen ser viejas solteras o viudas, pero Cervantes se muestra mas compasivo con
lo que representan las figuras de las duefias que sus contemporaneos (Rubio, 2005, p.
275). La primera mencion de este personaje la hace don Quijote con el objetivo de
ensalzar la tradicion de la caballeria, alegando que la duefia Quintafiona fue participe de
que fraguara el amor entre Ginebra y Lanzarote, naciendo de esta pareja la caballeria

andante:

[...] y pasaron, sin faltar un punto, los amores que alli se cuentan de don Lanzarote del Lago con
la reina Ginebra, siendo medianera dellos y sabidora aquella tan honrada duefia Quintafiona, de
donde naci6 aquel tan sabido romance [...] (DQ, I, 13, p. 150).

El resto de las menciones de esta duefia seguirdn este mismo objetivo. La siguiente
referencia, en boca de don Quijote, sera de signo mas sexual, ya que don Quijote rechaza
las supuestas intenciones de la hija del ventero en tener una relacion carnal con el hidalgo,
aunque en realidad la asturiana entraba en la habitacion donde Sancho, don Quijote y el

arriero dormian para ver a este ultimo:

Quisiera hallarme en términos, fermosa y alta sefiora, de poder pagar tamafia merced cono la que
con la visita de vuestra gran fermosura me habedes fecho; pero ha querido la fortuna, que no se
cansa de perseguir a los buenos, ponerme en este lecho, donde yago tan molido y quebrantado,
que, aunque de mi voluntad quisiera satisfacer a la vuestra fuera imposible. Y mas, que se afiade
a esta imposibilidad otra mayor, que es la prometida fe que tengo dada a la sin par Dulcinea del
Toboso [...] (DQ, I, 16, p. 189).
Volvera a citarla para rebatir la opinién del canonigo sobre la veracidad de los libros de
caballeria, alegando que Quintafiona es un personaje real, pues hay “personas que casi se
acuerdan de haber visto a la duefia Quintafiona, que fue la mejor escanciadora de vino
que tuvo la Gran Bretana” (DQ, I, 49,p. 619); en realidad, esta afirmacion de don Quijote
es una estrategia de Cervantes para mostrar, por un lado, la ironia de utilizar ese “casi”
para dar veracidad a su argumento, y por otro, una animadversion hacia los libros de
caballeria relacionando figura de Quintafiona con el vino y la embriaguez, aficion que ya
tenia otra famosa alcahueta, Celestina. En este mismo fragmento don Quijote da a conocer

que su abuela conocia a este personaje:

Y esto es tan ansi, que me acuerdo yo que me decia una mi agliela de partes de mi padre, cuando
veia alguna duefia con tocas reverendas: «Aquélla, nieto, se parece a la duefia Quintafiona»; de
donde arguyo yo que la debi6 conocer ella, o por lo menos debi6 de alcanzar a ver algun retrato
suyo (DQ, I, 49, p. 619).

22



Don Quijote se muestra inocente ante el juego irénico que Cervantes propone, porque
“duefia con tocas reverendas” se asociaba a las viudas, caracteristica propia de las
alcahuetas prototipicas de la literatura (Joset, 1998, p. 55). Lo mas interesante en este
caso es la mezcla de realidad (conocida de su abuela) y ficcion (arturica) dentro de la
misma fabula. En la Segunda Parte don Quijote menciona a la duefia Quintafiona,
afirmando haberla visto en la cueva de Montesinos: “[...] y estrafias figuras, entre las
cuales conocia él a la reina Ginebra y su duefia Quintafiona escanciando el vino a
Lanzarote «cuando de Bretafia vino»” (DQ, I, 23, p. 901), nuevamente se relaciona a la
duefia Quintafiona con la bebida, ademas de presentarse como una figura imprescindible
en la relacion de Ginebray Lanzarote. También recuerda la figura de la duefia Quintafiona
a lafigura de Rodriguez, duefia de la Duquesa en el Quijote, las comparara para convencer
a la duefia Rodriguez de cuidar al caballo de don Quijote igual que hacian las duefias de
la reina Ginebra con el caballo de Lanzarote: “cuando de Bretafia vino, /que damas
curaban dél, / y duefias de su rocino” (DQ, Il, 31, p. 963).

La duefia Quintafiona es, en definitiva, el tercer miembro participe en la relacion amorosa
de Lanzarote y Ginebra, reencarnada en dofia Rodriguez del Quijote y un medio empleado
para Cervantes para ironizar mas en su novela con un personaje creado por la tradicion

espafola de las leyendas artdricas (Joset, 1998, p. 58).

4.5. Arturo, “el rey cuervo”

Arturo histéricamente fue un caudillo militar de finales de siglo V, comienzos del VI.
Literariamente es conocido por el rey Arturo, rey de Bretafia y marido de la reina Ginebra.
Su arbol genealdgico es amplio: es hijo de Uterpandragon y de Ygern y hermano de
Morgana y Enna. Uterpandragon, gracias a la magia de Merlin, tomara el aspecto del
duque Tintagel, entrara en el castillo de este y se acostara con Ygerne, quien concibe a
Arturo, pero Arturo debe ser entregado a Merlin. Merlin le entregara el nifio a Antor,
quien lo cuidara como si fuera suyo junto a su esposa y su otro hijo. El joven Arturo
acudird a una reunion de nobles donde se decidira la sucesion de Uterpandragon: el
elegido sera aquel que consiga sacar la espada Escalibor incrustada en una piedra.
Finalmente sera Arturo quien levante la espada y, tras las guerras con los nobles, se
convertird en rey. Se casara con la hija del rey Carmelida, Ginebra. Las aventuras del rey
Arturo junto a sus caballeros continuaran con la basqueda del Santo Grial. Més tarde la

corte se dividira al conocerse el adulterio entre la reina Ginebra y Lanzarote. Arturo saldra

23



herido tras combatirse en duelo con Morderet, y junto a él caeran casi todos los caballeros
de la Mesa Redonda, derrumbandose la corte artdrica. EI rey Arturo desaparece de la
corte y serd acogido por su hermana Morgana. Es Godofredo de Monmouth en la Historia
Regum Britanniae, el primero en abordar las aventuras del rey Arturo de manera extensa
y detallada obteniendo “una extraordinaria fabulacion con aspecto de historia verdadera”
(Alvar, 1991, p. 28). Esta historia de Godofredo de Monmouth fue narrada por Wace en
versos franceses, donde se incluyen algunas novedades como el regreso de Arturo. Su
influencia se vera reflejada en la literatura francesa e inglesa. Las leyendas sobre el rey
Arturo se fueron extendiendo durante el siglo VI, teniendo mayor repercusion la
transmision oral a finales del siglo X1 o comienzos del siglo XII. A partir de este momento
“la materia arturica y la de Bretafia en general crecera incesantemente y se ird
enriqueciendo con nuevas ficciones a lo largo de toda la Edad Media y aun después”
(Alvar, 2005, p. 827).
Arturo en el Quijote, a pesar de ser el personaje central de la materia artarica, ademas de
darle nombre, solo aparece mencionado dos veces en la Primera Parte por boca de don
Quijote. Seguramente esto se deba a que la relevancia del personaje de Arturo se fue
deteriorando dando paso a otra trama principal en la tradicion artdrica, la aventura
amorosa de Lanzarote y Ginebra. No hay dudas de que el rey Arturo es el ejemplo perfecto
de caballero por su fama como hombre valiente, galante y leal, convirtiéndose en una de
las fuentes de locura de don Quijote. En el siguiente pasaje, ya citado, don Quijote
muestra su admiracion por el rey Arturo:
¢No han vuestras mercedes leido -respondié don Quijote- los anales e historias de Inglaterra, donde
se tratan las famosas fazafias del rey Arturo, que continuamente en nuestro romance castellano
Ilamamos «el rey Artis», de quien es tradicion antigua y coman en todo aquel reino de la Gran
Bretafia que este rey no murio, sino que por arte de encantamiento se convirtié en cuervo y que

andando los tiempo ha de volver a reinar y a cobrar su reino y cetro, a cuya causa no se probara
que desde aquel tiempo a éste haya ningdn inglés muerto cuervo alguno? (DQ, I, 13, p. 149).

También recurrira a este personaje ante las descalificaciones del canénigo hacia los libros
de caballerias, para quien son inverosimiles y disparatados, ademas de no aportar nada a

la moralidad y no avanzar como genero (Trujillo Martinez, 2011, p. 418):

[...]Y sies mentira, también lo debe de ser que no hubo Héctor ni Aquiles ni la guerra de Troya,
ni los doce Pares de Francia ni el rey Artis de Inglaterra. que anda hasta ahora convertido en
cuervo, y le esperan en su reino por momentos (DQ, |, 49, p. 618).

Don Quijote intenta contrargumentar aportando datos de una gran veracidad para él, con

el objetivo de defender todas aquellas historias que han configurado su mundo y su locura.

24



En cuanto a la idea de regreso del rey Arturo convertido en cuervo en boca de don Quijote,

es de procedencia desconocida.

4.6. Tristan e Iseo la Rubia

Tristan es conocido en la literatura como el gran enamorado de Iseo la Rubia, esposa de
su tio Marco. La madre de Tristan muere en el parto de este y sera su fiel escudero
Governal, quien se encargue de su educacion, formandole como un gran caballero,
ademas de un gran arpista y compositor. En la corte de su tio Marco aconteceran sus
principales aventuras; Tristan pide ser abandonado tras ser herido y la corriente le lleva a
Irlanda, donde conocera a Iseo la Rubia: el rey Marco pedira la mano a Iseo, pero Tristan
e Iseo beberan accidentalmente una pocion que une a aquellos que la prueban.
Finalmente, su adulterio es conocido por el rey, por lo que Tristan es condenado a la
hoguera, pero logra escapar con Iseo. Los amantes continuaran sus vidas uno sin el otro,
aunque el destino les volvera a unir. Tristan muere de dolor pensando que Iseo ya no le
ama, pero ella llegara a tiempo para fallecer sobre su cadaver. La leyenda tristaniana se
incluyé dentro de la materia arturica a través de los romans en prosa del siglo XIll y de
este modo pasé a ser un género novelesco, asi que Tristan seria un caballero mas de la

Mesa Redonda, pasando la trama pasional a un segundo plano (Alvar, 2005, p. 385).

Iseo la Rubia es la hija del rey de Irlanda, es entregada en matrimonio al rey Marco, pero
se enamora de Tristan. Iseo se considera reina de una gran belleza, con un gran cabello
rubio, de ahi su apodo “Iseo la Rubia”, ademas de poseer unos grandes conocimientos en
medicina. El hecho de que el origen del amor entre los amantes sea por causa de una
pocion magica ha generado controversia, ya que implica que no se aman por voluntad
propia y esto supone una concepcion del amor diferente a la que veiamos en Lanzarote y
Ginebra. Sin embargo, este amor no termina cuando el efecto de la pocion ya no funciona,
sino que continda a lo largo de sus vidas. En cuanto la personalidad de la reina se ha
destacado su astucia, su pasion, su soledad y su habilidad en los secretos que contrasta
con su miedo a ser descubierta. En el Tristan en prosa, destacara su caracter orgulloso,
despiadado y cruel (Alvar, 2005, p. 235). Iseo desea el amor y la pasion de Tristan, pero
también desea la seguridad que el rey Marco le ofrece. EI amor entre esta pareja es mas
fuerte que todo lo demas: la muerte, la sangre, la lealtad... Tristan se siente ligado hacia

Iseo por una fuerza inexplicable y “esta atado a la dama por una estrecha cuerda de amor

25



que ella maneja” (Carridn, 1948, p. 47). Este amor llegarad a cumplirse siempre con la
ayuda de un escudero fiel, de un buen caballo y de una buena espada o lanza, aspectos
que don Quijote sigue con detalle en su formacion como caballero. EI amor todopoderoso
que irradia la pareja es una muestra de una pasion rebelde, ilicita y sera el ideal de amor
de los Caballeros de la Mesa Redonda, como lo es de don Quijote (Carrién, 1948, p. 46-
55).

Don Quijote cree en la relacion amor-pasion entre Iseo y Tristan, por lo que se erige como
uno de sus referentes para establecer su pasion hacia Dulcinea. Defender esta relacion
ante las acusaciones del candnigo: “Y también se atreveran a decir que es mentira [...] y
que son apocrifos los amores de don Tristan e Iseo” (DQ, I, 49, p. 618). Iseo también sera
comparada con Dulcinea por el hidalgo, ambas son objeto de deseo de sus amantes y los
dos lucharan por conservar su honor, defendiéndolas ante todo el que dude de su
honestidad. Pero hay evidentes diferencias entre ellas. Cuando el rey Marco tiene dudas
sobre la fidelidad de su esposa, Iseo pedira ayuda a Tristdn para cruzar una charca
montada sobre €l, por eso cuando jura que entre sus muslos no hubo otro hombre excepto
ese leproso que le ayudo a cruzar la charca y su marido, no miente, aunque el lector sabe
que ese leproso era Tristan, con quien si habia caido en adulterio. Asi que Tristan, al
hacerse pasar por leproso, consigue salvar el honor de su reina. Esta defensa del honor
también la vemos en don Quijote (Hagedorn, 2007, p .351): “Porque mi Dulcinea del
Toboso osaré yo jurar que no ha visto en todos los dias de su vida moro alguno, [...] y
que se esta hoy como la madre que la pario” (DQ, I, 26, p. 318). Don Quijote se identifica
con el amor pasional de Tristan e Iseo y ambos caballeros intentan defender el honor y la

castidad de sus damas.

4.7. Mesa Redonda

La Mesa Redonda o Tabla Redonda es la imagen mas caracteristica de la materia de
Bretafia. EI nimero de caballeros que se sientan en esta Mesa Redonda varia en los
diferentes textos y sus nombres se inscriben en los asientos, nombres que desapareceran
tras la muerte de estos. Los caballeros, al reunirse alrededor de la Mesa, contaran sus
aventuras para que siempre sean recordadas. La Mesa Redonda representa el ideal de una
sociedad caballeresca, ademas de ser el signo de una serie de valores como la destreza
guerrera, la lealtad, el auxilio o la cortesia. Esta imagen tomarad un sentido religioso

existiendo en ella un sitio “peligroso”, simbolizando el asiento que ocupaba Judas, el

26



apostol traidor, en la mesa de la Ultima Cena, y solo puede ser ocupado por el caballero
liberador de pecados. La Mesa Redonda se convertird en un simbolo de caballeria de
Dios, pasando de una fraternidad caballeresca originaria a una comunidad religiosa.
Ademas, tuvo una manifestacion historica en ciertos usos ceremoniales de la Baja Edad
Media llegando a existir torneos llamados “mesas redondas” (Alvar, 1991, p. 301). Las
menciones que aparecen en la obra las realiza don Quijote: “Pues en tiempo deste buen
rey fue instituida aquella famosa orden de caballeria de los caballeros de la Tabla
Redonda...” (DQ, I, 13, p. 150). Para don Quijote los caballeros que integraban a la Tabla
Redonda eran los mas valientes y famosos del mundo de la caballeria y se cree en la
obligacion de resucitar todo lo que representaban: “Yo soy aquel para quien estan
guardados los peligros, las grandes hazafias, los valerosos hechos. Yo soy, digo otra vez,
los que ha de resucitar los de la Tabla Redonda” (DQ, I, 20, p. 228).

4.8. Santo Grial

Aparece en la literatura artirica gracias a Chrétien de Troyes en el Perceval. El
protagonista asiste a una procesion en el reino del Rey Pescador, en la que un paje porta
una lanza sangrante (lanza que atraveso el cuerpo de Cristo) y tras él una doncella llevaba
un Grial. Literalmente el Grial es un planto ancho y hondo, pero este Grial significaba
mucho mas. Perceval se convierte en un desdichado por no haber preguntado sobre este,
ya que podria haber recuperado la salud y el feudo del Rey Pescador (Beltran, 2008, p.
26). El Grial se convertira en objeto de deseo para los caballeros de la Mesa Redonda,
sobretodo en la obra de Robert de Boron, fue él quien explicaria detalladamente qué era
el Grial convirtiéndolo en un simbolo cristiano: un vaso utilizado en la Ultima Cena por
Jesus, mismo vaso con el que José de Arimatea recogio la sangre del Mesias, por ello,
son los descendientes de José quienes lleven el Grial a la corte de Arturo. Este vaso
significard la salvacion de los hombres, “la vision de Cristo hecho carne”. El tema del
Grial va a suponer un cambio transcendental en la novela artirica ya que se pasa
definitivamente del verso a la prosa y también cobrara una dimension religiosa (Alvar,
1991, pp. 203-205).

Don Quijote si es seguidor de las aventuras de los caballeros de la Mesa Redonda, es
inevitable que no conozca la historia del Santo Grial: “Y también se atreveran a decir que
es mentira la historia de Guarino Mezquino, y la de la demanda del Santo Grial” (DQ, I,
49, p. 618). Don Quijote hace referencia a la demanda del Santo Grial, a la busqueda del

caliz sagrado, demostrando conocer una de las obras clave para entender la tradicion

27



arturica, La demanda del Santo Grial con los maravillosos hechos de Lanzarote y Galaz,
su hijo. La aventura del Grial estéd destinada para el Caballero Elegido por su alma pura
y virtuosa. (Alvar, 2004-2005, p. 33).

28



5. CONCLUSIONES

Después de abordar el presente trabajo, podemos concluir que sera en el siglo XII cuando
la materia arturica se perfila y configura las aventuras del rey Arturo y sus Caballeros.
Estas aventuras en un principio son historicas, pero ulteriormente se traspasan al plano de
la ficcion gracias a autores como Godofredo de Monmouth, Wace y Chrétien de Troyes,
convirtiendo esta tradicion en una de las méas exitosas de la cultura europea. La materia
arturica se transmitié tanto en verso como en prosa y su llegada a la Peninsula Ibérica se
puede apreciar tanto en referencias indirectas tempranas, a través de menciones de
personajes o aventuras, como en referencias directas en la Vulgata y la Post-Vulgata,
convirtiéndose en un referente para autores como Cervantes. Este autor poseia un
conocimiento ingente sobre la materia bretona gracias a la transmision oral y a su interés
por el romancero y los libros de caballerias, configurandose como una fuente de
inspiracion para el Quijote. Tras la realizacion del capitulo cuarto de este trabajo, nos
damos cuenta de que Cervantes traslada todos sus conocimientos a los personajes de su
novela a través de un juego incesante de ironia. El autor utiliza a personajes como don
Quijote, Sancho o los duques para degradar a esos grandes referentes de la tradicion
arturica, plasmando su critica e ironia hacia lo caballeresco. Los diversos personajes que
configuran la materia de Bretafia se encuentran tanto en la Primera Parte como en la
Segunda Parte, la mayoria de ellos en un contexto cdmico: el mago Merlin, conocido por
su gran maestria en las artes magicas y personaje relevante en la tradicion bretona, es el
mas utilizado por Cervantes en la obra, centrandose en su figura en la Segunda Parte de
lanovela. Principalmente, es don Quijote, en el episodio en la cueva de Montesinos, quien
le da relevancia y lo presenta a otros personajes como Sancho y los duques, quienes se
acaban familiarizando con el personaje y conociendo todas sus caracteristicas. Tanto es
asi, que mas tarde el mago cobrara vida a través del mayordomo de los duques como un
ser afable, a pesar de sus primeras impresiones diabdlicas y macabras, consagrando a don
Quijote como el caballero elegido para hacer el bien con sus hazafas. Este episodio
protagonizado por el falso Merlin rezuma comicidad, pues los duques y sus criados se
burlan del caballero manchego sin que se percate de ello, asi que este personaje consigue
otorgar una gran comicidad a la novela burlandose del hidalgo. Cervantes no se basa
exclusivamente en la tradicion artrica que rodea a esta figura como profeta, sino que
utiliza otros rasgos y consigue que este personaje sea de gran relevancia en el argumento

de la novela. El resto de personalidades artlricas revisadas en el presente trabajo no

29



configuran ninguna trama ni en la Primera Parte y en la Segunda Parte, sino que
simplemente son mencionados por los personajes de la novela. Don Quijote sera un fiel
defensor de las famosas parejas formadas por Lanzarote y Ginebra y por Tristan e Iseo,
interesandole, sobre todo, las hazafias que ambos caballeros realizan por su amada. En
realidad, el objetivo de Cervantes es burlarse del amor tipico de los relatos caballerescos,
no exentos de personajes celestinescos, como la duefia Quintafiona, que ayudaba a la reina
Ginebra en los encuentros con Lanzarote. También hemos comprobado que tanto
Lanzarote como Arturo son caballeros modélicos para don Quijote, quien los utiliza para
dar veracidad a sus hazafias y demostrar que €l mismo es tan valido como los caballeros
que se sientan en la Mesa Redonda. Aunque estas dos figuras son un referente para el
hidalgo, hemos podido advertir que Lanzarote es mas citado que su amigo, quien solo
aparece dos veces en la Primera Parte. Cervantes expone su conocimiento de la tradicion
bretona a través de los diferentes personajes artdricos, con el objetivo de crear nuevas
aventuras de corte caballeresco marcadas por el humor, ya que don Quijote cree que todas
estas figuras son reales, pues en su locura es incapaz de distinguir realidad y ficcion,
realidad paralela que es alimentada por el resto de personajes que coadyuvan a la locura

del ingenioso hidalgo.

30



6. BIBLIOGRAFIA

ALONSO ASENJO, J. (2000), “Quijote y romances: Uso y funciones”, en Historia, reescritura y
pervivencia del Romancero. Estudios en memoria de Amelia Garcia Valdecasas, ed.
Rafael Beltran, Valencia, Universidad de Valencia, pp. 25-66.

ALTAMIRANO, Magdalena (1997), “El Romancero en la primera parte del Quijote”, Nueva
Revista de Filologia Hispanica, XLV, pp. 321-336.

ALTAMIRANO, Magdalena (2004), “El Romancero en la Segunda parte del Quijote”, en Actas del
XV Congreso de la Asociacion Internacional de Hispanistas. Las dos orillas, eds. Beatriz
Mariscal y Aurelio Gonzélez, México, Fondo de Cultura Econdmica- Instituto
Universitario Tecnoldgico de Monterrey, Vol. I, pp. 467-477.

ALVAR, Carlos (1991), El rey Arturo y su mundo. Diccionario de mitologia artirica, Madrid,
Alianza Editorial.

ALVAR, Carlos (2002), “Raices medievales de los libros de caballerias”, en Edad de Oro, 21, pp.
61-84.

ALVAR, Carlos (2004-2005), “El ideal caballeresco de Cervantes y su reflejo en el Quijote”,
Letras, 50-51, pp. 24-38.

ALVAR, Carlos (2005), “Arturo”, en Gran enciclopedia cervantina. Vol. I, A buen bocado -
Aubigne, dir. Carlos Alvar Ezquerra; coords. Alfredo Alvar Ezquerra y Florencio Sevilla,
Madrid, Castalia; Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, pp. 824-827.

ALVAR, Carlos (2008). “La materia de Bretana”, en Amadis de Gaula, 1508: quinientos afios de
libros de caballerias, Madrid, Biblioteca Nacional de Espafia, Sociedad Estatal de
Conmemoraciones Culturales, pp. 21-46.

ALVAR, Carlos (2009), “Ginebra”, en Gran enciclopedia cervantina. Vol. VI, Garcia de Paredes,
D. - insula Barataria, La, dir. Carlos Alvar Ezquerra; coords. Alfredo Alvar Ezquerra y
Florencio Sevilla, Madrid, Castalia; Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos,
pp. 5275-5504.

ALVAR, Carlos (2010), “Lanzarote” y “Lanzarote del Lago”, en Gran enciclopedia cervantina. Vol.
VII, insula firme-Luterano, dir. Carlos Alvar Ezquerra; coords. Alfredo Alvar Ezquerra 'y
Florencio Sevilla, Madrid, Castalia; Alcalad de Henares, Centro de Estudios Cervantinos,
pp. 6689-6694.

ALVAR, Carlos (2011), “Merlin”, en Gran enciclopedia cervantina. Vol. VIII, Luz - Muzaraque,
dir. Carlos Alvar Ezquerra; coords. Alfredo Alvar Ezquerra y Florencio Sevilla, Madrid,

Castalia; Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, pp. 7845-7851.

31



BELTRAN, Rafael, “Los origenes del Grial en las Leyendas Arturicas: interpretaciones cristianas
y visiones simbdlicas”, Tirant, 11, pp. 19-54.

BoDEL, Jean (1989), La Chanson des Saisnes, édition critique par Annette Brasseur, Tomo 1.
Texte, Geneve, Libraire Druz, p. 3.

CALVO, Florencia (1995), “Otros modelos de llevar a los encantados: Cervantes y Chrétien de
Troyes: el libro no leido, ni visto ni oido por Don Quijote”, en Actas del 11 Congreso
Internacional de la Asociacion de Cervantistas, ed. Giusepe Grilli, Napoles, Instituto
Universitario Oriental, pp. 379-386.

CARRION, Alejandro (1948), “Los compaifieros de don Quijote”, Revista de Universidad
Nacional, 11, pp. 39-70.

CERVANTES, Miguel (2015), Don Quijote de la Mancha, ed. Francisco Rico, Madrid, Real
Academia Espafiola; Barcelona, Espasa- Circulo de Lectores, 2 vols.

CIrRLOT, Victoria (1987), La novela artdrica: origenes de la ficcion en la cultura europea,
Barcelona, Montesinos.

CUESTA TORRE, Maria Luzdivina (1977a), “Adaptacion, refundacion e imitacion: de la materia

arturica a los libros de caballeria”, Revista de Poética Medieval, 1, pp. 35-70.

CUESTA TORRE, Maria Luzdivina (1977b), “Tristan en la poesia medieval peninsular”, Revista de
Literatura Medieval, 9, pp. 121-143.

EISENBERG, Daniel (1991a), “El romance visto por Cervantes" en Estudios Cervantinos,
Barcelona, Sirmio, pp. 57-83.

EISENBERG, Daniel (1991b), “;Tenia Cervantes una biblioteca?”, en Estudios Cervantinos,
Barcelona, Sirmio, pp. 11-37.

EISENBERG, Daniel (1993), Cervantes y “Don Quijote”, Barcelona, Montesinos.

ERIN GARCIA, Leticia (2008-2009), “Las materias narrativas como fondo paradigmaético en los
cancioneros de Alfonso X y Don Denis ”, Alcanate, Revista de estudios Alfonsies, 6, pp.
253-264.

GONZALEZ, José Emilio (1993), De aventuras con don Quijote: (ensayos y exploraciones),
Editorial de la Universidad de Puerto Rico.

GUTIERREZ TRAPAGA, Daniel (2010), “Caracterizacion, tradicion y fuentes caballerescas del
personaje de Merlin en el Quijote”, Tirant: Butlleti informatiu i bibliografic de literatura
de cavalleries, 13, pp. 39-50.
<https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.13/04%20Gutiérrez.pdf> [Consultado el

14/03/2020] [Consultado el 20/03/2020]

32


https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.13/04%20Gutiérrez.pdf

GUTIERREZ TRAPAGA, Daniel (2012), “Dos motivos recurrentes en el desenlace de la Historia de
Merlin en los libros de caballerias castellanos: el aprendizaje magico y el sabio engafiado
por una mujer”, Revista de poética medieval”, 26, pp. 149-168.

HAGEDON, Hans Christian (2007), coord., Don Quijote por tierras extranjeras. Estudios sobre la
recepcion internacional de la novela cervantina, Cuenca, Ediciones de la Universidad de
Castilla — La Mancha.

HAGEDON, Hans Christian (Coord.) (2009), Don Quijote cosmopolita: nuevos estudios sobre la
recepcion internacional de la novela cervantina, Cuenca, Ediciones de la Universidad de
Castilla la Mancha.

HARO CORTES, Marta y Lucia MEGiAs, José Manuel (coord.) (2016), Libros de caballeria,1,
Materia de Bretafia en la peninsula ibérica: literatura castellana arturica y tristaniana.
Valencia, Aula Medieval 4. Disponible en:
https://repositori.udl.cat/bitstream/handle/10459.1/60231/024822.pdf?sequence=1&

isAllowed=y [Consultado el 10/04/2020]

IBANEZ PALOMO, Tomas (2016), “El mundo arturico y el ciclo del Grial”, Revista digital de
iconografia medieval, Madrid, pp. 31-66.

JOsET, Jacques (1998), “Aquella tan honrada duefia Quintafiona” en Anales Cervantinos, 34, pp.
51-59.

LIDA DE MAIKEL, Maria Rosa (1969), “La literatura artrica en Espafia y Portugal”, en Estudios
de literatura espafola y comparada, Buenos Aires, Eudeba, pp. 134-148.

LOPEZ RIDAURA, Cecilia (2015), “Los encantadores en la segunda parte del Quijote” en Cauce:
Revista Internacional de Filologia, Comunicacion y sus Didacticas, 38, pp. 123-142.

LuciA MEGiAs, José Manuel y MARIN PINA, M2 Carmen (2008), “Lectores de libros de
caballerias”, en Amadis de Gaula, 1508: quinientos afios de libros de caballerias.
Madrid, Biblioteca Nacional de Espafia, Sociedad Estatal de Conmemoraciones
Culturales, pp. 289-311.

MURILLO, Luis Andrés (1977), “Lanzarote and Don Quijote”, Folio. Papers on Foreign
Languages and Literatures, 10, pp. 55-68.

PERA, Manuel (2005), “El donoso y grande escrutinio o las caras de la censura”, Hispania.
Revista espafiola de historia, 65/3, 221, pp. 939-956.

Ruslo, Fanny (2005), El Quijote en clave de mujeres, Madrid, Universidad Complutense.

TRUJILLO MARTINEZ, José Ramon (2011), “Los nietos de Arturo y los hijos de Amadis. El género
editorial caballeresco en la Edad de Oro”, Edad de Oro, 30, pp. 417-443.

33


https://repositori.udl.cat/bitstream/handle/10459.1/60231/024822.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositori.udl.cat/bitstream/handle/10459.1/60231/024822.pdf?sequence=1&isAllowed=y

	1. INTRODUCCIÓN
	2.  LA MATERIA FRANCESA, ROMANA Y BRETONA
	2.1.  La materia de Francia y de Roma
	2.2. La materia de Bretaña o artúrica
	2.2.1. La materia artúrica en la Península

	3.  CERVANTES Y SU CONOCIMIENTO DE LA MATERIA ARTÚRICA
	3.1. Vía oral
	3.2. Romances
	3.3. Libros de caballerías

	4.  LA MATERIA ARTÚRICA EN EL QUIJOTE
	4.1. El sabio Merlín
	4.2. Lanzarote del Lago
	4.3. La reina Ginebra
	4.4. Quintañona, “la escanciadora de vino”
	4.5.  Arturo, “el rey cuervo”
	4.6. Tristán e Iseo la Rubia
	4.7. Mesa Redonda
	4.8. Santo Grial

	5.  CONCLUSIONES
	6.  BIBLIOGRAFÍA

