
Trabajo Fin de Máster

Propaganda democrática y discurso nacionalista. 
Fernando Garrido y la revolución de 1854.

Autor

Nicolás Cisneros Campos

Director

Mª Pilar Salomón Chéliz

Facultad de Filosofía y Letras
2012

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


ÍNDICE.

I. Introducción. p. 3

I. a. Hipótesis de partida y estructura de la investigación. p. 3

I. b. Metodología y fuentes. p. 7

I. c. Demo-republicanismo y liberalismo postrevolucionario: Un estado de la cuestión. p. 9

II. Fernando Garrido y la revolución de 1854.                                              p. 21

II. a. Fernando Garrido y la democracia española hasta 1854.           p. 21

II. b. Fernando Garrido y la democracia española ante la revolución de 1854.           p. 27

II. c. El pensamiento político e historiográfico de Fernando Garrido 

en el contexto de la cultura liberal española de mediados del siglo XIX.                       p. 34

III. La definición del enemigo. La crítica de las instituciones en el discurso 

de Fernando Garrido.                    p. 43

III. a. “La institucionalización de todos los abusos y privilegios”. Fernando 

Garrido y la crítica del principio monárquico.              p. 43 

III. b. “El alma de la Democracia”. El cristianismo y la crítica de la Iglesia 

católica en el discurso de Fernando Garrido.           p. 52

IV. Los mecanismos de la emancipación popular.           p. 57

V. Nación y fraternidad universal en el discurso de Fernando Garrido.                       p. 63

VI. Conclusión: Fernando Garrido en la encrucijada del republicanismo 

español del ochocientos.                       p. 79

Bibliografía.           p. 85

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


I. Introducción  .

I. a. Hipótesis de partida y estructura de la investigación.

El objeto de la presente investigación es el  análisis  de la función que desarrolló el  discurso 

nacional en el marco de la movilización social de la democracia española decimonónica. Para ello, 

pretendo abordar la actividad propagandística desarrollada por Fernando Garrido durante el periodo 

de  1854-1856,  momento  clave  en  el  proceso  de  organización  política  e  ideológica  del  Partido 

Demócrata Español. Ante todo, mi intención es inscribir al movimiento demo-republicano de la 

época isabelina en el marco de una "cultura nacional española liberal". 

La elección de la figura de Fernando Garrido y Tortosa y del periodo del Bienio progresista se 

relaciona directamente con la primera hipótesis que hemos planteado: ¿en qué medida la revolución 

de 1854 fue concebida por Fernando Garrido y el resto de los miembros del Partido Demócrata 

Español como un momento de regeneración nacional, y en cierto sentido universal, que permitiese 

llevar a cabo la conclusión de un proceso revolucionario liberal secular iniciado con la revolución 

francesa y cuyas expectativas no se habrían realizado? Para tratar de responder a estas hipótesis 

analizaremos el modo en el que esta cuestión fue abordada por la propaganda política democrática 

elaborada por Fernando Garrido en el periodo 1854-1856. Del mismo modo, y en relación con la 

hipótesis anterior, es necesario plantear otra cuestión no menos importante: ¿hasta qué punto la idea 

de un progreso histórico "infalible" condicionó la función política que los demócratas otorgaron a la 

difusión propagandística de sus ideas? 

Otras dos hipótesis que pretendo comprobar y que, en mi opinión, resultan fundamentales para 

comprender  la  historia  de  la  democracia  española  decimonónica  son  las  siguientes:  ¿puede 

considerarse  a  Fernando  Garrido,  y  al  conjunto  del  Partido  Demócrata  Español,  como  un 

"intelectual orgánico"1 liberal vinculado a un determinado sector de la burguesía española? Y, en 

este  caso,  ¿hasta  qué  punto  esa  función  como  "intelectual  orgánico"  burgués  entraría  en 

contradicción con la aspiración de los demo-republicanos de movilizar políticamente a las clases 

populares?  Considero  que  estas  hipótesis  justifican  la  elección  de  una  figura  como  Fernando 

Garrido, situado en el ala izquierda del partido junto a Sixto Cámara y F. C. Beltrán, y que ha 

tendido a ser identificado con una supuesta corriente "socialista" de la democracia española. 

En otro orden de cosas, si tomamos en consideración que los demócratas españoles, como el 

resto de sus  homólogos liberales,  consideraron a su "partido" como la  única expresión política 

"verdadera" de la voluntad nacional2,  ¿en qué medida el  movimiento demo-republicano español 

1 Para  ello,  parto  del  concepto  de  "intelectual  orgánico"  expuesto  en  GRAMSCI,  A.,  Los  intelectuales  y  la  
organización de la cultura, Nueva Visión, Buenos Aires, 1972, fundamentalmente pp. 9-27.

2 Esto remite a un sistema ideológico hegemónico en la política liberal que, como ha señalado Mª Cruz Romeo, 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


construyó su identidad en base a la idea de una nación española identificada con los principios 

democráticos? ¿Estaba, dicha identidad nacional, definida en base a criterios políticos o culturales? 

¿Consideraban  los  demócratas  que  la  nación  española  era  culturalmente  homogénea,  o  por  el 

contrario heterogénea? ¿Qué papel desempeñaba la idea de nación en el discurso democrático de la 

comunidad armónica de ciudadanos participativos y vigilantes?3 ¿Se puede valorar el peso de la 

Nación en el discurso democrático desde la perspectiva de que ésta contribuiría a superar, en el 

ámbito  ideológico,  la  conflictividad  social  generada  por  el  nuevo  ordenamiento  político-social 

liberal  burgués?   Y,  finalmente,  ¿hasta  que  punto  es  operativa  la  división  realizada  por  E.  J. 

Hobsbawm  entre  una  nación-"novedad"  revolucionaria-democrática  y  otra  definida  en  base  a 

criterios "objetivos"?4

Otra pregunta fundamental que cabe realizarse es la forma en la que el proceso de construcción 

de la identidad nacional democrática española se relacionó con elementos ideológicos procedentes 

del liberalismo, exaltado y progresista, y del ideario liberal en general; algo que nos lleva a plantear 

otras tantas hipótesis, aunque directamente relacionadas con las expuestas anteriormente. En primer 

lugar, ¿en que medida se relacionaba la narrativa histórica generada por los demócratas españoles 

con la concepción dicotómica de la sociedad elaborada por el liberalismo avanzado en torno a los 

sujetos del Pueblo productor, categoría universal, interclasista e intercambiable por la categoría de 

nación,  y  de  una  Oligarquía,  vinculada  al  mundo  del  privilegio  y  necesariamente  ajena  a  la 

comunidad nacional? ¿Qué papel desempeñarían estas figuras narrativas en un discurso nacional 

orientado a ofrecer una imagen de comunidad nacional socialmente homogénea y armónica?5 ¿Se 

puede  considerar  al  liberalismo,  entendido  como  la  defensa  de  los  derechos  individuales  y 

"naturales" del  hombre, como  el  principal  elemento  de  la  ideología  política  de  la  democracia 

española, entendiendo la ideología liberal como un sistema de significados extremadamente amplio, 

conflictivo  y  complejo?  Y,  en  este  sentido,  ¿qué  particularidades  caracterizarían  al  modelo 

demócrata  de  revolución  liberal  defendido  por  Garrido?  y  ¿hasta  que  punto  su  modelo 

revolucionario pretendería objetivamente resolver la "cuestión social" o, más bien, manipular el 

potencial de lucha política de los sectores populares con fines ajenos a sus intereses de clase? Del 

mismo modo, considero fundamental la comprobación de la siguiente hipótesis: ¿en qué medida 

tendría como referentes fundamentales a los "patricios" y la "Nación". Ver ROMEO MATEO, Mª C., "De patricios y 
nación.  Los valores  de  la  política  liberal  en la  España de  mediados del  siglo  XIX",  Melanges de  la  Casa de  
Velázquez, 35, 1 (2005), pp. 119-143.

3 El concepto de "comunidad imaginada" en ANDERSON, B., Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre el origen  
y  la  difusión  del  nacionalismo,  FCE,  México,  1993. La  comunidad  armónica  de  ciudadanos  participativos  y 
vigilantes en PEYROU, F., Tribunos del pueblo. Demócratas y republicanos durante el reinado de Isabel II, CEPC, 
Madrid, 2008, especialmente  pp.107-116.

4 Uso el concepto expuesto en HOBSBAWM, E. J., Naciones y nacionalismo desde 1780, Crítica, Barcelona, 1992., 
pp. 23-53.

5 La dicotomía Pueblo-Oligarquía en PEYROU, F., Tribunos del pueblo, pp. 107-116. 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


contribuyó  la  propaganda  política  democrática  a  la  formación  política  de  las  clases  obreras 

españolas?6

Por  otra  parte,  partiendo  del  concepto  de  "protonacionalismo  popular"  desarrollado  por 

Hobsbawm y de las tesis de B. Anderson7, es necesario preocuparse por el papel desempeñado por 

la Iglesia católica y la monarquía en el proceso de definición de la identidad nacional española, 

aunque sea desde la perspectiva de la crítica de las instituciones que aborda Fernando Garrido. De 

este modo, considero pertinente plantear también la siguiente hipótesis: ¿en qué sentido articula el 

discurso  demócrata  sobre  la  nación  española  aquellos  aspectos  que,  como  la  monarquía  y  el 

catolicismo,  ocupan  una  posición  hegemónica  en  una  "cultura  nacional  española" 

predominantemente conservadora?8

Por último, considero fundamental tomar en consideración las dimensiones internacionales de un 

proyecto nacional que,  cómo expresó hace unas décadas el  profesor José Mª Jover  Zamora,  se 

caracterizaría  fundamentalmente  por  una  orientación  prospectiva  y  optimista,  frente  a  la 

aproximación  retrospectiva  de  moderados  y  unionistas.  Según  Jover,  a  partir  de  1854  el 

nacionalismo español experimentaría una "inducción" del nacionalismo europeo9. En este sentido, 

me  parece  pertinente  plantear  una  última  hipótesis.  ¿Hasta  que  punto  la  identidad  nacional 

desarrollada en el seno de la democracia española decimonónica era indisociable de otras formas de 

identidad  más  amplias  como  las  representadas  por  el  principio  de  solidaridad  latina  o  el  de 

fraternidad universal?

La democracia española de mediados del siglo XIX consideraba que la actividad propagandística 

constituía un requisito fundamental para asegurar el posterior establecimiento del régimen político 

que  perseguían  para  España  y,  en  definitiva,  para  la  Humanidad.  De este  modo,  los  panfletos 

políticos  constituyen  una  fuente  fundamental  para  comprender  el  modo  en  el  que  los  demo-

republicanos construirían su identidad como movimiento político, social y cultural, en tanto que 

estos textos estaban orientados para ser leídos, tanto de forma privada como pública, por sus bases 

sociales. 

6 Soy consciente de la amplitud de los objetivos de esta hipótesis, como de las definidas anteriormente, por lo que no  
pretendo resolverlas a través de una investigación de estas dimensiones. Sin embargo, creo necesario exponerlas, en  
tanto  considero  que  todas  ellas  han  condicionado  el  desarrollo  del  presente  trabajo.  Del  mismo  modo,  sería 
interesante plantearse las  causas  de la  progresiva desvinculación de gran parte  de los  sectores populares  de la  
sociedad española con respecto al proyecto demo-republicano durante la segunda mitad del siglo XIX y el primer  
tercio del XX.

7 HOBSBAWM, E. J., Naciones y nacionalismo; y ANDERSON, B., Comunidades imaginadas.
8 JOVER ZAMORA, J. Mª, La civilización española a mediados del siglo XIX, Espasa-Calpe, Madrid, 1991; PEIRÓ, 

I.,  Los guardianes de la historia. La historiografía académica de la Restauración, IFC, Zaragoza, 1995; y PÉREZ 
GARZÓN, J.  S.,  "Modesto Lafuente,  artífice de la  Historia  de España",  en Lafuente,  M.,  Historia general  de  
España desde los tiempos más remotos hasta nuestros días. Discurso preliminar, Urgoiti editores, Pamplona, 2002, 
pp. IX-XCVII.

9 JOVER ZAMORA, J. Mª, La civilización española a mediados del siglo XIX, pp. 152 y 175-177.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


He optado por estructurar la presente investigación en torno a tres panfletos políticos publicados 

a  lo  largo  del  Bienio  progresista  por  Fernando  Garrido:  El  pueblo  y  el  trono,  Espartero  y  la  

revolución y  La  república  democrática,  federal,  universal10,  que  en  mi  opinión  se  insertarían 

perfectamente en el complejo entramado ideológico del movimiento demo-republicano isabelino. 

Estos textos nos permiten analizar algunas de las dinámicas discursivas que se producirían en torno 

al  problema de la nación en la "cultura liberal  española".  Por ello,  lejos de tratar estos objetos 

históricos  como  entes  aislados,  producidos  en  el  seno  de  una  cultura,  o  subcultura,  política 

determinada,  trataré  de  contextualizarlos  en  el  ámbito  conflictivo  de  la  experiencia  política  y 

cultural del período isabelino. 

El estudio de esta producción propagandística nos permite contemplar cómo ciertos sectores que 

participaron en  la  revolución de  1854 construyeron  esta  experiencia  como una oportunidad  de 

regeneración política nacional que transitó del entusiasmo a la decepción. Esa decepción, por otra 

parte, contribuiría a que muchos demócratas, que hasta entonces habían confiado en la posibilidad 

de una compatibilidad entre la democracia y la institución monárquica, viraran decisivamente hacia 

el  republicanismo.  Al  mismo  tiempo,  la  frustración  de  las  expectativas  políticas  y  sociales 

generadas por la revolución de 1854 avanzó la ruptura definitiva entre el progresismo y el demo-

republicanismo.

Por ello, tras contextualizar a Fernando Garrido en el Bienio de 1854-56 y analizar tanto sus 

referentes ideológicos como su idea de progreso, con el fin de establecer las coordenadas generales 

en las que se desarrolló  su actividad propagandística,  abordaremos la  forma en la  que Garrido 

desarrolló su crítica de las instituciones políticas de su época, centrándonos particularmente en la 

monarquía y la Iglesia católica, y el modo en que la crítica de éstas contribuyó a configurar la 

alternativa identitaria nacional de los demócratas.  

A continuación, abordaremos la definición por Garrido de los mecanismos que debían precipitar 

el cambio político. Este capítulo considerará el papel conferido a la Asamblea constituyente, a una 

hipotética dictadura revolucionaria esparterista y al sector social que el autor identificaba como las 

clases medias. Con ello trataré de demostrar como la actividad propagandística de Garrido estaba 

orientada a generar una serie de expectativas que, en la medida que contribuyesen a generar una 

movilización social de amplios sectores de la burguesía y las clases populares, forzarían en estos 

mecanismos una respuesta ajustada a la voluntad nacional, en el sentido en el que Garrido y el resto 

de los demócratas la definían.

10 GARRIDO, F., El Pueblo y el Trono, Imprenta de Tomás Núñez Amor, Madrid, 1854; GARRIDO, F., Espartero y la  
revolución, , Tercera edición, precedida de la acusación fiscal, defensa de Emilio Castelar y absolución del jurado,  
Imprenta de Tomás Núñez Amor, Madrid, 1854, y GARRIDO, F.,  "La República Democrática Federal Universal. 
Nociones fundamentales de los principios democráticos dedicadas a las clases productoras",  en TRÍAS, J. J.,  y  
ELORZA, A., Federalismo y reforma social en España, Seminarios y Ediciones S.A., Madrid, 1975.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


La última parte de esta investigación abordará de forma particular el modo en que los demo-

republicanos  configuraron  la  nación  como  "novedad",  partiendo  de  la  definición  de  E.  J. 

Hobsbawm11. Esto nos obliga a ver la nación no como un fin en sí mismo, sino como un medio 

hacia  el  objetivo  final  de  la  fraternidad universal.  Por  ello,  analizaremos la  identidad nacional 

demo-republicana en el marco de otras formas de identidad supranacionales como el iberismo o la 

solidaridad latina. Finalmente, y desde esta perspectiva, procederemos a analizar el proyecto de la 

República  Democrática  Federal  Universal  como la  expresión  más  característica  de  la  vertiente 

universalista de la democracia española decimonónica.

I. b. Metodología y fuentes utilizadas.

A pesar de que algunos aspectos de la metodología empleada ya han sido adelantados, considero 

necesario realizar algunas puntualizaciones. En primer lugar, rechazo el concepto de cultura política 

para el análisis del demo-republicanismo español. A pesar de que considero que éste presenta ciertas 

posibilidades en lo referente al análisis de las prácticas y los discursos de los movimientos socio-

políticos,  no  me  convence  ninguno  de  los  enfoques  que  se  han  desarrollado  en  torno  a  este 

concepto.  Al mismo tiempo,  me parece extremadamente alarmante la  ligereza con la que suele 

utilizarse en nuestra historiografía, puesto que muchas veces no se precisa lo que se entiende por él 

y se usa como una suerte de "cajón de sastre" en el que todo cabe.

En todo caso, considero que no es correcto utilizar la voz "cultura", en tanto que sistema de 

significados  cerrado,  para  referirse  a  un  movimiento  concreto,  puesto  que  ello  supone 

necesariamente tomarlo en consideración al margen de la realidad política y social en la que se 

inserta. El concepto originario de "cultura política", el planteado por Almond y Verba, sí que puede 

presentar otras posibilidades para abordar el conjunto de la realidad política de una sociedad. Sin 

embargo,  me  parece  que  se  encuentra  enormemente  condicionado,  desde  el  punto  de  vista 

ideológico,  por  su  planteamiento  de  la  cultura  como  elemento  de  consenso  (deficiencia  que 

comparte  con  el  planteamiento  de  la  corriente  geertziana)  y  por  encontrarse  identificado 

exclusivamente con los modelos políticos liberales anglosaxones y con el francés12.

  Me siento,  por tanto,  más cómodo considerando a Fernando Garrido como un "intelectual 

orgánico" liberal y pequeño burgués, según lo expuesto anteriormente, que pugnaría en la "esfera 

pública" española por conseguir que sus conceptos de nación y, especialmente, de liberalismo se 

11 HOBSBAWM, E. J., Naciones y nacionalismo.
12 La evolución del concepto de "cultura política" en CABRERA, M. Á., "La investigación histórica y el concepto de 

cultura política" en PÉREZ LEDESMA, M., y SIERRA, M., (eds.),  Cultura(s) política(s). Teoría e historia, IFC, 
Zaragoza, 2010, pp. 19-85.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


constituyeran como hegemónicos. Me parece que esta perspectiva puede combinarse con la tesis de 

la existencia de una "cultura nacional española" en la forma en la que ha sido definida tanto por 

Ignacio Peiró como por Josep Mª Fradera, esto es,  como un espacio de conflicto entre diversos 

discursos  y  narrativas  que  pugnarían  por  consolidarse  como relatos  hegemónicos  dentro  de  un 

entramado socio-institucional determinado. Esta concepción también implica reconocer la nación, 

según los planteamientos constructivistas al respecto, como un "artefacto cultural" compartido por 

amplios espectros de la sociedad y cuyo proceso de elaboración y difusión social se encontraría 

vinculado a una serie de mecanismos de nacionalización de naturaleza diversa13. 

En  lo  referente  a  las  fuentes  primarias  utilizadas,  he  decidido  contrastar  la  producción 

propagandística de Garrido con otras manifestaciones ideológicas de la democracia española de 

mediados  del  siglo  XIX.  Para  esto,  he  recurrido  al  principal  órgano  periodístico  del  Partido 

Demócrata  Español  desde  1856,  La  Discusión  (Madrid,  1856) y  a  algunas  obras  que  podrían 

considerarse  como  el  "canón  democrático  decimonónico  español".  Sin  embargo,  dadas  las 

dimensiones de la presente investigación, he optado por prescindir de un análisis profundo de las 

producciones culturales de la democracia española y por no abordar otro elemento fundamental de 

su práctica política: la actividad parlamentaria. El análisis de estos materiales puede resultar de gran 

interés para trabajos posteriores, especialmente si se contrasta con otras producciones culturales 

liberales14.

13 Para los conceptos de "intelectual orgánico" y de "hegemonía cultural",  vuelvo a remitir a GRAMSCI, A.,  Los 
intelectuales y la organización de la cultura. Para el concepto de “cultura nacional española”, véase PEIRÓ, I., La 
Guerra  de  la  Independencia  y  sus  conmemoraciones  (1908,  1958,  2008),  IFC,  Zaragoza,  2008,  pp.  11-12;  y 
FRADERA, J. Mª, Cultura nacional en una sociedad dividida. Cataluña, 1833-1868, Marcial Pons, Madrid, 2003. 
En lo referente al enfoque constructivista sobre la nación, me siento particularmente marcado por los planteamientos 
expuestos en HOBSBAWM, E. J., Naciones y nacionalismo; HOBSBAWM, E. J., y RANGER, T., La invención de  
la tradición, Crítica, Barcelona, 2002; ANDERSON, B.,  Comunidades imaginadas; BANTI, A. M.,  L'onore della  
nazione.  Identità  sessuali  e  violenza nel  nazionalismo europeo dal  XVIII  secolo alla  Grande Guerra ,  Einaudi, 
Torino, 2005. Un análisis sobre la historiografía constructivista sobre nacionalismo en NÚÑEZ-SEIXAS, X. M., 
"Note sul  dibattito storiografico recente intorno alla questione nazionale in Spagna",  Mondo Contemporaneo,  2 
(2007). Por último, en lo que se refiere a los mecanismos de nacionalización, estos no dependerían exclusivamente  
de la actividad estatal o de las élites políticas y culturales, sino que podrían encontrarse relacionados con agentes  
sociales y cuturales situados al márgen del poder estatal. Desde esta perspectiva, resultan fundamentales para el caso  
español  las  obras  colectivas  recientemente  publicadas  FORCADELL,  C.,  SALOMÓN,  P.,  y  SAZ,  I.  (eds.),  
Discursos de España en el siglo XX, Universitat de València/IFC, Valencia, 2009; y  MORENO LUZÓN, J. (ed.), 
Construir España. Nacionalismo español y procesos de nacionalización, CEPC, Madrid, 2007.

14 El órgano democrático La Discusión ha sido consultado a través de la Hemeroteca Digital de la Biblioteca Nacional 
de España (http://hemerotecadigital.bne.es ). Como obras del “canon democrático decimonónico español”, conviene 
destacar CASTELAR, E., La fórmula del progreso,  Establecimiento tipográfico de J. Casas y Díaz, Madrid, 1858; 
PI Y MARGALL, F.,  La reacción y la revolución,  Anthropos, Barcelona, 1982; ORENSE, J. Mª,  Treinta años de  
gobierno representativo en España, Universidad de Cantabria, Santander, 2006. Los discursos parlamentarios de los 
diputados demócratas en Diario de sesiones del Congreso de los Diputados. Serie histórica (DVD), Congreso de los 
Diputados, D. L., Madrid, 2004- .

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://hemerotecadigital.bne.es/
http://zaguan.unizar.es/


I. c. Demo-republicanismo y liberalismo postrevolucionario: Un estado de la cuestión.

Antes de considerar particularmete la  figura de Fernando Garrido,  creo necesario abordar  el 

tratamiento del republicanismo español por nuestra historiografía desde la segunda mitad del siglo 

XX hasta la actualidad.  Del mismo modo, considero imprescindible realizar una valoración del 

modo en el que la historiografía española reciente ha tratado al periodo isabelino desde la nueva 

historia política. 

Es evidente que desde la década de los noventa, y especialmente a partir de principios del siglo 

XXI, se ha  experimentado un renovado interés por la historia del republicanismo español que ha 

permitido  superar,  en  cierta  medida,  las  notables  lagunas  presentes  en  la  historia  de  este 

movimiento. A finales de la década de los ochenta, Demetrio Castro y Ángel Duarte insistían en que 

el republicanismo restauracionista había experimentado una notable marginación por parte de la 

historiografía española y que ello derivaba de razones que, como esgrimía Castro, oscilaban entre la 

privilegiada  atención  que  se  había  prestado  a  las  breves  experiencias  gubernamentales  del 

republicanismo español -facilitando la construcción de la historia republicana como la de un fracaso 

histórico-, y el peso de unos prejuicios ideológicos -provenientes de la historiografía conservadora- 

que identificaban al movimiento como a un enemigo secular. En lo que se refería a la historiografía 

de orientación política progresista, su preferencia por el estudio del movimiento obrero la habría 

conducido a estigmatizar a la izquierda republicana como una maniobra de distracción "pequeño-

burguesa"15.

Sin embargo, para entender las condiciones del momento historiográfico en el que estos autores 

elaboraban  sus  respectivos  balances,  es  necesario  comprender  las  causas  de  un  atraso 

historiográfico que no se limitaba al estudio del republicanismo, sino que comprendía a todo el 

conjunto de la historia contemporánea española. Si bien en el siglo XIX se publicaron numerosas 

historias  del  republicanismo  español,  estas  obras  provenían  de  una  historiografía  militante, 

destacando por su ausencia el tratamiento del republicanismo desde la historiografía profesional. El 

estallido de la guerra civil española en 1936 condujo a la historiografía española a una “primera 

hora  cero”  y  quebrantó  la  tradición  liberal  de  la  misma  interrumpiendo  el  proceso  de 

"profesionalización" que venía desarrollándose desde inicios del siglo XX. Frente a la historiografía 

profesional surgiría una nueva historiografía militante, de orientación falangista, que se esforzaría 

por construir una determinada memoria del republicanismo en la que, éste:

como variante del liberalismo, y [...] como componente de la modernidad, formaba parte del 
periodo que va del siglo XVIII al XX y que había sido declarado tabú por el franquismo. [...] El  

15 DE DIEGO ROMERO, J.,  Imaginar la  República.  La cultura política del  republicanismo español,  1876-1908, 
Madrid, CEPC, 2008, pp. 17-18.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


republicanismo era extranjero, anti-católico y, por consiguiente, antinacional"16.

De este modo, desde los años cuarenta las obras dedicadas al republicanismo habrían tenido un 

carácter puramente propagandístico, asociado al "espíritu del 18 de julio". No sería hasta la década 

de  los  sesenta  cuando el  republicanismo abandonaría  su  posición  marginal  en  la  historiografía 

española. La ruptura vendría marcada por la publicación de las obras de C. A. M. Hennesy,  La 

República federal en España (1962, trad. 1966), y de A. Eiras Roel, El partido demócrata español  

(1849-1868). A estas les seguirían otras obras de autores como Aja, Jutglar o Elorza que, como 

Hennesy, mostraban un interés particular por el ideario social del federalismo español, en tanto era 

ésta la vertiente del republicanismo más vinculada al socialismo y al obrerismo. 

En este contexto, se fue desarrollando una historiografía en torno al republicanismo español que 

privilegiaba el estudio del Sexenio Democrático,  frente a otros periodos como el isabelino o el 

restauracionista, y que abordaba cuestiones como las relaciones entre el federalismo pimargalliano y 

los orígenes del catalanismo político (Jutglar, Solé Tura, Trías Verejano), la articulación del Estado 

federal (J. F. Badía, J. A. González Casanova) y el pensamiento y las relaciones internacionales del 

federalismo español (Mª V. López-Cordón, I.  M. Zavala, C. E.  Lida). En lo que se refiere a la 

metodología empleada, estos autores se inscribían en el marco de una historia política tradicional en 

la que primaban el estudio institucional de las organizaciones republicanas y la historia de las ideas 

políticas17. Pero a su vez, por lo menos en lo referente a casos como el de Eliseo Aja o J. Maluquer 

de Motes, también era apreciable la influencia de la historiografía marxista. En este sentido, se 

analizaba la ideología republicana como un cuerpo doctrinal coherente, dejando de lado el contexto 

social, sus estrategias organizativas, de encuadramiento y politización, y su inserción en la práctica 

política del periodo. Pero, además, desde los estudios que partían del marxismo metodológico, se 

consideraba  al  republicanismo  como  un  movimiento  predominantemente  pequeño-burgués 

orientado a la movilización conjunta de las clases populares y de ciertos sectores de la burguesía 

española18.

A partir de la década de los ochenta se producirá un importante viraje historiográfico impulsado 

16 La ruptura de la tradición liberal  de la  historiografía  profesional española en PASAMAR, G.,  Historiografía e  
ideología  en  la  postguerra  española:  La  ruptura  de  la  tradición  liberal,  Prensas  Universitarias  de  Zaragoza, 
Zaragoza,  1991.  La  cita  de  Nigel  Towson en  TOWSON, N.  (ed.),  El  republicanismo en España (1830-1977), 
Alianza, Madrid, 1994, p. 15.

17 DE DIEGO ROMERO, J., Imaginar la República, pp. 19-21.
18 PEYROU,  F.,  Tribunos  del  pueblo,  pp.  14-15.  Personalmente,  estoy  en  desacuerdo  con  lo  expuesto  por  esta 

historiadora en referencia a que, desde estos sectores de la historiografía, se apreciara la movilización popular demo-
republicana  como una tentativa de "manipulación" de sectores pequeño burgueses hacia las clases populares. Como 
trataré  de  exponer  más adelante,  considerar  al  demo-republicanismo español  como un  movimiento  burgués  no 
implica necesariamente que las  aspiraciones de estos  sectores a  movilizar  a  las  clases  populares  no estuviesen 
enmarcadas en un horizonte ideológico en el que la emancipación popular era compatible con la realización del 
orden burgués.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


por los trabajos de J. Romero Maura, J. Connelly Ullman, J. B. Culla y J. Álvarez Junco, entre 

otros. En este momento comenzaban a apreciarse las limitaciones de la historia política tradicional y 

de la historia de los movimientos obreros desarrolladas hasta la fecha, planteándose la necesidad de 

superar la historia de "las ideologías y las instituciones […] [para] insertar la política en realidades 

más amplias de carácter socioeconómico y cultural". Como sostenía N. Towson en la década de los 

noventa, el republicanismo debía "ser situado en su dimensión popular, como un fenómeno cultural 

y  socio-económico".  Esto  exigía  una  renovación  metodológica,  una  ampliación  de  las  fuentes 

utilizadas y una aproximación interdisciplinar. De hecho, lejos de ser el resultado exclusivo de una 

influencia nada despreciable de la historiografía marxista británica y de la "historia desde abajo", se 

observaba en la evolución temática y metodológica de los estudios sobre el republicanismo español 

el  resultado de un proceso de dimensiones  más amplias:  la  influencia del  "giro cultural" sobre 

tradiciones historiográficas asentadas para conducir a valorar aspectos hasta entonces marginales 

como la identidad, el discurso o las prácticas19.

Por otra parte, el republicanismo se estaba insertando en la historia de los movimientos sociales 

en un momento de crecimiento de la historia local. Si en el periodo anterior se había prestado mayor 

atención al Sexenio Democrático, el incremento de los estudios locales y regionales estimuló un 

desplazamiento  de  esta  historiografía  hacia  la  etapa  restauracionista,  algo  que  se  adaptaba 

perfectamente al objeto de estudio por la incidencia política del republicanismo en el marco local y 

regional  durante la  Restauración.  Desde esta  perspectiva,  autores como R.  Reig comenzarían a 

abordar  problemas  nuevos  como la  socialización  política  de  las  clases  medias  y  populares,  la 

formación  de  identidades  colectivas  o  la  movilización  social.  Lo  que  quedaba  patente  era  la 

naturaleza plural del movimiento, así como su complejidad.

Paralelamente,  la  influencia  del  "paradigma  cultural" se  reflejaría  también  en  la  creciente 

presencia del concepto de "cultura política" en la historiografía española, y especialmente en los 

estudios sobre republicanismo español, desde la década de los noventa. Se comenzó a prestar mayor 

atención al carácter del republicanismo como proyecto político, social, cultural y moral democrático 

e interclasista, al tiempo que cobraban mayor importancia factores como la creación de la identidad 

popular, los discursos, los lenguajes políticos o las redes de sociabilidad20.  

Todo este  proceso de cambio se reflejaría  en una  serie  de monográficos  y obras  colectivas, 

19 TOWSON, N., El republicanismo en España, pp. 19-21. Para analizar la influencia del “giro cultural” en la historia 
de  los  movimientos  sociales,  ver  FORCADELL,  C.,  "La  historia  social,  de  la  clase  a  la  identidad",  en  
HERNÁNDEZ SANDOICA, M. E., y LANGA LAORGA, M. A., Sobre la historia actual: entre política y cultura, 
Abada Editores, Madrid, 2005, pp. 15-35.

20 Me refiero especialmente a las obras TOWSON, N. (ed.), El republicanismo en España; CHUST, M., y PIQUERAS, 
J. A. (comps.),  Republicanos y republicas en España; Siglo XXI, Madrid, 1996; y DUARTE, A., y GABRIEL, P. 
(eds.), “El republicanismo español”, Ayer, 39 (2000). F. Peyrou, Tribunos del pueblo, p. 15.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


aparecidos  entre  los  años  noventa y los primeros  años dos  mil,  que reunirían a  los principales 

estudiosos del republicanismo para analizar la complejidad del movimiento y reflejar los últimos 

avances  historiográficos  en  ese  campo,  tanto  desde  la  perspectiva  de  los  estudios  regionales  y 

locales y la introducción de factores identitarios, discursivos, de sociabilidad y de prácticas, como 

desde el desarrollo del debate en torno a la naturaleza del republicanismo como "cultura política"21
. 

La primera de estas obras colectivas, El republicanismo en España, pretendía realizar un balance 

de la renovación historiográfica en torno al  republicanismo español desarrollada en las décadas 

ochenta y noventa, que no implicaban otra cosa que una revalorización del fenómeno republicano 

desde  la  historia  cultural  y  social,  como  reacción  a  unas  investigaciones  anteriores  centradas 

exclusivamente en el análisis político. Para el conjunto de autores que colaborarían en esta obra: 

el republicanismo significaba mucho más que un programa político. Era una nueva forma de 
ver  el  mundo,  un  conjunto  alternativo  de  creencias  cuyo  objetivo  era  suplantar  no  sólo  a  la 
monarquía como sistema de gobierno, sino también la hegemonía social y cultural del catolicismo 
dentro de la sociedad española. Los republicanos se consideraban a sí mismos herederos de los  
valores racionalistas, liberales y democráticos de la Ilustración, lo cual se traducía en la exigencia, 
más que de un cambio de gobierno, de una transformación radical de la sociedad española, es 
decir, de una revolución. 

Al  mismo  tiempo,  la  nueva  orientación  de  los  estudios  sobre  el  republicanismo  facilitó  la 

introducción, y el subsiguiente debate, de una categoría como la de "populismo", defendida por 

autores como J. Álvarez Junco o D. Castro, que era entendida como el tipo de política que moviliza 

sus apoyos a través de la atracción de un líder carismático, con un peso importante del mensaje 

moralista y emocional y de los absolutos. De esta forma, la apertura de nuevos objetos de análisis 

permitía  también  un  nuevo  acercamiento  a  algunas  de  las  figuras  centrales  del  movimiento 

republicano, a través de una serie de trabajos biográficos entre los que destacaría especialmente el  

dedicado por José Álvarez Junco a la figura de Alejandro Lerroux22. 

Es en este momento cuando ciertos historiadores comienzan a revindicar una tradición nacional 

republicana  española,  cobrando  el  problema  de  la  nación  española  una  importancia  que  hasta 

entonces  había  estado  ausente  en  los  estudios  sobre  el  republicanismo  español.  Me  refiero 

particularmente a autores como Andrés de Blas Guerro y José Álvarez Junco y a sus estudios sobre 

la función de la nación en el discurso republicano restauracionista. Mientras de Blas analizaría la 

forma en la que las diversas corrientes del republicanismo español restauracionista, surgidas a partir 

de la traumática experiencia de la I República española, desarrollarían una concepción particular de 

la nación española, Álvarez Junco haría lo propio en referencia al "populismo" lerrouxista. Ambos 

21 DE DIEGO ROMERO, J., Imaginar la República, pp. 22-23.
22 TOWSON, N. (ed.), El republicanismo en España, pp. 21-27; ÁLVAREZ JUNCO, J., El emperador del Paralelo:  

Lerroux y la demagogia populista, Alianza, Madrid, 1991;  DE DIEGO ROMERO, J.,  Imaginar la República, pp. 
23-24.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


autores coincidirían, no obstante, en otorgar a la nación un lugar central en el discurso republicano. 

En este ámbito, resultan también fundamentales los trabajos de Ángel Duarte sobre la identidad y la 

memoria de los “republicanos del ochocientos”23.

Podemos constatar así que, a la altura de la década de los noventa, la historiografía española 

presenta  una  ruptura  con  los  análisis  político-institucionales  de  los  sesenta  y  los  setenta  para 

evolucionar hacia enfoques socioeconómicos y culturales e introducir novedosos objetos de análisis, 

como los discursos,  las identidades colectivas, los procesos de sociabilidad y la politización de 

masas, que otorgaban al estudio del fenómeno republicano una mayor complejidad. Por todo ello, 

era necesario revindicar un enfoque interdiciplinar y global más profundo y estimular debates como 

los que se producirían en torno a conceptos como "populismo" o "cultura política"24. 

La apertura del debate en torno al republicanismo como “cultura política” correspondará a P. 

Gabriel y A. Duarte con el motivo del artículo que introducía el monográfico coordinado por ambos 

para el número 39 (2000) de la revista  Ayer  dedicado a  El republicanismo español. El título del 

artículo en cuestión planteaba un interrogante dispuesto a abrir la polémica: “¿Una sola cultura 

política republicana ochocentista en España?”. Para P. Gabriel y A. Duarte, la caracterización del 

republicanismo como movimiento  social  y  político  resultaría  muy compleja  por  las  numerosas 

contradicciones y ambigüidades que presentaba. Sin embargo, esto contrastaría con su recurrente 

continuidad y con su amplia implantación geográfica y social. 

No  obstante,  el  trabajo  de  estos  autores  adolecía  del  defecto  de  centrar  su  atención 

exclusivamente sobre el republicanismo de la Restauración, precisando la existencia de dos grandes 

corrientes representadas por las opciones progresistas y modernizadoras (posibilismo, centralismo, 

progresismo  zorrillista)  y  las  más  claramente  democratizadoras  (federalismo  democrático 

pimargalliano), que otorgaban a las clases populares un papel activo y decisorio en la vida política y 

social como parte de una alternativa global al Estado liberal burgués. En este sentido, los autores 

defendían la existencia de una "cultura política federalista pimargalliana" que experimentaría su 

mayor auge en la década de 1880, para entrar en crisis y disolución en el cambio de siglo. De hecho, 

es aquí donde se encuentra el núcleo de las tesis de P. Gabriel y A. Duarte, en la distinción de dos 

grandes  núcleos  republicanos  en  torno  a  una  cultura  "patricia"  y  otra  "plebeya",  que  se 

manifestarían  en  ámbitos  diversos  como  el  tratamiento  de  la  cuestión  social,  la  articulación 

territorial del Estado o la postura ante la cuestión nacional25. 

23 DE BLAS GUERRERO, A.,  Tradición republicana y nacionalismo español,  Tecnos, Madrid,  1991; ÁLVAREZ 
JUNCO, J., "Los amantes de la libertad: la cultura republicana española a principios del siglo XX" , en TOWSON, 
N. (ed.), El republicanismo en España (1830-1977), pp. 265-292; DUARTE, A., "Los republicanos del ochocientos 
y la memoria de su tiempo",  Ayer, 58 (2008), pp. 207-228; y DUARTE, A., "Sin historia no hay republicanos", 
Historia contemporánea, 37 (2008), pp. 321-342. 

24 DE DIEGO ROMERO, J., Imaginar la República, pp. 25-26.
25 DUARTE, A., y GABRIEL, P.,  "¿Una sola cultura política republicana ochocentista en España?", Ayer, 39 (2000), 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Una de las primeras respuestas a los planteamientos de A. Duarte y P. Gabriel fue desarrollada 

por  Demetrio  Castro,  para  quién  el  concepto  de  "cultura  política" tendría  una  naturaleza 

totalizadora, como la voz "Cultura", por lo que el republicanismo debería ser entendido como una 

"subcultura política" dentro de la "cultura política" general de la nación española decimonónica. El 

republicanismo aparecería así como "algo distinto a [...] una serie de partidos y programas, unos y 

otros, sin embargo, expresión y vehículo de esa subcultura". De este modo, Castro criticaba que uno 

de los usos habituales del concepto en la práctica historiográfica se limitaba a hacer referencia al 

discurso ideológico de determinados grupos o sujetos políticos, designando como "cultura política" 

a lo que antes se denominaba "doctrina" o "ideología". D. Castro insistía así en los elementos del 

republicanismo que formaban parte de una común matriz ideológica liberal, también presentes en el 

socialismo, destacando fundamentalmente el racionalismo, el kantismo ético y el positivismo. En 

este sentido, lo que definiría a los republicanos, frente al resto de las familias políticas españolas, 

sería su particular insistencia en la vinculación de estos principios a las prácticas políticas de la 

Revolución  francesa  y,  particularmente,  a  las  de  la  etapa  republicana  de  ésta.  Si  lo  realmente 

interesante de los planteamientos de este autor era la búsqueda de una dimensión más amplia en lo 

referente  al  concepto  de  "cultura  política",  frente  a  una  tendencia  a  la  fragmentación  que  ya 

comenzaba a apreciarse, su análisis presentaba el problema de que, revindicando el concepto de 

Verba  y  Almond,  estaba  desplazando  un  problema  como  el  del  conflicto  que  podía  ayudar  a 

comprender  las  problemáticas  internas  de  aquello  que  daba  en  llamar  "cultura  política"  y 

"subculturas políticas"26. 

Otro autor que tomaría parte en el debate, defendiendo la existencia de una "cultura política 

republicana" sería M. Suárez Cortina.  Sin embargo, la referencia que tomamos para abordar su 

postura procede de un artículo publicado en 2010 y supone una actualización de sus posiciones 

anteriores.  De hecho,  esta  tesis  se  encontraría  indudablemente  influenciada  por  los  trabajos  de 

Florencia  Peyrou,  Román  Miguel  González  y  Javier  de  Diego  Romero,  que  analizaremos  a 

continuación. 

Para Suárez Cortina, el republicanismo español debe ser considerado como una "cultura política" 

que  se  habría  ido  definiendo  a  lo  largo  del  tiempo  desde  supuestos  teóricos,  caracterizaciones 

doctrinales, apoyos sociales y proyectos sociopolíticos diversos. Por ello, su reconocimiento como 

una “cultura política” específica implicaría también la identificación de una serie de “subculturas 

políticas” internas que se desarrollarían a través de su proceso histórico. En este sentido, para el 

pp. 11-34. La distinción entre una cultura "patricia" y otra "plebeya" remite a THOMPSON, E. P., Costumbres en  
común,  Crítica, Barcelona, 1995.

26 CASTRO, D., "La cultura política y la subcultura política del republicanismo español", en CASAS SÁNCHEZ, J. 
L., y DURÁN ALCALÁ, F. (eds.), El republicanismo en la historia de Andalucía, Patronato Niceto Alcalá-Zamora 
y Torres, Priego de Córdoba, 2001, pp. 13-34. La cita corresponde a p. 24.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


autor  resulta  fundamental  desarrollar  un  uso  flexible  del  concepto  de  “cultura  política”  en  su 

aplicación al republicanismo, de modo que nos permita valorar tanto el modo en que se conforma su 

heterogeneidad interna ante  las  diversas  circunstancias  históricas  a  las  que se somete,  como la 

forma en la que se relaciona con el resto de “culturas políticas” presentes en la sociedad española 

(especialmente, la liberal y la socialista). 

En este sentido, Suárez Cortina considera que: 

en la construcción de las naciones y Estados modernos la pugna por determinar su naturaleza 
fue  objeto  de  fuertes  disputas  desde  culturas  políticas  antagónicas.  Y éstas  se  construyen  en  
marcos sociales, culturales y territoriales diversos de modo que resulta inviable la caracterización 
de una cultura política en sentido puro. 

Por ello, frente a la postura adoptada por D. Castro al considerar al republicanismo como una 

"subcultura" específica de una "cultura política nacional", el autor considera necesario valorar al 

republicanismo  como  una  “cultura  política” conformada  por  una  serie  de  subculturas con 

potencialidad  suficiente  para  devenir  en  “culturas  políticas” propias,  bajo  una  misma  matriz 

ideológica republicana27.

La renovación fundamental en el campo de los estudios históricos en torno al republicanismo 

español  decimonónico  en  la  década  de  los  2000  corresponderá,  no  obstante,  a  los  trabajos 

desarrollados por F. Peyrou, J. de Diego Romero y R. Miguel González que, bajo la dirección de M. 

Pérez Ledesma y M. Suárez Cortina, respectivamente, habrían orientado sus investigaciones hacia 

la  comprensión  del  fenómeno  republicano  en  la  España  del  siglo  XIX.  Los  tres  autores  se 

aproximan  al  análisis  del  republicanismo  desde  la  perspectiva  de  las  “culturas  políticas”,  sin 

embargo, la diversidad teórica y metodológica que se desgrana del uso que cada uno de ellos hace 

de este concepto obliga a matizar las posiciones que adoptan. 

También debe tenerse en consideración el hecho de que analizan el republicanismo en periodos 

históricos diversos. De este modo, mientras F. Peyrou dedicará su trabajo a la conformación del 

movimiento demo-republicano a lo largo del reinado de Isabel II, R. Miguel González tratará de 

analizar las raíces ideológicas, discursivas y culturales del mismo hasta su eclosión en la etapa del 

Sexenio Democrático. Por su parte, J. de Diego Romero desarrollará un análisis de las diversas 

posturas desarrolladas en el seno del movimiento durante las primeras décadas de la restauración 

borbónica.  De  este  modo,  nos  encontramos  con  tres  autores  que,  desde  perspectivas  distintas, 

condensan los  debates  desarrollados hasta  el  momento y cubren todo el  periodo de formación, 

consolidación y redefinición del movimiento demo-republicano decimonónico hasta la eclosión de 

un republicanismo de nuevo tipo representado por los populismos blasquista y lerrouxista, propios 

27 SUÁREZ CORTINA, M.,  "El republicanismo como cultura política. La búsqueda de una identidad", en PÉREZ 
LEDESMA, M., y SIERRA, M., Culturas políticas: teoría e historia, IFC, Zaragoza, 2010, pp. 263-311.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


de la nueva era de la política de masas28. 

Como  indica  la  propia  Florencia  Peyrou,  Tribunos  del  pueblo.  Demócratas  y  republicanos  

durante  el  reinado  de  Isabel  II “cubre  un  período  fundamental,  y  poco  conocido  por  la 

historiografía, en la formación del movimiento demócrata-republicano del siglo XIX: el reinado de 

Isabel II”. En este momento se habrían configurado algunas de las características fundamentales del 

republicanismo español,  por lo que,  para entender su evolución posterior,  la autora consideraba 

necesario explorar los “discursos” y “las formas de organización y práctica política de los sectores 

demócratas y republicanos” del período. 

Para  Peyrou,  el  demo-republicanismo  emerge  hacia  1840  de  un  “magma  de  liberalismo 

avanzado” y se vincula a un concepto de libertad relacionado con la participación política y a la 

defensa  de  la  superioridad  del  principio  de  soberanía  nacional  “frente  todos  los  poderes 

constituídos”. El complejo y progresivo distanciamiento entre el movimiento y la Corona, así como 

las coordenadas “personalistas” y “antipluralistas” de la política española decimonónica y la “falta 

de  espacios  adecuados  de  discusión”,  habrían  otorgado  a  este  movimiento  un  carácter 

marcadamente heterogéneo. Sin embargo, esta pluralidad de sensibilidades demo-republicanas se 

cohesionarían  alrededor  de  “un discurso”  compartido  centrado  en  la  defensa  de  unas  reformas 

políticas,  económicas  y  administrativas  liberales  avanzadas  y,  especialmente,  del  ideal  de  una 

“comunidad  armónica  de  ciudadanos  iguales  en  derechos  y  libertades”,  comprometidos  con  la 

defensa  del  bien  común  a  través  de  las  diversas  estructuras  de  participación  ciudadana.  Ello 

implicaba  también  la  defensa  de  un  sistema  territorial  descentralizado  -“que  impidiera  la 

concentración del poder y acercara la vida política a la ciudadanía”- y de un proyecto de reforma 

social  orientado a  garantizar  la  autonomía  completa  -material  y  moral-  de  los  miembros  de  la 

comunidad política29.

Como  indica  la  autora,  el  proceso  de  organización  de  la  democracia  española  estuvo 

completamente sujeto a las condiciones políticas de la etapa isabelina,  algo que llevó a que su 

organización como partido y el desarrollo de sus mecanismos de sociabilidad política se enfrentasen 

a una constante persecución política. Por ello, es necesario analizar el modo en el que la prensa y 

los  ateneos  ofrecieron  las  estructuras  fundamentales  para  la  organización  de  la  doctrina  y  el 

movimiento, pero también es necesario analizar la importancia de otros ámbitos de sociabilidad, 

como la producción literaria o el teatro, que, en cierta medida, podían escapar con más facilidad a la 

censura. 

28 Me refiero fundamentalmente a las obras PEYROU, F., Tribunos del pueblo; MIGUEL GONZÁLEZ, R., La pasión 
revolucionaria: culturas políticas republicanas y movilización popular en la España del siglo XIX, CEPC, Madrid, 
2007; y DE DIEGO ROMERO, J., Imaginar la República. 

29 PEYROU, F., Ttribunos del pueblo, pp. 509-510.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


En  la  doctrina  demo-republicana  existiría,  por  otra  parte,  una  tendencia  latente  hacia  la 

identificación del movimiento con la defensa de la soberanía individual. A partir de mediados de la 

década de 1850, el incremento de la conflictividad social difundió la alarma frente a las corrientes 

“socialistas” y provocó el  inicio de los debates que,  en la década de 1860, llevarían al  Partido 

Demócrata Español a la polémica entre “individualistas” y “socialistas” en torno a la definición 

doctrinal  del  movimiento.  Este  proceso  de  redefinición  intensificó  la  heterogeneidad  del 

movimiento y las luchas “personalistas” en el interior del mismo, pero hasta 1868 el partido supo 

conservar su unidad. 

Peyrou  también  insiste  en  la  necesidad  de  analizar  la  dificultad  del  demo-republicanismo 

isabelino  para  organizarse  como una  fuerza  política  independiente  del  progresismo.  Desde  sus 

orígenes, el demo-republicanismo habría conservado una identidad “liberal avanzada”, compartida 

con los  sectores  de  la  izquierda  progresista,  que les  habría  orientado siempre  al  fin  último de 

“democratizar” al progresismo español, así como a converger con esta fuerza política en momentos 

como  1854.  La  frustración  constante  de  estas  expectativas  fue  realmente  lo  que  condujo  a  la 

organización del demo-republicanismo como un movimiento político independiente. Como indica 

la propia autora en la conclusión de su obra:  

“La  historia  que  se  cuenta  en  este  libro  es  […]  la  evolución  del  discurso  democrático-
republicano y los intentos progresivos de estos sectores  de organizarse y constituir un partido 
político unificado en un período crucial que permite comprender algunas de las claves del devenir  
posterior. Es también la historia de una “cultura política liberal avanzada” que se opuso, y a veces  
se enfrentó, a la línea hegémonica que construyó el Estado liberal en España”30.

Frente a las tesis defendidas por Florencia Peyrou, Román Miguel González plantea la necesidad 

de partir de las propuestas del "giro cultural" y del análisis de la "mediación" -discursiva y cultural- 

para comprender el modo en el que los republicanos construyeron su identidad. Este modelo de 

análisis se encontrará orientado a la defensa de la existencia de una pluralidad de "culturas políticas 

republicanas", construidas alrededor de un "imaginario social", una narrativa propia y un proyecto 

de futuro, y condicionadas por la evolución del tiempo histórico. De este modo, el autor identifica 

tres  grandes  núcleos  culturales  republicanos:  el  socialismo  jacobino,  el  demoliberalismo  y  el 

demosocialismo. Del mismo modo, sostiene que algunas de estas "culturas políticas republicanas" 

conducirán  a  la  eclosión  de  otras  nuevas,  como  sucede  en  el  caso  de  la  demoliberal  tras  el  

surgimiento del demokrausismo frente a los demoliberales individualistas. El principal problema de 

Miguel González, sin embargo, deriva de que al quebrar con la perspectiva más vinculada a los 

planteamientos de Bernstein y Sirinelli, en la que podríamos situar a Peyrou y a De Diego, opta por 

una perspectiva "discursiva" que le permite llegar a plantear la inexistencia de las clases sociales 

30 PEYROU, F., Tribunos del pueblo, p. 516.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


más allá  de su "construcción discursiva".  No por  ello,  su trabajo deja  de  presentar  un análisis 

detallado  de  los  diversos  discursos  presentes  en  el  movimiento  demo-republicano,  y  de  la 

genealogía de los mismos, que complementa perfectamente la obra de Peyrou. Sus planteamientos, 

sin embargo, se encuentran más cerca de los de su maestro Suárez Cortina, analizados más arriba31.

El  tercer  autor  que  nos  ocupa,  J.  de  Diego  Romero,  dedica  su  estudio  al  análisis  del 

republicanismo restauracionista, desde la óptica de contrastar los factores de cohesión de la "cultura 

política  republicana  restauracionista" con  las  divergencias  entre  los  distintos  sectores  del 

movimento. En este sentido, el autor procede a analizar el modo en el que el movimiento abordó 

cuestiones como la crítica de la monarquía, las relaciones con la iglesia, los conceptos de Estado, 

nación o ciudadanía y la noción de política y cambio social, para, finalmente, proceder al análisis de 

la experiencia de la Unión Republicana como canto del cisne del republicanismo decimonónico. En 

este sentido, la aproximación de J. de Diego Romero enlaza perfectamente con los análisis de F. 

Peyrou, al tratar de resaltar los elementos identitarios compartidos por el conjunto del movimiento 

republicano, que permitirían la constitución de la Unión Republicana de 1903, sin dejar de lado el 

análisis de las diferentes posturas respecto a una serie de cuestiones fundamentales y de cómo estas 

evolucionarían  en  función  del  contexto  sociopolítico.  Del  análisis  de  De  Diego  se  evidencia 

también,  como  en  los  de  Miguel  González,  Duarte,  Gabriel  y  Suárez  Cortina,  que  la  ruptura 

fundamental sería la que se produciría entre republicanos federales y no federales, a pesar de que 

ello no implicase que dejasen de compartir toda una serie de elementos comunes32.

En  conclusión,  la  aplicación  del  concepto  de  "cultura  política" a  la  literatura  dedicada  al 

republicanismo  español  en  la  última  década  ha  permitido  un  avance  considerable  en  el 

conocimiento de la historia y la heterogeneidad de este movimiento durante el siglo XIX. A pesar de 

ello,  el  hecho de  que  estos  autores  utilicen  de  forma completamente  diversa  el  concepto  y  lo 

adapten en función de las necesidades de su investigación es, cuanto menos, alarmante.  

Por otra parte, las tesis de Román Miguel González y, especialmente, las de Florencia Peyrou, 

son incomprensibles si  no tenemos en cuenta la renovación experimentada por la historiografía 

sobre el  periodo isabelino en las últimas décadas. Hace una década,  analizando el  estado de la 

historiografía sobre el liberalismo isabelino, Mª Cruz Romeo Mateo indicaba: 

la historia política de este período sigue siendo una de las más descuidadas o desatendidas de la  
época contemporánea, y no sólo en razón de los clamorosos vacíos temáticos que aún persisten, sino 
también  de  la  limitada  renovación  de  perspectivas  analíticas  y  enfoques  interpretativos 

31 MIGUEL GONZÁLEZ,  R.,  La  pasión  revolucionaria; y  "Las  culturas  políticas  del  republicanismo  histórico  
español", Ayer, 53 (2004), pp. 207-236.

32 DE DIEGO ROMERO,  Imaginar la república; y "La cultura política de los republicanos finiseculares",  Historia  
Contemporánea, 37 (2008), pp. 409-440. 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


experimentada33.

Para esta autora, la conciencia generalizada de que poco se podía aportar en el conocimiento del 

período y la  ausencia de un consenso historiográfico en torno a la  naturaleza de la  revolución 

burguesa  española  eran  dos  de  las  causas  fundamentales  de  este  "descuido"  historiográfico.  Si 

considero importante recuperar el balance realizado por esta historiadora es, fundamentalmente, por 

el hecho de que la evolución de la historiografía española en este ámbito durante la última década 

ha seguido ciertamente los pasos de lo que Romeo Mateo exponía en aquel artículo. Para ella, la 

historia de los liberales durante el reinado de Isabel II podía ser considerada como una "historia 

incipiente"  en  el  sentido  que  existía  una  iniciativa  metodológica,  orientada  a  plantear  nuevos 

problemas históricos -sujeto/individuo, lenguaje político, identidad colectiva, acción política-, que 

se  nutriría,  en  cierto  modo,  de  las  tradiciones  historiográficas  francesa  y  anglosaxona  para 

desarrollar una nueva historia política. 

De este modo, a través de la recepción de la "nueva historia política", autores como  Isabel  

Burdiel, Mª Cruz Romeo Mateo o Manuel Suárez Cortina, entre otros, han estudiado en la última 

década el proceso de constitución de un liberalismo "postrevolucionario", distanciado de la "cultura 

del doceañismo". Las luchas entre tradicionalismo y liberalismo y progresismo y moderantismo y la 

supervivencia de una política tradicional "de patricios" en el marco de una cultura nacional liberal, 

habrían  definido  las  coordenadas  de  un  sistema  político  y  cultural,  de  marcada  impronta 

"personalista" y "antipluralista",  en el  que los diferentes movimientos políticos conformarían su 

identidad  desde  la  voluntad  de  constituirse  como  la  expresón  exclusiva  del  bien  común  o  la 

voluntad  nacional.  Considero  que  es  en  el  ámbito  de  este  sistema de  significados  donde  debe 

situarse  el  análisis  de  unos  demócratas  españoles  del  XIX,  que,  en  mi  opinión,  estaban 

completamente impregnados  de esta  ideología,  a  pesar  de que aspirasen a  construir  una  nueva 

realidad social, política y moral34.

33 ROMEO MATEO, Mª C., "Una historia incipiente: los liberales en el reinado de Isabel II",  Ayer, 44 (2001), p. 253.
34 BURDIEL, I., Isabel II. Una biografía (1830-1904), Taurus, Madrid, 2010; ROMEO MATEO, Mª C., "Una historia 

incipiente: los liberales en el reinado de Isabel II"; ROMEO MATEO, Mª C., "De patricios y nación”;  ROMEO 
MATEO, Mª C., "La tradición progresista: historia revolucionaria, historia nacional", en SUÁREZ CORTINA, M. 
(coord.), La redención del Pueblo: la cultura progresista en la España liberal, Universidad de Cantabria, Santander, 
2006,  pp.  81-114;  y  SUÁREZ CORTINA,  M.,  “Introducción:  Libertad,  Progreso  y  Democracia  en  la  España 
liberal”, en SUÁREZ CORTINA, M. (coord.), La redención del Pueblo: la cultura progresista en la España liberal, 
Universidad de Cantabria, Santander, 2006, pp. 7-40.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


II. Fernando Garrido y la revolución de 1854  .

II. a. Fernando Garrido y la democracia española hasta 1854.

La revolución de 1854 supone un momento trascendental en el proceso histórico de formación de 

la democracia española decimonónica. La relativa apertura política del régimen, así como el acceso 

de los demo-republicanos a las Cortes constituyentes, intensificarían el debate político presente en 

la sociedad española y crearían unas condiciones favorables para la estrategia propagandística del 

Partido Demócrata  Español.  Por ello,  considero que el  período 1854-1856 se caracteriza,  en la 

historia  del  demo-republicanismo español,  como una etapa  de  enorme intensidad en  el  ámbito 

organizativo  e  ideológico  del  movimiento.  Del  mismo modo,  sería  precisamente  en  estos  años 

cuando  algunas  de  sus  figuras  políticas  se  consolidarían  como  referentes  fundamentales  de  la 

"esfera pública" española.

Éste, sin lugar a dudas, es el caso de Fernando Garrido. Nacido en Cartagena en 1821,  desarrolló 

su juventud en Cádiz, dónde su familia se estableció tras el fallecimiento del padre. Desde muy 

joven, tomó contacto con la literatura romántica europea, elemento fundamental en su formación 

ideológica35. Del mismo modo, durante su juventud gaditana estudió pintura, litografía y dibujo en 

madera, oficio que compartimentaría a lo largo de su vida con el de agitador político. En 1840 

conocería  a  Joaquín  Abreu,  quién  lo  inició  en  la  obra  de  los  reformistas  sociales  franceses,  y 

especialmente  en  la  de  Fourier.  Esta  primera  etapa  de  formación  ideológica  condujo  al  joven 

romántico a orientarse hacia el  periodismo,  centrándose fundamentalmente en el  análisis  de las 

contradicciones que presentaba la nueva sociedad industrial.  De este modo, ya desde un primer 

momento,  la  influencia  del  romanticismo  social  llevó  a  Garrido  a  especializarse  en  labores 

propagandísticas, aspecto que ejerció una notable importancia a lo largo de su trayectoria vital e 

intelectual36.

En lo que respecta a Joaquín Abreu, éste había partido al exilio en 1823, estableciéndose en 

Francia en la década de los treinta. En 1833 habría conocido personalmente a Fourier y participado 

en el ensayo de falansterio de Condé-sur-Vesgres. Un año más tarde, acogiéndose al decreto de 

amnistía promulgado por María Cristina, regresó a Cádiz y comenzó a difundir las doctrinas de 

Fourier; conformado a su alrededor un pequeño grupo reformista social en el que se integró el joven 

35 Como indica Cecilio Alonso, "huérfano desde niño, se formó literaria y emocionalmente en la lectura de novelas de  
Balzac,  Dumas,  Paul  de  Kock,  Paul  Feval,  Federico  Soulié,  Walter  Scott,  Victor  Hugo,  Sue  y   Jorge  Sand". 
ALONSO, C., Historia de la literatura española. 5. Hacia una literatura nacional, 1800-1900, Crítica, Barcelona, 
2010, p. 174.

36 PEYROU, F.,  y  PÉREZ LEDESMA, M.,  "Fernando Garrido: Historiador y testigo de la  España isabelina",  en 
GARRIDO, F., La España contemporánea, Urgoiti, Pamplona, 2009, pp. XI-XIV.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Fernando Garrido.

El  pensamiento  de  Joaquín  Abreu contiene  una  serie  de  particularidades  con respecto  al  de 

Fourier que, por su influencia en Garrido, considero necesario resaltar. Como ha señalado Florencia 

Peyrou, "Abreu denunciaba la existencia de un modo de producción injusto y la acumulación de 

riquezas en pocas manos" como causa de la pauperización y la exclusión de las clases populares del 

ejercicio  de  su  "libertad".  Además,  compartía  con  Fourier  la  idea  de  que,  sólo  a  través  del 

falansterio -entendido como la asociación del trabajo, la ciencia y el capital-, se podría llegar a 

resolver el "problema social". Sin embargo, a diferencia del francés, Abreu veía en la política un 

instrumento eficaz para la resolución de la “cuestión social”, siempre que se garantizase el ejercicio 

de un sufragio universal que permitiese a las clases populares elegir a sus propios representantes 

para hacer efectible una “felicidad nacional” que, en su opinión, sólo podía ser entendida como "la 

suma de las dichas individuales". Considero que, si no se tiene en cuenta la mediación que realiza 

Abreu  en  el  conocimiento  por  Garrido  de  las  teorías  fourietistas,  es  imposible  comprender  el 

conjunto del  pensamiento del segundo37. 

Pero volvamos a Garrido. En 1845 éste abandonará Cádiz y se trasladará a Madrid, iniciando una 

segunda etapa de su trayectoria política que se caracterizará por la intensificación de su actividad 

propagandística -probablemente con el fin de captar la atención de la izquierda progresista- y por 

numerosos intentos de poner en marcha diversas empresas periodísticas con las que difundir las 

doctrinas del reformismo social. De este modo, en 1847 funda el periódico  La Atracción, a través 

del cual entra en contacto con figuras como S. Cámara, F. C. Beltrán, A. I. Cervera, F. J. Moya, D. 

de la Vega y J. Martínez, conformando lo que ha dado en llamarse como el “círculo fourierista 

madrileño”. 

Estas  actividades  se  van  a  desarrollar  en  un  contexto  caracterizado  por  los  intentos  de 

aproximación entre algunos sectores del liberalismo avanzado, como respuesta a la consolidación 

de la hegemonía política de los moderados. De este modo, inciativas como la  Tertulia del 18 de  

Junio  o la  Academia del Porvenir  tratarán de consolidar un espacio de sociabilidad política que 

reúna al conjunto del liberalismo avanzado. En opinión de Maluquer de Motes, Garrido se habría 

establecido  en  Madrid  como un  agente  propagandístico  de  Joaquín  Abreu.  En  este  sentido,  el 

convencimiento de la infalibilidad de la reforma social, que compartían tanto Abreu como Garrido y 

el  resto de los reformistas sociales gaditanos,  les  llevó a  plantear  la  posibilidad de trasladar  la 

“cuestión social” a las Cortes, en las que veían el centro de la decisión política española. Si bien 

este  objetivo no se alcanzó,  las  gestiones  para lograrlo permitieron,  como acabamos de ver,  la 

constitución  de  un  "círculo"  madrileño  de  reformistas  sociales  que  encontró  en  la  prensa  su 

37 El pensamiento político y social de Joaquín Abreu en PEYROU, F., Tribunos del pueblo, pp. 230-231.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


principal medio organizativo38. 

Este nuevo núcleo de reformistas sociales, emprenderá en 1848, a través de Fernando Garrido y 

Federico C. Beltrán, la fundación del órgano La Organización del Trabajo, que para Maluquer de 

Motes  constituía  un  "instrumento  para  aumentar  las  dimensiones  y  la  coherencia  del  grupo 

republicano como sociedad secreta y probablemente encubierto por la entidad Velada de artistas y  

artesanos fundada en septiembre de 1847".  El desarrollo de las sublevaciones de marzo y mayo de 

1848, sin embargo, terminaría por interrumpir estas actividades. El núcleo madrileño, forzado a 

tomar una posición directa, participó directamente en las jornadas insurreccionales, abandonando la 

condena de la  violencia  y de la  acción política de los partidos  que les había definido hasta  el  

momento39. 

La  represión  desatada  por  Narváez  tras  las  sublevaciones  creó  un  nuevo  contexto  social  y 

político,  caracterizado por  la  persecución política y la  censura,  en el  que  La Organización del  

Trabajo  fue  clausurada.  Sin  embargo,  las  repercusiones  del  movimiento  europeo  de  1848 

intensificaron el debate político del liberalismo avanzado en torno al socialismo y, entre 1848 y 

1849,  figuras  como Moya,  Pastor  Díaz  y Cámara  e  instituciones  como  El  Porvenir,  el  Ateneo 

madrileño y la  Academia de la Emulación se constituyeron en los centros fundamentales de esta 

polémica.  La  difusión  del  reformismo  social,  y  especialmente  de  su  vertiente  fourierista,  se 

intensificó  progresivamente  en  un  momento  en  el  que  el  demo-republicanismo  avanzaba 

irresistiblemente hacia una definición independiente del progresismo español. 

Entre finales de 1849 y principios de 1850, aparecerían también nuevos órganos periodísticos 

como  El Amigo del Pueblo,  de A. I.  Cervera;  El Eco de la Juventud,  de Garrido;  La Reforma 

Económica, de Sixto Cámara; y  La Asociación, de Ordax Avecilla. Ésta última, tendría una vida 

relativamente breve, ante la intensificación de la censura por parte del gobierno de Narváez, pero 

durante un tiempo determinado trató de fusionar las tres cabeceras anteriores. Tras otras empresas 

de destino similar, en 1853 se creó  La Voz del Pueblo, que logró una mayor duración a costa de 

reducir el grado de radicalismo de su propaganda reformista social40.

De forma paralela,  a  la  altura  de  1849 la  crisis  del  progresismo español  conducía  a  su ala  

izquierda a intentar forzar una deriva democrática en su partido, especialmente tras la publicación 

en abril de 1849 de un  Manifiesto Progresista Democrático redactado por Ordax Avecilla y con 

38 La referencia del círculo madrileño como fourierista ya aparece en MALUQUER DE MOTES, J., El socialismo en  
España (1833-1868),  Crítica,  Barcelona,  1977, p.  288.  Para  la  función  de  la  prensa  en  la  organización  de  la 
democracia española durante la Década moderada, véase PEYROU, F., Tribunos del pueblo, pp. 60-76. PEYROU, 
F., y PÉREZ LEDESMA, M., "Fernando Garrido: Historiador y testigo de la España isabelina", pp. XIV-XIX.

39 La cita de Maluquer de Motes en MALUQUER DE MOTES, J.,  El socialismo en España (1833-1868), p. 288. 
PEYROU, F.,  y PÉREZ LEDESMA, M., "Fernando Garrido: Historiador y testigo de la España isabelina",  pp. 
XIX-XXI.

40 MALUQUER DE MOTES, J., El socialismo en España (1833-1868), pp. 288-290.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


aportaciones de Rivero, Aguilar y Puig. La fría acogida despertada por éste entre los sectores más 

templados  del  progresismo llevó a  parte  de  sus  sectores  avanzados a  escindirse del  grupo y a 

conformar un Partido Demócrata Español, que se nutrió también de ciertos sectores procedentes del 

republicanismo del Trienio esparterista y del círculo de reformistas sociales madrileños. 

Florencia Peyrou opina al respecto de Garrido que, a pesar de encontrarse vinculado al partido 

desde su fundación -recordemos que su compañero Sixto Cámara había sido nombrado secretario 

del  mismo-,  "parece  haber  dedicado  más  esfuerzos  a  las  tareas  propagandísticas",  puesto  que 

consideraba que la difusión de la doctrina democrática entre el pueblo y la juventud era la mejor 

forma de  consolidar  en  el  poder  al  movimiento tras  la  revolución.  Sin embargo,  resulta  difícil 

distinguir  el  proceso  de  formación  del  Partido  Demócrata  Español  de  la  intensa  actividad 

propagandística de los reformistas sociales madrileños si tenemos en cuenta, como defiende Peyrou, 

la existencia de "un magma democrático [...] imposible de compartimentar" en el que la "cuestión 

social" constituía una preocupación fundamental41.   

Para  Eliseo  Aja,  por  su  parte,  "la  influencia  del  grupo  [reformista  social]  se  extendió  [...]  

probablemente  a  costa  del  ala  izquierda  del  partido  progresista  y  de  aquellos  liberales  que 

comenzaban a ver la importancia de la "cuestión social"",  dentro de un contexto en el  que los 

sucesos  de  1848  habrían  radicalizado  "a  todos  los  grupos  políticos  españoles".  En  el  Partido 

Demócrata Español se constituirá así una tendencia que será constante a lo largo de su historia, 

caracterizada por su identificación plena con la llamada "cuestión social", como consecuencia de la 

necesidad de dar respuesta al pauperismo y al incipiente desarrollo de los movimientos sociales.

En este sentido, el núcleo reformista social madrileño, agrupado ahora en torno a La Asociación, 

desarrolló una intensa actividad propagandística que llegó a proyectar la publicación de una serie de 

folletos con los aspectos esenciales de la doctrina democrática. Sin embargo, ante las dificultades 

impuestas por la censura, sólo llegaría a publicarse el primero de ellos,  Propaganda democrática, 

escrito por Garrido y dedicado a la teoría fourietista42. 

Las actividades de Fernando Garrido, por otra parte, no quedaron limitadas al ámbito editorial. 

En 1849 participó activamente en la constitución en Madrid de la sociedad secreta  Los Hijos del  

Pueblo, integrada fundamentalmente por los sectores reformistas sociales del Partido Demócrata 

Español y por sus bases populares. Esta sociedad lograría contar hasta con 1.200 afiliados, además 

de establecer una considerable ramificación provincial y de desarrollar relaciones políticas con otras 

sociedades secretas de capitales extranjeras como París o Lisboa. Su objetivo era fundamentalmente 

41 PEYROU, F., y PÉREZ LEDESMA, M., "Fernando Garrido: Historiador y testigo de la España isabelina", pp. XXI-
XXII.

42 AJA, E., Democracia y socialismo en el siglo XIX español. El pensamiento político de Fernando Garrido,  Edicusa, 
Madrid, 1976, pp. 17-19.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


propagandístico y su ideología antimonárquica. La sociedad se estructuró a través de un Directorio 

formado por cinco miembros y de un "Gran Consejo" dividido a su vez en las siguientes secciones: 

"Organizadora", "La Asociación" -responsable de la actividad periodística a la que me he referido 

más arriba- y "La Joven España" -una sociedad literaria de clara influencia mazziniana que recibió 

permiso de las autoridades para celebrar sus reuniones-. Las actividades de Garrido en el seno de 

esta  organización,   de  la  que  posiblemente  fuera  uno  de  sus  principales  dirigentes  -si  no  el 

principal-, motivaron su detención y encarcelamiento en la prisión del Saladero entre los meses de 

julio  de  1850  y  mayo  de  1851.  Su  liberación  llegaría  finalmente  bajo  la  condición  de  que 

abandonase el país43.

De este modo, y tras una breve estancia en París, Fernando Garrido llegó a Londres a finales de 

1851. En la capital británica, Garrido entraría en contacto con algunos de los líderes más destacados 

del movimiento democrático y republicano europeo en el exilio,  como Mazzini, Ledru-Rollin o 

Kosuth. Junto a ellos, Garrido entró a formar parte, en calidad de representante de los demócratas 

españoles,  del  European  Central  Democratic  Committee,  una  organización  de  la  democracia 

europea a nivel internacional que serviría de puente para  negociaciones como las que emprendió 

José María Orense -junto con Mazzini y Kossuth- para lograr, a través de la  Joven América, el 

apoyo de EEUU a una posible revolución española. 

Estas  controvertidas  negociaciones  pretendían  garantizar  el  establecimiento  de  un  gobierno 

demócrata en España con apoyo economico y armamentístico norteamericano a cambio de la cesión 

de la isla de Cuba y de uno de los tres presidios españoles de África. Inicialmente, los demócratas 

españoles habían contactado con los patriotas cubanos residentes en Norteamérica, a los que se les 

había ofrecido una alternativa republicana que supusiese la autonomía de la isla y la abolición de la  

esclavitud. Más adelante, Mazzini y Kossuth, inmersos en una campaña propagandística por los 

EEUU que pretendía romper la tradicional neutralidad política del país hacia la política europea, 

trataron de  obtener  el  apoyo  moral  norteamericano  desde  la  perspectiva  de  que  el  éxito  de  la 

democracia en Europa dependía de un levantamiento simultáneo de las penínsulas ibérica e itálica, 

orientado a alcanzar la unidad política de éstas. 

El  nombramiento  del  demócrata  radical  Pierre  Soulé44 como  embajador  norteamericano  en 

Madrid en 1853 reabriría esta cuestión, en tanto su elección podía ser interpretada como un cambio 

significativo  en  la  política  exterior  de  los  EEUU  hacia  el  continente  europeo.  De  hecho,  las 

negociaciones  que  en  un  tiempo habría  emprendido Orense  fueron aprovechadas  por  la  prensa 

43 AJA, E., Democracia y socialismo en el siglo XIX español. El pensamiento político de Fernando Garrido , pp. 19-
20; PEYROU, F.,  y Pérez Ledesma, M.,  "Fernando Garrido: Historiador y testigo de la España isabelina",  pp. 
XXIII-XXV.

44 Ésta, además de ser un ferviente partidario de la anexión de Cuba a los EEUU, era amigo personal de Mazzini y 
Kossuth y formaba parte de La Joven América.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


moderada  para,  en  pleno  Bienio,  denunciar  la  existencia  de  un  complot  antipatriótico  urdido, 

principalmente, por los demócratas españoles. Ante estas acusaciones, el periódico de Sixto Cámara 

La Soberanía Nacional denunció los argumentos moderados, aludiendo claramente a que el Partido 

Demócrata Español no estaba preparado para una acción insurreccional de tales dimensiones. Para 

Cámara, era el propio comportamiento del gobierno español en lo respectivo a la autonomía cubana 

el  que potenciaba el  anexionismo norteamericano. La solución a la cuestión cubana sólo podía 

resolverse mediante la concesión a la isla de Cuba de representación nacional y la puesta en marcha 

de un proceso político que le permitiese constituirse en provincia y dotarse de unas leyes adecuadas 

a  sus  realidades  particulares.  Esta  cuestión,  especialmente  tras  la  campaña  propagandística 

moderada y la sucesiva renuncia de Soulé en febrero de 1855, obligó a los demócratas españoles a 

desvincularse claramente de las negociaciones con EEUU respecto a la anexión de Cuba y a situar, 

de cara a la opinión pública, su patriotismo por encima de su republicanismo45. 

Pero volvamos a Garrido y a su estancia como exiliado en Londres. Como he comentado más 

arriba,  Fernando  Garrido  se  convertiría  en  el  representante  de  la  democracia  española  en  el 

European Central Democratic Committee, que como ha sostenido I. Mª Pascual Sastre, constituía 

una "réplica republicana" de la Santa Alianza, impulsada por Mazzini, en la que participaban los 

principales nombres de la democracia europea. Considero que  este aspecto es crucial, no sólo en la 

evolución del pensamiento político de Fernando Garrido, sino en la del conjunto del movimiento 

demócrata. 

Garrido también desempeñó un papel fundamental en la constitución de la Legión Ibérica, una 

"organización paramilitar sobre la base de algunos sectores de las sociedades obreras de Barcelona" 

y con una destacable presencia de "voluntarios catalanes de la guerra de África" que participó, 

aunque de forma reducida, en el  Risorgimento italiano. Al fin y al cabo, el demócrata gaditano 

sentía una gran admiración por la  persona de Giuseppe Mazzini,  con el  que compartía ideas y 

militancia. Ambos formaban parte de una misma corriente intelectual  impregnada de reformismo 

social,  pero  no  socialista,  que  les  llevaría  a  tomar  posturas  similares   ante  la  cuestión  de la  I  

Internacional46. Para Garrido, Mazzini constituía "no sólo el símbolo del demócrata y el republicano 

preocupado por su patria", sino el precursor de la "Europa de los pueblos". De este modo, Garrido 

45 La posición de los demócratas con respecto al patriotismo es, sin embargo, muy compleja. Tampoco estoy seguro de 
que se pueda afirmar con rotundidad lo que, personalmente, acabo de sostener si tenemos en cuenta que, para éstos, 
República y Patria constituían un sólo sujeto político. PEYROU, F., y PÉREZ LEDESMA, M., "Fernando Garrido: 
Historiador y testigo de la España isabelina", p.  XXV; y, especialmente, PASCUAL SASTRE, I. Mª., La Italia del  
"Risorgimento" y la España del sexenio democrático (1868-1874), CSIC, Madrid, 2002, pp. 331-335. 

46 Ambos serían contrarios al discurso de clase dominante en la organización, desde la defensa de una alianza entre la 
burguesía y las clases populares contra la oligarquía. Al mismo tiempo, rechazaban la “desconfianza en la política” 
que  para  ellos  caracterizaba  a  la  Internacional.  El  debate  entre  Fernando  Garrido  y  el  sector  anarquista  del  
internacionalismo español ha sido abordado en las conclusiones de la presente investigación.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


se convertiría probablemente en el principal difusor en España de un modelo de federación europea 

de repúblicas de clara impronta mazziniana. En este sentido, Pascual Sastre defiende que el ideario 

republicano   de  Garrido,  a  pesar  de  ser  federalista,  estaría  más  marcado  por  Mazzini  que  por 

Cattaneo47.

II. b. Fernando Garrido y la democracia española ante la revolución de 1854.

En otro orden de cosas, el proyecto moderado de asentar la nueva monarquía sobre una doble 

lógica dinástica y liberal habría fracasado ante los constantes intentos de la familia real por imponer 

su autoridad sobre la de las instituciones liberales representativas. Los moderados, convertidos en 

un “partido de Corte” completamente dependiente de la autoridad real, se encontraban divididos por 

el profundo clientelismo generado por la cada vez más difícil distinción entre negocios privados y 

política de un modelo de desarrollo económico cerrado y centrado en el estado. La monarquía y su 

entorno habían sabido aprovechar la situación para contradecir la función arbitral asignada por los 

liberales a la Corona y constituir a ésta como un poder independiente. En ese contexto de división, 

los moderados se mostraron incapaces de controlar aquel poder real que habían “secuestrado” y las 

distintas familias lucharon por imponerse autoritariamente para poder gobernar. Esta circunstancia 

fue aprovechada por los sectores más reaccionarios del moderantismo, que, sirviéndose del modelo 

que ofrecía la Francia de Napoleón III, trataron de resolver la crisis política a través de un gabinete 

extraparlamentario apoyado por la Corona. Sin embargo, este nuevo gobierno carecía de los apoyos 

suficientes para emprender una reforma política de tales dimensiones, lo que aceleró todavía más la 

ruptura de las filas moderadas y el  distanciamiento de unos sectores “puritanos” cada vez más 

proclives a entenderse con los progresistas48.

La situación se complicaría cada vez más, convirtiéndose en "un pulso abierto entre la familia 

real en su conjunto y la oposición de moderados puritanos y progresistas", donde la responsabilidad 

directa de la reina se hacía cada vez más clara. De este modo, aquella Isabel II que, durante la 

guerra  civil  carlista,  había  sido  percibida  como  el  símbolo  de  la  libertad,  se  encontró 

indisociablemente ligada a los grandes fenómenos de corrupción de la época -especialmente en la 

cuestión de los ferrocarriles- y a la deriva autoritaria del sistema político español. A ello se añadían 

los ataques que, en base a los patrones de género de la cultura burguesa, se dirigían contra su vida 

privada. En estas circunstancias, el planteamiento de soluciones cercanas a la alternativa dinástica 

se fue abriendo paso entre muchos sectores de la oposición liberal49. 

47 PASCUAL SASTRE, I. Mª., La Italia del "Risorgimento" y la España del Sexenio Democrático, pp. 335-337. 
48 BURDIEL, I., Isabel II. Una biografía (1830-1904), pp. 245-252.
49 BURDIEL, I., Isabel II. Una biografía, pp. 258, 261-265 y 271.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


De  este  modo,  a  finales  de  1853  la  oposición  inició  un  proceso  conspirativo,  dirigido 

fundamentalmente  por  el  ala  “puritana” del  moderantismo,  en  el  que  la  intensidad  de  los 

sentimientos  antidinásticos  permitía  plantear  tanto  la  candidatura  portuguesa de  Pedro  V como 

aquella  representada por Montpensier.  Ambas opciones,  la de un Orleans y la de un Braganza, 

chocaban  con  la  oposición  de  Francia  e  Inglaterra,  que,  aliadas  coyunturalmente  en  su 

enfrentamiento contra Rusia en la guerra de Crimea, temían que la apertura de un nuevo frente en la 

Península ibérica pudiese producir una desestabilización política completamente inoportuna. 

El proceso, sin embargo, era irreversible. La oposición liberal se reunió en torno a un amplio 

discurso, fundamentado en la defensa de la nación y del liberalismo frente a una Corona que ya no 

representaba a ninguno de ambos,  y rescató la  retórica del  Pueblo en armas.  Para la  oposición 

liberal,  la  soberanía  residía  en  la  nación,  no  en  la  dinastía,  y  ello  posibilitaba  apostar  por  los 

Braganza y por la unión dinástica con Portugal. Pero lo más importante para los sectores moderados 

era  evitar  una salida revolucionaria  que pudiera conducir  a  una pérdida de su control  sobre la 

situación y facilitase, por ello, el ascenso de opciones más radicales de cambio político. De lo que 

se trataba, en resumidas cuentas, era de dar un golpe de fuerza rápido y eficaz.

De esta forma, como ha indicado Isabel Burdiel, la creciente independencia de la Corona fue 

apreciada  como  una  amenaza  para  la  revolución  liberal,  conduciendo  a  un  movimiento 

revolucionario triple –militar y conservador, progresista y popular-, y de contornos difusos, que 

marcó la división del liberalismo y la creciente conflictividad social que carecterizarían el Bienio de 

1854-1856. La Revolución de 1854 se inició así con un levantamiento militar de signo “puritano”, 

la Vicalvarada, pero se encontraba precedido por una conspiración mucho más "porosa" que, a la 

postre, había resultado más decisiva para plantear la ruptura. Por ello, no podemos hablar de una 

"subordinación"  de  determinadas  fuerzas  a  proyectos  políticos  ajenos,  sino  más  bien  de  una 

confluencia de sectores con diversos proyectos políticos en un mismo proceso revolucionario. A 

pesar de todo, la monarquía isabelina fue capaz de sobrevivir a la conmoción revolucionaria ante la 

incapacidad  del  liberalismo  para  desprenderse  de  su  "ilusión  monárquica",  los  obstáculos 

internacionales  opuestos  al  establecimiento  de  una  dinastía  alternativa,  y  el  temor  de  amplios 

sectores liberales a una radicalización sociopolítica del proceso revolucionario50.

La crisis revolucionaria de la monarquía isabelina se saldaría finalmente con el llamamiento del 

Duque de la Victoria  para formar gobierno.  Esta opción de la  Corona por Espartero,  tras otras 

maniobras frustradas, respondía a diversos factores. En primer lugar, éste se encontraba retirado de 

la política española desde 1843, no habiéndose implicado en las luchas políticas posteriores como 

Leopoldo O'Donnell, que al fin y al cabo era la cabeza visible de una facción moderada con voces 

50 BURDIEL, I., Isabel II. Una biografía, pp. 276-306; y PEYROU, F., Tribunos del pueblo, pp. 261-266.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


claramente antidinásticas. Al mismo tiempo, el llamamiento a Espartero podría ser “construido” -y 

de hecho, así lo fue- como una imposición de la revolución sobre la Corona. En última instancia, 

Espartero era el símbolo de las aspiraciones revolucionarias populares, por lo que su nombramiento 

podía contribuir a paralizar el proceso revolucionario evitando que éste condujese a posiciones más 

radicales. 

De  esta  forma,  tras  el  nombramiento  de  Espartero,  se  procedió  a  relevar  a  las  juntas 

revolucionarias que se habían formado durante la Revolución de Julio y se conformó un gabinete de 

coalición liberal -como transacción entre los “puritanos”, los progresistas “templados” y la Corona- 

encargado de restablecer el orden hasta la apertura de unas Cortes Constituyentes que estableciesen 

un nuevo ordenamiento político y jurídico del país. Este gobierno centró no pocos esfuerzos en 

reforzar lazos entre la Corona y las nuevas Cortes, aunque siempre desde la cautela de no dar por 

cerrado el  debate  sobre  la  monarquía  de  Isabel  II  para  evitar  una  mayor  radicalización  de  los 

demócratas y de sus bases populares51.  

La participación de los sectores demócratas en la Revolución de Julio se inscribía en el marco de 

un "magma" general tendente a la liberalización del régimen. Esto hizo posible que los demócratas 

participasen junto a los “puritanos” y los progresistas en el  mismo proceso político.  Considero 

también que esta participación conjunta se vió reforzada, entre otros factores, por la aureola mística 

que rodeaba a la figura de Espartero para el conjunto del liberalismo avanzado y para gran parte de 

las clases medias y populares. La ruptura llegó en el momento en el que fue posible percibir la 

distancia real entre los objetivos del gobierno y los de una oposición conformada, principalmente, 

por los demo-republicanos y los progresistas “puros”. El hecho de que aspectos como la Corona y la 

dinastía quedasen vetados para su discusión pública propició el distanciamiento definitivo de los 

demócratas, con respecto a la coalición gubernamental, en un contexto de crisis socioeconómica. 

Los  primeros  momentos  de  la  revolución habían  generado  unas  condiciones  que  favorecían 

notablemente el aumento de la presencia pública del movimiento demo-republicano, especialmente 

a través de la proliferación de la prensa y de un aumento notable de la sociabilidad política. Todo 

ello se producía a pesar de las dificultades de los demócratas para independizarse definitivamente 

del  progresismo  avanzado,  especialmente  por  la  existencia  de  una  aspiración  común  a  la 

transformación gradual y contínua de la sociedad y por unas prácticas y unos discursos políticos de 

marcado personalismo52.

51 BURDIEL, I., Isabel II. Una biografía, pp. 318-332. 
52 PEYROU, F., Tribunos del pueblo, pp. 261-267.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


En este contexto de intensa actividad política y propagandística, hacia el 20 de julio se inició la 

conformación de un  Círculo de la Unión que, bajo la forma de una sociedad patriótica, tenía el 

objetivo de reunir a aquellos sectores demócratas, republicanos y progresistas avanzados opuestos 

al  conservadurismo de la  Junta  de  Salvación y  partidarios  tanto  de  una  democratización  de  la 

revolución  como  de  una  intensificación  de  la  politización  y  movilización  de  los  sectores 

populares53. 

Fernando Garrido, que había llegado a Madrid el 21 de julio de 1854, procedente de Bayona54, 

participó activamente en la formación del  Círculo.  Poco después de su llegada a Madrid, había 

fundado junto a su compañero A. I. Cervera El Eco de las Barricadas. De forma paralela, en los 

primeros  meses  de la  revolución,  combatió  a  la  dinastía  borbónica a  través  de panfletos  como 

Espartero y la revolución y El pueblo y el trono. La experiencia del  Círculo de la Unión, por su 

parte, resultaria notablemente breve. Uno de los objetivos de éste, desde un primer momento, sería 

el inicio de un proceso judicial contra María Cristina y contra todos los ministros implicados en los 

crímenes acaecidos durante la Década moderada.  Sólo a partir  de estos procesos,  entendían los 

integrantes del Círculo, se podría asegurar la correcta evolución de la revolución. El gobierno, sin 

embargo, temía que estos procesos condujesen a un avance incontrolable de la revolución, por lo 

que hizo lo posible por evitar que se produjesen. 

La mañana del 28 de agosto, la reina madre huía hacia Portugal en una operación que el gobierno 

trató de justificar como necesaria para la salvaguarda del nuevo sistema que se quería consolidar. 

Dentro del Círculo, no obstante, la salida de María Cristina se contempló como un síntoma más de 

la traición a la revolución cometida por el gabinete y por la reina. Ante estas circunstancias, el 

Círculo de la Unión movilizó a sus bases populares para precipitar tanto la caída del gobierno como 

de la dinastía.  La indignación general, ante la lentitud de las reformas anheladas y  las primeras 

medidas represivas, provocaron el desarrollo de diversos disturbios en la capital; sin embargo, la 

sublevación no fue lo suficientemente significativa como para resultar triunfante y el grueso de la 

Milicia Nacional permaneció fiel al gabinete. 

La  respuesta  del  gobierno  a  la  sublevación  venía  motivada  por  la  necesidad  que  tenían 

O’Donnell  y  Espartero de  granjearse  el  apoyo de  la  alta  burguesía,  en el  contexto  de la  crisis 

financiera española de mediados del XIX. Sin embargo, tampoco debe menospreciarse la influencia 

de  unos  planteamientos  ideológicos  en  los  que  la  continuidad  de  la  Corona  estaba  vinculada, 

indisociablemente,  a  la  garantía  del  orden social.  De este  modo,  los  sucesos  del  28 de  agosto 

53 La sociabilización política de estos sectores populares se dearrollaría  a través de la difusión del ideal de ciudadanía 
activa y vigilante desarrollado por el discurso demócrata. Ver PEYROU, F., Tribunos del pueblo, pp. 268-269 y 276. 

54 Garrido había  llegado a  Bayona a  finales  de  1853,  procedente de Londres,  con la  finalidad de participar  más  
directamente en el proceso conspiratorio que se estaba preparando contra la monarquía isabelina.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


contribuyeron  a  acentuar  las  diferencias  existentes  entre  dos  proyectos  políticos  liberales 

contrapuestos, esto es, el representado por el “puritanismo” y el progresismo y el asociado al demo-

republicanismo y, con unas limitaciones notables, a los “puros”. De todas formas, el fracaso de la 

tentativa insurreccional de los demócratas fue aprovechada por el gobierno para dar por concluido 

el  proceso  revolucionario,  lo  que,  en  otro  orden  de  cosas,  permitió  que  las  responsabilidades 

adjudicadas al Trono de Isabel II recayesen, de nuevo, exclusivamente sobre María Cristina y su 

entorno55. 

Tras los sucesos de agosto,  la actividad de los demócratas se concentró especialmente en la 

prensa, aunque también se recuperaron prácticas corrientes en el movimiento como la apertura de 

escuelas  populares,  la  representación  de  obras  teatrales  de  contenido  político  o  la  celebración, 

siempre que las autoridades lo permitiesen, de reuniones populares y de actos de homenaje a los 

“mártires” de la libertad. Del mismo modo, los comités democráticos electorales no fueron cerrados 

y persistieron como espacios de sociabilidad, aunque su actividad debió ser bastante escasa por lo 

que comenta Florencia Peyrou. El propio Garrido trató de aprovechar la popularidad alcanzada, 

tanto por sus publicaciones políticas como por los procesos judiciales que solían sucederlas, para 

presentarse  como  candidato  a  las  nuevas  Cortes  Constituyentes  por  diversos  distritos,  aunque 

finalmente no resultó escogido56.

De esta forma, los demo-republicanos recondujeron sus acciones a través de la participación en 

las Cortes Constituyentes y de sus órganos periodísticos. Sin embargo, no consiguieron constituirse 

de forma independiente y siguieron colaborando con el ala izquierda del progresismo. Figuras como 

Pi y Margall no cesaron en denunciar la inviabilidad de la colaboración de los demócratas con unos 

progresistas  para los que la  defensa de las  libertades  y de la  soberanía nacional  se  encontraba 

condicionada por diversos factores. En opinión de éste, los demócratas debían evitar romper con 

aquella defensa absoluta de las libertades y la soberanía nacional que les había caracterizado hasta 

la fecha y avanzar hacia la conformación de un bloque independiente del progresismo. De todas 

formas, la voz de Pi y Margall, como la de Sixto Cámara o la del propio Garrido, correspondía a un 

sector muy concreto del Partido Demócrata Español. 

En aquellos momentos, la democracia española estaba muy lejos de constituir un partido político 

consolidado.  Se  trataba  más  bien,  como ha  sostenido  Florencia  Peyrou,  de  una  agrupación  de 

múltiples sensibilidades políticas. De hecho, su participación en el proceso electoral se produjo en 

el marco de la Unión Liberal, lo que, a pesar de permitirles recoger un importante número de actas, 

55 BURDIEL, I., Isabel II. Una biografía, pp. 341-346; y PEYROU, F., Tribunos del pueblo, p. 275.
56 Como indica Eliseo Aja: "es esta intensa actividad publicistica" la que "le convierte en una figura popular”. En AJA, 

E., Democracia y socialismo en el siglo XIX español. El pensamiento político de Fernando Garrido, p. 21. 
PEYROU, Tribunos del pueblo, especialmente pp. 276-279.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


contribuyó a subrayar su dependencia con respecto a la tentativa de democratizar al progresismo. A 

pesar de esto, la mayor coherencia del discurso demócrata -al margen de la clara heterogeneidad 

interna del partido-, con respecto a un progresismo comprometido directamente con la coalición 

gubernamental, facilitó el acercamiento de los  puros hacia una oposición capitaneada claramente 

por el Partido Demócrata Español. Esto fue posible gracias a la afinidad existente entre los  estos 

sectores progresistas y aquellos demócratas que, como Nicolás María Rivero, se habían escindido 

del grupo para fundar el Partido Demócrata Español. En todo caso, lo que fundamentalmente unía a 

estos sectores "era la defensa de la “idea del progreso en su incesante desenvolvimiento”"57.

Las condiciones políticas presentes desde los sucesos de agosto limitaban considerablemente el 

margen de maniobra de los demócratas. Como ya había sucedido durante la Década moderada, el 

teatro presentó un espacio de sociabilidad perfectamente apto para el desarrollo de la propaganda 

política más específicamente republicana. Este fue el camino por el que optó Fernando Garrido tras 

su frustrada tentativa parlamentaria. En marzo de 1855, el Teatro Lope de Vega de Madrid estrenaba 

la pieza teatral Un día de revolución, ambientada en la revolución parisina de 1848, y en la que se 

exaltaba al "pueblo  heroico" y se predecía su victoria definitiva sobre la "tiranía". El éxito de la  

pieza llevó a Garrido a intentar estrenarla en Barcelona, aprovechando el apoyo de sus contactos en 

las asociaciones obreras de la ciudad58. 

Sin embargo, de camino a Barcelona Garrido enfermó de cólera y se vió obligado a detenerse en 

Lérida.  En los meses de convalecencia que sucedieron a su enfermedad, el  demócrata gaditano 

escribiría  La  República  Democrática  Federal  Universal,  un  catecismo  político  explícitamente 

republicano y de notable impronta mazziniana en el que se presentaría la República como la única 

vía  posible  hacia  la  armonía  social  y  el  progreso  de  todas  las  clases.  Esta  obra  alcanzó  hasta 

dieciseís ediciones, convirtiéndose en uno de los mayores éxitos editoriales de su autor, pero al 

mismo tiempo volvió a situar a Garrido en el punto de mira de las autoridades. A principios de 

noviembre, ingresaba en la cárcel de Lérida. Su reclusión sólo se prolongo hasta que el día 9 del 

mismo mes, cuando, "gracias a la defensa de Castelar", resultó absuelto. Todavía permanecería un 

tiempo en Barcelona, aunque cuando las autoridades prohibieron la representación de su obra y 

Garrido se vió amenazado por un nuevo prendimiento, decidió regresar a Madrid59.

En  estas  fechas  Garrido  colaboraba  con  La  Voz  del  Pueblo  de  Roque  Barcia  denunciando 

abiertamente la deriva de la revolución y no escatimando en desprecios hacia unos progresistas a los 

57 PEYROU, F., Tribunos del pueblo, pp. 309-320.
58 Sobre  Un día de revolución,  véase PEYROU, F.,  y PÉREZ LEDESMA, M., "Fernando Garrido: Historiador y 

testigo de la España isabelina", p. XXX.
59 PEYROU, F.,  y PÉREZ LEDESMA, M., "Fernando Garrido: Historiador y testigo de la España isabelina",  pp. 

XXXI; y  AJA, E., Democracia y socialismo en el siglo XIX español. El pensamiento político de Fernando Garrido , 
p. 22.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


que calificaba de "imbéciles o apóstatas". En marzo, se integró en el equipo de La Democracia, que 

dirigía  su  colega  A.  I.  Cervera,  desarrollando  una  intensa  campaña  antimonárquica  y  -ahora 

también-  antiesparterista.  Para  Garrido,  el  Duque  de  la  Victoria  había  cometido  la  torpeza  de 

continuar  con las  políticas  moderadas,  por  lo  que la  revolución no había servido de nada.  Sin 

embargo, en estas colaboraciones todavía se seguía llamando a la unión con los puros, "frente a la 

amenaza de reacción que representaban los sectores moderados de la Unión Liberal". En opinión de 

Garrido,  los progresistas debían ser "consecuentes" y admitir  "la idea de un progreso incesante 

hacia  la  democracia",  constituyendo  con  los  demócratas  una  coalición  gubernamental  que 

sustituyese al gobierno de la Unión liberal.

Nada de esto llegaría a ocurrir realmente. Ante la negativa de los progresistas, los demócratas 

trataron de organizarse de forma independiente, pero ya era demasiado tarde. El estallido en junio 

de 1856 de un motín en el campo castellano condujo a una crisis ministerial que, a mediados de 

julio,  se  saldaba  con  la  dimisión  de  Escosura.  Ante  estas  circunstancias,  Espartero  decidió 

acompañar a su ministro, precipitando así la consolidación política de O'Donnell. La resistencia 

armada  desatada  por  estos  hechos,  que  fueron  percibidos  por  las  clases  populares  y  por  el 

liberalismo avanzado como un golpe de Estado, fue controlada por el héroe de Vicálvaro. El 16 de 

julio, el ayuntamiento y la diputación quedaban disueltos. A ello se añadiría, el 15 de agosto, la 

supresión de la Milicia Nacional y, el mes de septiembre, el restablecimiento de la Constitución de 

1845. La Revolución de 1854 había fracasado60.

La  democracia  española,  y  especialmente  su  vertiente  reformista  social,  llegó  al  Bienio 

progresista "con el único proyecto de estructurar una alternativa liberal, democrática e industrialista, 

en la línea hasta entonces derrotada de Flórez Estrada, Espronceda o el mismo Mendizábal". Sin 

embargo, la coyuntura europea, abierta por la guerra de Crimea, empujaba a la clase dominante a 

"crear un marco adecuado para el desarrollo de una etapa acelerada de acumulación" que permitiese 

al  mercado  español  insertarse  en  el  proceso  expansivo  que  estaba  desarrollando  la  economía 

europea61.

Del mismo modo, el reformismo social carecía de un programa específicamente socialista que, 

llegado el caso, pudiese dar respuesta a las expectativas de cambio social que se estaban generando 

entre las nacientes clases obrera y campesina españolas. El programa de reformas que ofrecía el 

Partido Demócrata Español, por el contrario, se encontraba estructurado en torno a cuestiones como 

la defensa de la Milicia Nacional, el sufragio universal, la reforma fiscal y la reducción del gasto 

público,  la  enseñanza  gratuita  y  el  derecho al  trabajo y a  la  asistencia,  que,  si  bien  eran  muy 

60 PEYROU, F.,  y PÉREZ LEDESMA, M., "Fernando Garrido: Historiador y testigo de la España isabelina",  pp. 
XXXI-XXXIII; y BURDIEL, I., Isabel II. Una biografía, pp. 481-482.

61 MALUQUER DE MOTES, J., El socialismo en España (1833-1868), pp. 292-293.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


ambiciosas para la realidad política del régimen isabelino, resultaban bastante limitadas en lo que se 

refería a la cuestión social. Dicho de otro modo, el Partido Demócrata Español, como movimiento 

liberal y burgués, era incapaz de plantear una alternativa sociopolítica que fuese más allá de la 

constitución de "una alianza de clases que, bajo la dirección de la fracción más avanzada de la 

burguesía,  instituyera  la  democracia  plena  e  impulsara  el  desarrollo  capitalista".  Estas 

circunstancias, junto a el aumento de la conflictividad social a partir de 1856, contribuyeron a un 

progresivo distanciamiento entre las alas derecha e izquierda del movimiento demo-republicano, 

que, en la década posterior, quebrantaría su pretendida homogeneidad62. 

II. c. El pensamiento político e historiográfico de Fernando Garrido en el contexto de la cultura 

liberal española de mediados del siglo XIX.

Es imposible abordar la concepción de la evolución histórica en la España de mediados del siglo 

XIX sin referirse a la figura de Modesto Lafuente,  "escritor público" que articuló "la erudición 

histórica con las exigencia de la modernización, el liberalismo y el nacionalismo" hasta el punto de 

ser  considerado  el  “padre  de  la  historia  nacional”  española.  Lafuente  desarrolló  una  “visión 

nacionalista del pasado” construida sobre dos ideas fundamentales: “origen y evolución de la nación 

española y estudio de los factores que han retrasado o acelerado su proceso de unificación a lo largo 

de los siglos”. Militante del Partido Progresista, a mediados de siglo se vinculará a la Unión Liberal 

de Leopoldo O'Donnell. Por ello, a pesar de que este punto se centre fundamentalmente en analizar 

el modo en el que la publicística de Fernando Garrido se sirvió de la narración histórica para apoyar  

sus argumentos políticos, así como en el papel que en todo esto ocupó su idea de progreso, nos será 

imposible  evitar  referirnos  a  este  historiador  unionista  que,  desde  su  banco  de  las  Cortes 

Constituyentes de 1854-1856, ocupó no pocas energías en criticar los argumentos defendidos por 

los diputados del Partido Demócrata Español63.

62 Como  sostiene  Florencia  Peyrou,  los  discursos  “socialistas”  demo-republicanos  deben  abordarse  desde  la 
perspectiva de un ideal de libertad "identificado con la autonomía individual", esto es, con "que todo hombre debía  
“bastarse a sí mismo”". De este modo, "la libertad era imposible tanto para para el individuo que carecía "del grado  
de ilustración y cultura propio de su época" como para el que estaba "afligido por el hambre" y "desprovisto de toda 
clase de medios materiales"". Por ello, la independencia, entendida como "ausencia de toda coacción", de la razón y  
las voluntades individuales se fundamentaba tanto en la autonomía moral o intelectual como en la material.  Este  
programa derivaba de una ideología política claramente liberal, articulada en torno a la defensa de la propiedad y la  
libertad individual. Esta tendencia tendrá enormes repercusiones en la década de los sesenta a través de las dos fases  
del  debate entre "individualistas" y "socialistas".  Es necesario valorar  que el  encuadramiento de amplias capas 
populares  en  el  movimiento  democrático  contribuyó  notablemente  a  la  formación  política  de  las  mismas.  En 
PEYROU, F., Tribunos del pueblo, pp. 229-230; y MALUQUER DE MOTES, J., El socialismo en España (1833-
1868), pp. 290-293.

63 La calificación de Lafuente como “escritor público”, lo referente a su articulación de la erudición histórica con la  
modernización, el liberalismo y el nacionalismo y su actividad parlamentaria en las Cortes Constituyentes de 1854-
56 en PÉREZ GARZÓN, J. S., "Modesto Lafuente, artífice de la Historia de España", pp. XXXIII y XLIII.. La idea 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


En su análisis de la "cultura nacionalista española" que se habría desarrollado entre 1854 y 1868, 

José Mª Jover Zamora insistía en que la obra historiográfica de Modesto Lafuente habría constituido 

la  manifestación más representativa de la aproximación al  pasado de un proyecto centralizador 

unionista, de carácter esencialmente prospectivo y heredero de los planteamientos administrativos 

moderados. En el contexto de la Europa de los nacionalismos, la convergencia entre nacionalismo y 

centralismo habría  contribuido a  conformar un nuevo concepto de España en  el  que la  nación 

precedía al Estado, y no al contrario. Para Jover, la recepción del nuevo nacionalismo europeo, en el 

contexto político y cultural de los últimos años del reinado de Isabel II, habría servido para fijar una 

serie  de  motivos  que  permanecerían  vigentes  en  los  periodos  sucesivos.  En  este  sentido,  la 

publicación de la  Historia de España   de  Modesto Lafuente (1850-1869) habría posibilitado la 

conformación,  durante  la  segunda mitad  del  siglo XIX, de una conciencia  histórica y nacional 

española en la que la legislación y la fe católica se constituían como los  principios históricos de 

España, al tiempo que se repudiaba la experiencia de la Inquisición, y se exaltaban episodios como 

la Reconquista, los Comuneros castellanos, la Ilustración o la Guerra de la Independencia. En todo 

caso, lo que se planteaba era un "nacionalismo histórico […] estrictamente retrospectivo" en el que 

lo fundamental era "dar razón de una situación de llegada: la monarquía parlamentaria, liberal y 

unitaria  de Isabel  II".  La exaltación de episodios  como la  Reconquista,  el  Descubrimiento y la 

Conquista de América servía para legitimar, en base al prestigio de la historia nacional española, un 

"Estado  de  moderados  y  unionistas"  centrado en  salvaguardar  el  orden público  y  los  intereses 

materiales de la élite censitaria. En este sentido, el metarrelato liberal monárquico podría resumirse 

en un proyecto de identificar a la monarquía católica como unificación de lo español, a través de un 

proceso histórico que, por mediación de la idea de Providencia, culminaría en el Estado-nación 

representativo del XIX64.

El  modelo  de  Lafuente  se  apoyaba  fundamentalmente  en  la  tradición  racionalista  de  la 

Ilustración española, "que otorgaba la primacía a las ideas pero [...] abría un espacio suficiente para 

la  religión".  El  Pueblo  liberal,  sujeto  hegemónico  de  la  nueva  historiografía  liberal,  sería  el 

protagonista de esta narrativa. Y este Pueblo liberal español se proyectaba hacia la consecución del 

Estado unitario como reflejo de su “ser nacional”65.  

En la década de 1830, la intelectualidad liberal había interpretado el apoyo popular a la causa 

de Modesto Lafuente como “padre de la historia nacional”,  su “visión nacionalista del  pasado” y su militancia 
política en PASAMAR, G.,  y PEIRÓ, I.,  Diccionario Akal de Historiadores  españoles  contemporáneos  (1840-
1980), Akal, Madrid, 2002., pp. 346-347.

64 En este sentido, Pérez Garzón destaca el influjo de la filosofía hegeliana en los planteamientos historiográficos de 
Modesto Lafuente. En PÉREZ GARZÓN, J. S., "Modesto Lafuente, artífice de la Historia de España", p. XLVII. 
Véase también JOVER ZAMORA, J. Mª, La civilización española a mediados del siglo XIX, pp. 144-145, 152, 166-
169 y 171-172.

65 PÉREZ GARZÓN, J. S., "Modesto Lafuente, artífice de la Historia de España", pp. XLVIII.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


carlista como consecuencia de la ignorancia y el analfabetismo de amplios sectores de la población. 

En este sentido, la ilustración de la población a través de la enseñanza de los progresos de la razón a 

lo largo de la historia constituía una labor prioritaria para el asentamiento del nuevo Estado-nación. 

Esta  idea  no  estaba  presente  exclusivamente  en  los  intelectuales  moderados,  en  cierta  medida 

desarrolló sus mayores potencialidades a través de los intelectuales progresistas y demócratas. 

Sin embargo, como ya he adelantado, la construcción del Pueblo por parte de la intelectualidad 

moderada permitió la desvinculación del concepto de Pueblo de su contenido más explicitamente 

revolucionario.  El  discurso hegemónico se centró  en la  exaltación  del  orden como la  principal 

virtud  cívica,  dentro  de  un  sistema  político  liberal  postrevolucionario  que  trataba  de  aunar 

armónicamente los principios de monarquía y ciudadanía. El protagonismo político correspondía a 

unas clases medias que eran las únicas capacitadas para controlar el Estado, e interpretar la voluntad 

nacional,  en  tanto  su  condición  de  propietarias  y  sus  capacidades  las  convertía  en  las  más 

representativas y cualificadas del Pueblo. El Pueblo, en la narrativa hegemónica, constituía así un 

sujeto colectivo, jerarquizado a través de instituciones representativas y orientado hacia un Progreso 

que se identificaba plenamente con la Monarquía liberal isabelina66.

Frente a este universo ideológico, configurado exclusivamente por los “intelectuales orgánicos” 

adscritos  al  moderantismo  y  unionismo,  Jover  contraponía   una  tradición  nacionalista  liberal 

"prospectiva  y  optimista",  generada  por  los  sectores  progresistas,  demócratas,  republicanos  y 

federalistas y fundamentada en una afirmación municipalista, que buscaría sus raíces en el mundo 

medieval  de  las  Comunidades  y  en  la  identificación  de  la  Patria  con  sus  instituciones 

representativas.  Como temáticas  recurrentes  de esta  tradición,  Jover  destacaba  la  defensa  de la 

soberanía nacional, la exaltación de unos episodios históricos diversos a los del moderantismo y un 

proyecto exterior constituido, fundamentalmente, por la unión ibérica. Resumiendo, la alternativa 

de  los  progresistas  y  los  demócratas  españoles  se  sintetizaba  en  tres  fórmulas  fundamentales: 

descentralización, soberanía nacional e iberismo67.

Antes de proceder con el análisis de esta corriente concreta, es necesario insistir en que, a pesar 

de la heterogeneidad interna del liberalismo, existen elementos como "el primado del sujeto y el 

valor absoluto de la libertad y de la propiedad" que permiten considerar la existencia de un "mínimo 

común denominador". En este sentido, como ha indicado Lucien Jaume, todas las manifestaciones 

discursivas del liberalismo "buscaban conciliar los derechos y las libertades de los individuos con la 

legitimidad del Estado soberano ya establecido" (aspecto que concuerda en su totalidad, salvo por 

algún matiz para el caso del Partido Demócrata Español, con el conjunto de las familias políticas 

66 PÉREZ GARZÓN, J. S., "Modesto Lafuente, artífice de la Historia de España", pp.  XLVIII-LII.
67 JOVER ZAMORA, J. Mª, La civilización española a mediados del siglo XIX, pp. 175-177.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


del  liberalismo  español  de  mediados  del  siglo  XIX).  A partir  de  estos  principios,  moderados, 

progresistas  y  demo-republicanos  desarrollaron  estrategias  políticas  diversas  que  reflejaban  la 

amplia heterogeneidad de experiencias históricas del liberalismo europeo68. 

Tanto  los  progresistas  como  los  moderados  españoles  -y  sospecho  que  los  demócratas- 

representaban una forma de "concebir la política y su relación con la sociedad civil" en la que "la 

pretensión de unidad y armonía social se hacía identificar con “la verdadera” representación de la 

nación".  Si,  por  lo  que  se  refiere  al  partido  progresista,  "la  imposible  nacionalización  de  la 

monarquía […] impulsó todavía más la insistencia [...] en la soberanía de la nación"; bien es cierto 

que entre estos sectores existiría una común "idea de la política estrechamente ligada al interés de la 

nación, que no admite la pluralidad […]. Una desconfianza, en fin, que traducía la tensión entre 

individuo y comunidad".  La política de notables empujaba,  lógicamente,  a  que la  "retórica del 

pueblo [...] [fuese tan ampliamente] compartida como discutida por los riesgos que entrañaba". No 

podría  ser  de  otra  manera  desde  la  pretensión  progresista  (y demócrata)  a  consolidar  espacios 

políticos para desarrollar acciones interclasistas.

El progresismo se fundaba sobre una visión armónica de la sociedad en la que el triunfo de las 

clases  medias  era  contemplado  como  el  horizonte  último  de  la  sociedad  civil,  por  lo  que  la 

aspiración fundamental del discurso progresista era convertir a las masas -a pesar de la desconfianza 

que  le  generaban69-  "en  pueblo  virtuoso,  trabajador,  respetuoso de  la  ley y,  después,  en  clases 

medias". Como tendremos ocasión de comprobar cuando analicemos la obra de Garrido, en cierta 

medida, estos planteamientos se encontraban completamente presentes en el discurso demócrata.

De este modo, según lo expone Romeo Mateo, el  proyecto progresista constaría de tres ejes 

básicos: una "integración subordinada del pueblo, sujeto pasivo de emancipación, guiada y tutelada 

por los notables"; un "compromiso social de carácter elitista y centrado en el desarrollo de reformas 

útiles a la sociedad"70; y , finalmente, una participación política jerarquizada en la nación española, 

“el bastión más potente contra los trastornos sociales". En base a estos principios, el progresismo 

arremetía contra "la omnipotencia del individualismo" que veía en la doctrina democrática, en tanto 

consideraba ésta como una amenaza para los cimientos de la sociedad, lo que la hacía contraria al 

principio de soberanía nacional.

Romeo Mateo considera que el progresismo español constituye una cultura política identificada 

"con unos símbolos,  unos emblemas,  unos modos y unas memorias del pasado que, además de 

68 La cita corresponde a JAUME, L., L’individu effacé ou le paradoxe du libéralisme français, París, Fayard, 1997, p. 
16, citado en ROMEO MATEO, M. C., "La tradición progresista: historia revolucionaria, historia nacional", p. 94.

69 Para los progresistas las masas estaban sometidas a las pasiones y, además, solían tener tendencias retrógradas.
70 De  este  modo,  desde  1840  el  progresismo  desarrollaría  plataformas  interclasistas  y  redes  de  inserción  de 

trabajadores y artesanos a través de las cuales "los notables y artesanos se erigían en intermediarios de estos grupos 
subalternos ante las instituciones, además por supuesto de disponer de una clientela social". 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


cimentar una identidad específica, impulsaron el triunfo del liberalismo en España". En este sentido, 

la transversalidad de la referencia a la nación española ("la nación lo llenaba todo") y "la dialéctica 

clases medias-pueblo" constituirían los referentes fundamentales del discurso progresista. Como en 

este punto nos estamos refiriendo, principalmente, al modo en el que la “cultura liberal española” en 

sus diversas manifestaciones, articuló la categoría de nación en una narrativa histórica construida 

sobre la idea de progreso, es necesario que nos adentremos un poco más en este aspecto. 

El progresismo sometió a la nación a "un intenso proceso de recreación política, simbólica y 

cultural" que, si bien no tenía un contenido explícitamente democrático, presentaba un horizonte de 

integración  popular-nacional,  "cuidadosamente  estructurado  y  jerarquizado",  a  través  de  los 

Ayuntamientos y la Milicia Nacional. De este modo, los progresistas combinaban una concepción 

elitista de la política con unos "espacios locales participativos" más amplios que permitían que 

todos estuviesen integrados en la comunidad política y cultural de la nación. La comunidad nacional 

imaginada  de  los  progresistas  quedaría  compuesta  de  esta  forma  por  unas  clases  medias  que 

disfrutarían  del  monopolio  de  la  política,  en  tanto  eran  las  únicas  capacitadas,  en  base  a  su 

propiedad,  ilustración  y  virtud  cívica,  para  detectar  los  verdaderos  intereses  de  la  nación.  Sin 

embargo, en el ámbito local, los sectores populares, excluidos de la política, tendrían la oportunidad 

de participar en la vida política de la nación. "Lo local" se convertía así  en una "encarnación" 

fundamental "de lo nacional".

Es de esta forma desde la que cabe interpretar la vertiente municipalista tanto de la identidad 

nacional progresista como de la demócrata,  que al  fin y al  cabo es deudora de la primera.  Sin 

embargo,  tampoco  debemos  olvidar  las  características  de  una  sociedad  española  que,  ante  las 

condiciones del sistema de comunicaciones de aquel momento, se mostraba como un universo de 

micromundos definidos por su vida local. Es evidente que el arraigo municipalista del progresismo 

se sostendría sobre el recurso al pasado para encontrar "las bases del régimen municipal español", 

algo que les permitía descalificar el modelo municipal moderado, en tanto que extranjero, y afirmar 

que lo que estos pretendían era desnaturalizar el régimen municipal español. Los municipios, que 

estaban en España antes que los reyes, habrían constituido a lo largo de la historia un refugio para 

las libertades individuales y el espíritu de independencia que caracterizaba a la nación española. De 

este modo, "la historia de España no era la de la monarquía, sino la de un sustrato nacional de 

localidades". El progresismo construía así una historia civil de la nación -dentro de un esquema 

ascendente que partía de los ciudadanos para, a través de los pueblos y las provincias, converger en 

la nación- en la que la libertad, realizada en los pueblos, fortalecía la unidad nacional y evitaba el  

despotismo, identificado con el centralismo moderado. Se trataba, al fin y al cabo, de una nación 

cultural y política que "participaba de las coordenadas identitarias que el liberalismo en su conjunto 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


había forjado (lengua, historia, rasgos singulares de la nacionalidad, etc.)" y que difería del modelo 

hegemónico  del  moderantismo  al  no  incidir  como  éste  en  la  definición  del  catolicismo  y  la 

monarquía  como  elementos  fundamentales  de  la  esencia  nacional.  Lo  importante  para  los 

progresistas  eran  unas  imágenes  de  libertad  y  soberanía  que  convergían  en  un  vago  proyecto 

descentralizador articulado fundamentalmente,  como hemos visto,  en torno al  Municipio y a la 

Milicia Nacional71. 

Gran parte de los elementos que conforman la “comunidad imaginada” progresista, así como su 

recurso historicista al pasado -común, por otra parte, a la “cultura liberal europea”-, se encuentran 

presentes en la obra de Fernando Garrido y el resto de los demócratas españoles decimonónicos. 

De hecho, "el "recurso a la historia nacional" en España a lo largo del siglo XIX sirvió a todas las 

fracciones del espectro político para justificar sus respectivos modelos de ordenamiento jurídico-

social", como hemos podido ver en relación a moderados, unionistas y progresistas. 

A mediados del siglo XIX, la labor historiográfica se situaba "en el limbo de las vocaciones de 

aficionado  y  ocupaciones  privadas  de  los  burgueses  cultivados".  Sin  embargo,  la  progresiva 

estructuración de un  espacio cultural burgués, la República de las Letras, que unas décadas más 

adelante  alumbraría  el  nacimiento  de  una  “historiografía  oficial  nacional” y  el  "triunfo  de  la 

historiografía  liberal  española",  ya  estaba  perfilando  la  hegemonía  secular  del  academicismo 

historiográfico y la historia conservadora. Sin embargo, aunque de forma subordinada a la tendencia 

hegemónica, a lo largo del XIX español se desarrolló una “cultura histórica alternativa”, compuesta 

por lo que Peiró define como “historiografías periféricas”, en la que cabe situar tanto la producción 

historiográfica progresista como aquella democrática72. 

Es  aquí  donde  debemos  situar  a  un  Fernando  Garrido,  que,  como  representante  de  una 

"historiografía radical, vinculada a los ambientes próximos a sectores republicanos y democráticos", 

se encontraría situado en la “periferia del  sistema académico oficial".  Como sostienten Peiró y 

Pasamar,  Garrido sería considerado como "el padre de la historiografía obrera en España" y su 

historia  estaría  definida  por  los  atributos  de  ""militante",  "clasista"  e  "idealista",  estando 

emparentada  fundamentalmente  "con  la  reflexión  política  que  surge  en  la  Ilustración  y,  en 

particular, del jacobinismo y radicalismo de la revolución francesa"73.

 Se  trataba,  al  fin  y  al  cabo,  de  una  "historiografía  con  fines  pragmáticos"  que  procedía 

seleccionando  "una  serie  de  hechos  históricos  para  dotarlos  de  un  significado preciso"  en  una 

"narración eficaz". Como comenta Florencia Peyrou, "para Garrido la historia era, ante todo, un 

poderoso instrumento de propaganda" a través del cuál "fundamentar sus principios democráticos 

71 ROMEO MATEO, M. C., "La tradición progresista: historia revolucionaria, historia nacional", pp. 98-109.
72 PEIRÓ, I., Los guardianes de la historia, pp. 14 y 16-17.
73 PASAMAR, G., y PEIRÓ, I., Diccionario Akal de Historiadores españoles contemporáneos, pp. 288-289.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


desde un punto de vista historicista" y movilizar políticamente a un amplio espectro social popular y 

burgués. 

El método de Garrido sería fundamentalmente descriptivo, ordenando su narración de los hechos 

de modo que se le diese un peso central a la idea del sacrificio de ciertas figuras históricas por la 

defensa de unas ideas que no eran otras que las del progreso humano, esto es,  la libertad y la 

justicia.  De esta  forma,  la  narrativa  de  Garrido  construía  una serie  de  modelos  de  virtud  que, 

mediante  la  martiriología  de  "los  sufrimientos  de  los  pueblos"  y  de  "sus  "mártires  gloriosos", 

mostraban que la libertad se había conquistado "penosamente en no interrumpida lucha a través de 

los siglos" y con el necesario "sacrificio de muchas generaciones". Garrido estaba convencido de 

que  “no  era  posible  conocer  el  pasado  sin  desear  el  avance  incesante  hacia  la  libertad”  y 

convencerse  de  que  ésta  era  la  "ley  de  la  humanidad",  por  lo  que  consagró  su  actividad 

propagandística a la ilustración del Pueblo español en los valores democráticos, que a la postre 

consideraba como la única doctrina del progreso. En este sentido, el motor de la historia no era otro 

que la existencia de un "movimiento constante de la humanidad hacia una mayor perfección", tesis 

bastante  cercana al  planteamiento tocquevilliano de la  "existencia  inevitable  de un movimiento 

incesante hacia la igualdad"74.

La filosofía de la historia presente en el conjunto de la obra de Fernando Garrido se manifiesta 

así como claramente idealista, considerando que "cada institución tiene condiciones esenciales de 

vida que le son propias, sin las que no se concibe su existencia". La historia se construye como una 

sucesión  de  etapas  caracterizadas  por  una  determinada  idea,  a  la  que  irían  vinculadas  unas 

instituciones relacionadas filialmente con ésta. Del mismo modo, en opinión de Garrido, la historia 

enseñaría que, a pesar de las dificultades con las que pueda encontrarse, la “nueva idea” siempre 

acaba resultando victoriosa. La dialéctica idealista constituye así  el elemento fundamental de la 

concepción  histórica  de  Fernando  Garrido,  dentro  de  un  esquema  fundamentado  en  la  lucha 

incesante entre el “derecho de la fuerza” (el principio de opresión) y la “fuerza del derecho” (el 

principio de libertad y justicia). Esta contienda se saldaría definitivamente con la victoria de las 

ideas de libertad y justicia, que constituían la causa de los pueblos75. Como ha indicado Peyrou, este 

esquema  encuentra  su  paralelo  en  otras  producciones  culturales  liberales  como  la  dialéctica 

fatalidad-libertad presente en la obra de Michelet. 

Otro aspecto  que debemos  abordar  si  queremos  entender  la  concepción de  la  historia  y  del 

progreso en Fernando Garrido es su definición del "trabajo" como fundamento de la sociedad y del 

progreso  y  como  fuerza  motriz  de  la  historia.  En  Garrido,  las  diversas  etapas  históricas  se 

74 PEYROU, F.,  y PÉREZ LEDESMA, M., "Fernando Garrido: Historiador y testigo de la España isabelina",  pp. 
XCIII-C.

75 GARRIDO, F., El pueblo y el trono, pp. 6 y 9-10.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


encontrarían insertadas en un esquema teleológico orientado hacia la emancipación definitiva de las 

clases trabajadoras. En este sentido, la historia era contemplada como un proceso progresivo de 

emancipación social  que tenía como principio rector ya no sólo el  trabajo,  sino el  principio de 

“asociación”.  Me  explico,  para  Garrido,  toda  clase  social  que  pretendía  consolidarse  como 

hegemónica se servía de la asociación de sus intereses individuales. De este modo, la historia de la 

humanidad no era otra cosa que la historia de la lucha de las clases trabajadoras por superar su 

"aislamiento"  y  lograr  su  emancipación  definitiva.  Pero  el  empleo  de  conceptos  como 

“proletariado” o “clases trabajadoras” por Garrido no debe confundirnos. Si bien su enfoque es 

eminentemente dialéctico,  el concepto de “proletario” o “trabajador” que desarrolla remite a un 

esquema propio del romanticismo social en el que el trabajador es considerado como “productor” 

frente a una Oligarquía “parasitaria”. En este sentido, la contradicción social no se define por la 

lucha de clases, como sucederá en el materialismo dialéctico, sino por la contraposición entre una 

humanidad “productora” (que integra tanto a la burguesía como al proletariado) y una Oligarquía 

compuesta  por  los  sectores  parasitarios  del  sistema  capitalista  (en  Garrido,  la  figura  del 

intermediario) y los sectores supervivientes del Antiguo Régimen. Si partimos de la consideración 

de que para Garrido el progreso no es otra cosa que una ley natural, en tanto la humanidad aspiraba 

permanentemente a su perfectibilidad, entenderemos que cuando hablaba de emancipación de las 

clases populares se refería, básicamente, a una emancipación general de la sociedad.

Sin embargo, la infalibilidad del progreso no desembocaba necesariamente en un fatalismo. El 

progreso era fruto de la “asociación”, es decir, de la voluntad de los hombres, de ahí la importancia 

de la  educación política de las clases populares a través,  entre otros medios,  de la  propaganda 

política,  y  de  una  revolución  política  que  estableciese  las  condiciones  necesarias  para  la 

emancipación y evitase una regresión, posible, en la barbarie. La filosofía de Garrido presenta una 

clara conexión con la filosofía racionalista del siglo XVIII en lo que se refiere a la combinación de 

la búsqueda de las leyes naturales que rigen la sociedad con el reconocimieto de la importancia de 

la voluntad, tanto la individual como la general. De este modo, el Progreso no está determinado, en 

tanto fuerza de la Naturaleza constituida por la aspiración humana a la perfectibilidad, sino que 

debe conquistarse a través de la lucha política76.

76 PEYROU, F.,  y PÉREZ LEDESMA, M., "Fernando Garrido: Historiador y testigo de la España isabelina",  pp. 
XCV-C.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


III. La definición del enemigo. La crítica de las instituciones en el discurso de Fernando   

Garrido.

III. a. “La institucionalización de todos los abusos y privilegios”. Fernando Garrido y la crítica 

del principio monárquico.

la continuación de la monarquía en España supondría la negación, la muerte de la soberanía  
nacional, con la que es incompatible77.

Si queremos entender la crítica de las instituciones desarrollada por Fernando Garrido debemos 

tomar  en  consideración  que  la  base  filosófica  sobre  la  que  se  estructura  todo  su  pensamiento 

político  es  el  idealismo.  Las  ideas  constituyen,  en  su  discurso,  el  elemento  precursor  de  las 

transformaciones políticas y sociales, destacando entre todas las ideas que han regido la humanidad 

las de libertad y justicia. En este sentido, cada época histórica se encuentra definida por una idea 

determinada que define a  su vez al  conjunto de instituciones sociales y políticas en las que se 

desarrollan las relaciones sociales. Con el paso de una etapa histórica a otra, aquellas ideas que son 

más  cercanas  a  la  afirmación  de  la  libertad  y  de  la  justicia  desplazan  a  sus  predecesoras.  El 

idealismo de Garrido recibe, a su vez, el influjo del racionalismo francés del siglo XVIII, llevándole 

a considerar, desde una postura  iusnaturalista, que todas las instituciones que rigen a la sociedad 

deben estar adaptadas a aquellas leyes naturales que, al fin y al cabo, organizan la realidad78.   

En este sentido, para Garrido el universo se estructura a través de una serie de leyes naturales y 

universales, por lo que la historia es el reflejo de una lucha universal emprendida por la Humanidad 

para dotarse de unas instituciones acordes a sus necesidades naturales. La historia se convierte en el 

relato de la progresiva emancipación de las clases trabajadoras, que constituyen la mayor parte del 

Pueblo universal, contra unas instituciones antinaturales e irracionales, en tanto suponen la negación 

de principios “naturales” como la libertad, la igualdad  la fraternidad. De este modo, la Humanidad 

se define por el atributo “natural” de la perfectibilidad, lo que permitiría al sujeto histórico del 

Pueblo avanzar en la ruptura de todos los obstáculos, identificados en Garrido con las instituciones 

“antinaturales”,  y  en  la  afirmación  de  aquella  igualdad  y  unidad  que  le  son  “naturales”. En 

consecuencia, podemos considerar que su crítica de las instituciones se encuentra siempre revestida 

de la voluntad de subrayar la irracionalidad de éstas cuando se encuentran distanciadas de la idea 

rectora de una época histórica determinada.

Es  de  esta  forma  desde  la  que  debemos  abordar  las  críticas  de  Garrido  a  la  institución 

monárquica y a la idea de despotismo a la que ésta se encuentra vinculada. Para el autor de  El 

77 GARRIDO, F., El pueblo y el trono.
78  AJA, E., Democracia y socialismo en el siglo XIX español. El pensamiento político de Fernando Garrido , pp. 35-

37.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


pueblo y el trono, la institución monárquica habría prestado "grandes servicios" a la civilización y al 

progreso en el pasado. De hecho, Garrido no duda en afirmar que:

las monarquías fueron en su origen un elemento de progreso; [en tanto que] sacaron a la sociedad 
de en medio de la horrible anarquía, del arbitrario fraccionamiento del feudalismo, poniendo fin al  
periodo que la historia califica de edad media. Constituir la gran unidad nacional, acumular grandes  
elementos de fuerza y llevar la civilización por la conquista a lejanos países, tal ha sido la misión  
providencial de la monarquía. 

En este sentido, para Garrido, las monarquías habrían desempeñado la función histórica -dentro 

de un relato articulado en torno a las ideas de  civilización y progreso- de unificar las voluntades 

humanas en las naciones. Sin embargo, ese proceso se había llevado a cabo a partir de la afirmación 

de una voluntad individual, la del soberano. Garrido consideraba que, en un principio, la acción de 

las  monarquías  había  sido  legítima,  en  tanto  que  había  realizado  una  unidad  política  que  se 

encontraba  presente  en  la  voluntad  colectiva.  De  este  modo,  el  trono  había  participado  en  la 

extensión de la civilización, especialmente cuando a su unificación política le había sucedido un 

proyecto imperialista. Sin embargo, el procedimiento de realizar esta unidad a través de una única 

voluntad habría implicado que las monarquías se hubiesen servido exclusivamente de la fuerza para 

alcanzar sus propósitos (“la unidad interior y las conquistas esteriores [sic.] [la monarquía] no pudo 

verificarlas sino a costa de la propia y de la agena [sic.] libertad”). Esto habría empujado a las 

monarquías a un ciclo decadente que las conducía irremediablemente a su autodestrucción. En todo 

caso, la raiz de la decadencia de las monarquías se encontraba en su propia naturaleza, esto es, 

aquella que derivaba el derecho de la fuerza. Por ello, los soberanos tratarían de sobrevivir a su 

suerte, marcada desde el principio, afirmando todavía más su negación del principio “natural” de la 

Libertad, "condición inherente a la humana naturaleza". 

Estos argumentos los justificaba Garrido recurriendo a algunos episodios determinados de la 

historia de España: "¿Cómo dudar de su muerte al verla declinar de Lepanto a Trafalgar, de Pavía al 

Trocadero? [...] ¿Cómo no ver la imposibilidad de su regeneración viéndola descender de Isabel la 

Católica a Isabel II?". De hecho, Garrido consideraba que el “genio” había honrado a la monarquía 

a través de figuras como Isabel la Católica. En El pueblo y el trono, reconocerá: 

yo,  que no odio al  trono,  [...]  me duelo sinceramente de su humillación y su deshonra,  y 
quisiera que desapareciese puesto que a ello está condenado. 

En el momento en el que escribía, Garrido consideraba que el Trono, ante la evolución de las 

ideas,  se  había  vuelto “tan incompatible  con la  civilización y el  progreso,  que aunque,  por  un 

milagro, se transformaran estos pigmeos en los más grandes genios que honraron la monarquía, no 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


por eso le darían una vida que no tiene"79. 

Para  Fernando  Garrido,  la  época  contemporánea  se  había  iniciado  con  un  fenómeno,  la 

Revolución francesa,  que suponía la  afirmación de la  libertad y la  justicia  sobre el  pretendido 

derecho divino de las monarquías y las aristocracias. Sin embargo, lejos de tratarse de un triunfo 

definitivo, la incapacidad política y el egoísmo de las clases medias habían derivado en un nuevo 

modelo de sociedad construido para el beneficio exclusivo de las clases medias. Esto, por otra parte, 

había permitido el mantenimiento de las instituciones del despotismo, ante la necesidad de mantener 

a los pueblos bajo la opresión y la ignorancia. De esta forma, las monarquías habían sobrevivido en 

Europa bajo la fórmula de la monarquía representativa80.

Para Garrido, el despotismo y la monarquía constituían dos caras de la misma moneda. De este 

modo, aunque la Corona tratase de rodearse de instituciones representativas no podía desvincularse 

de  su  naturaleza  despótica.  En  el  antiguo  régimen,  la  monarquía  se  había  unido  a  la  idea  de 

despotismo de forma definitiva, en tanto esta idea constituía la única alternativa a su supervivencia.  

Las pretendidas monarquías limitadas o constitucionales resultaban, por tanto, una suerte de ficción 

política, si se partía de la consideración de que la misma existencia de la Corona encarnaba el riesgo 

de una recaída en el  despotismo.  Las monarquías,  en todo caso,  constituían una forma política 

transitoria resultado de la incapacidad de las clases medias para establecer unas instituciones más 

“naturales”.

Garrido  entendía  que  el  despotismo  era  "el  gobierno  incontestable  de  unos  pocos,  en  su 

exclusivo  beneficio  y  para  la  explotación  de  toda  la  sociedad",  o  dicho  de  otro  modo,  "la 

institucionalización de todos los abusos y privilegios" y de la "tiranía personal". Por el contrario, a  

la  idea  de  "soberanía  nacional"  que  se  había  afirmado  durante  la  Revolución  francesa  le 

correspondía la misión histórica de sustituir a "la soberanía del pretendido derecho divino", en tanto 

que se adaptaba mejor a la realidad natural. Sólo a través del establecimiento del principio político 

de  la  “voluntad  nacional” se  podría  acabar  definitivamente  con  el  despotismo y  emprender  la 

resolución de todos aquellos males que afligían a la sociedad.

Puesto que el absolutismo había desaparecido en España con la muerte de Fernando VII, los 

partidos que representaban su “derecho” constituían para Garrido un anacronismo. Sin embargo, la 

realidad política española sólo podía explicarse desde la constatación de aquellas supervivencias 

despóticas que habían obstaculizado la consolidación de un régimen liberal.  Esta era la misión que 

le correspondía a aquella democracia española que pocos años después sería definida por Castelar 

como "la fórmula del progreso"81.

79  GARRIDO, F., El pueblo y el trono, pp. 10-15.
80 Esta reflexión se encuentra especialmente en GARRIDO, F., “La República Democrática Federal Universal”. 
81 AJA, E., Democracia y socialismo en el siglo XIX español. El pensamiento político de Fernando Garrido , pp. 92-

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


 La monarquía constituía, por tanto, "una institución caduca, resto del antiguo régimen”, que no 

correspondía  a  las  “necesidades  de  la  política  actual".  Como hemos  comentado,  lo  que  estaba 

corrompido era la propia Corona como institución, no la persona que la ostentaba. La proclamación 

de la soberanía nacional habría puesto en evidencia la “falsedad” del principio divino y hereditario 

de legitimación del  poder  real,  en tanto consagración del  irracionalismo y negación de todo el 

sistema político. "Lo racional", en contraposición, era que las naciones fueran "administradas por 

delegados  suyos,  temporalmente  elegidos  y  responsables  de  sus  actos”;  y  en  esto  consistía  el 

gobierno republicano82.

Esta irracionalidad inherente a la institución monárquica quedaba al descubierto si se tomaban en 

consideración los costes de su mantenimiento.  Ante la  incapacidad del  Trono para sustentar  su 

existencia a través de la “fuerza del derecho”, éste debía recurrir irremediablemente al “derecho de 

la fuerza”. De este modo, la institución monárquica había desplegado a su alrededor todo un sistema 

de poder encaminado a la afirmación de su idea despótica y, a la postre, identificado con aquellos 

males sociales que,  tanto desde el  movimiento demo-republicano como las clases populares, se 

consideraba  necesario  erradicar83.  Como he comentado antes,  para  los  demócratas  españoles  la 

Revolución francesa había afirmado el principio de soberanía nacional, como encarnación de la 

voluntad  general.  En  esta  nueva  etapa,  "la  nación no"  quería  "abdicar  su  soberanía"  y  esto  la 

obligaba a revestirse de unos elementos que hacían todavía más insoportable su despotismo. En este 

sentido, continuaba Garrido:

ni los españoles, individual ni colectivamente considerados, [quieren abdicar] sus derechos ni 
libertades; como el país rechaza las quintas y con ellas la existencia, á [sic.] bajo precio, de ejércitos  
numerosos; y ni quiere ni puede pagar grandes impuestos, es evidente que la nación destruye la  
monarquía; que el Pueblo español la rechaza; y por lo tanto, que cuantos alardes de fuerza, cuantas  
intrigas se pongan en juego para sostenerla, serán estériles y producirán efectos contrarios á [sic.] los  
que sus autores se propongan84. 

La  Corona se  vinculaba  así  con aquellos  vicios  que  eran  denunciados  y  combatidos  por  la 

democracia. De este modo, la institución monárquica se convertía en la principal responsable de las 

contradicciones  sociales  existentes;  convirtiéndose  su  abolición  y  el  establecimiento  de  la 

democracia en la única vía para la resolución de la llamada “cuestión social”. Observaba Garrido 

que:

97. Para la tesis de Castelar,  véase Castelar,  E.,  La fórmula del progreso.  En esta obra el  autor se refiere a la 
Democracia-Idea como fórmula del progreso, y por ello, a la Democracia universal. Sin embargo, sus reflexiones se 
encuentran dominadas por la realidad política nacional en la que escribe.

82 GARRIDO, F., Historia de los crímenes del despotismo, t. IV, p. 189, citado en AJA, E., Democracia y socialismo 
en el siglo XIX español. El pensamiento político de Fernando Garrido, p. 98.

83 Para Garrido, la existencia del Trono “supone la existencia de un numerosísimo ejército, siempre en la brecha y en 
guardia  para  defenderla;  una  burocracia  no  menos  numerosa;  y  para  sostener  uno y  otra,  quintas  y   enormes 
contribuciones”, en GARRIDO, F., El pueblo y el trono, p. 7.  

84 GARRIDO, F., El pueblo y el trono, p. 7.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


la falta de un trabajo bien retribuido […] no es natural, es la consecuencia de los vicios de la  
organización social de las monarquías, basadas en la conquista, en la opresión, en los monopolios,  
privilegios, estafas y abusos de mil géneros, que constituyen su esencia y forma85.

Todo problema social derivaba así de la irracionalidad de las instituciones políticas presentes en 

la sociedad. Si las monarquías habían sobrevivido, esto era resultado de los dos pilares sobre las que 

se  sostenían:  la  violencia  y  la  ignorancia  de  las  masas.  La  irresponsabilidad  de  los  partidos 

burgueses les había llevado a perpetuar esta realidad, en tanto entendían -erróneamente, en opinión 

de Garrido- que el mantenimiento de las clases populares en la miseria les beneficiaba. En este 

sentido, los demócratas españoles hacían un llamamiento al honor a las clases medias. Un honor 

representado por sus deberes hacia la nación, que no eran otros que los vinculados a la lucha por la 

libertad y la justicia. Los demócratas se identificaban así como el “verdadero” partido nacional, 

puesto que se consideraban como los únicos empeñados en la lucha por el progreso humano86. 

Para los demócratas, la supervivencia del Trono resultaba incompatible con la realización del 

principio de soberanía nacional. Sobre esto, Garrido defendía que "la continuación de la monarquía 

en España supondría la negación, la muerte de la soberanía nacional, con la que es incompatible". 

En este sentido, lo que estaba en juego era la existencia de la propia comunidad nacional. Esto hacía 

reprobable el discurso de aquellos liberales monárquicos que pretendían “engañar a los defensores 

de la soberanía del Pueblo diciendo que le rodearán de tales instituciones [...] que lo reducirán a la 

impotencia". Para Garrido, el sentido de la monarquía como institución residía en no depender de 

una voluntad ajena a la figura que la ostentaba. De este modo, defendía que "un rey que recibe del 

Pueblo su investidura, [...] será cualquier cosa, pero de seguro no es un rey". Y continuaba: "los 

reyes, para merecer este título, deben mandar y no obedecer; depender de la suya y no de la agena 

[sic.]  voluntad;  no servir  sino ser servidos".  Esto hacía que monarquía y soberanía nacional  se 

rechazasen "como la fuerza y el derecho,  como la violencia y la razón", atributos que, a la postre,  

identificaban a ambas87.

De este  modo,  la  Asamblea  Constituyente  de  1854 no debía  reconocer  ningún  poder  como 

anterior al que ella encarnaba, la soberanía nacional, si no quería nacer "muerta y sin autoridad". Es 

más, a esa Asamblea le correspondía la función de erigirse en "el gran jurado nacional, que va a  

juzgar un pasado, condenado anteriormente por la razón y por la historia". Si los representantes de 

la voluntad nacional no condenaban ese pasado, se arriesgaban -y con ellos, arriesgaban a la nación 

entera- a que cayese sobre ellos "la responsabilidad de sus nuevos crímenes [de la Corona]". Por 

85 GARRIDO, F., La república democrática, p. 27.
86 AJA, E., Democracia y socialismo en el siglo XIX español. El pensamiento político de Fernando Garrido , pp. 97-

101.
87 GARRIDO, F., El pueblo y el trono, pp. 6-12.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


ello, la monarquía, como institución, debía ser condenada y sólo la Asamblea Constituyente podía 

condenarla en tanto que constituía la “verdadera” expresión de la voluntad nacional. Así, Garrido 

recordaba a  los constituyentes que con "una sola  palabra,  [...]  esa monarquía bastarda,  llamada 

constitucional, que el pueblo de Julio os entrega vencida, desarmada y muerta, pertenecerá a la 

historia,  como  su  madre  la  monarquía  absoluta".  Y  proseguía:  "los  reyes  han  sido  y  serán 

responsables ante el Pueblo y ante la historia", por lo que no cabía otra sanción que la popular en 

vista a los antecedentes de la Década moderada. Para Garrido, "quien ha sido representante de la 

tiranía; [...] ¿cómo podrá ser el representante de la Libertad, del patriotismo y de la virtud?". Esta 

"misión" sólo podía corresponder a una Asamblea en la que Garrido centraba no sólo las esperanzas 

del porvenir  nacional,  sino las de la misma "reconstitución de la vida orgánica y política de la 

Europa civilizada". El combate por la Libertad no podía librarse sino de forma universal, puesto que 

sólo así sería posible la paz y "las rojas nubes que aun [sic.] oscurecen el porvenir, desaparecerán 

para dejarnos ver en todo su esplendor el sol radiante de la Libertad"88.

Hasta  aquí  nos  hemos  ocupado  a  la  rotunda  condena  por  Garrido  de  la  monarquía  como 

institución política, algo que lo diferenció sustancialmente de gran parte del movimiento demo-

republicano ante su clara profesión de republicanismo89. Sin embargo, considero necesario prestar 

atención a sus opiniones sobre la cuestión dinástica y, en particular, sobre Isabel II. En El pueblo y 

el trono observamos como Garrido construye la figura de Isabel II como la de una víctima: 

Un dia son sus parientes, los tios, los primos hermanos los que le disputan el trono en que aun 
no se habia sentado, rodeando su cuna de peligros, y de ruinas y sangre la Nación. Otro son los 
pueblos indignados que la separan de su madre, entregándola en poder de gentes estrañas para ella; 
mas tarde,  apenas entrada  en  la  pubertad,  llega  esa  turba  de  vampiros,  de  hombres  gastados,  
corrompidos y escépticos, que se llaman a sí mismos moderados, que tienden lazos a su virtud, que 
comprometen su honra, trafican con su nombre y su libertad, y la precipitan en una tenebrosa  
noche de miserias, horrores y crímenes, en un satánico sueño que necesitaba a Espronceda por 
narrador; y del que despierta, despavorida, avergonzada y temblando á la luz de las hogueras y al 
ruido de las balas de Julio. ¿Y después? Cuando la vemos, caida la corona, al pié de las barricadas,  
abrazando las rodillas del soldado del Pueblo, a quien [sic.] con negra ingratitud pagó en largos 
años de olvido y destierro el trono que debia á [sic.] su espada,implorando perdón, con lágrimas 
amargas, para su madre, acusada de ladrona, maldecida, escarnecida, ultrajada y amenazada de 
muerte por el Pueblo, de quien [sic.] aun [sic.] se llama reina, y debiendo a ese mismo hombre la 
vida y la libertad de Cristina, que es su mas [sic.] implacable enemiga, no podemos menos de 
esclamar [sic.]: Isabel, ¿no tiemblas delante del porvenir?

88 GARRIDO, F., El pueblo y el trono, pp. 24-26.
89 A lo largo del Bienio progresista, los demo-republicanos evitaron abordar de directamente la cuestión de la forma de 

gobierno con el fin de asegurar su homogeneidad como movimiento sociopolítico y su alianza política con los  
progresistas puros. A este respecto, considero especialmente representativas las palabras pronunciadas por Pellón y 
Rodríguez en el Círculo de la Unión el 2 de agosto de 1854: “La democracia española no es un partido republicano y 
tampoco lo es monárquico. La democracia española no se ocupa en la actualidad, ni se ha ocupado nunca, de la 
forma de gobierno, porque esto sería ocuparse de la parte con preferencia al todo o tomar el efecto por la causa. Los 
demócratas estamos convencidos de que no es la forma de gobierno lo que más influye en los destinos de las  
naciones. La democracia española hasta ahora no es republicana, pero tampoco es monárquica. [Una voz: “Entonces 
no es nada”.] Es mucho. Es altamente liberal, es altamente moral, es altamente nacional en sus principios”. Citado 
en BURDIEL, I., Isabel II. Una biografía, p. 351.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Y continúa:

¿Confías  acaso en tus  nuevos defensores?  Entre todos ellos,  no tienes  un solo amigo leal. 
Recházalos, porque ellos son tus mas [sic.] temibles enemigos. Cuando le hablan de su amor al  
trono, traduce su amor a vivir a espensas del pais [sic.], a mandar, a esquilmar a la nación en tu 
nombre, a devorar los restos de tus riquezas, los productos del patrimonio90. 

Como hemos visto antes, la corrupción que Garrido asignaba al Trono se encontraba relacionada 

con la misma irracionalidad de su supervivencia como institución. En este sentido, como es habitual 

en el Garrido del Bienio, la responsabilidad de los actos individuales tiende a descargarse sobre los 

efectos producidos por ciertas instituciones, como la monarquía o la Iglesia católica, sobre el cuerpo 

social. De este modo, Garrido no cuestiona el honor de Isabel II de forma directa, o dicho de otro 

modo, no la considera responsable de los desmanes de la Corona. De hecho, para Garrido, la Reina 

todavía podía salvar su honor y el de su linaje:

Tus deberes de criatura humana dotada de un criterio, de una razón propia y responsable; de 
reina  que se respeta  y que debe  honrar  a  sus  ascendientes;  de  hija  que se  avergüenza de  los  
crímenes imputados a su madre; de madre que ama a sus hijos, y de cristiana que teme a Dios y 
ama al prójimo como a sí misma, te mandan salir sin tardanza, de la manera mas honrosa posible,  
de entre las ruinas del trono [...]. Da ejemplo, retirándote espontáneamente, a los cesares [sic.] de  
Europa, que esperan con una estupidez, con una ceguedad incalificables, a que los puñales de los 
nuevos Brutos hagan justicia de sus crímenes91.

En mi opinión, el tratamiento que Isabel II recibe en este momento de Garrido debe vincularse a 

la hegemonía de esos mismos patrones de género burgueses por los que se había conducido la 

denuncia del comportamiento privado de la reina92. Sin embargo, Garrido no es tan benevolente 

cuando se refiere a la dinastía de Isabel II y a su papel en la historia reciente de España.  Los 

Borbones habrían realizado incontables ofensas al Pueblo español y, por ello, debía considerarse 

que:

el  dominio  de  los  descendientes  de  Hugo  Capeto  ha  concluido  en  España  […].  Debió 
desaparecer en 1808, en que vendieron la nacion al extranjero como se vende un rebaño de ovejas;  
[…] en 1814, cuando el ingrato Fernando, en quien [sic.] la nacion [sic.] habia [sic.] ciegamente 
depositado su confianza, restableció la inquisicion [sic.] y el despotismo, abolió la Constitucion que 
la nacion, abandonada a sí misma, se dió en uso de su derecho, y mandó a los presidios de Africa a  
los ilustres patricios que en sus robustos brazos le levantaran un trono; […] el 7 de julio de 1822, 
cuando Fernando VII, instigando a la guardia real, quiso ahogar la Constitucion, que habia jurado,  
en  la  sangre  de  los  heróicos  milicianos  de  Madrid  [...];  en  1823  [...].  En  1840  debió  Cristina 
comparecer ante los tribunales para dar cuenta de su inmoral y traidora conducta […] dejar a la  
familia de Borbon dominando en España, sería obligar al Pueblo a estar siempre en guardia para  
defender las libertades que acaba de conquistar, porque los Borbones han sido siempre, y en todas 
partes, los enemigos jurados de la Libertad e independencia de las naciones. 

90 GARRIDO, F., El pueblo y el trono, pp. 16-18.
91 GARRIDO, F., El pueblo y el trono, pp. 19 y 21.
92 Para esta cuestión, véase BURDIEL, I., Isabel II. Una biografía, pp. 261-262.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Si para Garrido la continuación de los Borbones constituye una amenaza a la existencia de la 

nación, la opción por otra dinastía no dejaba de constituir un grave error. En pleno auge del debate 

sobre la cuestión dinástica, el propagandista gaditano denunciaría la actitud de los moderados, a los 

que calificaría de fuerza política agotada, insistiendo en que: 

si  [...]  se  despiertan  de  nuevo  en  sus  corazones  los  instintos  reaccionarios  de  ayer,  [...]  
agrupados bajo la bandera antinacional, [...] desde la de don Pedro V a la de un Napoleon [sic.], 
desde la de Montpensier o su cuñada, a la de Montemolin[sic.][, se evidenciará su voluntad de]  
servir de obstáculo a la independencia, a la Libertad, [y] al Bienestar de la Patria. 

Me parece evidente que cuando Garrido habla de "la bandera antinacional" esto no se relaciona 

directamente con la descalificación de las candidaturas por extranjeras, sino por el mismo hecho de 

que todo Trono, en tanto que irracional, es antinacional. Sin embargo, no se debe desestimar que la 

existencia  de  sentimientos  xenófobos  “protonacionales”  entre  ciertos  sectores  receptores  del 

discurso  de  Garrido  pudiese  haber  otorgado  mayor  potencial  a  sus  obras  propagandísticas, 

especialmente en lo referente la cuestión dinástica93. 

La “cuestión monárquica” constituye uno de los debates que mejor representaría el intenso grado 

de heterogeneidad presente en el movimiento demócrata-republicano y su confusa relación con la 

“izquierda”  progresista.  Mientras  entre  los  progresistas  “puros”  -y  entre  ciertos  demócratas-  la 

monarquía  no  era,  directamente,  cuestionada  -si  bien  podían  serlo  la  dinastía  borbónica  y, 

especialmente, la reina madre-, en el seno del Partido Demócrata Español se fue perfilando  una 

corriente claramente antimonárquica fundamentada en la defensa de la incompatibilidad entre la 

continuidad de la  monarquía y la  realización de la  soberanía nacional  y constituida en torno a 

figuras José María Orense, Francisco Pi y Margall, Sixto Cámara, Fernando Garrido y A. I. Cervera  

y a órganos como El Eco de las Barricadas o La Voz del Pueblo.

Tras el abandono de las opciones de cambio dinástico, el unionismo fue capaz de asegurar la 

continuidad en el Trono de Isabel II desde la defensa de tres argumentos clásicos del moderantismo: 

la identificación de la Corona con la historia y las costumbres de los españoles;  la defensa del 

carácter  de  esta  institución  como  poder  constituido;  y  la  consideración  de  que  el  Trono 

desempeñaba una función de  arbitrio  en la vida política española. En este sentido, la Corona era 

una institución “natural” a la sociedad española y fundamental para asegurar el orden social y la 

unidad  política  de  los  “pueblos”  españoles,  evitar  desviaciones  revolucionarias  y  garantizar  la 

unidad de las familias liberales. A pesar de los esfuerzos realizados por diputados como José María 

Orense para rebatir ese carácter incuestionable de la monarquía, el progresismo cerró filas junto a 

los  unionistas en torno al  reconocimiento,  ya  no sólo de la  Corona,  sino de la  misma dinastía 

93 GARRIDO, F., Espartero y la revolución, pp. 21-23.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


borbónica, como parte fundamental de la esencia nacional. Para ambos partidos, el Trono de Isabel 

II  era  legítimo,  en tanto  se encontraba vinculado al  sistema constitucional.  De esta  manera,  la 

unidad de los progresistas y los unionistas en torno a la “cuestión monárquica” imposibilitó que los 

sectores demócratas antimonárquicos fuesen capaces de imponer una postura vinculada a la defensa 

radical de la soberanía nacional. 

La incapacidad de los progresistas para desvincularse de la monarquía derivaba del desarrollo de 

un ideal nacional  revolucionario que,  desde 1812, se encontraba vinculado a  una identificación 

positiva  de  los  principios  de  nación  y  monarquía  en  un  horizonte  de  cambio  liberal  abierto. 

Paralelamente,  el  desarrollo  de  un  nacionalismo  romántico  y  esencialista  condujo  a  que  la 

institución monárquica fuese considerada como un elemento “natural” de una nación que, a su vez, 

era  entendida  como  una  “comunidad  ancestral”.  Pero  este  dilema  ideológico  del  progresismo 

derivaba, fundamentalmente, de su dificultad para renunciar a un sistema político restringido, al 

tiempo que se defendía el principio de soberanía nacional. En este sentido, la identificación de la 

monarquía con la soberanía nacional resultaba fundamental para los progresistas porque les permitía 

alejar el fantasma de una república democrática asociada al cuestionamiento del orden establecido. 

Fue por esto que el progresismo decidió jugar la carta de la monarquía como principio simbólico de 

la soberanía nacional, esto es, de la monarquía como encarnación de la voluntad nacional. De este 

modo, los progresistas trataron de consagrar la máxima de “el rey reina pero no gobierna”, que 

entendían que actuaría como límite simbólico de la prerrogativa regia.

También conviene recordar que el arraigo que tenía el sentimiento monárquico entre las clases 

populares obligaba a los notables liberales a tratar de apropiarse de aquella legitimidad derivada del 

monarquismo en beneficio de su idea de nación. De este modo, someter el trono a la nación suponía 

también someter la “ficción legal” del monarca como encarnación de la justicia y la sabiduría. Sin 

embargo, a pesar de que en el metarrelato progresista la figura hegemónica era la nación liberal, 

este relato consolidó a la monarquía -y también a la religión católica- como un elemento esencial de 

la identidad nacional española. 

Los límites del progresismo en la “cuestión monárquica” reflejaban, de hecho, la escasez de 

recursos de éstos para defender de forma coherente el principio de soberanía nacional. De hecho, 

Burdiel considera que el único recurso con el que contaban era la “ocupación inmediata del espacio 

público como escenificación de la soberanía nacional”. Como indica esta autora:

La  ilusión  monárquica del  progresismo  consistió  […]  en  creer  que,  en  las  condiciones 
españolas –sin cambio de dinastía y sin una ampliación sustancial del sufragio-, bastaba con rodear 
la monarquía con la nación […] para obligarla a dejar de ser un poder activo en la política y 
plegarse a los poderes representativos que, en condiciones de elecciones libres, siempre tendría (a 
su juicio) una mayoría de progreso. 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Sin embargo, esta "ilusión monárquica" del progresismo le condenó al fracaso político y le hizo 

perder gran parte de sus bases, que en adelante se trasladarían a las filas de la democracia94.

III. b.  “El  alma de  la  Democracia”.  El  cristianismo y  la  crítica  de la  Iglesia  católica  en  el 

discurso de Fernando Garrido.

Como  han  recordado  Jesús  Millán  y  Mª  Cruz  Romeo,  "desde  la  misma  Ilustración,  la 

"modernidad"  se  asociaba  con  el  reflujo  de  la  religión  en  el  espacio  público  y  político".  Sin 

embargo, si queremos entender el papel que desempeña el sentimiento religioso en el proceso de 

construcción  de  una  identidad  nacional  es  necesario  replantear  este  supuesto  reflujo  de  la 

espiritualidad religiosa y reconsiderar la afirmación de que el proceso de formación de los estados-

nación implica necesariamente una afirmación de lo político-civil frente al legado religioso95. 

Desde esta perspectiva,  considero necesario desvincular "lo religioso" de la existencia de un 

entramado institucional  o  jerárquico  e  interpretar  las  religiones  como "códigos  interpretativos", 

según  la  propuesta  de  Wilhelm Graft96.  La  religión  desempeñaría  un  papel  fundamental  en  el 

proceso de conformación de la cultura nacional. Según Jesús Millán y Mª Cruz Romeo: 

el Estado-nación [...] no puede entenderse adecuadamente como un sustituto de la religión. Las 
interrelaciones mutuas fueron fundamentales y,  con frecuencia,  intrincadas.  La herencia religiosa 
representaba a menudo un sustrato identitario enormemente importante para la consagración de la 
lealtad nacional. Por tanto, [...] el sentido de pertenencia nacional se podía conjugar -y,  también 
reforzar- con la identidad religiosa97. 

Este  sistema  de  relaciones,  por  otra  parte,  no  quedaría  limitado  a  la  esfera  estatal  o  a  los 

intelectuales católicos, sino que atravesaría profundamente el discurso de todos los movimientos 

sociales y políticos de la España del siglo XIX, estando presente en la tradición liberal española 

desde las Cortes de Cádiz. En el caso que nos ocupa, el de la democracia española decimonónica, la 

plena identificación del movimiento con la libertad de cultos -aunque no con el laicismo, de forma 

directa- no entraría en contradicción con la presencia de una identidad cristiana determinada que iría 

más allá de una mera funcionalidad pragmática98. 

94 PEYROU, F., Tribunos del pueblo, pp. 298-304 y 308; y BURDIEL, I., Isabel II. Una biografía, pp. 369-393. Las 
citas textuales corresponden a BURDIEL, I., Isabel II. Una biografía, pp. 392-393.

95 HAUPT, H-G., y LANGEWIESCHE, D. (eds.),  Nación y religión en Europa. Sociedades multiconfesionales en  
los siglos XIX y XX, IFC, Zaragoza, 2010, pp. 9-10.

96 Citado en HAUPT, H-G., y LANGEWIESCHE, D. (eds.), Nación y religión en Europa, p. 12.
97 HAUPT, H-G., y LANGEWIESCHE, D. (eds.), Nación y religión en Europa, pp. 14-15.
98 Según E. Aja, al equiparar la doctrina democrática al Evangelio, "Garrido pretendía privar de argumentos a los 

políticos católicos, máximos detractores de la democracia y el "socialismo" que él defendía". Es cierto que Aja  
insiste más adelante en el peso social de la religión católica en España, pero lo hace en todo caso para resaltar el  
peso político de la Iglesia católica. En mi opinión, la tesis de Aja resulta en cierta medida acertada, pero presenta  

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Los demócratas españoles del XIX no eran ajenos ideológicamente al cristianismo o, al menos, a 

una  determinada  lectura  de  los  principios  de  éste,  al  margen de  cuál  fuese  su  confesionalidad 

religiosa.  Es más,  considero que,  como ocurría con su posición al  respecto del liberalismo, los 

demócratas  pretendían  identificarse  como  la  expresión  más  "auténtica"  de  los  principios 

evangélicos.  Este  proceso  es  demasiado  complejo  como  para  vincularlo  exclusivamente  a  la 

influencia  de  Lamennais  en  España,  como  en  mi  opinión  hace  Román  Miguel  González99. 

Realmente, se trataría más bien de un proceso de dimensiones europeas, con especial importancia 

en  países  culturalmente  católicos  como España,  Francia  e  Italia.  Como ha  demostrado Alberto 

Mario  Banti  para  el  nacionalismo  italiano  de  la  etapa  risorgimentale,  existiría  una  importante 

relación intertextual entre los textos patrióticos y la tradición religiosa que trataría de "valorar la 

común confesión religiosa como uno de los factores más evidentes de la cohesión nacional". Este 

proceso se veía acompañado, en el caso italiano, de "una valoración positiva del rol ejercido por las 

instituciones religiosas" en la historia de la península, del recurso a "imágenes bíblicas" para dotar 

de fuerza emotiva al discurso nacional o de la apelación a la intervención metafísica de un "Dios 

"de la historia" o "de las naciones" en el relato histórico nacionalista italiano. De hecho, este recurso 

discursivo a la tradición religiosa remitiría a:

relaciones  más  profundas,  y  más  importantes  para  la  estructuración  retórica  del  discurso 
[nacional, en las que los] vínculos toman la forma de transposiciones de morfologías simbólicas y 
narrativas desde el ámbito de la historia sagrada al de la historia nacional100. 

Lo expuesto por Banti en relación con el nacionalismo del Risorgimento resulta aplicable al caso 

español, con algunas particularidades. Considero que el sentimiento religioso debe ser abordado 

como un elemento de "protonacionalismo popular", en el sentido que le otorga E. J. Hobsbawm. 

Para el  autor británico,  la religión se constituiría como un elemento fundamental,  y hartamente 

complejo,  de  "protonacionalismo"  en  los  casos  de  una  vinculación  entre  identidad  nacional  y 

confesionalidad  religiosa.  Sin  embargo,  para  Hobsbawm  la  religión  no  constituye  un  factor 

indispensable  de  "protonacionalidad",  esto  es,  no  tiene  por  qué  derivar  necesariamente  en  un 

proceso de construcción nacional. Para el caso de la identidad nacional española, el recurso a la 

serias limitaciones al no considerar, como trataré de demostrar más adelante, que el discurso demo-republicano 
recurrió -y,  en cierta medida, dependió- al sustrato ideológico cristiano de la sociedad española para tratar de  
construir una nueva moral. La tesis expuesta en AJA, E.,  Democracia y socialismo en el siglo XIX español. El  
pensamiento político de Fernando Garrido, p. 107.

99 De hecho, el propio título de la obra de Miguel González,  La pasión revolucionaria, hace referencia al proceso 
discursivo  por  el  cuál  la  propuesta  metanarrativa  de  Lamennais  sintetizaría  la  tradición  democrática  con  el  
martirologio  cristiano.  MIGUEL GONZÁLEZ,  R.,  La  pasión  revolucionaria.  La  evolución  del  pensamiento 
político de Lamennais en BÉNICHOU, P., Il tempo dei profeti. Dottrine dell'età romantica, Il Mulino, Bologna, 
1997, pp. 135-193.

100 BANTI, A. M.,  La nazione del Risorgimento. Parentela, santità e onore alle origini dell'Italia unita , Einaudi, 
Torino, 2011, pp. 119-120. La traducción es mía.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


espiritualidad religiosa popular resultan fundamentales, y ya no sólo en lo referente al catolicismo. 

La democracia española, como la europea, se vincula explícitamente con el cristianismo, al tiempo 

que desarrolla una crítica de la función social de la Iglesia católica. De este modo, lo que en mi 

opinión ocurre con el sentimiento religioso popular preexistente es un proceso de "(re)invención de 

la tradición" completamente necesario para dotar de efectividad emotiva al discurso político demo-

republicano.  Para  los  propagandistas  demócratas  como  Garrido,  de  lo  que  se  trataba  era  de 

movilizar a unos sectores sociales, burgueses y populares, entre los que el cristianismo ejercía un 

influjo ideológico determinante101. 

 Analicemos,  en  este  sentido,  el  prólogo  escrito  por  Emilio  Castelar  para  La  República 

Democrática Federal Universal, un panfleto de propaganda política al que calificaría de "evangelio 

de la Democracia". Recordando como le marcaron los sucesos de 1848 en su adolescencia, el autor de 

La fórmula del progreso confesaba: 

me apasioné de la Democracia, creyendo siempre ver en ella la realización del Evangelio. [...]la 

Libertad, la Igualdad, la Fraternidad, ¿no son el reflejo de la trinidad divina en el alma? [...] ¿no es  

imitar a Jesús, eterno ideal de los hombres, que abandonó el trono de los espacios, el cetro de los 

mundos y descendió a la tierra a quebrar como frágiles cañas los cetros de los emperadores de 

Roma, y pulverizar las cadenas de los esclavos? [...] He aquí cómo el sentimiento religioso me 

llevó a la Democracia. 

En ese mismo texto, Castelar consideraría al cristianismo como una comunidad de origen y de 

destino universal, manifestación de una ley histórica que definía de la siguiente manera: "el mundo 

camina desde el derecho de uno hacia el derecho de todos". En este sentido, el cristianismo era "el 

alma de la Democracia". 

Si bien Castelar complementaba su militancia republicana con su fe católica, esta identificación 

entre  democracia  y  cristianismo está  también  presente  en  el  pensamiento  político  de Fernando 

Garrido. Recordemos que su  concepción demo-republicana de la Historia presentaba a ésta como 

una sucesión de etapas orientadas hacia la constitución de un solo Pueblo Universal, proceso del 

que la democracia sería la conclusión final e inevitable. Dentro de esta teleología conviene resaltar 

el  papel  central  del  cristianismo,  ya  adelantado  en  lo  referido  sobre  Castelar:  esto  es,  el  de 

encarnación de "la  igualdad religiosa",  como comunidad de origen y de destino universal,  que 

consagraría la igualdad de todos los hombres y sentaría una de las bases de la libertad102. Como 

recordaba  Peter  Brown  en  relación  a  la  Antigüedad  tardía,  "la  Iglesia  constituía  un  grupo  de 

101 HOBSBAWM, E. J., Naciones y nacionalismo, pp. 79-80. Para su concepto de "protonacionalismo popular", véase 
pp. 55-88.

102 CASTELAR, E., "Prólogo" en GARRIDO, F., La República democrática federal universal, Barcelona, 1868, pp. 
9-16. 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


parentela artificial"; por ello, había constituído "una colectividad holística, dentro de la cuál las 

diferencias se cancelaban en nombre de la solidaridad producida por la fraternidad común en la 

figura  de  Cristo".  De  este  modo,  el  principio  revolucionario  de  la  Fraternidad  se  encontraría 

mediado por el sentimiento de comunidad cristiano. Por lo antes expuesto, la nueva "comunidad 

imaginada"  democrática-republicana  tenía  la  necesidad  de  aparecer  en  continuidad  con  la 

experiencia  espiritual  cristiana  para  ser  recibida  por  los  sectores  sociales  que  los  demócratas 

aspiraban a movilizar103.

En este  sentido,  el  propio Garrido presenta a la  República Democrática Federal y Universal 

como: 

la  más  cristiana  de  todas  las  instituciones  políticas;  [...]  porque en  ella  la  práctica  de  los 
grandes principios morales del Evangelio [la fraternidad, la caridad, la igualdad] se convierten en 
dogma.  […]  ser  republicano es  ser  cristiano,  en  la  verdadera  acepción  de la  palabra  [...].  Es  
conocer la Historia, tener conciencia de su misión y de su destino104.

En contraposición con su postura hacia el cristianismo como idea, la Iglesia católica es criticada 

profundamente  por  Garrido  en  su  vertiente  institucional.  Si  bien  Garrido,  como  los  primeros 

demócratas,  habría  llegado  a  considerar  a  los  primeros  cristianos  como  los  precursores  de  la 

democracia y del socialismo -en referencia a su comunidad de bienes y a su preocupación pionera 

por  la  cuestión  social-,  cuando  se  refiera  a  la  Iglesia  católica  destacará  su  "dogmatismo  e 

intolerancia", derivados de una estructura autoritaria y jerarquizada que conduce a esta institución a 

una constante y total oposición frente a la idea democrática, que es también la evangélica. La Iglesia 

habría llegado a constituirse  como una auténtica negación de los principios evangélicos que se 

suponía que debía defender, desviando a los fieles de sus intereses "terrenales" para controlar las 

conciencias individuales. La Iglesia se oponía así a la idea de Libertad, de autonomía individual, 

con la que se identificaba la democracia105. 

La hegemonía ejercida en el ámbito ideológico por la Iglesia católica resultaba fundamental para 

preservar el sistema al que Garrido calificaba de "despotismo", por lo que, para los demócratas, 

resultaba imprescindible garantizar la libertad de conciencia a través de la separación Iglesia-Estado 

y de la libertad de cultos. Como veíamos antes, estos "asimilaban la tradición cristiana con los 

principios con los que se pretendía edificar la nueva sociedad". No se trataba de cuestionar a la 

religión  en  su  conjunto,  en  todo caso,  se  debía  reducir  a  la  Iglesia  a  su  función espiritual.  El 

problema se situaba en la identificación del clero como una clase privilegiada, lo que les conducía a 

negar los principios evangélicos y el principio mismo de la libertad para preservar sus intereses 

103 BANTI, A. M., La nazione del Risorgimento, pp. 121-122. La cita de Peter Brown en p. 121.
104 GARRIDO, F., “La república democrática federal universal”, pp. 392-393.
105 AJA, E.,  Democracia y socialismo en el siglo XIX español. El pensamiento político de Fernando Garrido , pp. 

106-107.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


corporativos106. 

En la ideología demo-republicana encontramos así una doble sensibilidad cristiana y anticlerical. 

Por una parte, se defiende la separación entre la Iglesia y el Estado como un medio para asegurar 

una correcta conciliación entre la fe y la política, basada en la separación de ambas esferas y en la  

consagración de la libertad de conciencia. Por otra parte, la institución religiosa contemporánea es 

identificada y criticada como una amenaza para la libertad ante su identificación con las fuerzas del 

privilegio.  Si  la  Iglesia  católica tenía  la  voluntad  de seguir  oupando una  posición  en la  nueva 

sociedad democrática,  debía limitarse a si  labor  espiritual.  Esta  vinculación entre democracia y 

tradición cristiana, por otra parte, no era exclusiva del demo-republicanismo isabelino, sino que se 

encontraba  igualmente  presente  en  Mazzini,  Lammenais  o  en  el  discurso  democrático-social 

francés107.

106 PEYROU, F., y PÉREZ LEDESMA, M., "Fernando Garrido: Historiador y testigo de la España isabelina", pp. 
LXXXIX-XC-XCI.

107 PEYROU, F., Tribunos del pueblo, pp. 280-284.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


IV. Los medios de la emancipación popular  .

Como  observábamos  con  anterioridad,  la  Revolución  de  julio  sería  contemplada  por  la 

democracia española como el momento idóneo para emprender la regeneración política de la nación 

y la emancipación social  de las clases populares.  Sin embargo, si  la iniciativa política de estas 

últimas era fundamental, no lo era menos la intervención de las clases medias o burguesas. En este 

sentido,  considero que a través  del  análisis  de la  obra propagandística de Fernando Garrido se 

pueden  detectar  tres  medios  fundamentales  para  llevar  a  cabo  la  emancipación  popular  en  el 

contexto del Bienio 1854-56: las Cortes Constituyentes, la dictadura revolucionaria en la figura de 

Baldomero Espartero y, en un sentido más general, la intervención de las clases medias en la lucha 

por  la  democracia.  Esto  permite  entrever  que,  para  Garrido,  la  iniciativa  revolucionaria 

correspondería fundamentalmente a la burguesía, por lo que la responsabilidad del fracaso de la 

revolución liberal recaería sobre estas mismas clases, en tanto habrían cometido una dejación de sus 

funciones.

Fernando Garrido inicia su panfleto de propaganda política Espartero y la revolución dirigiendo 

las siguientes palabras a los miembros de la Asamblea Constituyente: 

El mundo civilizado tiene sus miradas fijas en vosotros, representantes de la nación española.  
[…] Pero no sois vosotros los que escribiréis las calificaciones de vuestra conducta, ni los juicios 
de vuestras obras. Los pueblos, […] serán el inmenso pedestal de vuestra gloria, ó [sic.] el cadalso 
de vuestro eterno suplicio; la tumba de vuestra memoria.  
Libres sois, pero responsables.

La nación y las naciones; nuestra generación y las venideras, serán vuestras víctimas y vuestros  
jueces, los clarines de vuestra fama ó [sic.] el infierno de vuestro martirio. Escojed108.

La Revolución de julio ofrecía un nuevo escenario político en el que: 

a la agitación del combate [había] sucedido la calma de la paz. […] Material, aparentemente,  
parece que todo ha vuelto a su estado normal; sin embargo, de todas las bocas se escapa esta frase:  
La revolución no ha concluido; la revolución empieza ahora. 

Para Garrido, el proceso revolucionario apenas había mostrado todo su esplendor, por lo que 

debía seguir avanzando "en la magestuosa carrera de regeneracion que abren ante ella las ideas y 

necesidades del siglo"109. 

En base a estas premisas, el mismo mes de julio se había constituido en Madrid el  llamado 

Círculo de la  Unión,  que pretendía presionar  al  gobierno para que se desviase de los posibles 

riesgos  de  una  recaída  en  el  despotismo.  De  hecho,  este  gobierno,  que  había  "nacido"  de  la 

revolución, se había apresurado a rescatar una ley electoral "egoísta" que excluía del derecho de 

108 GARRIDO, F., El pueblo y el trono, pp. 29-30.
109 GARRIDO, F., Espartero y la revolución, p. 17.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


sufragio "a la mayoría del Pueblo". Por ello, la Asamblea que de ella resultase no podía sino ofrecer  

una representación "imperfecta" y fragmentaria de la voluntad nacional. Esto no significaba, por 

otra parte, que la labor a desempeñar por la Asamblea Constituyente no fuese transcendental. De 

hecho, ante la ausencia de una legitimidad derivada de una correcta representación de la voluntad 

nacional, la Asamblea debía encontrar su propia legitimidad en la "regeneradora misión" que le 

correspondía cumplir,  teniendo que "constituir de una manera definitiva y absoluta la soberanía 

nacional, […] juzgar a Cristina […] [y] garantizar la práctica de todas las libertades y derechos 

individuales". Por una parte, se debían garantizar los "derechos y libertad de libre examen o libre 

emisión del pensamiento"; pero a su vez se debía reconocer la "responsabilidad efectiva del poder 

ejecutivo y de todos los funcionarios públicos" ante la Asamblea y el Pueblo español al que ésta 

representaba.

Garrido consideraba que existían una serie de cuestiones prioritarias como la "abolición de todas 

las contribuciones indirectas, y [el] establecimiento de un solo impuesto sobre el capital[, así como 

la] abolición de las quintas y [la] reducción del ejército a algunos cuerpos modelos y facultativos". 

La situación de la hacienda, por otra parte, imponía que se llevase a cabo, con la mayor prontitud 

posible, "la mas completa desamortización eclesiástica". Finalmente, la Asamblea debía abordar una 

reforma administrativa orientada a garantizar la "emancipación del municipio" y la "federación de 

las provincias"110.

En  conclusión,  la  actuación  de  la  Asamblea  se  encontraba  condicionada  por  unas  "bases 

indispensables" que definían el grado de su misión y garantizaban la propia supervivencia de la 

Revolución. Por todo ello,  como adelantábamos en el  capítulo anterior,  era inconcebible que la 

Asamblea reconociese otros poderes y derechos que aquellos que le eran propios, en tanto que estos 

derivaban de la única fuente de legitimidad: la soberanía nacional. Una parte fundamental de su 

"misión", en definitiva, consistía en juzgar los abusos de la institución monárquica y devolverla a la 

historia111. 

El carácter providencial de la "misión" de los constituyentes se insertaba, por su parte, en una 

narrativa teleológica en la que el triunfo de la nación y de la democracia en España se encontraban 

vinculados a una lucha universal, relacionada  a su vez con la anhelada "regeneración política de 

nuestro siglo", "bandera símbolo" de la democracia. El programa de la democracia no podía ser otro 

que el de la nación entera, por lo que los progresistas debían demostrar que sus "esfuerzos" eran los 

"de  los  honrados  [...]  revolucionarios  verdaderos"  y  luchar  por  la  destrucción  de  todos  los 

obstáculos con los que se encontrase la revolución política. De hecho, la función de la Asamblea se 

110 GARRIDO, F., El pueblo y el trono, pp. 22-23.
111 GARRIDO, F.,, El pueblo y el trono, pp. 24-26.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


podía  resumir  en  esta  máxima: "Proclame  la  Asamblea  constituyente  la  soberanía  nacional; 

sosténgala tan alta como la nación lo necesita"112.

Pero si a la Asamblea Constituyente le correspondían una serie de deberes incuestionables, era 

sobre Espartero, el “héroe del Pueblo”, donde se depositaban sus mayores esperanzas:

La revolución triunfante, la soberanía nacional, no pueden ser dignamente representadas sino por 
el soldado de la Libertad, por el hombre del Pueblo, por el ciudadano que escribe en su bandera,  
cuando el pueblo armado le ofrece la dictadura: CÚMPLASE LA VOLUNTAD NACIONAL. 

El héroe de Lucena era considerado como el "soldado de la Libertad", un "hombre del Pueblo" 

que, por sus propios méritos, se había elevado en lo más alto de la vida nacional. Por todo ello, sólo  

Espartero, el "Washington de España",  podía aspirar a encarnar personalmente aquella voluntad 

nacional con la que se identificaba. En cierta medida, la fuerza de Espartero derivaba de su papel 

como símbolo del burgués revolucionario y de la meritocracia del nuevo orden social. Con él se 

podían identificar amplios sectores de la burguesía progresista, pero también despertaba enorme 

admiración entre las clases populares. No obstante, convenía tener presente que el poder le había 

sido  entregado  a  Espartero  por  la  Revolución y  por  el  "Pueblo  vencedor  y  armado",  el  único 

representante legítimo de la "voluntad nacional en acción". 

De  este  modo,  Espartero  sólo  podía  ser  considerado  como  sujeto  legítimo  de  la  soberanía 

mientras gobernase en nombre de la soberanía nacional. Si esto se incumpliese, "Espartero y la 

revolución y la Libertad se hunden de nuevo en abismo de calamidades y desgracias". El Duque de 

la Victoria estaba sometido a un deber superior a sí mismo que emanaba de la propia Patria y ante el 

que no cabía "transacción decente ni posible". Espartero no se pertenecía "a sí mismo" y no debía 

olvidar  que  "los  pueblos  perdonan  todo  a  sus  elegidos,  menos  la  debilidad".  Espartero  había 

recibido el poder ejecutivo de la nación para llevar a cabo "su regeneradora misión" sin retroceder 

"ante  dificultades  de  ningún  género".  Esta  es  la  misión  que  la  Providencia  consignaba  al 

"Washington español”, la de no descansar hasta que su Pueblo pudiera gozar también de la Paz113.

Espartero se construía como una figura mítica que ya no sólo se identificaba con la pacificación 

del país y como el campeón de la libertad, sino que personificaba la propia Moralidad y, con ella, la 

misma Revolución. En base a esa moralidad que desprendía, la figura de Espartero se convirtió en 

la expresión de todos los anhelos de la Nación. Para el Pueblo: 

Espartero  significa  la  destruccion  de  los  abusos,  la  abolicion  de  las  quintas,  de  todas  las 
contribuciones indirectas que pesan casi esclusivamente sobre el pueblo trabajador, la completa 
descentralizacion  de  las  administraciones  local  y  provincial,  la  reducción  del  ejército,  el 

112 GARRIDO, F.,, El pueblo y el trono, pp. 24 y 29; y  GARRIDO, F., Espartero y la revolución, pp. 18 y 24.
113 GARRIDO, F., El pueblo y el trono, pp. 27-29.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


armamento del Pueblo, la garantía de todos los derechos individuales, la soberanía nacional, en fin, 
y  como consecuencia,  la  libre  y  espontánea  FEDERACION a  que  todas  las  provincias  de  la 
Península ibérica están llamadas por la naturaleza, por su carácter y por su historia114. 

Espartero estaría así llamado por la Providencia a personificar la Revolución y a consolidarla, lo 

que también podía llevar a considerar el fracaso de la misma como una irresponsabilidad de éste. Y 

este fracaso no se identificaba exclusivamente con la Revolución de julio, sino que se vinculaba a la 

propia  regeneración  política  universal.  En  mi  opinión,  lo  que  propagandistas  como  Garrido 

pretendían forzar era que Espartero se encontrase en la situación de no tener otra alternativa que 

encabezar la revolución democrática, en tanto ésta constituía la única alternativa -en opinión del 

autor- a una nueva guerra civil que desembocase en "la anarquía, el desmembramiento, la dictadura, 

la invasion estranjera, tal vez la pérdida de la independencia nacional". En definitiva, en un nuevo 

martirio para el Pueblo soberano. Espartero podía evitar esa situación cumpliendo el mandato que 

había reservado para él la Providencia: 

¿Éste  hijo  del  Pueblo  [...]  aceptará  la  misión  a  que  de  una  manera  manifiesta  le  llama  la 
Providencia? [...] si la acepta, la hora que hoy suena en el reló [sic.] de las edades dividirá en dos la  
historia del mundo; y nunca hombre ni Pueblo habrán cumplido un destino mas grande, una misión 
mas gigantesca115.

Dentro de los planteamientos programáticos de la izquierda democrática que avanzamos en el 

primer capítulo, para Maluquer de Motes: 

nada tiene de extraño [...] que la revolución de julio de 1854 la izquierda democrática tratara de 
obtener ventajas del movimiento incitando a Espartero a realizar una transformación sustantiva de 
la forma de Estado. 

Sólo a  través  de  Espartero  podría  establecerse  la  República  Democrática  Federal,  expresión 

absoluta  del  principio de soberanía nacional  y  conclusión definitiva de la  revolución liberal.  A 

través del periódico  La Soberanía Nacional, Sixto Cámara presionaría también en esta dirección 

solicitando una dictadura democrática encabezada por el Duque de la Victoria como único camino 

para el establecimiento de un régimen constitucional. Cervera, por su parte, haría lo mismo en su 

obra La Voluntad Nacional116.

Lo que estos sectores consideraban era una solución presidencialista que partía de la constatación 

de la incapacidad del Pueblo para autogobernarse y de la necesidad de una solución al margen de 

los partidos políticos, vinculados a otros intereses que los del Pueblo. Sólo el mito de Espartero 

tenía  la  capacidad  para  legitimar  una  solución  de  este  tipo:  una  dictadura  revolucionaria  que 

preparase las condiciones para el establecimiento de la democracia en España. De lo que se trataba,  

114 GARRIDO, F., Espartero y la revolución, p. 24.
115 GARRIDO, F., Espartero y la revolución, pp. 24-25.
116 MALUQUER DE MOTES, J., El socialismo en España (1833-1868), p. 291.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


en resumidas cuentas, era de ganar a Espartero para la causa democrática en un contexto ideológico 

en  el  que  la  consideración  de  la  voluntad  nacional  como  única  e  indivisible  conducía  a  una 

ideología política marcadamente antipluralista y elitista117.

 

Pero si alguien, en definitiva, podía ser responsabilizado del fracaso de la Revolución, ésta era 

aquella clase media representada, al fin y al cabo, por las Cortes Constituyentes y por el propio 

Espartero. Como hemos visto, la responsabilidad del fracaso de la revolución democrática era una 

cuestión de honor que afectaba directamente a la Nación: 

El triunfo de la Democracia es infalible; pero si la clase media (que no piensa más que en 
enriquecerse) comprendiendo su misión, su deber y sus intereses [...]  se lanza a la  lucha [...],  
entonces la balanza caerá instantáneamente del  lado de la revolución,  y la  lucha sangrienta y 
terrible, en que esa misma clase media sufrirá más que ninguna otra, no merecerá el nombre de 
lucha, será un triunfo sin sangre; será la apoteosis de la justicia, de la razón y del derecho. 

En este sentido, la clase media ocupaba el lugar de "árbitro, si no del triunfo de la reacción, de 

los accidentes de la lucha". Si se tenía en cuenta que había sido precisamente esta clase media la 

que  más  se  había  beneficiado  de  las  revoluciones  nacionales,  nada  impedía  considerar  que  su 

participación -decisiva, por otra parte- en la Revolución democrática universal le reportaría enormes 

beneficios y abriría el camino para una alianza universal de todas las clases en la que el Progreso se 

viese liberado de todas aquellas ataduras que lo mantenían prisionero cual Prometeo encadenado118.

De lo que se trataba era de empujar a la burguesía hacia la victoria definitiva de las fuerzas del  

progreso sobre el despotismo, tratando de romper con aquel egoísmo que había hecho posible la 

continuidad de los abusos del clero y de la monarquía. Era en definitiva una "cuestión de honor" 

para con la nación y el progreso material y moral de la sociedad. No podía ser de otro modo, puesto 

que la voluntad nacional era única. 

117 PEYROU, F., Tribunos del pueblo, pp. 298-304.
118 GARRIDO, F., “La república democrática federal universal”, pp. 409-410.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


IV. Nación y fraternidad universal en el   discurs  o de Fernando Garrido  .

La  situación  de  Europa,  pendiente,  oscilando  entre  el  pasado  de  fanatismo,  esclavitud  y 
tinieblas,  y  el  porvenir  de  igualdad,  de  justicia  y  libertad,  constante  aspiración  de  tantas 
generaciones, que han venido luchando hace siglos por realizarlo, atraviesa una penosa crisis, que 
no puede ya prolongarse mucho tiempo.

Los enemigos del progreso pierden terreno, más en la esfera de la inteligencia, en la opinión 
pública que en los hechos; pero en los hechos temen de tal modo perderlo a cada momento, que 
aumentan sin cesar las armas de resistencia119.

En los apartados anteriores he tratado de fijar algunas coordenadas para comprender el modo en 

el que los demo-republicanos del ochocientos, y específicamente Fernando Garrido, articularon su 

identidad nacional en relación con el contexto cultural del liberalismo y con la formulación de una 

vía  determinada de revolución liberal  que aspiraba a  integrar  a  todas las clases  en el  progreso 

histórico. De este modo, también he tratado de abordar la forma en la que el discurso democrático 

construyó una experiencia determinada -la Revolución de 1854- con la finalidad de orientarla en la 

dirección que marcaban sus objetivos políticos: el establecimiento de un régimen democrático en 

España, como parte de una revolución democrática universal. 

A continuación,  trataré  de abordar de forma particular el  modo en el  que Fernando Garrido 

planteó la cuestión nacional durante el periodo de 1854-1856. Para ello, he optado por considerar su 

nacionalismo desde la propuesta realizada por E. J. Hobsbawm de tomar la nación liberal como una 

"novedad". Considero que el nacionalismo de Garrido se sitúa perfectamente en el ámbito de la 

ideología  liberal  y  que  algunos  aspectos  de  su  pensamiento  político  -como  el  iberismo  o  la 

solidaridad  latina-  son  incomprensibles  si  no  se  parte  de  esta  consideración.  En  base  a  esto, 

considero que  La República Democrática Federal Universal, cuya primera edición data de 1855, 

presenta una de las versiones más depuradas de la aportación de Fernando Garrido al nacionalismo 

democrático español: la inserción de la nación española en un proyecto de fraternidad europea y 

universal. Sin embargo, este capítulo no se limita al análisis de esta obra. Considero interesante 

comparar los planteamientos expuestos por Garrido en 1855 con aquellos que, a la altura de 1860, 

publicaría bajo el pseudónimo de Evaristo Ventosa en La Regeneración de España. A pesar de que 

soy  plenamente  consciente  de  que  esta  segunda  obra  queda  al  margen  del  periodo  analizado, 

considero que,  en lo esencial,  los planteamientos de Garrido no varían lo suficiente como para 

descartar el análisis de esta otra obra120.

Antes  de  proceder  con  el  análisis  de  los  planteamientos  de  Garrido,  expondré  la  tesis  de 

119 GARRIDO, F., La federación y el socialismo, Labor, Barcelona, 1975, p. 70.
120 La tesis de E. J. Hobsbawm en HOBSBAWM, E. J.,  Naciones y nacionalismo. GARRIDO, F., “La República 

Democrática Federal Universal” en TRÍAS, J. J., y ELORZA, A., Federalismo y Reforma Social en España, pp. 
369-410; y La Regeneración de España en GARRIDO, F.,  La federación y el socialismo, pp. 66-97. Respecto a 
esta última conviene indicar que la edición consultada no recoge la obra completa de Garrido, sino una selección  
realizada por Jorge Maluquer de Motes.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Hobsbawm  en  torno  al  nacionalismo  revolucionario-democrático  insistiendo  no  sólo  en  los 

argumentos que comparto con el autor, sino también en aquellos que considero necesario revisar. 

Para Hobsbawm, el  concepto de nación que apareció a finales del siglo XVIII se caracterizaría 

fundamentalmente  por  "su  modernidad".  La  nación  "moderna"  aparece  como  un  concepto 

principalmente político que equipara el "pueblo" al estado, en tanto que la nación se identificaría 

con aquel "conjunto de ciudadanos cuya soberanía los constituía en un estado que era su expresión 

política". Dicho de otro modo, el atributo fundamental de la nación "moderna" sería la participación 

política de la ciudadanía: "La nación-pueblo [...] representaba el interés común frente a los intereses 

particulares". 

Sin embargo, la tesis de Hobsbawm presenta el problema de que el concepto "político" de nación 

se presenta desvinculado de otros criterios de definición del ente nacional “objetivos” o culturales, 

que,  para  el  autor,  resultarían  secundarios  en  la  perspectiva  revolucionaria-democrática  de  las 

primeras décadas del XIX. Hobsbawm considera que se podría hablar de dos conceptos de nación 

diferenciados, aunque derivados ambos de la "ecuación estado = nación = pueblo": el concepto de 

nación revolucionario-democrático y el explícitamente nacionalista. De este modo, en el caso de la 

nación  “revolucionaria-democrática”,  la  afirmación  de  la  homogeneidad  nacional  no  sería 

incompatible con su heterogeneidad interna, de forma que la aspiración a constituir una gran unidad 

nacional no anularía necesariamente la diversidad cultural de un territorio determinado121. 

El  discurso  liberal  decimonónico  sobre  la  nación se  caracteriza,  fundamentalmente,  por  "un 

grado sorprendente de vaguedad intelectual": sus intelectuales no considerarían necesario definir lo 

que entienden por nación al considerar a ésta como algo que se da por supuesto. Sin embargo, 

podemos apreciar ciertos elementos que resultan fundamentales para la génesis del concepto. Uno 

de ellos sería el proceso de construcción de los mercados nacionales. Desde esta óptica, Giuseppe 

Mazzini desarrolló un "principio de umbral" según el cual el "principio de nacionalidad" sólo podía 

ser aplicado a aquellas comunidades nacionales que resultasen viables cultural y económicamente.

Al mismo tiempo, frente a un nacionalismo “explícito” definido a través de la creencia en "la  

existencia  previa  de  alguna  comunidad  que  se  distinguiera  de  los  extranjeros",  la  nación 

“revolucionaria-democrática” se definiría en relación con una concepción de la Humanidad como 

comunidad  universal122.  En  el  discurso  de  los  liberales  europeos,  la  nación  enlazaba  con  una 

aspiración  compatida  hacia  la  unidad mundial.  El  progreso había  conducido a  la  humanidad a 

121 HOBSBAWM, E. J., Naciones y nacionalismo, pp. 23-30.
122 En mi opinión, la nación revolucionaria-democrática también presenta la creencia en una comunidad preexistente 

diferenciada de los extranjeros. Como han señalado F. Peyrou y M. Pérez Ledesma para el caso de Fernando 
Garrido: “Garrido manejaba […] un concepto de nación de índole profundamente étnica y cultural” fundamentado 
en la creencia de la existencia de una raza española, o íbera, asociada a la defensa de la libertad y la justicia. En  
PEYROU, F., y PÉREZ LEDESMA, M., "Fernando Garrido: Historiador y testigo de la España isabelina", pp. 
LXXXVI-LXXXVII.  

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


evolucionar desde el estrato familiar hacia otras formas de organización social encaminadas hacia la 

realización última de la fraternidad universal. En este sentido, "la edificación de naciones era vista 

inevitablemente  como  un  proceso  de  expansión"  en  el  que  las  unidades  nacionales  eran 

consideradas  como elementos  intermedios  con  la  función de  armonizar  esta  evolución hacia  la 

igualdad universal. Esto permitía que, desde amplios sectores del liberalismo, los movimientos de 

unificación o expansión nacional pudiesen ser apreciados como una causa común, al margen de las 

diferencias nacionales.  Hobsbawm considera, no obstante, que este rasgo es incompatible con las 

definiciones de la nación en base a criterios objetivos, aspecto que matizaremos más adelante123. 

Entendiendo, de este modo, que toda nación "moderna" se integra en una común aspiración a la 

fraternidad  universal,  el  reconocimiento  de  la  inviabilidad  de  las  naciones  más  pequeñas  no 

representaría,  a  priori,  una  hostilidad  implícita  hacia  aquellas  culturas  o  lenguas  minoritarias 

presentes en una realidad nacional, como ya hemos observado. De hecho, "la nación principal podía 

proteger y fomentar los dialectos y las lenguas menores que había dentro de ella, las tradiciones 

históricas y folclóricas de las comunidades menores que contenía". De este modo, para las pequeñas 

naciones su asimilación a una nación mayor podía resultar positiva e, incluso, indispensable para la 

conservación, o consecución, de su autonomía y de su cultura. Al fin y al cabo, la identificación 

entre  nación y progreso implicaba que la  asimilación de comunidades reducidas por  otras  más 

amplias no supusiese el abandono de lealtades y sentimientos anteriores124.

En lo referente al movimiento demo-republicano, durante el reinado de Isabel II se conformó en 

España un discurso demócrata  en el  que el  elemento nacional  tenía  una presencia central.  Los 

demo-republicanos españoles incorporaron una definición de nación de raiz mazziniana en la que el 

sujeto nacional era el resultado de un agregado de soberanías individuales, constituido a través de 

una comunidad armónica de ciudadanos en igualdad de derechos civiles y políticos. De este modo, 

en tanto el discurso demócrata vinculaba la libertad política a la identidad nacional, aquellas formas 

de poder fundamentadas en la opresión popular eran consideradas como ajenas al ente nacional. En 

resumidas cuentas, “la constitución de la nacionalidad pasaba por la asunción de la soberanía”125. 

No  obstante,  debemos  observar  que  esta  concepción  política  de  la  comunidad  nacional  se 

encontraba  fuertemente  atravesada  por  una  serie  de  rasgos  “objetivos”  o  culturales  que  nos 

empujarían a reconocer una plena imbricación de lo cultural y lo político. Si en el nacionalismo 

revolucionario-democrático  el  elemento  político  tiende  a  ser  hegemónico,  la  “comunidad 

imaginada” elaborada por éste como sujeto de soberanía se encuentra definida por una serie de 

123 HOBSBAWM, E. J., Naciones y nacionalismo, pp. 30-42.
124 HOBSBAWM, E. J., Naciones y nacionalismo, pp. 33-53.
125 A este respecto, véase el capítulo III de este trabajo. Para la construcción de la identidad nacional republicana a 

través del contratipo de la monarquía, véase DUARTE, A., "Los republicanos del ochocientos y la memoria de su 
tiempo", Ayer, 58 (2008), 207-228.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


rasgos “objetivos” como la lengua, el espacio geográfico, las costumbres, la comunidad étnica o la 

narrativa  histórica.  A través  de  estos  “constructos”,  las  comunidades  nacionales  remiten  a  un 

sustrato histórico cuyo origen se sitúa en siglos remotos126.

En este sentido, los demo-republicanos consideraban la nación española como el resultado de 

una  comunidad  cultural  e  histórica  identificada  con  el  espíritu  de  la  libertad.  Para  ello,  el 

metarrelato demo-republicano identificaba como su némesis a un poder despótico y extranjero al 

que los “bravos íberos”, el “pueblo liberal por excelencia”, se habrían enfrentado en una sucesión 

de luchas contra los godos, los árabes, los Austrias y la Francia napoleónica. La esencia nacional 

pasaba a identificarse, así, con un ancestral institinto democrático y liberal que resurgía cuando las 

libertades de los españoles se veían amenazadas. De este modo, la conciencia nacional hundía sus 

raíces en un pasado mitológico en el que la defensa de las antiguas libertades medievales resultaba 

fundamental, al tiempo que se proyectaba hacia el futuro a través de la lucha por la consecución del  

sufragio universal masculino y, en ciertos casos, por la proclamación de la República. Pero junto a 

esta  vinculación  entre  la  esencia  nacional  y  el  espíritu  de  libertad  y  justicia,  entre  nación  y 

democracia, encontramos una comunidad definida en torno a una serie de características culturales, 

relativamente  homogéneas,  e  insertada  en  una  narración  romántica  donde  adquieren  una 

importancia fundamental conceptos absolutos como el amor, el odio o el honor127.

De este modo, el movimiento demo-republicano construyó a través de su propaganda política -y 

no exclusivamente de aquella de orientación explícitamente historiográfica- una versión republicana 

de  la  historia  nacional,  que  hundía  sus  raíces  en  la  versión  liberal-progresista,  orientada  a  la 

identificación absoluta entre el sujeto nacional y el movimiento republicano. De lo que se trataba, 

como hemos venido comentando,  era  de identificar  al  Partido Demócrata Español con aquellas 

tendencias de libertad que eran inherentes al “ser español”. El relato, por ello, no podía ser otro que 

el de los progresos morales y materiales del Pueblo español en su camino hacia la realización de los 

ideales de la libertad y la justicia.

Para  que  esta  operación  pudiese  saldarse  con  éxito  era  necesario  que  la  némesis  nacional 

126 En las últimas décadas se han superado aquellas tesis que sostenían la existencia de una contraposición entre los  
conceptos de nación político y cultural. De hecho, en la actualidad se tiende a considerar que lo político y lo 
cultural  se  encuentran  unidos en  todas las  concepciones de nación,  aunque en  diversa  intensidad.  Para  estas 
cuestiones, resultan imprescindibles los trabajos de F. Archilés y M. Martí. Véase, ARCHILÉS, F., " “Hacer región 
es hacer patria”. La región en el imaginario de la nación española de la Restauración",  Ayer, 64 (2004), pp. 21-
147; y ARCHILÉS, F., Y MARTÍ, M. J., "Un país tan extraño como cualquier otro: la construcción de la identidad 
nacional española contemporánea", en ROMEO MATEO, M. C., y SAZ, I. (coord.), El siglo XX: historiografía e  
historia, Universitat de València, Valencia, 2002, pp. 245-278.

127 Es necesario insistir en que, a pesar de que la nación se dé como existente, en tanto que unidad de destino, autores 
como Garrido no dudan en subrayar que la nación española es el resultado de un proceso político de unificación de 
los antiguos reinos de la Península ibérica y que, en este sentido, los sentimientos de lealtad regionales no resultan  
incompatibles con otras formas de identidad, nacionales o universales, más amplias.  PEYROU, F., Tribunos del  
pueblo, pp. 151-154.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


estuviese claramente definida. Por ello, junto a las instituciones despóticas y antinacionales de la 

Corona y la Iglesia, el discurso demócrata carcterizó al ordenamiento jurídico-político moderado 

como un producto “extraño” al ser nacional, resultante de la influencia del doctrinarismo francés 

sobre este “partido”. Cuando la nación se hubiera librado de estas influencias exógenas, España 

restauraría su esencia nacional y,  con ella, su antiguo poderío como potencia internacional. Los 

demo-republicanos exibían una clara conciencia de la superioridad nacional española, derivada de 

su condición de pueblo demócrata por excelencia, por la que a su patria le correspondía un destino 

mesiánico  universal.  De  hecho,  para  los  demócratas  del  ochocientos,  la  instauración  de  la 

democracia liberaría el potencial nacional de España a través de tres ejes fundamentales: la unión 

con Portugal, el fortalecimiento de las relaciones con las naciones latinoamericanas y el desarrollo 

de una misión civilizatoria en el norte de África. Estos aspectos se mostrarían altamente conflictivos 

en el seno del movimiento, en tanto la defensa de la libertad y la fraternidad de los pueblos se 

encontraría con posturas claramente imperialistas128. 

Como ya he indicado más arriba, considero que la aportación fundamental de Fernando Garrido 

a la construcción de la identidad nacional española, así como a su vertiente específicamente demo-

republicana, reside en su papel como introductor del ideal de la  República Democrática Federal 

Universal en España, especialmente tras la edición en 1855 del catecismo político del mismo título. 

Si  queremos  entender  el  discurso  nacionalista  de  este  reformista  social  es  imprescindible  que 

insertemos  su  idea  de  España  en  un  planteamiento  universalista  que  le  permitiría  analizar  la 

cuestión  nacional  a  la  luz  de  la  realidad  política  europea,  e  internacional,  así  como  abordar 

cuestiones como la Unión Ibérica o la defensa de la solidaridad entre las naciones latinas.  Del 

mismo modo, es necesario partir de la consideración de que, a pesar de que en Garrido la definición 

de la nación en torno a una serie de criterios “objetivos” tiene una presencia esencial, su ideología 

nacionalista se sustenta especialmente sobre la defensa de la asociación voluntaria de los individuos 

y los pueblos.  

Antes de comenzar a analizar los planteamientos de Garrido, debemos tener en cuenta que no fue 

el gaditano el primer autor español en considerar la necesidad de una federación política europea. 

Su cosmopolitismo tendría un precedente claro en el aristócrata y militar Francisco Díaz de Morales 

Bernuy,  que  durante  su  exilio  en  Marsella,  en  la  década  de  los  treinta,  habría  conocido 

personalmente a  Giuseppe Mazzini.  Díaz de Morales había planteado un modelo de federación 

europea en tres etapas consecutivas: la sustitución del despotismo por una sociedad liberal, una 

federación política europea y una asociación universal. Este proyecto mostraba un paralelismo muy 

marcado con el desarrollado por Mazzini, como indicó Maluquer de Motes, así como una probable 

128 PEYROU, F., Tribunos del pueblo, p. 156.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


impronta saint-simoniana. Pero Díaz de Morales, a diferencia del genovés, incluía a la totalidad de 

los países ribereños norteafricanos y situaba el centro de la nueva unidad política en Alemania y 

Gran Bretaña, no en Italia. Sin embargo, ante el olvido de la propuesta de Díaz de Morales, sería 

Fernando Garrido el que pasaría a considerarse como el verdadero precursor español de la idea de 

una federación universal129.

De  este  modo,  el  proyecto  de  una  federación  universal  planteado  por  Garrido  partía  de  la 

consideración de que todas las  naciones debían integrarse en ésta  por su propia voluntad.  Este 

aspecto muestra  dos  características  fundamentales  de su pensamiento político  al  respecto  de  la 

cuestión  nacional.  En  primer  lugar,  Garrido  consideraba  la  existencia  previa  de  una  serie  de 

unidades nacionales, definidas a través de unos criterios “objetivos”. Por otra parte, la federación de 

estas naciones sólo podía realizarse a través de la asociación  voluntaria, una idea de asociación que, 

por otra parte, resulta bastante similar a la idea de  pacto presente en Pi y Margall. Sin embargo, 

conviene tener presente que esta idea de asociación nacional se encuentra siempre mediada por una 

idea  de  Providencia  próxima  al  fatalismo,  en  tanto  considera  que  el  género  humano  está 

predestinado a la unidad universal130. 

En este sentido, un aspecto fundamental de  Garrido sería la afirmación de  la  primacía de los 

derechos individuales sobre la estructura federal, aspecto que a mediados de la década de 1850 era 

habitual en la democracia española. Sin embargo, como ha subrayado Pascual Sastre: "la novedad y 

la peculiaridad de Garrido estuvo en abandonar el  plano teórico y dar a aquellos derechos una 

concreción", fundamentada en la consideración de los derechos humanos como absolutos, fruto de 

la Naturaleza, y por tanto, norma constitucional perentoria e inderogable131.

La  República  Democrática  Federal  Universal  estaría  fundamentada  en  "el  espontáneo 

consentimiento de todas las voluntades" y garantizaría “la paz perpetua” a través de la aplicación de 

los principios de la Democracia,  el  “programa de la civilización moderna".  Por ello,  aunque la 

asociación de las naciones debía fundamentarse en la libre voluntad de cada una de éstas, Garrido 

estaba convencido de que, al final, la federación se afirmaría de forma universal, puesto que la ley 

histórica del progreso la predestinaba a ello132. 

En  La  República  Democrática  Federal  Universal,  Garrido  identificaba  la  “revolución 

democrática” con aquella emancipación del proletariado que culminaría "la evolución política de la 

129 Para el proyecto de federación europea de Díaz de Morales, véase  PASCUAL SASTRE, I. Mª.,  La Italia del  
"Risorgimento"  y  la  España  del  Sexenio  Democrático, pp.  337-338;  y  MALUQUER  DE  MOTES,  J.,  El 
socialismo en España (1833-1868), pp. 124-125 y 319-321.

130 PEYROU, F., Tribunos del pueblo, pp. 153-154.
131 PASCUAL SASTRE, I. Mª., La Italia del "Risorgimento" y la España del Sexenio Democrático, pp. 340-341. La 

cita  de  Scioscioli  en  PASCUAL SASTRE,  I.  Mª.,  La  Italia  del  "Risorgimento"  y  la  España  del  Sexenio  
Democrático, p. 240. 

132 GARRIDO, F., “La república democrática federal universal”, pp. 390 y 406-407.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


civilización moderna". La Democracia, como “fórmula del progreso”, se apoyaba en la idea de que 

“todos los interes son convergentes [y] [...] aspiran a aliarse […] en más estrechos lazos que los que 

permiten los gobiernos monárquicos y sus intereses”, que por otra parte correspondían con los de 

una época anterior a la existencia de la idea de la Federación republicana y de los medios para 

realizarla. Esto llevaba a Garrido a considerar a las monarquías como instituciones “caducas” y a 

proponer un nuevo orden internacional vinculado a la progresiva unión de todos los intereses -tanto 

individuales como nacionales- en un proyecto universal, ahora que el progreso de las ciencias y las 

artes había desarrollado las condiciones necesarias para llevar a cabo este proyecto.

El proyecto de Garrido, por ello, debía enfrentarse al obstáculo que representaba la supervivencia 

de las monarquías europeas. La revolución de 1789, al precipitar la caída del “orden fundado sobre 

el derecho divino”, había mostrado que  las instituciones monárquicas eran entes “caducos”. Sin 

embargo, las monarquías se enfrentaban a esta realidad con una absurda resistencia que impedía que 

los pueblos disfrutasen de la paz, la libertad y el bienestar que les correspondía. Esta resistencia se 

encontraba representada a la perfección por aquella “Santa Alianza de los reyes contra la libertad” 

que  había  permitido  a  las  monarquías  seguir  luchando  contra  la  “irrupción  de  la  fraternidad 

universal”en  nombre  de  sus  “bastardos  intereses”.  Sólo  esta  resistencia  podía  ser  la  causa  de 

aquellas “llamaradas revolucionarias” que habían conmocionado a la sociedad europea y alterado la 

senda irreversible del progreso. 

La  historia  era  el  resultado  de  una  aspiración  contínua  hacia  la  unidad  universal,  hacia  la 

consagración  de  la  “idea  cristiana”  de  fraternidad.  En  este  sentido,  Garrido  no  negaba  -como 

observábamos  más  arriba-  que  las  monarquías  hubiesen  desempeñado  un  papel  esencial  en  el 

proceso gradual por el que las unidades sociales habían partido del patriarcado, para desembocar 

más tarde en la tribu, el pueblo, la ciudad, la provincia, la nación y, finalmente, el imperio. Sin 

embargo, estos procesos no se apoyaban -como la República Democrática Federal Universal- en la 

libre  voluntad de todos los  individuos y todas las  naciones,  sino que respondían a la  voluntad 

individual de un solo hombre. Por ello, no podían garantizar la unidad por otro medio que por “el 

derecho de la fuerza”133.  

De hecho, al fundamentarse la unión de las voluntades en el “derecho de la fuerza” y en la “idea 

de imperio”, el resultado alcanzado se había vinculado a intereses dinásticos particulares que, en 

tanto  tales,  obstaculizaban  el  desarrollo  de  aquellas  fuerzas  del  progreso  que  conducían  a  la 

fraternidad universal. De este modo, Europa había contemplado como sus naciones eran incapaces 

de  dejar  de  vivir  en  un  aislamiento  contrario  a  sus  verdaderas  necesidades.  Pero  Garrido  era 

133 GARRIDO, F., “La república democrática federal universal”, pp. 381-385; y  La federación y el socialismo, pp. 
76-79 y 84-85.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


consciente de que la libre federación de los pueblos no constituía la única alternativa al aislamiento.  

La revolución liberal habría contemplado otra solución: el  imperio universal de Napoleón I.  El 

“genio” de Bonaparte había propuesto “la absorción de todas las nacionalidades en la voluntad de 

un  autócrata”.  Sin  embargo,  esta  idea  no  había  dejado  de  ser  efímera,  a  pesar  de  haber  sido 

concebida  por  la  voluntad  de  un  “genio  superior”.  Para  Garrido,  libertad  y  autocracia  eran 

conceptos incompatibles y, en consecuencia, la idea de imperio no podía ser “sino un aplazamiento 

y una negación” de la idea de libertad134. 

Tras la caída de Napoleón I y la constitución del orden de la Santa Alianza, la realidad era otra.  

Ante la ausencia de su legitimidad histórica, las monarquías habían recurrido a imponentes ejércitos 

e inmensas burocracias para asegurar su hegemonía sobre un Pueblo que contaba con la legitimidad 

superior  de  la  idea  democrática.  El  despotismo  se  servía  de  la  violencia  -pero  también  del 

mantenimiento de los pueblos en la ignorancia- para garantizar la esclavitud y el  sometimiento 

universal de éstos, evitando que fuesen capaces de desentrañar su propia voluntad. Este sistema 

despótico, por otra parte, generaba una serie de costes que eran insostenibles para la nación y para 

aquellas clases populares que recibían más pesadamente su carga.

La aplicación  del  gobierno republicano al  conjunto del  continente europeo permitiría,  según 

Garrido, prescindir de todos los medios y gastos impuestos por el mantenimiento de las monarquía, 

ya que el mantenimiento de la República Democrática Federal Universal costaría para toda Europa 

menos de los que costaba el mantenimiento de la monarquía en una sola nación. De este modo, 

males  como  las  quintas  y  los  consumos,  orientados  a  mantener  la  pesada  maquinaria  de  las 

monarquías, desaparecerían para siempre de la faz de la tierra135.

La libre federación de las naciones europeas constituía la expresión del “orden político” y de la 

“civilización cristiana”. Ella eliminaría los “absurdos” antagonismos que “aislaban” a las naciones y 

garantizaría el despliegue de una potencialidad tan inmensa que permitiría la expansión universal de 

las  fuerzas  del  progreso,  que  alcanzarían  a  través  de la  civilización  a  los  “pueblos  bárbaros  y 

salvajes”136. Era comprensible que, en cuanto se dieran a conocer todas las ventajas, materiales y 

morales que comportaba, todas las naciones se apresurarían a formar parte de la federación. Sin 

134 GARRIDO, F., La federación y el socialismo, pp. 92-93. 
135 GARRIDO, F., “La república democrática federal universal”, pp. 386 y  390.
136 Para Garrido, la federación permitiría que las “altas inteligencias” consagrasen sus esfuerzos al servicio de la 

civilización, esto es, a “llevar la civilización a África y Asia”. Los “pueblos bárbaros” habrían sido “civilizados” 
de forma imperfecta, en tanto la conquista sólo podía recurrir a la fuerza y su objeto no era otro que la explotación 
de estas poblaciones. Sin embargo, en opinión del autor, aún obrando de este modo los conquistadores habían  
servido de forma indirecta a la ley del progreso. Sin embargo, la culminación de este proceso le correspondía a una 
federación europea que, alcanzando aquel poder “omnímodo” y “racional” al que estaba destinada y legitimida por 
la convergencia de los principios de la “fuerza” y la “justicia”, se convertiría en “el primer poder de la humanidad” 
y en la “expresión más genuina de la ciencia”. Por ello sería capaz de extender la idea de progreso de forma  
universal. En GARRIDO, F., La federación y el socialismo, pp. 81-83.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


embargo, Garrido no negaba la posibilidad de que ciertas naciones se opusieran a integrarse en la 

federación. Como hemos observado, para el autor “la felicidad no se impone”, por lo que estas 

naciones eran libres de optar por no formar parte de la República Democrática Federal Universal. 

Sin embargo, a la larga, Garrido era optimista y consideraba que finalmente se vencerían todos los 

obstáculos. Cuando todas las naciones se diesen cuenta de que “la unión no sólo hace la fuerza; 

también da la libertad y la felicidad”, comprenderían que “la idea de patria es grande, sublime, pero 

lo es más cuanto más se ensancha su esfera”137. 

El proyecto de federación universal desarrollado por Garrido se asemejaba en gran medida al que 

Mazzini había desarrollado en torno a 1848-1852. Para ambos pensadores, al continente europeo le 

correspondía la  misión de difundir la “civilización”, sin embargo, cada uno de ellos situaba a sus 

respectivas naciones, Iberia e Italia, a la cabeza del proceso de regeneración universal.   Por otra 

parte, los modelos de confederación europea desarrollados por estos republicanos diferían en el 

momento  de  delimitar  aquellas  nacionalidades,  o  confederaciones,  que  debían  integrar  la  gran 

confederación  europea.  Si,  a  partir  de  La  regeneración  de  España,  Garrido  distinguía  doce 

confederaciones  europeas  (Suiza,  Francesa,  Ibérica,  Italiana,  Germánica,  Griega,  Polaca, 

Holandesa,  Escandinava,  Británica,  Magiar-eslava  y  Rusa),  difería  con  un  Mazzini  que  había 

sostenido  la  existencia  tres  confederaciones  eslavas  (la  iliria,  la  rumana  y  la  conformada  por 

Bohemia, Moravia y los pueblos eslovacos de Hungría). 

Del mismo modo, Mazzini desarrolló "todo un proyecto político europeo" que partía, según M. 

Scioscioli, de la "homogeneidad política e institucional de las nuevas realidades nacionales; para 

proseguir  después  con  las  indicaciones  de  los  procedimientos  (el  pacto  constituyente)  y  los 

contenidos (la repartición de  las competencias entre los poderes federal y nacional)". En lo que 

respecta  a  Garrido,  éste  estableció  una  serie  de  condiciones  políticas  imprescindibles  para 

pertenecer a la federación europea ("régimen democrático a todos los niveles,  desarme general, 

sufragio universal y unión aduanera")138. 

Para argumentar estas ideas, Garrido recurría especialmente -como haría también en los años 

posteriores-, al análisis de la política europea contemporánea. Por ello, La República Democrática  

Federal Universal se cierra con un comentario de lo que, para el autor, supone la guerra de Crimea:

¿Quién, sino el miedo a la Democracia, vencida y desarmada, ha llevado a Crimea la guerra de 
los déspotas, que se temen menos unos a otros que todos juntos a la idea democrática? [...] La lucha 
empezada en Oriente por los gobiernos despóticos y aristocráticos de las naciones Occidentales, es 
el preludio de esa lucha gigantesca que será la última; porque librando a las naciones de los reyes y  
de sus ejércitos, las emancipará de una vez para siempre del régimen bárbaro, feudal, burocrático y 

137 GARRIDO, F., La federación y el socialismo, p. 86 y pp. 94-97.
138 PASCUAL SASTRE,  I.  Mª.,  La Italia  del  "Risorgimento"  y  la  España del  Sexenio  Democrático, p.  340;  y 

GARRIDO, F., La federación y el socialismo, pp. 36-37.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


militar que las aplasta. 

La  solución  a  todos  los  problemas  de  Europa,  y  Crimea  no  dejaba  de  ser  una  de  esas 

“cuestiones” que afectaban al continente, pasaba por la revolución democrática. Para el autor:

los gobiernos de Occidente son incapaces para vencer a la Rusia. ¿Triunfará ésta? No: porque la  
derrota decisiva de los aliados sublevaría la Francia y la Inglaterra; y encendiéndose en todas las  
naciones el fuego vivificante de la revolución, la Europa, libre y unida, ahogaría en sus brazos al 
Oso del Norte [...]. Por más vueltas que se dé a la cuestión de Oriente, no se hallará otra solución; a  
no ser que se suponga a las naciones occidentales capaces de preferir a la libertad el triunfo del  
despotismo139.

Cuando se desate la “cuestión de Nápoles”,  La Discusión  interpretará el estado de la política 

europea  de  una  forma harto  similar  a  lo  sostenido  por  Garrido  en  La República  Democrática  

Federal Universal. Partiendo de la consideración de que el mundo se divide en la lucha entre los 

principios de la libertad y el despotismo, un redactor del órgano democrático sostenía que “Rusia 

conoce que su fuerza está en representar genuinamente el principio de autoridad. Y así levanta su 

voz  en  amparo  y  defensa  de  Napóles”.  Como  ya  hemos  visto,  la  fuerza  que  conservaban  las 

instituciones  del  despotismo  residía  en  que  ellas,  incluso  a  nivel  internacional,  se  servían  del 

principio de asociación. A mediados del siglo XIX, el “Oso del Norte” se había atribuído el papel de 

ser  la  cabeza  de  la  reacción,  porque  sabía  que  su  supervivencia  sólo  podía  pasar  por  la 

supervivencia  del  resto  de  los  déspotas  occidentales.  Eso  le  había  llevado  a  intervenir  en  una 

cuestión tan distante como la de Nápoles140.  

Pero a la solidaridad de los déspotas Garrido anteponía otra alianza que, al estar fundamentada 

en  el  principio  racional  de  la  libertad,  tenía  la  capacidad suficiente  como para  desbancar  a  la 

primera: la alianza de las razas latina y germánica. Esta tendencia se puede observar en el conjunto 

del movimiento demo-republicano a través de los editoriales publicados en La Discusión durante la 

segunda mitad de la década de 1850, momento en el que la reactivación del proceso de unificación 

italiano se convierte en un referente fundamental. Para los redactores de este periódico, el siglo XIX 

era contemplado como un “siglo de transición” en el que “grandes males aqueja[ba]n á [sic.] la 

humanidad”. Los demócratas españoles, como el conjunto de la Democracia europea de mediados 

del XIX, tenían el  presentimiento de estar viviendo una gran “revolución europea”,  de carácter 

secular, en la que se resolverían “todos los problemas pendientes” y donde se enfrentaban los dos 

principios en los que se dividía el mundo: el principio de despotismo y el principio de libertad. Esto 

había  conducido  a  la  “alianza  de  todas  las  fuerzas  conservadoras  contra  todas  las  fuerzas 

revolucionarias”, como hemos venido observando.

139 GARRIDO, F., “La república democrática federal universal”, pp. 409-410.
140 La Discusión, nº 182 (3-10-1856), p. 1, “Madrid, 3 de octubre”.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


En este  contexto,  las penínsulas mediterráneas de Italia,  Iberia  y Grecia,  “musas del mundo 

antiguo  y  de  la  edad  media”,  se  agitarían  contra  la  opresión  a  la  que  estaban  sometidas 

convirtiéndose en las tribunas de la lucha por la libertad que estaba por concluir. El llamamiento al 

deber a Francia, nación latina y potencia revolucionaria por excelencia, por otra parte, y la denuncia 

de los intereses de Gran Bretaña como potencia, antagónicos a la causa de las naciones europeas, 

constituirían otro elemento fundamental del gran drama europeo que los demócratas plasmaban en 

las páginas de La Discusión. Al fin y al cabo, lo que se estaba produciendo era la unión histórica de 

las  dos  grandes  razas  del  mundo,  la  latina  y  la  germánica,  representantes  respectivamente  del 

mundo del arte y el sentimiento y del mundo de la libertad y el pensamiento. En el otro extremo del 

mundo,  Rusia  seguía  representando  en  Asia  el  viejo  mundo  del  despotismo  y  la  tiranía, 

interviniendo en los asuntos europeos para defender la idea de autoridad de la que dependía su 

unidad como nación.  Pero también estaba América,  hija del  viejo continente,  que había sabido 

edificar su potencialidad sobre el respeto a la variedad, sobre el principio racional de la libertad. Lo 

que estaba claro era que, para los demócratas españoles y europeos, a la altura de la década de 1850:

los  pueblos  europeos  caminan  a  dar  por  fundamento  de  su  organización  interior  la  idea  de  la 
libertad; por fundamento de sus relaciones exteriores el sentimiento de la fraternidad humana. No pasará 
mucho tiempo sin que estas ideas se dibujen claramente en el espacio como en la conciencia. La libertad 
no se pierde, porque por ella pelea la providencia141.

Pero hay otro aspecto sobre el que todavía no nos hemos detenido y que merece una atención 

especial: la llamada “cuestión Ibérica”. Para abordar el iberismo de Fernando Garrido, y de los 

demo-republicanos españoles, en torno a mediados del siglo XIX, es necesario realizar una serie de 

concreciones previas en torno a este movimiento nacionalista y liberal. El nacionalismo “ibérico 

liberal -iberismo-” debe inscribirse en ese magma cultural del nacionalismo como “novedad” que 

hemos definido más arriba. Por ello, debe tenerse en cuenta que el nacionalismo ibérico:

no confiaba en la viabilidad de los estados ibéricos y resaltó la utilidad de su unión, no prestando 
demasiada atención a las diferencias culturales, tanto porque la heterogeneidad era norma en los 
estados de la época [...] como porque se aspiraba a superar tal heterogeneidad para integrar a la  
humanidad, conectando con ideas de la Ilustración. 

En este sentido, el iberismo identificaba al estado y la nación a través del intento de afirmar “la 

existencia de una nación [preexistente] para intentar hacer coincidir con ella los límites políticos 

que la fraccionaban”. El fracaso del iberismo no debe conducirnos a negar la influencia que este 

movimiento  tuvo  en  la  tradición  liberal  española,  y,  particularmente,  en  su  vertiente  demo-

141 La Discusión,  nº  182 (3-10-1856),  p.  1,  “Madrid,  3 de octubre”;  y  La Discusión,  nº  222 (19-11-1856),  p.  1, 
“Madrid, 19 de noviembre”.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


republicana142.  

El desarrollo del iberismo había cobrado una importancia considerable entre círculos del exilio 

liberal durante la década de 1820, donde el  proyecto de unión ibérica era apreciado como una 

respuesta a la supuesta inviabilidad de los estados ibéricos en Europa tras la experiencia de sus 

pérdidas coloniales.  Sin embargo,  este  proyecto se había encontrado desde sus orígenes  con la 

abierta oposición de Francia y Gran Bretaña.  Con la llegada de la década de 1830, el giro liberal de 

la  política  brítánica  y  el  cambio  dinástico  en  Francia  abrieron  un  nuevo  marco  internacional 

favorable para el desarrollo del iberismo entre los liberales exiliados españoles y portugueses. Del 

mismo modo, el inicio de las guerras civiles entre absolutistas y liberales en Portugal y España 

estimularon el  desarrollo  de alianzas políticas entre  los distintos partidos de ambos reinos.  Sin 

embargo, la alianza entre el liberalismo y los isabelinos en España y la muerte de Pedro IV en 1834 

acabaron por colapsar una serie de proyectos de unión ibérica sustentados, fundamentalmente, en el 

cambio dinástico y, en gran medida, condicionados por la orientación filobritánica y filofrancesa de 

progresistas y moderados respectivamente. De este modo, como sostiene Rocamora: 

el  balance  para  el  iberismo en  1835 respecto a  los  años  del  exilio  era  negativo,  al  haber  
desaparecido los medios para llevarlo a la práctica, sin que -en compensación- progresase a nivel 
doctrinal o propagandístico. 

El proyecto  de  unión ibérica,  por  otra  parte,  sobrevivió en su vertiente  republicana,  aunque 

carecía de medios para realizarse y quedó limitada a la literatura romántica y a órganos como El 

Huracán,  El  Peninsular  o  Guindilla.  Durante  el  Trienio  Esparterista,  la  vertiente  federalista  y 

cosmopolita del primer republicanismo español favorecía el desarrollo de los discursos iberistas 

como  un  primer  paso  hacia  la  federación  humana  univeral.  El  hecho  de  que  se  hablara  de 

confederación, por otra parte, “preservaba en mayor medida la soberanía de los estados asociados”. 

Otro aspecto que conviene tener en cuenta cuando abordamos el fenómeno del nacionalismo ibérico 

es la existencia de una larga trayectoria de contactos entre nacionalistas italianos e ibéricos, en tanto 

ambos movimientos coexistirían en una etapa de auge de los nacionalismos liberales europeos. La 

“cuestión italiana” resultaba enormemente atractiva para el iberismo “por las semejanzas políticas y 

culturales y las relaciones históricas entre las dos penínsulas”. Por ello, se puede considerar, como 

hace López-Cordón, que “el influjo italiano sobre el iberismo operó tanto a nivel teórico -obras de 

Mazzini  o  Cantú-  como  práctico,  pues  el  resurgir  italiano  se  vinculó  a  las  expectativas  del 

iberismo”143.

El estallido de la revolución de 1848 estimuló un nuevo resurgimiento del nacionalismo ibérico. 

142 ROCAMORA, J. A., El nacionalismo ibérico, 1792-1936, Universidad de Valladolid, Valladolid, 1994, p. 33.
143 ROCAMORA, J. A., El nacionalismo ibérico (1792-1936), pp. 36-47. 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


En  París  se  constituyó  el  Centro  Democrático  Ibérico,  formado  por  exiliados  españoles  y 

portugueses y vinculados a la vertiente federal del iberismo. Pero sería a inicios de la década de 

1850 cuando el iberismo conocería una de sus etapas de mayor impulso. En este contexto, el debate 

se  fue  intensificando  entre  unos  iberistas  progresistas  y  monárquicos,  partidarios  de  la  “unión 

dinástica” y con referentes como el  autor  de  La Iberia  Sinibaldo de Mas,  y unos republicanos 

federales que entendían que la unidad ibérica debía partir del reconcimiento de la heterogeneidad 

cultural de la Península ibérica mediante la confederación. Sólo así se podrían asegurar las ventajas 

de la unión y las de la independencia y se podría alcanzar el grado de potencia internacional al 

tiempo que se superaban las crisis política y económica y las diversas identidades de la Península se 

preservaban en el marco de una gran nacionalidad.

En este punto se encontraban los debates del nacionalismo ibérico en Portugal y España cuando 

estalló la Revolución de 1854. Sin embargo, este movimiento generó un nuevo escenario político. 

El distanciamiento de la monarquía de Isabel II con amplios sectores del liberalismo progresista y 

de los moderados  puritanos había impulsado el crecimiento de tendencias antidinásticas entre los 

liberales monárquicos, tendencias que conducían, en algunos casos, hacia la candidatura portuguesa 

de Pedro V de Bragança. Desde la historiografía romántica, por otra parte, la Unión ibérica era 

elaborada  como  un  proceso  histórico  natural a  la  realidad  nacional  de  la  Península  ibérica, 

interrumpido en 1640 por la hegemonía de los intereses dinásticos sobre los nacionales. El final del 

antiguo régimen debía implicar, necesariamente, que la nación ibérica recobrase aquella unidad que 

le había sido negado144.

Este aspecto no implicó que, hacia finales de 1853, la extensión de los planteamientos iberistas 

en la prensa condujesen a una intensificación de la censura gubernamental a este respecto. De todas 

formas,  la  revolución,  que  llegaría  finalmente  en  el  mes  de  julio  de  1854,  vió  frustradas  sus 

expectativas  de  un  cambio  dinástico,  a  pesar  de  la  oposición  de  los  diputados  republicanos  y 

monárquicos iberistas al mantenimiento de los Borbones. Dentro del movimiento demócrata, los 

republicanos, se opusieron a la candidatura de Pedro V. Uno de los propagandistas demócratas que 

más duramente criticó la candidatura de Pedro V fue el propio Fernando Garrido. 

Responsable de un proyecto de  Unión ibérica  impregnado de las  ideas  de Mazzini  y  de  un 

intenso sentimiento de solidaridad latina, Garrido manifestó su posición ante la cuestión dinástica 

respondiendo a un artículo del órgano moderado El Diario Español en el que Pedro V había sido 

caracterizado  como “emperador  de  Iberia”.  En  base  a  los  argumentos  que  hemos  analizado  al 

abordar  su  crítica  de  la  institución  monárquica,  el  propagandista  gaditano  defendía  la 

incompatibilidad de la idea de imperio con la soberanía nacional. Esto hacía que, para Garrido, 

144 ROCAMORA, J. A., El nacionalismo ibérico (1792-1936), pp. 49-59

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Pedro V no pudiese “tener más partidarios que  los aristócratas, que los parásitos que viven del 

presupuesto”. En base a esto, la Unión Ibérica que tratase de alcanzarse a través del imperio estaba 

muerta “antes de nacer”. A la unión de España y Portugal sólo se podía llegar “por la Libertad”145. 

Años más tarde, en el contexto de la Restauración borbónica, Garrido retomaría la “cuestión 

ibérica” con la publicación Los Estados Unidos de Iberia en 1881. Pero antes de proceder con la 

valoración de cómo evolucionaron sus planteamientos en torno a la “cuestión ibérica” entre 1854 y 

1881, considero necesario realizar un análisis del modo en el que el movimiento demo-republicano 

abordaba la cuestión en la década de 1850 a través de La Discusión. 

En un artículo publicado el  28 de noviembre de 1858 bajo el  título “Portugal  y  España”146, 

Emilio Castelar sostenía que la unidad de España y Portugal era un objetivo perseguido por “todas 

las  naciones”,  si  se  tenía  en cuenta  que  el  “movimiento democrático” no era  otra  cosa que el  

resultado de que “las naciones rotas […] [hubiesen comprendido] que solo la democracia puede 

reintegrarlas en su completa personalidad”. Para Castelar, a cada nación le correspondía un “gran 

destino” en el mundo: “Francia es el pensador y el tribuno de la raza latina; Italia su poeta y su 

pintor; España y Portugal son su guerrero y su navegante”. De este modo, a todos los pueblos les 

correspondía la tarea de “grabar una gran idea en el mundo”. Pero Castelar iba más allá. Para él, el 

“destino social” de los pueblos se desarrollaba en función de unas leyes predeterminadas, entre las 

cuáles, la unidad nacional constituía la razón de sus fuerzas. Habría sido en el siglo XVI cuando las 

naciones habrían comprendido que en esta unidad residía el apoyo de su regeneración. De este 

modo, a través de sus luchas medievales, “del rey y el pueblo con la nobleza” y de “la raza cristiana 

con la raza árabe”, las naciones ibéricas habrían avanzado hacia su unidad “natural”, sólo refrenada 

por los intereses dinásticos. Esto se reflejaba en la afirmación del “genio” ibérico al final del siglo  

XV, cuando Colón y Vasco de Gama habrían descubierto nuevos mundos y abierto “nuevas rutas al 

pensamiento humano”, cuando “España y Portugal tenían en sus manos las llaves de oro de la 

tierra”. En definitiva, para los demócratas españoles, la aplicación de su programa, en tanto que se 

ajustaba a la voluntad de la nación, permitiría que el pueblo íbero volviera a ser “el representante en 

el mundo de la gran raza latina”147.

145 ROCAMORA,  J.  A.,  El  nacionalismo  ibérico  (1792-1936),  pp.  60-79.  Las  citas  de  Fernando  Garrido 
corresponden a GARRIDO, F., Espartero y la Revolución, p. 23.

146 Este artículo ya apareció en el nº  172 (21-9-1856) de  La Discusión, aunque en esa ocasión no se indicaba su 
autoría.  Si bien la autoría del mismo no es del todo clara, teniendo en cuenta que en sus primeros números los 
redactores de este órgano no acostumbraban a firmar sus colaboraciones, se puede consderar que fue escrito por 
Castelar en 1856 si tenemos en cuenta que el estilo y las ideas expuestas en el mismo coinciden con las del 
escritor. 

147 “Nosotros no queremos quintas [...].  Nosotros queremos supresión de todas las contribuciones indirectas [...].  
Queremos dar dignidad á [sic.] todas las clases, encarnando en su mente la idea del derecho; queremos propagar la 
instrucción; queremos abrir el crédito territorial y agrícola, completamente cegados; queremos que la asociación 
alivie al desheredado y dulcifique el trabajo, resolviendo la formidable antítesis económica. Todo esto queremos, y 
nos parece que sí tales reformas se realizaran, el pais nadaría en la abundancia, serian libres y felices sus hijos, se  

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


A la altura de 1881, Garrido recuperará la “cuestión ibérica” con la publicación de Los Estados 

Unidos de Iberia. En esta obra, recuperaba los argumentos clásicos del nacionalismo ibérico, que 

consideraban que el fraccionamiento de la nación ibérica impedía a España y Portugal “ejercer su 

legítima influencia en la política” de Europa y América, al tiempo que los “anulaba” en la aventura 

colonial africana. Sólo a través de su federación, estos estados podían asegurar su independencia, 

conservar sus colonias ultramarinas, resolver sus problemas económicos y políticos y asegurar el 

predominio de las naciones latinas -Francia, Italia e Iberia- en Europa. Los Estados Unidos de Iberia 

se  convertirían  así  en  “un  foco  de  civilización  expansiva,  universal,  tal  como  hasta  ahora  no 

existió”.  De este  modo,  a  tal  federación sólo podían oponerse los  “ignorantes  fanáticos” y sus 

“hipócritas explotadores” porque, al fin y al cabo, el establecimiento de la República Democrática 

Federal  se  presentaba  como  una  cuestión  “de  nacionalidad”.  Estos  argumentos  no  diferían 

absolutamente en nada de los manifestados por Garrido,  y por gran parte  de los miembros del 

Partido Demócrata Español, en el Bienio progresista y en 1860. De hecho, su iberismo permaneció 

como un elemento inmutable, así como inseparable, de su pensamiento político internacional148.   

Sin embargo, el iberismo demo-republicano es incomprensible si se toma al margen del conjunto 

del  discurso nacionalista  y cosmopolita  de los demócratas españoles  del  ochocientos.  Debemos 

considerar que la unidad de España y Portugal era importante para estos, en tanto restauraba la 

unidad nacional y permitía, así, ocupar el papel de primer orden que le correspondía a la nación 

ibérica en la regeneración política y moral de Europa. Bajo la lumbre del ejemplo italiano, Garrido 

escribía en 1860:

Todas estas circunstancias y acontecimientos presagian bien claramente que no se hará esperar 
mucho el  gran  día de la  reconstitución de  Europa,  sobre la  base  del  derecho moderno,  de  la 
libertad para individuos y naciones. 

El pueblo español debe prepararse para ese día solemne a fin de ser digno de entrar a formar 
parte  de  la  gran  confederación   de  los  pueblos  libres.  […]  el  pueblo  español,  modelo  de 
patriotismo, de amor a la independencia, […] no debe ser menos grande cuando la idea de la patria 
se engrandece, cuando la libertad se simboliza […] en la concordia de todos los pueblos, en la 
Unión para asegurarse recíprocamente su independencia y libertad, combatiendo juntos contra los 
déspotas, que los oprimen por el aislamiento. 

España debía, en opinión de Garrido, situarse: 

a la  vanguardia  de las  legiones del  progreso”.  Esto significaba  enarbolar  la  bandera  de la  
democracia,  que  ante  la  incapacidad  de  los  partidos  medios,  se  mostraba  como  la  única 
“posibilidad de orden político para Europa”. Los demócratas estaban convencidos de lo inminente 
de su victoria cuando afirmaban: “Al orden de las bayonetas, indefectiblemente, sustituiremos el 
orden de la libertad149. 

despertaría  el  sentido  moral,  que  parece  habernos  abandonado”.  En  La Discusión,  nº  269  (15-1-1857),  p.  1, 
“Madrid, 15 de enero”. La Discusión, nº 172 (21-9-1856), p. 1, “España y Portugal”; La Discusión, nº 850 (28-11-
1858), p. 1,  CASTELAR, E., “España y Portugal”; y  La Discusión, nº 269 (15-1-1857), p. 1, “Madrid, 15 de 
enero”.

148 GARRIDO, F., La federación y el socialismo, pp. 97-98.
149 GARRIDO, F., La federación y el socialismo, pp. 88-92.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


VI.  Conclusión:  Fernando  Garrido  en  la  encrucijada  del  republicanismo  español  del 

ochocientos.

Quince  años  después  de  la  publicación  de  La  República  Democrática  Federal  Universal, 

Fernando Garrido se vio involucrado en una de las mayores polémicas en las que participaría a lo 

largo de su vida. En 1869, Giuseppe Fanelli llegó a España y entró en contacto con un grupo de 

trabajadores  vinculado  al  Fomento  de  las  Artes.  La  frustración  de  las  expectativas  que  la 

Revolución de 1868 había generado en ciertos sectores de la clase obrera y el desencanto de estos 

ante  la  actuación del  Partido  Republicano Federal  en  la  insurrección de  1869,  permitió  que el 

apoliticismo se extendiese entre ciertos líderes obreros hasta entonces vinculados al republicanismo 

federal. De este modo, ese mismo año se constituyó la primera sección regional de la Asociación 

Internacional de Trabajadores en España, al tiempo que las redacciones de  La Federación  y  La 

Solidaridad comenzaban a difundir la doctrina de Bakunin. 

En este contexto, en los meses de mayo y junio de 1870, Fernando Garrido sostuvo una polémica 

con los grupos de La Solidaridad y La Federación en torno al papel de la política en el proceso de 

emancipación social de las clases populares. Para el republicano, la opresión a la que se encontraba 

sometido el  pueblo español derivaba de un sistema institucional injusto impuesto por las clases 

dominantes.  Estas,  sirviéndose  de  la  “asociación”,  habían  configurado  una  legislación  que  era 

perjudicial para los intereses de la sociedad entera, no sólo de los de las clases populares. Por ello,  

en opinión de Garrido, los bakuninistas se equivocaban cuando trataban de separar la política de la 

organización  económica.  Si  las  clases  dominantes  habían  alcanzado  el  poder  a  través  de  la 

“asociación”, los trabajadores debían invertir la situación recurriendo también a la acción política. 

Sólo a través de la conquistas de sus derechos políticos, con el establecimiento de la República 

Democrática Federal Universal, los trabajadores podrían participar en el proceso legislativo y, de 

este modo, alcanzar la regeneración social y económica. El apoliticismo sólo podía conducirlos de 

nuevo a aquel “aislamiento” del que derivaban todos sus males. 

Las respuestas de La Federación y La Solidaridad no se hicieron esperar. Para los redactores de 

estos  órganos,  el  proyecto de  la  República Democrática Federal  era  inseparable de unas  clases 

medias cuyos intereses eran incompatibles con los de la clase obrera, por lo que esperar que las 

Cortes desarrollasen una legislación favorable a los intereses de los trabajadores era un absurdo. El 

único  medio  con  el  que  contaban  los  obreros  para  asegurar  sus  intereses  era  la  Asociación 

Internacional de los Trabajadores, nunca el Partido Republicano Federal. 

Garrido,  sin  embargo,  siguió  convencido  de  que,  en  el  fondo,  tanto  los  redactores  de  La 

Federación y La Solidaridad como su propio partido perseguían los mismos fines: la regeneración 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


social  y  económica  y la  emancipación de los  trabajadores.  Mantenerse en el  “aislamiento” del 

apoliticismo sólo beneficiaba a los intereses de los déspotas. De hecho, el propio Garrido había 

defendido la legalidad de la Asociación Internacional de los Trabajadores y volvería a hacerlo en los 

debates parlamentarios que conducirían finalmente a la ilegalización de la organización el 17 de 

enero de 1872. 

Sin  embargo,  una  vez  más,  fue  incapaz  de  persuadir  a  los  redactores  de  estos  periódicos, 

convencidos de que el objetivo del Partido Republicano Federal era aprovecharse de la clase obrera 

para lograr el advenimiento de la República democrática federal. El mes de junio de 1870, el núcleo 

aliancista consiguió imponer el apoliticismo en el primer Congreso nacional de los trabajadores, 

celebrado en Barcelona. En este mismo congreso se prohibió a las organizaciones obreras colaborar 

con  los  republicanos.  Los  vínculos  entre  el  republicanismo y  la  vanguardia  obrera,  si  bien  no 

desaparecieron por completo, fueron diluyéndose cada vez más150.

En los años del Sexenio Democrático, Fernando Garrido seguía convencido de que la única vía 

posible hacia la emancipación de las clases trabajadoras y la conquista de la Paz universal era la  

República Democrática Federal Universal.  En este  sentido,  el  propagandista seguía vinculado a 

aquellos planteamientos que había expuesto en Espartero y la revolución, El pueblo y el trono y La 

República Democrática Federal Universal, los cuáles han sido objeto del presente trabajo. ¿Qué 

había  cambiado  realmente,  a  la  altura  de  1869,  para  que  los  planteamientos  desarrollados  por 

Fernando Garrido durante el Bienio 1854-1856 no se correspondiesen con los objetivos de ciertos 

sectores de la clase obrera española? Este no es el objeto del presente trabajo, pero considero que es 

necesario  responder  a  esta  pregunta  si  queremos  comprender  el  papel  que  desempeñó  el 

movimiento demo-republicano isabelino en la “formación” de la clase obrera española y las razones 

de su ruptura posterior.  

A la altura de 1856, la democracia española decimonónica aparecía como un movimiento socio-

político de carácter predominantemente homogéneo que trataba de presentarse como la expresión 

más auténtica de la tradición liberal nacional, o dicho de otro modo, como el “verdadero” partido 

nacional. Este movimiento se situaba en el contexto de una ideología liberal española -así como de 

una “cultura nacional”- que considero que deben ser entendidas como espacios de conflicto por la 

consolidación de unas definiciones determinadas -asociadas a unas familias políticas concretas- de 

conceptos como “Pueblo”, “nación”, “ciudadanía”, individuo”, “orden” o “propiedad”. 

De este modo, la democracia española decimonónica se enfrentó a lo largo de su existencia a la 

dificultad de construirse una base social sólida como referente político de la pequeña y la mediana 

150 PEYROU, F., y PÉREZ LEDESMA, M., "Fernando Garrido: Historiador y testigo de la España isabelina", pp.  
LXX-LXXVIII.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


burguesía, al tiempo que apelaba la inserción política de las clases populares. Para ello, compitió 

con  el  partido  progresista  en  la  movilización  de  estos  sectores  sociales,  sin  renunciar  a 

“democratizar” a este movimiento en base a una compartida identidad “liberal avanzada”. Pero las 

aspiraciones  de  los  demócratas  españoles  iban  más  allá.  Como  hemos  comentado,  el  Partido 

Demócrata Español se identificaba con las aspiraciones de la propia nación española, por lo que, 

lejos de limitarse a la movilización de unos sectores sociales determinados, pretendía movilizar a la 

nación entera. Sin embargo, los demo-republicanos consideraban que el sector social que estaba 

mejor adaptado para capitanear este proceso eran las clases medias.

En opinión de  los  demo-republicanos,  con la  Revolución de 1789 las  clases  medias  habían 

derribado  el  orden  social  impuesto  por  el  despotismo.  Sin  embargo,  esta  tarea  había  quedado 

inacabada y correspondía a las mismas clases medias que la habían puesto en marcha culminarla. 

Considero que los demócratas españoles de mediados del siglo XIX se encontraban completamente 

condicionados  por  unas  prácticas  políticas  “patricias”  en  las  que se consideraba  que las  clases 

propietarias e ilustradas debía guiar políticamente a las clases populares, hasta que éstas estuviesen 

capacitadas para el ejercicio de la ciudadanía. Aunque algunas figuras, como Fernando Garrido, 

consideraban que el mejor aprendizaje era el propio ejercicio de los derechos civiles y políticos, no 

por ello dejaban de estar presentes en sus valoraciones ciertos planteamientos de carácter “patricio”.

La propaganda política demo-republicana tenía una importancia central en este proceso, en tanto 

constituía -junto a la prensa- uno de los mecanismos fundamentales para difundir los valores de la 

democracia. En este ámbito, la nación constituía una categoría fundamental sobre la que edificar el 

ideal demo-republicano de una comunidad social armónica que resolviese la “cuestión social”. La 

revolución burguesa estaba inacabada. A las grandes conmociones revolucionarias de finales del 

siglo XVIII y principios del XIX les había sucedido un liberalismo postrevolucionario que limitaba 

la  ciudadanía  en  función  de  la  “capacidad”  y  la  “propiedad”  de  los  individuos.  Esto  había 

garantizado  la  supervivencia  de  una  serie  de  restos  del  antiguo  régimen  que  actuaban  como 

portentes obstáculos del avance del progreso. La idea de democracia, por tanto, debía afirmarse de 

forma definitiva y establecer una serie de instituciones adaptadas a los intereses “naturales” de la 

sociedad. 

El  discurso  demócrata  se  limitó  así  a  una  reformulación  de  los  principios  liberales  de 

“capacidad”  y  “propiedad”,  persiguiendo  la  extensión  de  ambos  al  conjunto  de  la  sociedad  y, 

fundamentalmente, a unas clases populares enajenadas de los mismos. De este modo, la democracia 

fue incapaz de presentar a sus bases populares una propuesta más radical que la de su elevación a 

una ciudadanía burguesa, que equiparaba su emancipación moral y económica con la autonomía 

individual. 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Paralelamente, el incremento de la conflictividad obrera y campesina en los años del Bienio situó 

al movimiento demo-republicano en la encrucijada de apoyar a unas luchas que cuestionaban el 

mismo principio de la propiedad privada, o defender el orden social. La “cuestión social”, que hasta 

aquellas fechas había constituído un elemento identitario de todo el movimiento, se convirtió en un 

factor fundamental en unas luchas internas que, gran parte de las veces, se relacionaban con una 

política intensamente personalista. De este modo, en la década de 1860, el desarrollo de la polémica 

entre “individualistas” y “socialistas” intensificó las divergencias presentes en el Partido Demócrata 

Español151.

Sin embargo, es necesario tener en cuenta que estas divergencias no bastaron para precipitar la 

ruptura  del  movimiento.  De  hecho,  tras  la  desaparición  del  Partido  Demócrata  Español  y  la 

aparición del nuevo Partido Republicano Federal, en el contexto del Sexenio Democrático, aquellas 

figuras que, como José Mª Orense y Fernando Garrido o Pi y Margall y Emilio Castelar, se habían 

enfrentado en las polémicas de 1860,  continuaron compartiendo militancia  en el  nuevo partido 

político  de  los  demo-republicanos  españoles.  Aunque  desde  diversas  posiciones,  estos  seguían 

convencidos de que,  en el  fondo, la República y la acción política eran los únicos medios que 

podían garantizar la armonía del cuerpo social. 

Por lo anteriormente expuesto, considero que es necesario entender a Fernando Garrido como a 

un “intelectual orgánico” vinculado a un determinado sector de la burguesía española. Con esto no 

pretendo defender que la producción propagandística de Garrido estuviese orientada a movilizar a 

los  trabajadores  por la  consecución de unos intereses ajenos a  los de su clase.  En mi  opinión, 

Fernando  Garrido,  desde  un  discurso  teleológico  construído  sobre  la  fe  en  el  progreso,  estaba 

sinceramente  convencido  de  que  con  el  establecimiento  de  la  República  Democrática  Federal 

Universal se aseguraría la emancipación definitiva de las clases trabajadoras. El acceso de todos los 

“productores” a  los derechos políticos,  la  propiedad y la  ilustración conduciría  a  una completa 

autonomía, moral y material, de la sociedad que permitiría alcanzar la Paz Universal y la unidad  de 

todas las clases, así como dar por concluído aquel proceso histórico que se había puesto en marcha 

en 1789. 

Sin embargo, aunque considero a Fernando Garrido como a un “intelectual orgánico” burgués, 

veo necesario insistir  en que,  a través de su actividad propagandística,  aportó a la clase obrera 

española  una  serie  de  recursos  ideológicos  y  prácticos  fundamentales  para  la  defensa  de  sus 

intereses y para la conformación de su conciencia de clase. La versión democrática y “socialista” 

del liberalismo español desarrollada por Garrido -y por otras figuras como Sixto Cámara, F.  C. 

151 Para  la  polémica  entre  “individualistas”  y  “socialistas”  resulta  fundamental  PEYROU,  F.,  ““Mientras  haya  
mendigos e ignorantes, la libertad es una utopía”: ciudadanía y socialismo en el movimiento democrático español 
(1840-1868)”, Bulletin d'histoire contemporaine de l'Espagne, 46 (2011), pp. 71-90.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Beltrán o A. I. Cervera-, constituiría, en mi opinión, una de aquellas “vías muertas” que conviene 

rescatar del olvido si queremos entender el proceso histórico de la “formación” de la clase obrera en 

España.  En este  sentido,  conviene rescatar  lo  que hace medio siglo observaba E.  P.  Thompson 

refiriéndose “al pobre tejedor de medias, al tundidor ludita, al “obsoleto” tejedor en telar manual, al 

artesano “utópico””: 

Es posible que sus oficios artesanales y sus tradiciones estuviesen muriendo; es posible que su 
hostilidad hacia el nuevo industrialismo fuese retrógrada; es posible que sus ideales comunitarios  
fuesen fantasías; es posible que sus conspiraciones insurreccionales fuesen temerarias; pero ellos 
vivieron en aquellos tiempos de agudos trastornos sociales y nosotros no. Sus aspiraciones eran 
válidas  en términos de su propia experiencia y,  si  fueron víctimas de la  historia,  siguen siendo  
víctimas si se condenan sus propias vidas152. 

152 El conceptos de “clase”, la expresión de “vías muertas”, y la cita textual en THOMPSON, E. P., La formación de  
la clase obrera en Inglaterra, Capitán Swing, Madrid, 2012, pp. 27-31.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


B  IBLIOGRAFÍA  .

 AJA, E.,  Democracia y  socialismo en el  siglo XIX español.  El  pensamiento político de  

Fernando Garrido, Edicusa, Madrid, 1976.

 ALONSO, C.,  Historia de la literatura española. 5. Hacia una literatura nacional, 1800-

1900, Crítica, Barcelona, 2010.

 ÁLVAREZ  JUNCO,  J.,  "Los  amantes  de  la  libertad:  la  cultura  republicana  española  a 

principios del siglo XX", en TOWSON, N. (ed. lit.),  El republicanismo en España (1830-

1977), Alianza, Madrid, 1994, pp. 265-292.

 ÁLVAREZ JUNCO, J., Mater Dolorosa: la idea de España en el siglo XIX, Taurus, Madrid, 

2001.

 ANDERSON, B.,  Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre el origen y la difusión del  

nacionalismo, FCE, México, 1993.

 ARCHILÉS, F., " “Hacer región es hacer patria”. La región en el imaginario de la nación 

española de la Restauración",  Ayer, 64 (2004), pp. 21-147.

 ARCHILÉS, F., Y MARTÍ, M. J., "Un país tan extraño como cualquier otro: la construcción 

de la identidad nacional española contemporánea", en ROMEO MATEO, M. C., y SAZ, I. 

(coord.), El siglo XX: historiografía e historia, Universitat de València, Valencia, 2002, pp. 

245-278.

 ARTOLA, M.,  Partidos  y  programas  políticos:  1808-1936.  T.  I,  Los  partidos  políticos, 

Alianza, Madrid, 1991.

 ARTOLA, M., Partidos y programas políticos: 1808-1936. T. II, Manifiestos y programas  

políticos, Alianza, Madrid, 1991.

 BANTI, A. M., L'onore della nazione. Identità sessuali e violenza nel nazionalismo europeo  

dal XVIII secolo alla Grande Guerra, Einaudi, Torino, 2005.

 BANTI,  A.  M.,  La  nazione  del  Risorgimento.  Parentela,  santità  e  onore  alle  origini  

dell'Italia unita, Einaudi, Torino, 2011.

 BANTI, A. M.,  Sublime madre nostra. La nazione italiana dal Risorgimento al fascismo, 

Editori Laterza, Roma-Bari, 2011.

 BÉNICHOU, P., Il tempo dei profeti. Dottrine dell'età romantica, Il Mulino, Bologna, 1997.

 BURDIEL, I., Isabel II. Una biografía (1830-1904), Taurus, Madrid, 2010.

 CABRERA, M. Á., "La investigación histórica y el concepto de cultura política" en PÉREZ 

LEDESMA, M., y SIERRA, M., (eds.), Culturas políticas. Teoría e historia, IFC, Zaragoza, 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


2010, pp. 19-85.

 CASTELAR, E.,  La fórmula del progreso, Establecimiento tipográfico de J. Casas y Díaz, 

Madrid, 1858.

 CASTELAR, E., "Prólogo" en GARRIDO, F., La República democrática federal universal, 

Barcelona, 1868, pp. 5-21.

 CASTRO  ALFÍN,  D.,  "La  cultura  política  y  la  subcultura  política  del  republicanismo 

español", en Casas Sánchez, J. L., y Durán Alcalá, F. (eds.), El republicanismo en la historia  

de Andalucía, Patronato Niceto Alcalá-Zamora y Torres, Priego de Córdoba, 2001, pp. 13-

34.

 DE  BLAS  GUERRERO,  A.,  Tradición  republicana  y  nacionalismo  español,  Tecnos, 

Madrid, 1991.

 DE DIEGO ROMERO, J.,  Imaginar la República. La cultura política del republicanismo  

español, 1876-1908, Madrid, CEPC, 2008.

 DE DIEGO ROMERO, J., "La cultura política de los republicanos finiseculares", Historia  

Contemporánea, 37 (2008), pp. 409-440.

 DE RIQUER I  PERMANYER,  B.,  "La  débil  nacionalización  española  del  siglo  XIX", 

Historia social, 20 (1994), pp. 97-114.

 DUARTE, A.,  "Los republicanos del  ochocientos  y la  memoria de su tiempo",  Ayer,  58 

(2008), pp. 207-228.

 DUARTE, A., "Sin historia no hay republicanos",  Historia contemporánea, 37 (2008), pp. 

321-342.

 DUARTE,  A.,  y  GABRIEL,  P.,  "¿Una sola  cultura  política  republicana  ochocentista  en 

España?", Ayer, 39 (2000), pp. 11-34.

 FORCADELL  ÁLVAREZ,  C.,  "La  historia  social,  de  la  clase  a  la  identidad",  en 

HERNÁNDEZ SANDOICA, M. E., y LANGA LAORGA, M. A., Sobre la historia actual:  

entre política y cultura, Abada Editores, Madrid, 2005, pp. 15-35.

 FRADERA,  J.  Mª,  Cultura  nacional  en  una  sociedad  dividida.  Cataluña,  1833-1868, 

Marcial Pons, Madrid, 2003.

 GARRIDO, F., El pueblo y el trono, Imprenta de Tomás Núñez Amor, Madrid, 1854.

 GARRIDO, F., Espartero y la revolución, Tercera edición, precedida de la acusación fiscal, 

defensa  de  Emilio  Castelar  y  absolución  del  jurado,  Imprenta  de  Tomás  Núñez  Amor, 

Madrid, 1854. 

 GARRIDO, F., "La República Democrática Federal Universal. Nociones fundamentales de 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


los  principios  democráticos  dedicadas  a  las  clases  productoras",  en  J.  J.  TRÍAS  y  A. 

ELORZA, Federalismo y reforma social en España, Seminarios y Ediciones S.A., Madrid, 

1975.

 GARRIDO, F., La federación y el socialismo, Labor, Barcelona, 1975.

 GARRIDO, F.,  La España contemporánea, sus progresos morales y materiales en el siglo  

XIX, Urgoiti editores, Pamplona, 2009.

 GRAMSCI, A.,  Los intelectuales y la organización de la cultura, Nueva Visión, Buenos 

Aires, 1972.

 HAUPT, H-G., y LANGEWIESCHE, D. (eds.),  Nación y religión en Europa. Sociedades  

multiconfesionales en los siglos XIX y XX, IFC, Zaragoza, 2010.

 HOBSBAWM, E. J., Naciones y nacionalismo desde 1780, Crítica, Barcelona, 1992.

 JOVER ZAMORA, J. M., La civilización española a mediados del siglo XIX, Espasa-Calpe, 

Madrid, 1991.

 KIERNAN, V. G., La Revolución de 1854 en España, Aguilar, Madrid, 1970.

 LAFUENTE, M., Historia general de España desde los tiempos más remotos hasta nuestros  

días. Discurso preliminar, Urgoiti editores, Pamplona, 2002.

 MALUQUER DE MOTES, J.,  El socialismo en España (1833-1868), Crítica, Barcelona, 

1977.

 MIGUEL GONZÁLEZ,  R.,  La pasión revolucionaria:  culturas  políticas  republicanas  y  

movilización popular en la España del siglo XIX, CEPC, Madrid, 2007.

 MIGUEL GONZÁLEZ, R., "Las culturas políticas del  republicanismo histórico  español", 

Ayer, 53 (2004), pp. 207-236.

 MORENO  LUZÓN,  J.  (ed.),  Construir  España.  Nacionalismo  español  y  procesos  de  

nacionalización, CEPC, Madrid, 2007.

 NÚÑEZ-SEIXAS, X. M.,  "Note sul dibattito storiografico recente intorno alla questione 

nazionale in Spagna", Mondo Contemporaneo, 2 (2007).

 ORENSE,  J.  M.,  Treinta  años  de  gobierno  representativo en  España,  Universidad  de 

Cantabria, Santander, 2006.

 PASAMAR, G.,  Historiografía e ideología en la postguerra española: La ruptura de la  

tradición liberal, Prensas Universitarias de Zaragoza, Zaragoza, 1991. 

 PASAMAR, G., y PEIRÓ, I., Diccionario Akal de historiadores españoles contemporáneos  

(1840-1980), Akal, Madrid, 2002.

 PASCUAL  SASTRE,  I.  M.,  La  Italia  del  "Risorgimento"  y  la  España  del  sexenio  

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


democrático (1868-1874), CSIC, Madrid, 2002.

 PEIRÓ, I., Los guardianes de la historia. La historiografía académica de la Restauración, 

IFC, Zaragoza, 1995.

 PEIRÓ, I., La Guerra de la Independencia y sus conmemoraciones (1908, 1958, 2008), IFC, 

Zaragoza, 2008.

 PEYROU, F., Tribunos del Pueblo: demócratas y republicanos durante el reinado de Isabel  

II, CEPC, Madrid, 2008.

 PEYROU, F., ““Mientras haya mendigos e ignorantes, la libertad es una utopía”: ciudadanía 

y  socialismo  en  el  movimiento  democrático  español  (1840-1868)”,  Bulletin  d'histoire  

contemporaine de l'Espagne, 46 (2011), pp. 71-90.

 PEYROU, F., y PÉREZ LEDESMA, M., "Fernando Garrido: Historiador y testigo de la 

España isabelina", en GARRIDO, F., La España contemporánea, Urgoiti, Pamplona, 2009, 

pp. VII-CXIII.

 PÉREZ  GARZÓN,  J.  S.,  "Modesto  Lafuente,  artífice  de  la  Historia  de  España",  en 

LAFUENTE, M., Historia general de España desde los tiempos más remotos hasta nuestros  

días. Discurso preliminar, Urgoiti editores, Pamplona, 2002, pp. IX-XCVII.

 PI Y MARGALL, F., La reacción y la revolución, Anthropos, Barcelona, 1982.

 ROCAMORA,  J.  A.,  El  nacionalismo  ibérico,  1792-1936,  Universidad  de  Valladolid, 

Valladolid, 1994.

 ROMEO MATEO, Mª C., "Una historia incipiente: los liberales en el reinado de Isabel II", 

Ayer, 44 (2001).

 ROMEO MATEO, Mª C., "De patricios y nación. Los valores de la política liberal en la 

España de mediados del siglo XIX", Melanges de la Casa de Velázquez, 35, 1 (2005), pp. 

119-143.

 ROMEO  MATEO,  Mª  C.,  "La  tradición  progresista:  historia  revolucionaria,  historia 

nacional",  en  SUÁREZ  CORTINA,  M.  (coord.),  La  redención  del  Pueblo:  la  cultura  

progresista en la España liberal, Universidad de Cantabria, Santander, 2006, pp. 81-114.

 RUEDA HERNANZ, G., "El "iberismo" del siglo XIX. Historia de la posibilidad de unión 

hispano-portuguesa",  en  DE  LA TORRE  GÓMEZ,  H.,  y  VICENTE,  A.  P.,  (coords.), 

España-Portugal : estudios de historia contemporánea, Universidad Complutense, Madrid, 

1998.

 SALOMÓN CHÉLIZ, P., "Republicanismo e identidad nacional española: la república como 

ideal integrador y salvífico de la nación", en FORCADELL, C., SALOMÓN, P., y SAZ, I. 

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/


(eds.), Discursos de España en el siglo XX, Universitat de València/IFC, Valencia, 2009, pp. 

35-64.

 SUÁREZ CORTINA, M.,  “Introducción:  Libertad,  Progreso y Democracia en la España 

liberal”,  en  SUÁREZ  CORTINA,  M.  (coord.),  La  redención  del  Pueblo:  la  cultura  

progresista en la España liberal, Universidad de Cantabria, Santander, 2006, pp. 7-40.

 SUÁREZ CORTINA, M., "Introducción: Estado y nación en la Europa del sur en la época 

liberal", Alcores (2009), pp. 15-53.

 SUÁREZ CORTINA, M., "El republicanismo como cultura política. La búsqueda de una 

identidad", en PÉREZ LEDESMA, M., y SIERRA, M., Culturas políticas: teoría e historia, 

IFC, Zaragoza, 2010, pp. 263-311.

 THOMPSON, E. P., Costumbres en común, Crítica, Barcelona, 1995.

 THOMPSON, E. P., La formación de la clase obrera en Inglaterra, Capitán Swing, Madrid, 

2012.

 TOWSON, N. (ed.), El republicanismo en España (1830-1977), Alianza, Madrid, 1994.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es 

http://zaguan.unizar.es/

