«2s  Universidad
101 Zaragoza

1 2

w
»

Trabajo Fin de Master

Paz, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Dimensiones, manifestaciones y ejemplos en la vida cotidiana

Peace, conflicts and its resolution in the Middle Ages

Dimensions, manifestations and examples in everyday life

Autor

Francisco Grau Senar

Directora

Maria Narbona Carceles

Facultad de Filosofia y Letras
2020




Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Resumen

La historiografia releg6 a un segundo plano el valor que ha tenido la
paz a lo largo de los tiempos en aras del estudio de todo lo que concierne al
conflicto. Por ello, planteamos en estas paginas una definicion
pormenorizada de este concepto mediante una busqueda de sus
manifestaciones y su cabida en los diversos ambitos de la vida cotidiana
medieval. Precisamente, este periodo ha sido considerado en muchas
ocasiones como aquel en el que se registraron las mayores cotas de violencia.
A su vez, hemos focalizado gran parte del analisis en las formas en las que se
manifestaba la paz y a una amplia casuistica de relaciones intrafamiliares que
se desarrollaron durante las centurias bajomedievales en el territorio del
antiguo reino de Aragon.

Palabras clave: conflicto, Edad Media, reino de Aragoén, paz, vida
cotidiana, violencia.

Abstract

Historiography relegated to the background the value that peace has
had throughout time in order to study everything that concerns conflict. For
this reason, in this dissertation we propose a detailed definition of this
concept through a search for its manifestations and its place in the diverse
spheres of medieval. Precisely, this period has been considered on
considerable occasions as the one in which the highest levels of violence were
recorded. In turn, we have focused a large part of the analysis on the ways in
which peace was manifested and on a wide casuistry of intra-family
relationships that developed during the late-medieval centuries in the
territory of the ancient kingdom of Aragon.

Keywords: conflict, Middle Ages, kingdom of Aragon, peace, daily life,

violence.



FRANCISCO GRAU SENAR

A la memonia de Carmen Guyarro Matesanz,
siempre garante de paz y cordialidad.

1. Introduccion

1. 1. Justificacion

La paz ha sido el estado mas comun en el que se han encontrado las
personas a lo largo de la historia. Debido a la angulosidad del término,
podemos localizar tal concepto, asi como una amplia lista de sinénimos en
un amplio abanico de situaciones y contextos por lo que es susceptible de
analisis desde una perspectiva macrohistorica (relaciones diplomaticas, entre
otros) y la microhistoria (la vida cotidiana). Ademas, como la casuistica de
situaciones pacificas fue tan amplia, pues pudieron nacer a partir de la
victoria, del acuerdo, del distanciamiento o de la no violencia, no podemos
hablar de ésta como algo compacto que siguid unas pautas concretas. En
ultima instancia, también debemos estar atentos a la evolucion de la
historiografia y los intereses en unas paces u otras. Como bien manifesto
Oscar Lopez alla por 2013, nada tenian que ver el estudio de Pollock a finales
del siglo XIX acerca de la paz que establecia el monarca medieval frente a los
estudios mas actuales que estan estrechamente relacionados con otras
ciencias y que se centran en los grupos subalternos. Desde luego, en el saco
de la wrenologia (asi como en el de la polemologia) entran cada vez mas y mas
disciplinas que enriquecen y nos plantean, tanto respuestas como nuevas vias
de estudio, y precisan el significado de paz. En este estudio tomaremos como
marco de referencia para el estudio de estas dinamicas en diversos ambitos
del reino de Aragén durante las Gltimas centurias de la Edad Media.



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

1.2. Objetwos y estructura

Ahora bien, como hemos expresado al principio, el estudio de la paz
en este ensayo puede englobar un muy amplio abanico de ejemplos que
distan entre si tal como el bienestar de una aragonesa consigo misma cuando
vivia en Panticosa en 1466 o las relaciones diplomaticas que mantuvo
Aragdén con los emiratos del norte de Africa en la tltima etapa de la conquista
de Granada. Al ser un tema tan amplio y que se puede abordar de maneras
muy distintas conviene poner un coto a los temas que vayamos a tratar. A
partir de ellos plasmaremos los objetivos que nos hemos marcado para cada
uno de los apartados y, en consecuencia, la estructura que va a seguir el
ensayo.

En primer lugar, vamos a tratar de definir el concepto paz vy
buscaremos los multiples ambitos en los que se podia reflejar en la Edad
Media: desde una persona consigo misma a la sociedad a las grandes
relaciones internacionales entre reinos. Siempre deberemos tener en cuenta
el valor de las fuentes y los términos que nos pueden ayudar a interpretar un
contexto pacifico o conflictivo a partir de palabras que sean sinébnimos o
anténimos. Igualmente, estudiaremos la pertinencia que tenia la justicia
medieval con la paz y si beneficiaba el acercamiento entre las personas o, por
el contrario, las distanciaba. Tras terminar este apartado nos adentraremos
en las dinamicas violentas y buscaremos a los artifices, los motivos y los
contextos en los que estallaban. Todo ello con un objetivo fundamental:
atrevernos o no a afirmar con rotundidad que el medievo fue un periodo
violento o, por el contrario, cuestionarnos esa afirmaciéon que ha perdurado
en la historiografia sobre estos temas. Siempre tendremos como eje, cabe
recordar, al reino de Aragon en el periodo bajomedieval, aunque ello no es
6bice para que podamos incluir a nuestro analisis algunos datos y teorias que
algunos historiadores han empleado para expresar sus hipotesis.

En segundo lugar, buscaremos algunas manifestaciones pacificas a
partir de gestos, simbolos, expresiones o comportamientos. En efecto,
valoraremos si la paz medieval puede ser estudiada a partir de esos elementos
o st meramente nos debemos conformar afirmando que hay paz cuando hay
ausencia de conflicto. Igualmente, trataremos de ver si se forjaban lazos entre
las personas, fuesen parientes o no, y daremos algunas pinceladas de
manifestaciones violentas que nos sirvan como contraejemplo para
enriquecer nuestro estudio.

El Gltimo capitulo lo dedicaremos al estudio de la conflictividad y de
la paz en el ambito mas privado: el familiar. Alli veremos como se

4



FRANCISCO GRAU SENAR

estructuraban las familias medievales, la manera en la que se expresaba la
cordialidad o algunos episodios que enturbiaban la vida de esos grupos
familiares.

En definitiva, nuestro objetivo reside en el analisis de aquello que era
concebido como paz en el periodo medieval, un tema que no ha sido tratado
con gran profusion por la historiografia que poco a poco esta cobrando algo
mas de valor. Focalizaremos nuestra atencion en el Aragon de la Baja Edad
Media, sobre todo a partir de ejemplos de los siglos XIV y XV. Sin embargo,
no desdenaremos fuentes que nos expliquen el modus vwendi y las
concepciones y expresiones de la paz y el conflicto de otras areas y otras
etapas en aras de enriquecer nuestro estudio. Como bien hemos advertido al
haber un capitulo dedicado a ello, hemos seleccionado el grupo familiar
como observatorio en el que se desarrollaron estas dinamicas
inevitablemente.



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

2. La paz y el conflicto en Aragon durante la Baja Fidad Media.
Metodologia, estado de la cuestion y el enfoque multidiscyplinar

2.1. Metodologia y consideraciones previas

El titulo de este trabajo nos evoca a un proyecto de gran envergadura,
pues tanto los tipos de conflictos, desde los violentos a los no violentos, asi
como los distintos mecanismos de resolucion de ellos, tanto desde la
pacificacién a partir de la justicia u otros métodos e incluso a partir de otras
medidas como las huidas del espacio de conflictos o las guerras justas, son
muchos. Por tanto, en el caso de que se quiera realizar un analisis
pormenorizado, en primer lugar, es necesario acotar el tema que se vaya a
tratar.

Entonces, para que el investigador analice los aspectos que quiere
abordar con mayor precision ya sea porque le resulta mas interesante o por
cualquier otra motivacién debe ser consciente de como estan agrupados estos
temas. Por una parte, los conflictos en la Baja Edad Media aragonesa se
clasifican en tres grandes grupos: los no violentos y los violentos —en estos
casos se considera la violencia fisica ya que en los no violentos puede subyacer
violencia psicologica. Ademas, y aunque se tenga en cuenta la amplia
dimension de los conflictos lo cierto es que se debe resefiar que dentro de los
violentos también se encuentran aquellos con resultado de muerte. Por la
otra parte, los métodos de resolucion de conflictos también tienen distintas
vias de andlisis. Para el caso de Aragon es Maria Jesas Torreblanca la que
defini6 sucintamente los distintos tipos de pacificacion. En primer lugar, los

6



FRANCISCO GRAU SENAR

procesos judiciales, es decir, la justicia ptblica a la que teéricamente debian
acudir todas las personas que quisieron resolver un conflicto. En segundo
lugar, un gran saco en el que se localizaron los métodos de mnfrajusticia —
como expres6 Claude Gauvard'— que fueron las sentencias arbitrales, las
concordias, las paces, las treguas y los perdones?. Junto a todas ellas se deben
dar valor también a las relaciones diplomaticas entre los distintos reinos.

Todos estos temas han sido muy tratados por los historiadores desde
épocas muy remotas y por ello las fuentes son abundantes. Sin embargo,
también es cierto que los titulos que se han focalizado en un analisis especifico
en torno a estos temas son pocos si nos centramos en el caso del reino de
Aragoén. El segundo paso es entonces el analisis de las fuentes publicadas con
las que contamos tanto primarias como secundarias. Ademas, se debe
considerar la opcion de obtener nuevas fuentes en lo que vienen a ser las
canteras del historiador principales: archivos o excavaciones arqueologicas.
Este gran nimero de fuentes primarias y secundarias nos permite, por
ejemplo, la realizacién de prosopografias que nos ayuden a clarificar algunos
aspectos claves en torno a estos conflictos y sistemas de paz.

2.2. Las fuentes primarias

Muchas fuentes primarias que se emplean para este tipo de proyectos
puede que no estén publicadas. Por tanto, el conocimiento de los archivos
que albergan documentaciéon que nos puede interesar es el primer paso.
Investigadores en algunos casos han resumido el contenido de los
documentos que habia en los archivos y dinamiza nuestra labor
investigadora. Para el tema que nos compete, por ejemplo, para el estudio de
la Zaragoza del siglo XV es crucial el articulo de Maria Isabel Falcon cuyo
titulo es «Paz, orden y moralidad en Zaragoza en el siglo XV. Estatutos
dictados al efecto por los jurados»3. En éste se recogen métodos de
salvaguarda de la paz, de defensa de la ciudad y estatutos con los que se
perseguia a los malhechores. El articulo de Pilar Gay recoge, por ejemplo,
sentencias arbitrales, paces y treguas de distintos municipios de las actuales
provincias de Huesca y Zaragoza lo que nos aproxima a estos asuntos en
localidades mucho mas pequenas*. Ello nos facilita el aproximarnos a fuentes
procesuales, protocolos notariales o estatutos que promulgaban los concejos

I Gauvard, Claude, «Justicia y paz», en Jacques Le Goff y Jean Claude Schmitt, Diccionario razonado del
occidente medieval, Akal, Madrid 2003, p. 434.

2 Torreblanca Gaspar, Maria Jests, «Sistemas de guerra, sistemas de paz: los bandos en el Aragon de la
Edad Media», Violencia y conflictividad en la sociedad de la Espafia bajomedieval, Zaragoza 2000, p. 103.

3 Falcon Pérez, Maria Isabel, «Paz, orden y moralidad en Zaragoza en el siglo XV. Estatutos dictados al
efecto por los jurados», Aragin en la Edad Media, nam. 16 (2000), pp. 307-322.

+ Gay Molins, Pilar, «Documentaciéon medieval en archivos municipales aragoneses», Aragin en la Edad

Media, nm. 10-11 (1993), pp. 347-372.



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

que nos permiten el estudio de muchos casos que vamos a tratar en las
proximas paginas desde una perspectiva fundamentalmente microhistorica.

Ademas, hoy dia son fundamentales para los estudios las fuentes que
se encuentran en linea. Un repertorio de fuentes primarias que se encuentra
en linea es Fuentes Histéricas Aragonesas (FHA) que se aloja en la web de la
Institucion Fernando el Catélico. Multiples publicaciones son compilaciones
de textos que pueden recoger algunos aspectos para el analisis de la paz, la
guerra y la violencia. Por ejemplo, sirven algunos titulos como La vida de los
Concejos aragoneses a través de sus escrituras notariales (1442-1775)%, Seleccion de
documentos de la villa aragonesa de Sos (1202-1533)% o La_familia y el trabajo bajo la
mirada de un notario de la Laragoza del siglo Xv. El lhibro de Bartolomé Roca (1454-
1490)7. Algunas reproducciones de fuentes primarias se encuentran también
en el portal DARA-Medieval: un total de 9.000 de las 22.000 que hay son
anteriores a 15168. Los volimenes de las ediciones de las Acta Curiarum Regni
Aragonum también guardan en su interior bastantes textos que nos introducen
en clertas cuestiones relativas al tema que estamos trabajando. Se puede
acceder a algunos volimenes también a partir de la pagina web de
Patrimonio Cultural de Aragén®.

La tltima década del siglo XV fue el momento en el que se comenz6 el
establecimiento de las normas lingtisticas del castellano. Por tanto, Antonio
Nebrija en su diccionario de 1495 fue el primero que se aventur6 con unas
sucintas definiciones de las que los términos en torno a la paz y al conflicto
no quedaron exentos. Estos conceptos se localizan en el Nuevo tesoro lexicogrdfico
de la lengua espafiola (NTLLE) al que se accede on-lne a las definiciones de
multitud de conceptos que nos acercan al pensamiento medieval'?.

Pero, una de las principales fuentes primarias para el estudio de estos
conceptos en el Aragon bajomedieval es la obra Flor de virtudes que edité Ana
Mateo!!. Aunque fue redactada en Italia a principios del siglo XIV se
imprimi6é una edicién en Zaragoza en torno a 1488 y 1491 en la imprenta
de los hermanos Hurus. No obstante, este manual se leia ya en Zaragoza

> Gémez de Valenzuela, Manuel, La vida de los Concejos aragoneses a través de sus escrituras notariales (1442-1775),
Institucion Fernando el Catélico, Zaragoza 2009.

6 Abella Samitier, Abel, Seleccidn de documentos de la villa aragonesa de Sos (1202-1533), Institucion Fernando el
Catolico, Zaragoza 2009.

7 Lozano Garcla, Susana, La familia y el trabajo bajo la mirada de un notario de la Laragoza del siglo Xv. El libro de
Bartolomé Roca (1454-1490), Coleccion Fuentes histéricas aragonesas, nam. 61, Instituciéon Fernando el
Catélico, Zaragoza 2012.

8 El acceso al buscador: http://dara.aragon.es/opac/app/simple/doma [Consulta: 10/11/2020].

9 El acceso a algunas de estas publicaciones: http://www.patrimonioculturaldearagon.es/coleccion-acta-
curiarum-regni-aragonum [Consulta: 10/11/2020].

10 F] acceso al buscador: http://ntlle.rae.es/ntlle/SrvitGUILoginNtlle [Consulta: 10/11/2020].

11 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, Prensas de la Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2013.



FRANCISCO GRAU SENAR

desde, al menos, unas décadas antes ya que Miguel Angel Pallarés recogié en
La imprenta de los incunables de aragoza y el comercio internacional del libro a_finales
del siglo XV un testamento en el que ya aparecia en 1475 un ejemplar de Flor
de virtudes entre las pertenencias!?. Esta obra nos revela varios aspectos sobre
el pensamiento de las gentes bajomedievales, pues muchas de las ideas que
se localizan en este manual se difundieron a lo largo y ancho del continente
y, a partir de esa base comun, se desarrollaron los distintos conceptos. Estas
ideas contaron con influencias de autores de tiempos pretéritos como los
fil6sofos de la Antigua Grecia, los pensadores judios anteriores a Cristo, los
grandes eruditos romanos y, finalmente y mas recientes a la sociedad
bajomedieval, los pensadores medievales desde san Agustin de Hipona hasta
santo Tomas de Aquino. Amor, amistad, paz, correccién, justicia o verdad
fueron algunas de las virtudes que se dotaban de moralidad y que titularon
algunos de los capitulos de Flor de virtudes. En contraposicion, también fueron
protagonistas la envidia, la ira, la injusticia o la mentira, aquellos vicios de
los que uno debia tener el conocimiento, pero a la vez los tenia que evitar.
Las citas de aquellos personajes previamente mencionados nos acercan a esas
concepciones abstractas que tenian los zaragozanos y, por ende, los
aragoneses de finales de la Edad Media y nos pueden dar las claves para la
busqueda de la solucion de algunas situaciones e incluso del funcionamiento
de los sistemas de paz y de los conflictos.

Flor de virtudes, a la vez, nos adentra en el mundo de la paz y del
conflicto a partir de la iconografia, en este caso a partir de las miniaturas que
se reprodujeron en ¢l. La Gltima de las citas de cada uno de los capitulos es
un pasaje acerca de un hecho pasado que todavia permanecia en el
imaginario bajomedieval, era un exemplo que se representaba en algunos casos
y, por ejemplo, nos mostraba el pensamiento de estas gentes. Por ejemplo,
en el capitulo «de la embidia» se represento6 la imagen violenta de Cain en el
momento que mataba a garrotazos a un Abel que pedia clemencia a su
hermano!3, mientras que en el capitulo «de la paz» se ilustré el momento en
que Hipolito y Listico —personajes de la Gesta Romanorum— se arrodillaban
y se daban un beso como simbolo de pacificacion del conflicto que tuvieron
entre los dos!*. A este grupo de las fuentes iconograficas también se le suman,
entre otros, los retablos de las iglesias, las miniaturas que se dibujaron en
cronicas u otras obras bajomedievales o los cuadros.

12 Pallarés Jiménez, Miguel Angel, La imprenta de los incunables de Saragoza y el comercio internacional del libro a
finales del siglo Xv, Instituciéon Fernando el Catdlico, Zaragoza 2008, p. 570.

13 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, p. 26

14 Tbidem, p. 35.



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Algunas otras fuentes primarias medievales que nos ofrezcan datos
acerca de los conflictos y la paz son las obras literarias. Estas no buscaron
ofrecer la realidad en algunos casos, es mas, estos relatos puede que sean
inventados. Por ejemplo, las primeras recopilaciones de romances del siglo
XVI cuentan algunos hechos que, cuanto menos, nos ofrecen las
concepciones de los aragoneses en torno a ciertas situaciones conflictivas. Fl
Romance de como una donzella hizo matar a su padre por amores de un mancebo explica
la historia de como una joven zaragozana se invent6 una violacion por parte
de su padre para que fuese ajusticiado, ejecutado y, por tanto, ella heredase
la fortuna del padre!>.

De gran importancia son los datos que nos ofrecen los vestigios
arqueologicos acerca de los hechos violentos de la época medieval que,
aunque no los hemos mencionado en este ensayo hay que tener en
consideracion. Francisco Etxeberria y su equipo realizaron un estudio acerca
de los muertos por heridas a partir de acontecimientos violentos desde la
Prehistoria hasta la Edad Contemporanea en el Pais Vasco y Navarral6. A lo
largo de este articulo reveld dos factores clave para el andlisis de la violencia
a partir de los restos 6seos que se rescatan a partir de la Arqueologia. En
primer lugar, el estudio de las heridas antemortem y perimortem que nos revelan
las posibles causas de defuncién que en algunos casos se acompanan del
propio objeto que ocasion6 la muerte. En segundo lugar, otras evidencias
revelan cuando los cadaveres fueron inhumados, pues, por ejemplo, los
enterramientos sincronicos de un notable nimero de individuos que ademas
destacan por una serie de heridas nos evidencian un conflicto de grandes
caracteristicas como pudo ser una guerra.

Las estructuras defensivas también nos aproximan hacia una historia
de la paz y de la guerra desde distintas variables. Por una parte, la destruccion
de la muralla o de una ciudad que se descubre a partir de trabajos
arqueologicos nos revela un acontecimiento posiblemente violento.
Mientras, por la otra parte, el mantenimiento de las murallas nos hace
analizar la paz intramuros desde dos perspectivas diferentes. En primer
lugar, las murallas eran un simbolo de la paz, tanto fuera como dentro de la
ciudad, pues no habia habido una necesidad para que se procediese a su
destruccion. No obstante, en segundo lugar, Jean Froissart durante su
explicacion acerca del periplo de Eduardo 1I de Inglaterra por Normandia
expres6 que los ingleses solamente entraban en las localidades que no estaban

15 Silva de varios romances: recopilados y con diligencia escogidos de los mejores romances de los tres libros de la Silva,
Barcelona 1578, pp. 171v-174r.

16 Etxeberria, Francisco, Lourdes Herrasti y Antx6n Bandrés, «Muertes violentas determinadas a través de
los estudios de paleopatologia», Munibe Antropologia-Arkeologia, nim. 57 (2005), pp. 345-357.

10



FRANCISCO GRAU SENAR

amuralladas!’. Mas que nada, ese pensamiento no venia ante la dificultad de
destruccion de estas estructuras, sino de la amortizacion del tiempo y de la
rapidez, pues las murallas restaban horas que eran ttiles para el alcance mas
temprano del objetivo final.

2.3. Las fuentes secundarias

Al hilo de lo que hemos tratado antes, vemos como la cooperacion
entre distintas ciencias y disciplinas nos permiten ahondar en estas tematicas.
Es por ello por lo que tenemos que valorar ciencias como la Sociologia, la
Antropologia o la Psicologia. Principalmente, hemos empleado para este
trabajo un manual que elabor6 el sociblogo Anthony Giddens!®.

La definicién desde la perspectiva de la moralidad de conceptos como
paz, guerra o conflicto durante las dos Gltimas centurias medievales en el reino
de Aragon se logran mediante distintos medios. En primer lugar, la lectura
de algun diccionario acerca de la época medieval que nos sitte e introduzca
en estos conceptos resulta bastante clarificadora y nos permite tomar una
base a partir de la que se edifique el nucleo del trabajo. Por ejemplo, el
diccionario que coordinaron Jacques Le Goff'y Jean Claude Schmitt recoge
una buena definicién para los términos paz y justicica que la historiadora
Claude Gauvard defini6 de una manera conjunta. Sin embargo, los ejemplos
en los que se apoyo para la busqueda de la definicion mas adecuada —que,
evidentemente, se aproxima a la comun del horizonte bajomedieval de la
Europa cristiana— eran de la Francia de los siglos XIV y XV!9. Ademas, la
obra Ll otofio de la Edad Media de Johan Huizinga, aunque también se centre
mayoritariamente en los acontecimientos fuera del territorio que nos ocupa,
sirve como introduccion a algunas de las ideas de este proyecto?’.

La elaboracion de este trabajo necesita de un conocimiento acerca del
material bibliografico que ya ha sido publicado. Las primeras fuentes que se
deben analizar son aquellas que recopilan un gran namero de titulos.
Seguramente estos nos informan acerca de algunos de los principales ensayos
que han sido publicados acerca de los conflictos, las paces y las guerras en el
reino de Aragon. Sin embargo, los articulos o capitulos de libros que analizan
estos aspectos, en la mayor parte, centran el foco de analisis desde en el total
de la Corona de Aragéon. Por tanto, muchos de los articulos nos dan
informacion acerca de los Estados vecinos o sobre la actividad de los

17 Cirlot, Victoria y José Enrique Ruiz-Domenec (eds.), Cronicas de Jean Froissart, Siruela, Madrid 1998, p.
77.

18 Giddens, Anthony, Sociologia, Alianza, Madrid 2014.

19 Gauvard, Claude, «Justicia y paz», pp. 432-436.

20 Huizinga, Johan, El otofio de la Edad Media, Alianza, Madrid 2010.

11



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

monarcas ya fuese en nuestro territorio de analisis. También se han
celebrado seminarios que han permitido definir las distintas dimensiones que
tuvo la paz en la Edad Media. Por ejemplo, de especial importancia fue el
que organizaron Flocel Sabaté y Maite Pedrol en Urgell alla por 2008 bajo
el nombre de Idees de pau a [' Edat Mitjana que se publicé dos anos después?!.

Marcelino Beroiz e Ifiigo Mugueta publicaron en la XXXI Semana de
Estudios Medievales de Estella en 2004 un articulo que se titula «Guerra y
diplomacia en el Occidente Europeo. Aproximacion bibliografica»??. El
sexto de sus apartados recoge un gran numero de titulos sobre los reinos
hispanicos de los que destacan para el caso de Aragon los que mencionaron
de Angel Canellas sobre las relaciones entre Aragén y el Languedoc, Anchel
Clonte sobre la presencia del Conde de Foix en Agtiero, Miguel Angel Laredo
con una vasta bibliografia acerca de los Reyes Catélicos, Maria Dolores
Lopez con el analisis de las relaciones entre la Corona de Aragoéon vy los
Estados norteafricanos, Félix Mox6 con un estudio sobre las relaciones entre
Aragén y Castilla, Manuel Sanchez y su interesante analisis en torno la
fiscalidad en el reino de Aragéon para la guerra contra Granada, Esteban
Sarasa con un estudio sobre Fernando I de Aragén y otro sobre la guerra con
la Uni6n y, por Gltimo José Angel Sesma con su articulo sobre guerra, ejército
y sociedad en Aragon?’. Ademas, antes de que se analicen otros articulos
cuyo contenido es puramente historiografico, se debe resefiar que en esta
misma publicaciéon Bruno Anatra public6 «Guerra e diplomazia di Alfonso
il Magnanimo nel Mediterraneo» que posiblemente también nos puede
aportar algo de informacion relevante para la realizacion del ensayo?*.

Por una parte, Oscar Lopez Gémez publico recientemente, en 2013,
«La paz en el medievo: lineas de analisis y entorno historiografico». En la
primera parte del trabajo hizo un analisis pormenorizado de como se ha
tratado la paz medieval a lo largo de la Historia o la dificultad de su analisis
al haber sido en la vida cotidiana lo que denominé la paz imnominada o paz
silenciosa. El autor expres6 que se comenzo a tratar a finales del siglo XIX con
un estudio de Pollock acerca de la paz que administraba el monarca
medieval, tuvo un progreso muy lento a lo largo de la primera mitad del siglo

21 Sabaté, Flocel y Maite Pedrol, Idees de pau a l' Edat Mitjana, Pages editors, Lérida 2010.

22 Beroiz, Marcelino e Ifiigo Mugueta, «Guerra y diplomacia en el Occidente Europeo. Aproximacion
bibliografica», en VVAA, Guerra y Diplomacia en la Europa Occidental 1280-1480. (Actas de la XXXI Semana de
Estudios Medievales de Estella. 19 al 23 de julio de 2003), Instituciéon Principe de Viana, Pamplona 2004, pp.
423-467.

23 Ibidem, pp. 454-467.

2% Anatra, Bruno, «Guerra e diplomazia di Alfonso il Magnanimo nel Mediterraneo», en VVAA, Guerra y
Diplomacia en la Europa Occidental 1280-1480. (Actas de la xxxi Semana de Estudios Medievales de Estella. 19 al 23 de
gulio de 2003), Institucion Principe de Viana, Pamplona 2004, pp. 361-372.

12



FRANCISCO GRAU SENAR

XX y que con el triunfo del materialismo historico en las décadas de 1960 y
1970 qued6 relegado a un segundo plano mientras se prefiri6 el analisis del
conflicto. Ademas, los estudios de estas ultimas décadas dieron un enfoque
negativo a la paz porque ha sido vista como una herramienta que favorecia
la disciplina social. En el segundo apartado también recogié una seleccion
bibliografica acerca de los mecanismos sobre la resolucion de conflictos y las
ideas en torno a la paz. Ademas de muchos ensayos de caracter general
también se encuentran algunos titulos acerca de la paz en Aragon: Jean-
Pierre Barraqué con un andlisis del control de los conflictos en Zaragoza,
Robert Ignatius Burns con el estudio de los perdones reales y Maria Isabel
Falcon acerca de la puesta de las fechas de la promulgacion de los estatutos
en Zaragoza?.

Por la otra parte, un articulo que pone sobre la mesa algunas
cuestiones acerca de estos temas es «Raices historiograficas y actualidad de
la historia de la justicia y el crimen en la Baja Edad Media» de Félix Segura
Urra que recoge la produccion bibliografica desde 1990 a 2002 acerca de
estos asuntos. Por ejemplo, destacan articulos como el de Luis Blanco con el
estudio de la bailia en el Aragon bajomedieval, algunos estudios de Maria del
Carmen Garcia Herrero sobre las mujeres, los de Carlos Laliena acerca de
la tematica del honor, el de Miguel Angel Motis sobre los jueces locales o los
de Francisco Luis Pacheco acerca de los mecanismos de justicia en Aragon
también?.

A lo largo de estas paginas han ido saliendo los nombres de algunos
profesores de la Universidad de Zaragoza del ya extinguido Departamento
de Historia Medieval, Ciencias y Técnicas Historiograficas y Estudios Arabes
e Islamicos. Algunos de ellos a lo largo de su trayectoria han dedicado
multiples titulos al estudio de la violencia y, en menor medida, también a los
mecanismos de paz.

Posiblemente, uno de los que mas ha trabajado estos temas ha sido
Esteban Sarasa. Ya Maria Isabel Falcon en 2000 expres6 que el libro de
Sarasa titulado Sociedad y conflictos en Aragon, siglos XIII-XV 'y algunos articulos
acerca de las repercusiones que tuvieron sobre la sociedad aragonesa las
empresas bélicas en las que se embarcaban los monarcas eran los fuertes
componentes de su trayectoria historiografica. En los tltimos afios Sarasa
también se ha encargado del analisis del Compromiso de Caspe que también

25 Lopez Gomez, Oscar, La paz en el medievo: lineas de andlisis y entorno historiogrdfico, Sociedad Espafiola de
Estudios Medievales, Madrid 2013.

26 Segura Urra, Félix, «Raices historiograficas y actualidad de la historia de la justicia y el crimen en la Baja
Edad Media», Anuario de Historia del derecho espaiiol, nim. 73 (2003), pp. 649-678.

13



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

nos trasmite dinamicas de paz y de conflicto. La propia Maria Isabel Falcon
publicé algunos articulos en relaciéon con la paz en el Aragon medieval. Por
ejemplo, estudi6 las instituciones de la Hermandad de Jaca y del Gapitan de
Jaca y sus montanas?’.

Maria Luz Rodrigo se centr6 en la vida cotidiana aragonesa y tomo
Daroca como el principal observatorio para los trabajos que publico.
Evidentemente, muchos de los temas que tocéd estaban vinculados con los
conflictos y su resolucion, sobre todo en Poder y vida cotidiana en una ciudad
bajomedieval, Daroca, 1400-15262% y La ciudad de Daroca a fines de la Edad Media:
seleccion documental (1328-1526)? que son los dos titulos mas amplios que
publicé. En el segundo, por ejemplo, Maria Luz Rodrigo dedic6 un apartado
a las violencias y desoérdenes en el ambito urbano. A estos titulos se le suman
otros acerca de la conflictividad vecinal o el ejercicio de la justicia en el
Aragon bajomedieval®?. Ademas, de esta autora destacan muchos trabajos
en relacion con la beneficencia, la concepcion de la muerte a partir de los
testamentos y los modos y significados de compartir alimentos en el Aragon
medieval, sobre todo el vino.

Maria del Carmen Garcia Herrero ha trabajado acerca de las mujeres
aragonesas de la Baja Edad Media y un montén de asuntos que las
concernian. Las mujeres en la Laragoza del siglo XV fue la tesis doctoral que
publicé en la que recogio6 algunos capitulos muy significativos para este tema,
como por ejemplo el de la ruptura de la convivencia conyugal3!. Garcia
Herrero en esta linea también ha publicado acerca de la violencia sexual en
Huesca??, acerca de las relaciones familiares®3, de la juventud3* y de la moral
en la Edad Media®. Ademas, en una cierta contraposicion con los temas de

27 Falcon Pérez, Maria Isabel, «Historia de las ciudades y villas del reino de Aragén en la Edad Media:
evolucion y desarrollo de los estudios en los Gltimos veinticinco anos», En la Espafia medieval, nam. 23 (2000),
p- 411

28 Rodrigo Estevan, Maria Luz, Poder y vida cotidiana en la cuudad bajomedieval: Daroca, 1400-1526, Prensas
Universitarias, Zaragoza 1996.

29 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca a fines de la Edad Media. Selecciéon documental
(1328-1526), Institucion «Fernando el Catélico», Zaragoza 1999.

30 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «La vivienda urbana bajomedieval: arquitecturas, conflictos vecinales y
mercado inmobiliario (Daroca, siglo XV)», Studium: Revista de humanidades (Zaragoza), nam. 11 (2005),
pp- 39-74.

31 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Las mujeres en aragoza en el siglo xv, 2 vols., Ayuntamiento de Zaragoza,
Zaragoza 1990.

32 Garcia Herrero, Maria del Carmen, «Violencia sexual en Huesca a finales de la Edad Media», Revista de
historia Jeronimo Qurita, nam. 74 (1999), pp. 83-100.

33 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Artesanas de vida. Mujeres de la Edad Media, Instituciéon Fernando el
Catolico, Zaragoza 2009.

3% Garcia Herrero, Maria del Carmen, Los jovenes en la Baja Edad Media. Estudios y testimonios, Institucion
Fernando el Catdlico, Zaragoza 2018.

35 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Del nacer y el vivir. Fragmentos para una historia de la vida en la Baja Edad
Medza, Instituciéon Fernando el Catdlico, Zaragoza 2005.

14



FRANCISCO GRAU SENAR

conflictividad, esta historiadora ha rastreado también a las mujeres como
restablecedoras de la paz, sobre todo a partir del arbitraje femenino tanto
por parte de las reinas o de algunas mujeres nobles3°.

Los temas en torno a la guerra en el Aragon bajomedieval han sido
tratados, sobre todo, por parte de Mario Lafuente a partir de sus estudios
acerca de la Guerra de los dos Pedros, tanto desde la perspectiva del propio
desarrollo de los enfrentamientos y de las caracteristicas del ejército aragonés
del siglo X1V, asi como desde los aspectos econémicos?’. Ademas, también ha
estudiado otros temas como, por ejemplo, el culto a san Jorge38, algunos casos
concretos como el asesinato del procurador de Epila en 13773 e incluso el
uso de los caballos en los enfrentamientos bélicos*.

Ademas, algunos profesores que no se han dedicado con tanta
profundidad a estos temas han redactado articulos o libros en relacién con
estas tematicas. Por ejemplo, se destacan el de Carlos Laliena sobre los
siervos de los siglos centrales y principios de la Baja Edad Media*!, algunos
de Concepcion Villanueva como su estudio de la actividad diplomatica de
los senores de Hijar en el siglo XV#? y su reciente coordinacion acerca de la
diplomacia en la Corona de Aragéon®® o el capitulo que publicaron Juan
Utrilla y German Navarro acerca de las luchas de bandos en Sobrarbe y
Ribagorza en torno al 1400*. Por ualtimo, los trabajos de Maria Jesus
Torreblanca en torno a estas cuestiones han sido fundamentales, sobre todo
aquellos acerca de las luchas de bandos. Por una parte, destaca su tesis
doctoral inédita Violencia urbana y sus manifestaciones en Aragon en la Edad Media.

36 Garcia Herrero, Maria del Carmen, «Juezas de avenencia y arbitras en la Baja Edad Media aragonesa:
una realidad significativa y perdurable», e¢-Spama [en linea], num. 33 (2019), en
www.journals.openedition.org/e-spania/31303 [Consulta: 10/11/2020].

37 Lafuente Gomez, Mario, Un reino en armas: la guerra de los Dos Pedros en Aragén (1356-1366), Institucion
Fernando el Catdlico, Zaragoza 2014.

38 Lafuente Gémez, Mario, «Devocion y patronazgo en torno al combate en la Corona de Aragén: las
conmemoraciones a San Jorge de 1356», Aragén en la Edad Media, nim. 20 (2008), pp. 427-444.

39 Latuente Gémez, Mario «Una muerte violenta (Andreu de Sufién, Epila, 1377)», en José Angel Sesma
Munoz y Carlos Laliena Corbera (coords.), De la escritura a la historia (Aragdn, siglos X111-xv), Universidad de
Zaragoza, Zaragoza 2014, pp. 243-262.

10 Lafuente Gémez, Mario, «El uso militar del caballo y algunas de sus implicaciones econémicas en Aragon
durante el reinado de Pedro Iv», Aragén en la Edad Media, nim. 19 (2006), pp. 301-308.

#I Laliena Corbera, Carlos, Siervos medievales de Aragon y Navarra en los siglos XI-X11I, Prensas de la Universidad
de Zaragoza, Zaragoza 2012.

42 Villanueva Morte, Concepcion, «Actividad diplomatica y recursos patrimoniales de los sefiores de Hijar
durante el siglo XV», en Lafuente Gémez, Mario y Villanueva Morte, Concepcion, Los agentes del Estado:
poderes publicos y dominacion social en Aragin (Siglos XIV-XVI), Silex, Zaragoza 2019, pp. 457-492.

# Villanueva Morte, Concepcion (ed.), Diplomacia y desarrollo del Estado en la Corona de Aragon (siglos XIV-XVI),
Trea, Gijon 2020.

# Utrilla Utrilla, Juan Fernando y German Navarro Espinach, «Conflictividad social y luchas de bandos
en los valles pirenaicos del Sobrarbe y la Ribagorza hacia 1400», en Jean Paul Barraqué y Philippe Senac,
Habitats et peuplement dans les Pyrénées au Moyen Age et @ l'epoque modeme, Université de Toulouse Le-Mirail,
Toulouse 2009.

15



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Luchas de bandos y régimen municipal en las ciudades aragonesas (1250-1430)% y, por
la otra parte, «Sistemas de guerra, sistemas de paz. Los bandos en el Aragéon
de la Edad Media». Este tltimo nos aproxima al concepto de familia en la
sociedad medieval aragonesa y lo relaciona con la formaciéon de bandos que
se enfrentaban y las distintas vias de pacificacion de tales conflictos?*.

La mayoria de estos articulos que se han publicado acerca de estos
asuntos se han recogido en la revista Aragin en la Edad Media. Indudablemente,
esta es la referencia para el estudio de fuentes secundarias en Aragon. Hoy
dia la obtencion de sus nimeros es mas facil, pues estan alojados en la red en
la pagina de Dialnet. Mas atn, en la publicacion 1977-2017. Cuarenta afios de
Aragon en la Edad Media su autor, Gustavo Tarancon, ordené los nimeros de
esta revista que han sido publicados y el total de los 636 articulos que se
encuentran entre todos ellos. Ademas, hay un indice de autores en las tltimas
paginas que también nos facilita el trabajo de busqueda de algunos titulos*’.

También una coleccién que se debe tener en cuenta a la hora de la
realizacion de este andlisis del Aragén bajomedieval es la de CAI100. Estos
titulos acerca de Aragéon —un total de cien— se publicaron entre 1999 y
2001 y algunos de ellos recogen informaciéon acerca de los siglos XIV y XV.
Por ejemplo, Los fueros de Aragin de Jesus Delgado y Maria del Carmen
Bayod*®, El Justicia de Aragén de Luis Gonzalez* y Como Teruel fue ciudad™® de
Alvaro Capalvo y Ana Mateo son algunas obras que abarcan, de manera
directa o indirecta, cuestiones acerca de estos temas. Ademas, a partir de
Internet se accede también a la pagina Patrimonio Cultural de Aragon —
que ya ha sido mencionada unas paginas antes— que alberga una notable
cantidad de actas de jornadas y congresos, asi como publicaciones de diversa
indole.

Para finalizar, una herramienta muy tutil para la busqueda de
publicaciones de este tipo que nos ayuden con nuestro trabajo es el
Repertorio de Medievalismo Hispanico que cuenta con una gran cantidad
de fichas de articulos a nivel espafiol de época medieval®!. Evidentemente,

# Torreblanca Gaspar, Maria Jests, Violencia urbana y sus manifestaciones en Aragin en la Edad Media. Luchas de
bandos y régimen municipal en las ciudades aragonesas (1250-1430), Universidad de Zaragoza, Zaragoza 1993.
Tesis Doctoral inédita.

46 Torreblanca Gaspar, Maria Jests, «Sistemas de guerra, sistemas de paz...», pp. 101-120.

#7 Tarancén de Francisco, Gustavo, «1977-2017: Cuarenta afios de Aragén en la Edad Media», Aragin en
la Edad Media, ntm. 28 (2017), pp. 317-376.

8 Delgado Echeverria, Jests y Garmen Bayod Lopez, Los fueros de Aragin, Caja de Ahorros de la Inmaculada
de Aragon, Zaragoza 2001.

49 Gonzalez Anton, Luis, El Justicia de Aragén, Caja de Ahorros de la Inmaculada de Aragon, Zaragoza 2000.
%0 Capalvo Liesa, Alvaro y Ana Mateo Palacios, Como Teruel fue ciudad: vida urbana en el Aragon de los siglos XI1 y
X1, segin el Fuero de Teruel, Caja de Ahorro de la Inmaculada de Aragon, Zaragoza 2000.

51 El acceso al buscador: http://rmh.amf.csic.es/ [Consulta: 10/11/2020].

16



FRANCISCO GRAU SENAR

algunas palabras clave nos facilitan la busqueda de articulos que nos pueden
resultar clarificadores a la hora de la elaboracion de nuestro ensayo.

A lo largo de estas paginas se ha intentado valorar sucintamente la
viabilidad para la realizaciéon de un trabajo en torno a los conflictos y sus
resoluciones en el territorio del Aragén bajomedieval. Y la primera de las
conclusiones es que se debe acotar de al menos dos formas: mediante el
andlisis de un solo tipo de conflicto o de resolucion o con una limitacién
cronologica. Se debe reseniar que existen multiples fuentes publicadas a las
que uno puede acceder para el estudio de estas cuestiones. Ademas, para este
caso aragonés, también se debe comentar que a muchas de ellas se localizan
cargadas en Internet, algo que permite la dinamizacion de la investigacion.
Por tanto, hoy dia la localizacién y el estudio de todas estas fuentes es mucho
mas comodo y facil de emprender.

17



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

3. Las palabras y los dmbitos de la paz

3. 1. Métodos de andlisis y el vocabulario en torno a la paz

Antes de que nos embarquemos en el analisis de la paz y del conflicto
mencionaremos los tres puntos a partir de los que el reputado socidlogo
Anthony Giddens acredit6 el valor del estudio de la vida cotidiana. Y es que
una de las definiciones de la palabra diaro corresponde con la relacion
historica de lo que ha ido sucediendo por dias o dia a dia por lo que, en
efecto, es historiable®>. En primera instancia, tanto las rutinas cotidianas
como las interacciones sociales que existen dentro de ellas sirven para que se
estructure y conforme todo lo que dia a dia hacemos. En segundo lugar, lo
cotidiano nos muestra la creatividad de nuestras actuaciones, y es que a pesar
de que los roles, las normas o las expectativas de las personas se asemejen, lo
cierto es que cada una de ellas percibe la realidad de distinta manera. Este
hecho cobra relevancia para la Edad Media si tenemos en cuenta el alto
grado de analfabetismo imperante por lo que las personas contemplaban el
mundo a partir de aquello que veian y oian®. En Gltima instancia, la
interaccion social en el dia a dia arroja luz acerca de las instituciones y los
sistemas sociales mas amplios®*. Estas cuestiones no son baladies si tenemos
en cuenta que son la base de todo lo que vamos a escribir posteriormente ya
que trataremos de comprender que era aquello que concebian en la Edad
Media como paz o conflicto. Por ello, sera necesario que establezcamos un
vinculo entre los textos normativos, los tratados morales, las fuentes que nos
relatan hechos cotidianos sin que caigamos en lo anecdético e incluso un

52 Corral Lafuente, José Luis, «La idea de lo cotidiano en la pintura de la Baja Edad Media», en Maria del
Carmen Lacarra Ducay (coord.), Arte y vida cotidiana en época medieval, Institucion Fernando el Catdlico,
Zaragoza 2008, pp. 7-8.

33 Ibidem, p. 10.

> Giddens, Anthony, Sociologia, pp. 277-278.

18



FRANCISCO GRAU SENAR

apoyo en otras ciencias tales como la Sociologia, la Antropologia o la
Psicologia para que podamos alcanzar nuestros objetivos.

En lo referente a la paz, el primer apartado que nos disponemos a
analizar, tenemos que ir mucho mas alla de este sustantivo polisémico y el
extenso listado de sus sinénimos ya que tenemos la obligacion de fijarnos en
las practicas, los simbolos e incluso los sentimientos que definen tales
vocablos. No obstante, cabe recordar que esto es capital para el presente
ensayo y, en definitiva, para cualquier estudio que trate, sobre todo, la
Historia de las mentalidades, de las emociones o de los sentimientos, entre
otras tantas. Carlos Barros es el mayor experto en la revuelta ymandifia que
aconteci6 en la Galicia del siglo XVy en la introduccion de su libro (de la que
se desprende la enorme influencia de la obra de Carlo Ginzburg, pionero de
estudios de microhistoria y de las mentalidades en la Historia) acerca de este
evento —en la que encontramos muchas alusiones a términos que vamos a
tener muy presentes en este texto como justicia, paz o seguridad por una parte
y en torno al conflicto por la otra— advirti6 de la conveniencia del estudio
del vocabulario. Ya no en el mero analisis del texto, también en lo implicito
y lo oculto:

«El vocabulario, puente siempre hacia la mentalidad oculta; en lo relativo a voces,
asociaciones de palabras, giros y proverbios. [...] Las ausencias y los lapsus; una
lectura positiva de silencios y vacios posibilita sacar a la luz actividades ocultas
interesadamente, comportamientos que en los textos explicitos malamente
encontrariamos o imdgenes inconscientes que se manifiestan de forma
automatica».

La importancia de la presencia y la ausencia de palabras la contemplamos,
por ejemplo, en el estudio que Maria Narbona realizé acerca de las
relaciones de Maria de Castilla, reina de Aragéon, con su entorno mas
cercano. A partir de las cartas (la propia autora concluy6 que «el documento
epistolar supone una fuente de primer orden para el estudio de las cortes
bajomedievales») que la soberana enviaba se vislumbran sus sentimientos en
dependencia de las palabras que usaba. Gracias a éstas podemos observar el
enfado que la reina tenia con Leonor de Olugia, a la que habia despedido
por un desacuerdo de origen econémico. Y es que en relacion epistolar que
intercambiaron se observa el como la reina la tuteaba, se sentia molesta por
la intromision familiar algo que se constata porque la reina rompio los
esquemas diplomaticos y opt6 por no encomendar a Leonor a la protecciéon

%5 Barros Guimerans, Carlos, Mentalidad justiciera de los trmandifios, siglo XV, Siglo Veintiuno, Madrid 1990, pp.
7-8.

19



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

divina®. A partir de este ejemplo conocemos la existencia de un conflicto,
pero si lo analizamos desde la perspectiva de la paz también nos puede
revelar distintas cuestiones. Por ejemplo, podemos deducir cuales eran las
pautas correctas de comportamiento que una reina esperaba de sus damas'y,
en definitiva, garantes de un ambiente pacifico y asi adentrarnos en el campo
de la moral medieval.

El concepto paz proviene de la pax latina, una palabra que se emple6
en el Imperio romano. La importancia del término radicé en que esa gran
estructura imperial centralizada cuya envergadura no habia sido conocida
hasta la fecha goz6 de un largo periodo de unas dos centurias que
denominamos la pax romana que entre sus principales elementos cont6é con
una notable estabilidad que se desbaratdé con lo que la historiografia ha
denominado la crisis del siglo 7. Francisco Munoz destaco al menos tres
ambitos en los que se articulaban las relaciones pacificas en el Imperio: la
local y personal, la res publica y el Imperio®®. Esta Gltima, de acuerdo con la
novedosa definicion que supuso la organizacion imperial, las practicas de
subordinacién, coercion y explotacion de los pueblos que habian sido
agregados a la superestructura, es decir, del imperialismo, supuso también la
practica de la diplomacia y otras regulaciones pacificas®®. De cara al ambito
cotidiano, el que mas nos compete en este trabajo, Munoz ya expreso que el
término era empleado en situaciones variopintas:

«La pax sirve para definir las relaciones personales a través de diversas expresiones
que les da un significado humano, social, sincero y comunicativo. Partiendo del
estado de animo, de las emociones, de los sentimientos de la propia persona, la pax
es una cualidad intrinseca de las personas que a continuacién podria ser proyectada
hacia las demas como saludo, a través del cual se expresan los deseos de salud,
vitalidad y bonanza personal, familiar y doméstica. La pax se convierte de esta
manera en un valor que denota calidad de vida, estado de seguridad, amistad, tiempo
de paz, paz en la muerte, en la tumba, tranquilidad de mente, serenidad, equidad.
[...] La aparicion de estos significados en Plauto nos permite comprobar cémo desde
los primeros siglos de la Republica era utilizado: ir en son de paz, hablar por las buenas,
llegar a un pacto, ver —percibir— en paz, hacer las paces»S.

Por tanto, vemos como en la Antigiiedad el término se us6 en multiples
ambitos que, a su vez, percibimos en nuestro campo de estudio.

6 Narbona Carceles, Maria, «“Que de vostres letres nos vesitets”. La casa de Maria de Castilla (1416-1458)
y la documentacion epistolar como fuente para su estudio», Mélanges de la Casa de Veldzquez, nim. 44-2 (2014),
pp- 195-196.

57 Mufioz Mufioz, Francisco, «La pax romana», en Beatriz Molina Rueda y Francisco Mufioz Muiloz,
Cosmovisiones de paz en el Mediterraneo antiguo y medieval, Universidad de Granada, Granada 1998, p. 191.

38 Thidem, p. 194.

9 Ibidem, p. 191.

60 Ihidem, p. 196.

20



FRANCISCO GRAU SENAR

Sin embargo, ello no quiere decir que antes de que documentemos pax
no existiesen otros términos que definiesen esas situaciones. Por ejemplo, en
los antiguos helenos hablaban de erene, del que viene el nombre de la diosa
Irene que significaba literalmente aquella que trae la paz o la wrenologia, término
que acuno Johan Galtung para referirse a la disciplina que se focaliza en los
peace studies. Del mismo modo encontramos a la homonoia, concordia, que
también tuvo cabida en la mitologia griega a partir de una personificacion
homoénimab!. También durante la Antigiiedad se emple6 como sinénimo de
paz la palabra tranquilidad. Este término lo leyeron a partir de 1324 los
lectores del Defensor pacis de Marsilio de Padua, pues aparecia nada mas el
comienzo del libro en el prologo. En éste aparecia una cita de Casiodoro
quien explicaba que los reinos deseaban estar en #ranquillitas’?>. Por tltimo,
debemos destacar los términos germanicos quies, que deriva en la quietud, o
Jreund y frei. Estos dos ultimos, que significan amigo y libre respectivamente,
comparten raiz con la palabra friede, es decir, paz%. Es por ello por lo que los
términos tanto amistad como amor designan una situacion pacifica donde reina
la concordia. La lista de sinébnimos ha sido y es amplia y asi lo podemos
constatar a partir de la documentaciéon aragonesa que nos ha llegado y que
data de la Baja Edad Media. Por ejemplo, Domingo Roldan y Maria Asta,
un matrimonio de Zaragoza, decidieron separarse tras sus discusiones y
agresiones el 16 de septiembre de 1488. Por ello, manifestaron que estaban
«desseando vivir en paz reposo e tranquilidat»5*.

Antes de que profundicemos en la consideracion medieval de la paz,
cabe destacar la idea que encontramos en los diccionarios inmediatamente
posteriores. Sebastian de Covarrubias en 1611 no le dedicé mas que siete
lineas a la definicion del concepto, en las que advirti6 sobre todo de la
oposicion respecto a la guerra y la importancia religiosa del concepto.
Ademas, dentro de los sindénimos destac6 dos principalmente: publica
tranquillitas y otium. De ellos se desprende esa consideracion de la paz como
felicidad comun®. En cambio, mas de un siglo después, en 1737, se
recogieron en practicamente dos paginas los distintos significados vy
expresiones de paz muy parecidos a los que el Diccionario de la Real Academia

61 Martinez Pérez, Beatriz, «Sobre los origenes de la Paz: cosmovisiones del concepto Paz en Oriente y
Occidente», La Razdn histérica: revista hispanoamericana de historia de las ideas politicas y sociales, nm. 41 (2018),
pp- 85-86.

62 Bayona Aznar, Bernardo, «La paz en la obra de Marsilio de Padua», Contrastes: revista internacional de

Silosofia, ntim. 11 (2006), p. 47.

63 Ihidem pp. 49-50.

64 Pallarés Jiménez, Miguel Angel, «Veinticinco documentos medievales aragoneses de desamor», Aragén en
la Edad Media, nm. 20 (2008), p. 595.

65 Real Academia Espafiola, Nuevo Tesoro Lexicogrdfico de la Lengua Espaiia (NTLLE) [en linea], Covarrubias,
1611, en http://ntlle.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle. [Consulta: 10/11/2020]

21



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Espaiiola admite en la actualidad: mnexistencia de lucha armada, relacion de
armonia, acuerdo diplomatico a partir del que finaliza una guerra, ausencia
de ajetreo, estado de una persona que no se encuentra perturbada por
ningun contflicto, portapaz, sentimiento de armonia interior de los cristianos
con Dios y saludo de misa en signo de paz y reconciliacion®.

Antes de que nos adentremos en un analisis pormenorizado en torno
a los multiples angulos de la paz medieval en relaciéon con muchas de las
susodichas acepciones conviene que nos detengamos en algunos capitulos de
Flor de virtudes. E1 décimo de ellos se dedico tnica y exclusivamente a la paz.
Este se inicié con la concepcion de san Bernardo de Claraval quien dijo que
«es punidad de entendimiento, ssmplicidad de coragon, reposo de vida, atamiento de amor,
compaiiia de candad». A continuacion, algunas citas versaban acerca de la
grandeza, riqueza y seguridad que suponian que una persona viviese en paz,
una virtud que se debia alcanzar en momentos de conflictos con otras
personas y una maxima que siempre debia regir para el equilibrio vital®’. Ello
se completaba con la definicién de la virtud de la misericordia que, de
acuerdo con aan Agustin de Hipona era «haver compassion en su coragin de la
museria e tribulacion de otro» y se exponia de dos maneras: la espiritual y la
corporal. La primera consistia el perdon, el castigo a aquellos que hacian el
mal, el consejo, la ayuda, el consuelo y el rogar por los amigos y enemigos a
Dios. La segunda que analizaremos mas adelante consistia en la caridad y
ayuda material al projimo®8.

Grosso modo hemos comentado las principales vias del analisis de la paz
que complementaremos con el analisis de la cuantificacion de la violencia de
la Edad Media. Vemos, por tanto, que es un concepto polisémico que se
expreso en las centurias medievales a partir de mdltiples sinénimos,
variopintas expresiones y diversos ambitos.

3.2. Las dimenswones de la paz: de la persona a la localidad

Como hemos advertido previamente, la paz ha estado presente a lo
largo de todos los tiempos en todas las sociedades y en muy distintos ambitos
que han 1do desde el sentirse bien consigo mismo a las relaciones
diplomaticas entre multiples entidades que han dejado rastro de una rica
produccion documental. Si bien es de gran envergadura el hablar de todas
las situaciones pacificas pormenorizadamente, no esta de mas aludir a ellas a

66 Real Academia Espanola, Diccionario de la Lengua Espafiola (DLE) [version 23.3 en linea], en
https://dle.rae.es. [Consulta: 10/11/2020]

67 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, pp. 34-35.

68 Thidem, p. 43.

22



FRANCISCO GRAU SENAR

partir de algunos ejemplos medievales que nos sirvan como introduccién a
nuestro estudio de la paz en el ambito cotidiano.

Partimos de la paz personal, el bienestar de la persona consigo misma
que vive de acuerdo con lo que es y siente. Estos casos se explican muy bien
a partir de los disidentes de género y sexuales quienes, susceptibles de ser
represaliados muy duramente con el arrebato de la propia vida, preferian
vivir ésta en libertad de como se sentian. Indudablemente, y casi
paradojicamente, esa paz personal fracturaba los canones sociales, pues
contradecia a las leyes, tanto laicas como religiosas, asi como los marcos
asignados sobre todo de masculinidad. Ruth Mazo Karras expreso sobre ello
que existieron principalmente tres masculinidades hegemdonicas medievales —
cortesana, universitaria y artesana— que se forjaban a partir de la oposicion
de las mujeres, los animales o los nifios a partir de aspectos como la violencia,
el intelecto o el trabajo®.

Nos han llegado ejemplos desde el mundo paleocristiano de mujeres
que posteriormente fueron canonizadas que optaron por vestirse como
hombres con el mero fin de vivir la religion cristiana en libertad y asi huir de
la represion, como fue el caso, entre otras muchas, de santa Pelagia o Pelagio
de Antioquia o de santa Atanasia o Atanasio de la misma region. Mas
recientes fueron los casos que finalizaron con la ejecucién de la papisa Juana
—mas bien legendaria— en 882, de santa Juana de Arco en Ruan el 30 de
mayo de 1431 o de Margarida Borras (nacida Miquel) en Valencia el 28 de
julio de 1460 debido a la negativa de Dios —como bien nos ha llegado a
partir del Deuteronomio— de que las mujeres llevasen ropas de hombres y
viceversa’l. Estas personas vivieron en libertad y en paz desde una
perspectiva personal, pues vestian con ropas asociadas al género masculino
ya que se sentian hombres, aunque estaban muy expuestas a sufrir represalias
por la Iglesia y los poderes politicos. Esto es algo que expresé German
Navarro:

«El género, a la vista estd, es un acto performativo y no esencial. Basta vestirse de
hombre para ser hombre. Basta parecerlo para serlo. De otro modo no se entiende
una sentencia judicial contra Juana de Arco donde se demuestra que el cuerpo es
secundario a la hora de determinar el sexo de una persona, lo importante es portar
el habito que le corresponde a su sexo segin han asignado los marcos de género
vigentes. Su delito fue la rebeldia de género frente a las normas que dictaba la
Iglesian7!.

69 Garcia Herrero, Maria del Garmen, Los jdvenes. .., p. 27.

70 Navarro Espinach, German, «Las personas trans* en la historia: hallazgos y resultados», en Henar
Gallego Franco y Maria del Carmen Garcia Herrero (eds.), Autoridad, poder e influencia: mujeres que hacen histonia,
vol. 2, Icaria, Barcelona 2018, p. 1.306.

1 Ibidem, p. 1.308.

23



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Algo parecido ocurri6 con los homosexuales, represaliados ya desde
tiempos tempranos como los de Justiniano o los de los visigodos, que fueron
considerados a partir del Il Concilio de Letran como gentes contra natura’ y
auténticamente viciosas’®. Por ejemplo, las supuestas relaciones sexuales
entre Catalina de Belunce y Mariche de Oyarzun fueron descritas por el
alcalde de San Sebastian en 1503 como «avlos que onbre con muger deverian faser
carnalmente»’*. Sin embargo, la represion mas dura lleg6 a partir del siglo X111,
primordialmente contra las practicas de sodomia, con penas de muerte en la
hoguera o, en casos como en la Hermandad de Ciudad Real, con
asaetaemiento’>.

Es por ello por lo que autores como John Boswell han tratado de
comparar a las disidencias religiosas con las disidencias sexuales. El considerd
que los homosexuales pudieron refugiarse en las herejias que se podian
mostrar mas tolerantes ante otras sexualidades:

«especialmente en el sur de Francia, donde el catarismo tenia su centro geografico,
donde la literatura gay habia estado presente y donde muchos nobles y miembros de
las sociedades urbanas se consideraban a si mismos homosexuales»76.

Por tanto, al igual que aquellas personas que cambiaban de género,
éstas optaban por vivir una libertad sexual y en paz consigo mismos aun con
la consciencia de la brutal represion a la que estaban expuestas a sufrir.

Un ultimo ejemplo de la paz con uno mismo yacia en la relacion que
establecian con Dios. Por ejemplo, la relacion directa del caballero medieval
con Dios permitia —como expresé Carmen Garcia Herrero— «un alivio
psicologico»’’; sobre todo, como explicd san Luis en su testamento espiritual,
a partir de practicas religiosas como las oraciones, tanto verbalizadas como
mentales, o la participacién en actividades de culto’®. Santo Tomas de
Aquino estableci6 una jerarquia amorosa en la que la ctspide la copaba Dios
de acuerdo con la ley mosaica. Luego, conforme descendia, aparecian el
amor a los progenitores, a la patria y a todas las personas, primero a las
buenas y luego a las malas’. Durante los Gltimos momentos de la vida

72 Bazan Diaz, Inaki, «La construccién del discurso homofébico en la Europa cristiana medieval», En la
Espaiia Medieval, ntm. 30 (2007), pp. 435-436.

73 Ibidem, p. 443.

7+ Ibidem, p. 436.

7> Mendoza Garrido, Juan Manuel, Violencia, delincuencia y persecucion en el Campo de Calatrava a fines de la Edad
Medqa, Instituto de Estudios Manchegos (CSIC), Ciudad Real 1995, p. 245.

76 Bazan Diaz, Inaki, «La construccién...», p. 437.

77 Garcia Herrero, Maria del Carmen, «La educacion de los nobles en la obra de don Juan Manuel», en
José Ignacio de la Iglesia Duarte, La familia en la Edad Media, XI Semana de Estudios Medievales, Najera 2001, p.
80.

78 Castillo Ceballos, Gerardo, 21 matrimonios que hicieron historia, Rialp, Lérida 2011, p. 36.

79 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, pp. 5-6.

24



FRANCISCO GRAU SENAR

afloraban con fuerza los deseos de tener una muerte pacifica. El 18 de febrero
de 1475 un enfermo mercader que vivia en Zaragoza, Pedro Falcon,
reconocia lo atormentado que se sentia porque falté a la verdad vy testifico
falsamente en un juicio afios atras, motivo por el que pidi6 perdon®’. Ese
mismo deseo de paz en el transito a la vida eterna tuvo el rey Roberto 1 de
Escocia. Este monarca se lamentaba de no haber batallado contra los
musulmanes en las Cruzadas, por lo que pidi6 que se le extrajese el corazon
y acompanase al contingente cristiano. «Moriré con mayor paz que antes»
expreso el rey escocés cuando su fiel William Douglas le prometié que se
embarcaria en esa empresa®l.

Las blasfemias estaban prohibidas en el Aragon medieval a partir de
fueros o estatutos por lo que, segiin aseguraron Bayod y Criado, que alguna
«afirmacion teolégica es antes ley del reino que dogma de la Iglesia» por lo
que, a fin de cuentas, tenian implicaciones en la paz personal. En 1461 se
regul6 en Aragoén la fiesta de la Inmaculada Concepcion que se fij6 el 8 de
diciembre y se prohibid «que alguna persona de cualquier ley, estado o condicion, no
sea osada publicament, ni oculta, disputar, affirmar, asseverar o dezir que la Virgen Maria
fue concebida en pecado original»®?. De la misma manera, el 1 de julio de 1468 se
aprob¢6 en Zaragoza un estatuto contra los blasfemos con penas econémicas
que revertian en el Hospital de Nuestra Sefiora de Gracia. Clamar «Senyor
Duos, perdiname» tras haberse realizado una cruz en la tierra y haberla besado
era el método a partir del que se subsanaba la blasfemia hecha con
anterioridad®.

El habitat en el que se desarrollaba el dia a dia de las personas
implicaba un sinfin de relaciones sociales que tenian comienzo en las
familiares e iban hasta el conjunto de los habitantes de la localidad de
residencia. Estas relaciones podian ser pacificas o enturbiarse en un
momento dado a partir del que se iniciaba una progresiva escalada de
violencia de muy distinta magnitud que terminase por formar dos bandos
completamente enfrentados. Si bien la venganza estaba permitida, lo cierto
fue que las ciudades trataron de canalizar dichas actuaciones, algo que la
historiografia ha puesto en duda y que se ha resuelto con el paso de los afos.
Unas paginas mas adelante valoraremos cuan violenta fue la sociedad del
medievo, pero en este momento analizaremos las relaciones sociales en
funcion de la paz y la cordialidad. Asimismo, el analisis del entorno familiar

80 Pallarés Jiménez, Miguel Angel, «Veinticinco...», p. 588.

81 Cirlot, Victoria y José Enrique Ruiz-Domenec (eds.), Crdnicas. .., pp. 60-61.

82 Delgado Echeverria, Jests y Maria del Carmen Bayod Lépez, Los fueros..., p. 58.

83 Falcon Pérez, Maria Isabel, La sociedad aragonesa medieval: textos para su estudio, Libreria General, Zaragoza

1998, pp. 210-211.
25



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

con el que deberiamos comenzar esta breve exposicion lo aplazaremos y lo
desarrollaremos en el Gltimo capitulo de este ensayo de forma monografica y
en relacion con lo analizado hasta ese momento.

El 19 de agosto de 1444 el comendador de Cantavieja y Miranda,
Fortuio de Heredia, dio la libertad a una esclava suya. Esta mujer de nombre
Brigida a la que se le arrebaté del modo de vida que llevaba en su Rusia natal
se le otorgd la capacidad de realizar actividades de compraventa, de otorgar
testamento y, en resumen, de todas aquellas practicas habituales de las
personas libres de la época. La funcién y obligacion de los actos de Brigida
ante su nuevo estatus dentro del cuerpo social radicaba en el «fazer, tener et
cumplir en paz contra todas las personas»®*. Es decir, a pesar de que sea
seguramente un recurso formal y puramente simbolico se observa una
relacion do ut des: el comendador enfranquece a su esclava y confia en que
ella estara a la altura de actuar correctamente a cambio de la codiciada
libertad. Por tanto, el mantenimiento de la paz emanaba de la voluntad
individual de cada una de las personas, aunque, por supuesto, las propias
localidades se encargaban de que la ciudad reinase la paz.

Por ejemplo, Maria Isabel Falcon analizé a partir de los estatutos de
los jurados de la Zaragoza del siglo XV algunos ambitos en los que se actuaba
para que disminuyesen y se evitasen los conflictos. Senal6 que las
prohibiciones de que se portasen armas, la persecucion de los ladrones y los
malhechores, las normativas en torno al juego o la regulacion de los lugares
en los que podian ejercer o los atuendos de las prostitutas fueron algunas de
las principales medidas que se tomaron con el fin de que imperase el orden
social y no ocurriesen manifestaciones de violencia®. En Huesca se
promulgaron el 9 de septiembre de 1456 algunos estatutos que penaban con
muerte a aquellos incitasen a la violencia y, en consecuencia, a la génesis de
amplios bandos a partir de relaciones de parentesco y de amistad®®. También
encontramos ejemplos en Daroca que opté el 5 de octubre de 1460 por atajar
la violencia a partir de la aplicacion de duras penas®” o el 5 de julio de 1467,
momento en el que se prohibieron los «&bellos diffamatorios», es decir, unos
carteles que habian provocado un «grandissimo danyo al publico de la ciudat e
diffamacion assi a hombres como a mulleres»®®. Las luchas de bandos aparecen

84 Ibidem, p. 157.

85 Falcon Pérez, Maria Isabel, «Paz, orden...», pp. 307-322.

86 Iranzo Munio, Maria Teresa, Politica municipal y vida piiblica en Huesca. Documentos (1260-1527), Instituto de
Estudios Altoaragoneses y Departamento de Historia Medieval, Ciencias y Técnicas Historiograficas y
Estudios Arabes e Isldmicos de la Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2008, pp. 183-189.

87 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca. .., pp. 634-635.

88 Thidem, pp. 637-638.

26



FRANCISCO GRAU SENAR

documentadas en Aragén desde el siglo XII1%. Estos se forjaban a partir de
las relaciones familiares, de servicio, vasallaje, clientela y amistad que, debido
a la permisibilidad de la venganza a partir de los fueros, podian llegar a
provocar desafios y guerras privadas”.

Cabe destacar que en algunos casos se abogaba por recurrir a
mecanismos a partir de los que los conflictos no se desarrollasen. Eso lo
podemos contemplar, por ejemplo, a partir de los documentos sobre las
viviendas de Daroca a fines del medievo. Maria Luz Rodrigo apunté que
estos conflictos en muchos casos se evitaban por los acuerdos que
previamente se establecian. Los habitantes de Daroca establecian acuerdos
durante las compraventas, como el caso de Gil de Villadoz que en mayo de
1454 vendi6 una habitaciéon a Pedro Grajales con una tnica condicion: que
Grajales nunca abriese una ventana que diese a un huerto que era propiedad
del vendedor?!. Desde una perspectiva contrafactual, en el caso de que el
comprado hubiese abierto la ventana, es posible que Gil de Villadoz hubiese
visto su intimidad violentada mientras estuviese en su huerto ante la
posibilidad de que Pedro Grajales se asomase por aquella nueva ventana
«miradera» y ello derivase en una situacion tensa y conflictiva. Desde luego, el
que avisaba no era traidor. Estos acuerdos que evitaban el inicio del conflicto
fue algo que no ocurri6 unas décadas después, en 1498, entre Joan de Huesca
y Pedro Morant, arcipreste de Ariza. Su conflicto en torno a una ventana y
las aguas de sus hogares necesité de un arbitro, Luis de Castellon en este caso,
para que se alcanzase una solucién??. Sin embargo, ya en la misma localidad
se documentan también situaciones de caracter violento a raiz de estos
conflictos vecinales. El conflicto en el verano de 1515 entre Juan Alexandre
y Pedro Vicent por la negativa del primero de retirar una reja de hierro de
una ventana que no era del agrado del segundo parecia que careceria de
violencia en torno momento. Sin embargo, Pedro Vicent amenazé a
Alexandre, pues le dijo: «yo vos criebe los cascos de la cabega’. Este ejemplo
muestra la relativa facilidad con la que se generaba una situacion conflictiva
que podia escalar, como ha quedado expresado antes, hasta los mas atroces
crimenes. También, el 21 de septiembre de 1495 el zaragozano Fernando de
Najera y el Luis de Molina acordaron que, debido a la feria que se iba a
celebrar en Daroca en esas fechas, no iban a enfrentarse, ni ellos ni sus

89 Torreblanca Gaspar, Maria Jesus, «Sistemas de paz...», p. 101.
90 Ibidem, pp. 106-108.
91 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «La vivienda urbana...», p. 48.

92 Thidem, p. 52.
93 Ibidem, p. 51.

27



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

amistades, en ningin momento para asegurar que no se enturbiase el
desarrollo de ésta’*.

Saquemos a colacion el ejemplo que se plasmo en el capitulo de la paz
de Flor de virtudes y que va muy al hilo de lo que hemos mencionado
previamente:

«I puédese comparar la paz al castor, que es un animal que sabe por natura la causa por que los
cagadores lo van persiguiendo, conviene saber, por sus companyones [=testiculos|, ca son
medicinales para ciertas dolencias. E asst, quando lo persiguen e vee que no puede escapar, él mismo
se corta los botones con los dientes e échalos en el monte, porque los tome el cagador e pueda escapar
de la muerle e viva en paz»9°.

Recapitulemos. A la vista esta que, desde la paz personal hasta el
entramado de relaciones sociales los ambitos en los que analizamos la paz
medieval son muy diversos. En efecto, la legislacion y la moral religiosa
canalizaron los conflictos y sefialaban aquello que estaba aceptado y todo lo
que no. Ello no lo podemos comprender sin que hagamos un analisis, como
a continuacion, de la influencia que la justicia tenia en la Edad Media en
relacion con el establecimiento del orden en todos los ambitos.

3.3. Paz, justicia y diplomacia

Claude Gauvard fue la encargada en el Diccionario razonado del occidente
medieval que 1mpulsaron Jacques Le Goff y Jean Claude Schmitt de definir el
concepto paz. Para ello, Gauvard tom6 también el término justicia y los
defini6 de manera conjunta. Efectivamente, a lo largo de la Edad Media
sendos términos fueron parejos. Para ello rescat6 dos citas primordiales para
la comprension de esto, una del filosofo Jean Gerson donde decia que la
justicia es hermana de la paz y otra de Carlos VI de Francia de septiembre
de 1414 que decia que el «reino gobernado [...] en buena paz vy justicia |[...]
pueden vivir en buena paz y union»“. Los calificativos que se otorgaron a los
resaltaban valores positivos, como por ejemplo en Epila en 1377 donde el
Justicia Pedro de Azafar era descrito como «honrrado e discreto»”’. Esta
sincronizacion entre paz y justicia hace comprender, por tanto, que
permanecieron sincronizadas el conflicto y la injusticia. Efectivamente, el
capitulo «de injusticia» que leyeron los zaragozanos a finales del siglo XV en
Flor de virtudes comienza con una definicion de Macrobio. Este escritor
romano, segin el autor, expresd que la injusticia era «judgar injustamente»
y ello se hacia desde seis maneras: homicidio, injuria, violencia, daiho, robo y

94 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca. .., pp. 495-496.
9 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, p. 34.

9 Gauvard, Claude, «Justicia y paz», p. 442.

97 Lafuente Gémez, Mario «Una muerte violenta...», p. 256.

28



FRANCISCO GRAU SENAR

rapifia’®®. La mayoria de estos términos han ido apareciendo en los capitulos
que han sido dedicados al analisis de la conflictividad aragonesa de la Gltima
Edad Media. A estos conceptos, senal6 Gauvard, se le anadi6 el concepto de
ley, la cual forma el binomio de paz y justicia, cuya figura suprema —al
menos en el mundo terrenal— era el principe®. Esta triada que compusieron
laley, la paz y la justicia fueron las que permitieron la resolucion de conflictos
y las que pusieron en practica todas estas ideas.

Los métodos de imparticion de justicia fueron muy diversos a lo largo
del periodo medieval, pues hasta el siglo XVIII no ocurri6 una revolucion
juridica al calor de una revolucién cientifica que form6 mejores jueces que
permitieron una aplicacién mas correcta de la justicia! . Hasta entonces ésta
habia sido muy arbitraria y las interpretaciones de los textos legislativos y
judiciales muy diversas!l. Por ejemplo, Maria Jesas Torreblanca en su
estudio de los sistemas de paz de la Edad Media que se emplearon en Aragén
considerd que ante la existencia de lagunas forales o interpretaciones dudosas
se recurria a otros métodos como el arbitraje!??. Es decir, nos encontramos
en una auténtica amalgama de métodos de resolucion de conflictos e
imparticion de justicia.

Este concepto de justicia estuvo estrechamente ligado al de paz. Es mas,
Gauvard defini6 sendos términos aplicados al periodo medieval de manera
conjunta ya que defendi6é que a partir de ellos se generaban las leyes. Para
ello recoge alguna cita como la del te6logo francés Jean Gerson, que vivio
entre los siglos XIV y XV, quien pensaba que la justicia era hermana de la paz,
asi como su guarda y nodriza. Ante tal concepcién, los tedricos del derecho
rechazaban la venganza —método legalizado en la época— que degeneraba
en auténticas guerras privadas y nunca llevaba a la paz, frente a la justicia
que era de orden publico!®. Los especialistas en derecho, como por ejemplo
el jurisconsulto Jean Bouteiller que vivi6 en el siglo XIV, instaban a que se
acudiese a la justicia oficial que emprendia procesos exhaustivos en los que
se recogia gran cantidad de informacion, pues en ellos se relataban los
acontecimientos acaecidos, asi como se recogian declaraciones vy
sentencias!%%.

98 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, p. 81.

99 Gauvard, Claude, «Justicia y paz», p. 442.

100 Mantecon Movellan, Tomas Antonio, «Usos de la justicia y arbitraje de los conflictos en el Antiguo
Régimen: experiencias en la Monarquia Hispanica», Revista de Historia Social y de las mentalidades, nam. 19-2
(2015), p. 219.

101 Thidem, p. 212.

102 Torreblanca Gaspar, Maria Jesus, «Sistemas de paz...», p. 104.

103 Gauvard, Claude, «Justicia y paz», pp. 432-433.

104 Torreblanca Gaspar, Maria Jesus, «Sistemas de paz...», p. 103.

29



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

En las localidades aragonesas de la Edad Media existieron estos tipos
de jueces y justicias. Por ejemplo, en Teruel se creé la figura del juez en 1176,
principal magistrado que aglutinaba mas o menos los poderes ejecutivo y
judicial, se encargaba de recibir fiadores, de la recaudacion de tributos de las
aldeas o las penas econdmicas!®. El cargo era designado anualmente y debia
cumplir una serie de requisitos tales como que viviesen en la ciudad durante
un ano y contasen con un caballo valorado en mas de doscientos sueldos
jaqueses. Sin embargo, el poder del juez vari6 a lo largo de las décadas: en el
siglo XII eran un cargo que dependia del senor de la villa, en el siglo XIII logro
sus mayores atribuciones, en el siglo XIV ya tuvo mas contestacion por parte
de la sociedad y entr6 en decadencia sobre todo con el establecimiento de la
Inquisicién en 1485 hasta su definitiva desapariciéon en 153219, Ademas de
esta institucion la ciudad de Teruel también conté con el Justicia cuya
eleccion emanaba de la voluntad real'?’. Cuatro alcaldes que juzgaban casos
de menor cuantia, ejecutar sentencias e Interrogar testigos y cuatro
andadores o alguaciles que trabajaban como agentes del orden
complementaban y dinamizaban la labor de la justicia oficial'®®. En Daroca
la figura del Justicia nacié en 1142 con un poder limitado por parte del sefior
de la villa que comenzo a crecer hasta que en el siglo XIII alcanzé su maximo
poder con la desaparicion del seforio!?.

S1i bien es cierto que la justicia beneficiaba a los pudientes, tanto
cuando eran los acusados, asi como las victimas, tanto por su estatus
socioeconémica como por la extension temporal de los procesos judiciales' !,
a partir del siglo XV se produjo en el reino de Aragdén un cambio en pro de
los mas desfavorecidos. Durante la primera mitad de esa centuria se instituyo
en Zaragoza la figura del procurador y abogado de pobres, quien defendia a los
pobres y a los migrantes —cada vez mas numerosos en la ciudad—. Mas
adelante, en 1475, se creé el padre de los huérfanos, cuyo objeto primordial

105 Capalvo Liesa, Alvaro y Ana Mateo Palacios, Cémo Teruel..., p. 23.

106 Topez Rajadel, Fernando, Crinicas de los jueces de Teruel (1176-1532), Instituto de Estudios Turolenses,
Teruel 1994, pp. 13-20.

107 Ibidem, p. 18.

108Capalvo Liesa, Alvaro y Ana Mateo Palacios, Cémo Teruel..., pp. 24-27.

109 Corral Lafuente, José Luis, «La ciudad de Daroca segtn el libro de Actas de 1473», Aragin en la Edad
Media, nim. 4 (1981), pp. 165-166.

110 Jarque Martinez, Encarna, «“Y solo pido justicia”. El delito de estupro en Aragén (siglos XVI y XVII)»,
en Margarita Torremocha Hernandez y Alberto Corada Alonso (coords.), £l estupro: delito, mujer y sociedad en
el Antiguo Régimen, Universidad de Valencia, Valencia 2018, p. 197. Encarna Jarque en su estudio acerca del
estupro en Aragén durante los siglos XVI y XVII advirtié acerca la duracién aproximada de los procesos
judiciales: «después del apellido (denuncia) y la detencién, interponer la demanda (25 dias), su traslado al
acusado (3 dias), defension (30 dias), alegaciones de ambas partes (15 dias), a las que seguia la sentencia que
habia de pronunciarse en un plazo de 20 dias». La suma resultante nos sitta en los 93 dias, es decir, en
torno a tres meses mas o menos. No obstante, como veremos en algin ejemplo e incluso documento a lo
largo del ensayo, hubo casos que se resolvieron con premura en pocas semanas.

30



FRANCISCO GRAU SENAR

residia en que se estableciese un correcto camino en la vida de estos
huérfanos, fundamentalmente a partir de la btsqueda de un amo que les
ensefase un buen oficio. Con ello se evitaba que se diesen a la mala vida y
terminasen como rateros'!'l. Ya en el siglo XVI, en las Cortes de Monzoén de
1510, se creod la figura del procurador astricto en todas las localidades del
reino cuyo objeto radicaba en la defensa de las victimas con el fin de que
muchos crimenes no quedasen impunes!'2.

El valor de la justicia y de la ley se hicieron patentes en la Zaragoza
del siglo XV. La sociedad en aquella época conocia el nombre de las calles de
la ciudad y estarian presentes en las conversaciones de los zaragozanos en su
dia a dia. Ejemplos fueron el carrer de la Ley que se ubicaba en torno al limite
de las parroquias de San Salvador y San Gil'!3, la calle del Fustador que se
localizaba en la parroquia de San Miguel y era donde vivia la autoridad
judicial''*, la calle de la Puyadica del Justicia en la parroquia de Santa Maria la
Mayor que era donde se ubicaba la sede del Justicia''® o la calle Rey en la
parroquia de la Magdalena que, como no, recuerda a la mayor autoridad
judicial del reino!.

Sin embargo, los costes de la justicia ascendian a cantidades notables,
motivo por el que, ante los casos mas sencillos se encauzaban por practicas
nada desdefiables y mas econdmicas que han sido calificadas como
infrajusticia. Estas consistian en la formacién de tribunales paralelos a la
justicia urbana en los que mediaban arbitros, es decir, personas que no se
habian tenido una formacién juridica, pero que emulaba las funciones de un
auténtico juez. En muchos casos estas resoluciones se dejaron por escrito y
nos han llegado hoy a partir de concordias, paces, sentencias arbitrales,
treguas y perdones.

Esta comparativa la podemos detectar a partir de la vasta investigacion
que realiz6 Emmanuel Le Roy Ladurie acerca del Montaillou de 1294 a
1324. Este autor constatdé que los poderes politicos y senoriales los
desempenaron el castellano y el baile del lugar que en una hipotética fusion
de sus poderes formarian el alter ¢go del conde de Foix. Por una parte, el
castellano era un personaje militar de origen noble que se encargaba tanto

111 Sarasa Sanchez, Esteban, Sociedad y conflictos sociales en Aragon. Siglos X11I-xv, Siglo Veintiuno, Madrid 1981,
p- 129.

112 Jarque Martinez, Encarna, «“Y solo pido justicia”...», p. 196.

113 Giménez Resano, Gaudioso, «Los nombres de las calles de Zaragoza en el siglo XV (toponimia urbana)»,
Archwvo de filologia aragonesa, nim. 34-35 (1984), p. 591.

114 Ibidem, p. 590.

115 Ibidem, p. 595.

116 Thidem, p. 596.

31



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

de la represion como de ser el carcelero jefe. Por la otra parte, para la
definicién de baile el autor se apoyo6 en una definicion de Pierre Bonnassie:

«agente comunal encargado de vigilar el pago regular de los censos o derechos
sefioriales debidos por los arrendatarios [...] el que controla y recauda las
imposiciones; ejerce en nombre del conde la justicia, e incluso la alta justicia».

Por tanto, la bailia fue concebida como la justicia oficial a la que todos los
habitantes debian acudir en el caso de que hubiese un conflicto que requiriese
una solucion. Sin embargo, el propio Le Roy Ladurie puso en valor unos
parrafos después el valor del arbitraje en la sociedad montalionesa medieval:

«Cuando yo vivia como pastor con Jean Baragnon, de Merens —cuenta Guillaume

Baille, de Montaillou—, la mujer de este, Brune Baragnon, me llamaba

frecuentemente ferético. Cierto dia, en los pastos, el hijo de mi patrén Jean Baragnon,

me tratd igualmente de ferético. Yo me quejé al baile del lugar. Luego, Pons Malet,

originario de Ax-les-Thermes, restableci6 la paz entre mi y ese Jean Baragnon

hijo»!17,
Y es que la premura por la resolucion del conflicto junto al menor coste en
comparacion con los procesos judiciales eran motivos de peso para que
métodos de mfrayusticia fuesen empleados con mayor profusion. En otros casos
directamente los administradores de justicia no le dedicaban atencién al
conflicto, como fue el caso de la rina o pelea que tuvo Jean Maury con otros
pastores Razes. Dijo que se quejo de las heridas que le provocaron tanto al
baile como al castellano de Montaillou, pero estos no quisieron hacerle
«justicia del dano que habia sufrido debido a aquellos pastores». Fue por ese
motivo que opt6 por migrar durante mas de cuatro anos a Puigcerda donde
se empled como pastor! 18,

Los arbitros fueron de distinto sexo y estatus socioecondémico, pues
iban desde los boni homines, es decir, la oligarquia local, a personalidades
carismaticas de la localidad como, por ejemplo, los taberneros o los curas, en
especial estos ultimos que eran considerados unos auténticos tejedores de
redes de la paz!!?. Por ejemplo, Jaime Santed definio el 25 de enero de 1477
a aquellos que mediaron entre ¢l, su mujer y el amante de ella como
«intervinientes buenas personas»'?°. Ademas, en este plano de la wfrajusticia
aparecian las mujeres que, por ejemplo, en Aragén eran llamadas drbutras,
arbitradoras y amigables componedoras a partir del siglo XIv12l. En Flor de virtudes
se recogian citas de diversos intelectuales que se permitieron opinar acerca

117 Le Roy Ladurie, Emmanuel, Montaillou, aldea occitana. De 1294 a 1524, Penguin Random House,
Barcelona 2019, pp. 45-47.

118 Thidem, p. 115.

119 Torreblanca Gaspar, Maria Jesus, «Sistemas de paz...», p. 104.

120 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca. .., p. 670.

121 Garcia Herrero, Maria del Carmen, «Juezas de avenencia...». [Consulta: 10/11/2020]

32



FRANCISCO GRAU SENAR

de las mujeres. Entre las aptitudes que recogi6 el autor de la obra, destaco
una cita que se achacaba al rey Salomon: «& s las mujeres se exercita/rjan en las
sciencias e en las artes del mundo como los hombres, farian grandes ccosas por la_fuer¢a de
su entendimiento natural»'?2.

Esta cita no fue anecdética ya que conocemos mediaciones de mujeres
muy poderosas en conflictos. En la segunda mitad del siglo XI aparecio la
condesa Sancha de Aragéon, hermana de Ramiro I, presidiendo el tribunal
que dirimia el conflicto entre el campesino Jimeno Ifiiguez y el monasterio
de San Genaro de Arguisal debido a un majuelo de Huértalo!?3. Mas
importante fue el caso de la reina Maria de Castilla que «piisose en medio de los
rreales e tratando entre ellos |...] e vemeron a tal pacto por rruego de la sefiora rreyna de
Aragon» entre su hermano Juan 11 de Castilla y su esposo Alfonso vV de Aragon
en 1429 durante el transcurso de la Guerra castellano-aragonesa!?*. Ademas,
en el caso de Aragdn, también estan muy bien documentadas las mujeres
nobles que mediaron en conflictos que ocurrieron en distintos ambitos del
dia a dia. Por ejemplo, en Mercadal en 1416, Violant, mujer del sefior de
Mercadal y Alacon, medié6 «en lugar del antedicho sefior» —segin
reconocieron las dos partes implicadas— en un conflicto entre Domingo
Esteban y Martin Gil en el que el primero hiri6 al segundo. Ese «discurso
pacificador femenino» —término que emple6 Ifaki Bazan— se plasmoé en
que «por la qual razon quisiendo obedir las rogarias de la honorable senyora que a nos e
a cada huno de nos ha feyto [...] reconoxemos que fazemos paz e tregua perpetua e finab».
En el caso de Huesca, Teresa de Hijar, esposa del sefior de Naval, medi6 en
conflictos a lo largo de las décadas de 1480 y 1490. Su mediaciéon entre un
herrero y un carpintero de la aljama resulta cuanto menos llamativa y en ella
decret6 también entre ellos «buena paz et concordia»'?>.

Lo que consideraban a la altura de 1994, como explic6 Maria del
Carmen Garcia Herrero, como un fené6meno inaudito ha ido investigandose
y se han realizado grandes avances!?. Lo cierto fue que los fueros de Aragon
permitian a las mujeres ser arbitras. La mediacion a partir de sistema arbitral
la podian realizar aquellas personas que también estaban capacidad para ser
abogados segiin rezaba el fuero De advocatis, una profesion que las mujeres no

122 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, p. 20.

123 Laliena Corbera, Carlos, Siervos medievales. ..., p. 93.

124 Bazan Diaz, Ifaki, «Las mujeres medievales como agentes de paz y reconciliacién. Elementos de analisis
y discusion», e-Spania [en linea], nim. 33 (2019), en www.journals.openedition.org/e-spania/31445
[Consulta: 10/11/2020]

125 Garcia Herrero, Maria del Carmen, «Juezas de avenencia...». [Consulta: 10/11/2020]

126 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Del nacer y el vivir..., pp. 353-355.

33



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

podian realizar. Sin embargo, en De arbitris se expresod deliberadamente que
si podian ser arbitras!?’.

Mas alla del arbitraje, las mujeres fueron agentes de paz a partir de los
matrimonios que aunaban familias e incluso reinos entre si!?%. Jean Froissart
en las primeras paginas de las cronicas en la que nos aproximo a la genealogia
de los reyes de Francia e Inglaterra ya hablé de que el matrimonio entre
Juana de Inglaterra y el futuro David II de Escocia, hijo de Roberto 1, se
efectud «para hacer la paz» entre los dos territorios!?”. En efecto, el Tratado
de Northampton que ratificé el Parlamento inglés el 1 de mayo de 1328
estipuld tanto la renuncia del trono escocés por parte de Eduardo 1I de
Inglaterra, asi como la unién matrimonial entre el heredero de Escocia y la
princesa inglesal®. Las alianzas entre Inglaterra y Portugal también se
renovaron con el matrimonio entre Juan I de Portugal y Felipe de Lancaster,
nieta de Eduardo 111 de Inglaterra!3!. El matrimonio se celebr6 en Berwick y
gener6 —en boca de Froissart— «grandes fiestas por parte de unos y
otros» 132,

Pero, no debemos olvidar que la cabeza de la justicia fue el monarca.
Alo largo de los siglos XIV y XV —segun preciso6 el historiador francés Joseph
Morsel en la centuria que dist6 entre los anos 1270 y 1370— el Occidente
europeo experiment6 aquello que denomina la historiografia como la génesis
del Estado moderno. Esto se manifest6 en la praxis en tres factores claves: el
nacimiento de una fiscalidad de Estado, el surgimiento de asambleas
representativas y el encuadramiento de la justicia y la guerra. Este altimo
factor, en uni6én con un cambio ideologico que puso rumbo a la concepcion
de un régimen monarquico en detrimento de aquel sefiorial en crisis,
expresaba la preponderancia de la justicia que emanaba del monarca sobre
todos sus subditos!?3. Ello no ocurrié precisamente por la desaparicion de la
justicia sefiorial ni mucho menos, mas bien por el proceso de integraciéon de
ésta en la justicia real!®*. En palabras de Max Weber, en este momento fue
cuando se acudi6 al «monopolio de la violencia legitima» a partir de esa

127 Gomez de Valenzuela, Manuel, «Los tribunales arbitrales en Aragon en el siglo XV», Aragén en la Edad
Media, ntim. 23 (2012), pp. 149-150.

128 Segura Graino, Cristina, «Las mujeres mediadoras y/o constructoras de la paz», en Arranz Guzman,
Ana, Maria del Pilar Rabade Obradé y Oscar Villarroel Gonzalez (coords.), Guerra y paz en la Edad Media,
Silex, Madrid 2013, p. 428.

129 Cirlot, Victoria y José Enrique Ruiz-Domenec (eds.), Crdnicas, p. 10.

130 Sumption, Jonathan, The Hundred Years War, p. 123.

131 Cirlot, Victoria y José Enrique Ruiz-Domeénec (eds.), Crdnicas, p. 311.

132 Ibidem, p. 63.

133 Morsel, Joseph, La aristocracia medieval. El dominio social en Occidente (siglos v-Xv), Universidad de Valencia,
Valencia 2008, p. 316.

134 Ibidem, p. 322.

34



FRANCISCO GRAU SENAR

magna justicia que se traducia en la paz del rey'®>. Ademas, la Iglesia —cuyo
dogma defini6 a la paz como un valor supremo e incondicionado!3%— avalo,
consolid6 y reforzé el poder monarquico!’. Robert Ian Moore también se
expreso en esta linea:

«Cuando el Estado empieza a aparecer, sus gobernantes tratan de afirmar y extender
su autoridad creando lo que en realidad son crimenes sin victimas, como delitos hacia
abstracciones como el gobernante, el Estado, la sociedad o la moralidad»'38.

Carlos Laliena documento desde la época de Ramiro I la actuacion del
monarca, los barones y los jueces en las asambleas en las que se dirimian
conflictos entre monasterios, nobles o campesinos en Aragén. Valor6 el
potente contenido 1deologico que se desprendia de la acciéon de la justicia por
parte del monarca porque exhibia su poder por encima de las partes que se
encontraban en conflicto. Para ¢l la justicia se ligaba al poder local en las
asambleas vecinales y comarcales que se vinculaban con la influencia y las
clientes que en ellas se podian manifestar en ellas!?.

La mayoria de los habitantes y de los pensadores bajomedievales
tenian una buena consideracion hacia la figura del rey, por lo que buscaban
a los culpables de las malas situaciones socioeconémicas o en la entrada en
conflictos armados en los circulos del monarca, algo que se reflej6 muy bien
en las Crinicas de Jean Froissart. Por ejemplo, Nicolas Brembre que fue Lord
mayor de Londres consider6 que Ricardo 1I de Inglaterra actuaba con dulzura
mientras que sus contrarios actuaban por la fuerzal?. Algunos barones
ingleses también le explicaron a este mismo rey cuando era aconsejado por
otros nobles que no eran vistos con buenos ojos la distincion entre esa justicia
que debia aplicar y el castigo del que se tenia que alejar:

«seflor rey, justicia no es cortar cabezas, puflos, pies, o meter en prision. Eso es

castigo. Justicia es defender el derecho del pueblo y permitirle que pueda vivir en
paz, de modo que carezca de razones para agitarse»!4l,

Al fin y al cabo, como Johan Huizinga aprecio, el ejercicio de los

rincipes europeos debia ser el de pastores cuya mision, en esencia, no era la
Yy s s

de imperar, mas bien la de apacentar'*?. Ademas, se animaba a que existiese

135 Ibidem, p. 320.

136 Ladero Quesada, Miguel Angel, «Guerra y paz: teoria y practica en Europa occidental. 1280-1480», en
VVAA, Guerra y Diplomacia en la Europa Occidental 1280-1480. (Actas de la XXXI Semana de Estudios Medievales de
Estella. 19 al 23 de julio de 2003), Institucion Principe de Viana, Pamplona 2004, p. 53.

137 Morsel, Joseph, La aristocracia medieval, p. 317.

138 Moore, Robert lan, La formacién de una sociedad represora. Poder y disidencia en la Europa occidental, 950-1250),
Critica, Barcelona 1989, p. 132.

139 Laliena Corbera, Carlos, Siervos medievales. . ., pp. 91-93.

140 Cirlot, Victoria y José Enrique Ruiz-Domeénec (eds.), Crdnicas, p. 367.

141 Thidem, p. 348.

142 Huizinga, Johan, £/ otoflo...., p. 189.

35



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

concordia entre los principes cristianos en tratados de resolucion de conflictos
del siglo XV como De confederationes, pace et conventionibus principum de Martino
Garati de Lodi o De confederatione principum de Juan Lopez. Eso si, siempre bajo
la direccién y el arbitraje del poder paneuropeo del papado, algo habitual ya
que la raiz de estas relaciones internacionales solia realizarse durante el
principio de la Edad Media, asi como durante los siglos centrales que la
historiografia denominé diplomacia multilateral'*3. Posteriormente los aportes
de los humanistas Luis Vives, Erasmo de Rotterdam, Josse Clichtove y
Thomas More consolidaron los modos en los que se desarrollaba la
diplomacia europea!**.

Ademas de las relaciones diplomaticas entre monarcas cristianos,
también existieron tratados con los reyes musulmanes del norte de Africa y
del sur de la Peninsula Ibérica durante varias centurias de la que se
desprendia un amplio vocabulario diplomatica. Si bien en Aragén se
document6 a partir del 16 de noviembre de 1274 un tratado de «paz y
alianza» entre Jaime Iy el rey de Marruecos, fue durante el reinado de Jaime
II cuando mas fluidez alcanzaron esas comunicaciones. «FEmbajada de
amistad», «propuesta de alianza», «paz y alianza», «paz y tregua» e incluso
«embajada en demanda de rentas» eran los nombres de algunos tratados que
se cerraron con reyes como el de Egipto, Mongolia, Granada, Tunez,
Marruecos, Bugia y Tremecén!#.

Sin embargo, a pesar de esa unién entre monarquia y justicia, lo cierto
es que la tonica habitual que vivieron los ciudadanos del medievo europeo
fue la de un rey ausente, lejano y desconocido. Esta circunstancia fue
concebida de diversas maneras. Por ejemplo, en Loratingia durante el siglo
XV la ausencia del rey era concebida como una ausencia de justicia ya que
los nobles del pais Ganicamente buscaban querellas contra sus vecinos por
motivos insignificantes'*%. De la misma forma, en Occitania, en los lugares
de Carcasona y Toulouse, unos siglos antes los consules también gobernaron
sin la tutela del monarcal!*’. Sin embargo, también nos encontramos el caso
de los wrmandifios que, en contraposiciéon a las acciones de los anteriores,
idealizaron la figura de ese monarca castellano ausente ante los abusos de la
aristocracia feudal. Entre 1376 y 1486 el rey no estuvo por las tierras de la

143 Ladero Quesada, Miguel Angel, «Guerra y paz...», pp. 58-59.

144 Ihidem, p. 64.

145 Villa Prieto, Josué, «La amistad en la mentalidad medieval: analisis de los tratados morales de la
Peninsula Ibérica», Lemir: Revista de Literatura Espafiola Medieval y del Renacimiento, nim. 20 (2016), p. 193.

146 Morsel, Joseph, La aristocracia medieval, p. 323.

147 Agusti Belart, David, Los cdtaros: el desafio de los humildes. Silex, Madrid 2012, p. 14.

36



FRANCISCO GRAU SENAR

actual Galicia y, es mas, la revuelta que emprendieron, segin Alonso Yanes
de Melide, fue en nombre del monarca:

«se llebantaron por mandado del dicho Rey e por su serbigio, porque dezian que los caballeros
destonges no querian obedesger al rey e dezian que azian dellas muchos males que robaban y mataban
¢ se acoglan a las dichas fortalezas»'*8.

Sin duda, en este caso siguieron aquel ideal que expres6 Juan I de
Castilla en 1386: «todos los omnes del mundo deuen trabajar e deuen morir por quatro
cosas: la primera por su ley, la segunda por su rey, la lergera por su tierra [=patria] ela
quarta por sy mesmo»'*. En esta afirmacion vemos el como se alentaba a que el
correcto ejercicio de la aplicaciéon de leyes y la figura del monarca eran unos
pilares fundamentales en las nociones de justicia de la sociedad medieval.

A pesar de ello, que el monarca estuviese ausente no significaba que
dejase de lado su posicion a sus sabditos en relacion con el resto de los
administradores de justicia. Y es que, el 28 de mayo de 1496 con la ocasion
de un traspaso de bienes de una hereje de Durango a un repostero de armas
los Reyes Catolicos desde Almazan —a unos 187 kilometros del lugar sobre
el que administraban justicia— dejaron clara su posicion en el ejercicio de la
justicia:

«IZ sy asy faser e cumplir no quesieren e algund fauor ¢ ayuda ouierdes menester por esta nuestra
carta mande al nuestro corregidor de Viscaya e a sus logartestenientes e a los alcaldes e a otros
qualesquier jueces asy de la villa que agora son e serdn de aqui adelante como de otras qualesquier

villas e logares del dicho nuestro sennorio e condado de Viscaya que vos lo den e fago dar en manera
que esta dicha e que vos asy_fazemos aya conplido efeton!50.

Algunos cargos de la justicia eran designados por los monarcas como,
por ejemplo, el zalmedina de Zaragoza directamente hasta 1256,
indirectamente entre esa fecha y 1414 hasta que volvi6 a designarse
directamente hasta 14181, Sin embargo, la intromision del poder real podia
truncar los métodos de eleccion. Por ejemplo, el cargo del ya mencionado
juez de Teruel entro6 en crisis a partir de 1427, afio en el que Alfonso v decidi6
que el juez turolense fuese ahorcado porque se habia opuesto a ¢él. Esta
maniobra se continu6 en 1429 y 1430 segtn rezaban las Crinicas de los Jueces:

«[1429] Don Martin Martinez de Marciella. Esti juez fue puesto por el sefior rey a su voluntad y
no por suert segun fuero. [...] [1430] Mosen Guido de Veintemilla, caballero. Esti juez fue puesto
por el sefior rey don Alfonso no segunt fuero mas ast como plazia al dito sefior»152.

148 Barros Guimerans, Carlos, Mentalidad justiciera. .., p. 30.

149 Ladero Quesada, Miguel Angel, «Guerra y paz...», p. 53.

150 Bazan Diaz, Inaki, «Durango y la herejia medieval. Documentos para su historia», Clio & Crimen: Revista
del Centro de Historia del Crimen de Durango, nm. 1 (2004), p. 351.

151 Corral Lafuente, José Luis, «La ciudad de Daroca...», p. 166

152 Lopez Rajadel, Fernando, Crinicas de los jueces. .., p. 238.

37



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Mas atn, a mitad del mando de Guido de Veintemilla, el rey lo depuso y lo
encarcel6. El vocabulario nos muestra que, a pesar de la vigencia foral, el
placer del monarca era algo que iba por encima de las leyes. No obstante, no
se habian documentado desacuerdos de tal envergadura y que derivaron en
una represion tan fuerte hacia los jueces. Por ejemplo, en 1284 la voluntad
real se antepuso a la de los ciudadanos porque habia sido elegido un juez que
era zapatero y que sigui6 en el cargo gracias al apoyo del monarca. Lo cierto
es que se cree que a finales de ese primer tercio del siglo XV se coordinaron
las negativas de los vecinos de Teruel, el deseo de desligarse de los aldeanos
dependientes y el desacuerdo del rey con la excesiva autonomia del marco
de actuacion del juez. Y es que, a pesar de que la reina Maria de Castilla
devolvi6 en 1434 la capacidad de eleccion libre de los jueces, ella misma
rompi6 el método de eleccion nuevamente y designéd un juez a su gusto en

1440153,

En definitiva, las gentes del medievo eran conscientes de la gran
importancia que tenia la justicia en el desarrollo de sus vidas y la terminaban
aunando con la figura del propio monarca, a pesar de que la justicia real no
incidia sobre ellos en la mayoria de los casos. Por tanto, la resolucion de
conflictos fue muy variada y cont6é con jueces o mediadores de distintos
grupos sociales. Sea como fuere, el fin tltimo de la administracion de justicia
era alcanzar una situacion de paz, una situacion necesaria para los poderosos
ya que, a su vez, expresaba orden social.

153 Ibidem, pp. 17-19.
38



FRANCISCO GRAU SENAR

4. ;Un medievo violento?

La Edad Media ha estado rodeada de una barbaridad de topicos
historiograficos que la han presentado como un periodo lagubre en el que
imperaron grandes males que motivaron la decadencia de la cultura
occidental tan rica en sus tiempos pretéritos vistos como auténticas edades
doradas. Ese concepto del Medium Aevum entre la sofisticada cultura clasica y
su resurgimiento de sus cenizas cual ave fénix en torno al siglo XVI se ha
forjado, sobre todo, a partir de la hipotética presencia de violencia en todos
los ambitos y momentos del mundo medieval. Es por ello por lo que, hoy dia,
los estudios en torno a la violencia de este periodo se cuestionan, de la misma
manera que el titulo de este epigrafe, la auténtica dimensién de los actos
violentos. Ademdas de esta pregunta, habria que anadir otra que la
completasen: ¢en funcidon a qué era este medievo violento o no? (A otras
etapas o lo deducimos a partir de las fuentes de este periodo?

Antes que nada, cabe hacer una reflexion acerca de la inherencia de
la violencia a la propia condicion humana. En primer lugar, una via biologica
que considera que la violencia es algo inherente a la propia condicion
humana que sigue el pensamiento hobbesiano. Mientras que, en segundo
lugar, una concepcion de la violencia que toma como una de las bases de la
propia vivencia en sociedad de los seres humanos, una idea que emana del
pensamiento de Jean Jacques Rousseau'®*. Pero, sea una causa
temperamental o social, lo cierto es que tampoco se debe considerar la
violencia como el principio organizador de las sociedades, pues ésta las
hubiese avocado a un callejon sin salida y hubiese propiciado la desaparicion
de la especie humana. Es por ello, por tanto, por lo que actualmente, como
resalt6 Robert Muchembled, se ha dado mayor valor a la cooperaciéon y a la
solidaridad frente a las acciones agresivas!>.

Esta concepcion provoca que el valor de la paz en la Historia se haya
implementado, aunque lo cierto es que conocemos muchos ejemplos

154 Bea, Manuel, «When not everything is as nice as its looks. Social veiled conflicts in Levantine rock art
(Spain)», Quaternary International, ntm. 30 (2017), p. 1.
155 Muchembled, Robert, Una hustoria de la violencia, Ediciones Paidés, Madrid 2010, p. 21.

39



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

macrohistoricos muy conocidos en los que observamos que la paz fomento el
desarrollo de las sociedades. Fue el caso de la pax romana ya que esta
pacificacion sin precedentes contribuyd, entre tantas cuestiones, a la
circulacion y difusion de los fundamentos tedricos de la filosofia griega por
practicamente todos los recovecos del vasto imperio cuyos habitantes
pusieron en practica!®%. Unos siglos después Europa vivio un periodo de
relativa tranquilidad tras unas largas oleadas invasoras de sociedades de otros
continentes. La génesis de instituciones de paz a finales del siglo X permitio
un importante desarrollo de la economia europea que se fundi6 con el
beneplacito de la Iglesia. Y es que esta Gltima, tras varias predicaciones a lo
largo del siglo XI, reglament6 en el 11 Concilio de Letran (1179) la paz de Dios,
una reclamacion de seguridad «para los sacerdotes, los monjes, los clérigos,
los conventos, los peregrinos, los mercaderes, los campesinos y las bestias de
carga» 7. Esto, sin duda, permiti6 un importante desarrollo econémico en el
continente europeo.

Las gentes del medievo, que no conocian (o desconocian la cronologia)
de las pinturas rupestres levantinas del Bajo Aragon y el Maestrazgo situaban
el origen de la violencia de acuerdo con la fuente mas fidedigna que estaba a
su disposicion: los textos biblicos. A partir de ellos, como expres6 Johan
Huizinga, concluyeron que la guerra y la violencia entré en el mundo a partir
de Cain y Abel y, a partir de ahi, se ramific6 en el mal y el bien!8. Un mal y
un bien representados, aun antes que la pareja de hermanos, por el Diablo y
Dios, dos figuras clave en la motivaciéon que llevaba a la realizaciéon de actos
violentos. Por una parte, se decia que las personas violentas eran nada mas 'y
nada menos auténticas marionetas del Diablo que se apoderaba de su
espiritu. Por la otra parte, se consideraba que estas personas carecian de uno
de los principales valores del medievo: el temor de Dios. Por ejemplo,
Lorenza Borraz fue descrita en 1462 tras cometer un asesinato como la
poseedora de un «spiritu diabolicon'>? o una «muxer amigada et de mala fama e vida
et de peor conversacion e que acostumbra a_fazer senblantes e peores delictos e crimens»'9V.
Los sarrionenses consideraron que las acciones de la addltera Juana Monpon
se debian a que estaba impregnada «por el espiritu del diablo» por lo cual
«no temia a Dios» 161, L.a misma espiritualidad se les achaco a los asesinos de

156 Brennan, James F., Historia y Sistemas de la Pswcologia, Prentice Hall, Ciudad de México 1999, p. 39.

157 Le Goff, Jacques, La Baja Edad Media, Siglo Veintiuno, Madrid 2016, p. 47.

158 Huizinga, Johan, E/ otoflo. .., p. 84.

159 Garcia Herrero, Maria del Carmen, «Una burla y un prodigio: el proceso contra la morellana (Zaragoza,
1462)», Aragén en la Edad Media (Zaragoza), nam. 13 (1997), p. 177.

160 Thidem, p. 180.

161 Navarro Espinach, German y Concepciéon Villanueva Morte, «Aproximacién a la historia de la
sexualidad medieval desde fuentes turolenses y valencianas», en Antonio Ubieto Arteta(ed.), V Jornadas de

40



FRANCISCO GRAU SENAR

Andreu de Sufién el 16 de abril de 1377 en Epila de los que se dijo que
estaban «angitados por spiritu diabolico e postpuesto el temor de nuestro sefior Dios»152.

Obligada mencion debemos hacer al amplio vocabulario que se
utilizaba con el fin de expresar los conflictos y la violencia, tanto fisica,
psicologica o verbal, que pudiesen existir. Por ejemplo, en la firma de paz
entre los hermanos Colom y Ferrando de Virmesca en 1452 en Daroca se
expresaron multiples términos:

«I con aquesto no deffenegemos los unos al otros e a contra e a los bienes del otro de nos de todas ¢
qualesquiera acciones, questiones, peticiones e demandas, injurias, ofensas, feridas, acciones ciiles e
criminales e de todo el tiempo pasado fins al present dia de hoy»163.

Este lenguaje se contraponia con el de la paz como, por ejemplo, en un
arbitraje entre el quinén de Panticosa y el valle de Ossau. Sendas partes
acordaron «paz, amor et acort e perdon de todas e cada unas demandas, quistiones, yras,
rancos, malibolencias et damnayes |[...] feytas entre ambas partes». Del mismo modo,
Domingo Roldan y Maria Astia manifestaron sus «muy grandes rancores zizanias
discordias y malenconias asst de palabra como por obras». Lo habitual en los métodos
de paz era que no se especificase con gran detalle las formas en las que se
expresaron tales violencias y se explicaba sucintamente el motivo a partir del
que se iniciaron, ya fuese desde un movil econémico hasta por el «enemigo de
natura humana» que representaba la figura del Diablo a la que ya hemos
aludido!%*. Por ejemplo, en el caso de Pascuala Alés que perdoné el 15 de
diciembre de 1498 al escudero Juan del Frago especificé que el hombre le
habia dado «una cugillada de la qual le corto las narizes» que la propia Pascuala
consider6 merecida'®. En cambio, en la documentaciéon procesal, mas
extensa debido a la investigacion a fondo que se habia realizado, si que
ahondaba en detalles.

La apreciacion que hizo Juan Miguel Mendoza de cara a su estudio
acerca de la violencia en el Campo de Calatrava entre 1491 y 1525 fue clave.
Mendoza expreso que la teoria de Norbert Elias acerca de la civilizacion de
las gentes que data de 1939 dejaba claramente a unas personas del medievo
que eran mucho mas violentas ante la ausencia de autocontrol de sus
emociones, algo que descendi6 significativamente a partir de las centurias
siguientes. Esto lo rebati6 magistralmente: «no mucho después [de la
publicacion de El proceso de civilizacion] el mundo contempld sucesos que dicen

Estudios sobre Aragon en el umbral del siglo XXI (Ejea de los Caaballeros, 2002), Zaragoza, Instituto de Ciencias de
la Educacién, 2003, p. 119.

162 Lafuente Gomez, Mario «Una muerte violenta...», p. 260.

163 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca. .., pp. 633-634.

16¢ Pallarés Jiménez, Miguel Angel, «Veinticinco...», p. 595.

165 Ihidem, p. 599.

41



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

muy poco en favor del grado de civilizaciéon alcanzado por el hombre
moderno»'%. Del mismo modo, podriamos pensar que esta refutaciéon no es
valida debido al gran conflicto que vivio Europa durante mas de un siglo: la
Guerra de los Cien Afios que se 1nici6 el 24 de mayo de 1337 y se concluyo
el 19 de octubre de 1453. No obstante, Emilio Mitre matiz6 que el conflicto,
por cronico que fuese, no dejaba de ser durante muchos anos algo latente:

«alo largo del siglo y pico que se dice dura el conflicto, son mas largas las etapas de
tregua —relativa siempre— que las de enfrentamiento armado puro y simple.
Suspender hostilidades o prolongar la suspension implicaba manejar los hilos de una
diplomacia que, aunque todavia sin la estabilidad debida, no deja de tener su
importancia»!67,

Mendoza a partir de los datos que recabé concluy6 que era dificil tildar
de violenta a la sociedad medieval, pues «la sinrazén y la barbarie no son
patrimonio de ninguna época ni sociedad», algo que atribuimos desde
nuestro «optimismo triunfalista» a tiempos ya pasados mientras que nos
cegamos, ya sea consciente o inconscientemente, de la violencia que hoy dia
existe en nuestro mundo!%®. Sea como fuere, vemos la punta del iceberg!,
tenemos unos datos infrarrepresentados en practicamente todos los lugares
de la Europa medieval. Igual ello seria distinto y podriamos afirmar con
mayor rotundidad si contasemos en todos lugares con fuentes tan ricas como
los Coroner’s Rolls ingleses que recogian los fallecidos violentamente o en
extraflas circunstancias.

Es indudable que las personas se fueron civilizando con el paso de los
anos, pero, lo cierto, es que ello no significo el abandono de la violencia, mas
bien un desplazamiento de ésta. Por ejemplo, Antonio Mantecén considerd
que ocurri6 un proceso de «civilizaciéon de la violencia» en la que el insulto
era el sustitutivo de la agresion en contraposicion con el periodo medieval.
Es por ello por lo que, por ejemplo, resaltdé que en Cantabria entre 1770 y
1830 la agresion verbal y la agresion fisica estaban a la misma altura, un 16%
cada una, dentro de la tipologia delictiva de la época. Estas cifras eran
menores que las del contrabando (28%) y superaban con creces al homicidio
y a los incestos y las violaciones (1% cada uno)!’?. Ello lo avala Robert

166 Mendoza Garrido, Juan Manuel, Violencia, delincuencia y persecucion. .., p. 54.

167 Mitre Fernandez, Emilio, «Castilla ante la Guerra de los Cien Anos: actividad militar y diplomatica de
los origenes del conflicto al fin de las grandes treguas (c. 1340-c. 1413)», en VVAA, Guerra y Diplomacia en la
Europa Occidental 1280-1480. (Actas de la XXXI Semana de Estudios Medievales de Estella. 19 al 23 de julio de 2003),
Institucion Principe de Viana, Pamplona 2004, p. 219.

168 Mendoza Garrido, Juan Manuel, Violencia, delincuencia y persecucion. .., pp. 253-254.

169 Ihidem, p. 104.

170 Mantecon Movellan, Tomas Antonio, «Civilizacién y brutalizaciéon del crimen en una Espafia de
Tlustracion», en Manuel Reyes Garcia-Hurtado (ed.), La vida cotidiana en la Espaiia del siglo xviil, Madrid,
Silex, 2009, p. 123.

42



FRANCISCO GRAU SENAR

Muchembled, quien expres6 que la tasa del crimen violento en el siglo XIII
era de 100 muertes por cada 100.000 habitantes mientras que en el siglo XVII
era de 10 por cada 100.000!7! de acuerdo con las tasas de homicidios en
Inglaterra que estudié Ted Robert Gurr!’2. El mismo Muchembled recogio
los datos de la Amberes medieval que en el periodo de 1372 a 1387 los delitos
de injurias, golpes, amenazas y lesiones supusieron un 43%, aquellos contra
la autoridad el 17%, los robos un 13%, los homicidios supusieron el 8% del
total y los atentados contra la moral y la religion un 1% del total'’3. Si
comparamos estos datos someramente con los de la Cantabria de la
Ilustracion, se podria decir que se gesté una concepcion del homicidio como
asunto tabt:

«Las cifras de la represién no sefialan so6lo unos crimenes intangibles. Definen mas
exactamente la penetracién progresiva en las diversas capas de la sociedad de un
tabt cada vez mas fundamental en lo tocante al homicidio»!74.

Sin que olvidemos el concepto de punta del iceberg, si que parece que
hubo un proceso civilizador de la violencia, aunque no debemos de olvidar
las propias civilizaciones internas del medievo que experimentaron algunos
grupos. Fue lo que habia ocurrido a partir del siglo XIII en el seno de la
caballeria ante la produccion sin precedentes de tratados de vicios y virtudes
y espejos de principes!” o la introduccion de las ensefianzas de la Historia
como magisira vitae con una funciébn moralizante que fomentaron la
cortesanizacion de este estamento!76.

Sea como fuere, algo que si defendi6 Mantecon fue que la guerra
influia notablemente en relacién con la violencia en ambitos cotidianos en
dos vias. En primer lugar, a partir de la violencia de aquellos que habian
participado en campanas militares una vez retornaban a sus hogares, tanto a
partir de una sociabilidad brutalizada en los campamentos militares como a
consecuencia de las mellas psicologicas que arrastraban de su experiencia.
En segundo lugar, como no, cuando ese ambiente bélico o la carestia se
entrometia en la vida cotidiana y empobrecia, deprimia y, en definitiva, hacia
mas violentos a las gentes ante su mala situacién. Es por ello por lo que
Mendoza también consider6 que la violencia era susceptible de ser analizada
a partir de las mentalidades colectivas. 1492 supuso la pacificacion de la

171 Muchembled, Robert, Una historia de la violencia, p. 30.

172 Ibidem, p. 59.

173 Ibidem, p. 112.

174 Ibidem, p. 63.

175 Nogales Rincon, David, «Los espejos de principes en Castilla (siglos XIII-XV): un modelo literario de la
realeza bajomedieval», Medievalismo, ntm. 16 (2006), pp. 16-17. Durante el siglo XIIT tomé como autoridades
morales a los filosofos orientales, en el siglo xiv se procedié a la introduccién de multiples citas romanas y
eclesiasticas y en el siglo XV a los grecorromanos cristianizados.

176 Thidem, p. 21.
43



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Peninsula tras la victoria de la cristiandad y las festividades y felicidad comtn
se extendieron durante un largo periodo de tiempo. Sin embargo, las malas
situaciones econdémicas derivadas de adversidades climaticas y la negativa
hacia el nuevo monarca y su corte flamenca tras el deceso de los poderosos
Reyes Catolicos que generaron fenoémenos tales como el de los comuneros
pudieron suponer un bajo animo y una tensioén que caldearon el ambiente!””.
Todo ello, respaldado por un crecimiento de la violencia entre 1506 y 1511,
asi como notablemente durante la primera mitad de la década de 1520178,

Robert Muchembled, autor de una monografia en la que analiza la
violencia desde los siglos XIII hasta la actualidad, consider6 la teoria de
Norbert Elias como seductora, pero general e insuficiente. Explic6 que las
explicaciones no debian reducirse a considerar que el descenso de la violencia
se debi6 al auge del Estado moderno y de la economia de mercado y, en
consecuencia, de los métodos coercitivos. Ademas, también critico que la
teoria de Elias y sus sucesoras no hacian mas que simplificar a la Edad
Media!”®. Muchembled consider6 dos puntos primordiales relativos a este
periodo. En primer lugar, a partir de las cartas de indulto de la Francia del
Medievo, observo que los «hombres jovenes casaderos» eran los que
perpetraban la mayoria de los crimenes. En segundo lugar, vindicé el papel
de la ciudad como agente pacificador!®’. Esto Gltimo, por tanto, esta en
estrecha relaciéon con el rechazo a teorias que vinculan las agresiones con la
defensa de los territorios —individuales o de grupo— a lo largo de los
tiempos, hechos que hubiesen llevado a la desaparicion de la especie
humanal8!.

La etapa de la vida de la juventud en la Edad Media ha sido tratada
con gran profusion tanto por los historiadores en la actualidad como por los
eruditos contemporaneos a aquellos jovenes sobre los que escribian. Sirvan
como ejemplo unas citas que localizamos en nuestro manual de referencia.
En el capitulo que trata la injusticia se recogi6 una frase de Séneca en la que
advertia lo negativo que era para un reino que su monarca se encontrase en
la etapa de la mocedad. Y es que éste se encargaba de la persecucion de los
buenos mientras que los malos eran favorecidos por la voluntad real!®?.
Completamente ligada a esta ultima afirmacién ubicaron otra en el capitulo
que hablaba sobre la prudencia. Fue a Socrates a quien se le atribuyod y

177 Mendoza Garrido, Juan Manuel, Violencia, delincuencia y persecucion. .., pp. 60-63.
178 Ihidem, p. 58.

179 Muchembled, Robert, Una historia de la violencia, pp. 38-39.

180 Ibidem, pp. 110-111.

181 Thidem, p. 21.

182 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, p. 82.

44



FRANCISCO GRAU SENAR

versaba sobre «la caluda», es decir, el fracaso de aquel que se regia por
consejos de mancebos!®3. En el mismo capitulo encontramos una referencia
a Jests ben Sird, un escriba judio del siglo I a.C., que, en este caso,
comparaba la etapa de la juventud con la vejez: «aprende sciencia en tu mocedad
e no te fallecerd jamas cosa alguna en tu vejez»'8*. La comparacion entre los jovenes
y los ancianos fue frecuente a lo largo de la Flor de virtudes. Ovidio comentaba
que mientras el mancebo lujurioso pecaba, el anciano sumergido en la lujuria
se volvia loco!®, Otra cita, en este caso de Ptolomeo, también advertia de la
importancia que tenia el que uno aprendiese autocontrol durante la
juventud, pues con el paso del tiempo y, sobre todo, una vez llegado a viejo
era una conducta imposible de aplicar!®. Terminamos este repaso con la
recomendacion del rey Salomén a que se corrigiesen las actitudes de los
mancebos:

«la materia ¢ la locura esté atada en el coragon de los mancebos; empero, la verga ¢ la disciplina
desecha la locura del coragin de los mancebos, ca st los fieres, ellos no mueren, mas castiganse»'87.

La juventud era vista como una etapa dificil en la tratadistica moral
bajomedieval. Si bien el joven, mancebo o mozo era visto como una persona
que no debia estar al mando de nada porque se incrementaban las
probabilidades de fracaso debido a su locura, lo cierto es que los eruditos
consideraron que se encontraban en el periodo idéneo de aprendizaje. Si éste
era fructifero porque se reprimian los vicios propios de la edad no tendrian
continuaciéon en las posteriores etapas de la vida. Por ello Salomoén
recomendo el castigo, seguramente por parte de los progenitores, como
método correctivo para el correcto desarrollo personal.

«Vulnerables y temidos». Sendos calificativos fueron con los que
Maria del Carmen Garcia Herrero defini6 muy acertadamente la
consideracion generalizada que existio en la Baja Edad Media hacia los
jovenes. Hoy dia, en relacion con el avance de la Sociologia o la Psicologia,
sabemos que durante la juventud ocurre la conjunciéon de dos conciencias.
La primera la socializada que los jovenes, considerados como educandos,
adquieren a partir de las personas mas mayores, algo que perdura de por
vida. La segunda es la conciencia cerebral que resumimos como aquel coédigo
de referencia que una persona asume para el resto de su vida!'88. Si bien
contamos actualmente con muchos mas recursos y certezas, lo cierto es que

183 Ibidem, p. 70.
184 Ibidem, p. 68.
185 Ibidem, p. 134.
186 Thidem, p. 112.
187 Ibidem, p. 60.

188 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Los jdvenes. .., p. 24.

45



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

en el Medievo se empleo la teoria humoral como método explicativo. Estos
humores eran unos liquidos inherentes a la condicion humana que en
dependencia de su movimiento provocaban unos comportamientos u otros.
En Flor de virtudes 1a ira quedaba definida en un capitulo que trataba la ira a
partir de una definicion de Aristoteles en la que se expresaba el movimiento
de la sangre: «es un turbamiento del spiritu por discorrimiento [=movimiento]| de
sangre que va al coragén por voluntad e gana de vengarse»'®®. Precisamente era la
juventud el momento en el que ocurrian frecuentemente esos movimientos
que se veian amplificados con los tres grandes peligros: el juego, el vino y las
mujeres! 9.

La profesora Garcia Herrero ha sido la que mas pormenorizadamente
ha estudiado a los jovenes aragoneses de las Gltimas centurias medievales.
Sacaremos a colacién dos citas suyas a partir de las que nos podremos
aproximar a ese binomio que conforman juventud y violencia. En primera
instancia, la autora se hizo eco de la ductilidad de esta etapa:

«Calientes por naturaleza, faciles de pervertir, mudables y apasionados, los jovenes
caminaban por un mundo lleno de ocasiones para delinquir y pecar»!91.

Por tanto, las causas biolégicas y sociales provocaban que la juventud fuese
la etapa en la que las personas fuesen mas susceptibles de sumergirse en el
mundo de la violencia y de la delincuencia. Ademas, Garcia Herrero expreso
que las autoridades locales conscientes de todos estos hechos canalizaban los
brotes de violencia mediante la creacion de ciertos marcos en los que se
legalizaban actitudes cotidianas intolerables:

«puesto que los mozos harian gamberradas, jugarian, beberian y alborotarian con
toda seguridad, lo mejor era que se les ofrecieran cauces adecuados para expresarse
en determinados dias [...] y zonas conocidas, de manera que se pudiera evitar el
desbordamiento de sus actuaciones»!92.

Esta afirmacion nos acerca a la susodicha consideracion acerca de la funcion
pacificadora de la ciudad que consider6 Muchembled quien a su vez expreso
que durante el siglo XVI se incrementaron las prohibiciones hacia los excesos
de la juventud y se endurecieron las penas!?.

Antes de que tratemos de resolver las preguntas que nos hemos
planteado inicialmente debemos considerar a la otra mitad de la poblacion:
las mujeres. Ya en la Antigua Grecia, ademas de la diosa Irene u Homonoia

189 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, p. 37

190 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Los jdvenes. .., pp. 116-117.
191 Tbidem, p. 117.

192 Tbidem, pp. 120-121.

193 Muchembled, Robert, Una historia de la violencia, p. 36.

46



FRANCISCO GRAU SENAR

a las que hemos aludido anteriormente, hubo una representaciéon femenina
de la guerra: Palas Atenea!?*. ;Habia mujeres violentas en la Baja Edad
Media? Claramente, si. Robert Muchembled consideré que en los siglos XV
y XVI fue cuando aparecieron mas mujeres violentas!". Hubo leyes
especificas para las mujeres violentas como, por ejemplo, el Fuero de Calatayud
hacia referencia a las penas pecuniarias que se imponian en el supuesto de
que dos mujeres se agrediesen entre si'%. Pero, lo que mas destaco este autor
fue el papel que la historiografia ha dado a la mujer como represora de la
violencia y pacificadora de las costumbres, es decir, el arquetipo de la mujer
cwilizadora’.  Fundamentalmente, si tenemos en cuenta aquellas
masculinidades hegeménicas que establecio Ruth Mazo Karras, sobre todo la del
hombre de la corte que construia su masculinidad a partir de la oposicion
con respecto a la mujer a partir de las manifestaciones violentas (no
necesariamente hacia las mujeres)!?8. Ello, no obstante, no debe confundirse
con la afirmacion que recogié Muchembled acerca de un historiador cuyo
nombre no menciona que defendid la violencia por la violencia (recuerda, como
no, a la teoria del arte por el arte a partir de la que se decia que los artistas
paleoliticos pintaban simplemente porque tenian tiempo y se aburrian):

«La violencia, segiin un historiador, concierne sobre todo a las capas superiores del
patriciado, en particular a los jévenes. No sélo esos privilegiados tienen tiempo de
deambular por las calles, frecuentar las tabernas y los mercados, sino que consideran
normal de su estilo de vida y tienen los medios para permitirselos, es decir, para pagar
el elevado previo fijado por las autoridades»199.

Retomando y comparandolo con el asunto de las mujeres, los socidlogos
refrendan actualmente que la agresion de los hombres a sus esposas es mas
frecuente en las clases sociales mas bajas, algo que también pudo ocurrir en
la Edad Media??. Es mas, Maria Luz Rodrigo consider6 en relacion con la
violencia de género en la Edad Media que cuando «plantar cara al agresor
con resistencias pacificas solo estaba al alcance de las mas poderosas no
siempre culminé con éxito»?9l.

Sin embargo, en el mundo de la violencia bajomedieval encontramos
a las mujeres sobre todo como victimas. Un punto de inflexion fue el siglo

194 Segura Graino, Cristina, «Las mujeres mediadoras...», p. 421.

195 Muchembled, Robert, Una historia de la violencia, p. 34.

196 Agudo Romeo, Maria del Mar y Maria Luz Rodrigo Estevan, «Delitos de lesiones y contra el honor en
los Fueros locales de la Extremadura aragonesa», Studium: Revista de humanidades, nam. 12 (2006), p. 147.

197 Muchembled, Robert, Una historia de la violencia, pp. 33-34.

198 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Los jdvenes. .., p. 27.

199 Muchembled, Robert, Una hustoria de la violencia, p. 112.

200 Giddens, Anthony, Sociologia, p. 382.

201 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Vidas violentadas. Una reflexiéon sobre las formas, significados y
respuestas a la violencia machista en el siglo XV», en Miguel Angel Caiiete (coord.), Algunas formas de violencia:
mujer, conflicto y género, Prensas de la Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2016, p. 63.

47



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

XIII, momento en el que decrecieron los derechos de las mujeres —en
Aragoén a partir de 1349 el castigo a las adtlteras era la pena de muerte?0>—
y se ampli6 la cobertura legal que permitia la violencia marital que
analizaremos posteriormente. En 1255 la Universidad de Paris habia
adoptado el aristotelismo que veia a las mujeres como unos hombres
imperfectos, asi como Europa vivié el resurgir del Derecho Romano que
ensalzaba a la figura del pater familias?*3. Sin lugar a duda, tales hechos
potenciaron las practicas y modelos de comportamiento de los hombres del
Medievo y ampliaban esa frontera entre los géneros?t.

Un altimo hecho al que debemos prestar atencion es la venganza. Este
método legalizado desempend un papel estructurador en las sociedades
locales de la Edad Media?®. Este «ejército de fieles al pater familias»?% hizo
que, por ejemplo, ante la legalidad foral de la venganza, en 1400 el rey
Martin I de Aragén acotd la intromision de los parientes en las luchas de
bandos de Albarracin. El rey permiti6 la entrada en ella solo a los familiares
que eran considerados de cuarto grado. Por tanto, esto limitaba la extension
de las familias??’. Con recursos como éstos se evitaba el nacimiento de
guerras privadas que derivaban de la sucesion de venganzas?%®. Mas atn si
se tiene en cuenta que los grados de parentesco o consanguinidad no eran
contemplados a la hora de desatar la agresividad contra la familia: todos eran
vistos por el bando contrario como enemigos susceptibles de la recepcion de
ataques?". Por ello, en los documentos de pacificacion se recogia que la paz
no implicaba tnicamente a las dos partes, sino al conjunto de sus allegados.
Por ejemplo, los ya mencionados hermanos Colom y Fernando de Virmesca
acordaron «no _faremos, diremos, procuraremos ni consintremos mal ni danyo en las
personas e bienes del otro de nos ni de nuestros parientes, amigo, valedores»?'°.

Es mas, en algunos casos, las venganzas entre los grupos sociales mas
privilegiados repercutian en la sociedad. Johan Huizinga expres6 que la
rebelion del noble Adolfo hacia su padre, el duque Arnoldo de Giielders por
este ducado neerlandés a partir de 1465 que se extendidé hasta finales de la
década siguiente se manifestd en el poema Marquita de Nymwegen que, en
palabras de Huizinga, «trataba de poner en guardia contra los peligros del

202 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Artesanas de vida. .., p. 394.

203 Ibidem, pp. 393-396.

204 Segura Graifio, Cristina, «Una reflexién sobre las fronteras en la Edad Media: implicaciones sociales,
politicas y mentales», Aragin en la Edad Media, ntm. 14-15 (1999), vol. 2, pp. 1.491-1.492.

205 Muchembled, Robert, Una historia de la violencia, p. 35

206 Torreblanca Gaspar, Maria Jesus, «Sistemas de paz...», p. 108.

207 Ibidem, pp. 111-112.

208 Gauvard, Claude, «Justicia y paz», p. 442.

209 Torreblanca Gaspar, Maria Jesus, «Sistemas de paz...», p. 114.

210 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca. . ., pp. 633-634.

48



FRANCISCO GRAU SENAR

partidismo». La tia de Mariquita, la protagonista, riné y se enfrent6 con las
vecinas y, cuando en 1471 el duque Arnoldo fue liberado gracias a la ayuda
del duque de Borgona la tia de Mariquita se enfadé?!!. Como hemos ido
viendo, la monarquia y la ciudad fueron poniendo coto a que se desarrollasen
estas actividades violentas y con ello mantenian el orden y la paz local.

En definitiva, la Edad Media fue un periodo violento. Ahora bien,
scudl no lo ha sido? Probablemente, cuando el mundo era entre un milenio
y medio milenio mas joven estaba mas extendida la brutalidad,
fundamentalmente masculina y sobre todo durante la juventud. Ademas, la
venganza era legal, lo que provocaba que muchas cuestiones violentas se
terminasen dirimiendo con mas violencia. Por tanto, el proceso civilizador
no ha ido convirtiendo a las personas de violentas a pacificas, mas bien se
han ido sustituyendo o se han ido canalizando de otra forma tal como la
violencia verbal, gestual o el aumento de los delitos contra la propiedad. De
todos modos, cabe recordar que tampoco podemos valorar con rotundidad
muchas cuestiones, sobre todo estadisticas, pues no podemos comparar las
fuentes medievales con las de las siguientes centurias, mucho mas
abundantes.

Lo que si que hay que afirmar tajantemente es que los trasfondos
influian e influyen mucho en el auge de las manifestaciones violentas mas
brutales. Los periodos de carestia, las guerras —ya fuesen valoradas como
justas o injustas— o las crisis politicas eran algunas de las causas. No es de
extraiar que Muchembled valorase al siglo XIV como al periodo en el que
registré la mayor intensidad conflictiva ante los acuciantes problemas que
causaron tanto la peste como el belicismo?!2.

211 Huizinga, Johan, El otofl. .., p. 30.
212 Muchembled, Robert, Una historia de la violencia, p. 112.

49



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

9. La paz y el conflicto medieval: expresiones, simbolos y rituales

El principal hecho indudable e ineludible para que exista una
atmosfera pacifica es la ausencia de conflicto. Por tanto, la lupa se debe poner
en aquellas expresiones de la cordialidad entre distintas personas a partir de
las que demostraron afecto o arrepentimiento en el caso de que se atajasen
tensiones previas definitivamente. A pesar de la amalgama de términos que
han definido y definen de manera mas o menos acertada a las centurias en
las que se desarroll6 el medievo en Europa hay uno destacado al menos por
la comunidad cientifica: feudalismo. Este fenémeno socioeconémico
condicion6 el modus vivendi del comn de las gentes independientemente de la
categoria socioeconomica a la que estuviesen adscritos a partir de lazos
abstractos en los que predominaba la fidelidad. Ya fuesen lazos de
dependencia o de mero parentesco o amistad entre iguales existieron
expresiones, algunas cargadas de un enorme capital simbolico y ritual y otras
que podriamos decir que eran mas cotidianas y que han perdurado hasta la
actualidad, que, como si de una ecuacion se tratasen, el resultado final seria

paz.

Algunas de estas practicas se encontraban totalmente pautadas para
que se desarrollasen de manera acertada y que, ante un posible error, no
pensase la otra parte que tenia una mala intenciéon. Por ejemplo, en el siglo
X1V, se publico en Castilla un pequeno tratado llamado Avisagion de la dignidad
real. Su titulo XXVI explica como los reyes armaban a los caballeros y describe
un proceso de varios dias en el que intervenian varias personas como los
escuderos que servian al caballero. Tras una conversacion basada en
preguntas por parte del rey y respuestas por la del caballero el rey actuaba
de una forma determinada y otorgaba una serie de objetos que estaban
dotados de un gran simbolismo. Por ejemplo, el monarca le cefiia la espada
al caballero en senal de prudencia, fortaleza, templanza y justicia (las virtudes
teologales). Posteriormente, el rey sacaba su espada y se la ponia al caballero
en la mano derecha mientras recitaba unos juramentos. CGémo no, la
ordenacion del caballero terminaba de esta manera: «e luego el rey e los caualleros

50



FRANCISCO GRAU SENAR

dan paz en sennal de amistanga entre sy»>'3. Si bien esto lo pusieron en practica las
altas esferas de la sociedad, si que habia algunas practicas que fueron mas
transversales.

Es muy esclarecedora la lectura del trabajo de Emmanuel Le Roy
Ladurie acerca del Montaillou de 1294 a 1324 que nos puede servir como
introduccion en muchos de los temas que vamos a tratar en este epigrafe. Eso
si, una practica que no vamos a encontrar (al menos con las fuentes
consultadas) en el territorio aragonés durante la Edad Media que si que
estuvo extendida en la aldea occitana que expresaba una relaciéon de amistad
o familiar fue el despiojamiento. Y es que, a pesar de que la higiene brillaba
por su ausencia —los varones montalioneses no se afeitaban y se bafiaban
muy poco—, que el despiojamiento si que era una practica habitual que
reforzaba los vinculos afectivos entre despiojador y despiojado, dos personas
a las que les unia una relaciéon de mucha confianza. El despiojamiento no
entendia ni de estatus socioeconémico ni de un lazo especifico: encontramos
a Raymonde Rives que despiojaba a su madre Alazais sentadas en el tejado
de su casa al sol o a Béatrice Planissoles, viuda del castellano de la aldea, que
quitaba los piojos de su amante, el poderoso cura Pierre Clergue, en la cama,
al calor de la lumbre, en la ventana o en un banco?!4

2. 1. Sigmificados de compartir alimentos

En la presentaciéon de la sociedad montalionesa estudiada por Le Roy
Ladurie se dedican unas cuantas paginas a la explicacion de los habitos
alimentos de estas gentes. Mas alla de las consideraciones dietéticas, llaman
la atencion algunas practicas que estos cataros llevaban a cabo en torno a la
comida. Por ejemplo, los de Montaillou ahumaban conjuntamente el tocino
tras la matanza, se ofrecian leche mutuamente entre parientes y en las
reuniones amistosas e incluso los hombres regalaban el escaso aztcar —
procedente del mundo islamico— a sus amadas superando el valor simbolico
la funcion dietética®!>.

En primera instancia, como no, se ha de recordar que la dieta
aragonesa se ha estructurado a partir de lo que conocemos como trilogia
mediterranea. El trigo, la vid (que trataremos tras estas lineas, pero en
completa relacion con este tema) y el olivo han sido las principales fuentes de
alimentacién de los aragoneses, mas aun en las épocas en las que las

215 Bizzarri, Hugo Oscar (ed.), Avisagion de la  dignidad  real, ed.  electronica:
http://parnaseo.uv.es/Memorabilia/Memorabilia6/Avisacion.html [Consulta: 10/11//2020]

214 Te Roy Ladurie, Emmanuel, Montaillou. .., pp. 202-204.

215 Ibidem, pp. 42-44.

o1



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

relaciones comerciales no estuvieron tan desarrolladas. Ademas, esta triada
mediterranea con raigambre en la tradicion alimentaria grecorromana vivio
—de acuerdo con Massimo Montanari y como recordaron Le Goff y
Truong— una simbiosis tras el triunfo de los germanos, ese grupo de gentes
que componian una auténtica civilizacion de la carne que gustosamente
acepto6 la dieta romana?!®.

Dentro de todos los alimentos habia dos que indudablemente han
destacado durante siglos y siglos en las comidas. Ya de ellos nos advertia Jesus
ben Sira sobre los beneficios que producian: «el vino e el trigo alegran el coragon
del hombre, empero, sobre todo, la savieza»*'7. Y es que, asi como las carnes, los
pescados o las frutas, entre tantos, podian ser reemplazables, no ocurria lo
mismo ni con el vino ni con el pan. Sendos alimentos no componen la comida
por si mismos, pero desde una jerarquia de los alimentos del dia eran los mas
imprescindibles?!®. Ademas, su funcion litirgica y sagrada (junto con el
aceite) para los cristianos era esencial?!?.

Mas alla de la gran cantidad de alimentos que conformaron la dieta,
ahora si, de los aragoneses del medievo, rastreamos las relaciones cordiales
en la forma en la que se compartian. Por ello, hay que mencionar que todas
las personas, indistintamente de su categoria socioeconémica, género o edad,
debian estar provistas de alimentos en el Aragon medieval, algo que estaba
—como expresaron Maria Luz Rodrigo y Maria José Sanchez— «entre la
norma legal y la obligaciéon moral»??. Ello lo observamos, por ejemplo, en el
Fuero de Jaca de la década de 1070 donde queda muy claro que los esclavos y
esclavas musulmanes que se veian reducidos a esta situacion al ser botines de
guerra: «[...] el duefio del sarraceno o sarracena le da pan y agua, porque es
hombre y no debe ayunar como si fuera una bestia»??!. Por ello, quedan
testimonios que revelan que en las cuentas acerca de la construccion del

216 Le Goft, Jacques y Nicolas Truong, Una historia del cuerpo en la Edad Media, Paid6s, Buenos Aires 2005, pp.
112-113. Los autores expresan que esta explicacion esta esquematizada, pues los romanos consumian carne,
asi como los germanos cereales (a partir de los que elaboraban la cerveza). Siguieron las explicaciones de
uno de los mas reputados historiadores de la alimentacién, Massimo Montanari, quien constatd que,
durante los siglos IIT y IV, momento en el que se encontraba esclerotizado del vasto Imperio, se evidenci6
ese choque entre los dos sistemas alimentarios, barbarizandose el consumo de carne frente a la idénea
«civilizacion del trigo».

217 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, p. 68.

218 Certeau, Michel de, Luce Giard y Pierre Mayol, La invencién de lo cotidiano 2. Habitar, cocinar, Universidad
Iberoamericana, México D.F. 1999, pp. 87-88.

219 Le Goft, Jacques y Nicolas Truong, Una historia del cuerpo..., p. 113.

220 Rodrigo Estevan, Maria Luz y Maria José Sanchez Uson, «“Dare victum et vestitum convenienter”. El
derecho de alimentos en el Aragoén medieval: entre la norma legal y la obligaciéon moral», Aragin en la Edad
Media, ntim. 19 (2016), pp. 443-460.

221 Gomez de Valenzuela, Manuel, «Esclavos moros en Aragon (siglos XI al XVI), Argensola: revista de Ciencias
Sociales del Instituto de Estudios Altoaragoneses, nim. 102 (1989), p. 118. El texto completo también se puede
consultar en Maria Isabel Falcon Pérez, La sociedad. .., p. 95.

52



FRANCISCO GRAU SENAR

monasterio de Sesa en 1276 se compraba «carne para moros» en alguna
ocasion, aunque la principal fuente de alimentacion era el sebo de cordero
junto al pan??2. No obstante, estas leyes no eran Obice para que los
propietarios de personas esclavas considerasen, con el refrendo legal de
compilaciones posteriores a la jaquesa como la de 1380, matar de hambre o
sed a aquellos esclavos fuera cual fuese el motivo??3.

La comida hacia acto de presencia en una enorme cantidad de eventos
cotidianos y el hecho de compartirla era aunaba a las personas. Eso si, de
manera dicotomica en funcion a las figuras de los donantes y receptores, pues
se podian crear lazos entre las personas y, a la vez, se gestaban grupos o
amplificaban las distancias entre aquellos que tenian posiciones
socioeconomicas distintas??*. Por tanto, a partir de estos hechos, el compartir
alimentos se puede estudiar a partir de dos 6pticas: la de la alianza, amistad,
hospitalidad, reconciliacion y complicidad o la de la caridad, la beneficencia
y, de manera mas o menos intencionada, la reafirmacion del estatus
socioeconémico y del poder. Tales expresiones fueron representadas entre
1454 y 1476 por Blasco de Grafién y Martin de Soria en el retablo de la
iglesia de San Salvador de Ejea de los Caballeros. Por una parte, las escenas
de la Ultima Cena y las Bodas de Cana representaban la participacién
conjunta en un mismo acto en el que varias personas compartian alimentos
en un mismo lugar y momento. Por la otra parte, el reparto de los peces y los
panes tenia un sesgo indudable de esa perspectiva caritativa y asistencial?>.

Principalmente, focalizaremos nuestro analisis en la primera
mencionada, por lo que no esta de mas que hagamos una breve mencién a
esas practicas caritativas que provenian de la moral religiosa y se dispersaba
por el comun de la sociedad??. El concejo se encargaba de proporcionar pan,
carne o vino a los pobres. Y es que en la sociedad de la Edad Media la
solidaridad hacia los pobres actué de la siguiente manera: primero la familiar
y vecinal, luego la gremial??’ y parroquial y, finalmente, la del Concejo. Sin
embargo, a partir del crecimiento urbano los gobiernos locales se plantearon

222 Gémez de Valenzuela, Manuel, «Esclavos moros...», p. 122-123.

223 Ibidem, p. 119.

22+ Rodrigo Estevan, Maria Luz, «La cultura del obsequio comestible en el Aragén medieval», en Amado
Millan Fuertes (comp.), Arbitrario cultural. Racionalidad e irracionalidad del comportamiento comensal, La Val de
Onsera, Huesca 2004, p. 603.

225 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Compartir alimentos en las sociedades medievales: usos y significados»,
en Eric Garine, Maria Luz Rodrigo, Christine Raimond y Francesc Xavier Medina (coords.), Sharing food,
Universidad de Guadalajara (México), Guadalajara 2016, p. 191.

226 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «La cultura...», p. 605.

227 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Compartir alimentos...», p. 205. Las ordenanzas de funcionamiento
interno de las corporaciones de oficios implicaban que se celebrasen comidas anuales de aquellos que la
formaban.

53



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

el auxilio de aquellos pobres y desarraigados que iban en aumento??%. En el
Aragon medieval los concejos establecieron dias en los que se repartian
alimentos a los mas pobres, como fue el caso de los yantares de San Bernabé
de Daroca??. Por ejemplo, para el «yantar de los pobres» que se celebr6 en
1464, se gastaron diez sueldos en pan y vino, seis sueldos en carne, cuatro
sueldos y seis dineros en tres cuartos de cordero y un sueldo y diez dineros en
cerezas mas lena para que se guisase la carne?%’.

El compartir alimentos estaba presente en todos grupos sociales y
simbolizaba la amistad y el respeto entre iguales y es que el invitar
continuamente a comer y beber a la misma casa y en la misma mesa era signo
de familiaridad, amistad y buena avenencia?!, aquello que hoy dia la
Antropologia denomina pariente ficticio*’?. Su funcién socializadora es
innegable ya que, de acuerdo con Michel de Certeau, a pesar de que enfocase
su analisis en un periodo posterior al que analizamos en este trabajo, no deja
de expresar la realidad medieval:

«Abre itinerarios en lo profundo del barrio, teje un contrato implicito entre socios
factuales, los instala en un sistema de obsequio y contraobsequio cuyos signos

articulan entre si el espacio privado de la vida familiar y el espacio publico del
entorno social»?33,

Estos rituales funcionaron como auténticos generadores del olvido mediante
la cordialidad que transmitieron estos acontecimientos como fueron los
intercambios de comidas, las bebidas o los regalos?*. Por ejemplo, Jean
Froissart explico que, cuando el Principe Negro capturo6 a Juan II de Francia
y su hijo Felipe fue el propio principe el que sirvio a sus prisioneros, a quienes
les expres6 que no se sentia digno de compartir mesa con ellos. En todo
momento el Principe Negro les aseguraba que su padre, Eduardo 1II de
Inglaterra, se reconciliaria con el rey francés de modo que siempre iban a ser
amigos?®. Sin lugar a duda, uno de los principales espacios en los que se
podian desarrollar las relaciones diplomaticas eran estas comidas. El mismo
autor explico que «nadie paga con gusto ni saca dinero de su bolsa mientras
lo pueda evitar», pero bien cierto es que estos procedimientos supusieron

228 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Poder judicial y accion benéfico-asistencial: el concejo de Daroca, 1400-
1526%», Aragén en la Edad Media, ntm. 12 (1995), p. 288.

229 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «La cultura...», p. 617.

230 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca. .., p. 182.

231 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Compartir alimentos...», p. 193.

232 Giddens, Anthony, Sociologia, p. 397.

233 Certeau, Michel de, Luce Giard y Pierre Mayol, La tnvencion. .., p. 99

2% Gauvard, Claude, «Justicia y paz», p. 433.

235 Cirlot, Victoria y José Enrique Ruiz-Domenec (eds.), Crdnicas, pp. 169-170.

54



FRANCISCO GRAU SENAR

cierto desembolso econémico?%%. Y es que, como bien expresé Maria Luz
Rodrigo:

«Las relaciones del obsequio comestible van mas alla de la ética y la logica de
mercado y del beneficio. Es una expresiéon de concordia y amistad a partir de
vinculos subjetivos entre hombres y mujeres que se eligen mutuamente»?37.

Los eventos mas importantes de la vida de los aragoneses se celebraban
con comida. Ya tras los nacimientos se otorgaban a las madres capones y
gallinas, asi como se compartian alimentos con motivo de bautismos y
matrimonios?*8. Durante los festejos, como por ejemplo los navidenos, era
habitual que se regalasen algunos alimentos como los frutos secos y el
turron?®.

Del mismo modo, el final de la vida también motivaba a los miembros
de la familia a que se compartiesen alimentos con los parientes y las amistades
que apoyaban en los dificiles momentos. Estas comidas eran las convivia
defunctorum y en ellas se comia —en un lugar indeterminado— carnero, pan
y vino?? y se pagaba, generalmente, con una suma de dinero que habia
destinado la persona antes de fallecer. Estos alimentos servian para que se
reestructurase el grupo familiar?*!. Sirvan como ejemplo los testimonios
recogidos en los testamentos del siglo XV de Juana Guiral, residente en
Baguena, y Clemente el Joven, de Torralba. La primera obligaba que el dia
en el que se produjese su 6bito sus «fiyos ¢ fyas y hermanos que se hayan de comer un
carnero», mientras que el segundo no establecia limites entre los receptores de
los alimentos: «den pan, vino e carne, con todo lo que serd menester, a puerta abierta»>*2.
También existian tradiciones locales que motivaban la celebracion de
comidas en torno a la muerte como fue el caso de Encinacorba donde se
realizaba un yantar a los misacantanos de la misa funeral?#3. El 20 de julio de
1457 corrieron a cargo del concejo los gastos por los tramites judiciales y el
entierro del joven Juanico que dias antes habia sido asesinado por Pedro
Melian, hijo de hombre para el que trabajaba. El alcaide Antéon d’Uriz se

236 Ibidem, Crdnicas, p. 344.

237 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «La cultura...», pp. 605-606.

238 Ibidem, p. 606.

239 Ibidem, p. 616

240 Rodrigo Estevan, Maria Luz, Testamentos medievales aragoneses. Ritos y actitudes ante la muerte (siglo XV),
Ediciones 94, La Muela 2002, p. 119.

241 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «La cultura...», p. 608.

242 Rodrigo Estevan, Maria Luz, Testamentos medievales. .., p. 117.

243 Ibidem, p. 119.

Jd



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

volcé con la madre del finado debido a su vulnerable situaciéon y compré pan
a la panadera del lugar, vino y carne?**.

En algunos casos se llegaba a acuerdos sobre la crianza de animales
para que, una vez pariesen o se matasen, se destinase una parte a cada una
de las personas implicadas. El1 31 de enero de 1489 un labrador llamado Juan
Soler, de Daroca, y Pedro Valero, vecino de Balconchan, acordaron criar a
medias a una cerda cardena por el tiempo de seis anos. Las mitades eran
estrictas, tanto en el caso de que se matase a la cerda o en el nimero de
lechones que recibia cada uno de ellos. Ademas, se destacaba que la cerda
estaba «cuchada», lo que significaba de acuerdo con el Vocabulario de Comercio
Medieval que public6 Miguel Gual Camarena «porcion de estiércol puesta de
una vez en finca para abonarla», lo que seguramente querian matizar en el
texto que tenia una localizacion concreta e idonea para que se procediese a
su cuidado?®.

5.2. En el limite del bien y del mal: usos y abusos del vino en el medievo

Siguiendo el esquema que hemos disenado para este epigrafe,
comenzamos haciendo una sucinta mencion al Montaillou medieval. Le Roy
Ladurie nos advirti6 de que el vino escaseaba en la aldea catara por un
motivo logico: la falta de vifiedos. Sin embargo, ello no significé una ausencia
de vino, mas quedo relegado tnicamente a las grandes veladas. Ademas, el
autor recuerda que en el lugar se negaba la comunion a los borrachos, un
motivo mas que de peso si tenemos en cuenta que la religion fue el elemento
principal de la vida de estos disidentes occitanos?#6.

S1 avanzamos setecientos anos y nos desplazamos a Aragon
contemplamos la existencia de vinos de calidad por nuestra tierra. Muestra
de ello es, entre otros, el Gran Bacchus de Oro que se le otorgé al vino Firé
que se producen en las Bodegas Pegalaz sitas en Santa Fulalia de Gallego en
2019277, Y es que, hasta llegar a reconocimientos de tal envergadura, lo cierto

244 Garcia Herrero, Marfa Luz, «La siega triste de Alloza (1457)», en José¢ Angel Sesma Mufioz y Carlos
Laliena Corbera (coords.), De la escritura a la historia (Aragin, siglos Xi1I-Xv), Universidad de Zaragoza,
Zaragoza 2014, pp. 237-238.

245 Universidad de Murcia, Vocabulario de Comercio Medieval. Legado Gual Camarena [en linea], en
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/vocabulario. [Consulta: 01/10/2020]

246 Le Roy Ladurie, Emmanuel, Montaillou. .., p. 44.

247 Lopez Amigo, José Luis, Falso suefio, Grupo Editorial Sial Pigmalion, Madrid 2015, p. 477. «El forense
se dio media vuelta y mir6 la cava de vinos selectos que tenia, que iban de un Vega Sicilia a un Chateau d’
Yquem 1959. Pero para esta ocasion decidié escoger Firé, vino que habia catado afios atras y del cual
guardaba un magnifico recuerdo después de una estancia por el Prepirineo aragonés. Disfruté mirando el
rojo intenso del liquido en la copa de vino y marcé un nimero de teléfono de Barcelona».

56



FRANCISCO GRAU SENAR

es que la produccion vinicola aragonesa ha seguido un proceso histérico que
se ha extendido a lo largo de los siglos.

Maria Luz Rodrigo destacod que el consumo de vino penetré en todas
las capas sociales, independientemente del género y a partir —de acuerdo
con las recomendaciones médicas— de los cinco anos?*®, durante los siglos
XII y XIII, un momento en el que se documenta una mayor producciéon
doméstica?®. Por tanto, en los inventarios de esta etapa en la que predominé
el autoabastecimiento hacian presencia los instrumentos de vinificacion que
se transmitian de manera intergeneracional y, mas alla del valor material,
llegaba a tener un valor sentimental?>?. Posteriormente, a partir de los siglos
XIV y XV, al calor del desarrollo del comercio también lo hizo la compraventa
del vino. Tan importante fue el vino que, por ejemplo, en Barbastro se
tipificaron hasta treinta y seis delitos punibles durante el tracto 1396 a 1557,
una variada casuistica de delitos contra, sobre todo, los vinedos?3!. Estas,
ademas, no fueron abandonadas al albur de los hechos delictivos ya que se
crearon unos agentes que eran nombrados por las autoridades concejiles
nominados como guardas o vifiaderos que garantizaban la proteccion®?. En
Daroca en la segunda mitad del siglo XV estos encargados de la proteccion
del vino eran elegidos por catorce hombres que provenian de los siete
términos donde habia vifias que habia sido seleccionados previamente por
los oficiales insaculados. También de caracter anual, la fecha en la que se
renovaban a los guardas de las vinas darocenses era el 27 de diciembre?33,
mientras que en Sos del Rey Catélico esta eleccion tenia lugar —al menos
desde 1475, afio en el que se decidié que se haria en esa fecha en los diez
anos siguientes— el domingo antes del dia de San Jaime, es decir, el de
Santiago Apostol (25 de julio)?*. Sea como fuere, a lo largo de este proceso
el vino paso a ser considerado como un alimento de primera necesidad.

El vino estaba omnipresente en la vida cotidiana aragonesa de la Edad
Media?*, desde la ninez hasta la vejez, etapas en las que se consideraba que
eran débiles y el vino tenia una funcion aliciente; pasando por las edades

248 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «De la vifia a la mesa. Perspectivas socioculturales sobre la vid y el vino
en el Aragon medieval», Temas de antropologia aragonesa, nim. 24 (2018), pp. 74-75.

249 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Maneras de beber, maneras de vivir. El consumo de vino en época
medieval», en Dominique Fournier y Ricardo Avila (coords.), Modos de beber, Universidad de Guadalajara
(México), Guadalajara 2014, p. 49.

250 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «De la vifia a la mesa...», pp. 65-67.

251 Ibidem, pp. 56-59.

252 Ibidem, pp. 55-56.

253 Corral Lafuente, José Luis, «La ciudad de Daroca...», pp. 170-171

25+ Abella Samitier, Juan, Seleccién de documentos. .., p. 84.

255 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Vinedo y vino en el Somontano de Barbastro: los siglos medievales» en
Alberto Sabio Alcutén (coord.), Vino de siglos en el Somontano de Barbastro. Una historia social y cultural: las vidas
desde las vifias, Consejo Regulador de la Denominacion de Origen Somontano, Barbastro 2001, p. 44.

57



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

laborables en las cuales el vino hacia acto de presencia, sobre todo para las
actividades que requerian de fuerza fisica y energia®6. En Jaca, el 5 de
noviembre de 1488 se permiti6 la introduccién de vino forano —el 3 de
enero de ese mismo afo se habia estatuido que solo los jurados o el Concejo
tenian potestad de decidir si entraba o no el vino en la ciudad®’— con
motivo de la escasez, asi como para la celebracion matrimonial de la hija de
Juan d’Acumuer. Ahi qued¢ patente la necesidad del buen vino para la buena
salud de la sociedad jaquesa: «no haver vinos algunos viexos buenos ni encara nuevos
por lo qual algunas personas de la dicha ciudat enfermas et otras que no estan mucho sanas
son peligrosas por no haver buenos vinos»>®.

En las casas se bebia el vino durante las comidas, sobre todo con agua,
una recomendacién que pautaron, entre otros, Arnaldo de Vilanova y
Francesc Eiximenis. Por ejemplo, se advirti6 que en verano el momento en
el que se podia beber el vino era tras la siesta y siempre con agua®?. La
representacion de la Ultima Cena fue la que conté con la presencia del vino,
como las de Sijena y la iglesia de Santa Maria del Tormillo datadas en el siglo
XIV o la de Pedro Garcia de Benabarre del siglo Xv250. En estos ejemplos
aparecia, junto a las botellas de vino, las de agua para que se mezclasen?l.
Ademas del agua, frutas como higos, granadas, cerezas y moras se comian
con el vino, una tradicion que ha llegado a la actualidad con las peras y
melocotones al vino, asi como los ponches?%2.

El vino era consumido dia a dia en las casas y era compartido por los
comensales desde los parientes sanguineos hasta los mozos aprendices o las
amistades. El hecho de repetir esta accién configurd unos signos de amistad,
cordialidad y buena avenencia?%3, asi como unos espacios de socializacion en
los que la alimentaciéon conjunta del vino suponia un auténtico ritual de
hospitalidad que aunaba a los presentes?®*. Los motivos que llevaban a beber
el vino en compaiiia eran variados, tanto en tiempo de descanso como en el
de fiesta era consumido. Como no, estaba presente en las celebraciones
familiares alegres como los bautismos o los enlaces nupciales, o en las alifaras,
comidas que pervivieron en los valles pirenaicos tras el cierre de un acuerdo

256 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Maneras de beber...», p. 45.

257 Gomez de Valenzuela, Manuel, La vida de los Concejos. .., pp. 108-119.
258 Ibidem, p. 124.

259 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «De la vifia a la mesa...», pp. 78-79.
260 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Viiiedo y vino...», p. 46.

261 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Maneras de beber...», p. 56.

262 Thidem, p. 59.

263 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «De la vifia a la mesa...», p. 80.

264 Ibidem, p. 72.

58



FRANCISCO GRAU SENAR

por la venta de una casa. Del mismo modo, esta bebida de alianza también
aunaba a los parientes que velaban a un difunto y se compartia la tristeza?%.

Sin embargo, la vision hacia el vino fue ambivalente, al igual que la
carne. Ello lo marcaba —como nos ha adelantado Le Roy Ladurie— cuando
se superaba el umbral del sosiego y se llegaba a la embriaguez. Precisamente,
ésta provocaba todo lo contrario a lo que se buscaba con la ingesta moderada
del vino, pues producia debilidad fisica y moral e incitaba a la violencia?%.
Ello seguia las pautas de la teoria humoral que consideraba al vino como un
alimento libidinoso?%’.

Por ello, existi6 toda una literatura moral que, a partir de estos
argumentos, rechazaba el consumo de vino, sobre todo desmesurado. Figuras
como las de Noé o Lot borrachos eran rechazadas y se aludia a ellas con el
fin de que sirviesen como auténticos contraejemplos. Del mismo modo, en el
Libro de Buen Amor la moraleja a uno de los pasajes fue que «en el beber de mas,
yaz todo mal provechon?%8. El autor de Flor de virtudes también se hizo eco de los
peligros del vino en el capitulo XXXVII que versaba sobre la gula. Para ello,
rescataba la breve, pero clara definicién ciceroniana: «wvoluntad desordenada en
comer ¢ bever». Mas adelante se ofrece una mas completa que se extrajo de la
Suma de los vicios:

«lodos los males proceden de la gula, porque quita la memoria, e destruye el seso, e consume el
entendimiento, e corrompe la sangre, ciega los ojos, aflaguece [=mermal] el spiritu, emborracha la
lengua, trahe luxuria, gasta e faze adolecer el cuerpo, apoquece la vida e todas las dolencias del cuerpo
¢ del alma proceden d’ellax.

Como en el resto de la obra, en este apartado también se relacioné al vicio
con un animal que fue el buitre en este caso, el cual era, para el autor, de
recorrer largas distancias en busqueda de «una bestia podrida» para poder
alimentarse. El vino aparece en este capitulo en dos frases. La primera se
atribuia al rey Salomoén, quien decia que el vino, asi como las mujeres, eran
los que hacia errar a los sabios, por lo que el amor por el vino aseguraba una
vida en pobreza y miseria. La segunda era una cita de los proverbios
biblicos?%? de la cual se decia que el vino mordia mas que una serpiente?’".

265 Ibidem, p. 77.

266 Thidem, p. 72.

267 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Maneras de beber...», p. 40.

268 Tbidem, pp. 40-41.

269 Martin Nieto, Evaristo (ed.), La Santa Biblia, San Pablo, Madrid 1989, p. 893. Proverbios 23, 30-35:
«Para los que se entretienen con el vino, para los que andan saboreando combinados. No mires al vino:
iqué color de rosa!, jcomo brilla en la copal, jqué suavemente pasa! Pero luego acaba por morder como
serpiente y pica como una vibora. Tus ojos veran cosas extraias, y tu corazon hablara despropositos. Seras
como un hombre acostado en alta mar o acostado en la punta de un mastil. Me han pegado... {No me ha
dolido! Me han golpeado... iNo lo he sentido! ;Cuando me despertare...? Iré a buscar mas».

270 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, p. 127.

59



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Se consideraba que consumo abusivo reiterado del vino estaba en el
origen de peleas, malos tratos de hombres a mujeres y adulterio. Por tanto,
su consumo en espacios como tabernas o burdeles no estaba tan bien visto
como aquel que se consumia de manera ritual en los espacios domésticos?’!.
El 23 de diciembre de 1432 un sastre de Carifiena, Rodrigo, ludépata y
alcohdlico afirmé que le habia dado mala vida a su esposa ya que se juntod
con «malas gentes» con los que bebia vino y jugaba. Por ello juré que ese
momento marcaba un punto final en ese modo de vida y que ya no retomaria
esos vicios?’2. De la misma manera, en el Fuero de Teruel se advirtieron diversas
acciones ilegales que los taberneros podian realizar y provocaban conflictos.
Por ejemplo, la venta de vino avinagrado como bueno, trampas en relacion
con la metrologia o la negativa a la venta de vino por parte de taberneros
eran penadas con cinco sueldos?’3.

0.3. La gestualidad, la paz y el conflicto

El 5 de mayo de 1497 el rey Fernando II ordené desde Burgos que el
zalmedina de Huesca portase un «baston de palo» porque, hasta aquel
momento, no llevaba ninguna insignia que definiese y, mas aun, «para ser
differenciado de los otros». Segin explicaba el monarca con ese elemento
simbodlico se evitaba que, en caso de que no se le reconociese como justicia,
podrian ocurrir «algunas resistencias e otros scandalos en desservicio nuestron®’*.
Como hemos introducido previamente en el apartado de la infrajusticia, un
motivo por el que se canalizaban los conflictos por estos cauces radicaba en
cuestiones economicas. Y es que en casos el trabajo del arbitraje consistia en
«un quarto de carnero con su pan y su vino»?”>. Claude Gauvard recordd que ello
llegaba a limites insospechados, por ejemplo, con el caso una mujer de La
Rochelle a finales del siglo XIV fue asesinada por su esposo. El motivo fue que
ella no habia querido preparar una comida a partir de la que su marido
cerraria un acuerdo?’%. Sin lugar a duda, la justicia en la Edad Media estaba
recubierta de una gran cantidad de simbolos.

Los soci6logos consideran que tanto la comunicacion no verbal como
el lenguaje corporal —que no son lo mismo— son complementarios a
nuestras palabras: eliminan o amplian lo que verbalizamos. En efecto, a

271 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «De la vifia a la mesa...», p. 81.

272 Rodrigo Estevan, Maria Luz, Poder y vida cotidiana en la ciudad bajomedieval: Daroca, 1400-1526, Prensas
Universitarias, Zaragoza 1996. No conozco la pagina concreta en la que se encuentra el documento en esta
publicacién, pero si que sé que el original se encuentra en el Archivo Notarial de Daroca, secciéon Carifiena,
Protocolo de Juan Pardo mayor, 109.

273 Capalvo Liesa, Alvaro y Ana Mateo Palacios, Cimo Teruel..., p. 51.

274 Iranzo Muifio, Maria Teresa, Politica municipal. . ., pp. 289-290.

275 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Vifiedo y vino...», p. 45.

276 Gauvard, Claude, «Justicia y paz», p. 435.

60



FRANCISCO GRAU SENAR

partir de ellas expresamos lo abstracto, nuestros sentimientos, nuestras
emociones o, incluso, nuestras mentalidades?7”.

«Daos fraternalmente la paz» expresan los parrocos hoy dia —o, al
menos, hasta antes de la pandemia de la COVID-19— durante la celebracion
de una misa que provocan que automaticamente los feligreses que sigue la
ceremonia liturgica se estreche las manos entre si o incluso, entre aquellos
que tienen confianza se dan dos besos en las mejillas. En la Edad Media esta
tradicion de la paz existia también, aunque, como bien expres6 Johan
Huizinga, el método que seguia era ligeramente distinto. Los asistentes a la
misa se pasaban una tablilla de madera, plata o marfil —que era aquello a lo
que llamaban pacificale o paix——ry lo besaban, lo que hoy conocemos como
portapaz que era tipico en la Edad Media como sustituto del ésculo en
momentos que las epidemias azotaban a la sociedad?’®. Emmanuel Le Roy
Ladurie en su definicion de las bases del catarismo manifestdé que los
considerados como parfaits o bonshommes les daban el 6sculo de la paz a los
demas componentes de la comunidad albigense?”?. Sin duda, estos ejemplos
responden desde una perspectiva religiosa a la relacion amorosa que ha
existido y existe entre el beso y la paz, algo que la Real Academia Espanola
de la Lengua confirma con palabras como porlapaz a la que hemos aludido
previamente o la expresion dar paz a alguien que significa «besarlo en el rostro
en sefnal de saludo y de amistad»?.

Como se ha 1ido expresando, hubo una buena consideracién hacia ese
lenguaje gestual a lo largo de las Ultimas centurias del medievo que
enmascar6 en algunas situaciones la animadversiéon que uno sentia hacia
otras personas. Por ejemplo, se produjo en el palacio de Westminster una
renovacion del vasallaje a Ricardo II porque habia alcanzado los veintitin
anos. Este hecho vino precedido de una lucha —como se ha presentado
previamente— entre dos facciones nobiliarias inglesas: la de los duques de
Gloucester y York, tios del monarca, frente a la del consejo del joven
monarca que encabezaba el duque de Irlanda. Los duques de Gloucester y
York habian dado muerte a Simoén Burley, hombre de confianza del rey, y
este hecho desato6 la ira de Ricardo 11 y los inconsolables lloros de su esposa?8l.
Ademas, el duque de Irlanda fue desterrado por lo que el monarca perdio a
su mas fiel aliado y hombre de confianza. Jean Froissart expresé que tras una

277 Giddens, Anthony, Sociologia, pp. 278-280.

278 Huizinga, Johan, El otoflo. .., p. 62.

279 Le Roy Ladurie, Emmanuel, Montaillou. .., p. 21.

280 Real Academia Espafiola, Diccionario de la Lengua Espafiola (DLE) [version 23.3 en linea], en
https://dle.rae.es. [Consulta: 10/11/2020]

281 Cirlot, Victoria y José Enrique Ruiz-Domeénec (eds.), Cronicas, p. 356.

61



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

misa que cant6 el entonces arzobispo de Canterbury de nombre William
Courtenay —en la que seguramente besaron aquella tablilla de la paz— los
vasallos «le juraron mantener a perpetuidad fe y homenaje», desde los tios
del rey hasta los prelados. Sin embargo, también manifestd que:
«en el beso bien se veia a quién besaba el rey de buena voluntad y a quiénes no, pues,
aunque a todos besara no a todos les tenia amor, sino que tenia que hacerlo para no

salirse de las reglas y del consejo de sus vasallos. Pero debéis saber que, si hubiera
podido, no lo habria hecho, sino que hubiera tomado cruel venganza»?282,

Es mas, el propio Froissart habia escrito que el rey juré en el momento que
se enter6 de la muerte de su fiel Simoén Burley que «la cosa no quedaria asi»
ya que «le habian matado con gran injusticia y pecado y sin ninguna
razon»?83. Sin embargo, en boca del autor de estas cronicas, parece ser que
esta cesion del monarca vino con el fin de la restauracion de la tranquilidad
y la calma. Por tanto, esos gestos del vasallaje al rey Ricardo II inspiraban
amor y escondian los verdaderos sentimientos del monarca que actud en
contra de éstos con el fin de restablecer la paz. Este vinculo feudovasallatico
caracteristico de este periodo bajomedieval enlazaba a dos partes entre las
que se generaba una relacion amorosa y pacifica. Ademas del beso u 6sculo,
la colocacion de las manos también fue fundamental para el desarrollo de
este nexo. «Con las manos juntas como corresponde»?#* los nobles y prelados
ingleses pusieron en practica el denominado homenaje ligio con Ricardo II.

El beso como simbolo de amor y de aprecio estaba presente en los
procesos pacificadores. Por ejemplo, se plasmo en el Fuero de Jaca que las
agresiones entre hombres en presencia de una mujer infanzona mancillaban
el honor de la dltima. Por ello, se llevaba a cabo un ritual de perdén y
restitucion del honor femenino a partir de trece besos en su pie que provenian
del promotor del acto violento junto a doce varones de su mismo grupo social
que habia reclutado anteriormente?®. Las resoluciones de conflictos recogen
de diversas formas el beso, por ejemplo, Antéon y Jaime Colom se dieron
«homenatges de manos e de boca» con Ferrando de Virmesca en Daroca el 23 de
noviembre de 1452286, Incluso, como hemos visto antes, los blasfemos hacian
un gesto de una cruz en la tierra y le daban un beso antes de que verbalizasen
el perdon a Dios?®’. Los hermanos Juan y Garcia Polo terminaron sus

282 Ibidem, pp. 380-381.

283 Ibidem, p. 356.

284 Ibidem, p. 381.

285 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Artesanas de vida. . ., pp. 352-353.
286 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca. . ., pp. 633-634.

287 Falcon Pérez, Maria Isabel, La sociedad ..., pp. 210-211.

62



FRANCISCO GRAU SENAR

conflictos a partir de que juraron «sobre la cruz [...] en manos del notarw |...] e
damos e prestamos homenatges los unos a los otros e viceversa de manos e de boca»?88.

Vemos, por tanto, como los juramentos que se recogian en los laudos
arbitrales, ademas de los besos que se pudiesen dar entre las dos partes,
también implicaban algunos gestos relacionados con simbolos sagrados,
sobre todo cuando se realizaba algin juramento. Arrama Lépez habia sido
infiel a su marido, Gonzalo Romile, y el 23 de julio de 1463 acordaron en
Jaca que se perdonaban e iniciaban una nueva etapa en su relacion. El ritual
que realiz6 el esposo para perdonar a su esposa quedé descrito al detalle:

«Iit prometo, conviengo e me 0bligo et encara juro a mayor cautela yo dito Gongalbo sobre la cruz e
los santos quatro evangelios de nuestro Senyor Thesuchristo delante de mi puestos ¢ por mis manos et

boqua humil et reverentment tocados et besados de tener, servar et conplir con efecto todas e cada
hunas cosas sobreditas»289.

Por tanto, vemos como el proceso a partir del que se alcanzaba la paz estaba
pautado por una serie de elementos dotados de una potente simbologia. Los
Evangelios y la Cruz avalaban la reconciliacion y promovian la paz, una
virtud que el cristianismo medieval valoré enormemente.

Del mismo modo, también hubo gestos a partir de los que se expresaba
desprecio. Fue lo que ocurri6 el 24 de mayo de 1452 en Daroca mientras un
grupo de personas jugaban a tablas. Juan Teruel, uno de los presentes, se
sinti6 ofendido cuando algunos se dispusieron a hablar acerca de un litigio
suyo. Entonces, opté por hacer una higa —lo que conocemos coloquialmente
como el gesto obsceno de «sacar el dedo»— que acompand con «cierlas
parablas», suponemos que poco agradables. El maestre Gabriel de Oruno, alli
presente, se sinti6 ofendido y considerd como injuriosa aquella accion, por lo
que Teruel matizé que en ningtin momento se la hizo a ¢él, sino a aquellos
que se entrometieron en sus asuntos personales, algo que considerdé como
una auténtica provocacion: «fago la figa fablando a qui me busca pleito»®°. Esta
practica, junto a la de hacer cuernos, evolucion¢ a lo largo del Medievo a su
significado obsceno y se ha mantenido asi hasta la actualidad, pues un mas
de milenio antes a esos hechos que ocurrieron en Daroca eran simbolos de
proteccion. Las representaciones iconograficas lo avalaron, asi como Ovidio
explico que las gentes hacian el gesto durante las fiestas de las Lemura, dias
en los que se manifestaban los espiritus de los muertos de la familia, para que

288 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca. . ., pp. 632-633.

289 Gomez de Valenzuela, Manuel, «<Documentos de Derecho histérico aragonés sobre relaciones varén-
mujer (1432-1537)», Revista de derecho civil aragonés, nim. 19 (2013), pp. 105-106.

290 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca. .., p. 633.

63



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

éstos no saliesen al encuentro, por lo que servia como un auténtico simbolo
protector®!L.

9.4. Los silencios y los somidos en la paz

En los laudos arbitrales aparecen continuas referencias al silencio y
perpetuo para que se alcanzase la paz, por ello, podemos deducir que el valor
del silencio fue capital para que no se gestasen y desarrollasen conflictos??2.
Como destaco Manuel Gomez de Valenzuela «se podia obligar a las partes
a desistir y apartarse de los procesos judiciales ya incoados [...] y a silencio
perpetuo, es decir, no suscitar mas el asunto, y a no hacerse dafno
reciprocamente»®’3. Ademas de las partes en conflicto también se agregaban
al silencio los componentes de sus circulos mas intimos. Fue el caso del
acuerdo entre los hermanos Pedro y Anton de Marton de Sallent de Gallego,
quienes el 9 de octubre de 1450 acordaron finalizar sus disputas por la
herencia de Martina, su madre. Por ello, los hermanos dijeron «nos impostamos
silencio perpetuo [...] a nos et a los nuestros herederos et successores»®*. Sin embargo,
no solo era el silencio el sinébnimo de una situacién pacifica. Por ejemplo, la
resolucion de conflictos armados fue comunicada a todos los rincones de la
sociedad a partir de los repiques de todas las campanas de las iglesias y los
conventos de Parfs desde la mafiana hasta la noche. Estos trasladaron e
hicieron participes a todos los parisinos de los acuerdos que se alcanzaban vy,
por ende, del restablecimiento de la paz%.

Volviendo a la cuestion del silencio, Alain Corbin publicé una sintesis
acerca del valor de éste a lo largo de la historia en 2019. Si bien el historiador
marcé el siglo XVI como punto de partida para el analisis pormenorizado, lo
cierto es que muchas ideas tienen raigambre en los textos biblicos que tanto
repercutieron en las personas durante el medievo. De acuerdo con el autor,
se contrapusieron las actitudes de Marta y Maria, las hermanas de Lazaro,
ya que, mientras la primera hablaba y era mas activa en las labores, la
segunda optaba por una actitud silenciosa y contemplativa. Para el
evangelista Lucas era preferible el comportamiento de Maria a ojos de Dios.
No obstante, ese debate no quedo zanjado, mas atn si se tenia en cuenta que
la actitud de Maria quedaba representaba por el clero regular, asi como la

291 Fornés Pallicer, Maria Antonia y Maria Puig Rodriguez-Escalona, «Insultar con gestos en la Roma
antigua y hoy», Minerva: Revista de Filologia cldsica, nim. 18 (2005), pp. 137-143.

292 Gomez de Valenzuela, Manuel, «Los tribunales arbitrales...» p. 155.

293 Ibidem, p. 157.

294 Vazquez Obrador, Jests, «Documentos notariales tensinos del siglo XV redactados en aragonés (IV): afios
1443 (octubre) y 1450», Alazet, ntim. 26 (2014), p. 211.

295 Huizinga, Johan, El otoflo. .., p. 15.

64



FRANCISCO GRAU SENAR

de Marta la ejemplificaba el secular, por lo que, por ejemplo, los franciscanos
optaron por la alternancia de sendas posturas?’.

Ademas de las ensefianzas de la Biblia, también se pusieron como
ejemplos los silencios de algunos santos que vivieron en la Edad Media. Por
ejemplo, Jacques-Bénigne Bossuet en el siglo XVII apel6 a los silenciosos y
solitarios san Benito y san Bernardo. Del segundo reprodujo una
conversacion que mantuvo con los monjes de Claraval cuando le confesaban
lo dificil que se les hacia la vida en silencio. A ello, san Bernardo les respondio
que si ellos considerasen «el rigor con el cual el gran Juez examinara las
palabras, no les costaria mucho esfuerzo callar»*’. Por tanto, queda claro
que el silencio fue una virtud muy bien vista por la Iglesia —motivo por el
que algunas reglas monasticas aplicaron a perpetuidad— que era «necesario
para mantener la caridad, la paz, la uniéon entre los hermanos y entre las
hermanas»?98.

Desde una perspectiva pedagogica el silencio también ocup6 un puesto
preeminente. Luis IX de Francia —san Luis—?% o don Juan Manuel3%
centraron la atencion, el primero en su testamento espiritual y el segundo a
lo largo de su produccion literaria, en el volumen con el que se hablaba, asi
como el silencio durante el desarrollo de las eucaristias. Y es que, en la
tratadistica medieval qued¢ reflejada que no habia necesidad de hablar si no
era necesario por lo que la custodia linguae fue considerada como un rasgo de
sabiduria3®l. Es mas, en Flor de virtudes en el capitulo que versaba acerca del
miedo se recogidé una cita del dramaturgo romano Terencio en la que
resumia en dos maximas el como uno debia actuar para no tener miedo en
ningun momento: «faz siempre bien ¢ fabla poco»3°.

5.5, Las nisas en el dmbito cotidiano medieval

Otra de las manifestaciones que nos declaran la existencia de un
ambiente pacifico son las risas, contrarias al silencio que hemos analizado un
poco antes, y las sonrisas. Tales expresiones han sido, son y seran fen6menos
tanto sociales como culturales que, en dependencia fundamentalmente de la
moral que impregnaba entre los moradores del mundo en un espacio y un
tiempo concreto, se desataban a continuacion de una situacion u otra. Es
decir, las causas de las consiguientes risas y sonrisas dependieron de una

296 Corbin, Alain, Historia del silencio. Del Renacimiento a nuestros dias, Acantilado, Barcelona 2019, pp. 59-60.
297 Ibidem, pp. 56-57.

298 Thidem, p. 57.

299 Castillo Ceballos, Gerardo, 21 matrimonios. .., p. 36.

300 Garcia Herrero, Maria del Carmen, «La educacion...», p. 88.

301 Nogales Rincon, David, «Los espejos...», p. 35.

302 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, p. 100.

65



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

coyuntura espaciotemporal en la que influian la moral establecida y la
definicién del humor, motivo por lo que las dos son susceptibles de analizarlas
histéricamente®?3. Sin embargo, la risa y la sonrisa, este gesto facial y esta
manifestacion, no han sido estudiadas con demasiada profusion en el ambito
cotidiano medieval, que no festivo, pues es mucho mas vasta la produccion
historiografica que se ha dedicado a lo lidico o los estudios que se han
dedicado al humor a partir de la literatura medieval. No obstante, si que
podemos sintetizar los elementos mas destacables que tuvieron lugar a lo
largo de este milenio.

Antes de sumergirnos en el analisis de la risa en la Edad Media, nos
tenemos que retrotraer a los textos biblicos para conocer si los personajes del
libro mas influyente del Occidente medieval reian. Lo cierto es que estas
manifestaciones aparecen de manera mas continuada en el Génesis durante
la historia de Abraham por lo que, en opinién de Le Goff, la concepcion
acerca de la risa que predominé en la Europa del medievo fue heredera de
la del Antiguo Testamento’*. Y es que las risas de Abraham y Sara seguian
la pauta de la teoria de la incongruencia que lanz6 John Morreall alla por
1987 en torno a las causas que suscitaban el humor’®. «La [...] de la
incongruencia: la risa la provoca, basicamente, la percepcion de algo que esta
fuera del orden normal de la naturaleza o de la sociedad»®’®. En cierto
momento del dialogo que mantenian Dios y Abraham, este tltimo «cayo [su]
rostro en tierra y se puso a reir»3?’ cuando el Todopoderoso le vaticiné el
futuro embarazo de la nonagenaria Sara. Su esposo, incrédulo y cercano al
siglo de vida, reia y veia imposible ese hecho. De la misma forma reaccion6
Sara cuando le auguraron que en cosa de un ano iba a ser madre primeriza:
«Sara escuchaba a la entrada de la tienda [...] se echd a reir»3%8. Mas atn,
tras el parto Sara seguia viendo incongruente la situaciéon que estaba viviendo
y, ademas de su risa, consider6d que todos los que se enterasen de los hechos
que habia vivido también se reirian junto a ella3®. Y es que tan hilarante tuvo
que ser la situacion que el nombre que se seleccion6 para el hijo, Isaac,
provenia de la palabra sdkhag®'?, una risa inocente, indémita, feliz y

303 Le Goft, Jacques, «La risa en la Edad Media», en Jan Bremmer y Herman Roodenburg (coords.), Una
historia cultural del humor: desde la Antigiiedad a nuestros dias, Sequitur, Madrid 1999, p. 41.

304 Ibidem, p. 49.

305 Siurana Aparisi, Juan Carlos, «Los rasgos de la ética del humor: una propuesta a partir de autores
contemporaneos», Veritas, nam. 29 (2013), p. 12.

306 Le Goff, Jacques, «La risa...», p. 48.

307 Martin Nieto, Evaristo (ed.), Biblia. .., p. 36. Génesis 17, 15-17.

308 Ibidem, p. 37. Génesis 18, 10-12.

309 Ibidem, p. 40. Génesis 21, 6.

310 Le Goff, Jacques, «La risa...», p. 49.

66



FRANCISCO GRAU SENAR

«bendecida por la teologia positiva»3!l. Sin embargo, la concepcion que
aparece en el Nuevo Testamento tampoco es la de la risa asociada al vicio
que veia con malos ojos la Iglesia medieval ni mucho menos, pues una de las
bienaventuranzas que se recogen en el Fvangelio de Lucas —que se
complementan, a su vez, con las del Evangelio de Mateo3'>— es «dichosos los
que ahora llorais, porque reiréis»313.

Jacques Le Goff consider6 una etapa en torno a la historia de la risa
que se encontraba encasillada por el modelo monastico que tuvo comienzo
en torno al siglo iv y experiment6 un cambio en torno al siglo x3!*. En la regla
de San Pacomio que conocemos a partir de la compilaciéon que se materializo
en la Pachomiana Latina de san Jeronimo en 404 se expresaba que los monjes
no debian entregarse a la risa tonta, algo que venia precedido, entre otras
cuestiones, por la prohibicion de beber alcohol, algo que podia desencadenar
en tal manifestacion3!®. Un siglo después, san Benito de Nursia también
limit6 e incluso prohibi6 el empleo de la risa. Por una parte, no se aceptaban
«necedades o cosas que exciten la risa» porque no se aceptaba el «reir mucho
o estrepitosamente»3!, asi como la provocacion de la risa a partir de palabras
o expresiones hacia los superiores porque no se consentia «que el discipulo
abra su boca para semejantes expresiones»3!’. Ello se debi6 a que la risa era
el segundo enemigo del monje tras la holgazaneria, lo que motivo que los
subordinados a estas reglas canalizasen el humor a partir de otras formas
como los conocidos como joca monacorum3'8; unos textos parddicos que los
monjes redactaban en sus celdas3!.

Sin lugar a duda, la custodia linguae estaba mucho mejor valorada que
la risa en el seno de la Iglesia, por lo que podemos decir que la risa era un
fenbmeno controlado®?’, algo que no dudaban expresar a partir de las
imagenes religiosas. Y es que esta se asociaba mas bien con la figura del

311 Rodriguez Cuadros, Evangelina, «Alzando las figuras: hacia una sistematizacién de lo grotesco», en
Luciano Garcia Lorenzo (ed.), E/ figurén, Fundamentos, Madrid 2007, p. 71.

312 Martin Nieto, Evaristo (ed.), Bibla..., p. 1.407. Mateo 5, 1-12.

313 Lucas 6, 21. Ibidem, p. 1.482.

314 Le Goff, Jacques, «La risa...», p. 51.

315 Torallas Tovar, Sofia, «La regla monastica de Pacomio de Tabenesi», Erytheia, nim. 22 (2001), p. 18.
316 Aranguren, Ifiaki y Garcia M. Colombas (eds.), La regla de San Benito, Biblioteca de Autores Cristianos,
Madrid 2000, p. 6.

317 Ibidem, p. 7.

318 Zamora Rendoén, Melva, Ruben Dario Vallejo Molina y Jorge Ivan Parra Londofio, Epusodios de literatura
moderna, Universidad de Santo Tomas, Bogota 2002, p. 89.

319 Sacchi, Luca, «”Sapienter interrogare, docere est”. El camino dialégico sapiencial entre curiosidad y
doctrina», Revista de poética medieval, nam. 23 (2009), p. 113. Estos juegos monacales seguian casi siempre la
estructura de pregunta y respuesta, asi como se relacionaba con episodios biblicos. A modo ilustrativo recojo
algunos ejemplos: «;Y Adan cuantos hijos tuvo excepto Cain, Abel y Seth? 30 hijos y 30 hyas. ;Quién
murid, pero no naci6? Adan».

320 Le Goff, Jacques, «La risa...», p. 45.

67



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

propio Diablo, pues ni las representaciones de Cristo, la Virgen o los santos
regalaron sonrisas en el medievo. Un ejercicio que se puede realizar en
busqueda de las risas y sonrisas en las manifestaciones artisticas medievales
es a partir de la simple contraposicion de dos de las obras de Umberto Eco
muy ligadas entre si: Historia de la belleza e Historia de la fealdad. Mientras que
en la primera apenas encontramos personajes que meramente sueltan una
ligera sonrisa en general®?! y ninguno en escenas religiosas3??, en la segunda
se recoge algin ejemplo que vinculan la risa y al Demonio. Por ejemplo, en
el portal sur de la catedral de Chartres se esculpi6 alla por el siglo XIII una
imagen de un sonriente Diablo que hasta muestra hasta sus dientes mientras
agarra a una monja con el rostro desencajado’?3. Lo mismo ocurria con las
personificaciones de la muerte, auténticos esqueletos que reian cuando
contemplaban su triunfo sobre los vivos3?*. Pero, estas risas no respondian al
sdkhag previamente mencionado, mas bien a la también veterotestamentaria
ldag, la risa burlesca, sarcastica, denigrante y carente de ingenuidad3?. No
obstante, no debemos confundir la risa con la sonrisa, pues, de esta Gltima,
encontramos muchos ejemplos en esculturas de Virgenes medievales.

La laicizacion de la risa permitié un cambio de la percepciéon hacia la
misma que enraizaba la explicacion aristotélica de la risa inherente a la
condiciéon humana3?, es decir, la idea del homo risibilis®?7, algo que se asocia
con lo previamente mencionado. Y es que ya en la Antigua Grecia hubo
orientaciones precedentes de la psicologia, como recogioé James F. Brennan
en su Historia y sistemas de la psicologia, que explicaban los actos humanos y que
podemos asociar con la risa. La orientaciéon biolégica que defendieron
médicos de la talla de Alcmeo6n de Crotona, Hipocrates de Cos o Empédocles
de Agrigento entre los siglos VI 'y IV a.C. se resumia en que la fisiologia del
organismo contenia la explicaciéon de la vida3?®. Ademads, la orientacion
humanista, aquella que distinguia entre los humanos y el resto de los seres
vivos porque los primeros gozan de alma, fue la defendida por el propio
Aristoteles, defensor de que el pensamiento era algo inherente al lenguaje3?.

321 Le Goff, Jacques, «La risa...», pp. 52-53. Las sonrisas que pueden aparecer en estos contextos suelen ser
en espacios publicos como fiestas o matrimonios al aire libre, algo que motivé la teoria de Mijail Bajtin,
quien consider6 que la Edad Media fue un periodo en el que predomind la tristeza y la risa se libraba en
publico.

322 Eco, Umberto, Historia de la belleza, Debolsillo, Barcelona 2010. Véase con especial detenimiento las pp.
99-191, dedicadas al periodo medieval.

323 Eco, Umberto, Historia de la fealdad, Lumen, Barcelona 2007, p. 95.

324 Ibidem, pp. 62-67.

325 Rodriguez Cuadros, Evangelina, «Alzando las figuras...», p. 71.

326 Corral Lafuente, José Luis, «La idea de lo cotidiano...», p. 13.

327 Le Goff, Jacques, «La risa...», p. 44.

328 Brennan, James F., Historia y sistemas. .., pp. 21 y 34.

329 Ibidem, p. 28.

68



FRANCISCO GRAU SENAR

Es decir, si estas cuestiones las tomamos como base y estudiamos la
consideracion antigua de la risa a partir de ella, deducimos que algunos
grupos de fil6sofos griegos consideraban la risa como algo humano, propio
de una buena ubicacion de los humores o de los estados internos.

Acerca de esta risa laica, en la Alta Edad Media encontramos en los
cantares de gesta el gab, una risa feudal, que surgia en reuniones en las que se
contaban historias y anécdotas durante los tiempos de paz®3'.
Posteriormente, a partir del ano 1000, los donantes eran descritos como hularis
donator en algunas cédulas, lo que potenciaba la buena voluntad en la que se
realizaba el acuerdo pacifico®3!. Ademas, se extendi6 la imagen del rex facetus,
el rey guason, por lo que la risa pasaba a instrumentalizarse por parte del
gobierno?32.

Sea como fuere, la risa se valoraba muy positivamente a escala local.
Por ejemplo, Emmanuel Le Roy Ladurie advirti6 que en el Montaillou
medieval se estereotipaba al hombre ideal con caracteristicas como
inteligencia, cortesia, risa y sonrisa®?®. Para ello nombro algunos casos, como
el parfait Guillaume Authié que favorecia la convivencia a partir de sus «bailes
infatigables, [...] riqueza y buen humor, todo ello unido a la belleza de la
esposa»®3*. Del mismo modo, Pierre Maury era considerado como «el héroe
positivo por excelencia» por sus sonrientes saludos3%.

9.6. Risa, burla, broma y un proceso zaragozano de 1462

Hemos visto como la risa —de acuerdo con el texto de Le Goff— es
una «practica social con sus propios codigos, sus rituales, sus agentes y su
teatralidad», un fenémeno cultural historiable a partir de la historia de los
valores y de las mentalidades o mediante las representaciones literarias y
artisticas. Ademas, a partir del siglo XIII la risa se expres6 mejor a partir de
la extension de las lenguas vernéaculas, pues expresaban, al fin y al cabo, la
individualidad de las ideas y de los sentimientos33°.

Maria del Carmen Garcia Herrero encontr6 en un proceso de
mediados de abril de 1462 de Zaragoza en el que dos testigos sustanciales del
caso que trataba comentaban un momento en el que se estuvieron riendo.
Una tal Lorenza Borraz, alias la Morellana, implor6 a una amiga suya,

330 Le Goff, Jacques, «La risa...», p. 50.

331 Ibidem, p. 52.

332 Ibidem, p. 45.

333 Le Roy Ladurie, Emmanuel, Montaillou. .., p. 493.
334 Thidem, pp. 492-493.

335 Ibidem, p. 187.

336 Le Goff, Jacques, «La risa...», pp. 41-44.

69



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Antona Sanz, que le dejase pasar la noche con ella. Sin embargo, Antona no
vivia sola, pues habitaba un palacio —una habitacion— en el piso bajo de la
casa del matrimonio que formaban Pedro de Soria y Mari Miguela (o Mari
Fariza). Lorenza aquella noche asesin6 vilmente a su amiga y le robo sus
enseres personales, aunque lo que realmente nos interesa es un preciso
momento que conocemos a partir de las declaraciones del matrimonio
propietario de la casa en la que ocurrieron los hechos.

Mari Miguela, que declar6 después de su marido, expres6é que Antona
«era contenta» tras aceptar la proposicion de Lorenza33’. Por tanto, ese
ambiente de lo que coloquialmente llamariamos buen rollo, de paz, a fin de
cuentas, que imperaba entre las tres mujeres que se encontraban reunidas en
la puerta del hogar fue propicio para que Antona Sanz bromease con el
recién llegado Pedro de Soria, quien dedicado gran parte del dia a sus tareas
de labranza338. Le propuso que eligiese con cual de ellas queria pasar la noche
y, tras ello, «se bulraron un poco». Sin embargo, lo cierto es que en este sentido
cambia el significado de burla en relacion con el actual —«accién, ademan
o palabras con que se procura poner en ridiculo a alguien o algo»339—,
heredero del biblico ldag previamente citado, pues no parece que las mujeres,
ni mucho menos Antona que era la inquilina de Soria, buscasen ridiculizar
al hombre. Para nada, ¢l venia de «fazerse la barva», por lo que con la broma
Unicamente trataban de decirle a Pedro de Soria lo emperejilado que
estaba3#.

Para entender lo que podia significar burla a mediados del siglo XV nos
podemos retrotraer al Diccionario de Antonio Nebrija de 1495 donde ya
aparecen burlar de palabra, burla de palabra, burlando, burlona y burlar de manos. Las
cuatro primeras las encontramos asociadas a términos latinos provenientes
de la palabra wco, es decir, broma. Mientras tanto, la Gltima de ellas, la burla
de manos significaba wdo, juego, y se distinguia de la manifestacion verbal e
irrisoria’*!l. En este caso no se distinguia la finalidad de la broma ya que el
significado no sopesaba la inocencia o la intencionalidad mas o menos
maliciosa. Sin embargo, en la Flor de virtudes se recogieron algunos pasajes
relativos a la burla. El autor consider6 como vicio el «sacar burla de los otros» y

337 Garcia Herrero, Maria del Carmen, «Una burla...», p. 188.

338 Tbidem, p. 185. El mismo expres: «Dexemos exas nuevas, yo e cavado oy todo el dia con el agua e
vengo cansado».

339 Real Academia Espanola, Diccionario de la Lengua Espaiiola (DLE) [version 23.3 en linea], en
https://dle.rae.es. [Consulta: 22/07/2020]

310 «Una burla...», p. 170.La propia Garcia Herrero considera que ese fue el motivo de que se iniciase la
broma. Garcia Herrero, Maria del Carmen,

341 Real Academia Espanola, Nuevo Tesoro Lexicogrdfico de la Lengua Espafia (NTLLE) [en linea], Nebrija, 14953,
en http://ntlle.rae.es/ntlle/SrvlitGUILoginNtlle. [Consulta: 23/07/2020]

70



FRANCISCO GRAU SENAR

para ello recogi6 algunas citas de Salomoén, Caton y Salustio en las que
advertian de la mala vision que tenia Dios hacia los burladores o los peligros
y desaciertos que uno cometia al burlarse de los demas3*?. Pero, sin lugar a
duda, nos puede resultar clarificadora la aportacion de Francisco del Rosal,
algo mas tardia, que recogi6 en un Diccionario de 1611 en el que se centraba
en la etimologia de la palabra:

«de una palabra latina, puerilia, que quiere decir cosas de nifnos o nifierias; y puerlititas
es la mocedad, o hechos de ninos o mocos; y de puerilia, purlia o burla [...] y paizo es
escarnecer, burlar o hacer risa»343,

De todos modos, tenemos que pensar que estamos operando con los
significados que actualmente se les dan a estos términos. Si bien es cierto que
este ejercicio de bisqueda en este tipo de fuentes primarias es 6ptimo de cara
a la basqueda de nuestra soluciéon, tampoco debemos despreciar otras
posibilidades o vias, como por ejemplo un analisis sociolingtistico. Y es que
Flor de virtudes era una obra que estaba dirigida a personas alfabetizadas, mas
bien pertenecientes a las ¢élites, por lo que seria posible que burla se relacionase
con las bromas de los grupos sociales mas humildes y, a fin de cuentas, fuese
ciertamente peyorativo para los lectores de la obra. Recordemos que en el
medievo estaban muy pautados las expresiones, las formas y los temas
durante las conversaciones. Basten dos ejemplos. El primero de Andrés el
Capellan que redact6é un Tratado de Amor a principios de la Baja Edad Media
(en torno a finales del siglo XII y principios del siguiente) y alli paut6 como
debian ser las conversaciones para que emergiese el amor entre hombre y
mujer en funciéon de la posicion socioeconémica de cada uno**. El segundo
se encuentra en la misma Flor de virtudes, con una cita de Ptolomeo que
distingue entre el «fablar de cosas altas» con caballeros, asi como con
labradores y «populares» cuestiones propias de sus trabajos3+.

342 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, p. 148. La cita de Salomoén, también biblica, proviene de
Proverbios 3, 34 bajo el titulo de «felicidad del sabio»: «de los burlones se burla [Dios], y a los humildes da
su gracia». Martin Nieto, Evaristo (ed.), Bibla..., p. 865.

343 Real Academia Espafiola, Nuevo Tesoro Lexicogrdfico de la Lengua Espaiia (NTLLE) [en linea], Rosas, 1611,
en http://ntlle.rae.es/ntlle/SrvitGUILoginNtlle. [Consulta: 22/07/2020]

34 Martin Rodriguez, José Luis, «Posicién social y aproximacioén entre los sexos. El Tratado de Amor de
Andrés el Capellan», Historia. Instituciones. Documentos, nam. 25 (1998), pp. 395-400.

345 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor..., pp. 141-142. Reproduzco literalmente la cita porque es muy explicita:
«La segunda es pensar e guardar con quién quiere fablar. Tholomeo dize: “Ante que fables, faz que conoscas las condiciones e
costumbres de las personas con quien quieres fablar, porque con varones e nobles cavalleros e sefiores, deve el hombre fablar de
cosas altas, conviene saber, de sefiorias, de honras, de lealtad, e de seso, ¢ de prudencia e fazafias, de cavallos, de falcones, de
canes e de qualquiere otra cosa de plazer; e con mujeres deve hombre fablar de cortesias, de mancebos, de vestidos e de arreos; e
con las donzellas deve el hombre fablar de amores, ¢ de alegria, e de caga, e de armas, e de honestidad e castidad, de temperancia
¢ de sanctidad; ¢ con los populares deve el hombre fablar de aquellas cosas que segin sus artes han menester; e con los labradores
deve hombre fablar de lavrar e sembrar, e de ganado, e de semejantes cosas necessarias para aquella arte; e con los locos deve el
hombre fablar locuras, empero, que no diga hombre otras cosas sino las que son al propdsito de su locura; e con las personas
affligidas e atribuladas deve hombre fablar de paciencia, de misericordia e de temperancia. E asst deve el hombre, segin la
condicion de la gente, fablar de cosas que les sean plazer’».

71



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

En definitiva, la burla era concebida originalmente como una nifieria,
una cosa, al fin y al cabo, inocente. No obstante, ello no implicé que también
se considerase como el escarnio, la risa humillante y de mal gusto que no se
debia hacer al amigo «ca él se ensafiard ¢ se enojard antes e mds que el estrafion*. Es
probable que el concepto de burla sirviese un poco como cajéon de sastre en
funcion de la intencionalidad o la forma de ésta y, simplemente, se empleaba
como sinébnimo de broma. Y es que, como hemos visto, confluyen en las
definiciones nociones del sdkhaq y del ldag a los que aludiamos previamente.
Al menos, en este proceso que estamos analizando, broma y burla si que
serian sinbnimos, mas alla de las demas fuentes que podamos consultar y las
conclusiones que podamos extraer.

Sin embargo, no debemos confundir la inocencia en la propia broma
con la inocencia de la risa ya que, efectivamente, esta broma era
«transgresora de caracter sexual» como afirmé Garcia Herrero®*’. Pero si
que era inocente la risa de los participantes, pues ni ofendia ni encubria
malicia. Ademas, si Pedro de Soria se hubiese sentido humillado o incomodo,
no hubiese propiciado el desarrollo de esa atmosfera comica. Y es que en su
declaracion confes6 que tras la propuesta indecorosa de las mujeres
manifestd «jHoc, y dos tanbien si quereysh. Atn mas, las mujeres —sin
especificar cudles de ellas— le dijeron «Si/ jPues vamosh. Tras ello no
especifico que mas estuvieron hablando, aunque si coment6 que estuvieron
«asst hun poco», posiblemente riendo y bromeando, y mas tarde «puyados todos
al fuego», por lo que seguramente estuvieron compartiendo alimentos3#.

Ahora bien, tras estos planteamientos surgen dos cuestiones
fundamentales que empalman con el titulo del trabajo. ;Esta situacion era
cotidiana o anecdodtica? Evidentemente, la sociedad aragonesa de ese
momento no reprodujo tal cual esta broma, pero existirian otras muchas
formas. Pero, lo cierto es que seguramente no se recogieron ni la mas minima
parte de ellas, motivo por el que historiar la risa, que no el hacer reir, es tan
dificil. ;Son ejemplos de paces cotidianas? Pues, seguramente, mas de lo que
pensamos desde un principio.

Garcia Herrero nos pone de relieve, mas alla del vil hecho que
perpetr6 la morellana, la intencionalidad —para nada excepcional— que
habia para distanciar a Lorenza y Antona en funcién de sus valores como
recurso descriptivo’®?. Se reforzaban los arquetipos y, mientras la asesina era

346 Ibidem, p. 148. Cita que se atribuye a Caton.

347 Garcia Herrero, Maria del Carmen, «Una burla...», p. 170.
348 Ibidem, p. 185.

349 Ibidem, p. 170.

72



FRANCISCO GRAU SENAR

descrita como «rea et criminosa»3>° y dotada de un «spiritu diabolicon3>1, la «muxer
humul, benigna e pacifica» la encarnaba la victima Antona que era tan buena que
no hacia mal a nadie, pero que tampoco temia que se lo hiciesen, lo que
confirmaba que Lorenza actu6 con alevosia®?. Pero, que Pedro de Soria y
Mari Miguela se hiciesen eco de la situacion tan agradable que habian vivido
unas horas antes del cruel asesinato de Antona nos dice mucho, pues se
encontraban en una situacion muy confortable y pacifica que para nada daba
a entender que finalizase de la manera mas sanguinaria posible. Hoy dia,
cuando vemos la televisiébn y nos comunican un asesinato, los periodistas
acuden a la zona donde ocurrieron los hechos y a sus inmediaciones.
Entretanto, entrevistan a los vecinos, que en algunas ocasiones explican que
las victimas y los asesinos eran personas a las que saludaban dia si y dia
también y que ninguna actitud o comentario presagiaban el desenlace
macabro. Para el matrimonio de Pedro y Mari Miguela la situacion les
resultd sorprendente, pasaron de la paz que forjaron a partir de un rato
divertido y que se extendi6 cuando compartieron los alimentos en el
momento de la cena con una buena inquilina y su amiga a una inexplicable
calamidad.

350 Ibidem, p. 175.
351 Ibidem, p. 177.
352 Ibidem, p. 176.

73



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

6. Aproximacion a la paz y los conflictos en las

Jamilhas aragonesas de la Baja Edad Media

6.1. Consideraciones hacia la familia en la Edad Media

«No fies en el que no ama sus parientes, ca el que abhorrece sus cosas, ;como amard
las ajenas e estranyas?3>3. A partir de esta afirmacion del rey Salomoén que se
recogio en Flor de virtudes quedaba clara una cuestion: la familia era muy
importante para las gentes de la Edad Media. Principalmente, actuaban
como los aliados ante la existencia de conflictos, compartian una serie de
elementos comunes tales como el apellido, el blasén o la comida conjunta en
la misma mesa. Esta dalima hemos visto que incluso hacia que se
incorporasen al nucleo familiar personas con las que no compartian un
vinculo sanguineo o matrimonial, mas bien una auténtica amistad u otro tipo
de relaciones tales como servicio, vasallaje o clientela®*. Hoy dia la
Antropologia denomina a estos miembros, como hemos mencionado
previamente, parentes ficticios ya que se difuminan los limites entre aquellos

353 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, p. 9.
35¢ Torreblanca Gaspar, Maria Jests, «Sistemas de paz...», p. 106.

74



FRANCISCO GRAU SENAR

que forman la familia y aquellos que no por lo que la familia acaba siendo
una construccion social3%.

Mas atn, la familia compartia una misma casa, algo que ha sido objeto
de atenciéon por especialistas en Derecho en relaciéon con el mundo de las
leyes. Y es que José Orlandis fij6 en 1944 el concepto de paz de la casa para el
periodo medieval, una concepcion con raigambre germanica que definia el
hogar como un lugar seguro para aquellos que lo habitaban de los ataques
que podian perpetrar personas externas. Se ha estudiado el wmcerramentum
domorum en los fueros de la Extremadura aragonesa, pues aquellos que
violentaban la paz doméstica eran castigados econéomicamente?6. Por
ejemplo, en Calatayud, Daroca y Teruel aquel que transgredia el fuero se
veia obligado al pago de trescientos sueldos jaqueses?¥’, mientras que en otras
localidades como Logrono, Marafion o Miranda de Ebro unicamente
sesenta®>8. Por ello, era obligatorio el que se cerrasen las puertas de las casas
bajo llave3>?, asi como destacaban las casas que debido a su arquitectura eran
infranqueables. De este ultimo ejemplo, cuando Jean Froissart explico la
batalla de N4jera se centr6 en el como resistié en la localidad una casa que
habia sido construida en piedra3®.

Sin embargo, como adelant6é Stephanie Coontz en 1992 en su obra
The Way We Never Were manifestd que la consideracion a lo largo de los
tiempos de la familia tradicional como un remanso de paz es una auténtica
idealizacion tal como aquellas que han calado sobre las edades doradas?®6!.
Efectivamente, la violencia intima ha contrastado con esas mitificaciones
edulcoradas del grupo familiar que se han presentado a lo largo de los
tiempos como manifestd6 Bronislaw Malinowski alla por 1941 en lo que
denomin6 como «la influencia de la cultura sobre la agresion»: «la caridad,
asi como la agresion, comienzan en el hogar»32. Desde la Sociologia la
respuesta que se ha dado a estas cuestiones radica en dos puntos: en las
familias afloran las multiples emociones con mayor potencia y dentro del
ambito doméstico se tolera o aprueba un amplio margen de violencia353.

355 Giddens, Anthony, Socwlogia, p. 397.

356 Agudo Romeo, Maria del Mar, «El incerramentum domorum en los fueros de la Extremadura aragonesa»,
Aragon en la Edad Media, nim. 8 (1989), pp. 23-24.

357 Ibidem, p. 29.

358 Ibidem, p. 32.

359 Ibidem, p. 27.

360 Cirlot, Victoria y José Enrique Ruiz-Domenec (eds.), Crénicas. .., p. 253.

361 Giddens, Anthony, Socwlogia, p. 365.

362 Malinowski, Bronislaw, «Un analisis antropolégico de la guerra», Revista Mexicana de Sociologia, vol. 3,
nam. 4 (1941), p. 127.

363 Giddens, Anthony, Socwlogia, p. 382.

75



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Como hemos adelantado en algunas cuestiones, la violencia en las
familias de la Edad Media estaba mucho mas tolerada, sobre todo a partir
del triunfo de la figura del pater familias en torno al siglo XIII en detrimento de
los demas miembros. Sobre todo, el maltrato a la mujer que, como veremos
a continuacion, estaba permitido. También hemos advertido de la facilidad
que tenian los jévenes para iniciar un conflicto, lo que era motivo en algunos
casos de expulsion de la familia. Por el contrario, cuando el malogrado era el
cabeza de familia y el acto lo habia perpetrado alguno de sus parientes la ley
recaia sobre el asesino con fuerza’®*. Veamos ello a partir un hecho que
ocurri6 en el area de Teruel en 1482:

«En el mes de benero se a seguido un caso en el lugar de Cubla, aldea de Ternel, que un mangebo
peraire, de tierra [de] Albarragin, se enamoro de una mujer casa de alli, los quales movidos de espiritu
diabolico mataron el marido y robaron la casa dexando el muerto soterrado en casa y ellos se fueron a

tierra de Alvarrazin y alla, sabido el caso los traxeron a la cindad de Albarrazin donde en el mes de
febrero del presente ario los an arrastrado y esquarterado»s.

Sin embargo, a pesar de esta cara negativa de las familias medievales no
debemos olvidar las relaciones pacificas tales como la ayuda o el
mantenimiento que también ocurrian en este ambito.

Si bien la familia en la Edad Media era muy extensa, en este trabajo
vamos a reducir el analisis a tres tipos de relacién: matrimonios, progenitores
y vastagos y hermanos. A partir de multiples ejemplos valoraremos algunas
manifestaciones pacificas y violentas que ocurrieron, sobre todo, en el
Aragén medieval. Probablemente abundaran los casos de contflictos,
resueltos o no, que incluso podian llegar a asesinato, pero no podemos olvidar
una de las principales expresiones de la paz: la ausencia de conflicto. Por
tanto, muchos de los ejemplos también nos muestran aquellas formas en las
que no se debia actuar y que quebrantaban, mas alla de las leyes establecidas,
el codigo ético y moral que impregnaba la mentalidad de las gentes del
medievo.

6.2. Algunas bases de la_formacion del matrimonio medieval

Parecer ser que la historiografia se ha detenido mayormente en la
explicacion de los conflictos matrimoniales mas que en el buen devenir de
éstos. Y es que la concepcion de la unién nupcial en tiempos medievales
distaba de la que actualmente compartimos la mayor parte de las gentes. La
definicién que se propone desde la Sociologia acerca del matrimonio es la
union sexual entre dos individuos adultos que esta reconocida y aprobada
socialmente a partir de la que se vinculan varias personas mas, es decir, los

36+ Mendoza Garrido, Juan Manuel, Violencia, delincuencia y persecucion. .., p. 72.
365 Lopez Rajadel, Fernando, Crinicas de los jueces. .., p. 291.

76



FRANCISCO GRAU SENAR

parientes. Dentro de este apartado se tiene una gran consideracion hacia las
tesis del medievalista John Boswell. Por una parte, comentaba que, en la
Edad Media, rara vez ocurria un matrimonio por amor y que éste llegaba
con el paso de tiempo cuando los desposados compartian experiencias
vitales. Por la otra parte, Boswell hizo referencia al concepto de amor
apaswnado a la propia esposa algo que considerdé que era cuanto menos
adultero’®. Por tanto, partimos de unas premisas base que distan
completamente de la realidad actual.

En efecto, antes que el enamoramiento existia muchos factores a partir
de los que se forjaba un matrimonio. La casuistica y los motivos eran muy
variados, mas mencionaremos a continuacion algunos aspectos que debemos
tener en cuenta. En primer lugar, las familias y mas concretamente la
autoridad paterna debian dar su beneplacito para que se produjesen las
nupcias por lo que el concepto de libertad en la Edad Media respecto a la
uni6on matrimonial consistia en no disentir del conyuge que habia sido
seleccionado®®’. Ello, segiin explico Maria del Carmen Garcia Herrero, se
debia a que existia lo que la Psicologia ha denominado conciencia socializada,
es decir, la aceptaciéon de leyes culturales —en este caso, la aceptacion del
consorte y, por ende, de la voluntad del padre— que garantizaban el orden
y la reproduccion del sistema3%8. Por ello, Garcia Herrero manifestd que el
matrimonio terminaba siendo un método muy interesado que permitia la
forja de alianza, el ascenso en la escala social y, como hemos visto
previamente y a gran escala, el alivio de las tensiones preexistentes?®. En la
practica no existia ningun tipo de libertad y, en el caso de que se tratase de
alcanzar, resultaba ser un acto intolerable y motivo de repudio del vastago,
en especial de la hija que no acataba la decision del padre3”0.

Una reaccion radical hacia el padre la encontramos en las primeras
recopilaciones del romancero del siglo XVI se recogié el Romance de como una
donzella hizo matar a su padre por amores de un mancebo. En éste se relataba el como
Antonia de Salazar orquestdé un plan contra su padre, Diego de Salazar y
Vera, para que la justicia de Zaragoza le condenase a muerte y asi ella
heredase una gran fortuna. La joven veinteanera escenificé una presunta
violacion por parte de su padre con el apoyo de su amado Luis, un joven de
un bajo estatus socioeconémico que parece ser que habitaba en la casa de los
Salazar que Diego no aceptaba como esposo de su hjja. Tras un espadazo

366 Giddens, Anthony, Socwlogia, pp. 362-365.

367 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Del nacer y el vivir. .., p. 112.
368 Ibidem, pp. 115-116.

369 Ibidem, p. 114.

370 Ibidem, p. 117.

77



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

mortal de Diego a Luis y la ejecucion de Diego por acusaciones de violacion
y asesinato se descubri6 el plan de Antonia y fue degollada durante la
mafana de un lunes3’1.

En segundo lugar, al hilo de estas cuestiones, debemos poner en valor
el factor econémico, pues los bienes dotales eran el fundamento del
matrimonio. Todas estas cuestiones no fueron excepcionales, mas atn si
tenemos en cuenta que la figura de, sobre todo, la mujer soltera era cuasi
inexistente. Por tanto, el alma caritativa de las gentes del medievo se hacia
patente a partir de los testamentos. Muchas personas legaban una cantidad
de dinero a las cofradias y los concejos con el fin de que se maridasen a
mujeres huérfanas y pobres por lo que, de esta forma, se evitaban
amancebamientos o la entrada en el mundo de la prostitucion372.

En relacion con las tltimas afirmaciones debemos hacer una sucinta
mencion, en dltima instancia, a la cuestion del honor. Los insultos que
violentaban el honor femenino en la Edad Media eran, sobre todo, aquellos
que hacian referencia a la vida sexual que era vista como desordenada desde
la moral imperante en la época’’3. Por ejemplo, la palabra meretrix, de
procedencia romana, en la Alta Edad Media, ademas de para referirse a una
mujer como prostituta, también se empleaba para hablar de cualquier mujer
que se comportaba de una manera escandalosa3’*. Por tanto, también
subyacia un nexo entre la vida sexual desordenada y el conflicto. Los
hombres que se acostaban con ellas también veian su honor degradado, mas
aun cuando se recurria a este recurso como un ataque. Por ejemplo, el rey
Pedro 11 que perdi6 la vida en la batalla de Muret®*”> en defensa de sus vasallos
partidarios del catarismo fue acusado de que yacia con prostitutas. Esto era,
como no, una némesis a la que recurria Simén de Monfort, quien se
presentaba como una antitesis del rey debido a su fidelidad conyugal
cristiana hacia Alix de Montmorency?®’5. Las alusiones y acusaciones hacia la
vida sexual desordenada o la poligamia de los considerados herejes (sobre
todo hacia las mujeres que se consideraba que abandonaban el hogar) v,
sobre todo, sus heresiarcas fue un auténtico mantra que estudios como los de
Inaki Bazan respecto a los herejes de Durango han refutado’’’. Del mismo

371 Silva de varios romances. .., pp. 171v-174r.

372 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Poder judicial...», p. 308.

373 Agudo Romeo, Maria del Mar y Maria Luz Rodrigo Estevan, «Delitos de lesiones...», pp. 160-163.

37 Moore, Robert Ian, La formacin..., p. 116.

375 Utrilla Utrilla, Juan Fernando, «Una batalla que cambi6 el rumbo de la Corona de Aragén: Muret
(1213)», Revista Aragon. SIPA, nm. 376 (2014), pp. 15-21.

376 Alvira Cabrer, Martin, «Presencia politica y participacion militar de las mujeres en la Cruzada
Albigense», Revista de historia feronimo Qurita, nam. 94 (2019), p. 33.

377 Bazan Diaz, Ihaki, «Formas de disidencia frente a la iglesia medieval: los herejes de Durango», Norba:
Revista de historia, ntm. 20 (2007), pp. 41-43.

78



FRANCISCO GRAU SENAR

modo, la acusacion hacia una mujer como adultera y, en consecuencia, de
su esposo como cornudo también provocaban la degradacion del honor.

Por tanto, el restablecimiento del honor era necesario y, en muchos
casos, ello se hacia a partir de una uniéon matrimonial. A ello obligaba la
legislacion cuando un hombre violaba a una joven, lo que se denominaba
estupro. El estuprador tenia la obligaciéon de actuar por dos vias que
dependia de su estado civil. Por una parte, si estaba soltero, debia contraer
matrimonio con la joven; mientras que, por la otra parte, si ya estaba casado
le debia asegurar un conyuge. Hubo excepciones, pues muchas parejas huian
y el hombre era acusado de rapto y castigado con pena de muerte, por lo que
escenificaban esa situaciéon y el hombre se declaraba estuprador. A partir de
ahi, aunque existiesen oposiciones en el seno de las familias de los
contrayentes, tenian la obligacién de casarse. Sin embargo, no debemos
pensar que esto ultimo era la ténica habitual, por lo que muchos de esos
matrimonios entre estuprador o sustituto y la mujer violada no tenian un
inicio muy bueno en el que el amor estaba ausente®78.

6.3. El limite de la paz y la violencia en los matrimonios medievales

Mas alla de estas cuestiones, lo cierto es que podemos decir que el
matrimonio en el que imperaba la paz era aquel en el que no habia conflictos,
tal como el de Mari Miguela y Pedro de Soria, que bromeaban en la puerta
de su casa junto a su inquilina y una amiga de ella’”?. Ante la adversidad de
uno de los conyuges, el otro miembro de la pareja aparecia como el mejor
de los aliados que llegaba hasta el final con las acciones que se emprendiesen.
Por ejemplo, cuando Andreu de Sufién, procurador del sefior de Epila, el
vizconde de Rueda, fue asesinado el 16 de abril de 1377 por Pedro Marin,
fue la recién viuda, Sancha Pérez de Pomar —junto con una hermana y un
primo hermano del difunto— quien denunci6 y sigui6 hasta el final con el
proceso. De la misma manera Maria Miguel, esposa del presunto homicida,
dijo no saber donde se encontraba Marin y estuvo en desacuerdo con la
realizacion de un inventario de los bienes de su esposo®’. De la misma
manera, Justa, una mujer de bastante edad que el 31 de mayo de 1408 estaba
en su humilde huerto de Mezquita realizando labores mientras su esposo,
Domingo Royo, se dedicaba a mendigar, fue violada por Domingo Lamaja.
El matrimonio se personé en Daroca y, a pesar de sus escasos recursos, no
los escatimaron e iniciaron un proceso judicial en el que pidieron la condena
a muerte del violador. No se dilaté en el tiempo y tras once dias fue ahorcado

378 Jarque Martinez, Encarna, «*Y solo pido justicia”...», pp. 189-195.
379 Garcia Herrero, Maria del Carmen, «Una burla...», pp. 167-194.
380 Lafuente Gémez, Mario, «Una muerte violenta...», pp. 243-249.

79



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Lamaja®!. De acusaciones de este estilo se tuvo que retractar la darocense
Catalina de Torres el 10 de marzo de 1475. Y es que la mujer habia
considerado que su marido, Juan Moreno, habia sido asesinado por

Francisco Monge, algo que Catalina no podia afirmar con rotundidad en esa
fecha32.

Un curioso ejemplo lo podemos contemplar en la defensa que hicieron
algunos cabezas de familia de Sos del Rey Catolico de la posicion de sus
esposas en la iglesia de la localidad. El 27 de marzo de 1476 se encontraban
en disputa Per Alfonso de Artieda y Martin de Sada. El motivo radicaba en
que no se ponian de acuerdo en cual era el «sentadero en la yglessia de las mujeres»,
pues cada uno de los hombres querria la mejor ubicacién para sus esposas.
De paso también se jugarian el lugar preeminente que se destinase para las
conyuges de los hombres mas influyente y acaudalados de la localidad. El
acuerdo se dirimi6 con la sentencia que el vicario, el Justicia y los jurados de
la villa dictaron?®?3. Sin embargo, no habia sido ni la primera ni la Gltima vez
que los sitios en los que se sentaban los sosienses en la iglesia de San Esteban,
pues ya el 5 de abril de 1461 entraron en conflicto Alfonso de Artieda con
Fernando de Undués, Juan de Urroz y Garcia Martinez de Undués por su
localizacion y la de sus parientes en el coro’®t. Mas adelante, el 22 de
septiembre de 1477, el procurador del obispo de Huesca se quej6 de que,
durante una visita a Sos, Alfonso Carillo, obispo de Pamplona, fuese recibido
al son del bandeo de las campanas, entrase en la iglesia y se sentase en la
«catiedra del obispo» que estaba destinada para el de la didcesis oscense®.

Con una frontera de por medio —si empleamos aquellas palabras que
empled Cristina Segura en relacion con sus reflexiones sobre las fronteras de
género en el medievo— el matrimonio era en esta época una relacion
asimétrica y completamente jerarquizada38®. Hoy dia, la practica de golpear a
la esposa no tiene una version a la inversa, algo que también ocurrid en la
Edad Media%¥’. Por ejemplo, ante el adulterio femenino el uxoricidio estaba
justificado388. Mas aun, cuando la violencia hacia la mujer estaba permitida
por fuero y socialmente consentida, permitida y esperada sobre todo a partir
de Jaime I en Aragon®®, momento en el que, como hemos adelantado, se

381 Charageat, Martine, «Pena de muerte y justicia en las ciudades aragonesas a fines de la Edad Media»,
Clio & Crimen: Revista del Centro de Historia del Crimen de Durango, ntm. 4 (2007), p. 102.

382 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca. .., p. 638.

383 Abella Samitier, Juan, Seleccion de documentos. .., pp. 119-120.

38t Thidem, p. 101

385 Thidem, pp. 129-130.

386 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Artesanas de vida.. ., p. 391.

387 Giddens, Anthony, Socwlogia, p. 381.

388 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Vidas violentadas...», p. 63.

389 Thidem, p. 55.

80



FRANCISCO GRAU SENAR

degrado la situacion juridica de las mujeres3?. En la mentalidad medieval el
marido debia domesticar el caracter de su esposa mediante métodos
correctivos®. En Flor de virtudes la correccion se definia a partir de la
concepcion de Prisciano:

«es un effecto de amor en castigar e corregir a otro temperadamente de fechos e de palabras, segin
conviene, porque el que no tiene lemperanga ni discrecion en castigar, ligeramente se aparta de la
virtud de correction e cahe en vicio de crueza».

Acerca de la manera que debia hacerse aparecieron en el mismo capitulo dos
formas. La primera la del rey Salomén que defendia que el castigo debia
hacerse —al amigo, en este caso— en secreto, mientras que, la segunda se
atribuia a Hermes que defendia que la auténtica correccién se realizaba en
publico®?. Maria Luz Rodrigo defendié que, a partir de la iconografia, la
correccion marital se plasmaba maés en las viviendas que en los lugares
abiertos, aunque ello no implicaba que no existiesen imagenes de mujeres
agachadas o arrodilladas que reciben golpes por parte de sus maridos
mientras el vecindario es testigo de tal acto3?3. Por ejemplo, en Alcaniz alla
por 1492 Juan Fernando propiné golpes y provocd heridas a su mujer,
Aldonza Romeo, con ese objetivo correctivo y domesticador ya que Aldonza no
paraba de turbar el honor de sus vecinas®**. Las formas en las que se
expresaba ese maltrato marital hacia la mujer eran a partir de
confinamientos el hogar o en una institucién religiosa, azotes, golpes,
prohibiciéon de compartir la misma mesa durante las comidas con el esposo
e imposicion de una dieta penitencial®.

Sin embargo, a pesar del amparo legal, el vocabulario nos revela que
los hombres eran conscientes de que estaban agrediendo a las mujeres. En
octubre de 1447 un hombre, Pedro de Ayeta, que residia en San Martin del
Rio se comprometi6 a no maltratar mas a su mujer Maria de Albarracin. Sin
embargo, manifestd que no iba a abandonar la correcciéon marital3%. La
secuencia de las palabras es clara. Martin de Brodot perdono el 18 de julio
de 1451 en Zaragoza a su esposa, Maria Garcia, y manifesté que «no vos fare,
tractare, consentire mal ni danyo en la persona ni en los bienes, salva correction manital,
segunt dito es s pena de traycion segunt Fuero de Aragon»®’. Es decir, el maltrato
que era considerado como desmedido por ley era considerado como un acto

390 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Artesanas de vida. . ., p. 399.

391 Ibidem, pp. 397-398.

392 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, p. 60.

393 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Vidas violentadas...», p. 38.

39% Garcia Herrero, Maria del Carmen, Artesanas de vida. . ., pp. 399-400.

395 Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Vidas violentadas...», p. 57.

396 Thidem, p. 27.

397 Goémez de Valenzuela, Manuel, «Documentos de Derecho histérico aragonés sobre relaciones varon-
mujer (1432-1537)», Revista de derecho civil aragonés, nm. 19 (2013), p. 100.

81



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

violento injustificado en contraposicion con la correccion marital, que sin ser
menos violento era legal.

En la Edad Media se juzgaba mas bien las intenciones que las
consecuencias de los actos. Por ejemplo, en el Fuero de Calatayud se juzgaba
mas la intencion correctiva del marido que el resultado de muerte3?®. A partir
de algunos testimonios se puede deducir que las propias mujeres eran
conscientes del limite que tenia esa violencia legal. Por ejemplo, la
zaragozana Maria Arguina fue clara en 1449 cuando defini6 los golpes que
le propinaba su marido Juan de Meruelo: «sdbeme a mortifferos, que no a
castigo»3?. Esta violencia era definida en algunos procesos como ultra
correccionem maritalem**°.

Ademas, en las huidas las mujeres tenian todas las de perder y debian
retornar al hogar para, lamentablemente, recibir maltrato encubierto en esa
correccion marital permitida. Una mujer de Huesca huy6 del hogar que
compartia con su marido, Francisco Olivan, por los malos tratos que recibia
por su parte. Fue entonces cuando la mujer recibi6é cobijo por parte de un
primo hermano suyo que se llamaba Pedro del Punyal. Olivan, quien no
aceptaba la huida de su esposa, se veng6 de su primo politico y le acusé de
rapto, adulterio y robo hacia su mujer y solicité la pena de muerte*?l. En el
caso de que Punyal fuese condenado la mujer deberia retornar a su hogar
junto al marido.

Acerca de los perdones y las segundas oportunidades, también
podemos decir que eran generalmente patrimonio del marido, pues
encontramos muchos mas documentos en los que es el esposo el que disculpa
que aquellas en las que pide perdon a su mujer. Basten algunos ejemplos.
Juan Orozco perdoné a su mujer Merina Setién en Zaragoza el 15 de agosto
de 1474 por todas las injurias que ella habia cometido, sin que se especificase
cuales fueron los motivos*?. Jaime Santed «en senyal de perdon, beso e abraco» a
su esposa, Juana Rubio, y al vicario Fernando Montejo el 25 de enero de
1477 en Daroca. Estos habitantes de Castejéon de Tornos llegaron a esa
situacion porque Juana se amancebd con el vicario, algo que el marido
termin6 perdonando*®. En muchos de esos casos se otorgaban diffinimientos,
es decir, se comprometian a anular todas las demandas previas*/+.

398 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Artesanas de vida. . ., p. 390.
399 Ibidem, p. 407.

400 Thidem, pp. 404-405.

401 Charageat, Martine, «Pena de muerte...», p. 103.

402 Pallarés Jiménez, Miguel Angel, «Veinticinco. ..», p. 587.

403 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca. .., p. 670.

10+ R odrigo Estevan, Maria Luz, «Vidas violentadas...», pp. 34-35.

82



FRANCISCO GRAU SENAR

6.4. Las separaciones matrimoniales. ;Acuerdo o voluntad del esposo?

Curioso es, cuanto menos, que encontramos en la Edad Media una
gran cantidad de conceptos vinculados con la paz en los documentos que
tratan sobre separaciones matrimoniales. Esta terminaba siendo la tnica
salida viable al clima hostil que se habia generado en el marco doméstico vy,
en definitiva, el acto de iniciar vidas separadas era vislumbrado como un
remanso de paz. Ello no deja de recordar a los arizanos —previamente
mencionados— que estaban desesperados por las constantes falacias y malos
e injustos tratos que recibian por parte de Palafox en 1445. Y es que, como
advertian, muchos de ellos optaban por la via de la migracion, la mudanza a
otro lugar en el que comenzaban de cero su vida «por tal de bevir en paz e buena
tranquilidat»*%. Sin lugar a duda, una declaracion de que tras la tempestad viene
la calma.

Siprestamos atencion a todo lo que hemos expuesto hasta el momento
acerca del matrimonio medieval podemos deducir dos cuestiones acerca de
las separaciones. La primera es que bastantes mujeres que estuviesen hartas
de la correccion marital legal y de aquellos malos tratos por parte de los
esposos que se escapan del amparo legal pudieron desear el optar por esta
via. Algunos testimonios de mujeres mostraban la mella psicolégica que
arrastraban tras una situacion de tal calado a partir de la que tomaban la
decision de renegar del matrimonio. La experiencia matrimonial de Agueda
de Almalech, habitante de Fuendetodos, tuvo que ser traumatica, pues tras
un casamiento fallido que inici6 muy joven en el que abund6 la violencia
aseguré en 1458 que no querria en ningin momento volver a contraer
matrimonio ya que preferia vivir en un monasterio de por vida*®. Otras, en
cambio, soportaron golpes que rompieron los limites y terminaban con el
asesinato de las mujeres. Por ejemplo, el 24 de julio de 1474 fue localizado
en La Muela el cadaver de una mujer que habia sido degollada
presuntamente por su marido que se localizaba en paradero desconocido.
Mias atn, estas situaciones afectaban a los demas miembros de la familia,
como en este caso, pues dio la voz de alarma la hija de la mujer, de un
matrimonio o una relacion anterior, a la que presentaron como «moceta»*”.

La segunda cuestion que se desprende, al hilo de la relacion asimétrica
que era el matrimonio con una amplia frontera de por medio, es que para

105 Morales Gomez, Juan José, «T'ensiones antisefioriales...», p. 163.
6 Garcia Herrero, Maria del CGarmen, Artesanas de vida. .., pp. 405-406.
407 Pallarés Jiménez, Miguel Angel, «Veinticinco...», p. 587.

83



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

que se produjese la separacion tnicamente bastaba la voluntad del esposo.
Como hemos visto, le preminencia del pater familias en relacion con los demas
miembros de la familia era indudable tanto a nivel legal como a nivel moral.
Por tanto, la opcién de tomar caminos separados, si bien era conjunta
durante el proceso, el acuerdo tinicamente se podia alcanzar en el momento
que el hombre diese el visto bueno. En este punto recordaremos el divorcio
mas sonado en el Aragén medieval, el de Brianda de Luna, hermana de la
reina Maria, y Lope Ximénez de Urrea que terminé traduciéndose en una
auténtica guerra feudal. La primera abandond a su marido en 1378 y contrajo
matrimonio via de palabras de presente con Luis Cornel, sefior de Alfajarin y
descendiente de los reyes de Aragon. Y es que hasta que se saldo la nulidad
matrimonial de Brianda de Luna con su primer esposo ya a la altura de 1391
se abri6 una auténtica brecha entre los ricoshombres del reino de Aragén e
incluso se dejo escrito que se produjo «gran dwisién y discordia entre los
ricoshombres destos reinos y pomendo toda la tierra en armas sin hallar remedio a la
concordia». Cada una de las partes, nutridas por los lazos de parentesco,
entraba en discordia con las otras y arrasaban los términos que pertenecian
a los oponentes y, por ende, afectaba a los habitantes de tales territorios*8.

Pongamos un ejemplo en relacién con esta cuestion. Bien hemos
manifestado que la voluntad de progenitores se imponia a la de sus hijos e
hijas en cuestiones matrimoniales. Isabel Diaz manifesté el 26 de abril de
1451 que se separaba de su esposo, Pedro Herrera. L.a mujer expresé que fue
forzada por su propia madre que la amenaz6 e incluso agredio con el fin de
que se casase con Herrera, aunque «ninguna havia seydo su voluntad de fazer el dito
matrimonio» ya que «no lo queria por marido ni sposarse con eb». A priori parece que
tenemos una serie de elementos que romperian casi todo lo que hemos visto
hasta el momento. Sin embargo, tras la exposicién de motivos de Isabel Diaz,
inmediatamente se le pregunt6 al marido su opinidén que, a juzgar por sus
palabras, poco le importaba que se produjese el divorcio y daba el visto
bueno, lo que propicié que la separacion se realizase sin ningtin problema?*.

En 1464 se separaron Domingo Latorre y Miramonda, un matrimonio
que vivia en Capella. La decision del hombre fue clave en el destino de su
futura exmujer:

«Mossen [Pedro Linas, lugarteniente del Justicia de Barbastro] yo por algunas causas ¢
razones Yo no puede mantener ni tener con mi a Miramonda muller mia y le do permisso y licencia a
la dita mi maller en quanto a mi es que ellya este y abite ally donde a ellya serd bien visto».

108 Sarasa Sanchez, Esteban, Sociedad y conflictos. .., pp. 101-105.
109 Gémez de Valenzuela, Manuel, «Documentos de Derecho...», pp. 100-101.

84



FRANCISCO GRAU SENAR

Domingo Latorre le proporcion6 a su esposa Miramonda durante el proceso
de separacion ochenta sueldos jaqueses como comanda. Ademas, Latorre
asegurd que cumpliria con la obligacién tanto a partir de su persona y sus
bienes de los cuales destac6 especialmente una mula de pelaje castano
oscuro*1?.

Sin embargo, en algunos documentos no resulta tan evidente y si que
se alude a acuerdos comunes. Un testimonio en el que si que localizamos el
acuerdo entre sendas partes es el de Diego de Gamarra, un mendigo ciego,
y Magdalena Garcey. Decidieron el 7 de febrero de 1498 en Zaragoza
separarse «a causa de algunas discordias» tras una «concordia entre nosotros fecha»*!.
Diego Preciado y Oria Francisco dieron cobertura legal el 16 de julio de 1474
a su separacion que aparentemente ya se habia realizado hacia un tiempo
atras, pues ¢l era vecino de Villanueva de Gallego mientras ella lo era de
Zuera. Renunciaron a los bienes del otro y aseguraban que no se reclamarian
alimentos, algo que habian «concordado et por paraulas de present» ya que no
podian «en paz ensemble star ni habitar»*12.

Durante el proceso de separacion ocurrian diferencias en torno a los
bienes compartidos. Por ello, en las Cortes de Monzon de 1390 se optd por
concebir legalmente las tinajas o vasijas de vino y aceite como bienes muebles
en el caso de separacion matrimonial, pues muchas debieron ser las disputas
y desacuerdos por ellos que terminaban truncando la cordialidad*!3. Esto no
ocurri6 durante la separacion del matrimonio que formaban Maria Diesaro
y el pelaire Gil de Orihuela, habitantes de Zaragoza. El 2 de enero de 1479
acordaron en presencia de sus familiares y sus amigos la particion de los
bienes que compartieron durante el tiempo que duraron casados. Conformes
con «haver venido a buena, ¢ leal particion |...] e haver recebido cada uno de nos nuestra
part» expresaron que habian decidido hasta cual era el destino «de la scoba de
la casa»*!*.

Los términos que se empleaban para designar los motivos por los que
un matrimonio ponia fin a su relaciéon y a su convivencia nos reflejan, en
muchos casos, las tormentosas situaciones domésticas que se vivian. Estacio
Fernandez y Catalina Estevan se separaron el 21 de mayo de 1454 en
Daroca. La ruptura era radical, pues renunciaban a que se continuasen
pleitos pasados o pudiesen reclamarse alimentos en vida o los bienes del que

410 Gémez de Valenzuela, Manuel, «Algunos documentos curiosos de Derecho civil aragonés», Revista de
Derecho Civil Aragonés, ntim. 13 (2007) p. 99.

411 Pallarés Jiménez, Miguel Angel, «Veinticinco. ..», p. 598.

12 Gomez de Valenzuela, Manuel, «Documentos de Derecho...», pp. 106-107.

+13 Delgado Echeverria, Jests y Maria del Carmen Bayod Lopez, Los fueros de Aragén, p. 56.

414 Pallarés Jiménez, Miguel Angel, «Veinticinco. ..», p. 590.

85



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

primero falleciese. La tnica relacién que iban a mantener era econémica
durante los siguientes afnos, pues Estacio se comprometi6 al pago de
cincuenta sueldos cada 24 de junio, dia de la festividad de san Juan, hasta
1457 en concepto de alimentacion para Catalina. Lo mas resefiable de esta
separacion es que en el texto queda manifiesto la dificil convivencia, pues
tomaban «cada uno de su cabo» para «evitar scandalos e muertos»*'>. Domingo
Roldan y Maria Asta, vecinos de Zaragoza, también fueron claros. Este
matrimonio decidié separarse el 16 de septiembre de 1488, algo que
expresaron de manera muy clara:

«el enemigo de natura humana muchas et diversas vezes entre nosotros ha provado muy grandes
rancores zizanias discordias y malenconias asst de palabra como por obras tales que st la cohabitacion
de los dos por mas tiempo entre nos durava sin algun periglo de alguno de nos buenament sofrir no se
poria, por aquesto e por evitar el dito periglo que de lo sobredicho seguir se poria, desseando bwir en
paz reposo e tranquilidat por scusar todo inconvenient assi corporal como otro qualquiere damos nos
licencia permisso y facultat el uno al otro y el otro al otro de star y habitar cada uno por si ¢
separadament, del lecho y tabla y de qualquiere otro qjuntamiento conversacion y cohabitacion en uno
9 d’esemblen*1S.

Es decir, la convivencia del matrimonio se habia convertido en algo
inasumible, sobre todo porque el Diablo estaba maniobrando para que se
enturbiase su relacion. Sean los motivos que fuesen, quedd patente que los
insultos y las agresiones eran continuadas, por lo que ansiaban la paz y la
tranquilidad en sus vidas. Tan tajantes fueron que aseguraron que no
pondrian ningin inconveniente para que se desarrollasen sus nuevos
proyectos de vida ya fuese en soledad o uniéndose a otra persona. El labrador
Pedro Marqués y su esposa Maria de Favero optaron por separarse el 29 de
diciembre de 1457 en Zaragoza. El matrimonio vivia en Alfajarin y las
discordias llegaron a tal limite que consideraban que estaban viviendo «en
grandisimo peligro el huno con el otro, en tal manera que la conversacion de los dos sena
mucho danyos». También manejados por el Diablo acordaron la ruptura de la
convivencia como «remedio depaz e de concordiax. Sibien, al igual que el divorcio
entre Roldan y Asta, pretendian que los bienes se dividiesen, Maria de
Favero estaba embarazada por lo que Pedro Marqués asegur6 que atenderia
a su hijo*!”.

Para finalizar este breve analisis de las separaciones matrimoniales,
diremos que también hubo ejemplos de parejas que habian cohabitado sin
contraer matrimonio que también dejaban constancia del fin de la
convivencia. Ello seguramente se realizaba para que no hubiese acusaciones
infundadas tales como que la pareja habia asegurado una relacion por

15 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca. ..., p. 172.
416 Pallarés Jiménez, Miguel Angel, «Veinticinco...», p. 595.
417 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Las muyjeres en Laragoza en el siglo Xv, vol. 2, p. 190.

86



FRANCISCO GRAU SENAR

palabras de futuro. Juan Calderén e Isabel de Burgos habian tenido «alguna
amustat et conpanya» en Zaragoza que habia finalizado con un acuerdo de
separacion y de division de los bienes. Sin embargo, el 21 de julio de 1493
decidieron manifestar esta cuestion por escrito para que quedase constancia
y no se reclamasen bienes posteriormente.

6.5. Ayuda y conflicto entre progenitores y vdstagos

S1 eran muy habituales los matrimonios en la Edad Media también era
que tuviesen descendencia. No obstante, ello no fue 6bice para que los
miembros de la pareja tuviesen hijos naturales nacidos a partir de adulterios,
aportasen descendientes de uniones o relaciones previas que pasasen a ser
hijastros del nuevo conyuge de su progenitor e incluso expodsitos o adoptados.
Entre los padres y los hijos prevalecia una relacion muy cordial que radicaba
en el cuidado del otro cuando fuese necesario. Por ello, en la etapa de la
infancia y la juventud los hijos requerian de los referentes paterno y materno,
asi como durante la vejez los progenitores requerian de la ayuda de los
descendientes para que pudiesen vivir sus ultimos afios de la forma mas digna
posible. Los fueros de Aragon fueron redefiniendo cuales eran las figuras de
los padres y los hijos y, en consecuencia, a aquellos a los que se debia
mantener y viceversa. En 1390 se reglo a partir del fuero De alimentis que el
conyuge que habia enviudado y contaba el usufructo tenia la obligacion de
mantener y alimentar adecuadamente a los hijos comunes, algo que se
amplié en 1398 también hacia los hijastros, los hijos del miembro fallecido*!®.
Todo ello sin que olvidemos que prevalecio en el Aragon del medievo un
principio de reciprocidad?*!®.

Como hemos tratado con anterioridad, la alimentacién aunaba a los
miembros de la familia. Este hecho implicaba que se sostuviese y posibilitase
la vida a aquella persona a la que se mantiene y proporciona comida, asi
como otras cuantas necesidades materiales basicas*?Y. Efectivamente, estas
acciones se englobaban en lo que en Flor de virtudes se defini6 como
misericordia corporal: «dar de comer al fambriento, vestir al desnudo, dar a bever al
que ha set, visitar e servir al pobre doliente, visitar e delibrar [=amparar, defender]| al
encarcelado e preso, sepultar los muertos»*?!. Ademas de la cuestion moral que
impregno a la sociedad bajomedieval, se debe incorporar y considerar la
obligacién legal. A nivel local podemos contemplar la legislacion jaquesa, en
la que existia el fuero De fill como deu fer sos 0bs al payre que obligaba a que se

+18 Delgado Echeverria, Jests y Maria del Carmen Bayod Lopez, Los fueros de Aragén, p. 56.
419 Rodrigo Estevan, Maria Luz y Maria José Sanchez Uson, «“Dare victum...”», p. 454.
420 Ibidem, p. 444.

#21 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, p. 43.

87



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

atendiese al padre o a la madre que eran venido a menos. En el caso de que
no se cumpliese, el sefior de Jaca obligaba a los hijos a que se encargasen de
los progenitores*?2. Es mas, también estaba reglado que los hijos hiciesen
todo lo posible para sacar a los padres de la carcel*?3.

Sirvan algunos ejemplos a partir de los que se expreso la importancia de que
se proporcionasen alimentos y todo aquello lo necesario para su
manutencion. El 9 de septiembre de 1479 el zaragozano Pedro Galceran
adopt6 a Juanico Fustifiana, un nifio de tres afos mas o menos huérfano de
padre e hijo de Juana Cetina. En el documento se rebelan las diversas
funciones paternas, tales como cuidarlo en la salud y en la enfermedad y
procurarle comida, bebida, vestido y calzado («demostreys buen nodrimiento como
de vos spero»)*?*. La tensina Maria de Val solicit6 el 3 de octubre de 1471 en
Zaragoza que el escudero y barbero Fortin de Lacarra de Garde que,
ademas de que reconociese a la pequena Marica, su hija natural, fuese
reconocida y le proporcionase alimentos*?. En este altimo caso solo se
proporcionaria alimento a partir de la voluntad paterna salvo que no los
fueros locales no dijesen otra cosa*?°. Un caso curioso fue el de Argel de
Lanuza, habitante de Lanuza, quien se encargo6 de ingresar en el Hospital de
Nuestra Senora de Gracia a su hija «gnocenta» Honoreta que residia en
Panticosa junto a su esposo Pedro Masover el 24 de enero de 1479. Para ello,
Argel asegurd que acordaria con su yerno una cantidad sobre los bienes de
Honoreta que donaria al Hospital*?”.

La vejez era una etapa dificil para mantener una situaciéon de
autosuficiencia en una sociedad en la que habia ausencia de un sistema de
pensiones. A finales del siglo XV el platero zaragozano Pedro Manzana
trabaj6 hasta bien entrado en afos y, gracias a ello, «en la senectut suya comia
carne»*?8. Sin embargo, muchos ancianos vivieron en la pobreza que se
valoraba a partir de cuestiones tales como la edad, la salud, la capacidad
laboral, los bienes muebles e inmuebles y la capacidad socioeconémica*?.
Por ejemplo, Miguel Gastén, habitante de Villahermosa, que tuvo que
vender todos sus bienes en 1495 e irse a vivir con su hija Pascuala que se hizo
cargo de su mantenimiento*’. El sallentino Arnaut de la Cot hizo el 19 de

422 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Artesanas de vida. .., p. 372.

423 Ibidem, p. 371.

424 Pallarés Jiménez, Miguel Angel, «Veinticinco. ..», p. 593.

425 Ibidem, pp. 585-586.

426 Rodrigo Estevan, Maria Luz y Maria José Sanchez Uson, «*“Dare victum...”», pp. 454-455.

427 Pallarés Jiménez, Miguel Angel, «Veinticinco. ..», p. 592.

428 Navarro Espinach, German, «Las etapas de la vida de las familias artesanas de Aragén y Valencia
durante el siglo XV», Aragén en la Edad Media, nam. 18 (2004), p. 239.

429 Rodrigo Estevan, Maria Luz y Maria José Sanchez Uson, «“Dare victum...”», p. 453.

430 Ibidem, pp. 445-446.

88



FRANCISCO GRAU SENAR

octubre de 1450 una donacién wmfer vivos de todos sus bienes a su hija y su
yerno, Maria de la Cot y Pascual Salvador, por «los muyto agradables placeres»
que le habian procurado. Maria y Pascual ratificaron el acuerdo vy
aseguraron que su padre y suegro viviria de manera honrada en la casa del
matrimonio donde no le faltaria vestido y calzado, asi como le aseguraron
que 1nvertirian trescientos sueldos para los gastos del funeral. En el caso de
que la estancia de Arnaut no fuese la idoénea el matrimonio tendria la
obligacién de darle un par de cahices de centeno, otro de trigo, tres florines
de oro y cuatro ovejas al ano*3!.

A partir del siglo XVI comenzaron a aparecer formularios de
donaciones inter vivos para que los hijos se encargasen del mantenimiento
de sus padres la frase «de como buen hijo se confia»*3?. Esta accion se veia como
un do ut des, es decir, el hijo compraba el cuidado de los progenitores a cambio
de todos sus bienes. Sin embargo, como defendié Carmen Garcia Herrero,
al ser propiedades tan pequefias no se podia hacer negocio por lo que
imperaba el amor y el hecho de cumplir los mandamientos. Algo que,
ademas, las leyes aseguraban, tal como el Fuero de Teruel que sancionaba
duramente a los hijos que desatendian a sus padres®33. Aquellos que
ayudaban a sus padres eran muy valorados y respetados por los vecinos, por
sus padres y gratos por Dios®*. El matrimonio que formaban el labrador
Domingo Lidén y Toda Ramoén, enfermos a la altura del 16 de febrero de
1436, manifestaron su deseo de legar una vifia sita en la huerta turolense a
su hijo Juan, al que se referian como johanico. Y es que su decision fue clara:
«por agradables servicios et plazeres que durant nuestra vida nos ha fecho e continuadament
no cesa de fazer»*3. Este cuidado hacia los ancianos se podia extender también
hacia los hijos politicos, nietos e incluso sobrinos en el caso de que no tuviesen
descendencia. Un caso curioso fue el de Marin Donyamenga, un anciano de
Daroca que vivia en 1426 con su hija Maria, su cuiado Domingo Yust y su
nieta, quienes se encargaban de su cuidado. En 1433 falleci6 Maria y Marin
rechazo el vivir con su yerno por lo que el anciano se trasladé a Orcajo a
casa de otra hija, Catalina. Sin embargo, la obligaciéon de mantener a Marin
la seguia teniendo Domingo Yust, por lo que acord6 con Catalina que le
pagaria una cantidad para el cuidado del anciano*3.

1 Vazquez Obrador, Jests, «Documentos notariales...», pp. 214-215.

432 Rodrigo Estevan, Maria Luz y Maria José Sanchez Uson, «“Dare victum...”», p. 449.

433 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Los jdvenes. .., pp. 45-48.

434 Ibidem, p. 43.

435 Navarro Espinach, German, «El campesinado turolense del siglo xv», Aragin en la Edad Media, num. 19
(2006), p. 429.

436 Rodrigo Estevan, Maria Luz y Maria José Sanchez Uson, «“Dare victum...”», p. 451.

89



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Los delitos que se cometian a los propios padres eran castigados con
una gran dureza de acuerdo con los textos forales. Por ejemplo, en Daroca
se administraban penas corporales a aquellos que herian a sus progenitores
y se les cortaba una mano. Igualmente, en Teruel, el que mataba a uno de
sus padres era enterrado vivo debajo del fallecido*3’. Asimismo, en Jaca se
calificaron como inadmisibles las faltas de respeto a los padres, como por
ejemplo el provocar heridas, juramentos, extorsiones o que el hijo estirase los
cabellos del progenitor*38.

Los hijos que no siguiesen las directrices de sus progenitores y que
tuviesen unas actitudes nefastas hacia ellos o hacia la sociedad podian ser
desafillados, es decir, desheredados que hoy dia traduciriamos como
deshijjados. Autores como Martin Pérez en su Libro de las confesiones
consideraron que la desatencién a los ancianos a la que hemos aludido
previamente era motivo de desheredamiento?®. En algunos casos
unicamente se informa en los datos que los hijos eran desheredados y que no
tenian derecho mas que, generalmente, a la parte legitima. Por ejemplo, el
27 de agosto de 1453 fue deshijado Martin Sanchez, hijo de los sallentinos
Martin Sanchez y Maria de Blasco. Le dijeron «siquier gitamos fuera a vos» y le
asignaron la legitima que consistia en cinco sueldos mas un campo**’. De la
misma manera, el 11 de octubre de 1455 en Hoz de Jaca fue Sancha
Lalaguna quien deshijé a su hijo Beltran Guillén y, de la misma manera, le
otorg6 la legitima que consisti6 en diez sueldos mas un campo. Claro dejaba
que «con aquesto lo fuero gito de los bienes mios e que mas part ni dreyto no aya ni pueda
aver», por lo que Sancha designé a su hermano Beltran y otro hijo Martin
como defensores del patrimonio**!. También nos ha llegado el testimonio de
Anton Carro que redacto su testamento el 24 de abril de 1492 en Zaragoza.
El labrador repartié sus bienes entre Simo6n y Aina, sus hijos, y cinco de sus
nietos (cuatro varones a los que menciona con hipocoristicos mas una mujer),
hijos de Maria Carro, su hija premuerta. Sin embargo, Antébn no quiso
incluir como heredero a su «nobedient» hijo Blas que habia deshijado con
anterioridad y dejaba en la voluntad de los herederos el que le diesen algiin
bien o no**2. Por tanto, en acciones como éstas se plasmaba el como un hijo
perdia todos sus bienes y, por ende, la confianza de los progenitores mientras

37 Agudo Romeo, Maria del Mar y Maria Luz Rodrigo Estevan, «Delitos de lesiones...», p. 149.

438 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Artesanas de vida. .., p. 370.

439 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Los jdvenes..., p. 43.

#0 Goémez de Valenzuela, Manuel, «Desafillamientos. Valle de Tena (Aragon). 1436-1540», Revista de
Derecho Civil Aragonés, ntim. 7-8 (2003), pp. 16-17.

#1 Ibidem, p. 17.

2 Gomez de Valenzuela, Manuel, , «Documentos sobre el desafillamiento en Aragon en los siglos XV y
XVII», Revista de derecho civil aragonés, nm. 24 (2018), p. 108.

90



FRANCISCO GRAU SENAR

que el otro se encargaba de la gestion y la defensa de ellos. Pero, para estos
casos no contamos con el testimonio de aquellas acciones que los padres
consideraban nefastas y motivo de desheredamiento, por lo que en algunos
casos podemos pensar en que también influian cuestiones econémicas.

Ya hemos mencionado al desobediente Blas Carro que fue deshijado
por su padre tiempo atras de que redactase su testamento. Principalmente,
la negativa a acatar las directrices paternas y maternas porque carecian de
respeto, obediencia y honra que**, en definitiva, no cumplian el cuarto
mandamiento —«Honraras a tu padre y a tu madre»— eran motivo de
repudio del hijo. Juan Gémez, un picapedrero zaragozano, desafillé a su hijo
Gonzalo el 1 de diciembre de 1477. En este caso advirtid que «le ha seydo e es
wnobedient e causador de scandalos et males». Ademas de ese comportamiento
intolerable para el padre la mayor de sus preocupaciones residia en que eran
tan graves las acciones de su hijo que el hecho de «tenerlo por fillo seria en
grandissimo danyo»***. Este miedo iba en relacion con el fuero Ne pater, vel mater
pro filio teneatur que se recogio en la compilacion de 1247 el cual explicaba que
padres y madres debian asumir las consecuencias de algunos delitos de sus
hijos. Se debia cumplir que esos hijos fuesen menores de la edad reglada,
laicos y solteros**. Ciabe mencionar que en 1247 se ij6 los catorce afios como
la mayoria de edad, pero en 1348 se habia matizado ya que, aunque seguia
vigente aquella edad, hasta los veinte afios ain necesitaban la aprobacion de
un juez para que el joven pueda hacer ventas o donaciones*t. El 19 de
octubre de 1436 aparecié en Sallent de Gallego Monguillet de Callau, un
habitante de Santa Coloma, una localidad del Valle de Ossau. Este manifest6
que un ladréon que habia robado previamente cinco carneros se los habia
vendido a su hermano, Bernart de Cami. Por ello, demandé al hermano del
caco, Petret de Ezquerra, porque era el «mas propincuo e principal parient del dito» .
Sin embargo, Petret expres6 que no tenia obligacion alguna con este caso ni
con ninguno en el que su hermano estuviese entrometido, pues ya antafio sus
padres «le desafillaron ¢ lo hitaron de su poder ¢ le dieron la maldicion»**".

La desobediencia, no obstante, no radicaba tnicamente en que los
hijos fuesen auténticos delincuentes y la integridad de los padres se viese en
peligro. Por ejemplo, Juan Ruiz, un merino de Zaragoza que estaba en 1466
gravemente enfermo recibi6 la visita de su hija Maria que habia sido
desheredada con anterioridad. El motivo residia en que habia contraido

#3 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Los jdvenes..., p. 41.

4+ Gomez de Valenzuela, Manuel, «KDocumentos sobre el desafillamiento...» p. 107.

#5 Garcia Herrero, Maria del Carmen, ««La siega triste...», p. 227.

#6 Delgado Echeverria, Jests y Maria del Carmen Bayod Lopez, Los fueros de Aragén, p. 54.
#7 Gomez de Valenzuela, Manuel, «Desafillamientos...», pp. 15-16.

91



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

matrimonio por su cuenta sin el consentimiento paterno. Mas aun, Alfonso
Ruiz, otro de los hijos, apoy6 a su hermana durante todo ese tiempo, motivo
por el que su padre optdé por reducir la cantidad que percibiria tras su
muerte*48,

6.6. Relaciones entre hermanos

La casuistica de relaciones entre hermanos —asi como los tipos, ya
sean hijos del mismo padre y la misma madre, a aquellos hermanos que
englobariamos dentro de los parientes ficticios— ha sido y es enorme. Baste,
por ejemplo, la teoria de Melanie Mauthner que data de 2005 y trata las
formas de ser hermana. Mejores amigas, companeras, posicionadas o de posturas
cambiantes son los cuatro modelos que estableci6 esta socidloga*®?. En un
principio, el ser hermano avoca a una relaciéon pacifica, pero rescatemos
nuevamente a Huizinga quien afirmé que las gentes de la Edad Media
consideraron que la guerra entr6 en el mundo a partir de un fratricidio, del
de Cain a Abel. Volvamos al caso de Lorenza Borraz y Antona Sanz que nos
puede servir como ejemplo introductorio a esas relaciones cambiantes entre
las hermanas. Borraz vivia con una hermana suya, a partir de lo que
podemos deducir varias cuestiones. La relacién entre las hermanas era buena
y por ello residian conjuntamente y con el esposo de la hermana de Lorenza.
Sin embargo, la relacién entre Lorenza y su cufiado no era buena, o al menos
ello dio a entender a los testigos del proceso. Ese motivo dio a Antona, una
amiga de Borraz a la que trataba como hermana, pues la hermana de sangre
de Lorenza no se encontraba en casa en aquellos momentos y por ello no
queria quedarse con su cunado. El hermanamiento ficticio se truncod en
aquella noche en la que Lorenza mat6 a Antona. Este ejemplo no resulta
baladi, pues en ¢l observamos las multiples dinamicas y formas en las que se
manifestaba la relaciéon de hermandad —sanguinea o ficticia— en el Aragon
bajomedieval.

S1 enlazamos tales cuestiones con las tratadas en el epigrafe anterior,
podemos asegurar que la relacién de los padres con los propios hijos
articulaba en gran parte la de los hermanos. Por ejemplo, en el Fuero de Teruel
se articul6 que las acciones lesivas que uno de los hijos acometia hacia sus
padres provocaba automaticamente que sus hermanos le considerasen como
un enemigo*’. Seguramente ello ocurria mas bien en supuestos graves, pues
hemos visto ejemplos —como el de Maria y Alfonso Ruiz— y veremos
ejemplos de hermanos que siguen manteniendo relacion con aquellos

#8 Garcia Herrero, Maria del Carmen, Del nacer y el viver..., p. 118.
#9 Giddens, Anthony, Sociologia, p. 397.
450 Rodrigo Estevan, Maria Luz y Maria José Sanchez Uson, «“Dare victum...”», p. 149

92



FRANCISCO GRAU SENAR

desafillados. Aunque, en términos legales no existia relacion de hermanos,
como el caso de Petret de Ezquerra y su maldecido y despreciado hermano.

Fue llamativo lo que ocurrié con la familia de Bartolomé Roca, un
afamado notario de la Zaragoza bajomedieval que conocemos
detalladamente gracias a Susana Lozano. Domingo Roca, padre del notario
y carcelero de la ciudad, de un primer matrimonio tuvo un hijo homoénimo.
Posteriormente, contrajo matrimonio con Barcelona Ballarias con la que
engendr6 a Bartolomé y Juan Roca. El 14 de febrero de 1463 fallecio
Domingo Roca mientras que Barcelona, su esposa, lo hizo cinco dias
después®!. Sin embargo, la cuestion de la herencia fue algo complicada por
diversas cuestiones.

En primer lugar, el matrimonio «desafillaron siquiere desheredaron» a
Domingo y Juan por «certas questiones», por lo que el notario quedé como
heredero universal de los bienes de sus progenitores. En segundo lugar, el
matrimonio fallecia sin haber redactado previamente un testamento. Por
estas cuestiones y, a juzgar por las deudas que reunian los difuntos,
Bartolomé opt6 por compartir la herencia con sus hermanos en agosto de
1463. Por ello manifestaban que algunas personas habian intervenido porque
preferian «fazer cierta concordia entre ellos, affin que entre ellos zizama alguna no
huvies». Del mismo modo, Bartolomé aseguraba que sus actos nacian de
«buena hermandat, egualdat et concordia» y esperaba que sus hermanos «se ayan a
tener ¢ tengan por contentos» de aquellos bienes que recibian®?. La relacion de
Bartolomé con sus hermanos fue continuada por mucho que sus padres les
hubiesen desheredado, pues mantenian inmuebles conjuntamente vy
relaciones de compraventa*>3. El 18 de febrero de 1467 mientras Domingo
Roca «el menor» se encontraba charlando con un hombre y su mujer «iun
traydor» le asesto tres cuchilladas. A consecuencia de estas heridas falleci6 el
8 de marzo y Bartolomé hered6 todos sus bienes, aunque posteriormente
acordd con Juan que compartirian también su herencia**. El dia del oficio
de la Pasion de la Semana Santa de Zaragoza de 1483 se dieron veinticinco
cartas publicas de perdon a partir de la que varios asistentes perdonaban a
los agresores o asesinos de sus parientes. Entre los presentes y participantes
en lo que Susana Lozano defini6 como «convulsion masiva de compasion y

#1 Lozano Gracia, Susana, La famila..., pp. 138-139.

452 Gémez de Valenzuela, Manuel, «Documentos sobre el desafillamiento...», pp. 105-107.
43 Lozano Gracia, Susana, La famila..., pp. 178-179.

54 Ibidem, p. 140

93



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

devocion» se encontraban Bartolomé y Juan Roca, quienes perdonaron el
asesinato de Domingo*>.

En relacion con la asistencia alimentaria y del atuendo cabe
mencionar que los hermanos solian ser los que se encargaban del cuidado de
aquellos necesitados. Por ejemplo, Domingo Beltran obtuvo los bienes de su
hermano Juan en 1479 a cambio del compromiso de proveerle todo lo
necesario. Del mismo modo, Mari Garcia, una mujer que vivia en Santed
que, de acuerdo con la fuente, parece que era sorda de nacimiento o desde
la infancia y por ello no era capaz de hablar. Por ello, su hermano y otras
tres hermanas acordaron que se harian cargo de todas las necesidades de
Mari Garcia. Ademas, los jurados de Santed avisaron que era posible que si
alguno de los hermanos incumplia su responsabilidad podia ser denunciado
por los demas implicados*®.

En algunos casos encontramos a hermanos que actuaban como una
de las partes en un conflicto. Garcia y Juan Polo, dos hermanos de Daroca,
se encontraban acordaron el fin de las cuestiones legales que habian
emprendido el dia anterior contra el notario Juan de Pamplona, habitante
de Villafeliche. Y es que, al parecer, el notario fue el causante de la muerte
de la madre de los primeros, Catalina Martinez. La tregua la firmaron a
perpetuidad —por un total de ciento y un anos— tras la realizacion de los
juramentos, gestos y homenajes correspondientes®”’. El vicario de la iglesia
darocense de San Andrés, Antén Colom, y su hermano Jaime acordaron el
inicio de la paz con Fernando de Virmesa. Ello ocurri6 el 23 de noviembre
de 1452 y con ello se rompian las continuas discordias que existieron entre
los hermanos y Virmesca, asi como truncaban la entrada en el conflicto de
«parientes, amigos, valedores»*>8.

En contraposiciéon, también hubo casos de hermanos enfrentados
entre si. Por ejemplo, los desacuerdos en torno a las herencias supusieron en
algunos casos que hubiese hermanos que se enfrentasen entre ellos. Por
ejemplo, los ya mencionados Pedro y Antén de Martén acordaron el 9 de
octubre de 1450 en Sallent de Gallego el final a sus disputas en torno a la
herencia de su difunta madre. Los hermanos recordaron que fueron muchas
las cuestiones por las que motivaron el conflicto y, al parecer, dio lugar a una
auténtica batalla legal: «demandas paternales, maternales, avolorios, parentesco,

+5 Lozano Gracia, Susana, Las élites en la ciudad de Zaragoza a mediados del siglo Xv. La aplicacion del método
prosopogrdfico en el estudio de la sociedad, Tesis Doctoral, Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2008, p. 639.

456 Rodrigo Estevan, Maria Luz y Maria José Sanchez Uson, «*“Dare victum...”», pp. 457-438.

#7 Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca. . ., pp. 632-633.

458 Ibidem, pp. 633-634.

94



FRANCISCO GRAU SENAR

legitima herencia, succession, titol, dreyto, manera o razon»*?. Mencionaremos un
caso en el que se enturbiaron al maximo las relaciones fraternales. El juez de
Teruel se hizo eco del asesinato que perpetré Catalina de Calimache, hija de
Sebastian de Calimache y Sancha Bernat el 25 de noviembre de 1457. La
joven asesto tres golpes en la cabeza de su hermana, Francisca, por cuestiones
de dinero y tras ser descubierta no sin antes haber intentado persuadir a un
vecino para testificase que la difunta se habia desesperado y «langado por una
rexa» fue capturada. Tras una breve estancia encarcelada, Catalina fue
ejecutada en la picota situada en la «plaga Ayuso***» el 15 de diciembre del
mismo ano. Significativo resulta el destino ultimo que los parientes eligieron
para estas hermanas:

«por algunos parientes y amigos fues demandada que fues dada sepultura y por los juez y alcaldes
Jue dada y otorgada, et fue descolgada a las dos oras apres mediodia et levada al fosar de San Pedro,
et fue soterrada cerca del olmo, al costado de la dita su hermana».

Es decir, a pesar del fatal desenlace de esta historia que recuerda nada mas
y nada menos que a la de Cain y Abel y del «espiritu diabolico» que se le
achacaba a la fratricida la familia consideré que tras haber cumplido la mas
feroz de las condenas que ambas hermanas debian reposar juntas para la
eternidad*o!.

Para el cierre del capitulo, sin embargo, reproduciremos un ejemplo
de perdon entre dos hermanos que se recogi6 en el capitulo de la virtud de
la paz en Flor de virtudes. En el observamos a partir de las palabras y la
gestualidad como dos hermanos —aunque no queda claro si lo eran de
sangre o de sentimiento— que habian estado enfrentados iniciaban una
nueva etapa en su relacion basada en la cordialidad:

«De la paz se lee en las Historias romanas, que fue un gran varén que havia nombre Ipélito, cuyo
padre era muerto, e cadal dia peleava con un otro varén llamado Listico. E asst, guerr/eJando el uno
contra el otro, viendo Ipéli[t]o la guerra, levantose una noche a solas e fuese al castillo de su enemigo;
¢ estoviendo a la puerta, dixo: “Abri la puerla, que yo soy Ipdlito”. Entonces las guardas se
maravillaron mucho ¢ fueron a mds de andar a dezirlo a su sefior Listico. E él, viendo que Ipdlito
venia solo e sin armas, fizole abrir la puerta, e como fue dentro, corrid por abragar a su enemigo
Listico e dixole: “Ermano dulce, yo te demando perdin de quanto yo te he jamds offendido, e yo te
perdono de quanto me has fecho, e mds quiero a ti por servidor que a mis vassallos”. Entonce, Listico,
viendo esto, piisose una cinta al cuello e fincd las rodillas delante de sus pies, llorando. E assi, ambos
llorando, dezia el uno al otro: “Perdéname, caro ermano, por amor de Dios, ¢ en esta manera faremos
paz juntos”. E después, nunca huvo ermanos que tanto se amassen como ellos»*62,

+9 Vazquez Obrador, Jests, «Documentos notariales...», p. 211.

460 Real Academia Espafiola, Nuevo Tesoro Lexicogrdfico de la Lengua Espaiia (NTLLE) [en linea], Rosal, 1611,
en http://ntlle.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle. Seguramente se refieren a una plaza que fuese
denominada plaza de abajo o plaza baja, pues yuso era definido como «abaxo o hacia abaxo».

61 Lopez Rajadel, Fernando, Crinicas de los jueces. .., pp. 263-264.

462 Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, pp. 35-36.

95



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

7. Conclusiones

S1 bien nos hemos marcado al inicio del ensayo el objetivo de analizar
los angulos de la paz en la Edad Media, lo cierto es que debe hacerse sin que
olvidemos los conflictos y la violencia. Ello por dos motivos. En primer lugar,
porque revela la realidad cotidiana de una forma mas fidedigna de aquellas
gentes que habitaron este mundo cuando era medio milenio mas joven. Mas
aun cuando la mayoria de los autores consideran que el medievo fue un
periodo violento ya fuese por la profunda crisis que asolé a la Europa del
siglo XIV que tardé en sobreponerse mas la nueva reconsideraciéon de la
situacion juridica del cabeza de familia en detrimento de la de los demas
miembros, especialmente de las esposas. Como no, ello unido también con
los conflictos que iniciaban los jovenes en un periodo en el que los modos en
los que se expresaba la violencia a partir de la brutalidad y en el que las
venganzas personales estaban permitidas. De cara a que no brotasen las
manifestaciones violentas esta situacion era endeble por lo que, como hemos
visto, a lo largo del siglo XV se introdujeron algunas reformas por parte de
los gobiernos locales o de la monarquia que pusieron coto a la violencia que
tuvieron continuacién en las centurias siguientes. Este proceso fue paulatino
y motivo el descenso de las tasas de homicidio y de agresiones mientras que
aumentaron las de delitos contra la propiedad o insultos, algo que quedo
patente en las centurias modernas y culminé en la Edad Contemporanea,
silempre con matices. Sin embargo, y como hemos defendido con
anterioridad, no debemos caer en el triunfalismo y atin menos sopesar que
etapa fue mas violenta y cual menos cuando las fuentes no son equiparables.
Mas bien podemos decir que la violencia medieval era hija de su tiempo,
pues muchas leyes permitian algunas de sus manifestaciones que, en efecto,

96



FRANCISCO GRAU SENAR

eran mas brutalizadas que en las centurias posteriores, asi como primaba en
bastantes casos la intencion frente al resultado.

En segundo lugar, es pertinente el estudio de la paz medieval a partir
de la violencia o el conflicto. Primero porque diriamos que, mientras que la
paz y el conflicto son dos situaciones opuestas que inicamente convivian en
dimensiones distintas, tal como por ejemplo la persona trans que por muy en
paz que se sintiese consigo mismo a ojos de las autoridades morales y legales
desordenaba los compactos marcos de género de la época por lo que era
considerado como alguien conflictivo, no lo son la polemologia y la wrenologia, es
decir, los estudios de los conflictos y los estudios de la paz. Los repertorios
bibliograficos que recogen estados de la cuestion en los que se ha abordado
la paz en general o la diplomacia en particular durante la Edad Media son
claros, pues la mayoria de los titulos versan sobre cuestiones en torno a la
violencia y el conflicto. Como no, ello a su vez se encuentra vinculado
completamente al trato que ha dado la historiografia a las cuestiones de la
paz en relacion con las de la violencia. Ademas, le tenemos que sumar ese
topico que durante tanto tiempo imper6 sobre la Edad Media oscura que
inevitablemente se liga con la decadencia y la violencia cronica. Segundo, es
oportuna esta relacion de acuerdo con la propia mentalidad y didactica
medieval. La configuracion de la moral se alcanzaba a partir de una
pedagogia a partir de la cual se contraponian los beneficios y lo bello de la
virtud de la paz frente a las consecuencias negativas del vicio de la ira.
Ademas, a aquellos que habian caido en el vicio tenian una segunda
oportunidad de retomar el cauce adecuado a partir del perdéon y de la
reconciliacion, ambito en el que los multiples métodos de administracion de
justicia tuvieron un papel protagonista e indispensable que garantizaban la
configuracion de atmosferas pacificas y, en consecuencia, mantenian el
orden social.

Sin embargo, a pesar de que sea pertinente y necesario y que exista un
nexo indiscutible y practicamente indisociable entre la paz y el conflicto ello
no es 6bice para que se puedan analizar situaciones pacificas sin necesidad
de recurrir al estudio del conflicto. Las practicas, los gestos y las expresiones
a partir de las que se vislumbraba que las relaciones entre los implicados eran
auténticos remansos de paz se realizaban de acuerdo con las pautas culturales
que seguian los miembros de la sociedad medieval. Estas eran muy variadas
y pertinentes en cada uno de los contextos. Baste mencionar que a partir de
la risa las gentes mostraban lo comodas que se sentia con aquellos que las
compartian, mientras que el silencio era tremendamente valorado con
respecto al enemigo con el que no se reavivaran conflictos pasados o como

97



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

sefal de respeto hacia Dios lo que fortalecia esa paz espiritual. Tal era el
valor de estas manifestaciones que incluso sobraban las palabras por lo que
incluso aquel que besaba sin sentimiento, pero se veia en una situacion de
perdon que le beneficiaba, cumplia la accion y el perdon era valido, asi como
el continuo comensal pasaba a formar parte de esa construccién social y
cultural, al fin y al cabo, que es la familia meramente mediante el consumo
de alimentos junto a aquellos que le invitaban, algo que terminaba siendo un
auténtico ritual. Algunas de estas practicas cotidianas perduran en la
actualidad con el mismo significado, con otro matizado o con se realizan con
mayor o menor intensidad. Otras debido a los cambios que nuestro mundo
ha experimentado no han tenido continuaciéon o han quedado reducidas a
espacios y contextos concretos. El avance de la higiene ha provocado que ya
no veamos una persona despiojando a otra mientras los viandantes les
contemplan y murmuran sobre el vinculo que une al despiojador y el
desparasitado, asi como la acciéon de sustentar a medias a un animal ha
quedado reducido a pequenas sociedades rurales cuyo principal sustento son
las actividades de ganaderia. Y algunas han cambiado su significado
radicalmente a lo largo de los siglos y la progresiva globalizacion y contacto
con otras civilizaciones como ocurri6 con el gesto de sacar el dedo cuyo
sentido mut6 drasticamente entre la sociedad romana y la Baja Edad Media.

La familia medieval es un observatorio 6ptimo para la comprension
de todas estas dinamicas de paz y conflicto. El &mbito doméstico se vincula
con la paz y la seguridad, mas de puertas para adentro la violencia podia
brotar en cualquier momento y con una frecuencia mayor que la esperada.
La mayoria de las acciones y vinculos de los miembros de la familia estaban
supeditados a la voluntad del esposo y del padre que impartia una justicia
doméstica que teéricamente servia como método correctivo para perseverar
el orden en el hogar. Sin embargo, hemos advertido de los abusos y excesos
que a veces cometia el pater familias que muy lejos estaban de aquellos
objetivos. S1 bien las expresiones mas o menos violentas o la pedida de
perdones las podemos encontrar en ejemplos que afectan a todos los
miembros de la familia y las combinaciones de las dos partes son diversas, lo
cierto es que el cabeza de familia era quien monopolizaba la violencia
doméstica a partir de la cobertura legal que le garantizaban los fueros, asi
como quien perdonaba y permitia la reincorporacion o la exclusion mas o
menos merecida de los demas componentes del ntcleo familiar.

En el grupo familiar en la Edad Media, como hemos comentado con
anterioridad, confluian vinculos de consanguineidad, de amistad o de
dependencia entre las personas que lo componian. Los componentes de éste

98



FRANCISCO GRAU SENAR

practicaban la virtud de la misericordia y cubrian mutuamente sus
necesidades basicas, sobre todo a aquellos miembros que, debido a la etapa
de la vida, la salud o la condicién socioeconoémica en la que se encontrase no
podian trabajar, mas que por interés, que también pudo existir, por
altruismo. Efectivamente, las practicas que corresponden a cuestiones
biologicas tales como la alimentacién, la hidrataciéon o el vestirse para
afrontar situaciones climatolégicas adversas fueron puestas en comun por
todos los componentes de la familia que cooperaban y compartian sus bienes
con el fin de asegurar la supervivencia y bienestar de todos los miembros.

A pesar de que la violencia estuviese a la orden del dia durante la Edad
Media no podemos negar que la aspiracion comun de practicamente todos
los seres humanos es la paz, el reposo, la tranquilidad y la seguridad. Sin
embargo, una serie de motivos, generalmente problemas, que afectan al
correcto desarrollo del dia a dia provocan que las personas terminen derivas
conflictivas. La paz no lo comprendemos sin el conflicto, pero tampoco el
conflicto sin la paz ya que, sin esta Gltima, la raza humana se hubiese visto
abocada al fracaso y no hubiese progresado. No hay pena que cien afios dure m
cuerpo que lo resista reza un refran espafol, pues ni siquiera la Guerra de los
Cien Anos fue un proceso de violencia continua en el que paces y treguas
brillasen por su ausencia.

99



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

8. Anexos

8. 1. Documentos

RELACION DE ABREVIATURAS

ACL Archivo de Casa Lucas (Panticosa)
AMD Archivo Municipal de Daroca
AMH Archivo Municipal de Huesca
AHPH Archivo Historico Provincial de Huesca
AHPZ Archivo Historico Provincial de Zaragoza

100



FRANCISCO GRAU SENAR

09.10.1450 Sallent de Gallego

Acuerdo entre los hermanos salentinos Pedro y Anton de Marton por el que ponen
Jin a sus disputas

AHPH, Protocolo de Miguel Sanchez Mercader, f. 21.

Publicacion: Jests Vazquez Obrador, «Documentos notariales

tensinos del siglo XV redactados en aragonés (IV): anos 1443 (octubre) y
1450», Alazet, ntim. 26 (2014), p. 211.

Die viiij hoctobrjs. Que nos, Pedro de Marton & Anthon de Marton,
hermanos carnales, vezinos de Sallient, atendjentes & considerantes que
entre nos entramos hauja algunas questiones & debates, assi por el lexo por
nuestra  madre  Martina, quondam, fleyto en su vltmo
codicillo como de algunas demandas entre nos ffeytas, assi de priestamos con
carteles et de de vna taca et otras demandas, etc. Et como algunos amjgos e
parientes nuestros nos hayan et han concordado de todas cosas entro a la
jornada present, por tanto de nuestras clertas sciencias et agradables
voluntades nos absoluemos, qujtamos et definjmos de todas demandas,
paternales, maternales, avolorjos, parentesco, legitima herencia, succession,
titol, dreyto, manera o razon, de todo nos definjmos de todo el tiempo
passado entro al present dja, et nos jmposamos silencio perpetuo, etc., a nos
et a los nuestros herederos & successores, etc. Excepto, enpero, de aquellos
xxillj florjnes doro qui Anthon de Marton deue a los exueus, en los quales
Pedro yes fianca, que aquellos xxiiij florines con sus ganancias esten a cargo
de Anthon daqui adelant, et ne [?] haya a releuar francho a Pedro. Ffeyto en
Sallient, vt supra.

Testimonios, Pedro de Moreu, mayor de djas de Sallient, et Pero
Lacasa, notario en Tramacastielha.

101



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

19.10.1450 Sallent de Géllego
Arnaut de la Cot, vecino de Sallent, dona a su hya y a su yerno todos sus bienes.

AHPH, Protocolo de Miguel Sanchez Mercader, f. 23v.

Publicacion: Jests Vazquez Obrador, «Documentos notariales

tensinos del siglo XV redactados en aragonés (IV): anos 1443 (octubre) y
1450», Alazet, ntim. 26 (2014), p. 214.

Eadem die. Que yo, Arnaut de la Cot, vezino del lugar de Sallient,
atendjent & considerant los muyto agradables placeres que vos, Paschual
Saluador, gerno mjo, et Marja de la Cot, ffilha mja et muller suya, a mj ffeyto
hauedes et cadaun dia fazer non cessades, etc.; por aquesto de mj cierta
sciencia non forcado, etc., ffago cession et donacion a vos, ditos Paschual et
Marja, conjuges, de todos & qualesqujere bienes mjos, assi mobles como
sedjentes, como son casas, casales, heras, ouellas, carneros, crabas, bueys,
bacas, [...], ropas, hostillas et otros qualesqujere bienes, etc., apres djas mjos,
por dar, bender, empenyar, etc. Fiat large. Et a mayor compljmjento, do vos
fianca de saluedat a Pedro de Moreu, mayor de djas, qui stando present tal
se constituye, etc. Ffeyto vt supra.

Testimonios, don Pero Lanuca, Pedro et Betran de Blascho, alias
Narroset, de Sallient.

102



FRANCISCO GRAU SENAR

19.10.1450 Sallent de Gallego

El yerno v la hya de Arnaut de la Cot, habitantes en Sallent, en atencion a que este
les ha donado todos sus bienes, le otorgan y aseguran determinadas prestaciones mientras
vwa.

AHPH, Protocolo de Miguel Sanchez Mercader, f. 24r.

Publicacion: Jests Vazquez Obrador, «Documentos notariales
tensinos del siglo XV redactados en aragonés (IV): anos 1443 (octubre) y
1450», Alazet, ntim. 26 (2014), pp. 214-215.

Eadem die. Que nos, Paschual Saluador et Marja la Cot, muller del,
habitantes en el lugar de Sallient, atendjentes et considerantes que vos,
Arnaut de la Cot, suegro de mj, dito Paschual, et padre de mj, dita Marja,
quel present dia hauedes fleyto cession et donacion de todos vuestros bienes
mobles & sedjentes, et como no sia digna cosa a los bien ffazientes retribuyr
mal, por tanto de nuestras ciertas sciencias, etc., flirmamos et seguramos a
bos, dito Arnaut, las cosas dius scriptas & en la manera dius scripta.
Primerament, que vos, dito Arnaut, podades tanto mjentre biujredes habitar
en la dita casa, et apres ordenar en fin de vuestros dias sobre todos nuestros
bienes mobles & sedjentes la fia de trezientos soldos dineros jaqueses pora
buestra defunsion o funeraljas. Jtem apres que lo qui ganaredes mjentre
ganar podades que aquello preso pora vos bestir e calcar e encara v o x ss.
pora deportar, quel plus qui sobrara bienga a comun de todos. Jtem que
tanto mjentre biujredes vos siamos tenjdos dar la vida hondrada segunt
vuestros yguales o nosotros la vamos hauer. Et si en aquello ffalljamos nos
obligamos dar vos cadaun anyo dos cafizes centeno, j cafiz trigo, tres florines
doro e 111j0 ouellas pora comer. Et tener et complir todas et cadaunas cosas
sobredjtas obljgamos todos nuestros bienes et de cadauno de nos, mobles et
sedjentes, haujdos & por hauer en todo lugar, tan largament, etc., con
renunciaciones, submissiones, etc.

Testes, quj proxime supra.

103



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

4
25.01.1451 Daroca

Jura de paz y no agresion entre los hermanos Gareia y Juan Polo, de Daroca y el
notario fuan de Pamplona, de Villafeliche, enfrentados como consecuencia de la muerte de
dofia Catalina Martinez, madre de los primeros.

AHPZ, Protocolo de Joan Ram, f. 9.

Publicacion: Maria Luz Rodrigo Estevan, La ciudad de Daroca a fines de
la Edad Meda. Seleccion documental (1328-1526), Centro de Estudios
Darocenses, Daroca 1999, pp. 632-633.

Paz. Fadem die e loco nos, Garcia Polo e Johan Polo hermanos vecinos
de Daroqua de la una part, e yo Johan de Pamplona notario habitante en
Villafelig de la otra part, de nuestras ciertas sciencias etc. por nos e los
nuestros etc. fazemos los unos con los otros e viceversa paz final e tregua para
cient e hun anyos de hoy adelant. E con aquesto nos defenecemos los unos a
los otros e viceversa de qualquiere actiones civiles e criminales e quantias que
con cartas o sines nos pudiessemos fazer etc. de todo el tiempo pasado fins al
vint e quatreno dia de janero agora pasado assi por la muert perpetrada en
la persona de dona Catalina Martinez, quondam, madre de nos ditos Garcia
Polo e Johan Polo como en otra manera, assi que etc. Inpotentes etc.,
prometientes no contravenir etc. Et juramos sobre la cruz etc. en manos del
notario etc. e damos e prestamos homenatges los unos a los otros e viceversa
de manos e de boca en tiempo alguno directement e indirecte en tiempo
alguno por nos ni otri e otros por nos en juicio o fuera no contravenir por
alguna causa etc. dius pena de prejurios etc. propios judges etc. prometemos
por las ditas cosas con las dependientes etc. fazer los unos a los otros e contra
cumplimiento de justicia ante qualquiere otro judge etc. a los quales nos
lusmetemos etc. e que se varie juicio etc. fiat large etc.

Testes: don Bartholome de Loperuelo, mercader, e Miguel de la
Figuera, notario ciudadano de Daroqua.

104



FRANCISCO GRAU SENAR

26.04.1451 Zaragoza

Acta de ruptura de juramento de matrimonio por afirmar ella que lo presto forzada
por su madre.

AHPZ, Protocolo de Pedro Navarro, f. 127v.

Publicacion: Manuel Goémez de Valenzuela, «Documentos de
Derecho historico aragonés sobre relaciones varén-mujer (1432-1537)»,
Revista de derecho ciil aragonés, num. 19 (2013), pp. 100-101.

Eadem die en presencia de los testimonios et de mi notario infrascripto
fueron personalment constituydos Pedro de Herrrera de una part et Ysabel
Diaz habitant en la dita ciudat de la otra, el qual dito Pedro de Herrera
dregando sus paraulas a la dita Ysabel Diaz dixo que como el et la dita Ysabel
Diaz haviessen promesso et jurado el uno al otro es a saber el dito Pedro
prender por sposa a la dita Ysabel et no tomar ne otra et la dita Ysabel al
dito Pedro de no tomar ne otro por tanto que la demandava et demando por
muller.

Et la dita Ysabel a lo sobredito respuso que era berdat que ella havia
feyto el dito jurament por menacas o feridas que le havia fecho su madre et
que ninguna havia seydo su voluntat de fazer el dito matrimonio. Ante de
continuar feyto el dito jurament, havia exclamado diziendo que su madre
gele havia feyto fazer por fuerca et que ella de ninguna manera no lo queria
por marido ni sposarse con el.

Et la ora el dito Pedro dixo que faziesse encara de la dita Ysabel et de
su consciencia con tanto que el absolvia et clamava quita a la dita Ysabel et
la dita Ysabel al dito Pedro del dito jurament por ellos feyto de prender el
dito Pedro a la dita Ysabel por muller et la dita Ysabel al dito Pedro por
marido. Et requirieron por mi dito notario de lo sobredito les fuesse feyta
carta publica.

Testimonios fueron a las sobreditas cosas presentes Miguel Casales et
Johan de Albarrazin havitantes en Garagoca.

105



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

18.07.1451 Zaragoza

El labrador zaragozano Martin de Brodot perdona a su esposa las faltas que ella
ha cometido con su cuerpo y la asegura contra todo dafio, salva la correccion manital.

AHPZ, Protocolo de Pedro Monzon, f. 258.

Publicacion: Manuel Goémez de Valenzuela, «Documentos de
Derecho historico aragonés sobre relaciones varéon-mujer», Revista de derecho
cwil aragonés, nim. 19 (2013), p. 100.

Carta publica de perdon et difinimiento. Eadem die yo Anthon de
Brodot lavrador vezino de la ciudat de Garagoga attendient et considerant
que vos Maria Garcia muller mia me haveis feyto algunas faltas de vuestro
cuerpo etc. lo qual vos perdono tro a la present jornada et con aquesto vos
absuelvo, quito et difenezco de qualesquiere actiones assi civiles como
criminales que yo vos pudiesse mover o intemptar por la dita razon en
qualquiere manera de todo el tiempo passado tro a la presente jornada
imponient a mi et a los mios sobre aquesto silencio et perpetuo callamiento.
Et prometo contra el present difinimiento no venir directament ni indirecta
etc. Et renuncio por mi o por los havientes dreyto, causa, manera o razon de
mi etc. Et con aquesto seguro a vos dita Maria Garcia, salva correction
marital, la persona et bienes en tal manera que ni yo ni otri por mi no vos
fare, tractare, consentire mal ni danyo en la persona ni en los bienes, salva
correction marital, segunt dito es ius pena de traycion segunt Fuero de
Aragon et la carta de la paz etc. Large et prout in similibus etc. Juro tener,
servar et complir las sobreditas cosas et contra aquellas no venir etc.

Testes: Johan de La Raz et Johan de Sisa lavrador, Martin de Rena
corredor vezinos et Martin Sanchez scudero habitantes de Garagoca.

106



FRANCISCO GRAU SENAR

24.05.1452 Daroca

Carta piblica que recoge la injuria gestual realizada por Juan Teruel mientras
Jugaba a tablas con otras gentes.

AHPZ, Protocolo de Joan Ram, ff. 59v-60r

Publicacion: Maria Luz Rodrigo Estevan, La ciudad de Daroca a fines de

la Edad Meda. Seleccion documental (1328-1526), Centro de Estudios
Darocenses, Daroca 1999, p. 633.

Requesta. Eadem die e loco, en presencia de mi Johan Ram, notario,
e de los testimonios infrascriptos, trovado alli maestre Gabriel d’Orunyo,
metge, ciudadano de aquella, fue alli constituydo Johan Teruel e jugando alli
a tablas ciertas gentes e fablando de hun litigio del dito Johan Teruel, el dito
Johan Teruel dixo ciertas parablas e con la mano fizo una figa e dixo: «Sta
para el». E luego el dito maestre Gabriel dixo: «Notario, fecha me carta
publica que lo e a injuria como en mi presencia faze a otri figa Johan Teruel».
E la hora, el dito Johan Teruel dixo: «Yo no fago figa a vos ni a persona que
sea en su Injuria, fago la figa fablando a qui me busca pleito».

Testimonios: Anthon Olzina, alias Aragones, e Bartholome
Christoval, vecinos de Daroqua.

107



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

23.11.1452 Daroca

Pacto de paz y no agresion firmado entre el vicario de San Andrés, Antin Colom y
su hermano el pelarre Jaime Colom, por una parte, y el criado de Alfonso Bellido, Ferrando
de Virmesca, por la otra.

AHPZ, Protocolo de Joan Ram, f. 176r-21v.

Publicacion: Maria Luz Rodrigo Estevan, La ciudad de Daroca a fines de
la Edad Meda. Seleccion documental (1328-1526), Centro de Estudios
Darocenses, Daroca 1999, pp. 633-634.

Paz. Ihesus. Eadem die e loco, nos, Anthon Colom vicario de la iglesia
de senyor Sant Andres de Daroqua e habitante en aquella e Jayme Colom
perayre vecino de aquella de una part, e Ferrando de Virmesca criado de
Alffonsso Bellido habitante en aquella de otra part, fazemos de nuestras
clertas sciencias etc certificados etc por nos e los nuestros etc, paz final los
unos con el otro e viceversa para todos tiempos; e nos damos homenatges de
manos e de boca entre todos; e juramos sobre la cruz etc. en manos e poder
del notario infrascripto etc en tal manera que por nos ni otri o otros por el
otro de nos, no faremos, diremos, procuraremos ni consintremos mal ni
danyo en las personas e bienes del otro de nos ni de nuestros parientes,
amigo, valedores, etc. de dito fecho, tracto, consello o consentimiento del
otro de nos, en juicio ni fuera, en tiempo alguno por causa o razéon alguna
etc. dius pena de traycion segunt fuero e la carta de la paz etc. e dius pena
de perjurios etc.

E con aquesto no deffenecemos los unos al otro e a contra e a los bienes
del otro de nos de todas e qualesquiera acciones, questiones, peticiones, ¢
demandas, injurias ofensas, feridas, acciones civiles e criminales e de
qualesquiere quantias e costas que con cartas o sines dellas pudiessemos fazer
de todo el tiempo pasado fins al present dia de hoy assi que etc. imponientes
etc. prometemos no contravenir etc dius obligacion de nuestras personas e
bienes e de cada uno de nos mobles e sedientes etc.

Testimonios: los honotables don Favian de Ravanera ciudadano de
Daroqua e don Lop de la Ran domigiliado en Carinyena.

108



FRANCISCO GRAU SENAR

27.08.1453 Sallent de Gallego

Martin Sanchez y su mujer Maria de Blasco desafillan a su hyo Martin, ddndole
como tnica legitima cinco sueldos y un_fenero.

ACL, Protocolo de Martin Pérez de Escuer, f. 32.

Publicacion: Manuel Goémez de Valenzuela, «Desafillamientos. Valle
de Tena (Aragoén). 1436-1540», Revista de Derecho Cwil Aragonés, nim. 7-8
(2003), pp- 16-17.

Carta de desafillamiento feyta por Martin Sanchez.

Que nos Martin Sanchez e Maria de Blascho muller del, habitantes en
el lugar de Sallent, de nuestras ciertas scientias etc. desafillamos siquier
gitamos fuera a vos, Martin Sanchez, fillo nuestro, de todos nuestros bienes
mobles e sedientes e por si movientes, al qual asignamos V sueldos de part
legitima de bienes mobles e de sedientes un fenero nuestro que nos hemos
sitiado en Estazansus que afruenta con fenero de Miguel Sanchez e con
fenero de de Johan Sanchez de Capiblango e con fenero de Petro de Marton
e con el rio de las Lacunas segunt que las ditas confrontaciones etc.

Et que mas de nuestros bienes haver ni alcangar no pueda ni de mobles
ni de sedientes. Fiat large modo a la ordinacion de las de Petriz Abarcha.
Feyto ut supra.

Testes: Petro de Marton e don Petro de Lafuent clerigo.

109



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

10
21.05.1454 Daroca

Acuerdo publico de perdin y separacion matrimonmial de los conyuges Stagio
Ferndndez y Catalina Estevan.

AHPZ, Protocolo de Joan Ram, ff. 93v-94r.

Publicacion: Maria Luz Rodrigo Estevan, La ciudad de Daroca a fines de
la Edad Meda. Seleccion documental (1328-1526), Centro de Estudios
Darocenses, Daroca 1999, p. 172.

Diffinimiento. Eadem die e loco, nos Stagio Fernandez e Cathalina
Sthevan, coniuges, certificados etc., de nuestras sciencias etc., por nos e los
nuestros etc. nos absolvemos etc. e defenecemos el uno al otro e viceversa de
qualesquiere acciones civiles e criminales etc. que en qualquiere manera etc.
e por qualquiere causa etc. el uno al otro e contra nos pudiessemos fazer etc.,
de todo el tiempo pasado fins al primero dia de mayo agora pasado,
renunciando los drechos que cadauno en los bienes del otro pudiese haver.
Et quo ad thorum e mensem, por evitar scandalos e muertos, nos scemos
cada uno de su cabo. E el uno al otro no nos podamos demandar alimento
ni por muert del otro de nos haver drecho en los bienes del otro renunciando
partir de fuera successiones non valere etc., assi que etc., imponientes etc.
prometientes etc. no contravenir etc. dius obligacion de todos nuestros bienes
etc. Renuncio nuestro propio judge etc. iusmetemosnos al justicia de Aragon,
justicia de Daroca e otros judges etc. e que se varie juicio etc. fiat large etc.

Testes: Gaspar Ximenez d’Orunyo, notario, e Pedro Ximenez
d’Orunyo, speciero, ciudadanos de Daroqua.

Jura. Eadem die e loco, yo Stagio Fernandez sobredito, de mi cierta
sciencia etc. juro sobre la cruz etc. en manos de vos, Johan Ram, notario
infrascripto, de dar e pagar a vos, dita Catalina Sthevan dozientos sueldos
jaqueses para alimentos vuestros en esta manera: los cinquenta sueldos al
Sant Johan de junio primero vinient del anyo infrascripto; e los cinquanta
sueldos al dia de Sant Johan de junio del anyo quinquagessimo quinto; e los
otro cinquanta sueldos al Sant Johan de junio del anyo quinquagessimo
septimo. E de alli adelant, toda hora e quando etc., dius pena de prejurio etc.
e dius obligacion de mi persona e bienes etc. Renuncio mi proprio judge etc.
Tusmetome al justicia de Aragon, justicia de Daroqua, e de otro judge etc. e
que se varie judicio etc. fiat large etc.

110



FRANCISCO GRAU SENAR

11
11.10.1455 Hoz de Jaca

Sancha Lalagnna desafilla a su hijo Beltran y le da diez sueldos y un campo. A con-
tinnacion nombra procuradores a su hijo Martin y a su hermano por si el desafillado decide
entablar pleitos.

ACL, Protocolo de Martin Pérez de Escuer, ff. 55r-56v.

Publicacion: Manuel Gémez de Valenzuela, «Desafillamientos. Valle de
Tena (Aragon). 1436-1540», Revista de Derecho Civil Aragonés, num. 7-8 (2003), p.
17.

Carta de desafillamiento feyta por Sancha de Lalaguna.

Que yo Sancha Lalaguna de Oz desfilleyo a bos Beltran Guillen fillo mio
e fuera geto de todos mis bienes mobles e sedientes con X sueldos de part
legitima de bienes mobles e con un campo mio que yo he sitiado en Castiezo
que affruenta (espacio en blanco) E que mas de mis bienes mobles e sedientes haver
ni alcancar no poda. Et con aquesto lo fuero gito de los bienes mios e que mas
part ni dreyto no aya ni pueda aver. Et a esto tener e complir obligo mis bienes
etc.

Testes: Beltran de Sant Aznar e Petro Ferrer de Oz.

Eadem die, que yo Sancha fago procuradores mios a Martin Guillen, fillo
mio e a Beltran de Lalaguna hermano mio a demandar e a defender qualesquiere
bienes mios assi mobles como sedientes. Et de si a pleytos con poder de
substituyr e jurar.

Feyto ut supra. Testes qui supra.

111



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

12
[19.04.1457-04.04.1458] Teruel

Catalina de Caitvamache asesiné a su hermana Francisca el 25 de noviembre de
1457 en la residencia de sus padres. El 15 de diciembre del mismo afio la asesina_fue
¢ecutada en la horca.

Publicacion: Fernando Lopez Rajadel, Crinicas de los jueces de Teruel
(1176-1532), Instituto de Estudios Turolenses, Teruel 1994, pp. 263-264.

En esti ano, el dia de Santa Catalina que es a vinticinco de noviembre,
se siguio que Catalina, fija de Sebastian de Caniamache et de Sancha Bernat,
conyuges, que moraban en la placa, en casas de mosen Jaime Navarro, a
loguero, movida despiritu diabolico mato produzinalment a su hermana de
padre y de madre, que se clamava Francisca, casada con Pere de Basilea,
aleman, panicero, con unos nevleros que le dio tres golpes en la cabeca
dentro la dita casa, seyendo el padre fuera casa y la madre al molino, sobre
ciertos dineros que la dita casada acomendo a la dita moca. Et supoer en esta
forma, que sabado siguient la dita moca fue al rio y levo a cabonar y lavar
entre otros trapos el velo y la cofia de la dita casada que estava llena de
sangre. Et a la tornada quando fue a la barrera de la alvarderia encontrose
la dita Catalina con Simon Bernat, barbero, el qual era anprado que fuese
con el dito Pere de Basilea a un vicario de Peralejos, diciendo que les diria a
do era la dita su mujer; et dixo al Simon, yo me escubro a vos; sabet que mi
hermana esta muerta en casa de mi padre y dezid que ella se desesperado y
que se a lancado por una rexa.

Y ansi estando paseando el dito juez y viniendo deves la daga juso la
dita moca penso que la venia a tomar presa, dixo al dito Simon: guardadme
esti cabonado que tengo de ir un poco, y comengo de huir deves la casa de
San Benedito. Et vista anst fuir al juez fue dicho que fuie y el juez corrio en
pos della y alto en una cambrica alcancola et travola del braco diziendole:
por que huias; tu as muerto a tu hermana.

Etla dita Catalina toda demudada may pudo responder sino: tal es mi
ventura. En la qual casa moraba micer Bernat, freire, dean de Santa Maria,
el qual fizo algunas requisiciones al juez, diciéndole que no la sacas por que
era casa privilegiada; y el juez respondiole que fragant el caso y que el venia
persiguiéndola, que lo podia fazer; finalmente el la saco et truxola a la carcel,
pusola con cadenas y grillones, a la qual visto que no se trobava quien la
quisies acusar, fue trovado espidiente por los que regian la ciudat, que visto
el crimen tan abominable, que fues criado en curador de la filleta de la

112



FRANCISCO GRAU SENAR

interfecta y del dito Pere de Basilea, que avia dos anos, Juan Celicausi de
Cono [sic], con voluntad de parientes, mas por ordinacion de dito concello
de la dita ciudat; el qual puso demanda y acusacion criminal, et fechole
proceso todo lo confeso, et fue actitado por Juan Sanchez de Santa Maria,
notario del dito juez. Et sucesivamente, jueves a quinze dias del mes de
diciembre a la dita Catalina fue dada sentencia a ora de tercias por los jueces
y alcaldes de la dita ciudat, segun los meritos del proceso et mandado rastrar
y enforcas, lo qual apres de poco fue en dito dia executada, et fue rastrada
desde la carrera de la carcel fasta la puerta de Caragoca, et de alli fue tornada
plaga Ayuso et en la picota fue enforcada et muri6 con buena contricion, et
por algunos parientes y amigos fues demandada que fues dada sepultura y
por los juez y alcaldes fue dada y otorgada, et fue descolgada a las dos oras
apres mediodia et levada al fosar de San Pedro, et fue soterrada cerca del
olmo, al costado de la dita su hermana.

113



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

13
29.12.1457 Zaragoza
Separacion matrimonial del labrador Pero Marques y su esposa, Maria de Favero.
AHPZ, Protocolo de Jaime Olivan, f. 3.

Publicacion: Maria del Carmen Garcia Herrero, Las mujeres en Laragoza
en el siglo XV, vol. 2, Ayuntamiento de Zaragoza, Zaragoza 1990, p. 190.

Separacion.

Eadem die, ante mi, notario, e testimonios diuso escriptos,
conparecieron Pero Marques, lavrador e Maria de Favero, conjuges,
habitantes en la Povla d'Alfajarin, los quales dixieron etc., perturant el diablo
etc. biviesen en grandisimo peligro el huno con el hotro, en tal manera que
la conversacion de los dos seria mucho danyosa etc. E que por evitar tanto
peligro e escandalo entrellos e por otras justas razones, mediantes algunos
parientes e amigos e otras buenas personas, no trobando otra millor via al
present, que era seydo concordado entrellos que el dito Pero Marques e su
muller no habitasen ensenble, antes, se separasen e se partisen el huno del
hotro, e aquesto de leyto e de taula, e de seyer e habitar ensenble dentro huna
casa e de 1uso de hun cubierto, e de mutua servitut de cohabitacion entro a
entanto que Nuestro Senyor Dios hi proviese de remedio depaz e de
concordia. Por lo qual los ditos conjuges e cada huno dellos reconociendo las
sobreditas zizanias e otros muchos periglos estar entrellos etc., e la particion
entrellos fuese hutil etc., por tanto los ditos conjuges dixieron que se partian
e se partieron el huno del huno del hotro, de leyto e de taula, etc.

Et se daron licencia que cada huno dellos pueda bivir e estar por si
sines danyo, pena, calonia alguna.

Et que ocada huno dellos se faga de lo suyo propio toda su espensa de
comer bever, bestir e calcal e que no puedan demandar tachacion etc., e de
todas otras cosas qualesquiere que no se pudiesen ni puedan demandar ni
azer demanda etc., ecepto atendido la dita Maria de Favero seyer prenyada,
que toda hora e quando parira, e el postomo o postoma a luz venra, el dito
Pero Marques prometio e se obligo estar a conoscimiento de qualquiere juge
que convenido sera, si sera tenido fazer criar el dito postomo o postoma, si a
luz salra etc.

Et que la dita Maria de Favero viva honestament a casta etc.

114



FRANCISCO GRAU SENAR

Et los ditos conjuges a cada huno dellos prometieron e se obligaron el
huno al hotro a e converso, tener, complir e obsevar la present separacion
etc., e cuentra aquellas no venir etc.

Et s1 por fer tener e conplir etc.

E quisieron que si por alguno dellos querella sera dada etc., aquella sia
nulla etc.

Et por tener e conpli¢ etc., prometiendo etc., dius metiendo etc.
renunciando etc., obligando etc., e quisieron cada huna de las ditas partes la
dita particion sia largament hordenada etc., requiriendo, etc.

Es hordenada la present en el Registro del present anyo, cartas
LXXX.

Testes: Johan de Sant Martin e Anthon del Rey, habitadores en la
dita ciudat.

115



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

14
01.08.1463 Zaragoza

El notario Bartolomé Roca, en vista de que sus dos hermanos han sido desafillados
por sus padres, de los que es heredero unwersal porque han muerto intestados, acuerda
distribuar entre ellos varios bienes inmuebles que se detallan, con obligacion de pagar ciertos
créditos y deudas de la_familia, para que no hubiera cizafia alguna entre ellos.

AHPZ, Protocolo de Jaime Olivan, ff. 94r-95r + 2. . entre ellos.

Publicacion: Manuel Gémez de Valenzuela, «Documentos sobre el

desafillamiento en Aragén en los siglos XV y XVII», Revista de derecho cuwil
aragonés, num. 24 (2018), pp. 105-107.

Eadem die, ante mi notario etc. dius escriptos fueron personalment
constituydos Bartholome Roca, notario, ciudadano de la dita ciudat, Johan
Roca, portero del senyor justicia de Aragon et Domingo Roca, habitantes en
la dita ciudat, los quales dixieron que, atendido entre ellos havies algunas
diferentias, intervinientes algunas personas, se huviesen preferido fazer cierta
concordia entre ellos, affin que entre ellos zizania alguna no huvies. Por
tanto, quisiendo exseguir lo por ellos preferido, daron a mi notario la dita
concordia en escripto, la qual es del tenor siguiente:

Concordia fecha entre Bartholome Roca, notario, Johan Roca, fillos
de Domingo Roca et de Barcelona de Vallarias, conyuges quondam, et
Domingo Roca, hermano de los ditos uno et Johan Roca, de part de padre.

Primerament es concordado por quanto los ditos Domingo Roca et
Barcelona de Vallarias, conyuges quondam, son muertos intestados et en el
tiempo que vibian por respecto de ciertas questiones que los ditos Johan et
Domingo hubieron con Johan de Laftfuent los ditos Domingo et Barcelona,
conyuges, present don Ximeno Gordo, menor de dias, ¢almedina de la
ciudad de Garagoca, qui la hora era, desafillaron siquiere desheredaron a los
ditos Johan et Domingo, por lo qual quedaria heredero universal, segunt
aquesto, de todos sus bienes etc. el susodito Bartholome Roca, notario.

Item, atendido et considerado los ditos Domingo Roca et Barcelona,
muller suya, quondam, haver fiado todos sus bienes del dicho Bartholome
Roca et sguardada buena hermandat, egualdat et concordia, al dito
Bertholone Roca le plaze los ditos Johan et Domingo, hermanos suyos,
hayan de los bienes de los ditos sus padre e madre segunt se sigue:

Primerament, el dito Johan Roca aya unas casas e cellero sitas en la
parroquia de sant Johan [...] con carga, siquiere trehudo de XVIII sueldos

116



FRANCISCO GRAU SENAR

pagaderos en cada hun anyo a Nicolau Cavero por el dia e fiesta de (espacio
en blanco) o hun mes apres.

Item hun guerto en el soto del Canyar, con XXXXV sueldos de
trehudo perpetuo pagaderos en cada hun anyo por el dia e fiesta de santa
Maria de agosto o hun mes apres al heredero de Johan de Fraga quondam

[.]

Item una vinya sita en Talladas, termino de la dita ciudat, la qual faze
XVIII sueldos de trehudo a santa Maria la Mayor, pagaderos en cada hun
anyo por el dia e fiesta de Pascua de Nadal o hun mes apres [...]

Item, huna vinya, campo et malluelo, sitos en Rimer, termino de la
dita ciudat, con X sueldos de trehudo, pagaderos a sant Johan del Spital en
cada hun anyo por el dia e fiesta de Todos Sanctos o hun mes apres, [...]

Item hun campo, siquiere guerto, sito en el soto del Canyar, debaxo
de la torre de Guaqui, con XXX sueldos de trehudo pagaderos al capitol de
la Seu por el dia e fiesta de Todos Sanctos o hun mes apres, [...]

Item, las dichas casas e heredades le plaze al susodito Bartholome
Roca ayan los ditos Johan et Domingo, sus hermanos, con tal pacto e
condicion que ellos se ayan a parar e se paren a todos los deudos e cargos de
la casa de los ditos sus padre e madre, Domingo Roca et Barcelona de
Vallarias, conyuges quondam et senyaladament a pagar aquellos dos mil
sueldos que los ditos tres hermanos son tenidos e obligados pagar a Anthon
de Aysa, 1uxta el tenor de ciertos actos testificados por don Johan de
Longares, notario publico de la ciudat de (Jaragoca et sacar indemne al dito
Bartholome Roca de la dita obligacion et a sus bienes.

Item atendido e considerado que el dito don Domingo Roca, que Dios
perdone, en el tiempo que bibia ensemble con Bartholome Roca su fillo, se
obligaron mediant carta publica de comanda a don Pero Exaulin quondam
en mil sueldos por razon de la junta o lugartenencias de Sobrarbe que agora
tiene el susodito Domingo Roca, de lo quales no y ha pagado cierta part,
aquello que resta sea que sea tenido e obligado pagarlo el dito Domingo Roca
et aya a servar indepne al dito Bartholome Roca et sus bienes et los bienes
de Johan de Roca sus hermanos. Et si por abentura por nengun tiempo
nengun danyo se seguia a los susoditos Johan ni Bartholome ni1 a sus bienes,
aquel prometia pagar, satisffer et emendarlos el dito Domingo.

Item que los ditos Johan et Domingo sian tenidos pagar todos et
qualesquiere cargos et deudos que los susoditos don Domingo Roca et de
Barcelona de Vallarias, conyuges quondam et sus bienes fuessen tenidos

117



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

pagar et servar indepne al dito Bartholome Roca et sus bienes, exceptado
aquellos tres mil sueldos que ellos ensemble con Bartholome Roca et su
muller, que Dios perdone, son obligados mediant carta publica de comanda
a don Pedro d’Oliet, secretario, de resta de aquellos VM DCC que e la
compra que el dito Bartholome Roca fizo de su caxa, lo que le sea a cargo
del dito Bertholome e se aya a obligar sacar indepnes los bienes de los ditos
hermanos por aquesta razon.

Item que los ditos Johan et Domingo Roca, hermanos del dito
Bartholome, se ayan a tener e tengan por contentos de lo que de la part de
suso se les da et que otra cosa nenguna ellos o qualquiere dellos no puedan
aver ni demandar de los bienes de los ditos don Domingo Roca et de
Barcelona de Vallarias, conyuges quondam et que todo el residuo aya seyer
del dito Bartholome Roca, quel se aya de parar et pare a los cargos y deudos,
s1 alguno en diga que por causa de los lutos o defunsiones de los ditos padre
e madre se devan e no a otra cosa nenguna, antes que si en alguna otra cosa
sta obligado el dito Bartholome con su padre, exceptados los susoditos IIIM
sueldos, aquello sian tenidos et obligados pagar los ditos Johan et Domingo
como herederos de los ditos padre e madre. Et con aquesto largament los
unos a los otros ad invicem se ayan a defenezer por el notario la present
escrebient e testificant.

Et dada la dita cedula, cada huna de las ditas partes prometieron et
juraron etc. que la dita concordia e cosas en aquella contenidas no venran ni
fer venran etc. antes tenran e compliran et cosas en aquella contenidas etc.

Testes: Diego d’Exea, mercader et Johan Garin, notario, habitantes
en la dita ciudat.

118



FRANCISCO GRAU SENAR

15
1464 Barbastro

Acta de separacion matrimonial de Domango Latorre y su mujer Miramonda. El le
da licencia para vivir donde quiera y reconoce a su_favor una comanda de 80 sueldos. Ella
renuncia a todos los derechos que tiene o pueda tener sobre los bienes de Domingo.

AHPH, Protocolo de Galceran de Sin, ff. 54v-55r.

Publicacion: Manuel Gémez de Valenzuela, «Algunos documentos
curiosos de Derecho civil aragonés», Revista de Derecho Cuwil Aragonés, nm. 13

(2007), p. 99.

Eadem die en presentia de don Pedro Linas scudero lugartenient por
el muy honorable don Guillen Ferriz justicia de la ciudat de Barbastro fueron
personalment constituydos Domingo Latorre et Miramonda coniuges
habitantes en el lugar de Capielhya lo qual dito Domingo present su muller
se dixo: Mossen yo por algunas causas e razones yo no puedo mantener ni
tener con mi a Miramonda muller mia y le do permisso y licencia a la dita
mi muller en quanto a mi es que ellya este y abite ally donde a ellya sera bien
visto. Et prometo et me obligo que ni agora ni en ningun tiempo por mi ni
otri por mi no sera inquietada ni ningun cargo dado dius obligacion de mi
persona e bienes. Et encara juro a Dios etc. de tener e complir todo lo
sobredito. Et asi el dito Domingo juro a la dita Miramonda de todas et cada
unas cosas de suso ditas et requerio a mi notario seyer ne feyta carta publica.

Testes: Johan de Funes et Domingo Lavara Barbastri.

Eadem die la dita Miramonda diffinio todo et qualquiere dreyto, titol
et action si algun haviesse ni alcancasse en la casa e bienes del dito Domingo
Latorre marido suyo assi con cartas como menos de cartas etc. imposando a
ellya et a los suyos silencio, callyamiento pora siempre de jamas etc. Fiat large
segunt que semblantes diffiniciones etc. ceptado la comanda juso.

Testes qui supra.

Comanda. Eadem die yo Domingo Latorre habitant en el lugar de
Capellya de mi cierta scientia etc. confieso tener en comanda etc. de vos
Miramonda mullyer mia son a saber huitanta sueldos jaqueses etc. los quales
confieso etc. et obligo mi1 persona et bienes etc. en special una mula mia de
pelo castanyo scuro. Fiat large cum obligationibus, renuntiationibus etc. Et
encara juro a Dios etc. de no pleytiar ni firmar de dreyto etc.

119



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

16
1464 Daroca

Anotaciones de los gastos del municipro en la comida ofrecida a los pobres de la
cuudad el dia de San Bernabé.

AMD, Actas de 1464, 133v.

Publicacion: Maria Luz Rodrigo Estevan, La ciudad de Daroca a fines de
la Edad Meda. Seleccion documental (1328-1526), Centro de Estudios
Darocenses, Daroca 1999, p. 182.

Expensa fecha el dia de Sant Bernabe a los pobres.

Item, fueron pagados por el dito procurador de carne para la yantar
de los pobres, seys sueldos.

Item, pago el dito procurador en tres quartos de cordero para la dita
yantar, quatro sueldos seys dineros.

Item, en pan e vino para la dita yantar, X sueldos.

Ttem, en ceresas et en lenya para guisar la dita yantar, hun sueldo diez
dineros.

120



FRANCISCO GRAU SENAR

17
02.01.1479 Zaragoza
Gil Orihuela y Maria Diesaro deciden separarse.
AHPZ, Protocolo de Pedro Monzon, ft. 8v-9.

Publicacién: Miguel Angel Pallarés Jiménez, «Veinticinco documentos
medievales aragoneses de desamor», Aragin en la Edad Media, nam. 20 (2008),
p- 590.

Carta de particion diffinicion, e segura. Eadem die nos Gil d’Orihuela
pelayre, e Maria Diesaro conjuges habitantes en la ciudat de Caragoca
atendientes, e considerantes el dia present, e infrascripto en presencia de
algunos parientes, e amigos nuestros, ¢ de cada uno de nos haver venido a
buena, e leal particion etc., de la scoba de la casa etc., e haver recebido cada
uno de nos nuestra part etc.

[..]

Testes Miguel Sanchez, e Johan de Fuentes studiantes habitantes en la
dita ciudat de Caragoca de present.

121



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

18
16.09.1488 Zaragoza
Domango Rolddn y su mwer Maria Asia deciden separarse.

AHPZ, Protocolo de Domingo Cuerla, ff. 121v-122.

Publicacién: Miguel Angel Pallarés Jiménez, «Veinticinco documentos
medievales aragoneses de desamor», Aragin en la Edad Media, nam. 20 (2008),
p- 599.

Separacion coniugal a toro et mensa. Fadem die nos Domingo Roldan
guarnimentero de la una part et Maria de Assua muller d’el vezinos de la
ciudat de Caragoca de la otra part actendientes que el enemigo de natura
humana muchas et diversas vezes entre nosotros ha provado muy grandes
rancores zizanias discordias y malenconias assi de palabra como por obras
tales que si la cohabitacion de los dos por mas tiempo entre nos durava sin
algun periglo de alguno de nos buenament sofrir no se poria, por aquesto e
por evitar el dito periglo que de lo sobredicho seguir se poria, desseando bivir
en paz reposo e tranquilidat por scusar todo inconvenient assi corporal como
otro qualquiere damos nos licencia permisso y facultat el uno al otro y el otro
al otro de star y habitar cada uno por si e separadament, del lecho y tabla y
de qualquiere otro ajuntamiento conversacion y cohabitacion en uno y
d’esemble.

[..]

Testes: Quanto a la firma y obligacion fechos por la dito Domingo
Roldan, mossen Johan d’Ascara cavallero et Domingo Villanueva. Et quanto
a la Maria, Johan Blasco notario et Ferrando Panoxo menor, habitantes
todos en Caragoca.

122



FRANCISCO GRAU SENAR

19
31.01.1489 Daroca

Acuerdo entre el labrador darocense fuan Soler y el aldeano Pedro Valero para criar
a medias una puerc

AHPZ, Protocolo de Juan de Heredia, f. 10v.

Publicacion: Maria Luz Rodrigo Estevan, La ciudad de Daroca a fines de
la Edad Meda. Seleccion documental (1328-1526), Centro de Estudios
Darocenses, Daroca 1999, pp. 545-546.

Eadem die, que Johan Soler lavrador vecino de Daroqua dio a medias
por tiempo de seis anyos a Pero Valero vezino de Valconchan, aldea de
Daroqua, huna puerqua de pelo cardeno cuchada, el qual juro de partir bien
et lealment los puerquos o puerquas que de la dicha puerqua saldrian; et
casso que la puerqua matasen, de partir medio por medias, et si tanto
partiendo el huno dellos se la querie, que le pudiesse tomar partiendo la
meytat aquello que mataria. Et aquello tener et conplir obligo su persona et
todos sus bienes etc. Renunciarion sus proprios juges. Iusmetiose largament
etc. Fiat large.

Testes: Johan Menor et Johan Quilez, habitante en Daroqua.

123



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

20
[1488-1491] Z.aragoza
Fragmentos de Flor de virtudes.

Publicacion: Ana Mateo Palacios (ed.), Flor de virtudes, Prensas de la
Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2013, pp. 34-36 y 76-84.

Capitulo X: de la paz

1. Paz, segin San Bernardo, es puridad de entendimiento, simplicidad
de coragon, reposo de vida, atamiento de amor, compania de caridad.

2. E puédese comparar la paz al castor, que es un animal que sabe por
natura la causa por que los cacadores lo van persiguiendo, conviene saber,
por sus companyones, ca son medicinales para ciertas dolencias. E assi,
quando lo persiguen e vee que no puede escapar, ¢l mismo se corta los
botones con los dientes e échalos en el monte, porque los tome el cacador, e
pueda escapar de la muerte e viva en paz.

3. Sant Isidoro dize: «El hombre que vive en paz, vive seguro € no
puede jamas tener poco».

4. Bartholico dixo: «Sobre todas las riquezas es la paz e sobre todas las
grandezas d'este mundo».

5. Platén dize: «Have paz con la virtud e guerra con los vicios
solamente».

6. Julio César dixo: «Quando dos enemigos son eguales en poderio,
entonce es hora de razonar de paz, porque no puede el uno sobrar al otro e
jamas se concordarian sin paz».

7. Aristoteles dixo: «El que no dessea la paz, no se acuerde de guerra».

8. De la paz se lee en las Historias romanas, que fue un gran varén que
havia nombre Ipoélito, cuyo padre era muerto, e cadal dia peleava con un
otro varon llamado Listico. E assi, guerr[e]ando el uno contra el otro, viendo
Ipoli[t]o la guerra, levantose una noche a solas e fuese al castillo de su
enemigo; e estoviendo a la puerta, dixo: «Abri la puerta, que yo soy Ipolito».
Entonces las guardas se maravillaron mucho e fueron a mas de andar a
dezirlo a su sefior Listico. E ¢él, viendo que Ipélito venia solo e sin armas,
fizole abrir la puerta, e como fue dentro, corri6 por abragar a su enemigo
Listico e dixole: «Ermano dulce, yo te demando perdén de quanto yo te he
jamas offendido, e yo te perdono de quanto me has fecho, e mas quiero a ti
por servidor que a mis vassallos». Entonce, Listico, viendo esto, ptisose una

124



FRANCISCO GRAU SENAR

cinta al cuello e finco las rodillas delante de sus pies, llorando. E assi, ambos
llorando, dezia el uno al otro: «Perdoname, caro ermano, por amor de Dios,
e en esta manera faremos paz juntos». E después, nunca huvo ermanos que
tanto se amassen como ellos.

Capi[tulo] XX: de la justicia
1. Justicia, segin Macrobio, es dar a cada uno lo suyo.

2. E de aquésta dize Sancto Thomas que tres cosas requiere el hombre
para fazer justicia: la primera es que €l tenga jurisdiction para fazerla; e la
segunda es que ¢l entienda bien lo que quiere judgar; la tercera, que judgue
segun razon.

3. Enxemplo. Puédese comparar la virtud de la justicia al rey de las
abejas, que ordena e dispone todas las cosas con razén. Ca algunas abejas
hay ordenadas para la flor, para fazer la miel; otras son ordenadas para
labrar e fabricar sus moradas de cera e de miel; otras son ordenadas para
alimpiar la miel; otra[s] son ordenadas para acompanar el rey; algunas son
ordenadas por semejante para pelear, porque ellas, naturalmente, tienen
consigo pelea, porque las unas quieren quitar la miel a las otras. E jamas
ninguna saldra fuera del vaso ante que el rey; e cada una le faze gran
reverencia. E si el rey fuesse viejo e perdiesse las alas de vejez que no podiesse
volar, gran muchidumbre de abejas lo lievan, que jamas lo dexan. E todas
las otras abejas tienen el agujon en la cola, salvo el rey solo; e algunos de
aquesto[s] reyes son negros e algunos d'ellos hay ruvios, e son mayores que
las otras abejas.

4. Salomoén dize: «No busques de ser juez si no te basta el animo para
castigar los malos». Otrosi dize: «Amad la justicia vosotros que judgais los
otros».

5. Hermes dize: «No des pena a alguno fasta que le des primero plazo
para defenderse e dezir su razén, e no tardes mucho, porque no acahezca
algo que fiziesse pelig[r]ar tu justicia».

6. Sedechias dize: «El que no sabe regir a si mismo ni a su compana,
Jcomo regira a otro, sino peor? Ca si un ciego guia a otro, ambos caeran el
uno tras el otro».

7. Aristoteles dize [que mucha amistad o familiaridad engendra
menosprecio.

125



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

8. Séneca dize:] «El que no puede mandar a si mismo, no deve mandar
a otro».

9. Tulio dize: «La justicia es madre de todas las virtudes, e sin aquélla
ninguna cosa puede turar».

10. El Decreto e Boecio dizen que cinco cosas fazen corrumper la
justicia, conviene saber, amor, odio, ruegos, temor e precio.

11. Soécrates dize: «Los regidores de las ciudades deven guardarse que
no tengan cabe si tacanos e malos, porque todos los males que se fazen son
contados e atribuidos a los regidores».

12. Egidio Romano dize: «La justicia perece en los tiranos e las
personas reales reinan por cinco razones, e los tiranos no: la primera es que
los tiranos aman su bien proprio e los reyes aman el bien comun; la segunda,
porque los tiranos aman los estranyos e los reyes aman los ciudadanos; la
tercera, porque los tiranos echan los savios e los buenos, e mantienen los
malos, e los reyes, por el contrario; la quarta, porque los tiranos aman la
pobreza e la discordia de sus ciudadanos, e los reyes aman la abundancia e
la paz; la quinta, porque los tiranos aman su deleite e su plazer e solaz, e los
reyes aman su honra».

13. Platon dize: «No dessees dar consejo a hombre que tenga senoria
sobre ti, porque st qui¢a le viniesse algin danyo, ¢l te lo faria pagar, mal tu
grado».

14. Aristoteles dize: «No estés en la tierra donde hay muchos sefiores,
porque en tal tierra mas favor e cabida tienen los viles que los buenos, e mas
los locos que los savios».

15. Tholomeo dize: «Reprehende al savio sin miedo quando yerra, e
havras d'ello mayor gracia e remuneracion». Otrosi dize: «Quanto mas se
enxal¢a el hombre, tanto mas pierde el amor del senor».

16. De la virtud de la justicia se lee en la Vida de los sanctos padres, que
fue un hermitano que havia fecho penitencia gran tiempo, e toviendo una
grave dolencia, comengose mucho de quexar de Dios. E vinole un angel en
forma humana e dixole: «Ven comigo, que Dios quiere que yo te muestre sus
ocultas justicias». E levolo primeramente el angel a una casa en donde havia
una grandissima suma de moneda en una arca e aquel angel levosela toda; e
después levolo a una otra casa, e dex6 todo aquel dinero delante de la puerta.
E después levolo a otra casa e mat6 un nino pequeno que estava en una cuna.
E viendo el hermitanio estas cosas, quisose ir e apartar d'é¢l, creyendo que

126



FRANCISCO GRAU SENAR

fuesse algin demonio del infierno. E dixo entonces el angel: «No temas, ca
yo te quiero dar razon de todo lo que he fecho. E primeramente, la causa
por que robé los dineros, es porque aquél de quien eran havia vendido
quanto en el mundo tenia por darlos a un mal hombre que le fiziesse
venganca de la muerte de su padre; e si esto se hoviesse executado, todos los
de aquella tierra se hovieran alborotado; e assi, por quitar esto e por tornarlo
a fazer penitencia de su mal proposito, porque fiziesse bien, yo le quité todos
aquellos dineros, e ¢l, viéndose assi pobre, pusose en un monesterio a servir
a Dios e salvo su alma. La segunda razon por que yo dexé los dineros delante
de aquella puerta, fue porque el que estava en aquella casa havia perdido
quanto tenia en la mar [e] por desesperacién queriase ahorcar; e fallando
estos dineros delante de su casa, fue apartado de aquel peligro de perder el
alma e el cuerpo. La razén por que maté el nifio es porque ante que su padre
lo huviesse, fazia todos los bienes del mundo, e después que lo huvo, no fazia
sino usar de mentiras, malos contractos e fazia quantos males podia por
acrescentar su hazienda; e assi yo le he muerto su fijo porque torne el padre
a fazer bien como de primero. Por ende, no te maravilles ni hayas
malenconia del mal que tienes, ca si no lo tuviesses, no serias bueno para'l
servicio de Dios. E sey cierto que Dios no faze ni promete jamas cosa alguna,
ni bien ni mal, sin gran razén; empero las personas del mundo no lo pueden
conoscer que la justicia divina quiere e permete tal cosa; mas El a todos faze
siempre gracia, que del mal escoge el menos, e algunas vezes lo muda en
bien». E, stubitamente, el angel, dichas estas palabras, desparecio, e el
hermitafio, haviendo visto e oido esto, por querer provar si era verdad, torno
atras e fall6 todo lo que le havia dicho el angel ser verdad. E luego se bolvio
a su hermita e fizo mayor penitencia que primero e con mayor fervor.

Capi[tulo] XXI: de injusticia

1. Injusticia, que es vicio contrario de la justicia. Segiin Macrobio es
judgar injustamente, e esto es propiamente injusticia, la qual se llama injuria.
E es en seis maneras: la primera es matar alguna persona injustamente, e esto
se llama homicidio; la segunda es fazer alguna vellaqueria, e ésta se llama
injuria; la tercera, fazer fazer a otro algo por fuerga, e ésta se llama violencia;
la quarta es dafiar a otro en sus cosas, e ésta se llama dano; la quinta es furtar
escondidamente lo que no es suyo; la sexta es apanar lo de otro por fuerca, e
ésta se llama rapina.

2. E puédese comparar el vicio de la injusticia al demonio, en el qual
jamas se fallo razon alguna, ante, todo su entendimiento e deleite es en fazer
mal de continuo; ahun fasta a los que le sirven da mayor pena e tormento, e
siempre riende mal por bien.

127



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

3. Jesus, fijo de Sidrach, dize: «Con la medida que midiéredes, os
mediran».

4. Salomon dize: «No judgues a otro a sin razon, e no seras judgado».
Otrosi dize: «Quatro cosas son las que quitan el estamiento de la tierra: la
primera es quando el siervo senorea; la segunda es quando el loco es tovido
por savio; la tercera, el odio e discordia del matrimonio; la quarta es quando
la sirvienta es heredera de su senyora».

5. Séneca dize: «Guay de la tierra quando el rey es mucho mocgo, ca
persigue los buenos e favorece los malos». Otrosi dize: «El que no punece el
mal, plazele que se faga». Otrosi dize que quatro pecados hay que piden
venganca delante de Dios: el primero es el mal que se faze en este mundo al
innocente; el segundo es el pecado de sodomia; el tercero es el engano de la
suor del hombre que se alquila a jornal, mayormente quando no le quieren
pagar; el quarto es el que pone mal entre la gente para que se maten.

6. Isopo dize: «No te dexes inclinar a matar a otro».

7. Aristoteles dixo a Alexandre: «Guardadvos de gastar e derramar la
sangre humana contra razon, ca sabed que quando uno matare a otro a sin
razon, lo semejante le sera fecho, porque en el cielo grita el que suffre,
diziendo: “jMiserable rey, tu siervo se quiere egualar contigo!”».

8. Salomon dize: «Derramar la sangre humana e tenerse el suor e
trabajo del jornalero, egual cosa es». Otrosi dize: «El que cava la foya, cae
dentro, e al que regira la piedra, ella le da encima, e al que toma la sierpe
por la cola, ella lo muerde, e el que offiende con la lengua, sera offendido. E
los tales no se pueden quexar de otros, sino de si mismos».

9. De la violencia, furto e rapina dize el propheta Sedechias: «El rey
que trabaja en allegar gran thesoro contra razén, trabaja en desfazer su
reino, el qual no puede dar».

10. Sant Agustin dize que aquél solo es don que da por voluntad libre,
ca el que se da por fuerca, no es dadiva, mas violencia.

11. El Decreto dize: «No llega jamas al bien lo que por fuerca se
gana».

12. Longino dize: «El que fara mal a otro, a si mismo lo fara, e no
sabra de donde le viene».

13. Enxemplo. Del vicio de la injusticia se lee en la Vida de los sanctos
padres que el demonio pens6 de tomar mujer por haver fijjas, e collocarlas por

128



FRANCISCO GRAU SENAR

levar los yernos al infierno. E casandose, tom6 por mujer a dofia injusticia, e
hovo siete fijas: la primera fue Sobervia, e ésta cas6é con grandes hombres; la
segunda fue Avaricia, e ésta casé con los populares e baxos; la tercera fue
Mentira, e ésta caso con los labradores; la quarta fue Invidia, e ésta casé con
los menestrales; la quinta fue dona Ipocresia, e ésta casé con los religiosos; la
seisena fue Vanagloria, e aquélla se retuvo para si la mujer del diablo, e no
la dex6 casar; la setena fue Luxuria, e ésta no se quiso casar, sino que quiso
ir bagasseando por el mundo, porque la podiesse haver cada uno a su plazer.

129



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

21
24.04.1492 Z.aragoza

Clausulas del testamento del labrador zaragozano Antén Carro dejando la legitima
a sus hyos y mietos y excluyendo de toda herencia a su hyo desafillado, que solo podra recibir
lo que quiera darle el heredero.

AHPZ, Protocolo de Martin de la Zayda, f. 46v.

Publicacion: Manuel Gémez de Valenzuela, «Documentos sobre el

desafillamiento en Aragén en los siglos XV y XVII», Revista de derecho cwil
aragonés, num. 24 (2018), p. 108.

Item lexo por part e herencia legitima de todos mis bienes a los dichos
Simon Carro, Ayna Carro, fillos mios, a Johanico Biello, Minguico Biello,
Pascualico Biello, Martinico Biello e Marina Biello, nietos mios, fillos del
dicho Domingo Biello e de Maria Carro, quondam, filla mia, e muller del
dicho Domingo Biello, quondam, e a qualesquiere otras personas a las quales
de fuero, drecho, observancia, uso e costumbre del regno d’Aragon aut alias
fuese tenido et deviesse lexar legitima, a saber es, a cada uno dellos cada
cinquo sueldos dineros jaqueses por todo moble e cada sendas rovas de tierra
en el mont por todo sedient, con los quales cada cinquo sueldos e cada sendas
rovas de tierra quiero, ordeno e mando se tengan por contentos e satisffechos
de toda e qualquiere parte de herencia legitima que de mis bienes por part
de legitima herencia pudiessen haver.

Item, attendido que Blas Carro, fillo mio, me ha seydo inobedient, por
lo qual yo lo desafille, por tanto quiero que de mis bienes no haya part
alguna, sino aquello que el heredero mio infrascripto darle querra.

130



FRANCISCO GRAU SENAR

22
05.05.1497 Burgos

Fernando 1I autoriza al lugartemente del zalmedina a llevar una vara o bastin
sumalar al que porta el de Laragoza para que se conozca que ejerce jurisdiccion cwil y
crimanal.

AMH, Concejo, leg. 66-2, n° 4.224.

Publicacion: Maria Teresa Iranzo Munio, Politica municipal y vida piiblica
en Huesca. Documentos (1260-1527), Instituto de Estudios Altoaragoneses y
Departamento de Historia Medieval, Ciencias y Técnicas Historiograficas y
Estudios Arabes e Islamicos de la Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2008,
pp. 289-290.

Nos, don Fernando [...] Por quanto havemos entendido que el
lugarteniente de iusticia de la ciudad de Huesca, como quier que tiene
exercicio de jurediction en la dicha ciudad assi en lo civil como en lo criminal,
no lieva insignia alguna para ser differenciado de los otros e conocido por
official exerciente jurediction, por lo qual se siguen e pueden seguir algunas
resistencias e otros scandalos en desservicio nuestro, por tanto querientes
aquellos obviar e debidamente proveer, con tenor de las presentes, de nuestra
cierta sciencia e deliberada, damos licencia permisso e facultad al
lugarteniente de 1usticia que agora es o por tiempo sera en la dicha ciudad
que, sin incorrimiento de pena alguna, pueda traer e trayga baston de palo,
segun e de la manera que lo trahe el lugarteniente que agora es durante el
tiempo de su officio, e assi successivamente los otros lugarestenientes que
daqui adelante seran en al dicha ciudad.

Mandantes al 1usticia, prior, jurados, calmedina, bayle y otros officiales
de la dita ciudad e al conseio de aquella e otras qualesquiere personas a quien
pertenezca, so incorrimiento de nuestra ira e indignaciéon e pena de mil
florines de oro de los bienes de aquel de vosotros que lo contrario fiziere
exigidores, e a nuestros cofres aplicadores, que la presente nuestra licencia,
permisso e facultad e todas e cadaunas cosas en ella contenidas tengan,
observen e cumplan, tenir e observar las fagan inviolablemente e no fagan ni
permitan sea fecho lo contrario en algun manera, por quanto la gracia
nuestra tiene cara e la pena sussodicha desean evitar.

En testimonio de lo qual mandamos fazer las presentes, con nuestro
sello secreto en las spaldas sellada.

131



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

23
07.02.1498 Zaragoza

El mendigo winvidente Diego de Gamarra y su mwer Magdalena Garcey deciden
separarse, a causa de certas discordias dirimidas ante el vicario general.

AHPZ, Protocolo de Francisco Villanova, f. 5.

Publicacién: Miguel Angel Pallarés Jiménez, «Veinticinco documentos

medievales aragoneses de desamor», Aragin en la Edad Media, nam. 20 (2008),
p- 598.

Diffinimiento. Eadem die, que nos Diego de Gamarra ciego
mendicant et Magdalena Garcey mujer d’el, actendientes que en dias
passados a causa de algunas discordias que entre nosotros son estadas
seguidas et delant el vicario general seanos apartados, con acto delant el
fecho, a toro et mensa tantum, e declaradose divorcio entre nosotros.

Et fecimos contentos de voluntat depres que cada uno se este con que
bienes que truxo a tiempo de nuestro casamiento, et hayamos venido a
ver[da]dera cuenta entre nosotros et por concordia entre nosotros fecha, nos
deviamos diffinir el uno al otro. Por tanto, de nuestras ciertas sciencias etc.

]

Testes mastre Lope (arate scudero baxador et Johan de Cetillo
panicero, habitantes Cesarauguste.

132



FRANCISCO GRAU SENAR

8.2. Imdgenes
1

S T o e S o S e o S S S o

i
i & ' — p,
= \‘.‘14‘&;}2 /=
17 V.7

: SN
‘o ’

N

”

\/'
.l. »

1) 5 )

tefr ¥

ol

'
A
+

'

Xilografia realizada en la imprenta de los hermanos Hurus de Cain matando a Abel que
aparecio en Flor de virtudes, ¢. 1488-1491. Fuente: Ana Mateo Palacios (ed.), Flor de virtudes,
Prensas de la Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2013, p. 26.

Xilografia realizada en la imprenta de los hermanos Hurus de Nerén matando a su esposa
Popea de una patada que aparecioé en Mujeres ilustres de Giovanni Boccaccio, 1494. Fuente:
Miguel Angel Pallarés Jiménez, «Veinticinco documentos medievales aragoneses de desamor», Aragén
en la Edad Media, ntm. 20 (2008), p. 600.

133



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Xilografia realizada en la imprenta de los hermanos Hurus de Hipélito y Listico
abrazados y besandose que aparecid en Flor de virtudes, ¢. 1488-1491. Fuente: Ana Mateo

Palacios (ed.), Flor de virtudes, Prensas de la Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2013, p.
35.

' Imagen de Blasco de Graiién y Martin de Soria de las
Bodas de Cana en el Retablo de la iglesia de San
. Salvador de Ejea de los Caballeros, 1454-1476.
" Fuente: Maria Luz Rodrigo Estevan, «EI consumo de
vino en la Baja Edad Media: consideraciones
socioculturales», en Manuel Garcia Guatas, Flena
. | Piedrafita Pérez y Juan Barbacil Pérez, La alimentacion
en la Corona de Aragon (siglos X1V y XV), Institucidén
+ Fernando el Catolico, Zaragoza 2013, p. 125.




FRANCISCO GRAU SENAR

Escultura de un demonio riéndose
mientras se lleva de manera forzosa a una
monja aterrada localizada en el portal sur
de la Catedral de Chartres, siglo XIIL
Fuente: Umberto Eco, Historia de la fealdad,
Lumen, Barcelona 2007, p. 95.

Imagen de un beso entre el rey de Arturo y Lot d’Orcaine. Fuente: Bibliotheque
nationale de France (BnF), Francais 105, f. 278v:

http:/ /visualiseur.bnf.fr/ Visualiseur?Destination=Mandragore&O=8100079&E=127&
[=20856&M=imageseule [Consulta: 07/11/2020]

135



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

9. Biblwgrafia

9.1. Fuentes documentales

Abella Samitier, Juan, Seleccion de documentos de la villa aragonesa de Sos (1202-
1533), Institucion Fernando el Catolico, Zaragoza 2009.

Aranguren, Inaki y Garcia M. Colombas (eds.), La regla de San Benito,
Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid 2000.

Bizzarri, Hugo Oscar (ed.), Avisagion de la dignidad real, ed. electrénica:
http://parnaseo.uv.es/Memorabilia/Memorabilia6/Avisacion.html
[Consulta: 10/11/2020].

Cirlot, Victoria y José Enrique Ruiz-Domenec (eds.), Gronicas de jfean Froissart,
Siruela, Madrid 1998.

Falcon Pérez, Maria Isabel, La sociedad aragonesa medieval: textos para su estudio,
Libreria General, Zaragoza 1998.

Garcia Herrero, Maria del Carmen, «Una burla y un prodigio. El proceso

contra la Morellana (Zaragoza, 1462)», Aragén en la Edad Media, nGm.
13 (1997), pp. 167-194.

, «La siega triste de Alloza (1457)», en José Angel Sesma Muifioz y
Carlos Laliena Corbera (coords.), De la escritura a la hustoria (Aragon, siglos
xur-xv), Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2014, pp. 223-242.

136



FRANCISCO GRAU SENAR

Gomez de Valenzuela, Manuel, «Desafillamientos. Valle de Teena (Aragon).
1436-1540», Revista de Derecho Ciwil Aragonés, num. 7-8 (2003), pp. 11-
21.

, «Algunos documentos curiosos de Derecho civil aragonés», Revista
de Derecho Cwil Aragonés, ntim. 13 (2007), pp. 87-112.

, La vida de los Concejos aragoneses a través de sus escrituras notarias (1442-
1775), Institucion Fernando el Catolico, Zaragoza 2009.

—, «Documentos de Derecho historico aragonés sobre relaciones

varon-mujer (1432-1537)», Revista de derecho cwil aragonés, num. 19
(2013), pp. 89-117.

, «\Documentos sobre el desafillamiento en Aragoén en los siglos XV y
XVI», Revista de derecho ciil aragonés, nim. 24 (2018), pp. 89-124.

Iranzo Munio, Maria Teresa, Politica municipal y vida piblica en Huesca.
Documentos (1260-1527), Instituto de Estudios Altoaragoneses vy
Departamento de Historia Medieval, Ciencias y Técnicas
Historiograficas y Estudios Arabes e Isldmicos de la Universidad de
Zaragoza, Zaragoza 2008.

Lopez Rajadel, Fernando, Crdnicas de los jueces de Teruel (1176-1532), Instituto
de Estudios Turolenses, Teruel 1994.

Martin Nieto, Evaristo (ed.), La Santa Biblia, San Pablo, Madrid 1989.

Mateo Palacios, Ana (ed.), Flor de virtudes, Prensas de la Universidad de
Zaragoza, Zaragoza 2013.

Pallarés Jiménez, Miguel Angel, «Veinticinco documentos medievales
aragoneses de desamor», Aragin en la Edad Media, nim. 20 (2008), pp.
579-600.

Rodrigo Estevan, Maria Luz, La ciudad de Daroca a fines de la Edad Media.
Seleccion  documental (1328-1526), Centro de Estudios Darocenses,
Daroca 1999.

Stlva de varios romances: recopilados y con diligencia escogidos de los mejores romances de
los tres libros de la Silva, Barcelona 1578.

Torallas Tovar, Sofia, «La regla monastica de Pacomio de Tabenesi»,
Erytheia, nim. 22 (2001), pp. 7-22.

137



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Vazquez Obrador, Jests, «Documentos notariales tensinos del siglo XV
redactados en aragonés (IV): anos 1443 (octubre) y 1450», Alazet, ntm.
26 (2014), pp. 175-226.

9.2. Fuentes secundanas

Agudo Romeo, Maria del Mar, «El incerramentum domorum en los fueros de la
Extremadura aragonesa», Aragin en la Edad Media, nam. 8 (1989), pp.
23-32.

Agudo Romeo, Maria del Mar y Maria Luz Rodrigo Estevan, «Delitos de
lesiones y contra el honor en los Fueros locales de la Extremadura
aragonesa», Studium: Revista de humanidades, num. 12 (2006), pp. 141-
172.

Agusti Belart, David, Los cdtaros: el desafio de los humildes. Silex, Madrid 2012.

Alvira Cabrer, Martin, «Presencia politica y participaciéon militar de las
mujeres en la Cruzada Albigense», Revista de historia Jferomimo unita,
num. 94 (2019), pp. 27-66.

Anatra, Bruno, «Guerra e diplomazia di Alfonso i Magnanimo nel
Mediterraneo», en VVAA, Guerra y Diplomacia en la Europa Occidental
1280-1480. (Actas de la XXXI Semana de Estudios Medievales de Estella. 19 al
23 dejulo de 2003), Institucion Principe de Viana, Pamplona 2004, pp.
361-372.

Barros Guimerans, Carlos, Mentalidad justiciera de los irmandiios, siglo Xv, Siglo
Veintiuno, Madrid 1990.

Bayona Aznar, Bernardo, «l.a paz en la obra de Marsilio de Padua»,
Contrastes: revista internacional de filosofia (Malaga), nim. 11 (2006), pp. 45-
63.

Bazan Diaz, Ifnaki, «Durango y la herejia medieval. Documentos para su
historia», Clio & Crimen: Revista del Centro de Historia del Crimen de Durango,
num. 1 (2004), pp. 339-363

, «La construccion del discurso homofobico en la Furopa cristiana
medieval», En la Espaiia Medieval, ntm. 30 (2007), pp. 433-454.

, «Formas de disidencia frente a la iglesia medieval: los herejes de
Durango», Norba: Revista de historia, nm. 20 (2007), pp. 31-51.

138



FRANCISCO GRAU SENAR

, «Las mujeres medievales como agentes de paz y reconciliacion.
Elementos de analisis y discusion», e-Spana [en linea], nam. 33 (2019),
en www.journals.openedition.org/e-spania/ 31445 [Consulta:

10/11/2020].

Bea, Manuel, «When not everything is as nice as its looks. Social veiled
conflicts in Levantine rock art (Spain)», Quaternary International, nam. 30
(2017), pp. 1-11.

Beroiz, Marcelino e Ifiigo Mugueta, «Guerra y diplomacia en el Occidente
Europeo. Aproximacion bibliografica», en VVAA, Guerra y Diplomacia en
la Europa Occidental 1280-1480. (Actas de la XXXI Semana de Estudios
Medievales de Estella. 19 al 23 de julio de 2003), Institucion Principe de
Viana, Pamplona 2004, pp. 423-467.

Brennan, James F., Historia y Sistemas de la Psicologia, Prentice Hall, Ciudad de
Meéxico 1999.

Capalvo Liesa, Alvaro y Ana Mateo Palacios, Cémo Teruel fue ciudad: vida
urbana en el Aragon de los siglos X1l y Xill, segiin el Fuero de Teruel, Caja de
Ahorro de la Inmaculada de Aragon, Zaragoza 2000.

Castillo Ceballos, Gerardo, 21 matrimonios que hicieron historia, Rialp, Lérida
2011.

Certeau, Michel de, Luce Giard y Pierre Mayol, La tnvencién de lo cotidiano 2.
Habitar, cocinar, Universidad Iberoamericana, México D.F. 1999.

Charageat, Martine, «Pena de muerte y justicia en las ciudades aragonesas a
fines de la Edad Media», Clio & Crimen: Revista del Centro de Historia del

Crimen de Durango, ntm. 4 (2007), pp. 95-116.

Corbin, Alain, Historia del silencio. Del Renacimiento a nuestros dias, Acantilado,
Barcelona 2019.

Corral Lafuente, José Luis, «La ciudad de Daroca segtn el libro de Actas de
1473», Aragon en la Edad Media, ntm. 4 (1981), pp. 157-194.

, «La 1dea de lo cotidiano en la pintura de la Baja Edad Media», en
Maria del Carmen Lacarra Ducay (coord.), Arte y vida cotidiana en época
medieval, Institucion Fernando el Catdlico, Zaragoza 2008, pp. 7-16.

Delgado Echeverria, Jests y Maria del Carmen Bayod Lopez, Los fueros de
Aragin, Caja de Ahorro de la Inmaculada de Aragén, Zaragoza 2000.

139



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Eco, Umberto, Historia de la fealdad, Lumen, Barcelona 2007.
——, Hustoria de la belleza, Debolsillo, Barcelona 2010.

Etxeberria, Francisco, Lourdes Herrasti y Antx6n Bandrés, «Muertes

violentas determinadas a través de los estudios de paleopatologia»,
Munibe Antropologia-Arkeologia, nm. 57 (2005), pp. 345-357.

Falcon Pérez, Maria Isabel, «Paz, orden y moralidad en Zaragoza en el siglo
XV. Estatutos dictados al efecto por los jurados», Aragin en la Edad
Media, ntm. 16 (2000), pp. 307-322.

Fornés Pallicer, Maria Antonia y Maria Puig Rodriguez-Escalona, «Insultar

con gestos en la Roma antigua y hoy», Minerva: Revista de Filologia cldsica,
num. 18 (2005), pp. 137-151.

Garcia Herrero, Maria del Carmen, Las mujeres en Laragoza en el siglo XV, 2
vols., Ayuntamiento de Zaragoza, Zaragoza 1990.

, «Violencia sexual en Huesca a finales de la Edad Media», Revista de
listoria feromimo Qurita, nam. 74 (1999), pp. 83-100.

, «Lla educacién de los nobles en la obra de don Juan Manuel», en
José Ignacio de la Iglesia Duarte, La familia en la Edad Media, XI Semana
de Estudios Medievales, Najera 2001, pp. 39-92.

, Del nacer y el viir. Fragmentos para una hustoria de la vida en la Baja Edad
Media, Institucion Fernando el Catoélico, Zaragoza 2005.

, Artesanas de vida. Mujeres de la Edad Media, Institucion Fernando el
Catolico, Zaragoza 2009.

, Los jovenes en la Baja Edad Media. Estudios y testimonios, Institucion
Fernando el Catolico, Zaragoza 2018.

, «Juezas de avenencia y arbitras en la Baja Edad Media aragonesa:
una realidad significativa y perdurable», e-Spania [en linea], nam. 33

(2019), en www.journals.openedition.org/e-spania/31303 [Consulta:
09/11/2020]

Gauvard, Claude, «Justicia y paz», en Jacques Le Goff y Jean Claude
Schmitt, Diccionario razonado del occidente medieval, Akal, Madrid 2003,
pp. 432-436.

Gay Molins, Pilar, «Documentacion medieval en archivos municipales

aragoneses», Aragin en la Edad Media, ntm. 10-11 (1993), pp. 347-372.

Giddens, Anthony, Sociologia, Alianza, Madrid 2014.
140



FRANCISCO GRAU SENAR

Giménez Resano, Gaudioso, «Los nombres de las calles de Zaragoza en el
siglo XV (toponimia urbana)», Archwo de filologia aragonesa, nam. 34-35
(1984), pp. 581-599.

Gomez de Valenzuela, Manuel, «Esclavos moros en Aragon (siglos XI al XVI),

Argensola: revista de Ciencias Sociales del Instituto de Estudios Altoaragoneses,
num. 102 (1989), pp. 115-132.

, «Los tribunales arbitrales en Aragon en el siglo XV», Aragin en la Edad
Media, ntm. 23 (2012), pp. 143-172.

Gonzalez Anton, Luis, £ Justicia de Aragon, Caja de Ahorros de la Inmaculada
de Aragon, Zaragoza 2000.

Huizinga, Johan, £/ otofio de la Edad Media, Alianza Editorial, Madrid 2010.

Jarque Martinez, Encarna, «“Y solo pido justicia”. El delito de estupro en
Aragon (siglos XVI y XVII)», en Margarita Torremocha Hernandez y
Alberto Corada Alonso (coords.), £l estupro: delito, mujer y sociedad en el
Antiguo Régimen, Universidad de Valencia, Valencia 2018, pp. 189-212.

Ladero Quesada, Miguel Angel, «Guerra y paz: teoria y practica en Europa
occidental. 1280-1480», en VVAA, Guerra y Diplomacia en la Europa
Occidental 1280-1480. (Actas de la XXXI Semana de Estudios Medievales de
Estella. 19 al 23 de julio de 2003), Institucion Principe de Viana,
Pamplona 2004, pp. 21-68.

Latuente Gémez, Mario, «El uso militar del caballo y algunas de sus

implicaciones econémicas en Aragon durante el reinado de Pedro Iv»,
Aragon en la Edad Media, naim. 19 (2006), pp. 301-308.

, «Devocién y patronazgo en torno al combate en la Corona de

Aragoén: las conmemoraciones a San Jorge de 1356», Aragin en la Edad
Media, ntm. 20 (2008), pp. 427-444.

, Un remmo en armas: la guerra de los Dos Pedros en Aragin (1356-1366),
Institucion Fernando el Catolico, Zaragoza 2014.

, «Una muerte violenta (Andreu de Sufién, Epila, 1377)», en José
Angel Sesma Mufioz y Carlos Laliena Corbera (coords.), De la escritura
a la listonia (Aragon, siglos X111-Xv), Universidad de Zaragoza, Zaragoza
2014, pp. 243-262.

Laliena Corbera, Carlos, Siervos medievales de Aragin y Navarra en los siglos XI-XI1I,
Prensas de la Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2012.

141



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Le Goff, Jacques, «La risa en la Edad Media», en Jan Bremmer y Herman
Roodenburg (coords.), Una historia cultural del humor: desde la Antigiiedad a
nuestros dias, Sequitur, Madrid 1999, pp. 41-54.

, La Baja Edad Media, Siglo Veintiuno, Madrid 2016.

Le Goff, Jacques y Nicolas Truong, Una historia del cuerpo en la Edad Media,
Paidos, Buenos Aires 2005.

Le Roy Ladurie, Emmanuel, Montaillou, aldea occitana. De 1294 a 1324,
Penguin Random House, Barcelona 2019.

Lépez Amigo, José Luis, Falso sueiio, Grupo Editorial Sial Pigmalion, Madrid
2015.

Lopez Gomez, Oscar, La paz en el medievo: lineas de andlisis y entorno historiogrdfico,
Sociedad Espanola de Estudios Medievales, Madrid 2013.

Lozano Gracia, Susana, Las élites en la ciudad de Laragoza a mediados del siglo XV.
La aplicacion del método prosopogrdfico en el estudio de la sociedad, Tesis
Doctoral, Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2008.

, La_familia y el trabajo bajo la mirada de un notario de la Laragoza del siglo
XV. El lLbro de Bartolomé Roca (1454-1490), Institucion Fernando el
Catolico, Zaragoza 2012.

Malinowski, Bronislaw, «Un analisis antropoloégico de la guerra», Revista
Mexicana de Sociologia, vol. 3, nam. 4 (1941), pp. 119-149.

Mantecon Movellan, Tomas Antonio, «Civilizaciéon y brutalizacién del
crimen en una Espana de Ilustraciéon», en Manuel Reyes Garcia-
Hurtado (ed.), La vida cotidiana en la Espaiia del siglo XviiI, Madrid, Silex,
2009, pp. 95-124.

, «Usos de la justicia y arbitraje de los conflictos en el Antiguo
Régimen: experiencias en la Monarquia Hispanica», Revista de Historia

Social y de las mentalidades, ntim. 19-2 (2015), pp. 209-235.

Martin Rodriguez, José Luis, «Posicion social y aproximacion entre los sexos.
El Tratado de Amor de Andrés el Capellan», Historia. Instituciones.
Documentos, num. 25 (1998), pp. 395-400.

Martinez Pérez, Beatriz, «Sobre los origenes de la Paz: cosmovisiones del
concepto Paz en Oriente y Occidente», La Razén histérica: revista
hispanoamericana de historia de las ideas politicas y sociales [en linea], nim.
41 (2018), pp. 84-94.

142



FRANCISCO GRAU SENAR

Mendoza Garrido, Juan Manuel, Violencia, delincuencia y persecucion en el Campo
de Calatrava a fines de la Edad Media, Instituto de Estudios Manchegos
(CSIC), Ciudad Real 1995.

Mitre Fernandez, Emilio, «Castilla ante la Guerra de los Cien Afios:
actividad militar y diplomatica de los origenes del conflicto al fin de las
grandes treguas (c. 1340-c. 1415)», en VVAA, Guerra y Diplomacia en la
Europa Occidental 1280-1480. (Actas de la XXXI Semana de Estudios
Medievales de Estella. 19 al 23 de julio de 2003), Institucion Principe de
Viana, Pamplona 2004, pp. 199-236.

Moore, Robert Ian, La formaciin de una sociedad represora. Poder y disidencia en la
Europa occidental, 950-1250, Critica, Barcelona 1989.

Morales Gomez, Juan José, «T'ensiones antisefioriales en la baronia de Ariza
(1445)», Aragon en la Edad Media, ntm. 13 (1997), pp. 159-166.

Morsel, Joseph, La aristocracia medieval. El dominio social en Occidente (siglos V-XV),
Universidad de Valencia, Valencia 2008.

Muchembled, Robert, Una histonia de la violencia, Ediciones Paidos, Madrid
2010.

Munoz Munoz, Francisco, «La pax romana», en Beatriz Molina Rueda y
Francisco Munoz Munoz, Cosmovisiones de paz en el Mediterraneo antiguo y
medieval, Universidad de Granada, Granada 1998, pp. 191-228.

Narbona Carceles, Maria, «“Que de vostres letres nos vesitets”. La casa de
Maria de Castilla (1416-1458) y la documentacién epistolar como

fuente para su estudio», Mélanges de la Casa de Veldzquez, nam. 44-2
(2014), pp. 183-201.

Navarro Espinach, German, «Las etapas de la vida de las familias artesanas
de Aragén y Valencia durante el siglo XV», Aragin en la Edad Media,
nam. 18 (2004), pp. 203-244.

, «El campesinado turolense del siglo Xv», Aragin en la Edad Media,
num. 19 (2006), pp. 417-432.

, «Las personas trans* en la historia: hallazgos y resultados», en
Henar Gallego Franco y Maria del Carmen Garcia Herrero (eds.),

Autoridad, poder e nfluencia: mujeres que hacen histonia, vol. 2, Icaria,
Barcelona 2018, 1.303-1.318.

Navarro Espinach, German y Concepcion Villanueva Morte,
«Aproximacion a la historia de la sexualidad medieval desde fuentes

143



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

turolenses y valencianas», en Antonio Ubieto Arteta (ed.), V fornadas de
Estudios sobre Aragon en el umbral del siglo XXI (Ejea de los Caballeros, 2002),
Instituto de Ciencias de la Educacion, Zaragoza 2005, pp. 103-121.

Nogales Rincon, David, «Los espejos de principes en Castilla (siglos XIII-XV):
un modelo literario de la realeza bajomedieval», Medievalismo, nim. 16
(2006), pp. 9-40.

Pallarés Jiménez, Miguel Angel, La imprenta de los incunables de {aragoza y el
comercio internacional del libro a finales del siglo XV, Institucion Fernando el
Catélico, Zaragoza 2008.

Rodrigo Estevan, Maria Luz, «Poder judicial y accién benéfico-asistencial:
el concejo de Daroca, 1400-1526», Aragin en la Edad Media, nim. 12
(1995), pp. 287-318.

, Poder y vida cotudiana en la ciudad bajomedieval: Daroca, 1400-1526,
Prensas Universitarias, Zaragoza 1996.

—, «Vinedo y vino en el Somontano de Barbastro: los siglos
medievales» en Alberto Sabio Alcutén (coord.), Vino de siglos en el
Somontano de Barbastro. Una histonia social y cultural: las vidas desde las vifias,

Consejo Regulador de la Denominacién de Origen Somontano,
Barbastro 2001, pp. 16-48.

, Lestamentos medievales aragoneses. Ritos y actitudes ante la muerte (siglo XV),
Ediciones 94, La Muela 2002.

, «La cultura del obsequio comestible en el Aragon medieval», en
Amado Millan Fuertes (comp.), Arbitrario cultural. Racionalidad e

wrracionalidad del comportamiento comensal, La Val de Onsera, Huesca 2004,
pp. 601-619.

—, «La wvivienda urbana bajomedieval: arquitecturas, conflictos

vecinales y mercado inmobiliario (Daroca, siglo XV)», Studium: Revista
de humanidades (Z.aragoza), nim. 11 (2005), pp. 39-74.

, «El consumo de vino en la Baja Edad Media: consideraciones
socioculturales», en Manuel Garcia Guatas, Elena Piedrafita Pérez y
Juan Barbacil Pérez, La alimentacion en la Corona de Aragon (siglos X1V'y XV),
Institucion Fernando el Catolico, Zaragoza 2013, pp. 101-134.

, «Maneras de beber, maneras de vivir. El consumo de vino en época
medieval», en Dominique Fournier y Ricardo Avila (coords.), Modos de

144



FRANCISCO GRAU SENAR

beber, Universidad de Guadalajara (México), Guadalajara 2014, pp.
35-70.

—, «Compartir alimentos en las sociedades medievales: usos vy
significados», en Eric Garine, Maria Luz Rodrigo, Christine Raimond
y Francesc Xavier Medina (coords.), Sharnng food, Universidad de
Guadalajara (México), Guadalajara 2016, pp. 191-224.

, «Vidas violentadas. Una reflexion sobre las formas, significados y
respuestas a la violencia machista en el siglo XV», en Miguel Angel
Caifiete (coord.), Algunas formas de violencia: mujer, conflicto y género, Prensas
de la Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2016, pp. 23-71.

, «De la vina a la mesa. Perspectivas socioculturales sobre la vid y el

vino en el Aragoén medieval», Temas de antropologia aragonesa, nim. 24
(2018), pp. 43-86.

Rodrigo Estevan, Maria Luz y Maria José Sanchez Usén, «“Dare victum et
vestitum convenienter”’. El derecho de alimentos en el Aragén

medieval: entre la norma legal y la obligacién moral», Aragin en la Edad
Media, ntm. 19 (2016), pp. 443-460.

Rodriguez Cuadros, Evangelina, «Alzando las figuras: hacia una

sistematizacion de lo grotesco», en Luciano Garcia Lorenzo (ed.), £l
figurén, Fundamentos, Madrid 2007, pp. 71-103.

Sabaté, Flocel y Maite Pedrol, Idees de pau a I Edat Miyjana, Pages editors,
Lérida 2010.

Sacchi, Luca, «“Sapienter interrogare, docere est”. El camino dialégico

sapiencial entre curiosidad y doctrina», Revista de poética medieval, nim.
23 (2009), pp. 109-133.

Sarasa Sanchez, Esteban, Sociedad y conflictos sociales en Aragon. Siglos X1I-XV,
Siglo Veintiuno, Madrid 1981.

Segura Graino, Cristina, «Una reflexion sobre las fronteras en la Edad

Media: implicaciones sociales, politicas y mentales», Aragon en la Edad
Media, nim. 14-15 (1999), vol. 2, pp. 1.487-1.499.

, «Las mujeres mediadoras y/o constructoras de la paz», en Arranz
Guzman, Ana, Maria del Pilar Rabade Obradé6 y Oscar Villarroel
Gonzalez (coords.), Guerra y paz en la Edad Media, Silex, Madrid 2013,
pp. 421-438.

145



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Segura Urra, Félix, «Raices historiograficas y actualidad de la historia de la

justicia y el crimen en la Baja Edad Media», Anuario de Historia del derecho
espafiol, nam. 73 (2003), pp. 577-678.

Siurana Aparisi, Juan Carlos, «lLos rasgos de la ética del humor: una
propuesta a partir de autores contemporaneos», Veritas, num. 29

(2013), pp. 9-31.

Sumption, Jonathan, The Hundred Years War I: Trial by Battle, University of
Pennsylvania Press, Filadelfia 1999.

Tarancon de Francisco, Gustavo, «1977-2017: Cuarenta afios de Aragon en
la Edad Media», Aragin en la Edad Media, nam. 28 (2017), pp. 317-376.

Torreblanca Gaspar, Maria Jests, Violencia urbana y sus manifestaciones en Aragon
en la Edad Media. Luchas de bandos y régimen municipal en las ciudades

aragonesas (1250-1430), Universidad de Zaragoza, Zaragoza 1993.
Tesis Doctoral inédita.

, «Sistemas de guerra, sistemas de paz: los bandos en el Aragon de la
Edad Media», en Violencia y conflictividad en la sociedad de la Espaiia
bajomedieval, Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2000, pp. 101-120.

Utrilla Utrilla, Juan Fernando, «Una batalla que cambi6 el rumbo de la
Corona de Aragon: Muret (1213)», Revista Aragon. SIPA, nam. 376
(2014), pp. 15-21.

Utrilla Utrilla, Juan Fernando y German Navarro Espinach, «Conflictividad
social y luchas de bandos en los valles pirenaicos del Sobrarbe y la
Ribagorza hacia 1400», en Jean Paul Barraqué y Philippe Senac,
Habitats et peuplement dans les Pyrénées au Moyen Age et a '8poque moderne,
Université de Toulouse Le-Mirail, Toulouse 2009.

Villa Prieto, Josué, «La amistad en la mentalidad medieval: analisis de los

tratados morales de la Peninsula Ibérica», Lemur: Revista de Literatura
Espaiiola Medieval y del Renacimiento, nm. 20 (2016), pp. 191-210.

Villanueva Morte, Concepcion, «Actividad diplomatica y recursos
patrimoniales de los sefiores de Hijar durante el siglo xv», en Mario
Lafuente Gémez y Concepcion Villanueva Morte (coords.), Los agentes
del Estado: poderes publicos y dominacion social en Aragin (Siglos XIV-XVI),
Silex, Zaragoza 2019, pp. 457-492.

, Diplomacia y desarrollo del Estado en la Corona de Aragon (siglos X1V-XVI),
Trea, Gijon 2020.

146



FRANCISCO GRAU SENAR

Zamora Rendon, Melva, Rubén Dario Vallejo Molina y Jorge Ivan Parra
Londono, Episodios de literatura moderna, Universidad de Santo Tomas,
Bogota 2002.

9.3. Recursos web

Bibliothéque  nationale de  France (BnF) [en linea], en
https://catalogue.bnf.fr/index.do.

Real Academia Espanola, Nuevo Tesoro Lexicogrdfico de la Lengua Espaiia
(VTLLE) [en linea], en http://ntlle.rae.es/ntlle/SrvlitGUILoginNtlle.

, Diccionario de la Lengua Espaiiola (DLE) [version 23.3 en linea], en
https://dle.rae.es.

Universidad de Murcia, Vocabulario de Comercio Medieval. Legado Gual
Camarena [en linea], en https://www.um.es/lexico-comercio-
medieval/index.php/vocabulario.

147



Paces, conflictos y su resolucion en la Edad Media

Indice

L IIOAUCCUON ... e 3
Lo 1L JUSHECACION ..o 3
1.2, ODbjJetiVOS ¥ ESTIUCTUTA .eeeeuevrieeiiiieeieiiiiee ettt 4

2. La paz y el conflicto en Aragon durante la Baja Edad Media. Metodologia, estado de
la cuestion y el enfoque MullidiSCUPINAT ........co.ecveirviniiiiiiiiiiiiiieeeeeeeee 6
2.1. Metodologia y consideraciones Previas........oo.eeeereeeeenueeeernneeeennueeees 6
2.2, Las fUentes PIrIMATIAS ...ccovureeiriiieeeiiee ettt 7
2.3. Las fuentes secundarias..........ccooceeerueeeniieiiieeniec e 11
3. Las palabras y los dmbitos de la Paz ..........coeoeeeveiniiniiniiniiniiniiiieiiceic 18
3.1. Métodos de analisis y el vocabulario en torno a la paz..................... 18
3.2. Las dimensiones de la paz: de la persona a la localidad ................... 22
3.3. Paz, justicia y diplomacia........cceeeeriiieenniiiiiniiiceiiiceeieee e 28
4. cUn medievo iolento? .............c..ooeeeeeeiiniiiniiiniiiiiiiieeeeee e 39
5. La paz y el conflicto medieval: expresiones, simbolos y rituales ...............c.cco.een..... 50
5.1. Significados de compartir alimentos .........c.eeeevvvieeiniiieinnieeeniiieeene 51

148



FRANCISCO GRAU SENAR

5.2. En el limite del bien y del mal: usos y abusos del vino en el medievo

................................................................................................................. 56
5.3. La gestualidad, la paz y el conflicto ..........ccceeeviiiiiiniiiiinniiin, 60
5.4. Los silencios y los sonidos en la paz......cccocceeeevviiiiiniiicinniccinniecnn, 64
5.5. Las risas en el ambito cotidiano medieval ..........cccoocvieiiiiiiiinnienn. 65
5.6. Risa, burla, broma y un proceso zaragozano de 1462 .................... 69
6. Aproximacion a la paz y los conflictos en las familias aragonesas de la Baja Edad
MEOLA ... 74
6.1. Consideraciones hacia la familia en la Edad Media......................... 74
6.2. Algunas bases de la formacion del matrimonio medieval................. 76
6.3. El limite de la paz y la violencia en los matrimonios medievales ..... 79

6.4. Las separaciones matrimoniales. ;Acuerdo o voluntad del esposo? .83

6.5. Ayuda y conflicto entre progenitores y VAstagos.......cccoecveeeerueeeennnne 87
6.6. Relaciones entre hermanos.........ccoocveeeiniieiiniiieiiniieceniiec e 92
7 COMCIUSIONES .ot 96
8. ATEKOS ettt 100
8.1. DOCUMENLOS ...eeiiiiiiiiiiiiie it 100
8.2, IMAZEIILS ..ot 133
9. BIDIOGIASTA ... 136
9.1. Fuentes documentales...........eeovruieiiniiiiiiniiiieiieceeeee e 136
9.2. Fuentes SeCUNdarias .......ccoocuueeirriiiiiniiiiee ettt 138
9.3. ReCursos Web ..ccouuiiiiiiiiiiiiiiiec e 147

149



