
Trabajo Fin de Grado

Las Imágenes y aspectos detallados de la Muerte
de Hans Holbein el Joven (†1543).

Continuidad y reinterpretación del tema
de las “Danzas Macabras”

Autora

Noemí Toro Gracia

Directora

Ana María Agreda Pino

Facultad de Filosofía y Letras
2020

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es





1

ÍNDICE

1. ELECCIÓN Y JUSTIFICACIÓN DEL TEMA................................................................p. 3

2. OBJETIVOS.....................................................................................................................p. 3

3. ESTADO DE LA CUESTIÓN..........................................................................................p. 4

4. METODOLOGÍA.............................................................................................................p. 6

5. DESARROLLO ANALÍTICO.........................................................................................p. 7

5.1. La iconografía macabra en Europa...............................................................................p. 7

5.1.1. Las “Danzas Macabras” o “Danzas de la Muerte”..................................................p. 8

5.1.1.1. Orígenes de lo macabro......................................................................................p. 9

5.1.1.2. Rasgos iconográficos de las “Danzas de la Muerte”........................................p. 10

5.2. Hans Holbein en Basilea (h. 1515-1532)...................................................................p. 12

5.2.1. Las obras sobre la Muerte de Hans Holbein el Joven (†1543)..............................p. 14

5.2.1.1. Las primeras ediciones.....................................................................................p. 14

5.2.1.1.1.  Análisis de las ilustraciones........................................................................p. 18

5.2.1.1.2.  Propósito de la obra....................................................................................p. 23

5.2.1.2. Holbein como modelo a seguir.........................................................................p. 24

6. CONCLUSIONES..........................................................................................................p. 26

7. BIBLIOGRAFÍA............................................................................................................p. 27

8. ANEXOS........................................................................................................................p. 28

8.1. Glosario de Términos.................................................................................................p. 28

8.2. Anexo fotográfico.......................................................................................................p. 30



2



1. ELECCIÓN Y JUSTIFICACIÓN DEL TEMA

El tema de la Muerte y cómo afrontarla es universal, lo que hace que se manifieste en las

artes  en  cualquier  territorio  y  época,  por  artistas  de  todas  las  confesiones  e  ideologías.  Hay

múltiples estudios sobre la variedad de formas de representación de este tema, pero no abundan

tanto aquellos referentes a la iconografía de la “Danza Macabra” o “Danza de la Muerte”. Por ello

resulta interesante centrarnos en este aspecto y estudiarlo a través del la figura de Hans Holbein el

Joven y su serie de grabados titulada  Las imágenes y aspectos detallados de la Muerte (en adelante

Imágenes de la Muerte), realizadas entre 1524-1526 en Basilea (Suiza).

La obra demuestra la evolución de esta iconografía desde sus orígenes. Además goza de un

gran valor histórico y artístico, siendo una de las una de las más representativas del sentimiento de

desorientación, desconfianza y miedo que dominaban la sociedad del momento. Nos situaremos en

un momento en el que las ideas de la Reforma Protestante se están asentando en el Sacro Imperio y,

con ellas, importantes transformaciones en el panorama político, social y cultural. 

2. OBJETIVOS

En este trabajo nos centraremos en el estudio de la iconografía de la “Danza de la Muerte” y

su adaptación al contexto del Sacro Imperio en la década de 1520 a través de la serie Imágenes de

la Muerte de Hans Holbein. El trabajo se plantea los siguientes objetivos. 

━ Definir las características generales de la iconografía macabra y las “Danzas de la Muerte”.

━ Estudiar la aportación de Hans Holbein a este tema iconográfico.

━ Indagar en las posibles motivaciones de Holbein tras la creación de la serie Imágenes de la

Muerte.

━ Contribuir a la valoración de Hans Holbein el Joven como diseñador de grabados frente a su

obra pictórica, centrándonos en su etapa en Basilea, comprendida entre 1515-1531.

3



3. ESTADO DE LA CUESTIÓN

Los estudios sobre Hans Holbein y su obra  Imágenes de la Muerte toman como punto de

partida el trabajo que hizo Alfred Woltmann en 18721. En su extensa monografía intenta recuperar

la  obra  del  que  considera  el  artista  alemán más  importante  del  Renacimiento,  como  forma de

revalorizar la cultura propia en un contexto de exaltación nacionalista. A pesar su sesgado discurso,

nos aporta la principal fuente de información sobre la vida del autor y la creación de sus obras. Por

la antigüedad de esta fuente,  percibimos la consideración de la Edad Moderna como una etapa

completamente diferente a su predecesora, oscura y decadente. La decadencia de la Edad Media en

su paso al Renacimiento es también trabajada por Huizinga en su “Otoño de la Edad Media” de

19192. Su obra supone aún así una valiosa fuente para entender cómo a pesar de que instituciones y

estructuras sociales se transforman en este cambio de etapa, algunos sistemas de creencias y valores

se mantienen.  Además tenemos en este trabajo uno de los primeros estudios sobre el miedo a la

muerte y a las penas del infierno entre los siglos XIV y XV, y su plasmación en las artes plásticas,

dramáticas y literarias.

También  en 1919,  Ivins  hace  un  estudio  sobre  las  series  conservadas  de  las  primeras

impresiones de las  Imágenes  de la Muerte3.  Su artículo desarrolla las diferencias de las que él

considera pruebas de impresión: los cambios en el número de temas, las diferencias del papel y la

tipografía, etc. También explica brevemente las relaciones que mantendrían los impresores de Lyon

con el circulo de humanistas de la ciudad. Un contenido similar presentan dos publicaciones de la

década  de  1920  editadas bajo  las  firmas  de  H.P.R4 (1924)  y  H.S.F.5 (1929),  cuya  principal

aportación es la documentación de las series conservadas y su ubicación. La primera de ellas nos

plantea además una de las teorías más extendidas sobre el propósito de creación de las Imágenes de

la Muerte: la de formar parte de una primera versión popular de la Biblia. Esta teoría supone que

Holbein se posicionaría claramente con el bando reformista. Esta  cuestión ha sido ampliamente

1 WOLTMANN, A., Holbein and  his time, Londres, Richard Bentley and Son, 1872.

2 HUIZINGA, J., El Otoño de la Edad Media, Madrid, Alianza Editorial, 1982.

3 IVINS, W. M., “Hans Holbein’s Dance of Death”, The Metropolitan Museum of Art Bulletin, Vol. 14,  11, 1919, pp.
231-235.

4 H. P. R., “Holbein’s Bible Ilustrations and Dance od Death”, Museum od Fine Arts Bulletin, Vol. 22, 134, 1924, pp.
49-52.

5 H. S. F., “Dance of Death Series by Hans Holbein the Younger”, The Bulletin of the Cleveland Museum of Art, Vol.
26, 8, 1929, pp. 141-144.

4



discutida  por  autores  como  Zemon  Davis  en  19516 y  Parshall  en  20017,  el  cual  desecha  por

completo esta teoría. En ese mismo año Bätschmann8, expone la importancia que tuvieron sus viajes

en la producción pictórica de Holbein. Concretamente, hace un detallado estudio del acercamiento

de Holbein al arte italiano y la influencia de artistas como Leonardo da Vinci. También Buck en

2001  habla  de  esta  cuestión,  centrándose  en  su  caso  en  el  viaje  de  Holbein  a  Francia  y  los

intercambios mutuos que mantendría con el artista Jean Mauléon9. 

Estas publicaciones nos hacen saber las conexiones e intercambios que mantiene Holbein

con sus predecesores y contemporáneos. Para conocer cuál fue el impacto posterior de su obra,

además de la continuidad de la temática de la “Danza de la Muerte” disponemos del artículo de

Garrido  Barberá  (2015)10.  Este  artículo,  de  carácter  menos  académico,  nos  permite  ver  la

reutilización simbólica del tema y su adaptación a las circunstancias históricas desde Holbein hasta

la actualidad. 

El estudio de la obra de Holbein no hubiera sido posible de entender sin estudiar el elemento

simbólico que desarrolla en sus  Imágenes de la Muerte.  Para  su comprensión han sido de gran

importancia los trabajos realizados por González Zymla entre 2014 y 201911. El autor parte de lo

apuntado por Huizinga y elabora una síntesis sobre el origen y desarrollo de la iconografía macabra

en Europa  y de los temas que la conforman.  Además describe los rasgos iconográficos de esta

temática utilizando multitud de ejemplos y fuentes.

6 ZEMON DAVIS, N., “Holbein Pictures of Death and the Reformation at Lyons”, Studies in the Renaissance, 3, 1956,
pp. 97-130.

7 PARSHALL, P., “Hans Holbein’s  «Pictures of Death»”,  Studies in the History of Art, Symposium Papers XXXVII:
Hans Holbein: Paintings, Prints, and Reception,  Vol. 60, 200, pp. 82-95.

8 BÄTSCHMANN, O., “Holbein and Italian Art”,  Studies in the History of Art. Symposium Papers XXXVII: Hans
Holbein: Paintings, Prints, and Reception, Vol. 60, 2001, pp. 36-53.

9 BUCK, S., “International Exchange: Holbein at the Crossroads of Art and Craftsmanship”, Studies in the History of
Art, Symposium Papers XXXVII: Hans Holbein: Paintings, Prints, and Reception,  Vol. 60, 2001, pp. 54-71.

10 GARRIDO BARBERÁ,  M.,  “Y en  polvo  te  convertirás.  La  Danza  Macabra  como advertencia  y  consuelo  de  la
universalidad de la muerte”,  EME Experimental Illustration. Art & Design, 3, 2015, pp. 102-117.

11 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “El encuentro de los tres vivos y los tres muertos”, Revista digital de iconografía medieval,
Vol. III,  6, 2011, pp. 51-82; Del mismo autor “La danza macabra”,  Revista digital de iconografía medieval, Vol.
VI,  11, 2014, pp. 23-51; También “La iconografía de lo macabro en Europa y sus posibles orígenes clásicos y
orientales. Algunas manifestaciones en el arte español de los siglos XIV, XV, XVI”, Revista digital de iconografía
medieval, Vol. XI,  21, 2019, pp. 1-53.

5



4. METODOLOGÍA

Para realizar este trabajo se han seguido los siguientes pasos: 

━ Búsqueda  y  localización  de  la  bibliografía  específica  en  bibliotecas  (Biblioteca  Virtual

Cervantes, Biblioteca María Moliner) y repositorios electrónicos (JSTOR, Internet Archive,

Academia.edu, Dialnet)

━ Lectura y análisis de las fuentes bibliográficas siguiendo  tres bloques temáticos: las ideas

sobre la Muerte en la Edad Media y Edad Moderna; la iconografía de la “Danza Macabra”;

la vida y obra de Hans Holbein. 

━ Localización y análisis de las fuentes gráficas en medios digitales (Wikipedia Commons,

Archive.org,  Bibliothèque Nationale de France)

━ Redacción del trabajo de acuerdo con los siguientes apartados: 

━ Presentación del tema: elección y justificación del tema, objetivos, estado de la cuestión

y metodología.

━ Desarrollo analítico, dividido en dos secciones: estudio sobre el origen y características

de la “Danza Macabra”; la vida de Hans Holbein en Basilea, la producción y análisis de

sus Imágenes de la Muerte.

━ Conclusiones y anexos, en los que se recogen las fuentes bibliográficas, un glosario de

términos y un anexo gráfico.

6



5. DESARROLLO ANALÍTICO

Las Imágenes de la Muerte de Hans Holbein, mal llamadas “Danzas de la Muerte” suponen

la culminación de su trabajo como diseñador de xilografías. El ciclo es el resultado de un contexto

“plagado de incertidumbre”12. Nos situamos en Basilea, en la década de 1520 . Ya entonces había un

importante grupo de humanistas liberales en la ciudad relacionados con la industria de la imprenta,

que  estaban  comenzando  a  introducir  las  ideas  de  la  Reforma.  El  proceso  de  aceptación  del

luteranismo fue lento en la ciudad, ya que desde comienzos de siglo se había puesto cerco a algunas

de  las  reivindicaciones  reformistas,  como  la  restricción  de  los  privilegios  del  clero.  Esto

posiblemente  frenó  también  mayores  conflictos  con  los  campesinos,  los  cuales  se  estaban

levantando contra  sus señores en todo el  Imperio.  En Basilea consiguieron ser apaciguadas  las

revueltas, aunque desde otros territorios del Imperio, como Alsacia o Breisgau, llegaban testimonios

de situaciones dramáticas y grandes derramamientos de sangre13. 

5.1. La iconografía macabra en Europa

Las  Imágenes  de  la  Muerte de  Hans  Holbein,  son  uno  de  los  mejores  ejemplos  de

representación plástica del tema de la “Danza de la Muerte” en el siglo XVI. Este forma parte del

conjunto de iconografías de lo “macabro” entre las que están el “Encuentro de los tres vivos y los

tres muertos”, las “transitumbas”, y el “Triunfo de la Muerte”. Estos temas surgen en Europa desde

la segunda mitad del siglo XIV y se desarrollan hasta el siglo XVII. A lo largo de estas centurias

cambian sus composiciones y elementos iconográficos, pero mantienen la intención de transmitir la

idea de la inminencia y la universalidad de la Muerte.

El surgimiento de lo “macabro” en este periodo es consecuencia de una “crisis de valores”

ocurrida en los últimos momentos de la Edad Media,  agravada por profundas crisis económicas y

políticas,  y por los brotes de Peste Negra, especialmente el de 1346 a 135314. En estos tiempos

convulsos y de excesiva mortalidad, se genera un “profundo sentimiento de inseguridad vital” que

acentúa el temor a las penas del infierno y al diablo, y también un sentimiento de hastío ante la vida,

en la que no es posible la felicidad, como relataba Inocencio III15.  Esta sensibilidad temerosa no

12 PARSHALL, P., “Hans Holbein’s...”, op. cit., p. 83.

13 WOLTMANN, A., Holbein and..., op cit., p. 269.

14 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La iconografía de lo macabro en...”, op. cit., p. 2.

15 HUIZINGA, J., El Otoño de…, op. cit., pp. 197-199. 

7



cambiará hasta la llegada del Renacimiento, según Huizinga, cuando un sentimiento más optimista

se vaya introduciendo en la sociedad europea gracias a los grupos de humanistas y eruditos. Sin

embargo, en la obra que es objeto de nuestro estudio, producida y editada a lo largo de la primera

mitad  del  siglo  XVI,  se  mantiene  ese  sentimiento  de  miedo  y  desesperanza  heredado  de  la

mentalidad  piadosa  bajomedieval.  Concretamente,  Holbein  mantendría  una  visión  similar  a  la

explicada por Erasmo de Rotterdam en su carta a Wolfgang Fabricio Capitón en 1517. En ella,

recuerda al destinatario que no hay en la vida terrenal nada que merezca la pena, sino que el deseo

de una vida mejor debía mantener la esperanza en la salvación16. 

El  anhelo  del  Más  Allá  se  había  avivado  además  por  el  florecimiento  de  las  ordenes

mendicantes. Estas impulsaron las predicaciones sobre la Pasión y los “Novismos” o postrimetrías,

que son los cuatro temas sobre los que el hombre debía meditar continuamente: la muerte, el juicio

final,  el  infierno  y  la  gloria17,  los  cuales  están  relacionados  con  el  rechazo  a  todos  los  gozos

terrenales, el lujo y la vanagloria, con la esperanza puesta en la promesa de salvación divina.  Todos

estos asuntos están presentes en la iconografía de las “Danzas de la Muerte” y por ello estas órdenes

harán uso del mismo, dándole impulso en la literatura, la plástica y el teatro18.

5.1.1. Las “Danzas Macabras” o “Danzas de la Muerte”

Este tema tiene un gran contenido satírico-social basado en la idea de que la Muerte es el

“denominador común” que unifica a la humanidad, con independencia del grupo social al que se

pertenezca.  Ya  desde  la  segunda  mitad  del  s.  XIV las  “Danzas  Macabras”  se  representaban  a

menudo junto al resto de temas macabros en conjuntos pictóricos y escultóricos que respondían al

interés de crear ciclos moralizantes sobre la caducidad de la vida y la cercanía de la muerte19. 

Muchos  autores  han  debatido  sobre  el  origen  territorial  de  estos  temas  y  sobre  qué

manifestación artística precedió a las demás en su uso. Se ha demostrado la influencia mutua de la

representación plástica y escénica, aunque las más tempranas que conocemos son teatrales y datan

de la segunda mitad del siglo XIV. En el  siglo XV predominaron también las  representaciones

miniadas y de ambos modelos derivarían los conjuntos pictóricos murales, aunque desde la segunda

mitad del siglo XV se difundió el tema especialmente en grabados y xilografías20. 

16 HUIZINGA, J., El Otoño de…, op. cit., pp. 43-51.

17 Ibidem, p. 208.

18 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La iconografía de lo macabro en...”, op. cit., p. 21.

19 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “El encuentro de...”, op. cit., p. 56.

20 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La danza...”, op. cit., pp. 31-39.

8



Huizinga proponía que las imágenes plásticas de la iconografía macabra desarrolladas en el

siglo XV se inspiraban en los espectáculos dramáticos y teatrales que se llevaban a cabo en los

atrios de las iglesias en periodos penitenciales, tomando de ellos las formas, los personajes y las

composiciones. También sugería que las representaciones plásticas, especialmente las estampas y

xilografías, habrían surgido para acompañar a las predicaciones de las Órdenes mendicantes. Juntas

podían expresar la idea de la muerte de una forma muy viva, pero también muy simple y directa,

tosca y estridente21. 

Este uso sería posible porque los temas macabros albergaban un gran complejo de ideas

relacionadas con la caducidad de la vida, meditadas y trabajadas en épocas anteriores. Estas se

pueden resumir en tres:  la universalidad de la muerte y su inmediatez; la pérdida de la fama y las

riquezas terrenales, siendo una variante del ubi sunt; y la pérdida de la belleza física, el proceso de

degradación del cuerpo en vida y su desaparición con la muerte. Por albergar todo este sentido

admonitorio contra el pecado y la muerte repentina, la danza macabra predominaba en espacios de

uso funerario22.

5.1.1.1. Orígenes de lo macabro

El origen de la temática de lo macabro ha sido muy discutido. Pudo originarse en el  arte

budista, que impulsó el nacimiento del tema del “Encuentro de los tres vivos y los tres muertos”,

una  versión  simplificada  de los  “Cuatro  encuentros  de Buda” (siglo  V),  que  habrían llegado a

Europa por el Mediterráneo a través de los poemas de Adi ibn Zaydn (siglo VII), conocidos como el

Cuento de Barlaam y Josafat. En todas las versiones se mantiene la misma idea moralizante, son

una crítica de la vanidad del mundo y un aviso ante la pronta llegada de la muerte. Y se utiliza la

comparación de personajes vivos, con el cuerpo joven, bello y noble, frente a personajes muertos,

cuyo cuerpo está en proceso descomposición23.

Además, el tema de la "Danza de la Muerte" podría haber llegado de unas representaciones

dramáticas budistas habituales desde el siglo IX, en las que  aparecen unos espíritus de la muerte

denominados Papiyam. A mediados del siglo XIII, varios franciscanos acudieron a la corte mongola

de Kublai Khan, entre ellos Fray Juan de Montecorvino. Este religioso describió las danzas y el

efecto positivo que ejercían en la población, al invitarla a llevar un comportamiento más honesto.

Es posible que los franciscanos introdujeran las danzas de los muertos en el teatro litúrgico italiano

21 HUIZINGA, J., El Otoño de…, op. cit., p. 205.

22 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La danza...”, op. cit., p. 39.

23 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La iconografía de lo macabro en...”, op. cit., p. 10.

9



para advertir de la muerte como algo impredecible y subrayar la necesidad de ser mejor persona.

Distintos autores relacionan las Danzas con el baile de los esqueletos Citipatis tibetanos, los cuales

podrían haber sido usados por Michael Wolgemut para sus esqueletos bailarines en las xilografías

de la Crónica de Nuremberg (1493).

Otro  posible  origen  es  clásico,  concretamente  partiría  de la  influencia  de  la filosofía

epicúrea, que insta al disfrute de la vida. Se habrían tomado las imágenes de banquetes en los que

aparecían esqueletos danzarines que invitaban a gozar de la vida terrenal. Esta teoría se justifica

porque las “Danzas Macabras” también eran utilizadas en escenarios paganos y cortesanos con un

sentido  completamente  diferente.  Por  ejemplo,  se  representaban  en  bodas  principescas  y  otras

festividades para exhortar a los espectadores a deleitarse en la existencia antes de que la muerte les

sobreviniese de forma repentina24.

5.1.1.2. Rasgos iconográficos de las “Danzas de la Muerte”

Para las representaciones de este tema no existen normas fijas, aunque podemos ver en las

composiciones  plásticas  algunos  rasgos  característicos25.  La  mayoría  de  estos  rasgos  estaban

presentes en el ciclo del Cementerio de los Inocentes de París, reproducido por Guyot Marchant en

1586 (Fig. 1)26. Normalmente comienzan con la representación de un osario con arquerías. Entre

ellas, suele aparecer la representación de la “Deesis” y el Juicio Final. Del osario van saliendo los

primeros muertos, en grupos, tocando diferentes instrumentos de percusión y viento. La imagen se

acompaña  de  pasajes  del  Antiguo  Testamento  y  otros  textos  rimados.  Entre  ellas,  la  “Pastoral

Celeste” (Salmo 23) que se leía en la misa de difuntos y en la que se comparaba la efímera belleza

de las flores con la vida humana. Estos textos aludían siempre a la fugacidad de la vida y a la

universalidad de la muerte y, en teoría, tenían como función ser un consuelo para el lector. En su

lugar, el objetivo de estos textos era recordar la inminencia de la muerte y “cultivar el terror a las

penas infernales” con el fin de empujar a las masas a arrepentirse27 .

Después de estas primeras escenas, los esqueletos van dirigiendo a toda clase de personajes

vivos hacia una “Danza final”. En las “Danzas de la Muerte” escritas era la Muerte personificada la

24 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La iconografía de lo macabro en...”, op. cit., pp. 26-32.

25 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La danza...”, op. cit., pp. 27-28.

26 El conjunto del  Cementerio de los Inocentes de París fue el modelo  a seguir para posteriores representaciones
macabras. El conjunto poseía unos relieves sobre el “Encuentro de los tres vivos y los tres muertos” realizados
1408, y también unos frescos en la portada que representaban la “Danza  de la Muerte” y se acompañaban de
epígrafes. Ambos fueron destruidos en el siglo XVII con la reforma de la portada.

27 ECO, U., Historia de la Fealdad, Barcelona, Debolsillo, 2011. p. 62.

10



que  obligaba  a  bailar  al  vivo.  Pero  partir  del  siglo  XV en  las  representaciones  plásticas,  la

personificación  de  la  Muerte  es  sustituida  por  una  imagen  especular  del  vivo  en  estado  de

descomposición. Por ello no es la Muerte sino los muertos quienes transgreden el orden natural y

conducen a los vivos hacia su mundo, poseídos por una irrefrenable actividad que les obliga a

hablar y bailar28.

El rasgo distintivo de esta iconografía es la danza, que estaría relacionada con representación

teatral del “Encuentro de los tres vivos y los tres muertos”29. Los vivos se representan rígidos y

aterrorizados,  mientras  que  los  muertos  invaden  el  espacio  terrenal  llenos  de  ritmo  y  vida,

invitándoles a bailar. También en la obra de Hans Holbein veremos esta paradoja, con los muertos

siendo  los  personajes  más  “vivos”30.  Este  contraste  entre  el  baile,  una  actividad  alegre,  y  los

muertos se utiliza como símbolo del camino a la muerte.  Para González Zymla,  “bailar  con la

Muerte implica una visión irónica de la felicidad, entendida como un bien pasajero y caduco en el

que no se debe confiar demasiado”31. Además los muertos portan instrumentos, como una orquesta

que vuelve a la vida, una expresión del Triunfo de la Muerte. 

Otro de sus elementos iconográficos es el uso de los cuerpos en descomposición. Sabemos

que en los tratados medievales sobre la muerte se describían los horrores de este proceso, pero la

representación plástica del mismo solo llegó a finales del siglo XIV. Los artistas utilizarán todos sus

conocimientos  anatómicos  y  su  capacidad  imaginativa  para  representar  los  elementos  más

desagradables  del cuerpo muerto, basándose en los modelos de “transitumbas” (Fig. 2)32. A partir

del  siglo  XVI  las  vísceras,  colgajos  y  gusanos  desaparecen  y  se  utilizan  representaciones  de

esqueletos de huesos limpios debido a  la influencia del dibujo científico de los estudios médico-

anatómicos del Renacimiento33.

Como ya  hemos  mencionado,  una  de  las  ideas  fundamentales  es  la universalidad  de  la

muerte, la noción de que la Muerte elimina “todos los privilegios de jerarquía y fortuna”34.  De

hecho, la “Danza Macabra” derivaría de  otro aspecto del “Encuentro de los tres vivos y los tres

muertos”  cuando  la  advertencia  que  les  realizan  los  muertos  se  convierte  en  universal35.  Esta

28 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La iconografía de lo macabro en...”, op. cit., pp. 19-20.

29 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “El encuentro de...”, op. cit.,  p. 70.

30 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La danza...”, op. cit., pp. 24-25.

31 Ibidem, espec. p. 26.

32 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La iconografía de lo macabro en...”, op. cit., pp. 20-23.

33 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La danza...”, op. cit., p. 27.

34 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La iconografía de lo macabro en...”, op. cit., p. 23.

35 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La danza...”, op. cit., p. 40.

11



percepción sobre la muerte es posible que diera a los oprimidos y olvidados de la sociedad cierta

sensación de esperanza, consuelo e incluso venganza. Aún así, no debemos entender esto como el

reflejo de una visión crítica al orden social, sino una manera de percibirla de forma irónica y cínica. 

La Muerte es universal e impredecible, pero también es ordenada y mantiene la inalterable

jerarquía estamental36. En las representaciones plásticas, la Muerte se lleva primero a los personajes

de nivel social más elevado, al Papa y al Emperador, dando prioridad al estamento eclesiástico,

hasta llegar a los últimos de la cadena, el niño y el loco. Las escenas pueden representarnos a los

vivos haciendo pareja con su homólogo muerto, o también en grupos encadenados, en corro o en

procesión. Los vivos se representan utilizando las indumentarias que los identifican en la jerarquía

estamental, mientras que los muertos suelen tener un aspecto homogéneo. Los artistas aprovecharon

este tema para fijar las diferentes actitudes del vivo ante la Muerte: algunos se quedan petrificados,

otros lloran de tristeza, algunos dialogan con la Muerte, etc.

Entre las variantes iconográficas que derivan de la “Danza de la Muerte”, las más importante

son las “Imago Mortis” o “Simulacros de la Muerte”,  en las que la Muerte se lleva al vivo sin

obligarle a bailar37. Son esta variante la más similar a la que trabaja Holbein en sus Imágenes de la

Muerte. 

5.2. Hans Holbein en Basilea (h. 1515-1532)

Sabemos que Hans Holbein el Joven nace en la ciudad alemana de Augsburgo en una fecha

entre 1595-1597, y que muere en 1543 en Londres38. Su producción artística fue bastante precoz,

aunque el grueso de su obra se desarrolla a partir de 1515, cuando viaja a Basilea (Suiza) junto a su

hermano Ambrosius, y tras su traslado a Inglaterra en 1532. Posiblemente el viaje a Basilea fue uno

más de los que iba a hacer con motivo de su formación como aprendiz, aunque decidió asentarse en

la ciudad con la intención de darse a conocer y ganar solvencia económica.  

Desde esta ciudad pudo hacer otros viajes a diferentes ciudades europeas que le permitirán

conocer el arte de otros territorios  y darse a conocer a nuevos mecenas europeos. En 1524 visitó

Francia con la intención de convertirse en pintor de cámara de Francisco I. Tras su fracaso, regresó

a Basilea donde se limitó a ganarse la vida diseñando imágenes para los talladores de xilografías y

para los orfebres. En 1526 viajará también a Inglaterra pasando por Amberes, ciudad que competía

36 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La danza...”, op. cit., p. 25.

37 Ibidem, p. 40.

38 WOLTMANN, A., Holbein and..., op cit., pp. 60-67.

12



con  Lyon  para  establecerse  como  principal centro  económico  y  artístico.  Este  viaje  lo  hizo

igualmente con la intención de convertirse en pintor de la corte del rey inglés, pero no lo consiguió

hasta  1532, cuando se traslada definitivamente allí. Otros autores sugieren la posibilidad de que

Holbein hubiese visitado también Italia entorno a 1517, debido al conocimiento que tenía de la

arquitectura  italiana  y  la  ornamentación  lombarda,  aunque  este  conocimiento  podría  haberlo

adquirido de los grabados y tratados que circulaban por toda Europa39. 

Es en el periodo de Basilea donde nos situamos. Allí Holbein se dedicará principalmente al

diseño de ilustraciones y ornamentaciones para la industria  de la imprenta y el  grabado40.  Esta

industria supuso una verdadera revolución para el desarrollo de la sociedad europea, sobre todo

debido  a  las  posibilidades  que  ofrecía  en  cuanto  a  la  difusión  de  ideas,  creencias,  modas,

conocimientos  técnicos  o científicos.  Desde sus inicios,  la  impresión de textos  estuvo unida al

trabajo de grabado y xilografía, los cuales eran utilizados principalmente para adornar las ediciones

de libros, calendarios, crónicas, etc. La producción de estas imágenes fue desarrollándose a lo largo

de la segunda mitad del siglo XV y pronto, gracias a artistas como Michael Wolgemut, adquirió un

verdadero sentido artístico.

A parte de las cuestiones económicas, quizá la libertad artística que ofrecía el grabado y la

posibilidad de difusión internacional, alentaron a Holbein a dedicarse al diseño. La xilografías y el

grabado satisfacían una demanda más variada de temas con respecto a las obras pictóricas, lo que en

teoría permitía a los artistas dar rienda suelta a su imaginación. Además, mediante la estampa sus

diseños podían llegar a cualquier ciudad europea, obteniendo prestigio internacional. Esta libertad

artística podríamos discutirla, ya que la producción de un grabado o una xilografía no dependía

únicamente del diseñador. El diseño lo realizaban un artistas, al que se denominaba “adumbrator”,

pero la talla de la madera o el grabado lo realizaba habitualmente otro profesional, el “sculptor”.

Estos últimos debían poseer una gran capacidad técnica pero también un fuerte sentido artístico para

trasladar correctamente los diseños. Por lo tanto, la obra final es la colaboración entre estos dos

artistas, no únicamente el producto del diseñador41. 

5.2.1. Las obras sobre la Muerte de Hans Holbein el Joven (†1543) 

Las  Imágenes y aspectos detallados de la Muerte son también producto de una cooperación,

en este caso entre de Hans Holbein y Hans Lützelburger, un grabador de gran prestigio que entalló

39 BÄTSCHMANN, O., “Holbein and...”, op. cit, p. 48.

40 WOLTMANN, A., Holbein and..., op cit., pp. 198-202.

41 Ibidem.

13



varios de sus diseños. Además, el tema utilizado sería fruto del contexto convulso que se vivía en la

ciudad. Los conflictos políticos y sociales con las Guerras de Campesinos y el inicio de la Reforma,

además del brote de Peste Negra de 1526, habrían dado a Holbein el sustrato perfecto para elaborar

estas Imágenes de la Muerte. Para algunos autores estas escenas habrían servido para la difusión de

la Reforma. Sea así o no, pronto el movimiento reformista vivió una crisis iconoclasta que llevaría a

la destrucción de imágenes y obras de arte de contenido religioso. Esto podría haber hecho que los

impresores de Basilea se negaran a publicar este ciclo, el cual fue finalmente editado en Lyon en

1538.

5.2.1.1. Las primeras ediciones

Actualmente se sabe que las primeras impresiones del ciclo se realizarían entre 1524 y 1526,

año de la muerte de Hans Lützelburger. No se han encontrado los dibujos originales, por lo que es

posible que el pintor hiciera los diseños directamente sobre las matrices de madera42. Para muchos

autores, estas primeras impresiones serían únicamente pruebas de impresión o “sets of proofs”43. Sin

embargo, autores más contemporáneos,  consideran que  no hay nada que nos diga que en estas

primeras impresiones formasen parte del plan para la elaboración posterior de un único libro. Es

posible  que  la  primera  impresión  del  grabado  se  hiciera  para  conseguir  algún  tipo  de

remuneración44.

De esta etapa previa a la edición en libro, se conservan varias series completas, en el British

Museum, el Museo de Basilea o el Museo de Berlín, entre otros45. Estas presentan las escenas de

Holbein con tinta negra y se realizan a una cara (Fig. 3). Todas poseen un título en alemán escrito en

cursiva o con letra gótica, dependiendo de la serie46. Están compuestas por cuarenta escenas, aunque

para 1538 se añadió la del Astrólogo. Holbein debió crear cuarenta y ocho diseños, aunque solo

cuarenta y uno fueron tallados por Lützelburger antes de su muerte en 152647.

Tras su fallecimiento se emprenden las negociaciones de los hermanos Trechsel en Lyon

para hacerse de forma progresiva con algunas matrices de madera de Lützelburger, incluidas varias

de la "Danza de la Muerte"48. Al final los Trechsel se hicieron con la serie completa y la publicaron

42 WOLTMANN, A., Holbein and..., op. cit., p. 206.

43 Ibidem, p. 264; también IVINS, W. M., “Hans Holbein’s Dance...”, op. cit., p. 231.

44 PARSHALL, P., “Hans Holbein’s...”, op. cit., p. 84.

45 IVINS, W. M., “Hans Holbein’s Dance...”, op. cit., p. 231.

46 H. S. F., “Dance of Death Series...”, op. cit., pp. 141-144.

47 GARRIDO BARBERÁ, M., “Y en polvo...”, op. cit., p. 105.

48 PARSHALL, P., “Hans Holbein’s...”, op. cit., p. 84.

14



como un único libro en 1538 con el título  Les Simulachres et historiees faces de la mort, avtant

elegamment  pourtraictes,  que  artificiellement  imaginées.  a  Lyon,  Soubz  l'escu  de  coloigne.

MDXXXVIII.  También  a  la  vez  publican  una  edición  del  Antiguo  Testamento que  presentaba

ilustraciones realizadas por Holbein, entre ellas las cuatro primeras del ciclo de las Imágenes de la

Muerte49. Es posible que los impresores de Basilea, como Froben, se negaran a publicar cualquier

obra con contenido satírico sobre la Iglesia o con posible discurso reformista50, pero eso también

plantea la duda de por qué sí se publicaron en Lyon, en el contexto de las Guerras de Religión. No

hay  evidencias  tampoco  de  que  los  Hermanos  Trechsel  hubiesen  dejado  la  Iglesia  Católica  o

estuviesen alineados con los ideales reformistas, por eso resulta aún más curioso que sea una ciudad

católica donde se edite51.

En las Imágenes de la Muerte sólo Lützelburger firma con su nombre completo o mediante

un monograma. En ninguno de estos trabajos aparece la firma de Hans Holbein, lo que ha puesto en

duda la autoría de las ilustraciones.  Se creía que la ausencia de firma en muchas obras de Hans

Holbein (con excepción de las primeras y las últimas realizadas en Inglaterra), se debía a la propia

concepción del autor sobre cómo la  identidad artística de una obra venía dada por su carácter y no

por la firma del artista52. Sin embargo, Holbein en 1538 estaba asentado en la corte inglesa, una

corte protestante que podría haber dado problemas a una publicación tan comprometedora, y quizá

por ello no se le mencione. Además, la edición tuvo que pasar por es escrutinio de la Facultad de

Teología de París y quizá los editores decidieron separarse del nombre de un personaje que podría

estar aliado con el protestantismo. Por último existe la posibilidad de que fuera Lützelburger quien

contratase el diseño de las obras a Holbein, de ahí la mención al entallador y no al diseñador53. 

Esta  edición  tendrá  tal  impacto  y  difusión  que  hará  que  se  reedite  varias  veces  en  los

siguientes años54. Por ejemplo, una versión católica impresa por Vauzelles y otra versión protestante

impresa por  Frellon  fueron editadas  entre  1539-154055.  Y hasta  1562,  quince ediciones  más se

49 H. P. R., “Holbein’s Bible...”, op. cit., p. 52 . El Antiguo Testamento fue editado por primera vez por los Hermanos
Treschel en Lyon en 1538. Se hizo una segunda edición en 1539. El ciclo lo componen noventa escenas ilustradas
por Hans Holbein, junto a un prefacio y versos de Frellon, Bourbon y Corrozet. Es posible que las ilustraciones del
Antiguo Testamento se diseñaran a la vez que las  Imágenes de la Muerte y que sus primeras impresiones fueran
también entre 1523-1526.

50 H. S. F., “Dance of Death Series...”, op. cit., p. 143.

51 ZEMON DAVIS, N., “Holbein Pictures of...”, op. cit., p. 105. 

52 WOLTMANN, A., Holbein and..., op. cit., p. 206.

53 PARSHALL, P., “Hans Holbein’s...”, op. cit., pp. 87-88.

54 BUCK, S., “International Exchange...”, op. cit., p. 54.

55 ZEMON DAVIS, N., “Holbein Pictures of...”, op. cit., pp. 104-130.

15



publican  en  Lyon  y  muchas  más  en  otros  territorios  a  lo  largo  del  siglo.  En  estas  sucesivas

ediciones, se irá añadiendo contenido, contándose hasta diecisiete ilustraciones más diseñadas por

Holbein.

En la edición de 1538 los temas se imprimen a dos caras, con un texto en latín encima

relacionado con una cita bíblica y cuatro lineas en verso en francés en la parte inferior (Fig. 4). Las

escenas son de pequeño tamaño, de unos 65 x 48mm cada una56, por lo que su talla debió ser una

gran prueba de la maleabilidad de la madera y de la capacidad técnica de Lützelburger. Esta edición

tiene un prefacio escrito por Jean de Vauzelles que fue dedicado a la Abadesa de St. Pierre de Lyon,

Madame Lehanne de Touzelle. En él se hace referencia al fallecimiento de “aquel que imaginó estas

elegantes figuras”. Holbein, sin embargo, no fallece hasta 1543, por lo que la referencia no iba

dirigida a él. Anteriormente, se creía que esta podría ser una forma de proteger a Holbein de la

condena eclesiástica por el contenido controvertido de las  Imágenes de la Muerte57. Hoy en día

sabemos que Lützelburger muere en 1526, por lo que seguramente se aluda al entallador. El hecho

de que se le mencione como “diseñador” de las escenas podría confirmarnos la teoría de que fue

Lützelburger quien contrató a Holbein de forma subsidiaria para hacer los diseños, y no al contrario.

Las escenas que se utilizan en esta edición son exactamente las mismas que las utilizadas en

las primeras impresiones, con la excepción del Astrólogo, y presentan características similares a

anteriores “Danzas de la Muerte”. La principal obra de la que se vio influenciado Holbein fue el

ciclo macabro del Cementerio de los Inocentes de París.  Además,  es muy posible  que Holbein

hubiera tomado el tema, las formas y composición de las dos pinturas murales que se encontraban

en Basilea en su época, la del muro de la Iglesia Dominica de Grobbasel, de mediados del siglo XV,

y  la  obra  perdida  del  Monasterio  de  Klingenthal  (Fig.  5),  de  comienzos  del  siglo  XIV58.  El

componente crítico o satírico de temas religiosos, podría haber sido tomado de la Danza Macabra

de Niklaus Manuel (Fig. 6), anterior a 1522, realizada en el cementerio dominico de Bern59. Este

rasgo también lo diferencia respecto a otras Danzas, sobre todo por la dureza con la que trata al

estamento clerical.

 Los personajes aparecen en entornos realistas que nos hablan de su profesión o estatus. La

Muerte aparece integrada en la escena, no es una presencia abstracta sino que interactúa con los

56 PARSHALL, P., “Hans Holbein’s...”, op. cit., p. 85.

57 IVINS, W. M., “Hans Holbein’s Dance...”, op. cit., p. 233.

58 BUCK, S., “International Exchange...”, op. cit., p. 54.

59 WOLTMANN, A., Holbein and..., op. cit., p. 260.

16



personajes. Como se nos indica en el prefacio de esta edición, la Muerte es el personaje de mayor

vitalidad60, y  por ello se representa de forma vívida, con gran expresividad y animados gestos61.

Aparece con un esqueleto limpio, no como un cuerpo en descomposición, aunque con una anatomía

errónea. Holbein podría haber accedido a representaciones anatómicas fidedignas que se difundían

por medio de xilografías  como las  de Johann Schott,  de 1517 (Fig.  7),  o incluso podría  haber

utilizado el modelo del esqueleto de la Danza del convento dominico de la ciudad, por lo que este

error no se justifica62.

La obra de Holbein presenta diferencias respecto a otras “Danzas de la Muerte”.  Forma

escenas individuales en las que los personajes se mueven y actúan en función de su oficio o estatus

social63. Rompe con la disposición de las figuras alineadas en friso o en círculo que era habitual 64.

Las escenas son como viñetas, con carácter auto-narrativo, no requieren del texto del que vienen

acompañadas  para explicarse.  Este  tipo de composición podría  haberla  tomado de las  primeras

ilustraciones para la Biblia de H. Quentell (1479-1480) (Fig. 8), copiadas en la Biblia de Núremberg

(1483)65. Las viñetas se unen al carácter irónico, y en ocasiones a la condena moral, para mostrar

cómo los hábitos cotidianos llevan a la muerte.

En Holbein no vemos esqueletos bailando y no todos portan instrumentos. No es por lo tanto

una estricta "Danza de la Muerte". La única "Danza de la Muerte" que realiza Holbein es para el

diseño ornamental de la vaina de una daga, que se encuentra en el Museo Beuth-Schinkel de Berlín,

y representa a tres personajes vivos obligados a bailar  por tres personajes muertos (Fig.  9). La

denominación de las Imágenes de la Muerte  como  "Danza de la Muerte" es errónea y responde

únicamente al nombre que se le dio en el Inventario Amberbach de finales del siglo XVI66.  En su

lugar, Holbein utiliza el esquema de las “Imago Mortis” y, concretamente, podría haber seguido el

modelo de  Heures  a l'usage de Rome,  de Philippe  Pigouchet  y  Simon Vostre  (1505). En ellas

aparece también Adán y Eva como símbolo de la condición humana del pecado, siendo expulsados

por el ángel y acompañados por la Muerte. Y además, presenta a la Muerte sorprendiendo a los

vivos pero sin hacerles bailar (Fig. 10)67.

60 PARSHALL, P., “Hans Holbein’s...”, op. cit., pp. 85-87.

61 BUCK, S., “International Exchange...”, op. cit., p. 54.

62 WOLTMANN, A., Holbein and..., op. cit., p. 266.

63 PARSHALL, P., “Hans Holbein’s...”, op. cit., pp. 85-87.

64 H. S. F., “Dance of Death Series...”, op. cit., pp. 106-107.

65 H. P. R., “Holbein’s Bible...”, op. cit., p. 50.

66 WOLTMANN, A., Holbein and..., op. cit., p. 264.

67 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La danza...”, op. cit., pp. 40-41.

17



Aún así,  utiliza elementos iconográficos de las Danzas.  Además de los mencionados,  se

incluyen elementos simbólicos como el reloj de arena (que aparece en todas las escenas desde la

quinta) o la vela apagada.  Subyace el  mismo tema sobre la mortalidad y la necesidad de estar

preparado. Los personajes vivos también están identificados por su categoría social, realizando sus

labores y portando su vestimenta característica. Las primeras impresiones del ciclo mantienen la

jerarquía estamental y social por orden, separando el estamento eclesiástico del laico, y los hombres

de las mujeres, aunque en la edición de 1538 se distribuyeron los personajes de forma diferente. 

La  principal  diferencia  respecto  a  anteriores  Danzas  es  su  calidad  estética  y  carácter

dramático68. En la obra se expresa el floreciente sentimiento democrático y el deseo de renovación

de las viejas relaciones medievales69. Y reflejaría la progresiva aparición del escepticismo racional y

el  resurgimiento  del  pensamiento  estoico,  que  poco  a  poco  adquirió  como  característico  el

humanismo del norte de Europa en el siglo XVI70.  

5.2.1.1.1. Análisis de las ilustraciones

En la edición de 1538 cinco escenas preceden al conjunto en los que la Muerte se lleva a los

diferentes tipos sociales. Las cuatro primeras están dedicadas al origen del pecado y la mortalidad, y

le sucede una escena típica de las “Danzas Macabras”. 

Esta quinta escena sigue el modelo de las pinturas murales que se podían ver en Basilea y

muestra a una multitud de esqueletos saliendo de sus osarios con instrumentos de viento y percusión

(Fig.  11).  Los esqueletos anuncian la Danza que vamos a  ir  viendo el  las siguientes páginas  y

aparece por primera vez el reloj de arena, un objeto que se repite en todos y cada una de las escenas

posteriores. Esta escena constituye, en palabras de Garrido Barberá, la “transición perfecta del plano

mítico-bíblico al coetáneo de Holbein”71

Holbein no debió dejar claro en qué orden debían presentarse los grabados y en esta edición

no se mantiene  la ordenación típica de las “Danzas de la Muerte”.  El estamento eclesiástico, el

laico, los tipos feudales y también la burguesía y  los campesinos se mezclan, aunque sí vemos

primero a los estamentos más elevados de la escala social. En  ocasiones se suceden “parejas” de

personajes, como el abad y la abadesa, el monje y la monja, y en otras el tipo femenino precede al

masculino, como en los Ancianos. 

68 WOLTMANN, A., Holbein and..., op. cit., p. 266.

69 Ibidem, p. 260.

70 PARSHALL, P., “Hans Holbein’s...”, op. cit., p. 87.

71 GARRIDO BARBERÁ, M., “Y en polvo...”, op. cit., p. 107.

18



En lo referente a la técnica, vemos como a base de líneas crea los contornos de las figuras,

los objetos y el espacio, y también con ellas genera las sombras que dan volumen y movimiento a la

composición. El resultado es efectivo y de calidad, señal de la capacidad de Holbein de adaptar sus

dibujos al formato de la xilografía y, por supuesto, a la habilidad técnica del grabador.

La  serie  destaca  también  por  su  sentido  narrativo,  el  cual  se  basa  sobre  todo  en  la

composición  del  espacio  y  las  acciones  de  los  personajes.  El  espacio  se  genera  mediante  la

superposición de planos y el propio sentido volumétrico de las figuras.  En la serie, los espacios de

la ciudad  y las habitaciones interiores se  intercalan con escenas al aire libre y paisajes. Holbein

utiliza fondos sencillos, como los del Caballero (Fig. 12) o el Noble (Fig. 13), donde la narración se

centra únicamente en su lucha que mantienen contra la Muerte. También en el Vendedor Ambulante

(Fig.  14),  que  en  medio  de  un  camino  vacío,  cargado por  una  cesta  llena  de  mercancías  y

únicamente  acompañado  por  un  perro,  es  sorprendido  por  dos  esqueletos  que  tiran  de  él.  El

vendedor señala hacia el lado contrario, indicándole que aún no ha llegado a su destino, pero la

Muerte no lo acepta.

Una escena sencilla pero con más elementos de fondo es la de Anciano (Fig. 15), el cual es

dirigido por la Muerte con calma a través de un cementerio donde espera su tumba. Los elementos

arquitectónicos  sirven  de  fondo  a  otras  escenas,  como  en  la  escena  de  la  Reina  (Fig.  16),  el

Canónigo (Fig. 17) o en la Abadesa (Fig. 18). En el caso del Canónigo está a punto de entrar por la

portada de la iglesia, cuyo arco sirve de marco, cuando un esqueleto con harapos le muestra un reloj

de arena indicándole que ha llegado su hora. De igual forma la portada del convento sirve de marco

para la Abadesa, la cual es arrastrada por la Muerte al exterior mientras ella trata de resistirse.  

 Las  calles  de  la  ciudad se  utilizan  también  como escenario  para  algunas  escenas.  Por

ejemplo, la Emperatriz (Fig. 19)  pasea junto a sus damas de honor por la ciudad cuando la Muerte

se la lleva. También la urbe es escenario de los profesionales liberales como el Juez (Fig. 20), el

Abogado (Fig. 21) y el Senador (Fig. 22). Tenemos espacios desarrollados con gran lujo de detalles,

como en  el  Paraíso  u  otras  escenas  de  interior.  Las  segundas  nos  aportan  una  gran  fuente  de

información sobre los espacios domésticos y el mobiliario que utilizaban los personajes según su

estrato social. Destacan la habitación de la Monja (Fig. 23) o la del Doctor/Físico (Fig. 24) por el

detalle  que se presta  al  espacio y a  la  decoración,  o  el  mobiliario  del  Emperador  (Fig.  25),  la

Duquesa (Fig. 26) y el Astrólogo (Fig. 27). 

19



Sobresale la escena del Niño  (Fig. 28), en la que vemos las pésimas condiciones en las

habitaban las clases más bajas de la sociedad.  Este personaje es arrebatado del lado de su madre,

que está cocinando en mitad de la única estancia que poseen. Esta es la última escena, que recuerda

que la muerte es impredecible y además no tiene compasión. 

El espacio tiene también un sentido simbólico, por ejemplo en la Monja (Fig. 23). Aparece

arrodillada frente  a  un pequeño altar  en el  interior  de su celda,  tras  ella  se  sitúa  un esqueleto

femenino, que apaga una de las velas del altar. La monja mira hacia su cama, donde hay un joven

tocando un instrumento. Este personaje aparece también en el “Mes de Mayo” del Libro de Horas

del Maestro Jean de Mauléon de 1524 (Fig. 29)72, aunque el resto de la escena es completamente

diferente.  La monja está  siendo tentada y la  vela  de su altar  representaría  su devoción fallida,

además de la vida que la Muerte está a punto de tomar. En la escena es, por lo tanto, una condena

explícita al personaje, su acción justifica su muerte.

En estos espacios los protagonistas aparecen realizando sus labores cotidianas, normalmente

en  primer  plano,  y  los  secundarios  los  acompañan,  a  veces  indiferentes  de  lo  que  sucede.  En

algunos casos los personajes secundarios tienen gran importancia narrativa siendo el “motivo” por

el que los protagonistas incumplen con su deber.  Por ejemplo,  en el  caso ya mencionado de la

Monja. También en el Juez (Fig. 20), el Abogado (Fig. 21) y el Senador (Fig. 22), que aceptan el

soborno de otro personaje mientras ignoran a los humildes y necesitados. Este elemento da un valor

crítico  a  la  narración  y sirve de justificación a  la  crueldad de la  Muerte.  En  otras  escenas los

secundarios tratan de ayudar al protagonista a evitar la muerte, como en las escenas de la Reina

(Fig. 16) o la Abadesa (Fig. 18).

La actitud que mantienen los vivos ante la presencia de la muerte es lo que más influye en la

composición de las escenas. En general, la Muerte actúa como contrapeso en las representaciones

donde el vivo intenta huir o combatir contra ella, como en el la Reina (Fig. 16), el Noble (Fig. 13),

el Monje (Fig. 30), Mercader (Fig. 31), o el Caballero (Fig. 12). Estas escenas además suelen ser

más  dinámicas  que  otras,  con abundancia  de  líneas  diagonales  marcadas  por  los  gestos  de  los

personajes y los objetos que portan. También equilibra la escena a nivel simbólico disponiéndose a

lado de los humildes frente a las figuras de poder que las ignoran, como en el Duque (Fig. 32). 

Hay escenas calmadas y con menos movimiento. Estas responden a los tipos que ignoran la

presencia  de  la  Muerte,  como el  Papa  (Fig.  33),  el  Emperador  (Fig.  25),  el  Rey  (Fig.  34),  el

72 BUCK, S., “International Exchange...”, op. cit., p. 57.

20



Cardenal (Fig. 35), el Predicador (Fig. 36) o la Condesa (Fig. 37). Aquí la Muerte suele colocarse a

sus espaldas o entre sus acompañantes, y en ocasiones interviene en el mundo de los vivos, por

ejemplo, sirviendo el vino al Rey, robando la corona al Emperador o colocando un collar de huesos

a la Condesa.  Aún así, las escenas más apacibles son las de aquellos personajes que aceptan su

momento de partida, como el Obispo, o que parecen no saber que la muerte los está llevando, como

ocurre en el caso de los Ancianos. 

Respecto  al  espacio,  Holbein  utiliza  otros  recursos  para  desarrollar  la  sensación  de

profundidad. Por ejemplo, las ventanas que se abren a la ciudad a ambos lados del Rey (Fig. 34), el

cual está sobre su trono disfrutando de un banquete. Otro ejemplo lo tenemos en el Físico (Fig. 24),

donde las líneas diagonales que genera el suelo de baldosas  crean profundidad en la estancia y

dirigen además la mirada del espectador hacia la Muerte.

Sin duda los ejemplos más relevantes sobre el uso de la profundidad espacial son el Obispo

y el Labrador. En ambos la Muerte y el personaje principal están en primer plano. Tras ellos, un

fondo  paisajístico  se  abre  y  otros  elementos  van  reduciendo  su  tamaño  y  el  detalle  de  su

representación.  El Obispo  (Fig.  38)  se representa apoyado en el  brazo de la Muerte,  dejándose

llevar. Al fondo un bello paisaje montañoso permite la disposición de varios pastores que corren tras

las ovejas extraviadas. Al Labrador (Fig. 39) lo vemos en primer plano trabajando el campo con sus

caballos.  Los  surcos  que  genera  con  su  arado  crean  lineas  de  fuga  que  se  pierden  en  las

construcciones  de  parte  superior  izquierda.  En  la  parte  derecha,  se  representan  unas  colinas

arboladas, un camino y una Iglesia en su cúspide que, junto con el sol poniéndose tras ella, generan

otro punto de fuga. La plácida escena se rompe con la presencia de la Muerte que acompaña al

arado.  Para Buck, en este grabado se puede ver de nuevo el  intercambio artístico que presenta

Holbein  con  el  calendario  del  Libro  de  Horas  de  el  Maestro  Jean  de  Mauléon  de  1524,

concretamente con el Mes de Septiembre (Fig. 40)73. 

Una cuestión a señalar en la serie de Holbein es la introducción de elementos del nuevo

lenguaje renacentista en desarrollo, que destacamos en las primeras cuatro escenas en el Paraíso.

Adán  y  Eva  se  representan  desnudos,  con  un  tratamiento  anatómico  bastante  correcto,  como

podemos ver en el cuerpo de Adán trabajando el campo (Fig. 41). A pesar de ello, las proporciones

utilizadas no son del todo correctas. Cuando Adán está recogiendo el fruto prohibido  (Fig. 42),

vemos  que  tiene  la  cabeza  y  el  torso  proporcionalmente  más  grandes  que  sus  piernas  y  pies.

73 BUCK, S., “International Exchange...”, op. cit., pp. 55-57.

21



Además, presenta una postura tensa y extraña, rodeando el árbol con su brazo izquierdo, elevando el

derecho para coger el fruto, manteniéndose sobre sus puntas con un pie frente al otro. También en

las escenas utiliza recursos arquitectónicos de influencia clasicista, como el trono avenerado del

Emperador (Fig. 25) o la estructura arquitectónica de la Reina (Fig. 16) o del Monje (Fig. 30).

Aunque en posteriores ediciones se añadirán más escenas, en la de 1538, tras el desfile de

personajes aparecen las imágenes del  Juicio Final y del  “Escutcheon” (Escudo de Armas de la

Muerte). El Juicio Final (Fig. 43) muestra a Cristo juez sobre el gran orbe del mundo, acompañado

de ángeles y humanos desnudos. Woltmann señala cómo se omiten  elementos que aparecen en la

iconografía católica, como la Virgen o San Juan. Además indica que los desnudos serían un rasgo de

modernidad que va “más allá de los límites de las enseñanzas protestantes”74.

Una imagen de interés es el “Escudo de Armas” (Fig. 44).  Holbein ya había creado este

escudo para su ilustración de  El fin  de los Justos y los impíos pero le habría añadido algunos

elementos. En el centro está el escudo, donde hay una calavera de cuya boca sale una pequeña

serpiente. Sobre ella una corona de la que emergen dos brazos de esqueleto que sujetan una roca y

entre los que se dispone un reloj de arena. Esta piedra sería, para Woltmann, la forma de Holbein de

indicar que sobre cada persona acecha el peligro de la muerte. Flanqueando el escudo un hombre y

una mujer que se apoyan en él. Él porta un gran sombrero de plumas y ella, vestida con el atuendo

típico de Suiza, lleva también una pluma en su cabeza y collares entorno a su cuello desnudo. Es

posible que el autor hubiese colocado aquí su autorretrato y el de su esposa,  como hizo el artista de

las pinturas del Monasterio Dominico de Basilea, o Nicholaus Manuel en su "Danza de la Muerte"

de Berna75. El hombre gesticula como comunicándose con el espectador, quizá recordándole por

última vez que la Muerte siempre triunfa. 

5.2.1.1.2. Propósito de la obra

El hecho de que la Reforma se introdujese de forma tan lenta en la ciudad de Basilea supuso

que la población se mantuviera confusa e indecisa por los nuevos acontecimientos. Los artistas y

grabadores se aprovecharon de esta situación, creando obras que no se alineaban con ninguno de los

dos bandos, con excepción de las realizadas con motivos propagandísticos. 

Además, aunque los artistas vivían gracias a su colaboración con la industria de la imprenta

lograron mantener la autosuficiencia de sus obras. Estas eran capaces de transmitir el mensaje por sí

74 WOLTMANN, A., Holbein and..., op. cit., pp. 179-181.

75 WOLTMANN, A., Holbein and..., op. cit., pp. 181-182.

22



solas, en muchos casos estando abiertas a varias interpretaciones. Sería el caso de las Imágenes de

la Muerte de Holbein, las cuales se publicaron de forma independiente, pero también junto a textos

de claro discurso partidista.

El contenido tan ambiguo de la serie se ha entendido, por un lado, como signo de la falta de

posicionamiento del artista en este debate teológico y social y, por otro lado, como forma de evitar

la censura. También se ha interpretado como una intención de apelar al sentimiento del lector e

invitarle a reflexionar por sí solo sobre la muerte. La libre lectura de la serie tiene además mucho

que ver con la  reivindicación de la Reforma sobre el derecho a la interpretación propia de las

Escrituras, una idea que se trasladó también a la iconografía del norte de Europa a principios del

siglo  XVI  cuando  se  comprendió  el  valor  de  las  imágenes  para  favorecer  la  introspección  y

meditación  sobre  temas  morales.  Holbein  también  entendía  este  valor  y  por  ello  con  sus

representaciones quiso examinar la condición humana y la idea de mortalidad. Sobre todo, buscaba

mostrar  cómo  elegimos  ignorar  la  omnipresencia  de  la  muerte  para  hacer  nuestras  vidas

soportables76. 

Por todo esto se ha debatido también sobre si Holbein muestra en las Imágenes de la Muerte

un posicionamiento con la Reforma o no. Quienes creen que sí, señalan que el sentido crítico de la

serie  concuerda  con  las  ideas  de  libertad  religiosa  y  política  impulsadas  por  la  Reforma,  por

ejemplo, en la escena del Conde donde la Muerte está disfrazada de campesino77. También indican

que las Imágenes de la Muerte son contemporáneas a sus ilustraciones del Alfabeto de la Muerte78,

las cuales fueron usadas tempranamente en publicaciones con claras críticas a los abusos clericales.

Además en ellas aparecía la cita bíblica, Isaías 40, 8, (Verbum Domini manet in aeternum) usada

como grito de guerra de los reformadores y los campesinos involucrados en la revuelta de 152579.

Por otro lado se ha señalado la posibilidad de que esta serie y la del Antiguo Testamento hubieran

formado parte de la creación de una nueva edición popular de la Biblia en los primeros tiempos del

Protestantismo80.

76 PARSHALL, P., “Hans Holbein’s...”, op. cit., pp. 84-91..

77 WOLTMANN, A., Holbein and..., op. cit., p. 184.

78 El Alfabeto de la Muerte fue también diseñado por Holbein y encargado por Lützelburger. Su primera edición se
imprimió a una sola hoja, con un breve texto que hablaba sobre el entallador a modo de anuncio publicitario.
Consistía en ilustraciones que acompañaban a las letras del alfabeto, de gran delicadeza y calidad.

79 PARSHALL, P., “Hans Holbein’s...”, op. cit., p. 88.  Esta cita basada a su vez en Pedro 1, 24-25, resume uno de los
conceptos fundamentales de la Reforma: la certeza en la fe y la salvación a través del poder de la Palabra de Dios.

80  H. P. R., “Holbein’s Bible...”, op. cit., p. 52.

23



Parshall rechaza estas teorías, ya que las alusiones a la mala conducta del clero eran un tema

satírico  ampliamente  aceptado  en  otras  obras  “ortodoxas”  anteriores.  Además,  las  primeras

impresiones del ciclo de Holbein se hicieron sin textos que las acompañasen (con excepción de los

títulos)  y  su  utilización  posterior  con  intenciones  partidistas,  no  indica  su  posicionamiento.

Igualmente, la flexibilidad interpretativa y claridad narrativa características de la serie, propia del

grabado sofisticado, permitía trascender los límites confesionales y sociales81. 

5.2.1.2. Holbein como modelo a seguir

Las Imágenes de la Muerte destacan por su modernidad, que fue la que atrajo el interés de

los humanistas de Lyon que decidieron impulsar su edición en 1538. En este grupúsculo estaban los

mismos hermanos Trechsel, hijos de Jean Treschsel, el primero en abrir una tienda de impresiones

en la ciudad82;  y Nicolas Bourbon de Vandoeuvre, consejero de los líderes del partido reformista

inglés, que realiza junto Gilles Corrozet los prefacios de las ediciones del Antiguo Testamento en las

que participa Holbein. También debieron interesarse otros humanistas como Étienne Dolet, Michael

Servetus, Jean de Tournes, Clement Marot o François Rabelais83. 

Su modernidad y relevancia las colocó como modelo a seguir para muchos artistas en siglos

posteriores. Holbein no solo reutilizó un tema bajomedieval, sino que lo recuperó del inminente

olvido y le dio nueva vida. Michael Rentz en 1753 aún utilizaba en su Geistliche Todts-Gedancken

el modelo holbeniano (Fig. 45). También en los siglos XVIII y XIX se utilizó el espíritu satírico que

subyacía en las  Imágenes de la Muerte de forma más dura y humorística.  Por ejemplo,  Johann

Rudolf  Schellenberg en  1785 creó  Freund Heins  Erscheinungen en  Holbeins  Manier  (Fig.  46)

teniendo como fuente de inspiración el “modo de hacer” del artista, por el que incluye a la Muerte

disfrazada engañando a los vivos. Otra adaptación de este tema son las ilustraciones en  Death’s

Doing (Fig. 47), de Richard Dagley (1827), en las que vemos la sucesión de oficios y personajes de

todas  clases  sociales;  y  las  destacadas  ilustraciones  de  Thomas  Rowlandson para  The English

Dance of  Death (1814-1816),  en las  que el  tono satírico se desarrolla  de forma “descarnada e

inmisericorde” (Fig. 48). El tema de la Danza Macabra se seguirá utilizando durante el siglo XX,

cuando se irá alejando de la iconografía bajomedieval y del trabajo de Holbein, teniendo especial

relevancia en la primera mitad del siglo por su relación con las Guerras Mundiales. Como ejemplos,

81 PARSHALL, P., “Hans Holbein’s...”, op. cit., pp. 86-90.

82 ZEMON DAVIS, N., “Holbein Pictures of...”, op. cit., p. 104.

83 IVINS, W. M., “Hans Holbein’s Dance...”, op. cit., pp. 234-235.

24



podemos destacar la Danza Macabra Europea (Fig. 49) de Alberto Martini  (1914-1916); o  Ein

Totentanz (Fig. 50) de Alfred Kubin (1915-1916)84.

84 GARRIDO BARBERÁ, M., “Y en polvo...”, op. cit., pp. 108-113.

25



6. CONCLUSIONES

El contexto histórico, político y religioso en el que hemos enmarcado a Holbein, demuestra

y justifica la utilización de la temática de la “Danza Macabra” por parte del autor. Como hemos

visto, este tema iconográfico se desarrolló con motivo de graves crisis económicas y sociales que

asolaron Europa en  la  Baja  Edad Media.  En tiempos  de  Holbein,  a  comienzos  del  siglo  XVI,

también se estaban viviendo situaciones convulsas especialmente por los conflictos ideológicos y

políticos entre la Reforma protestante y la Iglesia Católica, los cuales trajeron unas consecuencias

que cambiaron el destino de Europa. Es medio de esta incertidumbre y horror, el miedo a la muerte

se  hace  más  presente  en  la  vida  de  la  población  y  en  la  imaginación  de  los  artistas,  quienes

plasmarán sus experiencias, temores y fantasías en sus obras de arte.

Con el análisis de las Imágenes de la Muerte hemos podido ver cómo Holbein construye su

obra partir la experiencia propia y su conocimiento del lenguaje simbólico heredado desde la Edad

Media.  Aún así, Holbein no se limita a reproducir las fórmulas aprendidas, sino que recoge el tema

y los modos de representación de las “Danzas Macabras” y los transforma de acuerdo al contexto

específico en el que vive. 

Como conclusión, es obligado señalar las múltiples cuestiones que dejamos sin responder.

En lo referente al tema de las “Danzas de la Muerte”, aún queda por aclarar dónde surgen por

primera vez en Europa. En el supuesto de que su origen fuera el Sacro Imperio, la sensibilidad

germánica podría haber influido en Holbein y es un aspecto que debería considerarse en estudios

posteriores.  Respecto a Holbein,  aún no se sabe con certeza cuál era  su posición respecto a la

Reforma.  Tampoco si  la  creación y primeras  impresiones  de  la  serie  pudieron llevar  detrás  un

propósito propagandístico, además de la motivación económica. Aún queda también por estudiar el

papel  de Hans Lützelburger.  Sabemos que talló  los  diseños de Holbein pero,  ¿no podría  haber

también condicionado su trabajo, dictándole qué tema utilizar y cómo plasmarlo? Esta suposición

no resulta inviable, ya que a menudo estos profesionales procedían de esta forma.  En este caso,

deberíamos profundizar en la labor de estos artífices, en su consideración como artistas y en su

relación con los diseñadores.

26



7. BIBLIOGRAFÍA

BÄTSCHMANN,  O.,  “Holbein and Italian Art”,  Studies in  the History of  Art.  Symposium Papers

XXXVII:  Hans  Holbein:  Paintings,  Prints,  and  Reception,  Vol.  60,  2001,  pp.  36-53,

https://www.jstor.org/stable/42622759  (consulta 18-III-2020).

BUCK, S., “International Exchange: Holbein at the Crossroads of Art and Craftsmanship”, Studies in

the History of Art, Symposium Papers XXXVII: Hans Holbein: Paintings, Prints, and Reception,

Vol. 60, 2001, pp. 54-71, https://www.jstor.org/stable/42622761 (consulta 18-III-2020).

ECO, U., Historia de la Fealdad, Barcelona, Debolsillo, 2011.

GARRIDO BARBERÁ,  M.,  “Y en  polvo  te  convertirás.  La  Danza  Macabra  como  advertencia  y

consuelo de la universalidad de la muerte”,  EME Experimental Illustration. Art & Design, 3,

2015,  pp. 102-117, https://doi.org/10.4995/eme.2015.3384  (consulta 05-X-2020).

GONZÁLEZ ZYMLA,  H.,  “El  encuentro de los  tres vivos  y los  tres  muertos”,  Revista digital  de

iconografía medieval, Vol. III,  6, 2011, pp. 51-82,  https://www.ucm.es/bdiconografiamedieval/

encuentro-de-los-tres-vivos-y-los-tres-muertos (consulta 26-III-2020).

GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La danza macabra”, Revista digital de iconografía medieval, Vol. VI,  11,

2014,  pp.  23-51,  https://www.ucm.es/data/cont/docs/621-2014-06-11-Danza%20macabra.pdf

(consulta 26-III-2020).

GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La iconografía de lo macabro en Europa y sus posibles orígenes clásicos y

orientales. Algunas manifestaciones en el arte español de los siglos XIV, XV, XVI”,  Revista

digital de iconografía medieval, Vol. XI,  21, 2019, pp. 1-53,  https://www.shorturl.at/bDHNT

(consulta 18-III-2020).

H. P. R., “Holbein’s Bible Ilustrations and Dance od Death”, Museum od Fine Arts Bulletin, Vol. 22,

134, 1924, pp. 49-52, https://www.jstor.org/stable/4169925 (consulta 18-III-2020).

H. S. F., “Dance of Death Series by Hans Holbein the Younger”,  The Bulletin of the Cleveland

Museum of Art, Vol. 26, 8, 1929, pp. 141-144, https://www.jstor.org/stable/25137237 (consulta

18-III-2020).

HUIZINGA, J., El Otoño de la Edad Media, Madrid, Alianza Editorial, 1982.

27

https://www.jstor.org/stable/25137237
https://www.jstor.org/stable/4169925
https://www.shorturl.at/bDHNT
https://www.ucm.es/data/cont/docs/621-2014-06-11-Danza%20macabra.pdf
https://www.ucm.es/bdiconografiamedieval/encuentro-de-los-tres-vivos-y-los-tres-muertos
https://www.ucm.es/bdiconografiamedieval/encuentro-de-los-tres-vivos-y-los-tres-muertos
https://doi.org/10.4995/eme.2015.3384
https://www.jstor.org/stable/42622761
https://www.jstor.org/stable/42622759


IVINS, W. M., “Hans Holbein’s Dance of Death”, The Metropolitan Museum of Art Bulletin, Vol. 14,

11, 1919, pp. 231-235, https://www.jstor.org/stable/325407  2   (consulta 18-III-2020).

PARSHALL, P., “Hans Holbein’s  «Pictures of Death»”,  Studies in the History of Art, Symposium

Papers XXXVII: Hans Holbein: Paintings, Prints, and Reception,   Vol. 60, 2001, pp. 82-95,

https://www.jstor.org/stable/42622763 (consulta 18-III-2020).

WOLTMANN, A., Holbein and his time,  Londres, Richard Bentley and Son, 1872. 

ZEMON DAVIS,  N.,  “Holbein  Pictures  of  Death  and the  Reformation  at  Lyons”,  Studies  in  the

Renaissance, 3, 1956, pp. 97-130, https://doi.org/10.2307/2857103 (acceso 8-VIII-2020).

8. ANEXOS

8.1. Glosario de Términos

 Adumbrator:  viene  de  la  palabra  latina  “adumbro”,  que  significa  bosquejar,  esbozar.  El

“adumbrator” es el que proyecta el diseño de una obra de arte. Este oficio viene identificado

en el libro Das Ständebuch, realizado en Frankfurt por Jost Amman y publicado en 1568 por

Sigmund Feierabend.

 Deesis:  es  un  tema  iconográfico  en  el  que  aparece  Cristo  en  Majestad  como  Juez,

entronizado, flanqueado por la Virgen María y San Juan como intercesores entre Dios y los

hombres.  Su utilización en el arte sirve como recuerdo del Juicio Final y de la necesidad

prepararse ante la llegada de la Muerte.

 Imago Mortis o Imagines Mortis. Son un tipo de iconografía macabra originadas también a

partir del “Encuentro de los tres vivos y los tres muertos”. Se utilizan en cuadros de género

donde la Muerte no obliga a los vivos a bailar con ella. El origen de esta iconografía está en

el poema francés Le mors de la pomme, de 147085.

 Transitumbas o  transitombs son la representación realista del cuerpo humano muerto en

proceso  de  descomposición.  Esta  iconografía  nace  a  partir  de  finales  del  siglo  XIV y

predomina en contextos funerarios. A menudo aparece junto a la imagen yacente idealizada

del  fallecido.  El  tema  que  predomina  en  estas  representaciones  es  el  recuerdo  a  la

85 GONZÁLEZ ZYMLA, H., “La danza...”, op. cit., pp. 40-41.

28

https://doi.org/10.2307/2857103
https://www.jstor.org/stable/42622763
https://www.jstor.org/stable/3254072
https://www.jstor.org/stable/3254072


inexorabilidad de la muerte.  Pero también se alude la pérdida de la belleza terrenal, del

cuerpo físico, frente a la conservación del alma a través de la Salvación. 

 Sculptor. Esta palabra latina se traduce como “escultor”, pero en este caso se alude al trabajo

de entalladura. Se utiliza para denominar a aquellos profesionales que tallaban las matrices

para el grabado y la xilografía, lo que los asciende a verdaderos artistas e indica la alta

consideración social que poseía este oficio. Este trabajo también es recogido en el libro Das

Ständebuch, de Jost Amman y Sigmund Feierabend (1568).

 Set of proofs. En  español  “serie  de  pruebas”.  Son  las  pruebas  de  impresión  realizadas

durante  el  proceso  de  creación  de  un  grabado  o  xilografía.  Sirven  para  comprobar  el

resultado de la estampa a medida que es trabajada la matriz o para comprobar el resultado

final. 

29



8.2. Anexo fotográfico

Figura  1. Segunda  escena  de

Illustrations  de  Danse  Macabre,

Guyot  Marchant,  1586.  Bibliothèque

nationale de France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb38

4982475  (consulta 22/X/2020).

Figura  2. Transitumba  en  “A Carthusian

miscellany of poems, chronicles, and treatises in

Northern English”, c. 1460-1500, British Library,

https://www.shorturl.at/gnM17 (consulta

22/X/2020).

30

https://www.shorturl.at/gnM17
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb384982475
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb384982475
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb384982475


Figura 3. Escena de “La Creación” de la serie

Imágenes  de  la  Muerte de  Hans  Holbein  el  Joven,

1524-1526,  Cleveland  Museum  of  Art,

https://clevelandart.org/art/1929.144 (consulta

22/X/2020).

Figura  4. “La  Creación”  en  Les

simulachres et historiées faces de la mort...  de

Hans  Holbein,  Jean  de  Vauzelles  y  Gilles

Corrozet,  Lyon, 1538. Bibliothèque nationale

de France, http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/

cb306116444 (consulta  22/X/2020).

31

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
https://clevelandart.org/art/1929.144


Figura 5. Los esqueletos saliendo de sus osarios en el Monasterio de Klingenthal, Basilea,

inicios  del  siglo  XIV.  Copiada  por  Büchel  en  1766-1768,  http://www.dodedans.com/Ebasel-

klingental.htm (consulta  22/X/2020). 

Figura 6. Copia en lienzo de la Danza Macabra del cementerio dominico de Bern de Niklaus

Manuel  anterior  a  1522,  realizada  en  1649  por  Albrecht  Kauw,  https://www.shorturl.at/qwxFH

(consulta  22/X/2020). 

32

https://www.shorturl.at/qwxFH
http://www.dodedans.com/Ebasel-klingental.htm
http://www.dodedans.com/Ebasel-klingental.htm


Figura 7. Copia de Ein Contrafacter Todt de

Johan Schott, 1517, realizada por un anónimo, impresa

por Heinrich Steiner, Augsburgo, c. 1530 

https://www.britishmuseum.org/  collection/  

object/P_1874-0711-1982 (consulta  22/X/2020).

Figura 8. Viñeta coloreada en la segunda

edición de  la  Biblia  realizada  por  Heinrich

Quentell en c. 1478,

https://www.christies.com/lotfinder/Lot/bible-in-

low-german-with-glosses-according-6089374-

details.aspx (consulta  22/X/2020).

33

https://www.christies.com/lotfinder/Lot/bible-in-low-german-with-glosses-according-6089374-details.aspx
https://www.christies.com/lotfinder/Lot/bible-in-low-german-with-glosses-according-6089374-details.aspx
https://www.christies.com/lotfinder/Lot/bible-in-low-german-with-glosses-according-6089374-details.aspx
https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1874-0711-1982
https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1874-0711-1982
https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1874-0711-1982
https://www.britishmuseum.org/


Figura 9. Diseño para la vaina de una daga con la “Danza de la Muerte”, realizada por Hans

Holbein el Joven, 1521, http://www.dodedans.com/Eholbein-dagger.htm (consulta  22/XI/2020).

Figura 10. La muerte del Papa y el Emperador, en Heures a l'usage de Rome, diseñado por

Philippe  Pigouchet  y  editado  por  Simon  Vostre,  París,  1505,  McGill  University  Library

https://digital.library.mcgill.ca/horae/cucar665h1504.html   (consulta  22/XI/2020).

34

https://digital.library.mcgill.ca/horae/cucar665h1504.html
http://www.dodedans.com/Eholbein-dagger.htm


Figura 11. Los esqueletos saliendo del cementerio, en Les simulachres et historiées faces de

la mort... de Hans Holbein, Jean de Vauzelles y Gilles Corrozet, Lyon, 1538. Bibliothèque nationale

de France, http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura  12. El  Caballero,  en  Les  simulachres  et  historiées  faces  de  la  mort...  de  Hans

Holbein, Jean de Vauzelles y Gilles Corrozet, Lyon, 1538. Bibliothèque Nationale de France, http://

catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

35

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 13. El Noble, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 14. El vendedor Ambulante, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de

Hans Holbein, Jean de Vauzelles y Gilles Corrozet, Lyon, 1538. Bibliothèque Nationale de France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

36

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 15. El Anciano, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 16. La Reina, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

37

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura  17. El  Canónigo,  en  Les  simulachres  et  historiées  faces  de  la  mort... de  Hans

Holbein, Jean de Vauzelles y Gilles Corrozet, Lyon, 1538. Bibliothèque Nationale de France, http://

catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 18. La Abadesa, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

38

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 19. La Emperatriz,  en  Les simulachres  et  historiées  faces  de la  mort... de Hans

Holbein,  Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 20. El Juez, en  Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

39

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 21. El Abogado, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 22. El Senador, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

40

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 23. La Monja, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 24. El  Doctor/Físico, en  Les simulachres et historiées faces de la mort...  de Hans

Holbein, Jean de Vauzelles y Gilles Corrozet, Lyon, 1538. Bibliothèque Nationale de France, http://

catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

41

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 25. El  Emperador,  en  Les simulachres  et  historiées  faces  de  la  mort... de  Hans

Holbein, Jean de Vauzelles y Gilles Corrozet, Lyon, 1538. Bibliothèque Nationale de France, http://

catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 26. La Duquesa, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

42

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura  27. El  Astrólogo,  en  Les  simulachres  et  historiées  faces  de  la  mort...  de  Hans

Holbein, Jean de Vauzelles y Gilles Corrozet, Lyon, 1538. Bibliothèque Nationale de France, http://

catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 28. El Niño, en  Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

43

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 29. Mes de Mayo del  Libro de Horas del Maestro Jean de Mauléon, c. 1510. The

Cleveland Museum of Art, https://www.clevelandart.org/art/2011.65 (consulta  22/X/2020).

Figura 30. El Monje, en Les simulachres et historiées faces de la mort...  de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

44

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
https://www.clevelandart.org/art/2011.65


Figura  31. El  Mercader,  en  Les  simulachres  et  historiées  faces  de  la  mort... de  Hans

Holbein, Jean de Vauzelles y Gilles Corrozet, Lyon, 1538. Bibliothèque Nationale de France, http://

catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 32. El Duque, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

45

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 33. El Papa, en  Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 34. El Rey, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein, Jean

de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

46

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 35. El Cardenal, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 36. El  Predicador,  en  Les  simulachres  et  historiées  faces  de  la  mort... de  Hans

Holbein, Jean de Vauzelles y Gilles Corrozet, Lyon, 1538. Bibliothèque Nationale de France, http://

catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

47

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 37. La Condesa, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 38. El Obispo, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

48

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 39. El Labrador, en Les simulachres et historiées faces de la mort... de Hans Holbein,

Jean  de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque  Nationale  de  France,

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 40. Mes de Septiembre del Libro de Horas del Maestro Jean de Mauléon, c. 1510,

The  Walters  Museum  of  Art,  https://art.thewalters.org/detail/11571/leaf-from-book-of-hours-79/

(consulta  22/X/2020).

49

https://art.thewalters.org/detail/11571/leaf-from-book-of-hours-79/
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 41. Adán y Eva tras la expulsión del Paraíso, en Les simulachres et historiées faces

de  la  mort...  de Hans  Holbein,  Jean de  Vauzelles  y  Gilles  Corrozet,  Lyon,  1538.  Bibliothèque

Nationale de France, http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura  42. Adán  y  Eva  tomando  el  fruto  del  árbol  prohibido,  en  Les  simulachres  et

historiées faces de la mort...  de Hans Holbein, Jean de Vauzelles y Gilles Corrozet, Lyon, 1538.

Bibliothèque Nationale de France, http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/

2020).

50

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 43. El Juicio Final, en  Les simulachres et historiées faces de la mort...  de Hans

Holbein, Jean de Vauzelles y Gilles Corrozet, Lyon, 1538. Bibliothèque Nationale de France, http://

catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

Figura 44. El Escudo de Armas de la Muerte o Escutcheon, en  Les simulachres et historiées

faces de la mort... de Hans Holbein, Jean de Vauzelles y Gilles Corrozet, Lyon, 1538. Bibliothèque

Nationale de France, http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444 (consulta  22/X/2020).

51

http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb306116444


Figura 45. La Muerte y el Abad, en Geistliche Todts-Gedancken, de Michael Rentz y Franz

Anton  Sporck,  1753,  University  of  Illinois  Urbana-Champaign,

https://archive.org/details/geistlichetodtsg00spo/page/26/mode/2up  (consulta  22/X/2020).

Figura  46.  La  Muerte  llevándose  a  dos  amantes,  en  Freund  Heins  Erscheinungen  en

Holbeins Manier, de Rudolf Schellenberg, 1785,  http://frontispiece1.blogspot.com/2014/02/freund-

heins-erscheinungen-in-holbeins.html (consulta  22/X/2020).

52

http://frontispiece1.blogspot.com/2014/02/freund-heins-erscheinungen-in-holbeins.html
http://frontispiece1.blogspot.com/2014/02/freund-heins-erscheinungen-in-holbeins.html
https://archive.org/details/geistlichetodtsg00spo/page/26/mode/2up


Figura 47. La Muerte y el Cautivo en Death's doings, de Richard Dagley, 1841, University

of  Illinois  Urbana-Champaign, https://archive.org/details/deathsdoingscons01dag (consulta

22/X/2020).

Figura 48. “El buen hombre, la Muerte y el Doctor”, en  The English Dance od Death, de

Thomas Rowlandson (1814-1816),  https://archive.org/details/englishdanceofde01comb/page/n151/

mode/2up (consulta  22/X/2020).

53

https://archive.org/details/englishdanceofde01comb/page/n151/mode/2up
https://archive.org/details/englishdanceofde01comb/page/n151/mode/2up
https://archive.org/details/deathsdoingscons01dag


Figura 49.  “I  acto de la  danza macabra europea”,  Danza Macabra Europea de Alberto

Martini,  https://blogs.elpais.com/ilustrados/2014/07/centenario-de-la-primera-guerra-mundial-con-

la-danza-macabra-europea-de-alberto-martini.html (consulta  22/X/2020).

Figura 50. “Death Coming for the Draftsman”, en  Ein Neuer Totentanz de Alfred Kubin,

1947,  https://www.moma.org/s/ge/collection_ge/object/object_objid-144746.html (consulta

22/X/2020).

54

https://www.moma.org/s/ge/collection_ge/object/object_objid-144746.html
https://blogs.elpais.com/ilustrados/2014/07/centenario-de-la-primera-guerra-mundial-con-la-danza-macabra-europea-de-alberto-martini.html
https://blogs.elpais.com/ilustrados/2014/07/centenario-de-la-primera-guerra-mundial-con-la-danza-macabra-europea-de-alberto-martini.html

	Índice
	1. Elección y Justificación del tema
	2. Objetivos
	3. Estado de la cuestión
	4. Metodología
	5. Desarrollo analítico
	5.1. La iconografía macabra en Europa
	5.1.1. Las “Danzas Macabras” o “Danzas de la Muerte”
	5.1.1.1. Orígenes de lo macabro
	5.1.1.2. Rasgos iconográficos de las “Danzas de la Muerte”


	5.2. Hans Holbein en Basilea (h. 1515-1532)
	5.2.1. Las obras sobre la Muerte de Hans Holbein el Joven (†1543)
	5.2.1.1. Las primeras ediciones
	5.2.1.1.1. Análisis de las ilustraciones
	5.2.1.1.2. Propósito de la obra

	5.2.1.2. Holbein como modelo a seguir



	6. Conclusiones
	7. Bibliografía
	8. Anexos
	8.1. Glosario de Términos
	8.2. Anexo fotográfico


