
 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 

 

 

LA CONQUISTA DEL CIELO: DE LOS MING A LOS 

QING 

 

Autor 

 

Bruno Liso Ezquerra 

 

Director 

 

Jesús Gascón Pérez 

 

Facultad de Filosofía y Letras 

2020  



1 
 

ÍNDICE 

 
 

ÍNDICE .................................................................................................................................. 1 

INTRODUCCIÓN .................................................................................................................... 2 

LEGALISMO, TRADICIÓN Y DISTANCIAMIENTO: DEL CÉNIT MING A SU OCASO .................... 6 

1. Introducción: Los inicios de la dinastía bajo el mandato de Hongwu .......................... 6 

2. El estado Ming ........................................................................................................... 9 

3. El ocaso Ming: Cae el gigante asiático ...................................................................... 24 

4. La derrota de los Ming por los Qing: Un final esperado y un inicio propicio .............. 28 

LOS QING: LA FORMACIÓN DE UN IMPERIO ANTES DE SERLO ............................................ 30 

1. Introducción: Avances hacia un Imperio multiétnico ................................................ 30 

2. Formación y organización previa a la «conquista del Cielo» ..................................... 31 

3. Los primeros Qing: Estabilización de la conquista..................................................... 34 

4. Oposición y críticas al sistema Qing.......................................................................... 39 

5. Con el favor del Cielo: Evolución del Imperio tras los primeros años ........................ 43 

CONCLUSIÓN ...................................................................................................................... 50 

    BIBLIOGRAFÍA ..................................................................................................................... 54 

ANEXOS .................................................................................................................................. 

1. Anexo I: Mapas e imágenes ....................................................................................... 1 

2. Anexo II: Tabla cronológica ...................................................................................... 15 

3. Anexo III: Glosario de términos ................................................................................ 17 

 

 

  



2 
 

INTRODUCCIÓN  Y  ESTADO DE LA CUESTIÓN 

La historia de toda nación es, por supuesto, nacionalista, 

es decir, tiende a omitir las actividades de los extranjeros 

dentro del país. Sin embargo, en el caso de China esto no es 

factible. Sin duda, la historia de China la ha hecho 

principalmente el pueblo chino, pero los extranjeros, al igual 

que los conquistadores mongoles y manchúes, también han 

figurado en ella […]1 

La historia de China es larga, compleja y extensa, pues durante siglos el pueblo 

chino ha configurado su legado no solo en base a sus parámetros internos, sino también 

interactuando con otros pueblos y naciones extranjeras que, en determinados casos, han 

dejado una huella imborrable en su historia. Si bien el contacto del pueblo chino y sus 

habitantes (han) con pueblos extranjeros se remonta a tiempos inmemoriales, en la 

época del Tardoimperio chino (siglos XIII-XX) se aprecian dos casos significativos: el 

de los mongoles y el de los manchúes. Ambos pueblos tomaron las riendas del Imperio 

chino, los primeros con la dinastía Yuan (1271-1368) y los segundos bajo la dinastía 

que compete a nuestro estudio, la Qing (1644-1911) (Santander, 2009, pp. 1-2). 

El objetivo de este trabajo es explicar la rápida aceptación de la conquista manchú 

por parte de China centrándonos, para ello, en el estudio y la comparación de ambas 

sociedades. Este tema, pese a que en la historiografía china sobre la época tardoimperial 

goza de gran atención, no corre la misma suerte en las obras occidentales, que suelen 

abordarlo sin demasiada profundidad. De la extrañeza y curiosidad por este vacío, de su 

explicación y del intento por entender los procesos, ocultos y aparentes, tras el conflicto 

Ming-Qing, nace «La conquista del Cielo: De los Ming a los Qing». 

Para desarrollar una argumentación sólida y bien cimentada analizaremos, a lo largo 

de dos grandes bloques, múltiples aspectos referentes a la sociedad y el funcionamiento 

del estado tardoimperial Ming, la caída de dicha dinastía y el establecimiento del nuevo 

imperio Qing. Los dos ejes transversales que nos acompañarán a lo largo de la 

explicación serán la legitimidad de ambas dinastías, otorgada por «El Mandato del 

Cielo», y la adopción de la cultura china, basada en la tradición confuciana, por parte de 

                                                             
1Fairbank, 1990, 143, apud Santander, 2009, 27. 



3 
 

los invasores manchúes, quienes, al igual que pasaba siempre que China caía en manos 

de pueblos extranjeros, se vieron impelidos a adoptarla para poder gobernar el extenso 

Imperio asiático. La conjunción en el estudio de estos dos ejes nos permitirá dilucidar 

las causas que llevan al pueblo chino a someterse a la nueva dinastía manchú. 

La búsqueda historiográfica2 necesaria para defender una postura concreta en un 

tema tan politizado y amplio como es la sucesión de la dinastía Ming por la Qing 

supone un verdadero reto. En el apartado referente a los estudios más teóricos sobre el 

Iperio de la dinastía Ming, sin duda las investigaciones del sinólogo y japonólogo 

alemán del siglo XX, Tilemann Grimm, son la principal referencia y han actuado de 

base para la investigación de muchos autores acerca de la dinastía Ming. Por otra parte, 

cuando es necesario un trabajo con fuentes más cercanas al periodo al que nos 

referimos, el estudio de las obras oficiales de los historiadores de ambas dinastías, como 

Wei Xi (1624-1681), resulta la opción más evidente. Puesto que los estudios 

historiográficos para cada dinastía son amplios y complejos, nos centraremos en las 

escuelas de pensamiento chinas que abordan el tema principal de nuestra investigación, 

el conflicto Ming-Qing. 

La historiografía para este periodo podría dividirse en la «tradicional china», que 

englobaría todas las obras desde el siglo XVII hasta el XX, y la «historiografía del siglo 

XX», que se verá dividida en numerosas corrientes que protagonizarán un intenso 

debate a lo largo de este siglo. 

La historiografía tradicional china del conflicto Ming-Qing ha estado marcada por 

la obsesión por distinguir el nei del wai, lo interior de lo exterior, el nosotros y el ellos, 

lo nuestro y lo suyo…. Esta concepción bilineal viene de la antigua distinción china, 

que trataremos en su momento más en profundidad, entre lo civilizado (hua) y lo 

bárbaro (yi), siendo los bárbaros los pueblos de las fronteras y lo hua lo comprendido en 

el interior de China. El máximo reflejo de esta forma de entender el mundo es la 

creación de la Muralla China en época Ming. Al hacer esta división, los chinos no son 

concebidos como una etnia (huaren) sino por su nacionalidad (zhongguoren), lo cual 

significa que todo el que se comporte y piense como un chino es aceptado como parte 

del Imperio.  

                                                             
2 Para realizar este estado de la cuestión me he servido tanto de mis lecturas sobre el tema de la 

investigación como de los artículos Struve, 1998, y Chan, 2000. 



4 
 

La historiografía de este momento tan importante para la historia de China se vio 

revitalizada por los historiadores del siglo XX que, sin dejar atrás la mayoría de ellos 

esa concepción bilineal, comenzaron a estudiar el conflicto dividiéndolo en varias fases: 

el revanchismo manchú durante la conquista, la simpatía de los vasallos de los Ming 

durante las primeras fases de la formación Qing, la manipulación manchú de la 

frustración de los chinos durante el final del periodo Ming y, finalmente, la legitimidad 

reclamada por los Qing tras haber restaurado el orden. Por todas estas fases, que 

permiten ofrecer al historiador una visión panorámica y completa del conflicto, pasará 

esta investigación con más o menos énfasis. 

El primer momento de atención a este conflicto en el siglo XX vino de la mano de 

activistas revolucionarios que buscaban derrocar a la dinastía Qing y establecer la 

revolucionaria en 1911. Todos ellos se vieron interesados, en consecuencia, en la 

dinastía Ming, pero lo que resulta realmente sorprendente es que no parecen darle 

mucha relevancia a que ambas dinastías fuesen establecidas por revoluciones 

campesinas. Otro movimiento que recuperó el interés por este conflicto, y no se despegó 

de la concepción dual tradicional, fueron los «activistas de purificación de la raza han», 

quienes mantenían la importancia de las diferencias biológicas y culturales en toda 

China. Para ellos la concepción nei-wai estaba clara: los manchúes y occidentales 

debían ser expulsados, mientras que los chinos han deberían poder revigorizar la nación 

volviendo a sus formas de vida anteriores. 

En cuanto a la promoción de la historia del final Ming e inicio Qing, los más 

conocidos son los participantes de la «Esencia Nacional» (Guocui), entre cuyos 

nombres importantes se encuentran Chen Qubing, Deng Shi, Zhang Binglin o Lui 

Shipei. El valor de esta corriente de inicios del siglo XX es, para nosotros, puramente 

bibliográfico: publicaron entre 1905 y 1912 muchas obras que son importante fuente de 

información del periodo, pero por desgracia, acabaron teniendo aspiraciones políticas 

que les llevaron a posiciones xenófobas y centrarse, de nuevo, en si los manchúes 

podían ser considerados chinos o simplemente bárbaros que habían aceptado la cultura 

china. Su corriente también se caracteriza por estudiar en profundidad la formación del 

estado manchú, con el ánimo de buscar pruebas que los diferenciasen de los chinos han.  

De esta corriente se despegó en 1920 el historiador Xie Guozhen, quien desarrolló 

una «nueva historia» con su obra Nan Ming shilue, mucho más responsable en el énfasis 



5 
 

del nacionalismo intentando que su historia de China realmente reflejase la experiencia 

nacional de los chinos. 

Por otra parte, nos gustaría resaltar brevemente a los historiadores taiwaneses, en 

especial al historiador marxista independiente Tao Xishteng, quienes centraron el foco 

especialmente en el asunto de la legitimidad de las dinastías y las acciones y cualidades 

personales que legitimaban a los líderes políticos. Este mismo asunto lo trataremos en 

profundidad a lo largo del trabajo siendo un elemento clave sobre el que se asienta 

nuestra tesis. 

Finalmente, en cuanto a la historiografía desarrollada a partir del establecimiento de 

la República Popular China, en los años 50-80 se abre un debate acerca del desarrollo de 

las élites dominantes en Manchuria. Todos los historiadores coinciden en que, en el 

momento de colapso Ming, los manchúes ya habían desarrollado un tipo de feudalismo, 

pero tras esta idea hay una divergencia de opiniones entre quienes opinan que los Qing 

poseían un sistema tribal que se unió a un modelo de feudalismo avanzado, y quienes 

argumentan que los manchúes llegaron a poseer un estado burocrático imperial muy 

similar al modelo Ming. A esta última idea es a la que se adscribe mi investigación.  

A día de hoy, dos cuestiones siguen abiertas cuando se busca interpretar el conflicto 

Ming-Qing. La primera es la explicación del apoyo de parte de la población china, ya 

sean clases altas o bajas, a los invasores manchúes durante la conquista en lugar de a la 

dinastía preexistente o a los ejércitos campesinos rebeldes que habían tomado parte del 

territorio. La segunda abre un debate en lo referente a la resistencia o lealtad de los 

funcionarios hacia la nueva dinastía Qing y sobre cuál es el momento en el que estos 

letrados dejan de sentir que tienen un compromiso que cumplir con la anterior dinastía. 

A ambas cuestiones se les intentará dar respuesta a lo largo de este trabajo. 

Como conclusión, en cuanto a la historiografía del conflicto Ming-Qing debemos 

entender que, al ser el principal conflicto político de la China tardoimperial, ha 

despertado un gran interés entre los historiadores, pero también ha hecho que la mayoría 

de los estudios sobre el mismo se encuentren claramente influenciados por las 

exigencias políticas del momento. Con respecto a la perspectiva de futuro para el 

estudio de este campo, el tema ha sido incluido de manera muy notable en la educación 

china y parece coherente esperar que el interés por el estudio de este conflicto vaya en 

aumento durante los próximos años.  



6 
 

LEGALISMO, TRADICIÓN Y DISTANCIAMIENTO: 

DEL CÉNIT MING A SU OCASO 

1. Introducción: Los inicios de la dinastía bajo el mandato de 

Hongwu 

En 1368, Hongwu (1328-1398), que había sido un niño dado en adopción, 

vagabundo, sectario, general rebelde victorioso y conde, se hará con el poder en toda 

China, proclamando que había sido elegido por «El Cielo» para liderar al pueblo chino. 

Será el primer plebeyo, en 1500 años, convertido en emperador.  

Durante el segundo cuarto del siglo XIV, una serie de devastadoras hambrunas, 

consecuencia de reiterados desastres naturales, provocaron el descontento entre el 

pueblo chino hacia la administración mongola Yuan (1279-1368). Hasta mediados de 

siglo, el Gobierno había sofocado los levantamientos populares y reprimido cualquier 

tipo de complot; sin embargo, en 1355 los ejércitos del grupo rebelde «Loto Blanco» 

tomaron el valle central del Yangtsé y, poco a poco, se expandieron hacia el norte y el 

oeste. Entre las filas del ejército revolucionario destacó Zhu Yanzhang (1328-1398), 

quien fue considerado el hombre capaz de expulsar a la ya vista como ilegítima dinastía 

Yuan y el «elegido del Cielo» para guiar al pueblo chino (Krahe, 2017, p. 11). 

Zhu Yanzhang será coronado en la capital china,Nanking, cambiando su nombre 

por Hongwu, iniciando la dinastía Ming (1368-1644), que significa «brillante» o «la que 

trae la luz», y dando fin a un periodo de 50 años de guerra civil (La historia de China: 

Los Ming, 2017). 

El emperador Hongwu estuvo muy influido por tradiciones taoístas y confucianas, 

pero la autocracia y el despotismo fueron las principales características de su gobierno. 

El carácter absolutista del emperador se reflejó en la administración de su Imperio, que 

se reorganizó siguiendo el modelo institucional de las «Dinastías Antiguas» y volviendo 

a basar la economía en la agricultura, y no en el comercio como habían hecho los Yuan 

(Krahe, 2017, p. 12). 

La situación económica de China, tras la prolongada guerra civil, era muy dura, 

pero la potente maquinaria productora china rápidamente solventará la situación. Para 



7 
 

llevar a cabo la reconstrucción del territorio, el primer objetivo del emperador fueron las 

obras de irrigación, el cultivo de miles de hectáreas y la reforestación. Esto se tradujo en 

una política de gestión de tierras que fomentaba la colonización de zonas baldías 

mediante ventajas económicas para los colonos, algo muy parecido a las cartas de 

población en los reinos castellano y aragonés durante la Edad Media. Debemos sumar, 

además, la gran cantidad de movimientos forzosos de población que no solo incluyó 

grupos de campesinos, sino que se cuentan hasta 45.000 familias ricas e influyentes del 

sur, desplazadas a los alrededores de la capital Nanking por intereses estratégicos del 

emperador y también grupos de militares en desplazamiento forzoso, pero esta vez al 

norte (Franke & Trauzettel, 1973, pp. 238-249). 

Pese a que Hongwu también creó algunos campos comunitarios y colonias para dar 

trabajo a vagabundos y pobres, resulta realmente llamativo, teniendo en cuenta el 

pasado revolucionario del emperador, la desigual redistribución de tierras, que generó 

importantes latifundistas en las áreas más periféricas del imperio (Franke & Trauzettel, 

1973, pp. 238-249). 

El emperador también apostará por una política fiscal triple basada en el papel 

moneda, en el cobre y en la plata para aumentar los beneficios de su sistema de 

impuestos. No bastó solo con este cambio. El emperador sabía que necesitaba una 

población activa, especializada y bien distribuida por todo el territorio y, por ello, 

después de reconstruir todas las instalaciones agrícolas, el Gobierno estableció una 

división de la población entre campesinos (min), militares (zhu) y artesanos (qiang) con 

carácter hereditario y, finalmente, creó los «Registros Amarillos»,que posibilitaron una 

mejor recaudación de impuestos (Krahe, 2017, pp. 12-14). 

Hongwu era consciente de la constante evasión de impuestos y del amplio abanico 

de abusos perpetrados por integrantes de cualquier sector social durante la anterior 

dinastía3. Para solventar la situación, Hongwu desarrollará la que puede ser considerada 

su obra magna, en la que se refleja su legalismo férreo y su absolutismo atroz: el Gran 

Código Ming4. Aplicado a la reforma económica, se traduce en «severas penas para 

quien se hiciese pasar por miembro de otro grupo profesional para rehuir los servicios 

obligatorios de su propio grupo» (Franke & Trauzettel, 1973, p. 241), pero este código 

                                                             
3 Se nos ofrece una explicación detallada sobre la corrupción y los abusos realizados en materia 

económica durante el reinado Ming, así como sus consecuencias en Ni &Pham, 2006.  
4  Encontramos una amplia definición de este código de leyes en Langlois, 1994. 



8 
 

no solo se aplica en el plano fiscal, sino que encontraremos numerosos castigos 

aplicables a la población china, destacando de entre ellos la conocida «Pena de muerte 

en 8 grados» que suponía la ejecución del condenado y de sus familiares hasta el octavo 

grado. Esta compilación de leyes ha pasado a la historia, pues, por su severidad punitiva 

y su búsqueda de que la legalidad sea respetada por la fuerza (Langlois, 1993, pp. 1-10). 

Durante los primeros años de la dinastía Ming también se solucionará el problema 

de las minorías raciales, forzando a todas ellas a aceptar la cultura china y prohibiendo 

la endogamia dentro de estos grupos. En poco tiempo, tanto estas minorías como todos 

los extranjeros, habrán asimilado la cultura china. Otra de las características del 

gobierno de Hongwu fue la desconfianza hacia los intelectuales y letrados-burócratas, 

que le llevó a centrar de forma paulatina en él todo el poder administrativo hasta hacer 

directamente dependientes de su persona a los Seis Consejos (Krahe, 2017, pp. 13-17). 

Así, en treinta años, Hongwu habrá conseguido ser aceptado prácticamente por la 

totalidad de los integrantes del Imperio más poblado del mundo y habrá asentado las 

bases de un Imperio y una dinastía que durará trescientos años. 

A partir de ahora, nos dedicaremos a desgranar el aparato imperial Ming tardío, que, 

si bien sufrirá algún cambio desde el reinado de Hongwu, seguirá estando impregnado 

por el legalismo y el inmovilismo característico de los Ming. 

  



9 
 

2. El estado Ming 

Pese a que el epicentro de nuestro trabajo se sitúa en el cambio de dinastía Ming-

Qing, es absolutamente crucial una detallada explicación del Imperio Ming, sus 

características y su funcionamiento, para entender el porqué del desarrollo de los 

acontecimientos en este cambio de dinastía. El principal cometido de este punto es 

establecer una base de conocimiento sobre la que trabajar y desde la que extraer y 

proponer comparaciones con sus sucesores Qing, pues el hecho de que mantengan 

ciertas estructuras y tradiciones, o cambien otras, es decisivo a la hora de legitimar y 

aceptar a la dinastía Qing por parte de la población china. 

 

Autocracia y despotismo 
 

Los orígenes campesinos de Hongwu explican su desconfianza hacia las clases 

letradas y su voluntad de concentrar todo el poder en sus manos. No solo habrá 

suprimido el Gran Secretariado imperial (Zhongshusheng) y colocado bajo su mano a 

los Seis Ministerios, también creará una Dirección General de los Cinco Ejércitos 

(Wujundudufu) que dependerá directamente de él, para asegurarse el control absoluto 

del aparato militar (Gernet, 1999, p. 353). 

Por estas acciones el Imperio Ming presenta, desde un principio, marcadas 

tendencias absolutistas que se irán reafirmando en los siglos XV y XVI. Esto contrasta 

con el sistema Song y Yuan anterior que se basaba en «la coexistencia de organismos 

políticos independientes que se controlaban mutuamente y de fuentes diversas de 

información»; por el contrario, el gobierno Ming se caracterizó por un afán 

centralizador de todos los poderes en manos del emperador, por gobernar mediante 

consejos restringidos y secretos, o por desarrollar grupos policiales secretos que 

controlasen a los funcionarios (Gernet, 1999, p. 354). 

Hongwu restableció la prosperidad china y le restituyó su prestigio y potencia, pero 

también, en sus actuaciones y método, está el germen de lo que hará caer su dinastía tres 

siglos después. El clima de recelo y desconfianza en su propio aparato administrativo, 

que se inició durante su reinado, no se disipará jamás y, poco a poco, irá agravando el 

malestar entre sus funcionarios.  



10 
 

Asimismo, no debemos olvidar que el legalismo e inmovilismo que se asentó con el 

Gran Código Ming tuvo una fuerte contrapartida: las instituciones y normas, 

establecidas desde el principio de la dinastía, seguirán siendo punto de referencia 

inamovible a pesar de todas las transformaciones de la economía y la sociedad, 

impidiendo a los Ming evolucionar junto con su Imperio. Finalmente, cuando unas leyes 

y un sistema se perpetúan tanto en el tiempo, se aprenden maneras de burlarlo y esto 

dará pie a que familias ricas e influyentes acumulasen más poder y agravasen la 

opresión sobre sus súbditos (Gernet, 1999, p. 355). Frente a estos abusos, las clases 

desfavorecidas deberían acudir al emperador buscando protección, pero su aislamiento 

inhabilitaba esta opción, lo que derivará en el desapego de las clases populares hacia los 

emperadores, factor clave, este último, para la caída de los Ming (La historia de China: 

Los Ming, 2017). Los Qing, conscientes de esto y sin dejar atrás este modelo 

autocrático, buscarán acercarse al pueblo chino con visitas a zonas rurales y audiencias 

con súbditos, y harán una gestión maquiavélica de la crueldad, aplicándola de modo que 

lograron ser amados y temidos al mismo tiempo. 

 

Gobierno y burocracia imperial 
 

En China, el emperador Ming estaba al mando de un aparato burocrático muy bien 

delimitado en trece provincias (sheng) y dos regiones metropolitanas (BeiZhili y 

NanZhili). Al frente de todas ellas se encontraban burócratas provinciales que se 

ocupaban de supervisar las prefecturas (fu), subprefecturas (zhou) y distritos o condados 

(xian) (Mote, 2003, pp. 750-751). Además, existían jurisdicciones militares en el norte: 

áreas especiales de defensa (zhen) y zonas fronterizas (bien) (véase Anexo I: Ilustración 

1). Este tipo de organización ascendente de menor a mayor, con el emperador a la 

cabeza como máximo responsable, se conoce como «jerarquía tipo nido» (Dardess, 

2011, p. 69). 

Al ocupar el emperador una posición central, tanto en un sentido simbólico-ritual 

como político-administrativo, quienes le rodeaban, la Corte, cobra gran importancia. 

Alrededor del «Hijo del Cielo», en la Ciudad Prohibida, se agrupaba la familia imperial 

formada por la emperatriz, las consortes y concubinas, los hijos, eunucos y los criados, 

la guardia personal, conocida como «Guardia de uniforme de brocado» y un numeroso 

personal de servicio ampliado con el tiempo. Excepto el heredero al trono, el resto de 



11 
 

los hijos del emperador eran trasladados a distintas zonas del Imperio hasta cumplir los 

18, razón por la cual la familia real no residía en la Corte. Cabe apuntar que la alta 

nobleza no pertenecía a la Corte, pero solía ser invitada a ciertos eventos (Krahe, 2017, 

p. 25). 

La Corte exterior (waiting) estaba formada por funcionarios-letrados civiles de alto 

rango y por oficiales militares que se relacionaban con el emperador a través de 

audiencias y celebraciones formales o informales. Los miembros de la Academia 

Donglin (o Hanling), «docta institución creada en época Shong y que se convirtió en el 

instrumento auxiliar más importante del emperador» (Franke & Trauzettel, 1973, p. 

244), también disfrutaban de un acceso privilegiado a la Corte5, igual que los miembros 

de embajadas extranjeras representados por jefes tribales, como los jürchen del noreste 

de China, líderes de grupos aborígenes del suroeste como los Yi o incluso reyes de 

Corea, shogunes japoneses, prelados tibetanos o emperadores vietnamitas (Krahe, 2017, 

pp. 26-27). El acceso de todos ellos a la Ciudad Prohibida era una estrategia de 

reafirmación del emperador como «Hijo del Cielo» y de refuerzo del estatus de los 

Ming en Asia, pero también un factor clave del sistema tributario chino (Murillo, 2019, 

pp. 34-42). 

Ya en épocas Tang y Sung se buscó que todos los hilos de la administración 

confluyesen en la figura del emperador, y la carga de trabajo resultante hizo que fuese 

necesaria la creación de un nuevo órgano de gobierno, un gabinete privado llamado Nei-

ko. Este estaba compuesto por tres o seis grandes secretarios, pero a partir de 1425 el 

número de integrantes de esta institución ascendió a 30 y continuó hasta alcanzar los 

200 en época Qing (Franke & Trauzettel, 1973, p. 244). 

Los miembros del Nei-ko eran solo consejeros, sin poder de decisión, pero su 

enorme cercanía al monarca les hizo ocupar una posición clave. En la práctica, al Nei-ko 

competía la redacción de las órdenes imperiales, la educación del príncipe heredero y la 

supervisión de los exámenes de estado superiores, por lo que podía decidir y manejar 

asuntos de primera clase dentro del Imperio. Los grandes secretarios presidían además 

los sacrificios rendidos a los antepasados del emperador y todas las reuniones cuyo 

ceremonial de Estado fuera sometido a una nueva reglamentación (Grimm, 1954, pp. 

                                                             
5 Más información sobre las relaciones entre la academia Donglin (o Hanling) y el aparato administrativo 

que explica el trato preferente en la corte imperial y su influencia en la misma se puede encontrar en 

Hucker, 1958, pp. 27-31. 



12 
 

152-155). Por ello, los requisitos que debían alcanzar los miembros del Nei-ko eran de 

los más altos del sistema de oposiciones y requerían unos altísimos niveles de 

preparación intelectual, lo que fomentaba que, frecuentemente, muchos integrantes del 

Nei-ko proviniesen de la Academia Donglin. (Franke & Trauzettel, 1973, pp. 244-245). 

A pesar de su influencia, el Nei-ko tuvo que enfrentarse a unos potentes 

competidores: los eunucos. En teoría, los eunucos eran guardianes y ayudantes de las 

concubinas imperiales (el término eunuco proviene del griego euno [cama] y ekho 

[guardián]), y su procedencia variaba desde personas de origen humilde que se 

automutilaban con la esperanza de ascender socialmente, hasta condenados a la pena de 

castración que se incorporaban después al servicio de palacio (Krahe, 2017, p. 26). Pero, 

en realidad, eran mucho más que eso6. 

Bajo el mandato de Hongwu se les había prohibido la injerencia en política y eran 

forzados a ser analfabetos. Esto cambió durante el reinado del emperador Xuande 

(1425-1435), quien hizo establecer, en 1426, una escuela especial para los eunucos de la 

que salió el gran eunuco Wang Chen (1449), quien obtuvo la facultad de decidir sobre 

todas las proposiciones del Nei-ko (Grimm, 1954, pp. 152-155). A partir de entonces, el 

antagonismo entre literatos-funcionarios y eunucos volvió a impregnar toda la política 

de la Corte; en este enfrentamiento, los eunucos gozaron de una mayor intimidad con 

los emperadores, así como del ejercicio de funciones de control. En su carácter de 

inspectores, a través de la Censoría, podían poner en tela de juicio el valimiento de 

cualquier funcionario real, lo que les hizo adquirir una enorme influencia incluso sobre 

el ejército. Estas disputas, tensiones y desconfianzas dentro de la Corte, serán uno de los 

gérmenes fundamentales para la caída de los Ming e intentarán ser rápidamente 

erradicadas por los Qing (Franke & Trauzettel, 1973, pp. 244-248). 

«Una de las singularidades de China es haber desarrollado, antes que Occidente, 

una concepción abstracta del estado, una administración racional y una clara distinción 

entre lo público y privado, así como la especialización de las funciones» (Gernet, 1999, 

p. 40). Esto se ve reflejado en la división del órgano ejecutivo en seis ministerios o 

consejos, aunque ninguno de ellos controlaba totalmente su ámbito de influencia. Cada 

uno de estos ministerios estaba dirigido por un ministro (shangshu) y viceministro 

                                                             
6 Para hacernos una idea del rol teórico que tendrían los eunucos en palacio y el número de los mismos 

que podríamos encontrarnos en la Corte imperial a lo largo de la dinastía Ming acudir a Hucker, 1958, pp. 

10-11. 



13 
 

(shilang), y su trabajo además estaba subdividido en cuatro o trece organismos 

dependiendo de sus funciones (Krahe, 2017, p. 27). 

El Ministerio de Personal o de Nombramientos Civiles se ocupaba de todos los 

nombramientos, promociones, degradaciones, jubilaciones y honores de los 

funcionarios, y a su vez se dividía en cuatro organismos diferentes. El Ministerio de 

Rentas era el responsable de los censos de población, tierras cultivadas y cuentas 

generadas y se subdividía en trece jurisdicciones provinciales. En él se incluía también 

el Departamento de la Moneda y Abastecimiento, que gestionaba los almacenes y 

graneros de cereal, y las aduanas que recaudaban impuestos a las embarcaciones 

privadas del Gran Canal. El Ministerio de los Ritos, dividido en cuatro organismos, se 

encargaba de las ceremonias de Estado, regulación del clero, rituales, sacrificios y 

recepción de visitantes y preceptos (Hucker, 1958, pp. 32-35). También llegó a 

controlar los exámenes de acceso al funcionariado hasta que esta función le fue 

arrebatada por la Censoría (Krahe, 2017, p. 28). 

En cuanto al Ministerio de Guerra era el responsable de la administración general 

del ejército, pero no de las campañas militares. Constaba de cuatro organismos con 

funciones de nombramiento de los oficiales, inspección de las operaciones y 

equipamiento y suministro militar (Hucker, 1958, p. 35). El Ministerio de Justicia se 

ocupaba de los procesos judiciales y penales, y como ocurrió en el de Rentas, se creó un 

organismo para cada una de las trece provincias. Este sistema legal se basaba en los 

principios morales y en la práctica social estipulada por Confucio; queda claro cuando 

vemos que el código de leyes de 1740 de la dinastía Qing estaba fundamentado en el de 

la Ming de 1397, que a su vez se sustentaba en el código de la dinastía Tang de 737 

(Krahe, 2017, p. 28). Por último, el Ministerio de Obras, dividido en cuatro organismos, 

se ocupaba de la planificación y construcción de infraestructuras estatales, el 

reclutamiento forzoso de mano de obra para el servicio del Estado, la fabricación de 

equipamiento para el gobierno, las comunicaciones por tierra y mar, y la normalización 

de pesos y medidas (Hucker, 1958, p. 36). 

El último órgano central fue la Censoría (ch’ a-yüan), institución independiente 

encargada de investigar los posibles casos de corrupción o injusticia, tanto a nivel 

central como provincial. Inicialmente sin importancia, la nueva lucha entre el Nei-ko y 

los eunucos realzó su influencia (Krahe, 2017, p. 29). La dirigían dos censores 

principales (tu yü-shib), a quienes ayudaban dos lugartenientes y cuatro asistentes. La 



14 
 

actividad de control propiamente dicha era realizada por 110 funcionarios 

investigadores (chien-ch’ayü-shib), cuya acción se extendía a todos los órganos de 

gobierno del Imperio (Hucker, 1958, pp. 49-52). Evidentemente la primera línea de 

inspección se encargaba de los niveles inferiores, pero tenían también derecho a criticar 

las decisiones de los niveles más elevados e incluso del propio emperador, aunque esto 

no dejaba de entrañar ciertos riesgos. En conclusión, la Censoría, durante la dinastía 

Ming, no solo fue un órgano anticorrupción usado como arma en las disputas de 

palacio, también tuvo una no menos importante función de custodia de la tradición 

confuciana (Franke & Trauzettel, 1973, p. 245). 

El acceso a los puestos dentro de este complejo organismo institucional era 

mediante el «Sistema de exámenes para la oposición al funcionariado», establecido en 

la época Tang y asentado como un componente irrenunciable de las instituciones 

estatales. Para la élite intelectual, estos exámenes reunían «de un modo solo igualado 

por el culto estatal mismo, la ética confuciana y los procederes políticos por ella 

marcados y encaminados al ideal de la unidad indisoluble de la civilización y su acción 

eficaz sobre la sociedad» (Franke & Trauzettel, 1973, p. 246). Los Ming restauraron y 

ampliaron el sistema, pero será siempre mantenido y respetado por su dinastía y por la 

siguiente. 

En lo que a las escuelas y educación se refiere, cabe aclarar que no son escuelas 

como las entendemos actualmente: los conocimientos elementales se aprendían por 

maestros privados o en instituciones muy poco comunes.  La escuela fue la institución 

en la que se llevaba a cabo la preselección de los pretendientes a cargos públicos y en 

estas recibían la preparación para ocuparlos. Cuando ingresaban en estas escuelas, ya 

habían superado el examen de acceso y colocaba ya a los alumnos en un estatus social 

muy potente. De allí viene también el desprestigio de los maestros, pues ellos no eran 

graduados y eran vistos por los alumnos como repetidores o fracasados, no como 

pedagogos (Franke & Trauzettel, 1973, pp. 246-247). El gran filósofo Wang Yang-ming 

(1472-1529) refleja esta estigmatización de los maestros en esta frase: «Los maestros de 

los niños de hoy, ¡cómo les enseñan solo a memorizar las frases y escribir las lecciones 

bajo su dictado!»7. 

                                                             
7 Versión según: Grimm, 1960, p. 85, apud Franke & Trauzettel, 1973, p. 247 



15 
 

Destacamos una modificación del sistema durante los Ming. Al cambiarse la capital 

de Nanking a Pekín en 1421, Yongle intentó crear nuevas zonas para que los educandos 

preparasen sus exámenes y estas sí que se parecen más a nuestras escuelas. En cuanto a 

las materias de estudio, se otorgó más importancia al comentario de los clásicos, pero la 

memorización continuó siendo un requisito clave para poder hacerlo (Franke & 

Trauzettel, 1973, p. 247). 

Finalmente, se debe agregar que existían también academias privadas (shu-yüan) 

que preparaban para los exámenes a los funcionarios; estas tienen una gran importancia 

para nosotros pues fueron «las portadoras de las ideas nuevas que marcaron la China de 

los últimos mil años»8, fueron las únicas que tenían algo de margen de maniobra con 

respecto a las pautas y contenidos marcados por el poder central. Veremos que las ideas 

transmitidas por los intelectuales de estas instituciones, se manifestarán en el 

inconformismo de los literatos en los finales de la dinastía Ming (Chan, 2000, p. 5). 

 

Demografía y sociedad 
 

China ha sido y es el país más poblado de la Tierra. Durante el reinado Ming, la 

población china continuaba con el lento crecimiento al que ya estaban acostumbrados 

desde hacía algunos siglos. Sabemos que en 1395 el imperio Ming contaba con unos 65 

millones de habitantes, y 150 años más tarde tenemos un censo demográfico de 

alrededor de 60 millones. Esta aparente contradicción, que indicaría estancamiento o 

disminución demográfica, Gernet la justifica por la inexactitud y manipulación de los 

datos de los grandes propietarios, quienes encubrirían el verdadero número de 

arrendatarios para evitar el pago de tributos. Como comentaremos más adelante, y de 

acuerdo con la antigua tradición china, el censo demográfico y la confección de los 

registros tributarios iban de la mano (Franke & Trauzettel, 1973, pp. 240-241). 

En contraposición a los datos que Gernet nos ofrece, otros autores como Mote 

calculan que hacia finales de la dinastía Ming, mediados del siglo XVII, el número total 

de habitantes ascendía a los 260 millones, alcanzando los 300 en la década de 1790. 

Argumenta esta elevada cifra porque, hasta finales del periodo Ming, el territorio no 

                                                             
8 Versión según Grimm, 1960, p. 108, apud Franke & Trauzettel, 1973, p. 247 



16 
 

sufrió epidemias que afectasen al conjunto del Estado, sino solo a áreas concretas, por lo 

que las migraciones evitaron una alta mortalidad (Mote, 2003, pp. 744-745). 

En cuanto a la sociedad Ming, era relativamente abierta y se dividía entre aquellos 

letrados que gozaban de un estatus oficial y ejercían funciones administrativas (guan), y 

el resto de población (min), de forma que existían ricos y pobres en ambas categorías 

(Krahe, 2017, p. 39). La mayoría de la población pertenecía al segundo grupo, pero 

Mote argumenta que «aunque la sociedad china era una sociedad jerárquica, sin 

embargo, los logros individuales se promovían, honraban y recompensaban», existiendo 

la movilidad social (Mote, 2003, p. 754) 

La principal unidad de organización social era la familia, entendida según el 

concepto confuciano: cada familia se componía de abuelos, padres e hijos y comprendía 

como promedio a un grupo de 4,2 integrantes. (Franke & Trauzettel, 1973, p. 241) Era, 

además, «en este microcosmos en el que se inspiraba el macrocosmos del Estado, donde 

todo estaba regularizado a través de derechos y deberes, normas y protocolos» (Krahe, 

2017, p. 39). El primogénito era el jefe de la familia y la sucesión era patrilineal, 

mientras que la mujer desarrollaba su labor en el hogar y estaba excluida de las 

oposiciones al funcionariado porque «se las consideraba incapaces de comprender la 

naturaleza de los libros confucianos» (Wetzel, 2007, p. 214). Esto cambió durante el 

breve reinado de la emperatriz Wu Zetian de la dinastía Tang, que permitió a las 

mujeres acceder a cargos oficiales pero, más allá de esta anécdota, la estructura familiar 

permaneció inalterable a lo largo de la historia de la China Imperial (Krahe, 2017, p. 

39). 

La estructura social general durante la época Ming respondeal siguiente esquema: 

en la cúspide de la sociedad, por debajo del emperador, nos encontramos a la élite 

privilegiada de funcionarios, divididos en tres niveles dependiendo del tipo de examen 

superado y de las funciones que desempeñaban. Los niveles eran: local (shengyuan), 

provincial (juren) y nacional (jinshi). Con los dos primeros niveles se alcanzaba la 

condición de letrado y los privilegios asociados al rango, pero el último, celebrado en 

Pekín, garantizaba un puesto en la administración del Estado en la capital o en las 

provincias y el máximo estatus social al que se podía aspirar (Krahe, 2017, pp. 40-45). 

Este grupo social cultivado tendrá siempre un papel crucial y será clave tanto para 

el mantenimiento del sistema Ming, también durante la caída del mismo, como para la 



17 
 

aceptación y establecimiento del nuevo estado Qing. Formarán un grupo influyente y 

peligroso como enemigo: podemos deducir que las políticas que les granjearon 

enemistades con el emperador, como la censura literaria y científica, fueron una de las 

causas principales de la deslegitimación de los Ming o que el uso del poder de este 

grupo en favor de sus sucesores, los Qing, fue clave en la legitimación de la nueva 

dinastía. La élite de funcionarios imperiales era el corazón del Imperio y lo que hacía 

tan diferente a China de cualquier otro imperio del mundo (Franke & Trauzettel, 1973, 

pp. 232-300). 

 Los campesinos ocupaban el primer lugar en la jerarquía de las clases productivas 

establecida por Confucio, pues el cultivo de la tierra era determinante para la 

prosperidad del país. Solían vivir aislados en pequeños municipios de entre 10-50 

familias y, como señala Loewe, «en ocasiones las comunidades rurales estaban 

constituidas por miembros de un solo linaje en los que la solidaridad aseguraba el éxito 

de la producción agrícola» (Loewe, 1969, p. 172). 

En segundo lugar, nos encontramos a los artesanos (gong), con mayor prestigio 

cuanto más lujosos eran los bienes que producían. Finalmente están los comerciantes 

(shang) que, tras dejar de ser fomentada su actividad, fueron considerados peligrosos 

para el estado por los Ming y se vieron relegados a una situación marginal (Krahe, 

2017, pp. 48-52). 

A diferencia de Europa, los militares en la sociedad Ming no gozaron de un estatus 

social elevado, aun siendo fundamentales para defender el Imperio de amenazas 

exteriores. Habitualmente se dedicaban a actividades agrícolas y su nombramiento o 

ascenso estaba dirigido por el Ministerio de Guerra de Pekín. Dentro de la oficialidad 

existían dos rangos: los «Oficiales hereditarios» (shih-kuan), militares de bajo rango 

cuya posición había sido transmitida por sus padres, y los «Oficiales circulantes» (liu-

kuan) que, tras las oposiciones para acceder al funcionariado militar, habían ascendido 

en la cadena de mando (Hucker, 1958, pp. 19-20). El aprecio hacia los militares 

cambiará radicalmente con la dinastía Qing, que asegurará su bienestar y les hará 

concesiones ventajosas como estrategia para la estabilización territorial. 

  



18 
 

La economía de los Ming: monedas, impuestos y comercio 
 

Como mencionamos anteriormente, en el Imperio chino la demografía, el estatus 

social y el sistema de impuestos estaban ligados. 

Los dos sistemas de recaudación, monetaria y de mano de obra, están basados en los 

«Registros Amarillos» que estableció Hongwu al inicio de la dinastía. Para la 

recaudación monetaria se recuperará el conocido «sistema de vecinos», que dividía a la 

población en grupos de 10 familias (chia) que se estructuraban, a su vez, en grupos más 

amplios de 110 familias (li). Las 10 familias más ricas de este grupo actuaban como 

«administradores comunales» encargados de la recaudación de impuestos de manera 

rotativa durante 10 años, teniendo este cargo una familia cada año hasta completar los 

10 (Franke & Trauzettel, 1973, p. 242). Este sistema será mal visto por las clases 

populares y se suprimirá en el mandato Qing. 

Sobre los trabajos serviles o servicios regulares, cada familia propietaria debía 

proveer al estado de una persona con capacidad de trabajar por cada cierta cantidad de 

tierra que poseyesen, aunque quedaban exentas las familias que no podían enviar a 

nadie, efectuando un pago en contraprestación. También podían evitar este servicio 

ciertos funcionarios y estudiantes, lo que generó oposición, pues las familias adineradas 

educaban a sus hijos con este propósito y mucha gente lo entendía como un medio de 

explotación del pueblo. Las tareas que realizaban eran trabajos en el Ministerio de 

Obras como fabricar armas, recoger leña o carbón… (Franke & Trauzettel, 1973, pp. 

42-43). 

Diferentes eran los llamados servicios mixtos, que trataban de aliviar la carga de la 

administración pública en ciertos lugares, enviando población a actuar de policías, 

carceleros o aguaciles. Curiosamente, en estos servicios se contemplaba la cancelación 

de los mismos mediante pagos para las familias más pobres, mientras que los ricos no 

podían evadirse; esto, sumado a la baja cantidad de dinero requerido para su exención, 

hizo que los servicios mixtos gozasen de cierta popularidad entre el pueblo (Franke & 

Trauzettel, 1973, p. 243). 

Este sistema de impuestos se vio afectado durante el reinado del emperador Jianjing 

(1522-1566) con la reforma conocida como yitaobian o «látigo único», que trató de 

unificar todos los impuestos para evitar irregularidades. Se establecieron oficinas 



19 
 

recaudadoras por todo el territorio, que se ocuparan de cobrar los impuestos de golpe, 

una vez al año y en plata. El resultado fue la paulatina monetización de la economía, 

que derivó en la implantación de un sistema monetario de base triple (monedas de plata, 

bronce y papel). El problema fue que, al emitir papel moneda sin ninguna materia prima 

que lo respaldara, su precio cayó en picado (Krahe, 2017, pp. 41-42). Para solucionarlo, 

los chinos acuñaron más monedas de plata, convirtiendo este metal precioso en la 

principal moneda de cambio para las transacciones económicas y el pago de impuestos 

(Alarcón, 2020). 

Lo llamativo de esta situación es que la plata, ahora tan popular en China, era 

entonces escasa en el territorio y el Imperio Ming debió buscarse proveedores. Así fue 

como en el siglo XVI, con la llegada del Galeón de Manila, la plata española, y su real 

de a 8, se convirtieron en la moneda corriente y oficial en el Imperio chino, produciendo 

una paulatina desaparición del papel moneda. El tamaño de las transacciones 

comerciales entre Felipe II y el emperador ming Tianqi fue de una media de doscientas 

toneladas anuales de plata española (Martínez & Mola, 2008, p. 159). 

En China se produjo un repentino exceso de demanda de plata, atesoramiento y 

especulación, que provocó una situación única, y rocambolesca, en la historia 

económica: con la plata española se podía comprar oro en China, cuyo valor en Europa 

era notablemente mayor. Finalmente, esta política resultó inviable porque los Ming no 

podían comprar moneda a precios tan elevados y esperar usarla después en 

transacciones económicas con el resto de potencias. Todo terminó con el estallido de la 

burbuja china justo cuando las élites del país habían acumulado enormes cantidades de 

plata: la súbita pérdida del valor del metal atesorado condujo a la recesión, disturbios y 

revueltas (Alarcón, 2020). Este episodio evidenció que la política monetaria no había 

podido mantener el ritmo del desarrollo económico general y fue el resultado del 

rechazo frontal de los confucianos hacia cualquier especialización técnica (Moloughney, 

1986, pp. 51-60). 

La consiguiente caída catastrófica de precios que produjo el fracaso del sistema 

monetario afectó, sobre todo, una vez más, a los campesinos chinos que vieron como la 

pequeña propiedad se extinguía progresivamente debido al precio ridículo al que se 

vendían ahora sus productos. También este será un factor importante para 

ladeslegitimación del Mandato del Cielo de los Ming (Franke & Trauzettel, 1973, p. 

253). 



20 
 

Pero por desordenada y caótica que fuese la economía monetaria, hubo, sin 

embargo, un sector que obtuvo ganancias cuantiosas: los comerciantes (Franke & 

Trauzettel, 1973, p. 254). La razón fue que el comercio interior chino era más cuantioso 

y dinámico que el de toda Europa junta gracias a uno de los mayores aciertos de los 

Ming durante su mandato: el desarrollo de los transportes y de las comunicaciones 

(Krahe, 2017, p. 49). 

Con una inmensa red viaria y fluvial coronada por el Gran Canal o Canal Imperial, 

la obra hidráulica más importante de la época moderna, China comunicaba el norte con 

el sur mediante los ríos Amarillo y Yangtsé, y sus afluentes. Esta red no solo servía para 

transportar grandes cantidades de mercancías y pasajeros, sino que permitía la 

comunicación por todo el Imperio mediante las «casas de postas» y el «servicio postal», 

que no solo transportaba comunicados oficiales, sino que ofrecía alojamiento y 

asistencia a los funcionarios, embajadas y visitantes que se desplazaban por el territorio 

(Krahe, 2017, pp. 49-55). 

La potencia del mercado interior chino por facilidad de transporte, sumada a la 

diferenciación regional existente dentro de la producción global del Imperio, fue lo que 

aprovecharon los mercaderes chinos para comenzar con el llamado «ascenso de los 

mercaderes» (La historia de China: Los Ming, 2017). La práctica, desarrollada hasta 

entonces por el Estado, de realizar el transporte de los aprovisionamientos mediante 

oficinas, fue reemplazada por el llamado comercio de sal por el que los comerciantes 

llevaban ahora, a las zonas fronterizas principalmente, los cereales necesarios y recibían 

a cambio vales por cantidades de sal.9 Así algunos comerciantes se convirtieron en 

abastecedores del ejército y sus riquezas se multiplicaron hasta cifras fabulosas (Franke 

& Trauzettel, 1973, p. 254). Además, este aumento de riqueza supuso que, en algunas 

ciudades, el estilo de vida de la élite social rozase la excentricidad y se les viese desde el 

pueblo como una élite corrupta y alejada de los valores confucianos, con lo que 

comenzó un fuerte desapego hacia ellos que trataremos más adelante al entrar, más en 

profundidad, en la caída del imperio Ming (La historia de China: Los Ming, 2017). 

En cuanto al comercio exterior, con menor incidencia en nuestro objeto de estudio, 

podemos apuntar que el comercio terrestre podía desenvolverse sin trabas, pero el 

gobierno prohibía el comercio privado de ultramar. El fundamento inicial de tal criterio 

                                                             
9 Franke &Trauzettel, 1973, p. 254, apud Sun & Francis, 1956, pp. 299-308 



21 
 

era de índole militar, pues China era consciente de su inferioridad naval frente a otros 

estados como el japonés y decidió cerrar sus fronteras marítimas. La consecuencia fue 

que los mercaderes extranjeros obtuviesen ventaja y que emergiese, con fuerza, el 

mercado negro. Finalmente, la política de prohibiciones fue abandonada en 1567, y en 

poco tiempo surgieron nuevos puertos y mercados (Franke & Trauzettel, 1973, pp. 255-

256). 

Por otra parte, el sistema tributario Ming supone un elemento muy relevante para la 

investigación, pues su desaparición, que había constituido las bases de la política 

exterior china desde la dinastía Han (206 a.C.-220 d.C.) hasta la llegada de los Qing en 

1644, es un factor clave, no tanto para la aceptación interior de la nueva dinastía, como 

para las relaciones entre el nuevo Imperio y las potencias vecinas (Fairbank, 1942, p. 

135). 

El sistema tributario fue un medio diplomático y económico que tiene su función 

originaria en las premisas del confucianismo sobre el correcto cumplimiento y 

funcionamiento de ritos y obligaciones correspondientes según la posición jerárquica de 

cada cual. Esta jerarquía, desde el cosmos confuciano, justificaba la necesidad de que 

las demás naciones, al menos las próximas, enviaran tributos a China como muestra de 

sumisión y aceptación (Fairbank, 1942, pp. 131-135). Preciso es anotar que, bajo esta 

«ilusión» de aceptación de la moral confuciana, subyacen otras causas por las que los 

estados vecinos a China le enviaban tributos, por ejemplo, gozar de protección militar, 

de apoyo diplomático o de ventajas comerciales. 

Las embajadas tributarias las enviaban las naciones que China consideraba dentro 

de su influencia y, cada una de ellas, representaba a un monarca o soberano que se 

sometía a la voluntad del Cielo. Ciertamente, el sistema consiguió los tres objetivos para 

los cuales estaba diseñado: defender el Imperio de intromisiones externas, fomentar la 

sinización de los estados tributarios expandiendo los valores confucianos y lograr el 

reconocimiento por parte de las demás naciones de la centralidad cosmológica china 

(Murillo, 2019, pp. 57-58). 

Resulta curioso que la evolución del sistema tributario, su funcionalidad y su 

eficiencia son directamente paralelas a la evolución del imperio Ming. Podemos 

encontrar una gran fortaleza en el primer periodo; un estancamiento y progresiva 

erosión durante los años centrales del mandato, que podrían delimitarse desde 1435, con 



22 
 

la muerte del emperador Xuande, hasta 1567 tras el ascenso de Longqing; y un tercer 

periodo, hasta 1644, que supondría su colapso final junto con toda la administración 

Ming (Alarcón, 2020, pp. 60-61). A medida que el país se empobreció y una vez 

deslegitimada, sin el favor del Cielo, y sin nada que ofrecer ni maneras de influir sobre 

los estados tributarios, la existencia de ambos había dejado de tener sentido (Apango, et 

al., 2015, p. 467). 

 

Política exterior: Ajenos al Mandato del Cielo 
 

Más que el éxito de los Ming en algunas de sus empresas alejadas del territorio 

chino, como el contacto con los europeos tras la apertura del comercio o las fructíferas 

expediciones marítimas del comandante Chenge, que brindaron a los chinos un 

conocimiento más amplio del territorio circundante con un mapeado preciso y nuevos 

tipos de plantas y animales que estudiar (La historia de China: Los Ming, 2017), 

interesan a nuestro estudio los grupos extranjeros que fomentaron la desestabilización 

del Imperio. El más importante es el manchú, que trataremos más adelante, pero parece 

conveniente nombrar aquí algunos otros. 

En primer lugar, son importantes el conjunto de ofensivas mongolas que sufrieron 

los Ming. Su avance, producido desde 1540 hasta 1570, fue un asunto realmente grave y 

nos revela los procesos de unificación en las tribus de la estepa asiática. Se trata de un 

nuevo Imperio de nómadas que amenazará con reconstruirse y consolidarse, y contra el 

que también deberán luchar los manchúes durante todo el siglo XVII y mitad del XVIII. 

Las ofensivas de mediados del XVI que nos conciernen ahora, están dirigidas por el jefe 

mongol Altan Khan (1507-1582), cuyo abuelo había logrado reunir bajo su mandato a 

las tribus de los tártaros y dominar toda Mongolia (Gernet, 1999, p. 375). 

Con el mandato de Jiajing (1522-1566), Altan multiplica sus incursiones en el 

Shanxi y en la región de Pekín. En 1550, en solo un mes, conseguirá hacer prisioneros a 

200.000 chinos, capturar un millón de cabezas de ganado y, finalmente, asediar Pekín 

durante tres días, tras lo que obtuvo tratos comerciales muy favorables. Tras esta 

humillación, los Ming aceptarán un tratado de paz con Altan y, a partir de 1573, «se 

establece un modus vivendi entre mongoles y chinos». Pero nuevos peligros aparecerán 

pronto en el noroeste: primero los japoneses, que invadirán el estado tributario de Corea 



23 
 

a finales del siglo XVI; y, a principios del siglo XVII, un nuevo poder en las regiones 

del norte de Pekín, los jürchen, que pronto tomarán el nombre de manchúes (Gernet, 

1999, pp. 375-376).  

 El periodo más crítico en que los Ming tendrán que hacer frente a los japoneses y a 

los constantes ataques de sus piratas, los wokou, se sitúa en los años 1553-1555, 

inmediatamente después de los ataques mongoles capitaneados por Altan Khan. Es 

necesario apuntar que la piratería no es una novedad en la época y que era práctica 

común en las poblaciones marítimas de Asia Oriental. Así, quizás, no debe tomarse en 

el sentido estricto el término «piratas japoneses» pues los piratas o wokou se 

caracterizaban por ser un grupo muy heterogéneo que iba desde rônins (caballeros 

mercenarios) dependientes de los daimios japoneses hasta antiguos comerciantes y 

marineros chinos (Gernet, 1999, p. 377). 

Según Jaques Gernet, la causa principal de la expansión de la piratería son las 

políticas comerciales restrictivas y sin continuidad de los Ming, que llevaron a China al 

aislamiento, en un contexto de plena expansión del tráfico marítimo en Asia Oriental. 

Los vecinos de los Ming vieron estos controles y medidas como desfasadas e ineficaces 

tanto económicamente, cuando el comercio marítimo es más intenso que nunca, como 

estratégicamente al no responder a los intereses de defensa costera que se buscaban. 

Otro factor que parece haber contribuido a la piratería, realmente interesante, es el 

empeoramiento de la situación de las clases más desfavorecidas, que vieron en el 

contrabando y la piratería un negocio atractivo. Finalmente, las consecuencias de este 

auge de la piratería no solo se mostrarán en las importantes destrucciones materiales 

ocasionadas, sino también en un cambio en la mentalidad china, un refuerzo de la vieja 

tendencia del control de los extranjeros y una mayor restricción del comercio (Gernet, 

1999, pp. 378-380). 

  



24 
 

3. El ocaso Ming: Cae el gigante asiático 

Finalmente concluiremos la explicación del estado Ming con las causas de su caída. 

En este apartado veremos como todos los mecanismos de gobierno comentados 

anteriormente comienzan a fallar contribuyendo a la conquista manchú y caída de los 

Ming. También intentaré mostrar la situación y la disposición en la que se encuentran 

los principales grupos sociales tras esta crisis final, con el ánimo de esclarecer por qué 

se acepta la caída y se crea un ambiente propicio para el establecimiento de la siguiente 

dinastía. 

 

Crisis económica: Suzhou en contraste con la miseria 

 

Los últimos cincuenta años de la dinastía Ming se muestran llenos de vitalidad y 

contradicciones. La rápida evolución económica que supuso el negocio de la sal, 

comentado en el apartado de economía, se manifiesta en dos cambios sociales: por un 

lado, la formación de un proletariado y de una pequeña burguesía urbana y, por otro, la 

transformación de la vida rural, en la que han hecho mella las influencias de la ciudad, 

con la ascensión de una clase de grandes mercaderes y hombres de negocios (Gernet, 

1999, p. 384). 

Con el crecimiento del mercado surgirá en las grandes ciudades, Suzhou es la más 

icónica, una sociedad más urbana, con nuevas clases adineradas, dedicadas a actividades 

de ocio y lujo como la compra de objetos de coleccionista, ropas de seda de altísimos 

precios o el gusto por adquirir grandes propiedades de tierra para construir jardines 

privados personales a los que dedicarse en la vejez (La historia de China: Los Ming, 

2017). 

La riqueza en estas ciudades, que inspiró el proverbio: «El cielo, allá arriba, cuenta 

con sus propios paraísos; el mundo, aquí abajo, tiene Suzhou»10 (Krahe, 2017, p. 52), 

choca con la realidad del resto del país a finales del XVI. Con serias dificultades para 

financiarse, el gobierno de los Ming tomó medidas que, en su mayoría, no hicieron sino 

agravar el malestar social. Para compensar el déficit producido por el abandono de 

                                                             
10 Véase a través de este enlace una representación de la Suzhou de la época: 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/7/70/Prosperous_Suzhou.jpg. (10/9/2020) 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/7/70/Prosperous_Suzhou.jpg


25 
 

tierras tras la urbanización de la sociedad, el gobierno reforzará las tasas comerciales, 

creará impuestos de aduana sobre el Yangsté y el Gran Canal, y hará más opresivos 

todavía los impuestos sobre el campesinado. La subida de tasas comerciales provocará 

una crisis en las empresas artesanales, que se verán obligadas a cerrar, destruyendo con 

ello aún más puestos de trabajo (Gernet, 1999, p. 386). 

Entre 1596 y 1626, ocurren casi anualmente rebeliones urbanas en regiones como 

Hangzhou, Pekín y la ya citada Suzhou, que, hasta entonces, eran las más activas. El 

aumento de las diferencias sociales y el descontento social desembocará en las grandes 

insurrecciones de los años 1627-1644, que propiciarán la caída de la dinastía Ming 

(Gernet, 1999, p. 386). 

 

Crisis política: Donglin contra los eunucos 

 

A la crisis económica, se sumará la crisis política y el país experimenta graves 

conflictos internos que atañen, como apuntamos anteriormente, a la organización y 

jerarquización de las instituciones chinas. Entre los años 1615-1627, la mayoría de los 

altos funcionarios e intelectuales, leales a los Ming, plantan cara al poder oculto de los 

eunucos de la Corte, basado en maquinaciones palaciegas que se aprovechaban de la 

peliaguda situación en la que se encontraba la administración imperial (Gernet, 1999, p. 

387). El grupo de funcionarios son hombres de orígenes muy diversos, formados en 

torno a la nombrada academia Donglin y en la que habían arraigado, desde inicios de 

siglo, las ideas antiabsolutistas. Los adeptos de Donglin serán quienes planteen 

definitivamente el debate de la legitimidad, uno de los elementos angulares de nuestro 

trabajo, planteado desde el comienzo, que desarrollaremos más adelante, al hablar de la 

estabilización de la conquista Manchú (Chan, 2000, p. 27). 

En definitiva, la crisis de los años 1615-1627 tuvo profundas repercusiones 

políticas, morales e intelectuales que llevaron «a poner en tela de juicio un régimen 

absolutista que estaba en contradicción con la tradición letrada y creó finalmente una 

confusión moral que preludiaba aquella, todavía más profunda, que provocaría la 

invasión manchú» (Gernet, 1999, p. 387).  



26 
 

Ataques desde afuera y desde dentro: Las grandes insurrecciones 

populares y el avance manchú 

 

A la crisis política y al dramático déficit del Tesoro a los que tuvo que enfrentarse el 

emperador Chongzhen inmediatamente después de subir al trono en 1627, hay que 

añadir la amenaza de los jürchen en Mongolia y en el Liaoning y las insurrecciones 

populares cuya extensión provocaría la caída de la dinastía (Moloughney, 1986, pp. 

149-151). 

Desde los años 1627-1628, una serie de malas cosechas provocará el malestar entre 

los campesinos de Shaanxi y entre las tropas del norte de la provincia. Hacia 1636, las 

provincias del centro, norte y noroeste habían escapado al control de Pekín y dos jefes 

rebeldes luchaban contra los ejércitos imperiales y contra ellos mismos en una triple 

guerra civil. Estos dos líderes serán el pastor de ovejas Li Zicheng, quien ocupará y 

administrará el norte de China, y el exsoldado Zhang Xianzhong, que dominará el valle 

del Yangtsé y del Sichuan (Moloughney, 1986, pp. 154-156). 

A Li Zicheng, que mantenía sus tropas bajo una estricta disciplina, no tardaron en 

adherírsele apoyos en el campo y en la ciudad, e incluso, poco a poco, algún 

funcionario. Con un ejército de un millón de soldados, el pastor entró en Pekín en 1643, 

lo que provocó el suicidio del último emperador Ming, Chongzhen. El único que 

hubiera podido cambiar el devenir de los acontecimientos era el general del frente 

septentrional Wu Sangui, pero ante la conquista de la capital, terminó aliándose con los 

manchúes y ayudándoles a retomar Pekín. Li Zicheng morirá en su huida hacia el sur 

tras perder la capital en 1645. Por otra parte, Zhang Xianzhong ocupó el Jiangxi, el 

Hunan, el norte del Guangdong y el Guanxi, pero, tras la toma del control del país por 

los manchúes, será ajusticiado en 1647 (Franke & Trauzettel, 1973, pp. 262-265). 

Estas dos rebeliones, aunque ambas busquen el derrocamiento del poder 

establecido, son muy distintas. Por una parte, Li Zicheng, apoyado en pequeños 

propietarios (grupo social numeroso en el norte de China) y en letrados sin fortuna, 

ocupará y administrará el territorio. Por el contrario, Zhang Xianzhong se moverá en 

regiones de grandes latifundios y encontrará apoyo en las capas más bajas de la 

sociedad. Además, su dinámica de gobierno estará basada en el odio y la represión 

contra grandes propietarios, notables y funcionarios imperiales lo que provocará que, 



27 
 

cuando lleguen las tropas manchúes, estos sectores influyentes reprimidos les apoyarán 

incondicionalmente, creando incluso milicias contrarrevolucionarias que sumar al 

ejército Qing (Gernet, 1999, pp. 388-390). 

Así, teniendo en cuenta la situación del Imperio Ming en vísperas de la invasión 

manchú, parece lógico comprender su rápida penetración en China y la sencilla 

asunción del poder imperial por la nueva dinastía. Todo les era favorable: la situación 

anárquica general, la desastrosa situación económica, el pánico del gobierno, propiciado 

por las intrigas internas y culminado con el suicidio del emperador, la debilidad de los 

ejércitos mal aprovisionados y, finalmente, las divisiones internas de los chinos y la 

complicidad que encontraron los invasores en ciertos estratos sociales (Gernet, 1999, p. 

290). De esto último trataremos más adelante, pues es, posiblemente, el factor 

determinante para el establecimiento de la legitimidad de la nueva dinastía extranjera 

tras trescientos años de gobierno Ming. 

Añadimos además que, desde el punto de vista estratégico, la conquista manchú fue 

una maniobra impecable. El sistema de defensa del Imperio de los Ming en el noreste 

estaba formado por las tres provincias de Hebei, Liaoning y el Shadong, a lo que se 

sumaba la alianza con Corea, que debía contribuir a la seguridad de este territorio. Pero 

este sistema de defensa era frágil, y presentaba una debilidad importante puesto que las 

llanuras de Manchuria no constituían ninguna barrera defensiva natural. Para paliar la 

ausencia de escollos naturales, los Ming habían construido una línea de defensa a 300 

kilómetros del norte de Pekín. Estas «Murallas de las fronteras con hileras de sauces» 

(Liutiahianqiang) estaban formadas por fosos, terraplenes y plantaciones de sauces 

destinados a parar a la caballería jürchen. La pronta caída de estas defensas, y la 

ocupación de la cuenca del río Lio con la ayuda del general Wu Sangui, dejaron a Pekín 

en manos de los invasores (Véase Anexo I: Ilustración 4) (Gernet, 1999, pp. 389-390). 

  



28 
 

4. La derrota de los Ming por los Qing: Un final esperado y un 

inicio propicio 

Hasta aquí hemos intentado describir cómo gobernó la dinastía Ming y cuáles 

fueron los cambios que la llevaron a un punto de no retorno, en el que se encontró 

arruinada y con gran parte de sus súbditos prefiriendo las alternativas de gobierno que 

ofrecían un campesino, un soldado raso o unos extranjeros. Somos conscientes, además, 

de que la causa de la caída de los Ming no es solo de carácter administrativo, económico 

o social, asunto que ha ocupado el foco principal de la investigación, sino que también 

aspectos artísticos y religiosos, entre otros, debieron tener importancia. 

Dicho esto, los cambios producidos a partir del siglo XVI son lo suficientemente 

claros y abundantes como para situar, en este momento, el principio de un nuevo 

periodo que los historiadores de China en el siglo XX acostumbran a calificar como 

«moderno», en oposición a la China «tradicional» de los periodos anteriores (Gernet, 

1999, pp. 409-410). El final de la China «tradicional» coincide, pues, con el fin de la 

dinastía Ming, la que contó con los emperadores más refinados de la historia, que 

crearon, en buena medida, la imagen de China que tenemos hoy y organizaron un 

Imperio que, en principio, daba prioridad a las necesidades de la mayoría ante los 

deseos individuales. Cuando la sobriedad, el legalismo y la búsqueda del bien común, 

que Hongwu quiso que caracterizasen a su dinastía, desaparecieron en favor del 

distanciamiento, el lujo de las élites, las luchas de poder y la oposición frontal al 

cambio, la población China decidió que la dinastía que nació de un huérfano había 

perdido «el favor del Cielo» y, por tanto, su legitimidad. 

Rescatamos, como colofón, el testimonio dejado por el exaristócrata y escritor 

huido Zhang Dai, convertido en monje budista tras la caída de la dinastía Ming, que 

refleja la idea final de abandono de las bases originales de la dinastía: 

Cuando pienso en las cosas que hice en el pasado las pongo por escrito para 

pedir perdón. En la vida todo se debe pagar: los andrajos que visto ahora son el 

pago por las pieles y sedas que tuve antaño, la paja sobre la que duermo es el pago 

por aquellas camas, el humo que irrita mis ojos y el estiércol que huele mi nariz es 

el pago por las voluptuosas fragancias del pasado y el saco que llevo al hombro es 

el pago a todos los que me llevaron sobre sus hombros. Por cada clase de pecado, 

hay una clase de castigo. Tenía casi 50 años aquel año de 1645, mi país estaba 



29 
 

hecho pedazos y lo había perdido todo, volviendo la vista atrás era como si mi vida 

bajo los Ming hubiera sido un sueño (La historia de China: Los Ming, 2017). 

  



30 
 

LOS QING: LA FORMACIÓN DE UN IMPERIO 

ANTES DE SERLO 

1. Introducción: Avances hacia un Imperio multiétnico 

En el estado multiétnico de los Qing, la unidad del Imperio, que dobló su tamaño 

durante el siglo XVII, se basaba en las convicciones confucianas de los valores morales, 

la disposición multiculturalista hacia las costumbres locales y los órdenes sociopolíticos 

en las regiones no han, factores que contribuyeron a que las élites locales fuesen leales 

al poder central (Hung, 2016). 

El objetivo de este segundo bloque es explicar cómo se llegó a este punto, partiendo 

de lo expuesto sobre el Imperio que precedió a los Qing. Para explicar clara y 

sólidamente la aceptación manchú por parte de China y la creación de su característico 

estado multiétnico, la argumentación se dividirá en tres apartados: la creación previa de 

un ambiente propicio en el seno de Manchuria para que sus líderes fuesen aceptados 

como emperadores, la estabilización del territorio al tomar el trono y, finalmente, el 

desarrollo de los años posteriores, que prueban la exitosa aceptación de la nueva 

dinastía. 

Nuestra exposición anterior ha puesto en claro que el Imperio Ming se había 

desplomado por sus propios problemas internos y que los manchúes fueron simplemente 

«los ejecutores de su ocaso». Aun así, la descomposición interna de la dinastía Ming no 

es suficiente para explicar el ascenso de los manchúes, y en absoluto su conquista de 

China. Por esta razón, para poder esclarecer esta cuestión tenemos que remontarnos 

nuevamente en la historia, hasta los tiempos de Nurhaci (Franke & Trauzettel, 1973, pp. 

269-270). 

  



31 
 

2. Formación y organización previa a la «conquista del Cielo» 

 

La influencia de los agricultores chinos asentados en Manchuria desde el siglo X 

hizo que algunas tribus tungus se hiciesen sedentarias y formasen el Imperio de los Jin 

(1115-1234) en los territorios del noreste y norte de China. Sus descendientes serán las 

tribus jürchen, que actuarán como aliados de los Ming desde 1589 colaborando con 

ellos en guerras como la defensa de Corea contra Japón en 1592. Estas tribus acabarán 

uniéndose formando Manchuria, Chien-chou fue el corazón de este proceso y el jefe 

tribal Nurhaci (1559-1626)11 su líder(Franke & Trauzettel, 1973, p. 270). 

La ascensión de Nurhaci comienza con la sedentarización de las tribus tungus en la 

región del Jehol (Rehe), al norte de Pekín, unas tierras que los Ming habían convertido 

en guarniciones militares (wei). Las tribus jürchen de Manchuria debían su poder a la 

riqueza obtenida del comercio de materiales de lujo, como perlas, y a su organización 

militar (Gernet, 1999, p. 415). Además, la rivalidad existente entre las diversas tribus 

mongolas vecinas de los manchúes favoreció a Nurhaci, pues consiguió ampliar su 

influencia cuando los mongoles del este le juraron lealtad a cambio de protección contra 

otras tribus (Lattimore, 1951, p. 129). 

Nurhaci se rodeó de consejeros chinos, numerosos en su zona de Manchuria, y creó 

una organización feudal y guerrera cuya base eran un conjunto de propiedades 

gobernadas por los jefes de la aristocracia jürchen y unidades militares formadas 

siguiendo el modelo de guarniciones chinas, a las que llamó banderas (qi) (Gernet, 

1999, p. 415). 

El sistema de banderas es clave para la formación del carácter multiétnico del 

imperio manchú.  Es un modelo que estructura el ejército en compañías (niru) reunidas 

en cuatro grupos llamados banderas, cada una de un color (amarilla, blanca, roja y azul), 

que en 1615 aumentará a ocho, pero mantendrán los mismos colores, aunque las cuatro 

nuevas tendrán distinto bordado. Cada bandera constaba de cinco divisiones (jalan) con 

cinco compañías (niru) cada una. Debemos aclarar que, aunque sea un modelo de 

estructuración del ejército, a ellas pertenecían no solo soldados, sino también familiares, 

                                                             
11 Nurhaci es un personaje que ha suscitado muchas investigaciones y debates de entre los que destacan 

los trabajos de la historiografía coreana; artículo ilustrativo de la dimensión de los mismos en el que se 

debate sobre la correcta escritura de su nombre: Grimm, 2005. 



32 
 

lo que hacía que toda la sociedad manchú estuviese sujeta a este sistema. Las banderas 

no solo realizaban tareas militares; durante la paz sus integrantes atendían actividades 

productivas y, durante la guerra, una parte asistía al frente mientras otra aseguraba el 

aprovisionamiento de la retaguardia (Franke & Trauzettel, 1973, pp. 270-271).12 

El número de banderas fue creciendo, pero lo singular es que distintos grupos 

étnicos se fueron uniendo al sistema y en 1643, un año antes de la conquista de China, 

los manchúes contaban con ocho banderas auxiliares formadas por mongoles y otras 

ocho cuyos integrantes eran de etnia china han. Es importante porque los integrantes 

chinos de las banderas se convirtieron en intermediarios entre el pueblo chino y sus 

señores manchús, acabando por ocupar, salvando las distancias, un papel similar a los 

eunucos en la Corte Ming (Spence, 1988, p. 17). Tras la conquista de China, a las 

banderas se les adjudicará una posición jurídica y económica privilegiada, solo a fínales 

del siglo XVIII se pondrá fin a este trato de favor (Franke & Trauzettel, 1973, p. 272). 

Los jürchen, unificados por Nurhaci bajo la dinastía de los Jin Posteriores (Hou 

Jin), adoptarán una actitud hostil hacia China tras la primera década del siglo XVII. En 

1618, estabilizadas sus fronteras con los mongoles, dirigirán sus ataques hacia el norte 

de China y, en tres años, tomarán Shenyang y Liaoyang. Nurhaci morirá en 1626 

mientras residía en su nueva capital establecida en Shenyang, renombrada como 

Mukden. Le sucederá Hung Taiji (1627-1644), que desplegará una gran actividad 

militar y ocupará toda Manchuria (Gernet, 1999, pp. 415-416). 

El papel de Hung Taiji es clave para nuestra idea de la asimilación de la conquista 

manchú por parte de los chinos: su política se centrará en la imitación de las 

instituciones chinas, tratadas con anterioridad. Hung Taiji se proveerá de un neiko 

propio formado por magistrados chinos, implantará seis ministerios similares a los de 

los Ming y dará forma a un aparato de poder dividido bajo su influencia, tal y como lo 

mandaba la tradición china. Sus consejeros y generales también serán chinos, su 

armamento y parte de su ejército serán chinos, incluso comenzará a introducir 

elementos de la cultura china en su territorio (Franke & Trauzettel, 1973, p. 272). En 

1635 Hung Taiji cambia el nombre de jürchen por el de manchúes y al año siguiente el 

título dinástico de Jin por el de Qing.  

                                                             
12 El número de integrantes de las banderas siempre fue un secreto de estado; si queremos hacernos una 

idea aproximada de sus dimensiones el siguiente estudio nos ofrece una visión muy acertada: Elliott, et 

al., 2016. 



33 
 

Los diversos aspectos de la evolución manchú, que hemos puesto de relieve, hacen 

comprensible la instauración y asimilación de la nueva dinastía en China, pues los 

chinos se encontraban ante un «extranjero» muy curioso, que siempre habían visto a 

través de una concepción binaria como un bárbaro13 frente su Imperio civilizado 

(Haboush, 2005, p. 124), pero que ahora se presentaba con un aparato administrativo y 

una estructura social semejante a la suya. 

Como conclusión, en palabras de Gernet: «En vísperas de la toma de Pekín en 1644, 

los manchúes se han asegurado la fuerza militar, la cohesión política, la organización 

administrativa y las bases estratégicas que les permitirían tomar el poder en China y 

someter este inmenso imperio a su dominación. Para ello han necesitado menos de 

medio siglo».14 

  

                                                             
13 Podemos encontrar una explicación más desarrollada del concepto de «bárbaro» por parte de la 

población han en Haboush, 2005, pp. 115-117. 
14 Es necesario aclarar que la cita de Gernet hace referencia desde el inicio de la actitud hostil manchú 

hacia China a inicios del XVII y hasta la conquista de Pekín en 1644, pero nosotros nos hemos remontado 

mucho más atrás en el tiempo para poder mostrar cuándo toman forma esas estructuras de gobierno tan 

similares a las chinas, que luego les permiten establecer su propia dinastía en territorio extranjero. 



34 
 

3. Los primeros Qing: Estabilización de la conquista 

Dado que en el curso de la historia muchos han actuado 

siguiendo creencias que otros muchos no creían, debemos 

admitir forzosamente que, para cada uno, en diferente grado, la 

historia ha sido en gran parte el «Teatro de una Ilusión» (Eco 

& Weaver, 1988, p. 4). 

 

Planteada la situación propicia en la que la nueva dinastía Qing entró en China, 

debemos centrarnos ahora en sus primeros años como «emperadores del Cielo», pues de 

no encontrar a tiempo un rumbo correcto para sus políticas, podrían haber sufrido 

pronto una suerte similar a sus predecesores. 

Cuando los jürchen fundaron la dinastía Qing, legitimaron su estado identificándolo 

con otros grupos extranjeros que ya habían establecido dinastías importantes en China 

siglos atrás, como los Lia o los Yuan. Evidentemente, este intento de legitimación no 

fue compartido por los propios chinos han que consideraban a los Qing como una 

dinastía extranjera que había tomado el poder por la fuerza. En la tarea de cambiar esta 

concepción jugaron un papel principal los letrados e historiadores chinos. Con su ayuda, 

los líderes manchúes comenzaron a desarrollar una historia del pasado chino que 

legitimaba su mandato. También fueron claves sus actos propagandísticos que 

propiciaron que el cambio de dinastía no se viese como abrupto y rupturista con el 

pasado, sino como un armonioso giro hacia la prosperidad. Ejemplos propagandísticos 

serán la entrada el 7 de junio 1644 del regente Qing Dorgon en Pekín con el carruaje 

que solían utilizar los Ming o los esfuerzos por conquistar y pacificar rápidamente la 

llanura central del Imperio, lugar donde apareció la cultura china más antigua (Xia) y 

donde se estableció el primer estado chino (Shang) (Haboush, 2005, pp. 73-77). 

Error inicial por parte de los Qing fue que, al comienzo, la dominación manchú se 

intentó establecer por la fuerza. En 1645, un año después de la conquista de Pekín, 

Dorgon (1612-1650), que gobernó hasta 1650 como regente de su sobrino, el futuro 

emperador Shunzhi (reinado 1644-1661), promulgó varias medidas destinadas a la 

represión y exclusión china (Krahe, 2017, p. 87). Los manchúes se instalan en China 

como una raza de señores destinada a reinar sobre una población de esclavos, tal como 



35 
 

habían hecho los mongoles. A partir de 1668 implantarán varias medidas destinadas a la 

segregación social: se veta la entrada de los han en Manchuria, con la idea de mantener 

una tierra «limpia» de la influencia extranjera, prohíben los matrimonios mixtos y 

grandes ciudades como Pekín se dividen en áreas chinas y manchúes. Desde el principio 

de su conquista, los manchúes expropian tierras a los campesinos chinos a favor de los 

integrantes de las banderas y construyen infraestructuras de las que excluyen a los 

chinos, también someterán a chinos como esclavos y los tratarán duramente llegando a 

poder decretar su muerte. Aun así, la medida más característica de todas es la 

imposición de adoptar el peinado típico manchú (la famosa coleta) bajo pena de muerte 

(Gernet, 1999, p. 417). 

Los efectos de este sistema que crea una atmósfera de terror y favorece la 

corrupción no tardan en revelarse desastrosos. Los manchúes se darán cuenta de que un 

sistema fiscal moderado y uniforme era más rentable que la explotación directa, y que 

los hombres libres trabajaban mejor que los esclavos, por eso renunciarán poco a poco a 

sus esclavos y los campesinos libres recuperarán algunas de sus tierras, hasta el punto 

de que en 1685 se prohíbe a las banderas confiscar nuevas tierras. Jaques Gernet opina 

que todo este sufrimiento se le impuso en vano al campesino chino y argumenta que «el 

error de los manchúes se explica por su voluntad de aplicar en China prácticas y 

concepciones que se justificaban solo en el contexto de las sociedades de la estepa». El 

cambio político fue bastante radical y, gracias a los Qing, China conoció en el siglo 

XVIII el régimen fiscal agrario más permisivo de toda su historia. Este abrupto cambio 

supuso una adhesión casi total de la población a sus nuevos dirigentes (Gernet, 1999, p. 

418). 

Durante estos primeros 50 años de mandato, los Qing habían logrado encontrar el 

rumbo correcto para sus políticas y se habían ganado al grueso del campesinado, pero 

¿qué sucedía con la influyente élite letrada que había sido fiel a la dinastía Ming?  

De inicio, la mayoría de los intelectuales se niegan a colaborar con los Qing, pero 

poco a poco entienden que los nuevos amos adoptan sin grandes cambios las 

instituciones autocráticas y centralizadas que mantenían al difunto Imperio. La 

reapertura de los exámenes de acceso oficiales en 1656 como única vía para acceder al 

poder contribuyó al retorno a las normas y generó una nueva élite de funcionarios 

jóvenes entregados al nuevo régimen. Esto hizo realidad los deseos más queridos de los 

déspotas ilustrados y acercó a las clases dirigentes de la época Ming al nuevo Imperio, 



36 
 

poniendo fin a las luchas de poder que se daban en la antigua dinastía entre el poder 

central, los agentes del gobierno y los eunucos, que perdieron toda su influencia. Así, se 

establecerá una buena relación entre las élites chinas y el poder imperial, que disipará el 

antagonismo entre chinos y manchúes y supondrá un pilar fundamental para la 

aceptación de los Qing (Gernet, 1999, pp. 423-424). 

Estas acertadas reformas parecen un argumento de peso suficiente para que la nueva 

dinastía se estableciese sin problemas, pero aún falta la guinda del pastel, encarnada por 

la figura del primer emperador Qing, Shunzhi. Él fue, en muchos aspectos, continuador 

de las políticas de su tío Dorgon, pero lo característico del joven emperador fue su 

ferviente defensa de la cultura china. Shunzhi se aficionó rápidamente a la lengua, la 

caligrafía, el teatro y la novela chinos, volvió a poner en funcionamiento algunos 

departamentos de palacio gestionados por eunucos, a quienes devolvió algo de 

influencia, pero los mantuvo completamente controlados, e incluso ordenó la 

recuperación de la historia de los Ming. Tras la prematura muerte de Shunzhi a los 22 

años a causa de la viruela, el poder fue asumido por cuatro regentes, de los que Oboi fue 

el más influyente. Este abolió algunas de las políticas de Shunzhi, dio preferencia a 

letrados manchúes en los puestos más altos de la administración y endureció las 

políticas de recaudación de impuestos. Por suerte, el futuro emperador Kangxi retomará 

la línea de Shunzhi y el clima de tolerancia se mantendrá (Krahe, 2017, pp. 87-90). 

Todo contribuyó a calmar la amargura de los patriotas chinos más intransigentes: la 

relativa suavización de los comportamientos políticos, la adopción por los emperadores 

y la aristocracia manchú de la administración y la cultura china, y la expansión 

territorial y prosperidad general de los años siguientes (Gernet, 1999, p. 424). 

Aunque hemos remarcado varias veces que las estructuras de gobierno Ming se 

mantuvieron prácticamente intactas tras el cambio de dinastía, les daremos un breve 

repaso para resaltar los pequeños cambios que se introducen en el sistema y debatir su 

relevancia. 

Quizás uno de los mayores cambios que observamos se encuentra en el Nei-ko, que 

fue desplazado como institución principal por el nuevo Consejo de Estado (chün-chi 

ch’u)15. Al Consejo de Estado le fueron transferidas las funciones del Nei-ko: los 

                                                             
15 A. K. L. Ho indaga en la historia, organización y función del Consejo de Estado en Kuo-liang Ho, 

1952. 



37 
 

consejeros, cuyo número solía rondar los 10 y se encontraban en igualdad paritaria entre 

las etnias manchú y china. Celebraban audiencias con el emperador para aconsejarle 

sobre toda clase de cuestiones, especialmente para la designación de funcionarios de 

ambas etnias, proponiendo una lista de la que el emperador elegía a placer. La creación 

de este nuevo órgano de gobierno data de 1729 y obedece al deseo del emperador 

Yongzheng de mantener ciertos secretos, principalmente militares. La Censoría, por otra 

parte, se mantuvo intacta, también los 6 ministerios, con la novedad de que se añadió un 

séptimo ministerio para gestionar las conquistas exteriores, una especie de «Ministerio 

de Colonias»16, regido siempre por un general de las banderas (Franke & Trauzettel, 

1973, pp. 288-289). 

Sobre la administración territorial, al margen de las medidas de exclusión 

implantadas en los inicios de la dinastía, el regente Dorgon dividió en dos las tres 

mayores provincias de los Ming para facilitar su gobernación, quedando el territorio 

formado por 18 provincias (sheng). A la cabeza de estas encontramos un gobernador 

civil (hsün-fu) y uno militar (tsung-tu), que venía de las banderas chinas (Franke & 

Trauzettel, 1973, p. 289). Bajo las órdenes de cada gobernador, colocó dos funcionarios 

con competencias económicas y jurídicas, acompañados por varios censores que los 

supervisasen. Debajo de ellos en el escalafón administrativo encontramos a los 

«prefectos» que controlaban las grandes ciudades y tenían a su cargo a los funcionarios 

locales encargados de la administración cotidiana y la recaudación de impuestos 

(Spence, 2011, p. 91). 

En el sistema de exámenes para el funcionariado, se mantuvo una estructura y 

temario similar al de la anterior dinastía, pero con algunas reformas que claramente 

beneficiaban a los manchúes y las banderas sobre los chinos. Los chinos comenzaban su 

carrera como funcionarios superando el examen de su distrito y obteniendo la 

promoción académica de más bajo nivel, y los mejores de ellos eran seleccionados 

mediante una serie de exámenes especiales que los convertirían en licenciados 

superiores (Kung-sheng) y les reportaban una beca para presentarse al examen de la 

capital. Si lo superaban alcanzaban el grado máximo del funcionariado (chin-shib). 

Hasta aquí el sistema es similar al Ming, pero los Qing introdujeron una variante: los 

funcionarios provenientes de las banderas no tenían por qué tener el grado de máximo 

                                                             
16 Su nombre real es «Superintendencia para Mongolia» pero actúa a modo de ministerio y su poder no se 

reduce solo a Mongolia, también tendrá jurisdicción en el Tíbet y la jerarquía lamaísta. 



38 
 

funcionario y reservaron plazas para ellos con el ánimo de evitar que todos los altos 

funcionarios fuesen chinos. A pesar de esta medida claramente pro manchú, el grueso 

de los funcionarios imperiales provenía del sureste de China, al igual que con los Ming, 

mientras solo un pequeño grupo provenía de las banderas manchúes (Franke & 

Trauzettel, 1973, p. 290). 

Para concluir abordaremos el tema de las políticas de recaudación de impuestos, 

claro ejemplo de cómo la economía se convirtió en un arma política utilizada para 

apaciguar al pueblo chino. Durante la década de 1650, los manchúes abolieron gran 

parte de los diferentes impuestos que habían ido implantando los Ming en el periodo de 

crisis económica, y además eximieron del pago de impuestos a las poblaciones que 

habían sido devastadas por la guerra de la década anterior. Incluso, a partir de 1680, tras 

el éxito en varias de sus campañas militares, redujeron aún más los impuestos a la 

población del Imperio. Además, en 1727, el emperador Yongzheng establecerá un 

sistema de unificación de los impuestos personales y territoriales similar al de látigo 

único de los Ming, del que la mayoría de los campesinos quedaron exentos al tener 

propiedades de tierra muy pequeñas (Feuerwerker & Elman, 2020). 

La renovación política de Yongzheng fue beneficiosa y muy fructífera gracias a la 

flexibilización de los tributos que podían pagarse tanto en especie como en plata. Se 

fomentó en gran medida la creación y venta de manufacturas por parte de los 

campesinos, dinamizando el mercado interior chino. Yongzheng también se enfrentó a 

la corrupción de los funcionarios, encargados de recoger los tributos, aumentando su 

salario, pero fracasó y solo consiguió que se enriqueciesen aún más. Aun con todo, la 

política económica de los primeros Qing, y en especial de Yongzheng, llevó al país a un 

bienestar económico desconocido en el pasado, y todo ello rodeado, hábilmente, de una 

enorme aura de legalismo económico que hizo que la burocracia no protestase de la gran 

tolerancia de los monarcas en esta materia (Franke & Trauzettel, 1973, pp. 291-293). 

 

  



39 
 

4. Oposición y críticas al sistema Qing 

Por lo visto hasta ahora, los manchúes entraron en China con una situación muy 

favorable para instaurar un nuevo gobierno y aprovechándose de la anarquía general; 

aun así, y pese al correcto rumbo que tomaron sus políticas de gobierno, la nueva 

dinastía no tardará en encontrar oposición de todo tipo que retrasará la instauración 

definitiva de su poder. De estas resistencias físicas e intelectuales, desde fuera y desde 

dentro del territorio imperial, y de su superación por parte de los Qing para finalmente 

brindar a China una expansión sin precedentes, trata este apartado. 

La conquista manchú de China supuso un cambio en la percepción del mundo y de 

sí mismos que tenían los intelectuales, no solo chinos sino también coreanos y de otras 

áreas de influencia Ming. Este cambio intelectual nos permite unir dos conceptos ya 

mencionados: el concepto de «legitimidad» y el de «bárbaros». China era considerada el 

centro del mundo «civilizado» frente a los «bárbaros»; su base era el reconocimiento de 

la cultura y política china de los Ming como principal heredera de la civilización 

confuciana. Cuando los «bárbaros» manchúes conquistan China, la legitimidad que 

daba ser considerados herederos de la tradición confuciana se pierde y, así, gran parte de 

las élites intelectuales se opondrán en principio a la nueva dinastía, hasta que esta 

consiga recuperar su posición como centro del mundo civilizado (Haboush, 2005, p. 

115). 

En su estudio de la lealtad en los periodos Ming y Qing, Ian McMorran ha 

clasificado la lealtad china en dos categorías: «Lealtad absoluta» y «Lealtad racional». 

La primera se basa en la supremacía absoluta del emperador, considerando que él es 

quien tiene los mejores medios para gobernar; por otra parte, la «racional» es la que 

opina que la lealtad hacia el gobernante está condicionada a que este se rija por los 

principios de gobierno correcto. La idea de lealtad absoluta mantuvo su predominio en 

los chinos durante las épocas Ming y Qing, a pesar de las críticas que recibieron los 

Ming tardíos. En contraste con esta idea, tradicionalmente defendida por la 

historiografía china, la psicóloga e historiadora Hillary J. Beattie encuentra que la 

colaboración era mucho más prominente que la resistencia durante la invasión manchú 

(Chan, 2000, pp. 27-28). 



40 
 

Una vez instaurados los Qing en el poder, los pocos intelectuales todavía leales a 

los Ming, conocidos como yimin, se negaron a comprometerse con el nuevo gobierno y 

se hicieron ermitaños. Aun así, tras ver el desarrollo sociocultural del Imperio y ser 

testigos de la conciliación intelectual manchú-han, muchos aceptaron la legitimidad del 

mandato Qing y se unieron a ellos. Independientemente de si los funcionarios Ming 

colaboraron con la nueva dinastía desde el primer momento o un tiempo más tarde, esto 

iba contra las enseñanzas neoconfucianas, que decían que las relaciones monarca-

funcionario debían basarse en una lealtad incuestionada. Para explicar esta «traición» 

deliberada a los ideales confucianos, un prominente historiador de la época llamado 

Wan Sitong (1638-1702) comenta que es entendible que, frente al avance manchú, la 

ideología ortodoxa neoconfuciana fuese perdiendo fuerza frente a intereses personales 

de los funcionarios para intentar sobrevivir, buscar oportunidades de ascender en su 

carrera profesional o simplemente obtener protección para sus familias durante la 

conquista (Chan, 2000, pp. 28-32). 

Al margen de los verdaderos motivos para dejar la resistencia y unirse a los 

manchúes, el de «seguir la voluntad del Cielo» y «trabajar para el interés de la gente» 

fueron los argumentos más utilizados entre los funcionarios han para justificar su 

compromiso con la nueva dinastía. De todas formas, no todo fue tan simple como 

argumentar la colaboración por propio interés, encontramos numerosos ejemplos 

personales como el de Qiu Junsun, un magistrado que, cansado de las violentas guerras 

y los desastres naturales de los últimos años de la dinastía Ming, se unió a los invasores 

para evitar otra masacre en su territorio. Además, desde una perspectiva cultural, 

algunos creyentes del confucianismo parecían completamente convencidos de que, 

apoyando a los Qing, podrían «educar a los bárbaros» para que desarrollasen un mayor 

aprecio por los valores confucianos y adoptasen las formas de gobierno chinas. Como 

sabemos, esto no hubiera sido necesario pues los manchúes ya tenían unas formas de 

gobierno similares a las chinas y, en los años posteriores a la conquista, lo demostrarán 

(Chan, 2000, pp. 32-34). 

Para concluir con la no demasiado numerosa ni problemática resistencia de los 

funcionarios chinos, hablaremos de los intelectuales chinos han que llegaron a su 

mayoría de edad ya bajo el imperio Qing. Su situación era diferente a la de sus 

predecesores, para ellos los manchúes fueron gobernantes legítimos antes que invasores 

y se veían a sí mismos como vasallos de los Qing, sin compromiso con la anterior 



41 
 

dinastía, a la que no habían servido. Aunque este grupo no supuso ningún problema 

para la administración manchú, sí lo es para los historiadores que lo han trabajado, pues 

abren un prolífico debate en busca de la línea divisoria que diferenció a los vasallos 

Ming de los Qing, que trataremos como una de las partes conclusivas de este trabajo 

(Chan, 2000, pp. 51-52). 

Con todo, pese a no ser numerosa, esto no significa que no fuese realmente 

importante aplacarla: conseguir poner de su lado a las élites intelectuales Ming fue clave 

para la legitimación de la nueva dinastía, ya que muchos de ellos eran los historiadores 

y cronistas que poco a poco fueron legitimando que el «mandato del Cielo» había caído 

sobre los Qing, favoreciendo así la definitiva «conciliación manchú-han». 

Resta dedicarle unas líneas a la oposición física a la dinastía manchú, que se 

materializará en tres frentes: la resistencia de los Ming del sur, la revitalización de la 

piratería y la rebelión de los «Tres Feudatarios» (1674-1681).  

La resistencia de los Ming del sur, pese a que los invasores se habían apoderado de 

China en 1644, casi sin luchar, y todos eran conscientes de que los Ming habían perdido 

el favor del pueblo y estaban condenados a desaparecer, se localizó en los territorios del 

sur puesto que allí habían huido diferentes pretendientes Ming. Esta oposición se irá 

minando por la falta general de cohesión y por la tensión generada con la población 

local, que sí eran proclives a la colaboración con el enemigo. Todo ello supuso que, 

hacia 1658, todos los herederos Ming hubiesen sido vencidos uno a uno. Aun así, 

durante 15 años de guerras en el sur, los descendientes Ming consiguieron mantener una 

ficción de poder legítimo que será exaltada por una minoría de grandes letrados todavía 

leales a los Ming en los años del nuevo mandato (Franke & Trauzettel, 1973, pp. 266-

269). 

En cuanto al repunte de la piratería alrededor de 1650, la resistencia contra los 

invasores se basa en la adhesión de los últimos representantes de la familia imperial y 

del nacionalismo han a un fenómeno que siempre había sido un gran problema para 

China, la piratería. Sin ser una guerra declarada contra los invasores en favor de los 

Ming, las actividades piráticas en las provincias costeras ocasionaron no pocas 

dificultades al ejército Qing, ayudando indirectamente a la resistencia de los Ming 

del sur y a las tentativas de secesión (Gernet, 1999, pp. 419-420). 



42 
 

Por otra parte, como ya hemos comentado anteriormente, durante su conquista de 

China, los manchúes habían utilizado los servicios de antiguos funcionarios Ming que 

se habían adherido al nuevo régimen. Eran vistos con cierta suspicacia por los manchúes 

y muchos acabaron siendo purgados y sustituidos por los funcionarios reclutados 

mediante el sistema de oposiciones durante los primeros 20 años de la dinastía. Sin 

embargo, esta depuración no pudo extenderse a las provincias del sur, más lejanas y 

peor controladas, donde los Qing se habían visto obligados a conceder cierta autonomía 

a los jefes del ejército que habían conseguido reducir la resistencia de los Ming del sur. 

Elevados a categoría de «príncipes», los gobernadores militares del sur chino tenían a su 

disposición las tropas utilizadas durante la conquista de China que no habían licenciado 

aprovechando su gran autonomía (Gernet, 1999, pp. 420-421). 

El más poderoso de estos príncipes era Wu Shangui (1612-1678), el exgeneral Ming 

del frente septentrional que ayudó a los manchúes a tomar Pekín y a terminar con el 

rebelde Li Zicheng en 1644. Será Wu Shangui, junto con otros dos príncipes del sur 

llamados Geng Jingzhong (?-1682) y Sun Yanling (?-1677), quienes protagonicen la 

conocida «Rebelión de los Tres Feudatarios» cuando, en 1674, desde la Corte imperial 

se trate de suprimir la autonomía de la que gozaban. El antiguo general Ming estará a 

punto de reconquistar toda China y acabar con el poder de los manchúes, pero la guerra 

cambiará su curso a partir de 1676 y los tres feudatarios serán sometidos al año 

siguiente. A Wu Shangui le sucederá su hijo Wu Shifan, que continuará la guerra hasta 

que, en 1861, sitiado en su capital Kunming, decidirá quitarse la vida. Así termina la 

«Rebelión de los Tres Feudatarios», la última y más grave resistencia a la que tuvo que 

enfrentarse la nueva dinastía manchú (Gernet, 1999, p. 421). 

En palabras del sinólogo francés del siglo XX Jacques Gernet: «La liquidación de 

las tendencias autonomistas del sur del Yangtsé refleja un refuerzo general del control 

del poder central en el conjunto del imperio, el final del periodo de adaptación y la 

consolidación del nuevo régimen. Por ello podemos considerar que el largo periodo de 

estabilidad interior que durará hasta finales del siglo XVIII empieza aquí, en 1681».  

El esbozo del amplio desarrollo del que goza el imperio Qing durante dicho periodo 

de estabilidad interior, será el broche final de nuestra investigación y el argumento 

principal para demostrar que la nueva dinastía había conseguido establecer, gracias a 

todo lo anteriormente explicado, un «Mandato del Cielo» con unos cimientos muy 

profundos. 



43 
 

5. Con el favor del Cielo: Evolución del Imperio Qing tras los 

primeros años 

En este último apartado veremos la influencia que tuvieron a medio plazo el cambio 

de dinastía y las nuevas políticas Qing en los chinos. Comenzaremos por el desarrollo 

económico tras la superación de la crisis de los Ming tardíos; luego hablaremos de 

cómo cambiaron o no los fundamentos de la sociedad y cómo se fueron adaptando los 

integrantes del Imperio chino a la nueva dinastía y terminaremos con una breve revisión 

de los asuntos exteriores del Imperio que nos servirán como prueba de que el interior 

del Imperio Qing ya se había consolidado y era hora de mirar hacia el exterior y 

desarrollar la poderosa política imperialista manchú. 

Una vez restaurada la economía, los Qing supieron mantener su desarrollo. 

Adoptaron una posición muy poco intervencionista en un sistema de mercado que se 

hacía cada vez más complejo, salvo que en alguna zona del Imperio tuviese lugar una 

situación de escasez de alimentos pues, entonces, la dinastía compraba grano o utilizaba 

sus reservas para ofrecer apoyo a los afectados (Feuerwerker & Elman, 2020). Durante 

los siglos XVII y XVIII la base del sistema económico fue la agricultura, se dobló la 

cantidad de tierras cultivables y aumentó mucho su rendimiento gracias a la inclusión de 

nuevos cultivos. Además, la nueva dinastía favorecerá la fluidez de los productos desde 

las regiones más productivas a las que lo eran menos, lo que animará a los agricultores a 

producir más. También en estos dos siglos irán desapareciendo los latifundios en favor 

de los minifundios a causa de las políticas agrarias Qing, favorables a este modelo. Así, 

el precio de los minifundios acabará multiplicándose por diez (Krahe, 2017, pp. 105-

107). El siglo XVIII es el momento que mejor revela el desfase de las evoluciones de 

Asia y Europa pues, frente a los mediocres rendimientos de la agricultura de una Europa 

débilmente poblada, encontramos la hábil y diversificada agricultura de una China cuyo 

aumento demográfico es extraordinario (Gernet, 1999, pp. 431-432). 

Además de la agricultura, bajo el mandato de los Qing en el siglo XVIII, el mundo 

chino desarrolló y consiguió sacar el mayor partido posible a las técnicas de la era 

preindustrial mediante la conjunción de la agricultura, la artesanía y el comercio. En 

general, la economía china experimentará un periodo de gran bonanza: la gestión de los 

monopolios estatales de las minas de plata, la sal y el té será excelente y reportará 



44 
 

grandes beneficios al estado17 (Krahe, 2017, pp. 105-111). Se ampliará el mercado de la 

industria textil china y los hornos de porcelana de Jingdezhen se harán famosos por todo 

el mundo. Ante la apreciación de sus productos fuera de sus fronteras, China comenzará 

a comerciar con todos los mercados que estén a su disposición. Lo más notable de esta 

expansión económica de China en el siglo XVIII es la amplitud de las corrientes 

comerciales y la cantidad de regiones controladas por corporaciones de mercaderes 

chinos fuera de las propias fronteras chinas (La historia de China: Los Qing, 2017). 

Del esplendor económico se contagiarán otras áreas de la sociedad china: por 

ejemplo estos importantes mercaderes, que cada vez amasan una mayor fortuna, serán 

grandes promotores del arte y la cultura Qing, dando lugar al fenómeno del mecenazgo, 

que supondrá un florecimiento bibliográfico enorme en China con la publicación de 

numerosas recopilaciones, enciclopedias y colecciones de obras chinas que abarcan 

desde la antigüedad hasta el siglo XVII. De entre todos los mecenas, el emperador 

Kangxi será el principal (Krahe, 2017, p. 134). 

Para concluir este apartado sobre el desarrollo económico resaltamos que, como 

vemos, las políticas de reducción de impuestos, eliminación forzosa de servicios, 

aumento de pago a los funcionarios… que se promovieron en el contexto de 

apaciguamiento de la sociedad china, no afectaron en absoluto al desarrollo de su 

economía, que posicionó a China, en el siglo XVIII, como la productora de un 33% de 

las manufacturas globales.18 

La paz y prosperidad interior serán las causas principales del crecimiento de la 

población china en el siglo XVIII. El imperio de los Qing experimenta un empuje 

demográfico mayor que el de cualquier otro país del mundo, llegando a 1800 con la 

asombrosa cifra de 360 millones de habitantes chinos frente a los 193 que conseguían 

sumar todos los países europeos en esta misma fecha19 (Gernet, 1999, pp. 433-435). 

Aunque la tasa de nacimientos a lo largo de los siglos que duró la dinastía manchú se 

mantuvo, la de mortalidad se redujo significativamente por la prosperidad que ya hemos 

                                                             
17 Más información sobre los monopolios, que no podemos desarrollar aquí de manera más extensa, en 

Krahe, 2017, pp. 105-111. 
18 Esta es una idea transmitida por Kenneth Pomeranz en su libro The Great Divergence que he rescatado 

de la lectura de Arrighi, 2007. 
19 Pese a que en estos momentos de prosperidad de los Qing encontramos una enorme diferencia 

demográfica, no es algo nuevo, pues que China aventaje en población a toda Europa ha sido siempre la 

tónica general. Se adjunta un gráfico de evolución demográfica comparada entre China y Europa durante 

la época moderna (véase Anexo I: Ilustración 8). 



45 
 

comentado y por la ausencia de desastres naturales. La esperanza de vida media era de 

30 años, aunque, engañosamente, esta estadística queda condicionada por la alta 

mortalidad infantil de la época. Ejemplo claro es el dato de que de los 55 hijos del 

emperador Kangxi, 22 murieron antes de los cuatro años (Krahe, 2017, p. 112). 

Como es de suponer, el rápido crecimiento poblacional llevó a China a buscar 

nuevos territorios que absorbieran este incremento: en 1765 se fundaron colonias en la 

provincia de Xinjian, Manchuria, isla de Borneo o el Sudeste Asiático. Además, 

apareció un nuevo grupo social formado por aquellos adultos jóvenes que se asentaron 

en los territorios fronterizos y acabaron formando pequeños núcleos familiares. Estas 

poblaciones fronterizas vivían en las montañas en chozas y se dedicaban al cultivo de té 

y otras plantas, así como al trabajo de metales preciosos y pieles que luego comerciaban 

(La historia de China: Los Qing, 2017). 

En cuanto al campesinado, los sirvientes y los esclavos se encontraban en una muy 

buena posición en comparación con los siglos anteriores. Después de haber sido 

abandonados a su suerte tantas veces que incluso habían roto completamente sus lazos 

con la antigua dinastía, el panorama que se les presentaba ahora era muy diferente. Al 

nuevo carácter de los emperadores, mucho más cercanos al pueblo, haciendo incluso 

viajes por distintas poblaciones rurales para dejarse ver entre sus súbditos en 

contraposición al carácter aislacionista de los últimos Ming, se sumaban las medidas de 

la nueva dinastía para limitar el efecto de las hambrunas y los desastres naturales que 

hicieron que el nivel de vida de los campesinos ascendiese. También las relaciones 

serviles fueron desapareciendo en favor de las libres con las leyes de 1761 y 1786 y la 

implantación de los contratos de arriendo en la mayoría de los lugares del Imperio. 

Además, gracias a la expansión de los mercados, la demanda de jornaleros y sirvientes 

aumentó, así como el valor de su trabajo, lo que facilitó la subsistencia de las clases 

bajas y mejoró las condiciones en las que eran contratados (Krahe, 2017, pp. 112-117). 

Pese a que el desarrollo del país y la nueva dinastía supuso cambios moderados en 

la sociedad, la familia seguirá siendo la unidad social principal y continuará teniendo la 

misma estructura patriarcal que con los Ming, en la que se confería prácticamente un 

poder absoluto al ascendiente masculino de mayor edad sobre el resto y, recordemos, 

era una representación de la organización del propio estado chino a pequeña escala 

(Feuerwerker & Elman, 2020). En cuanto a la situación de la mujer, veremos que 

entrados en el siglo XVIII se intenta mejorar su situación, principalmente por parte del 



46 
 

emperador Kangxi, que trató de acabar con costumbres despóticas como la de vendar 

los pies a las mujeres o la de obligar a las viudas a quitarse la vida por lealtad a sus 

maridos. Por desgracia, debido a la presión de los letrados confucianos, estas prácticas 

continuaron siendo bien vistas por la sociedad hasta el siglo XX. También se trató de 

reducir el infanticidio femenino dándoles una mayor «utilidad» para las familias, 

mediante el intento de introducirlas en el mundo laboral agrario. Estas medidas también 

tardarán en cuajar varios siglos (Botton, 2000, pp. 393-396). 

En cuanto a los estratos privilegiados de la sociedad, dejando a un lado el convulso 

periodo inicial, todo se mantendrá estable también. La aristocracia seguirá formada por 

funcionarios-letrados, principalmente provenientes de familias ricas del sureste del 

Imperio, que ejercían el liderazgo político y económico tras haber superado con éxito 

sus exámenes de acceso a la administración, e invertirán su tiempo y dinero en preparar 

a sus descendientes para el mismo destino. Aun así, como ya comentamos al explicar el 

sistema de oposiciones chino, eran pocos los que conseguían superar esos exámenes y 

aquellos que no lo conseguían normalmente terminaban ocupando puestos en los que 

poder dar utilidad a su formación, como maestros, escritores o abogados. La principal 

fuente de riqueza de este grupo, aparte de su salario, que se vio incrementado, seguirá 

siendo su patrimonio familiar, ya fuese en forma de tierras que arrendar o compañías y 

establecimientos de comercio. Tal vez lo que más nos llame la atención a nosotros como 

europeos es la movilidad social de carácter ascendente de esta sociedad, que daba la 

posibilidad a un niño campesino de llegar a formar parte de este grupo de privilegiados 

si conseguía superar el examen de funcionariado (Feuerwerker & Elman, 2020). 

Por último, veremos cómo se adaptó el ejército manchú a esta situación de 

estabilidad y prosperidad. Los militares nunca estuvieron muy bien vistos en la China 

Ming, pero con la llegada de los Qing podría esperarse un cambio a causa de la 

importancia del ya comentado sistema de banderas en la sociedad manchú. Si bien es 

cierto que, durante los primeros años de la conquista, los militares de las banderas 

gozaron de privilegios y de tierras confiscadas a las antiguas élites Ming, pronto caerán 

en una situación de semi-marginalidad, incluso más preocupante que con la antigua 

dinastía. Durante el siglo XVIII, la población de las guarniciones creció, pero no 

sucedió lo mismo con la tierra ofrecida a los militares. Esto, sumado a la disminución 

paulatina de sus salarios, hizo que este grupo social se viera en peligro de exclusión y 

sus únicas salidas fuesen convertirse en bandidos o rebelarse. Ante dicha situación, el 



47 
 

emperador Kangxi intentó aumentar su salario y Yongzheng trató de mejorar la 

educación de los hijos de los soldados. La solución final al problema fue reubicar a los 

integrantes de las banderas en granjas distribuidas por el territorio de Manchuria, pero 

alrededor del 90% de ellos huyeron a China de nuevo para ganarse la vida como 

ladrones o mendigos. Finalmente, en el siglo XVIII estas agrupaciones militares fueron 

reemplazadas por ejércitos profesionales conocidos como «Brigadas Verdes» (lüying), 

cuyos integrantes habían accedido a su puesto tras aprobar exámenes estatales (Botton, 

2000, pp. 364-365). 

La evidencia final de que los Qing habían entrado de lleno en un periodo de 

estabilidad y prosperidad interior la encontraremos desviando nuestra mirada a los 

asuntos exteriores de la dinastía y materializados en un potente imperialismo manchú 

durante los siglos XVII y XVIII que solo fue posible gracias a haber asegurado la 

unidad en su territorio. La expansión Qing por el interior de Asia está ligada, desde el 

principio, al problema militar, religioso y diplomático que plantean a los manchúes las 

poblaciones de la estepa, así como a la confrontación con un nuevo Imperio en 

expansión por Siberia: el ruso. En cuanto a la expansión de los Qing, debemos tener 

claro que no es una colonización como la rusa ni ligada a intereses mercantiles como la 

inglesa, es principalmente militar y ligada a cuestiones lamaístas y mongolas (Franke & 

Trauzettel, 1973, pp. 279-285). 

En lo referente al caso ruso, ambos gigantes imperiales celebrarán un acuerdo, el 

primero de una potencia europea con China, y establecerán como frontera el río Amur y 

las montañas de Hsingan; en 1727 se redactará un nuevo tratado en el que se fijen las 

fronteras que conocemos hoy en día. Esta política de carácter pacífico por parte del 

imperio Qing no ha de entenderse como una respuesta a un equilibrio de fuerzas entre 

ambos rivales, pues los chinos nunca consideraron a los rusos como un peligro a tomar 

en cuenta, simplemente buscaron estabilizar el frente norte para centrarse en territorios a 

los que querían dar una mayor importancia (Franke & Trauzettel, 1973, pp. 279-280). 

Tras exitosas campañas en Mongolia, Asia Central y el Tíbet, en 1665, los ejércitos 

Qing no solo dominaban a las tribus mongolas del noroeste y habían establecido un 

protectorado en el Tíbet, sino que la influencia sino-manchú se ejercía sobre la mayoría 

de los países de Asia (Nepal, Birmania, Siam, Vietnam, Filipinas, Ryūkyūy, Corea…) 

quienes reconocen su hegemonía y dependen más o menos de China (Gernet, 1999, pp. 

427-430). 



48 
 

El imperio Qing alcanza su mayor extensión en 175920, controlando un territorio de 

13 millones de km2 frente a los 9.763.000 km2 que tiene hoy en día la República 

Popular  China. Aun así, debemos destacar que este Imperio está lejos de ser uniforme 

en sus regímenes administrativos: Manchuria tiene un estatus especial que la distingue 

del resto de provincias chinas; Mongolia solo está asegurada por los vínculos personales 

de lealtad entre los jefes de las tribus y los emperadores Qing; el Tíbet está sometido a 

un régimen de protectorado bastante liberal y los nuevos territorios del Xinjiang están 

ocupados y administrados por el ejército. Pese a todo esto, la dominación que ejerce 

China sobre la mayor parte del continente es indiscutible (Gernet, 1999, pp. 429-430). 

Para cerrar el apartado de política exterior Qing repasaremos las relaciones del 

Imperio asiático con Europa, centrando el foco en las misiones jesuitas del siglo XVII 

en adelante. Los manchúes se habían beneficiado de la influencia de los jesuitas ya 

desde la conquista Ming con información sobre geografía y armamento. Por esto, 

cuando el ejército manchú entró en Pekín y se encontró al padre jesuita Adam Schallvon 

Bell (1592-1666), el regente Dorgon lo nombró astrónomo jefe y le permitió ampliar el 

número de iglesias cristianas en un país que ya sumaba 100.000 creyentes cristianos 

(Krahe, 2017, p. 125). 

Cuando Kangxi ascendió al trono, el número de fieles había aumentado a unos 

140.000 gracias a la labor de los cada vez más numerosos sacerdotes jesuitas, dominicos 

y franciscanos. El emperador siempre tuvo muy buenas relaciones con los jesuitas e 

incluso pensó en adoptar el calendario europeo al ver que los cálculos de los difuntos 

misioneros Schallvon Bell y Mateo Ricci (1552-1610) eran más exactos. Estas buenas 

relaciones repercutieron en Europa, donde llegó a imprimirse en París un detallado 

mapa que el emperador Kangxi había encargado realizar a los jesuitas de su imperio, 

acercando el mundo asiático a la sociedad europea.21 El siguiente emperador, 

Yongzheng, será mucho más restrictivo y expulsará a los misioneros de la capital y 

confiscará 300 de sus iglesias. De ahí que las misiones cristianas en China entrarán en 

declive hasta que con la Revolución Francesa y las guerras napoleónicas desaparezcan 

(Krahe, 2017, pp. 126-129). 

                                                             
20 La dinastía Qing llevó a China a su máxima expansión territorial, duplicando su territorio y ganando 

influencia en toda Asia. Véase Anexo I: Ilustración 7, mapa en el que vemos la expansión del Imperio en 

1759, mucho mayor que en la actualidad y que con la dinastía Ming.  
21 Este no fue el primer mapa que se imprimió en Europa de China, el primero y más conocido es uno 

hecho por el jesuita Mateo Ricci en 1602 llamado Kuny Wanguo Quantu. Véase Anexo I: Ilustración 16. 



49 
 

No obstante, a lo largo del siglo XVIII y gracias a la labor de las misiones en China, 

se publicaron numerosos escritos que permitieron ampliar el conocimiento de este país 

en Europa e incluso fomentaron, junto con la expansión comercial que había 

experimentado China en el último siglo, la aparición de un fenómeno de aprecio y gusto 

por lo asiático (chinoiserie) en un continente que se encontraba a más de 6000 

kilómetros de distancia (Krahe, 2017, pp. 150-156). 

  



50 
 

CONCLUSIÓN 

Desde su inicio, este trabajo ha intentado aportar un análisis coherente y 

argumentado de las dinastías Ming y Qing, y del cambio de una a otra, con la idea de 

establecer comparaciones entre ellas y así dilucidar mejor las causas principales del 

conflicto entre ellas y el establecimiento de los manchúes como los nuevos 

«Emperadores del Cielo» en 1644. 

Sería imposible entender el establecimiento de una nueva dinastía sin comprender la 

que le precedió; por eso el primer bloque de la investigación se centra en explicar en 

qué situación llegó la dinastía Ming a 1644. Esta dinastía nace de un rebelde plebeyo de 

etnia han, con bases iniciales muy claras asentadas en el legalismo, absolutismo y la 

austeridad, y tiene un sistema de gobierno realmente complejo pero sostenido por un 

marcado carácter inmovilista. La descripción de todo el órgano gubernamental, político, 

económico y social Ming es clave para entender su caída, establecer comparaciones 

claras y precisas con el Imperio Qing y contextualizar las políticas que llevan a cabo los 

manchúes para asentarse en el trono.  

En este apartado aparecen por primera vez elementos que nos han acompañado 

durante el resto de la explicación, como el característico sistema de exámenes chino, su 

sistema tributario, la familia actuando como unidad organizativa principal de la 

sociedad o la poderosa e influyente clase social de los letrados imperiales, enfrentados 

en la Corte a la influencia de los eunucos. 

A la explicación del funcionamiento de la dinastía Ming, le sigue su caída y el 

colapso de todos sus mecanismos de gobierno y la cristalización de los problemas que 

habían comenzado a aparecer en el seno del Tardoimperio Ming en cuatro momentos 

principales: los fracasos de la política exterior imperial, la crisis económica que 

catapulta las diferencias económicas entre los diferentes estratos sociales, la crisis 

política causada por las tensiones en la Corte entre letrados y eunucos, y la guerra civil 

tardoimperial encabezada por líderes rebeldes de origen humilde que concluye con la 

conquista de Pekín por parte de la recién fundada dinastía manchú, los Qing. Al haber 

expuesto estos momentos de quiebra del orden imperial, la rápida penetración Qing en 

el territorio Ming parece mucho más lógica pues, en 1644, todo les es favorable a los 

manchúes. 



51 
 

El bloque referente a los Ming ofrece unas breves pinceladas de la dinastía y de los 

cambios que la llevaron al punto de no retorno en el que la sobriedad, el legalismo y la 

búsqueda del bien común, que habían sido los pilares principales de los Ming, 

desaparecieron en favor del distanciamiento, el lujo, las luchas por el poder y la 

oposición a cualquier tipo de cambio. Este cambio en la naturaleza de la dinastía les 

supuso la pérdida del «favor del Cielo» y, en consecuencia, una ilegitimidad imperial 

irreversible. Por ello entendemos que la dinastía Ming cayó por sus propios problemas 

internos y los manchúes simplemente actuaron como los «ejecutores de su ocaso». 

En este punto, referido a la dinastía Ming, tenemos ya presente uno de los dos 

factores necesarios para interpretar adecuadamente el conflicto Ming-Qing y la 

aceptación de los manchúes en China; por eso la tarea del segundo bloque, el referente a 

la dinastía Qing, es la de aportarnos el conocimiento restante necesario para tener una 

visión completa de los acontecimientos. Si, como hemos dicho, para comprender el 

establecimiento de una nueva dinastía en un territorio es requisito indispensable conocer 

a su predecesor, también debe serlo conocer el momento de génesis de la nueva dinastía. 

Por eso prestamos gran atención al momento de formación de los Qing en Manchuria. 

Es precisamente en este periodo de formación donde vemos, llevado a la práctica por el 

Sistema de Estandartes manchúes, la creación del carácter multiétnico de la dinastía 

Qing y la paulatina asimilación de las estructuras y tradiciones chinas por parte del 

pueblo manchú, unos procesos de importancia capital para nuestra tesis. 

De la explicación de la formación Qing pasamos a la estabilización del territorio 

una vez han accedido al poder imperial. En este punto se ha mostrado cómo, en sus 

primeros años, los manchúes logran encontrar un rumbo correcto para sus políticas 

imperiales, dejando de lado las medidas represivas para, de esta forma, conseguir que el 

cambio de dinastía no sea abrupto, sino una continuidad, gracias al carácter benévolo y 

conciliador que adoptan los emperadores Shunzhi y Kangxi. Rescatamos, entonces, la 

información aportada en el primer bloque del trabajo sobre el sistema Ming, para 

aportar un contexto y unos precedentes a las políticas Qing que permiten que lo que 

funcionaba correctamente en la anterior dinastía se mantenga intacto, mientras estudian 

y modifican aquellas leyes, tradiciones o instituciones que entorpecían las tareas de 

gobierno y sembraban el descontento entre la población. 

Aunque la estabilización y el asentamiento de la dinastía Qing fue algo 

relativamente sencillo, no se ha querido dar una imagen sesgada de lo que supuso 



52 
 

realmente este proceso; por eso no podía faltar en la exposición el amplio abanico de 

oposiciones y críticas al que tienen que hacer frente los Qing durante sus primeros 

años.Estas resistencias han sido divididas en intelectuales y físicas. Esta división 

permite resaltar la influencia que tenían los diferentes grupos sociales en China: la 

oposición intelectual a los Qing es una forma de ver en la práctica la importancia que 

tenía el grupo social de los funcionarios imperiales, aunque no muy numerosos en su 

oposición, y como el éxito en su apaciguamiento permitirá la convivencia y 

reconciliación entre los manchúes y los chinos han, algo crucial para el correcto 

gobierno de la nueva dinastía. En cuanto a la oposición física, en la que cobran 

protagonismo las clases bajas, nos permite establecer el momento de asentamiento 

completo y definitivo de los Qing, tras el final de la «Rebelión de los Tres Feudatarios» 

en 1681. 

Finalmente, el repaso a la situación del Imperio Qing tras estos primeros años de 

estabilización tiene un doble cometido: demostrar, mediante la prosperidad que 

experimenta China en todos los ámbitos durante estos años, que realmente los Qing se 

han asentado, y exponer el último argumento legitimador que utilizan los Qing para su 

dinastía, basado en este crecimiento que la población explica con el favor del Cielo 

hacia la dinastía manchú. También es de notable importancia en estas últimas líneas de 

la investigación, la influencia de la nueva dinastía, que ya ha podido desarrollar y ver 

los frutos de sus políticas, sobre la sociedad china. Así, conociendo su situación a medio 

plazo tras la conquista de los manchúes, podemos entender mejor por qué ciertos grupos 

sociales, como los campesinos o comerciantes, ofrecieron su lealtad a los Qing y por 

qué otros, como los militares, acabaron suponiendo una excepción en todo este clima de 

tranquilidad y prosperidad. 

Tras este exhaustivo repaso a un periodo que abarca varios siglos, poco tratado por 

la historiografía occidental, estamos en posición de argumentar que la conquista y el 

establecimiento de la dinastía manchú en China se debe al abandono de lo que fueron 

las bases de la dinastía Ming por parte de sus últimos emperadores, a la aceptación de la 

cultura y del modelo organizativo chino por parte de los Qing en el momento previo a la 

conquista de 1644, que les supuso a los manchúes desprenderse de parte de su identidad 

tribal, y al desarrollo de políticas conciliadoras entre las dos etnias principales que 

formaban ahora el nuevo imperio Qing, chinos han y manchúes. Todo esto, dio a los 

Qing una legitimidad sin precedentes que sirvió para convencer al Imperio más poblado 



53 
 

del mundo de que no eran un grupo extranjero, ilegítimo ni usurpador, sino los 

«Elegidos por el Cielo» para traer a China la prosperidad y tranquilidad que hacía tanto 

tiempo que se había perdido. 

Estos argumentos, capaces de otorgar a los Qing el grado de legitimidad para 

asentar su poder sobre China en pocos años, nos permiten concluir con una adaptación 

de la conocida frase referente a la Antigüedad clásica europea: «Roma conquistó a 

Grecia y esta cautivó a Roma»; en nuestro caso: «Manchuria conquistó a China, pero 

esta ya había cautivado a Manchuria». 

 

  



54 
 

 

Bibliografía 

Alarcón, J. M., 2020. Plata o plomo: cómo el Imperio español y China se destruyeron 

mutuamente. El Confidencial (5 de abril).  

Apango, E., Martínez, I. y Fierro, T., 2015. El estudio de las relaciones internacionales en China 

antigua: el Sistema tributario en la dinastía Ming. Revista de Lenguas Modernas, 23, pp. 455-

470. 

Arrighi, G., 2007. Adam Smith en Pekín: Orígenes y fundamentos del siglo XXI. Madrid: Akal. 

Botton, F., 2000. Restauración del mando chino y principios del despotimso. En: China: su 

historia y cultura hasta 1800. México, D.F.: El Colegio de México, pp. 281-337. 

Botton, F., 2000. Un despotismo casi ilustrado. En: China: Su historia y cultura hasta 1800. 

México, D.F.: El Colegio de México, pp. 337-401. 

Chan, W.-m., 2000. The Early-Qing Discourse on Loyalty. East Asian Histoy, 19, pp. 27-53. 

Dardess, J., 2011. Ming China, 1368-1644. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers. 

Eco, U. y Weaver, W., 1988. The Force of Falsity. En: Serendipities: Language and Lunacy. 

Nueva York: Columbia University Press, pp. 1-22. 

Elliott, M., Campbell, C. y Lee, J., 2016. A Demographic estimate of the population of the Qing 

eight banners. Études Chinoises: Bulletin de l'Association Française d’Études Chinoises, 35(1), 

pp. 9-39. 

Fairbank, J., 1990. Historia de China: Siglos XIX y XX. Madrid: Alianza. 

Fairbank, J. K., 1942. Tributary Trade and China's Relations with the West. Association for 

Asian Studies, 1(2), pp. 129-149. 

Feuerwerker, A. y Elman, B., 2020. Encyclopædia Britannica. [En línea] Accesible en: 

https://www.britannica.com/place/China[Último acceso: 2/6/2020]. 

Franke, H. y Trauzettel, R., 1973. El imperio chino. Madrid: Siglo XXI. 

Gernet, J., 1999. El mundo chino. Barcelona: Crítica. 

Grimm, M., 2005. Nurgaci versus Nurhaci: An Annotation to P. Adam Schall. Central Asiatic 

Journal, 49(2), pp. 204-212. 

https://www.britannica.com/place/China


55 
 

Grimm, T., 1960. Erziehung und Politik im konfuzianischen China der Ming-Zeit (1368-1644). 

Hamburgo: Mitteilungen der OAG. 

Grimm, T., 1954. Das Neiko der Ming-Zeit: von den Anfängen bis 1506. Oriens Extremus, 1(2), 

pp. 139-177. 

Haboush, J. K., 2005. Contesting Chinese Time, Nationalizing Temporal Space: Temporal 

Inscription in Late Choson Korea. En: L. Struve, ed. Time, Temporality, and Imperial 

Transition: East Asia from Ming to Qing. Honolulu: University of Hawai'i Press, pp. 115-142. 

Hucker, C., 1958. Governmental Organization of The Ming Dynasty. Harvard Journal of 

Asiatic Studies, Volumen 21, pp. 1-66. 

Hung, H.-F., 2016. From Qing Empire to the Chinese nation: an incomplete project. Nations 

and Nationalism, 22(4), pp. 660-665. 

Krahe, C., 2017. La China imperial. Madrid: Síntesis. 

Kuo-liang Ho, A., 1952. The Grand Council in the Ch'ing Dynasty. The Far Eastern Quarterly, 

11(2), pp. 167-182. 

Langlois, J., 1993. The Code and ad hoc Legislation in Ming Law. Asia Major, VI(2), pp. 85-

112. 

Lattimore, O., 1951. Inner Asian Frontiers of China. Segunda ed. Nueva York: Oxford 

University Press. 

Loewe, M., 1969. La China imperial. Fundamento histórico de la Edad Moderna. Madrid: 

Revista de Occidente. 

Martínez, C. y Mola, M. A., 2008. La ruta española a China. Madrid: El Viso. 

Moloughney, B., 1986. Silver, state and society: a monetary perspective on China's seventeenth 

century crisis. Canterbury: University of Canterbury. 

Mote, F., 2003. Ming China's Borders. En: Imperial China, 900-1800. Cambridge: Harvard 

University Press, pp. 685-722. 

Mote, F., 2003. The lively society of the late Ming. En: Imperial China. 900-1800. Cambridge: 

Harvard University Press, pp. 743-775. 

Murillo, L. M., 2019. El sistema tributario Ming: implicaciones, evolución y caída. Asiadémica, 

I(14), pp. 28-64. 



56 
 

Ni, S. y Pham, V., 2006. High corruption income in Ming and Qing China. Journal of 

Development Economics, 81(2), pp. 316-336. 

Santander, M., 2009. Occidente y la caída de la dinastía Qing. Gerónimo de Uztariz, 25, pp. 27-

46. 

Spence, J., 2011. En busca de la China Moderna. Barcelona: Tusquets Editores. 

Spence, J., 1988. Tsao Yin and the Kang-Hsi Emperor: Bondservant and Master. Segunda ed. 

New Haven: Yale Historical Publications. 

Struve, L., 1998. The Ming-Qing Conflict, 1619-1683: A historiographý and source guide. Ann 

Arbor: Association for Asian Studies. 

Sun, E.-t. Z. y Francis, J., 1956. Chinese Social History. Washington: Far Eastern Pubns. 

Wetzel, A., 2007. China (Los diccionarios de las civilizaciones). Madrid: Electra. 

Wood, M. (dir),La historia de China: Los Ming. 2017. [Película]. Reino Unido: Maya Vision 

International. 

Wood, M. (dir), La historia de China: Los Qing. 2017. [Película]. Reino Unido: Maya Vision 

International. 

 


	ÍNDICE
	INTRODUCCIÓN  Y  ESTADO DE LA CUESTIÓN
	LEGALISMO, TRADICIÓN Y DISTANCIAMIENTO: DEL CÉNIT MING A SU OCASO
	1. Introducción: Los inicios de la dinastía bajo el mandato de Hongwu
	2. El estado Ming
	Autocracia y despotismo
	Gobierno y burocracia imperial
	Demografía y sociedad
	La economía de los Ming: monedas, impuestos y comercio
	Política exterior: Ajenos al Mandato del Cielo

	3. El ocaso Ming: Cae el gigante asiático
	4. La derrota de los Ming por los Qing: Un final esperado y un inicio propicio

	LOS QING: LA FORMACIÓN DE UN IMPERIO ANTES DE SERLO
	1. Introducción: Avances hacia un Imperio multiétnico
	2. Formación y organización previa a la «conquista del Cielo»
	3. Los primeros Qing: Estabilización de la conquista
	4. Oposición y críticas al sistema Qing
	5. Con el favor del Cielo: Evolución del Imperio Qing tras los primeros años

	CONCLUSIÓN
	Bibliografía

