i Universidad
108 Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

La familia en la Europa de la Edad Moderna.
Una aproximacion cultural y femenina desde
dentro a fuera: obediencia y violencia

Family in Europe during the Modern Age. An
cultural and feminine approch from inside to
outside: obedience and violence

Autor/es

Georgiana Alexandru

Director/es

Eliseo Serrano Martin




Facultad de Filosofia y Letras

2019/2020
INDICE:
1.-INTRODUCCION 4
1.2. Metodologia y estado de la cuestion 5
2.- EN EL CORAZON DE LA FAMILIA MODERNA 8
2.1. El concepto de “familia” 8

2.2. Formacidn de la nueva pareja: eleccion del conyuge y convivencias pre

matrimoniales. Antes de Trento 10
2.3. Rituales preparativos y boda 14
2.5. El matrimonio reformado 20
2.6. La receta matrimonial de Trento 21
2.7. {Perfecta o imperfecta casada? 23
2.8. Legitimidad e ilegitimidad 25
2.9. La concepcion del nifio en la familia: crianza y educacion 26
2.10. ;Llevarse bien? Conflictos familiares, desavenencias y violencia 31
2.10.1. Padres versus hijos 31

2.10.2. Hasta que la muerte los separe 35

2.10.3. Otros conflictos familiares 43

3.-LO EXTERNO A LA FAMILIA 44
3.1. Solteria: segundones y segundonas 44
3.2. Delitos contra las buenas costumbres 45
4.-CONCLUSION 47
5.-BIBLIOGRAFIA 49



Resumen

La historia de la familia lleg6 para quedarse. Desde el auge de la historia cultural
y social, los estudios sobre la familia han aumentado considerablemente su volumen,
interesandose por ella no sélo historiadores sino también socidlogos y antropdlogos con
la finalidad de determinar nuestros comportamientos. Este ensayo se propone plasmar
como se formaba una familia, como eran sus relaciones y sus discrepancias, llegando a
tal punto que la violencia afloraba en el hogar. Se trata de un trabajo enfocado tanto en
los aspectos generales de la familia moderna, como en iluminar las situaciones a las que
las mujeres se enfrentaban en privado y en publico.

Palabras claves: Historia de la familia, matrimonio, Edad Moderna, Historia
cultural, misoginia, violencia, Historia de la mujer

Abstract

Family history has come to stay. Since the growth of Cultural and Social history,
studies about the family has increased its volumen considerably, being interesed in the
suject not only historians, also sociologists and anthropologists in order to define our
past behaviors. This essay intends to capture how a family was formed, how were their
relationships and their desagreements, reaching such a point that violence appeared in
the household. This assignement attempted to focus on general aspects on the family

history, and in enlighten situations to which women faced in privite and in public.

Key words: Family History, marriage, Modern Age, Cultural History, misoginy,

violence, Women’s History



1.-INTRODUCCION

1.1. Justificacion y objetivos

El siguiente trabajo es fruto del descubrimiento de una asignatura, Historia
Cultural, que en vez de ser una materia optativa deberia de pasar a ser obligatoria. Ante
mi total desconocimiento, la asignatura me aportd conocimientos frescos, desconocidos
sobre nuestro pasado desde el enfoque cultural, frente a los repetidos saberes historicos

de acontecimientos politicos y militares.

En especial el gran interés por esta forma de hacer historia me vino gracias al gran
libro de Natalie Zemon Devis, El regreso de Martin Guerre en el que la autora presenta
el caso excepcional de Martin, su problema de inadaptacion a un lugar nuevo del que no
procedia originalmente, su sentimiento de intimidacion frente a su mujer Bertand de
Rols, el abandono de su hogar en busca de fortuna y nuevas experiencias. Demostraba
con este caso el rol primordial de la mujer, tanto en el matrimonio como en la sociedad,
pues su figura fue primordial en el juicio de Arnaud du Tilh porque era la tnica capaz

de corroborar si era un impostor.

Al mismo tiempo, otra obra que me hizo apasionarme por la historia cultural fue
el famoso caso del conocido molinero Menocchio, recogido por Carlo Ginzburg en E/
queso y los gusanos. Por medio de la microhistoria se dio abri6 paso a la profundizacion
en aspectos que la disciplina solia pasar desapercibida, comenzando a interesar a mas y
mas historiadores e historiadoras las mentalidades, los comportamientos, en definitiva,
la cultura. Asi fue como a las clases populares se les empezd a dar su protagonismo

dentro de la Historia.

Mi objetivo con este presente trabajo de fin de grado ha sido indagar, dentro de
mis posibilidades, sobre la familia, sobre los comportamientos familiares de antafio, asi
mismo dedicar una importante parte a la violencia ejercida en el seno familiar, no solo
malos tratos entre conyuges, sino desacuerdos entre padres e hijos, entre cuiiados, en
fin, entre cualquier miembro que componia una familia. Con esto mi fin ha sido, en la
mejor manera posible, examinar las costumbres familiares, reflejar lo conocido y las

carencias de lo que todavia esta por investigarse.



Una vez delimitado el terreno a estudiar toda la redaccion se fundamenta en libros
con gran peso dentro de la historiografia cultural, social y de la familia, como
monografias de P. Aries con G. Duby en Historia de la vida privada (1989), asi como
El nifio y la vida familiar en el Antiguo Régimen (1987) de Aries, El mundo que hemos

perdido, explorado de nuevo (1987), y Jean Louis Flandrin con Origenes de la familia

moderna (1979), que me han aportado una vision muy global sobre el tema. Aunque el

trabajo estd enfocado a la historia de familia en términos generales en cuanto a
matrimonios y comportamientos culturales, la narracion se torna hacia la monarquia
hispanica, por ser el caso mdas cercano y estudiado por los/as historiadores/as que
componen la bibliografia utilizada. En esta linea, por dar crédito, ha sido un pilar
fundamental del trabajo las investigaciones de Margarita Torremocha, por cuenta propia
como junto a otros autores, sirviéndome de gran ayuda sus publicaciones en Studia
Historica. Historia Moderna, nombrado aqui “La perfecta casada. Del modelo a las
representaciones. La biografia de Francisca Zorrilla, escrita por su marido”. Entre sus

libros nombrar El estupro. Delito, mujer y sociedad en el Antiguo Régimen (coord.)

(2018) y Mujeres, sociedad y conflicto (siglos XVII-XIX) (2019).

Asi mismo, no podia acabar este apartado sin especial mencion a los trabajos de
Daniel Baldellou, entre otros su tesis doctoral El camino al matrimonio: cortejo,
transgresion y pacto en las familias aragonesas del siglo XVIII (1700-1820) (2015,
Zaragoza). Y entre otros libros empleados con mucha frecuencia Familias rotas:
conflictos familiares en la Esparia del Antiguo Régimen de Francisco Alfaro (coord.)

(2014) y, destacar por ultimo, Logros en femenino: mujer y cambio social en el Valle

del Ebro, siglos XVI-XVIII (2013) de Antonio Salas Auséns (coord.).

1.2. Metodologia y estado de la cuestion

Después de pensar en diferentes temas, finalmente el enfoque de este trabajo de
fin de grado se ha centrado en elaborar una recopilacion acerca de la historia de la
familia. El inicio se ha dado por medio de una lectura exhaustiva de diferentes
monografias, pilares fundamentales sobre la materia, para después centrar el objetivo a
un tema atractivo como la obediencia y la violencia en la Edad Moderna. El proceso se
ha asentado en buena medida en articulos de revistas de investigacion ya que las

circunstancias presentes han entorpecido el acceso a bibliotecas de forma habitual.



Una vez completado el primer paso de lectura y recopilacion de informacion, el
trabajo arranca con la explicacion del término familia, de qué se entendia por familia en
la Edad Moderna, cobmo se componia un ntcleo familiar, y como los/as historiadores/as
han teorizado sobre la evolucion del término y acerca de la transformacidon progresiva

de una familia “abierta” a una privada y resguardada por la intimidad de su hogar.

Después la narracién conduce a una explicacion global de todo aquellos aspectos
que englobaba la 6rbita de la familia en Antiguo Régimen, desde los encuentros entre la
futura pareja, las celebraciones y las capitulaciones matrimoniales, la perseverancia de
la Iglesia en imponer un orden entre tantas diferencias, y asi mismo demostrar que la
violencia se daba con fuerza dentro del lecho conyugal y que a pesar de ser un alboroto
social, los crimenes y los sucesos truculentos despertaban la atencion y la imaginacion
de los contemporaneos. Tras esto se realiza una alusién, que por extension no se ha
podido profundizar mas, sobre aquello que quedaba fuera de la institucion sagrada del
matrimonio, como los solteros y las solteras, destacando la idiosincrasia de los
comportamientos culturales hacia los/as segundones/as, asi como hablar de otros delitos
tan llamativo y escandaloso para la poblacion como lo fue el estupro. Y como colofon,
se presentaran unas conclusiones encaminadas a la reflexion del tema planteado,
sirviéndome como apoyo para sefialar la evolucion de los comportamientos familiares

tras cinco centurias.

Los estudios sobre la familia se iniciaron a partir del impulso de Annales que
introdujo la preocupacion por los procesos, las mentalidades y el estudio de todas las
estructuras sociales, asi como un acercamiento a otras ciencias social. Asi fue como se
iniciaron los estudios familiares a manos de una reconstruccion demografica encabezada
por Michel Fleury y Louis Henry en Des registres paroissiaux a [l'histoire de la
population. Manuel de dépouillement et d'exploitation de l'état civil ancien (1956),
centrandose en el estudio de los registros parroquiales, estudiando la fecundidad,
nacimientos, defunciones etc. Esta misma metodologia fue seguida por Cambridge

Group for the History of Population and Social Structure (1964).

El cambio se avecind con la entrada de autores que ansiaban un nuevo enfoque y
una nueva metodologia. Iniciaron asi una “aproximacion sentimental” de la familia
preocupandose por los cambios que implicaba la idea de familia en las mentalidades.
Destacan en esta linea, por nombrar una serie de autores y obras entre muchos otros,

autores como Edward Shorter en Naissance de la famille moderne: XVIlle-XXe

6



siecle (1977), Jean Louis Flandrin con Origenes de la familia moderna (1979),
Lawrence Stone con El pasado y el presente (1985), Philippe Aries junto a George
Duby en Historia de la vida privada (1988), Michael Anderson Aproximaciones a la
historia de la familia occidental (1500-1900) (1988), asi como Peter Laslett con E/
mundo que hemos perdido explorado de nuevo (1987). Asi mismo, Jack Goody con
titulos como La evolucion de la familia y el matrimonio (1983) y La familia europea:
ensayo historico-antropologico (2001), junto a Lawrence Stone con Familia, sexo y
matrimonio en Inglaterra (1500-1800) (1990).Todos ellos fijaron sus investigaciones en
los comportamientos familiares, en la estructura de la familia, en las nuevas
concepciones sobre infancia y privacidad, habiendo sido su principal reto comprender la
complejidad y la diversidad de la familia en Europa Occidental ya que la multiplicidad
de costumbres, funciones, relaciones y actitudes familiares hizo que fuera dificil

establecer un patron. En definitiva, fueron los pioneros en el estudio de la familia.

En el caso de Espana, la integracion de los estudios sobre la familia llegaron mas
tarde que en el resto de Europa, pues mientras en los sesenta en Inglaterra y Francia se
potenci6 la aproximaciéon a la materia, la historiografia espafiola no empez6 a
interesarse hasta la década de los noventa. El primero en destacar la necesidad de iniciar
estos estudios en la Peninsula fue Francisco Chacon Jiménez con “La familia en
Espana: una historia por hacer” en La familia en la Espaiia Mediterrdanea (siglos
XV-XVIII) (1987). Desde los afios noventa se impulsaron estos estudios, apoyandose en
el feminismo, en el “giro lingliistico”, en la sociologia, y se sac6 adelante un Congreso
internacional celebrado en 1994 en Murcia: Historia de la Familia. Nuevas perspectivas
sobre la sociedad europea, y la importancia que Studia Historica dio en su Vol. 18 y
Vol. 19 al dedicarlos a la historia de la familia. Desde entonces destacariamos nombres
como Isabel Morant, Moénica Bolufer, M* Victoria Lopez-Cordon, M* José De la
Pascua, Angel Rodriguez, Antonio Pefafil, Maria Antonia Del Bravo, y entre mas
recientes Ana Morte Acin, Margarita Torremocha, Daniel Baldellou, José Antonio Salas
etc. En definitiva, en las ultimas dos décadas se ha puesto el punto de mira en la mujer,
en su honra, en los comportamientos que debia cumplir, en sujeto de trasmision de
bienes, y asi mismo en la violencia marital y los conflictos familiares generados por las

apetencias personales.



2.- EN EL CORAZON DE LA FAMILIA MODERNA

2.1. El concepto de “familia”

Para el Antiguo Régimen hablamos de una ecuacién bésica: pareja mas
matrimonio es igual a familia. Pero, visto el matrimonio desde nuestra perspectiva del
siglo XXI resultaria chocante la realizacion de una celebracion tan intima como el
matrimonio de una forma tan publica como se practicaba en la Edad Moderna, donde
asistia toda la comunidad. Claro estd que la situacion en aquellos momentos era otra
porque todavia no se habia producido la conquista absoluta de la intimidad e igualdad
(aunque es cierto que ya se habia iniciado el camino).

La Iglesia en aquellos momentos traia un bagaje importante a sus espaldas y se
habia constituido como una institucion tan cimentada que no poseia ninguna grieta, por
mas minuscula que fuera, porque dominaba la politica, la economia y la sociedad, lo
que demostraba que sus ojos y oidos alcanzaban hasta sitios tan privados como el
matrimonio y la familia. El alcance de su poder no tenia limites y no es casualidad que
jugara un papel tan destacable en todos los aspectos.

El matrimonio en el estado moderno era concebido como una institucion,
incluso un sacramento para la iglesia catdlica, y una vez que se contrae se tenia que
cumplir con la obligacion de los conyuges de aportar nuevos subditos a la corona. El
gran quebradero de cabeza de la iglesia vino por la poca claridad que existia entre
relaciones o convivencias prematrimoniales y matrimoniales, pero antes de ahondar en
estos asuntos, habria que entender qué era la familia en la Edad Moderna.

Para comprender el concepto de familia como tal debemos primero entender el
concepto de cuerpo en aquellos momentos. Entendian que “el cuerpo mismo no estaba
considerado como un todo y una entidad claramente delimitada, sino que mas bien se
tenia, [...] por algo que estaba constantemente cambiando, absorbiendo y excretando,
fluyendo, sudando, siendo sangrado, succionado y purgado.”’ Pero “los cambios o
estructuras sociales influian en los modos en que se percibian el cuerpo™ y el mundo,
de forma que cada persona nacia con su cuerpo fisico que socialmente pertenecia a una
institucion superior, o sea, la familia, y a su vez, esta formaba parte de la red estatal

tejida por la monarquia. Esto se asocia a la idea moderna seglin la cual el monarca

" RUBLACK, Ulinka, “Flujos. El cuerpo y las emociones en la Edad Moderna”, en TAUSIET, Maria,
AMELANG James S., 2009, Accidentes del alma: las emociones en la edad moderna, Abada, Madrid,
pag. 101

2 Ibid. Pag. 120



presidia la cabeza del Estado y sus subditos constituian el cuerpo. Entonces, el pater
familias representaba en su hogar la misma autoridad que la de monarca, y ambos
poseian el derecho “natural”, es decir, buscaban lo mejor para su familia, o sus subditos,
sin rendir cuentas a nadie, excepto a Dios.> Segun este entender, la vida de los
individuos no dependia enteramente de su ser, sino que por encima estaba la familia y
sus decisiones, lo que a la postre solia generar tensiones por los choques entre las
apetencias individuales y los intereses del grupo familiar.

En primer lugar sefialar de antemano que este término fue utilizado de diferentes
formas y su evolucidon etimoldgica apenas se vio afectada porque el término familia
"directa o indirectamente, derivan del latin familia."* Sin embargo, el cambio radica en
la evolucion del significado de la palabra. Primero, para los romanos familia hacia
referencia a aquellos siervos que estaban bajo el control de un amo. En este sentido en
el mundo romano, de esta idea de amo paso6 a hablarse de un pater familias, es decir, la
cabeza de la cual dependian directamente tanto siervos como parientes (hijos, hijas,
esposa, etc.), y "por lo tanto no es de extrafiar que el concepto de pater familias no
coincide exactamente con la paternidad biologica: el pater era el que mandaba en la
casa, y podia no tener hijos"’. Alcanzados los afios siglos medievales, se entendia por
familia a "el conjunto de dependientes del sefior". Paulatinamente ese significado de
familia ligado a los siervos fue desaparecido y se adoptaron significados nuevos.
Ademas, el empleo de la palabra no fue uniforme en toda Europa, pues, por ejemplo,
para los franceses e ingleses hasta bien entrado el siglo XVI no se emplea este término,
pero, por otro lado, en Alemania se introdujo el vocablo con su correspondiente
significado ya hacia finales del XVII y principios del XVIII®. Respecto al término, Jean
Louis Flandrin intentd dilucidar el término de la siguiente manera: “la palabra evocaba
mucho mads a menudo un conjunto de parientes que tenian residencia comun, y
generalmente designaba también a un conjunto de cohabitantes que no estaban
necesariamente ligados por vinculos de sangre o matrimonio.”’

Repasado el concepto, se puede ver como “no hemos descubierto unas
definiciones claras y cristalinas, establecidas para siempre, sino un magma en

movimiento”, un término lleno de contenido diferente segun la época y la region, pero

3 FLANDRIN, Jean Louis, 1979, Origenes de la familia moderna, Critica, Barcelona

* SARTI, Raffaella, 2002, Vida en familia, Critica, Barcelona, pag. 2; Véase RODRIGUEZ SANCHEZ,
Angel, 1996, La familia en la Edad Moderna, Arco libros, Madrid.

> Ibid. pag. 47

6 Ibid. pags. 50-51

" FLANDRIN, Jean-Louis, 1979, Origenes de la familia moderna, Critica, Barcelona



“a menudo familia designa al conjunto de esposa, hijos y sirvientes, sin incluir al padre,
que encabeza este grupo heterogéneo pero no formaba parte de é1”®. La palabra family
en “el mundo que hemos perdido” precisaba al hombre como “la cabeza del grupo, el
empresario, el empleador o el jefe, amo o cabeza de familia. Era el padre de algunos de
sus miembros y reemplaza al padre de los restantes. No habia ninguna distincion tajante
entre sus funciones domésticas y sus funciones econdémicas. Su mujer era su socia y su
subordinada; socia porque ella dirigia la familia, se encargaba de los alimentos y
gobernaba a las mujeres sirvientas; subordinada porque era mujer y esposa, madre y
sustituta de la madre del resto™.

Se entiende de esta forma que las leyes consuetudinarias otorgaban un poder
absoluto sobre su casa'’, como corregir, elegir y constrefiir por/y a sus subordinados,
bien sean sus vastagos o bien su esposa, y estos a su vez cedian su voluntad a la suya,
mostrando total sumision y obediencia. El nicleo de esta estructura jerarquica se
mantuvo activo y en marcha gracias a la aleacion entre factores econdémicos, politicos y
sociales a los culturales, forméndose el modelo de familia centrado en padres e hijos, en
la cual la mujer queda excluida de cualquier decision publica y es relegada a su

“pequeiia republica” hogarena.

2.2. Formacion de la nueva pareja: eleccion del conyuge y convivencias pre
matrimoniales. Antes de Trento

Este apartado pretende exponer las relaciones, los primeros contactos entre la
futura pareja y sus respectivas familias, sus acuerdos (también desacuerdos),
convivencias matrimoniales y extramatrimoniales, asi como los rituales preparatorios
que tantas preocupaciones le trajeron a la ortodoxia que la iglesia pretendia imponer. La
seccion presente orbita sobre la mayor parte de Europa, mencionando diferentes paises
y regiones desde norte al sur del continente, donde las costumbres bien se reproducen de
forma parecida, o bien cambian su aplicacion. Anteriormente se mencionaba como la

Iglesia tocaba con todos sus tentdculos cualquier aspecto de la vida, pero, a pesar de su

8 SARTI, (2002) pags. 53-54

® LASLETT, Peter, 1987, El mundo que hemos perdido, explorado de nuevo, Alianza, Madrid. pag. 19

19 En referente al término de casa, SARTI en Vida en familia (2002) discierne el caso alemén, que en vez
de emplear el término “familia”, el cual suponia la subordinacion de la mujer a su marido, tanto
fisicamente, mentalmente como econdmico, optaron por Hausen, “que sugiere una unidad dindmica
basada en la dependencia reciproca”. pag. 52; ANDERSON, Michael, 1988, Aproximaciones a la historia
de la familia occidental (1500-1900), Siglo XXI de Espafia, Madrid, pags. 51-56; STONE, Lawrence,
1990, Familia, sexo y matrimonio en Inglaterra (1500-1800), Fondo de Cultura Econdmica, México.

10



magnitud y control, se topd con problemas estructurales que anquilosaban tanto la
institucion eclesiastica como la real, siendo el matrimonio uno de estos retos.

Asi pues, podemos hablar de un antes y un después del Concilio de Trento
(1545-1563) en lo tocante a la familia y a los matrimonios. El matrimonio era entendido
en esos momentos como una institucién, un contrato firmado por una unidén
heterosexual perenne que prometia suministrar subditos a la corona. Asi mismo
simbolizaba la adjudicacion de roles de género, con sus funciones propias, siendo el
hombre superior a la mujer en toda materia. Era la herramienta fundamental de
jerarquizacion de la sociedad que buscaba homogeneidad cultural, pero también ordenar
la sociabilidad entre hombres y mujeres. Es decir, los contactos y las relaciones sexuales
no podian realizarse de cualquier manera, sino que debian guiarse para evitar
transgresiones, como la sodomia.

La tradicion cristiana habia infundido la idea del libro albedrio'' de forma que la
decision de contraer matrimonio era exclusiva de los contrayentes, mientras que para los
protestantes era importante que los padres “predestinaran” la vida de sus hijos al igual
que Dios lo habia hecho con sus creyentes. Pero, la iglesia no se podia permitir
matrimonios clandestinos porque tambaleaba la estructura creada y minaba la autoridad
de los padres. Por esta razon se acabd marcando una serie de imposiciones, siendo una
de ellas las moniciones, que consistian en la labor del sacerdote de pregonar tres
domingos seguidos el enlace que iba a tener lugar. Esto demuestra que aln asi, a pesar
del libre albedrio, una decisién tan importante como el matrimonio, al ser un
sacramento, se elevaba por encima de cualquier ley terrenal y por eso el casamiento no
recaia exclusivamente en la pareja."

Los primeros contactos entre la futura pareja se daban con el intercambio de
consentimientos. Las “palabras de futuro” o los conocidos esponsales se podian dar en
cualquier lugar, bien en la casa de la novia o en la iglesia, en el campo o en la taberna,
en fin, “en los lugares y las situaciones menos inesperados”. El compromiso quedaba

sellado por medio de la promesa -no pensarse que se realizaba de forma escrita, sino

" Desde el Concilio se abanderé el libre albedrio de los contrayentes, decidir con quién casarse o con
quién no, y los padres debian guiar y buscar lo mejor para sus hijos e hijas, pero no se les permitié llevar
a rastras a sus vastagos al altar, BALDELLOU MONCLUS, Daniel, 2016 “Pleitos e infrajudicialidad en
los matrimonios aragoneses en el siglo XVIIL Los procesos por esponsales y estupro”, en GARCIA
HERNANDEZ, M. Familia, cultura material y formas de poder en la Edad Moderna, Valladolid, pag.
298

2 BALDELLOU MONCLUS, Daniel, 2014, “Del honor de los padres y la libertad de los hijos: la
aplicacion del veto paterno a los matrimonios transgresores en la Espafia preliberal” en ALFARO
PEREZ, Francisco José, JARQUE MARTINEZ, Encarna (coord.), Familias rotas. Conflictos familiares
en la Esparia de fines del Antiguo Régimen, Prensas Universitarias de Zaragoza, Zaragoza. Pags. 51-54

11



verbal, acciéon que acarred multiples complicaciones legales- y la entrega de un objeto
simbdlico tan conocido como un anillo.” Otro objeto simbdlico era la exhibicion
publica de las muchachas alemanas que solian llevar una corona de flores como muestra
de su virginidad, que después entregaban a su marido. Y aquellas que portaban una
corona de paja simbolizaban la no virginidad'. Estos “compromisos de futuro” no eran
cuestion baladi porque para la gente comun la vida era muy incierta y el nexo
matrimonial concedia cierta tranquilidad frente al futuro desconocido. Las palabras de
compromiso pronunciadas eran tan comunes que se recogian incluso por poetas y
dramaturgos en sus obras, resaltando el caso los dramas de Shakespeare, donde las
palabras de futuro “no eran matrimonios, tal como lo concebimos nosotros, pero se los
consideraba como tales si el compromiso se realizaba ante testigos y en el tiempo verbal
del presente. Se convierten en matrimonio cuando se usaba el tiempo futuro, si, y s6lo
si, habia relaciones sexuales”.'> A los ojos de la Iglesia, la costumbre de dar palabras de
futuro o de casamiento podia derivar en la consumacion sexual anterior al matrimonio.
En el Norte de Francia, asi como en Inglaterra y algunas regiones alemanas se aceptaba
que la pareja yaciera juntos antes de contraer matrimonio, siendo una forma de asegurar
la fertilidad o infertilidad. Pero la otra cara de la moneda demostraba problemas sociales
graves, como la disension de unas de las dos partes o el nacimiento de hijos ilegitimos'®.

Con la Contrarreforma la Iglesia persiguié la uniformidad en todos los aspectos y
procurd reformar su ortodoxia hasta conseguir homogeneidad en el rito matrimonial. En
su afan de centralizacion social y cultural, el clero se enfrenté a diferentes costumbres y
tradiciones que, a su parecer, alargaban el proceso. Desde el siglo XI, en Europa
existian una serie de requisitos para contraer matrimonio, como inexistencia de
consanguinidad directa entre los dos contrayentes, tener la edad apta (14 afios para los
varones y 12 para las muchachas), y el pronunciamiento de tomarse en matrimonio de
forma totalmente libre y mutua. Desde las esferas religiosas catolicas, al ser el
matrimonio una competencia suya exclusiva, "la Iglesia proponia un matrimonio
concentrado en un solo momento, sin el intercambio de consentimientos ni prolongarlo

917

en varias etapas Estos deseos se fueron materializando, o por lo menos se

establecieron de forma permanente en el Concilio de Trento porque, de nuevo, la

13 SARTI (2002), pag. 28; Véase BUCKER, Gene, 1991, Giovanni y Lusanna: amor y matrimonio en el
Renacimiento, Ed.: Nerea, Madrid

14 Ibid. pag. 100

S LASLETT (1987), pag. 107

'® SARTI (2002) pag. 30

7 Ibid. Pag. 31

12



realidad acababa siendo diferente a la teoria porque erradicar unas costumbres
arraigadas en la cultura de la poblacion planteaba un verdadero desafio.

Las palabras de casamiento una vez pronunciadas se convertian en contrato y
“obligaba a ser cumplido bajo pena de pecado mortal [...], y de existir promesa “por
ambas partes”, palabras de futuro mutuas o esponsales, él quedaba obligado”.'® Este fue
el caso de Gregorio Trovar, recogido por Margarita Torremocha Hernandez en su
articulo para ilustrar como caso practico y real de una denuncia por parte de varias
mujeres a los cuales, al parecer, dicho Trovar les dio promesas de futuro. Este suceso
llegd a saberse por el apoyo del Presidente de la Chancilleria (con intencion de
perjudicarle) a sacar primero adelante la denuncia de Beatriz de Castro, cuya relacion se
llegd a saber seguramente por haber sido demasiado publica. Aunque, “en ausencia de
compromiso verbal, estaba la “evidencia” de trato carnal”, al ser unas palabras verbales,
la inica prueba firme y vélida en un juicio seria “haber sido pillado in fraganti”."”

Con la pronunciacion de aquellas palabras se daba paso al momento del cortejo®.
Podriamos decir que era en realidad una especie de ritual, unos pasos planificados en los
cuales se testea al pretendiente, generalmente hombre, que a los ojos de los familiares y
de los vecinos realizaba una aproximacion hacia la que seria su futura familia. También
era una forma de evitar que se produjeran matrimonios indeseados o clandestinos o
incluso era un método por el cual las familiar tejian lazos personales y econdmicos.
Aunque el cortejo poseia algo de romantico, de deseo personal y sexual hacia la futura
pareja, era una negociacion en la cual las familias determinaban cuestiones econdmicas
importantisimas como la dote, el futuro nlcleo familiar o incluso elaboraban el
testamento en el supuesto de quedar un conyuge supérstite. El cortejo también,
légicamente, contenia momentos de tension porque en ocasiones los deseos personales
chocaban con los familiares, donde se ganaba o se pedia, y es por ello que el abandono

de su compromiso era extremadamente alto.?!

'8 TORREMOCHA HERNANDEZ, Margarita, 2016, “Solteria, mujer y litigiosidad en el cotidiano de la
edad moderna” en Revista Portuguesa de Historia, XLVII, Valladolid, pag. 161

1 1bid. pags. 162-164

2 Sefialar también que “cuando hablamos de noviazgo anterior al matrimonio, “es otra acepcion que no
cuenta con un analisis historiografico, probablemente es un concepto de la edad contemporanea, al que
intentamos dotar de contenido en la edad moderna”, ibid. pag. 159,

2 BALDELLOU MONCLUS, Daniel, 2016, “Pleitos e infrajudicialidad en los matrimonios aragoneses
en el siglo XVIIL los procesos por esponsales y estupro”, en GARCIA FERNANDEZ, M. (coord.)
Familia, cultura material y formas de poder en la Espaiia Moderna, Fundacion Espafiola de Historia
Moderna, Valladolid, pags. 294-295

13



2.3. Rituales preparativos y boda

“QGriterio y bullicio en la calle. Una muchedumbre rodea una carreta: transporta
los enseres de la novia, los estan llevando a la casa donde vivira la nueva pareja”. La
celebracion de la boda consistia en un festejo de la uniéon que podia alargarse hasta
varios dias, pero esta duracion también podia variar dependiendo del nivel adquisitivo
de los contrayentes, es decir, en ese supuesto caso solia ser rapida, sin exhibicion ni la
mas minima expresion publica, bien por la pronta edad de la pareja o bien por su
escasez econdmica, o, de otro lado, ni se producia una celebracion. Sea como fuere, la
boda simbolizaba el traslado de la doncella desde su viejo domicilio parental a su nueva
casa. En el proceso, bien antes o bien después, el sacerdote tenia la obligacion de
bendecir a la nueva pareja, una practica que variaba segun el lugar. Lo cierto es que
todas las costumbres, ritos y tradiciones cambiaban segun las regiones y lugares de
Europa, pero en la mayoria de los casos eran similares™.

La partida de la mujer de su casa era sin duda un momento emblematico porque
su traslado evidenciaba su paso de doncella correcta y pura en cuanto a su conducta
sexual y moral, a una mujer preparada para abrazar su nueva vida de esposa y futura
madre. De esta forma, dentro de la concepcion patriarcal del momento, cualquier mujer
nunca dejaba de ser “menor de edad” porque basculaba desde la tutela de su padre a la
de su marido.

Una nueva pareja, una recién creada célula afiadida al organismo social y estatal,
no siempre formaba automdticamente un nuevo nucleo familiar independiente, porque
lo cierto es que existieron diferentes razones e intenciones. Para la época encontramos
diferentes comportamientos y decisiones tras la celebracion como por ejemplo el
traslado de la mujer a casa de sus suegros, formandose asi las llamadas “familias
multiples”, donde convivian diferentes parejas e hijos. Una practica difundida sobre
todo en el Norte de Espana, Sur de Francia y en la Europa oriental. Pero, en muchos
lugares de Europa del Norte y también del Sur de Espafia e Italia, por lo general las
parejas tendian a proporcionar una casa nueva, en la cual se configuraba una “familia
nuclear”, formada por los padres, los hijos y si fuera el caso también por los criados.?

Las familias complejas, es decir, aquellas “formadas por varias parejas con sus
hijos (familias multiples) y las formadas por uno o mas padres que vivian con una

pareja y sus hijos (familias ampliadas)” eran muy frecuentes en las zonas agricolas,

2 SARTI (2002) pag. 61
Z Ibid. pag. 28
2 Ibid. pag. 62

14



l6gicamente, porque la agricultura, el principal medio de subsistencia y riqueza del
Antiguo Régimen, reclamaba muchas manos para trabajarla. También la nobleza adoptd
la costumbre de formar familias complejas, mientras que, generalmente, cabe pensar
que las “familias nucleares” se extendieron entre los grupos artesanales y medios. ** “En
el mundo artesano, casarse y poner un taller propio a menudo eran elementos
estrechamente relacionados, aunque esta relacion dejé de ser tan estrecha al aumentar el
numero de quienes no consiguen ser maestros artesanos independientes.”?

Un factor importante a tener en cuenta sobre la edad de contraer matrimonio es la
condicion social, e intrinsecamente la econdmica porque en ciertos lugares de Europa,
sobre todo en los paises protestantes se debia de cumplir un umbral minimo de riqueza,
como los criados y las criadas para que pudieran acceder al matrimonio. Esta percepcion
se encaminaba hacia la imposicion en los paises protestantes de evitar la ilegitimidad, y
sobre todo, aligerar cargas al Estado como el cuidado de los hijos expoésitos. En esta
linea, ante todo el Estado no era un benefactor, sino que cada matrimonio debia cargar
econdmicamente con la manutencidon de sus respectivos sucesores. En concreto, el
Estado protestante apelaba a la responsabilidad individual de sus ciudadanos.

En cambio, en el mundo catolico era la Iglesia la encargada de la beneficencia y
ayuda hacia los nifios y nifias abandonados, pero la percepcion hacia la indigencia
aceptada cambi¢ al inicio de la Edad Moderna, pasando a verse a los pobres y mendigos
como unos inofensivos que merecian misericordia, a una masa desafiante que debia de
mantenerse a raya. Un caso ilustrativo fue el del centro de Aumone-Générale de Lyon
en 1530. “Se trataba de un organismo publico que centraliza el socorro, pues a €l van a
parar todas las limosnas recogidas en iglesias y monasterios.” De esa forma se prohibio
a la poblacion dar limosna por la calle, y con esa recaudacion se podia dar cobijo a los
huérfanos y expositos hasta una cierta edad”’. Lyon saca a relucir el caso de una
iniciativa de “luchar contra la pobreza, la mendicidad y el vagabundeo, y de su filosofia,
[...] crear instituciones asistenciales para los pobres incapaces de valerse por si mismos
y, por otro, a estigmatizar y combatir el vagabundeo y la mendicidad...”. En cuanto a
las mujeres, en Italia existieron tipos de centros, como los centros dedicados a mantener

la honra y la virtud de las mujeres, pero también centros que buscaban recuperar la

# Ibid. pag. 63-64; STONE, Lawrence, (1990), pags. 15-21
% Ibid. pag. 36
7 Ibid. pag. 40; ANDERSON, Michael, (1988) pags. 14-20

15



virtud de las mujeres "caidas" en pecado, como prostitucion, aborto, abandono de fetos®®
etc.
Volviendo a la edad con la que solian casarse, “el matrimonio era raro a

2 asi como en el resto de

tempranas edades en la Inglaterra isabelina y jacobina
Europa, siendo un factor importante a tener en cuenta la condicion social, e
intrinsecamente la econdmica. De manera que, para contraer nupcias las parejas
necesitaban trabajar duro y constante para poder reunir el capital necesario®, siendo un
signo de alcance economico el poder de comprar una casa. Pero nada quedaba al libre
afan de las parejas, porque "el matrimonio era un asunto de familia, o més bien de dos
familias, que afecta a las actitudes de los parientes inmediatos y a veces de los parientes
mas distantes de ambas partes.””! La familia, o mas bien dicho las familias, respaldaba
econdmicamente a la futura pareja ya que, por lo general, se tardaban afos en acumular
el dinero necesario, lo que por logica, elevaba la edad de contraer matrimonio. En lo
relacionado a las herencias, se podia dar la opcion en la que los padres ayudaran a sus
hijos al casarse o bien estos tenian que esperar hasta la muerte de sus padres para
acceder al patrimonio. Aunque es cierto que en zonas de Europa, como el centro y norte
continental se podrian dar casos de "contratos" entre los padres y sus hijos donde se
estipulaba que el hijo que iba a casarse podia acceder al patrimonio familiar, pero al
mismo tiempo los padres requerian la aseguracion de una "pension". Este fue el caso de
Matthias Kiipfelhasta que hasta que no alcanzo6 los 40 afios no accedi6 al matrimonio
porque su padre seguia sin "jubilarse”*

Asi fue como por la causa econdmica, la edad con la que se formaban las nuevas
familias solia ser “con un poco de suerte hacia los 27 afos, los hombres, y los 23 0 24
las mujeres, podian estar en condiciones de casarse" y “todos aquellos que no se casaban

permanecian solteros por el resto de sus vidas.**” En el caso de Inglaterra, Peter Laslett

afirmaba que "la edad media de las novias isabelinas y jacobinas era de 23,5, y la edad

Ibid. pag. 42

¥ LASLETT (1987), pag. 107

% La dilatacion en el tiempo de acceder al matrimonio por parte de las parejas campesinas se debia
justamente al mismo sistema de produccion, que no era igual de rentable que el artesanal, y, ademas,
implicaba parones en las vidas de las personas para privatizar la cosecha. Naturalmente, las celebraciones
matrimoniales, los nacimientos y bautizos debian producirse fuera de la etapa de vendimia para asi no
interferir. Este conocimiento nos ha llegado gracias a los registros parroquiales que se vuelven habituales
al inicio de siglo XVI, probablemente por el aumento demografico, y elaboran de forma sistematica al
avanzar el Antiguo Régimen.

31 Ibid. pag. 127

32 SARTI (2002), pag. 69-75

3 Ibid. pag. 69-70.

16



media de los novios de 26,5” ergo, “se casaban a una edad bastante mayor con respecto
al niimero de afios que vivian™3*

Pero ;es posible que, en una época donde la protoindustrializacion habia
arrancado de lleno con el ensanche de los mercados y la demanda de nuevos oficios, la
edad media de casarse entre las clases medias y artesanas se viera abreviada? Por lo
visto entre los artesanos “la tendencia a transmitir el taller de padres a hijos no estaba
generalizada, entre otras cosas por las complicaciones creadas por las segundas nupcias
de las viudas de los maestros.*” Probablemente en los hogares protoindustriales, donde
los ingresos eran constantes y no se dependia de las cosechas como en el matrimonio

tradicional campesino, los hijos e hijas podian ver reducida su edad minima de acceso al

matrimonio con unos cuantos afnos.

2.4. La dote

Cada enlace matrimonial en la edad moderna implicaba la activacion de
movimiento de flujos de bienes, siendo el ejemplo perfecto la dote. Primero, destacar de
antemano que la dote no consistia inicamente en dinero metalico, sino como veremos
estaba compuesta de diferentes objetos materiales preciados. Por medio de la dote la
mujer recibia su “herencia” perdiendo asi cualquier derecho sobre el patrimonio familia,
pero “a ella se sumaban sus ahorros, que eran a menudo los salarios y las
gratificaciones, es decir, las propinas, que habia acumulado cuando prestaba servicio,
asi como su experiencia, su habilidad y su fuerza.”® En el caso de Europa del Sur,
incluyendo a los territorios de la monarquia hispanica, era inimaginable un matrimonio
sin dote y por eso mismo las familias campesinas se topaban con problemas a la hora de
dotar porque la economia familiar permitia abastecer a una de las hijas, haciendo que las
solteras no encontraran otro medio de dotacion para entrar en el mercado matrimonial y
entablar una nueva familia. Dotar implicaba por tanto escoger, y J. Goody entendia que
la dote era una forma de desheredamiento comprendida en tiempos modernos como “el
precio de la novia, la ofrenda marital que se ofrecia.’’

Sea como fuere, la dote suponia “un juego complicado de intercambios y alianzas

entre las familias”, que las mujeres aportaban como su parte a la unién conyugal pese a

¥ LASLETT (1987), pags. 108-109; STONE, Lawrence, pags. 35-45

33 SARTI (2002) pag. 69

3 LASLETT (1987) pag. 128

37 FARGAS PENARROCHA, M. A., 2010, “Hacia la autoridad contestada: conflictividad por la dote y
familia en Barcelona (ss. XVI-XVII)”, Investigaciones historicas, 30, Ediciones Universidad de
Valladolid, pag. 100

17



que la gestion total y absoluta recaia en manos del marido, fundiendo las dos
aportaciones en un patrimonio comun. Existio, eso si, un estadio en el cual la mujer
podia administrar directamente su dote: en la viudez.”® En ese caso podia emplear la
dote para contraer segundas nupcias, pero con hijos de por medio la mujer se instituia
como “tutora y administradora de los bienes de sus hijos”. Luego, en caso de que la
mujer muriera antes que el marido, este estaba en la obligacion de devolver a la familia
la dote.” Esto demostraba, a la postre, que las dotes eran moviles, viajaban de manos de
unas personas a otras, al igual que de momento, de lugar y de uso.*

En ese traslado de la mujer a su nueva casa, con el hombre que en teoria pasaria el
resto de su vida, se transportaba y ostentaba un objeto que simbolizaba de una forma u
otra la dote de la mujer: un arcon. Husmeando en ese arcon la vision cambia
dependiendo de nuevo de la clase social y del poder adquisitivo de la familia. De esta
forma para las mujeres de clases medias-altas vemos que en esos arcones aportaban
ajuares en forma de tejidos, destinados al uso de toda la familia: sabanas para la cama 'y
para los futuros bebés, pafiuelos de diferentes tipos y para diferentes sitios del cuerpo
etc. Pero tampoco olvidar que contribuian también con algunos utensilios de cocina.
Sobre este asunto, P. Ari¢s sefialaba que era costumbre por parte de los recién casados
inscribir sus nombres, o sus iniciales, y una fecha (generalmente la de su matrimonio)
en el baul, arcon o cualquier objeto de la casa®'.

A lado de todo esto, entre los objetos materiales de la dote que traian las mujeres
como competencia suya era la cama. Sin depender de la clase social y su riqueza, hasta
las familias mds pobres se esmeraban con creces para conseguir que el dia de su boda
sus hijas posean una cama (y de hecho se heredaba). Cuando hablamos de esta cama
incluimos a todos sus accesorios*, un verdadero lujo para aquellos momentos. Y, de
nuevo, como todo en el Antiguo Régimen, la cama también tenia su significado
apotropaico. Es en ella donde se produciria la (supuesta) pérdida de virginidad de la
mujer, donde el marido "hacia suya" a su esposa, y por tanto el lugar de procreacion.
Incluso llegaba a ser bendecida por un sacerdote para asi garantizar la fertilidad de la

pareja. La impotencia de una pareja®® podia acarrear complicaciones legales hasta tal

3 GOODY, Jack, 1986, La evolucion de la familia y del matrimonio en Europa, Ed.: Herder, Barcelona

% FARGAS PENARROCHE (2010), pag. 102. y SARTI (2002), pag. 87

“ FARGAS PENARROCHE (2010), pag. 105

*I ARIES, Phillipe, 1987, El nifio y la vida familiar en el Antiguo Régimen, Taurus, Madrid, pag. 36

2 Un ejemplo es el caso de Bertrande de Rols, de la misma forma que lo hacian todas las jovenes en la
region de Artigrant que al casarse aportd consigo la cama, “una cama con almohadas de plumas, sabanas
de lana y de lino, cubre cama un cofre con cerradura llave y dos o tres vestidos de distintos tonos.”
ZEMON DAVID, Natalie, 1984, El regreso de Martin Guerre, Antoni Bosch, Barcelona, pags. 16-17

18



punto que para los protestantes tras la Reforma se establecid la posibilidad de
divorciarse por esta razon*, siendo una herramienta usada por los hombres para disolver
al matrimonio alegando la impotencia de su mujer de caer en estado. La carga moral de
todo lo que ocurria o no ocurria dentro de un matrimonio recaia con todo su peso sobre
la mujer, tal y como habia quedado constatado en la tratadistica de la época.*” Mientras
que para los protestantes se alcanzaba el divorcium como tal, para los catolicos la
contrarreforma impuso la separacion y cohabitacion, siendo la impotencia en ambos
casos una razdn de peso para que se disolviera el matrimonio.

Pero la cosa no se quedaba ahi, las mujeres no siempre aportaban solo objetos de
uso doméstico, incluso en ocasiones proporcionaban la propia casa.  Hubo
efectivamente hombres que se casaban y pasaban a vivir con su mujer. Estos casos
fueron sobre todo de aquellos aprendices que tomaban por esposa a la viuda de su
difunto maestro para asi poder pasar a poseer su propio taller, ya que era sumamente
dificil montar desde los cimientos uno nuevo. Era una estrategia mucho mas lucrativa y
eficiente.* Luego, también hubo hombres de situaciones econdmicas inferiores que se
trasladaban a la casa de sus mujeres porque en muchos casos al no haber un heredero
varon primogénito, eran las hijas quieren heredaban la tierra, si se tenia. No obstante,
estos hombres en cierto modo "salidos de la norma" fueron objetivo de muchas burlas®’.

Las esposas también podian aportar bienes inmuebles, como por ejemplo alguna
parcela de tierra. Este fue el caso de un matrimonio entre dos campesinos alemanes en

1*8. En definitiva,

el que ella ponia la tierra y €l animales para el uso alimentario y labora
recordar que el matrimonio servia como una estrategia para poder introducirse en una
nueva clase social.

Por su parte, la dote masculina solia ser mucho més cuantiosa y por ello Bourdieu
“observa que la logica del intercambio matrimonial no era exactamente idéntica para los

hombres que para las mujeres™. En la percepcion patrilineal de sucesion, la aportacion

“ De nuevo traer el caso Martin Guerre, en cual durante los ocho primeros afios de su matrimonio no
pudo concebir, ni con “resveil”, la posicion de hierbas que al beberla proporcionaria a la pareja pasion y
fertilidad. Lo importante en este punto es la presion que la familia de Bertrande realizaba sobre ella y su
negacion, aunque, segln el derecho canénico después de tres afios sin consumacion del matrimonio tenia
la posibilidad de deshacer la unién y contraer nuevas nupcias. Ibid. pag. 18-20

4 JIMENO ARANGUREN, Roldan, 2015, “Reforma, contrarreforma y matrimonio: legislacion en las
dos Navarras” en Anuario de Historia del Derecho Espariol, Ministerio de Justicia, pag. 153

4 MORTE ACIN, Ana, 2012, “Que si les oian refiir o maltratar el marido a la mujer la socorriesen:
familia, vecindad y violencia contra la mujer en la edad moderna” en Revista de Historia Moderna, n° 30,
pags. 212-213

% SARTI (2002), pags. 65-69

47 Ibid. pag. 64

8 Ibid. pag. 67

19



masculina al ntcleo familiar radicaba en la tierra, aunque ya se ha nombrado mas arriba
que se dieron casos en los cuales esta contribucion era femenina. Un ejemplo
esclarecedor de la dotacion masculina son los enfants dotés, es decir, el término
empleado en Francia para referirse a los hijos dotados que partian de la casa familiar.
Las circunstancias variaban segin las regiones: el norte del pais, por tradicion, los
bienes transferido por los padres, a su muerte, deben ser devueltos para después
repartirse entre todos los miembros de la familia, mientras que, para el sur, la dotacion
de un hijo, por ejemplo, le excluia del reparto tras la defuncion de los primogénitos.*

Segun la percepcion de Bourdieu la dote representaba en todo momento el poder
paternal ya que “custodiaba el patrimonio que hay que proteger y aumentar” y
encarnaba funciones importantes como el engrosamiento del patrimonio de la familia
formada a partir de las nuevas capitulaciones matrimoniales, y por otra parte, afianzaba
la posicion de la mujer en su nuevo hogar’'. Incluso la dote era una forma de medicion
del estatus social, ademas de otros bienes como la casa y sus posesiones.

En definitiva, casarse en el Antiguo Régimen era un recorrido largo y laborioso,
donde no solo participaban los nuevos contrayentes, sino que la cooperacion de los
familiares y vecinos era crucial hasta tal punto que toda la comunidad ayudaba a la
nueva pareja a sufragar los costes matrimoniales por medio de recaudaciones
colectivas®. Tener un hogar y tierra era la combinacion principal y fundamental que

favorecia poder casarse.

2.5. El matrimonio reformado

Martin Lutero, conocido en la historia como el iniciador de la Reforma
protestante, se gano la excomunién con sus noventa y cinco tesis en las cuales atacaba
directamente a la Santa Sede. Su vision de la religion y del mundo cambid no solo el
dogma, sino también la politica, la sociedad, e incluso la educacion. De entrada, los
protestantes negaron el matrimonio como un sacramento, reconociendo unicamente
como tales al bautismo y la eucaristia®. Los reformadores encargaron la competencia

del matrimonio al Estado, desligandolo de la Iglesia, porque tal y como comprendia

“ FARGAS PENARROCHE (2010), pag. 104

%0 SARTI (2002), pag. 85

S' FARGAS PENARROCHE (2010) pags. 102-104

2 SARTI (2002) pag. 92

* MARTIN SANCHEZ, Miguel Angel, 2010, “Implicaciones educativas de la reforma y contrarreforma

en la Europa del Renacimiento”, en Cauriensia: revista anual de Ciencias Eclesiasticas, n° 5, pags.
218-221

20



Lutero, el matrimonio era “una institucion humana, y, por tanto, susceptible de ser
regulada por leyes laicas y de depender de tribunales seculares™*. Con esto Lutero
criticaba de lleno los impedimentos catolicos para contraer matrimonio, percibiéndolos
como excusa para la venta de despensas, tan conocidas y concedidas en la iglesia
catolica.

Al quitarle al matrimonio su caracter de sagrado, los tribunales civiles reformados
crearon diferentes leyes para modificar y controlar ciertos aspectos del matrimonio.
Primero qued6 fijado que el divorcio entre los consortes podia darse en dos casos:
adulterio y abandono del hogar conyugal por un tiempo promulgando. En segundo
lugar, promulgaron la primera ley civil de matrimonio en 1580 que les concedia a las
parejas protestantes la posibilidad de casarse de forma legal y segura solo en presencia
de un pastor y con testigos de por medio™. Aunque los reformadores daban relevancia a
las promesas de futuro, también las criticaban porque no aseguraban que el matrimonio
iba a producirse y tampoco daban permiso a mantener relaciones sexuales
prematrimoniales. Con esta ley buscaban abolir los matrimonios clandestinos y
prematuros porque el acto sexual fuera del enlace establecido debilitaba todo el
entramado social. En esta linea, recurrieron a la responsabilidad personal porque “la

seguridad econdmica, y no la madurez sexual, daba acceso al matrimonio™.

2.6. La receta matrimonial de Trento

Antes de la celebracion del concilio, como ya se ha visto anteriormente, para los
catolicos era importante graduar el proceso: el compromiso de esponsales, seguido de la
cohabitacion prematrimonial en ciertos casos - que recelaba de ser a ojos de la Iglesia
un amancebamiento-, para después celebrar la boda. Los eclesiasticos percibieron todo
este proceso como algo peligroso porque la tipificacion del proceso podia acarrear
ruptura de los esponsales y pérdida de la honra de la mujer por desvirgarse fuera del
matrimonio o por haber dado a luz a un hijo bastardo.

Desde la Santa Sede se pensaba que era necesario amarrar los cabos a una
situacion que llevaba demasiado tiempo yéndose a la deriva. La odisea del Concilio de

Trento (1545-1563) se inicié como oposicidn al protestantismo, pero lo cierto es que fue

> JIMENO ARANGUREN, Roldan, (2015), art. Cit. pag. 153

> ROCA, Maria José, 2012, “La influencia de la reforma protestante en el derecho”, en e-Legal History
Review, pag. 30

¢ SARTI (2002) pags. 35-37

21



un pretexto para iniciar una reforma urgente, profunda y necesaria. Dividido en tres
periodos y bajo la supervision de tres papas diferentes, en lo tocante a materia
matrimonial tras sus sucesivas reuniones ordeno la doctrina, los doce cdnones y el
decreto. En cuanto a la doctrina “el vinculo del matrimonio es perpetuo e indisoluble”,
luego, el matrimonio seguia siendo un sacramento. En los canones se subrayaba la
exclusiva competencia que la Iglesia ejercia sobre el matrimonio, la prohibicion de
celebraciones matrimoniales en fechas importantes como Navidad y Semana Santa, el
veto total a una celebracion matrimonial entre conyuges de consanguinidad, mantener y
vigilar la monogamia y la castidad (se otorgaba de esta forma una superioridad a la
virginidad sobre el matrimonio, aunque era la valvula admitida de escape de la
sexualidad), e importante, el establecimiento de una separacion de matrimonial (el
“divortium”), mas conocida como la separacion de lecho y cohabitacion, a causa de
“malos tratos”, abandono del hogar y adulterio. En tercer lugar, el decreto centrd su
actuacion en la practica, es decir, en como los parrocos debian cumplir a rajatabla el
nuevo procedimiento: predicar las reglamentarias amonestaciones, estar presente en la
ceremonia para dejar constancia legal de la union y cerciorarse de que la unidon se
realizaba sin coaccion (algo novedoso), y la aportacion de varios testigos. Sin estos
requisitos cualquier matrimonio era considerado nulo”’. Lo que antes era considerado
como convivencias prematrimoniales, tras Trento era amancebamiento. Claramente la
modificacion perseguia con dureza la prostitucion, el concubinato y los matrimonios
clandestinos®®. El ambicioso programa matrimonial de la Iglesia tardo en calar en la
sociedad ya que esta se mostraba reacia a cambiar sus costumbres y tradiciones. Aln
asi, la inmutable perseverancia y tenaz aplicacion del proyecto acabaron dando sus
frutos en el siglo XVII, a medida que la sociedad interiorizaba la practica tridentina®.
En definitiva, los dos planes matrimoniales abanderaban vidas diferentes: los
catdlicos apostaban por la vida religiosa, y los protestantes por la vida familiar. Esto
emanaba, por un lado, de la insistencia de los catdlicos en la castidad y el celibato,
demostrada mediante la clausura y la dedicacién a Dios, y por otro, de la via conyugal
practicada por los protestantes no solo en la poblacién civil sino también por los
sacerdotes. Dos formas diferentes de entender la salvacion: para el catolicismo era la

pureza espiritual y sexual, mientras que para los protestantes era la vida conyugal, que

T GIL (2008) pags. 193-194. IMENO ARANGUREN, Roldan (2015) pags. 164-168
 DEL BRAVO, M. A, 2000, La familia en la historia. Propuestas para su estudio desde la “nueva”

historia cultural Ediciones Encuentro, Madrid, pags.162-166
% SARTI (2002), pags. 31-38

22



ayudaba a evitar pecados tan graves como la fornicacion y mantenia unidas a dos

personas®.

2.7. (Perfecta o imperfecta casada?

Acudir a la literatura significa entender mejor las mentalidades de la época porque
al fin y al cabo, la narracion es la plasmacion de ideas, de reflexiones, de miedos o
incluso de vivencias cotidianas. Maria Antonia del Bravo recoge dos grupos de autores
de la época: “aquellos que incidieron en el aspecto moral y educativo de la familia” y
los arbitristas. En el primer caso, destacan figuras de la talla de fray Luis de Ledn y Juan
Luis Vives. En general todos estos autores realizaron sus escritos encaminados hacia el
amor y el afecto en el seno matrimonial. Advierten que la contraccion de un matrimonio
bajo los efectos del enamoramiento iba a traer terribles consecuencias, porque pasado el
tiempo se cae el velo de sobre los ojos y a la ceguera le sustituye una palida luz. En esta
linea comprendian que el “verdadero amor” venia con el tiempo porque la pareja sin
conocerse de nada, ya que los matrimonios se concertaban por los padres, aprendian a
tolerarse, a conocer los puntos débiles de uno y de otro, sus caracteres, y solo de esta
forma se podia garantizar el triunfo de un buen matrimonio. Ademas, unido a esto
consideraban que el marido debia de tener un papel fundamental en la educacioén
espiritual de su esposa, y ésta a la vez debia de encarnar unos valores, unas virtudes que
no solo se acotaban al funcionamiento y gerencia de su propia casa, sino que poseia un
poder importante sobre la moral de su marido, pudiendo influirle para bien pero también
para mal. De esta forma, aunque la mujer habia sido relegada y encadenada a la vida
privada, al mundo doméstico, su influencia en la moral del marido, por tanto en la
esfera publico, la convertia en un arma de doble filo y no es de extrafiar que ciertas
actuaciones inmorales de los maridos en sociedad se les achacaba a su esposa®’.

Fray Luis de Ledén amasé las pautas de comportamiento de una “perfecta

casada”®?

que acabaron convirtiéndose en el tratado educativo femenino mas difundido
de aquellos momentos, una composicion repleta de “recetas” que guiaba a la futura

esposa en la vida matrimonial. Por otro lado, “para construir el modelo de la perfecta

8 Ibid., pags. 43-46

' DEL BRAVO, (2000) pags. 30-37

62 FRAY LUIS DE LEON, La  perfecta casada, undécima edicion,
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-perfecta-casada--1/html/ffbbf57a-82b1-11df-acc7-002185
ce6064_3.html También importante ARBIOL DIEZ, ANTONIO, La familia regulada, Zaragoza, 1715,
(intro. FERNANDEZ, R. Institucién Fernando el Catblico, Zaragoza, 2000)

23


http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-perfecta-casada--1/html/ffbbf57a-82b1-11df-acc7-002185ce6064_3.html
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-perfecta-casada--1/html/ffbbf57a-82b1-11df-acc7-002185ce6064_3.html

casada, Vives optaba por construir el de la imperfecta casada”, es decir, que a la mujer
no habia que tratarla como un mal, como la manzana de la discordia, pues de la misma
forma que el triunfo del matrimonio quedaba en sus manos, si se encauzaba
erroneamente provocaria el fracaso matrimonial®.

Un ejemplo de casada perfecta es la biografia escrita por Gabriel Alvarez de
Velasco, jurista y hombre de letras que por su obra pretendid “moralizar a partir de
moralidades verosimiles”, presentando a su mujer Francisca Zorrilla como la mujer de
carne y huesos que reproducia los ideales plasmados por los tedlogos y tratadistas. La
describe como una “mujer recatada, humilde, modesta y virtuosa” que habia tenido un
comportamiento pulcro y propio de una doncella: “recato, recogimiento, devocion, huir
de las cosas mundanas, del contacto con los varones”. En resumen, la imagen de
Francisca habia pasado por el filtro subjetivo de su marido, atribuyéndole todas las
cualidades buenas que cualquier mujer debia encarnar en su tiempo: humildad,
recogimiento, caridad, cuidado y gestion de la casa, del marido y de su personal
doméstico. Es un arquetipo de mujer creado desde la experiencia y de la convivencia
que hizo que la historiografia viera la obra como un intento del autor de conseguir la
beatificacion de su difunta esposa®.

Otra formula llegd de las manos de Antonio Domingo Porlier quien fue un
ilustrado bastante olvidado dentro del campo cientifico que, ademas de haber creado el
primer tratado de estadistica de Espafia, buscaba una via social o socioecondmica a la
familia. De esta forma pretendia divulgar en la sociedad del momento para entender el
lugar de la mujer tanto en la sociedad como en la economia. Una de las razones que le
impulsé a componer estos Principios fue el impacto de la muerte de su madre a una
temprana edad. Realiza una serie de "recomendaciones" de como debe conformarse la
sociedad, de forma que plantea 3 ideas: "educacidn, socializacion y progreso". En
cuanto a la educacion, Porlier entendia y proponia una educacién obligatoria,
desvinculada del poder adquisitivo, aunque entendia que el mejor modelo era una
"educacion especializada”, es decir, "en funcion del género y de los roles sociales y
econdmicos para los cuales cada persona, supuestamente, habia nacido y estaba
predestinado tanto por naturaleza como por designio divino." De esta forma, lo natural

era entendido de forma dicotomica: lo varonil generaba los bienes de la familia y "daba

83 GIL, (2008) pags. 185-191

% TORREMOCHA HERNANDEZ, Margarita, 2016, “La perfecta casada. Del modelo a las
representaciones. La biografia de Francisca Zorrilla, escrita por su marido”, Studia Historica: Historia
Moderna, Vol. 38, n° 1, pags. 225-249

24



la cara" en las administraciones publicas, donde lo femenino no tenia cabida, pero al
mismo tiempo, la actividad del marido no podia alterar ni trastocar los cimientos de la
actividad femenina, aunque esta fuera simplemente complementaria. Partiendo de esta
idea androgina, en sus Principios los deberes de la mujer eran dos: "ejercer de buena
madre y saber llevar la casa"®. Entendia de esta forma que la base de cualquier sociedad
y economia era la familia, pero una familia que sabe ‘“heredar, sabe mantener lo
heredado y sabe acrecentar unas propiedades, heredadas o no”. Su modelo era fruto de
su experiencia, plasmando en sus escritos la forma con la que su madrastra gestionaba la
casa, y entendia que si todas las familias copiaban y aplicaban ese modelo toda la
sociedad prosperaria®.

Sea como fuere, una cosa era lo que la literatura habia escrito y planteado para las
mujeres, sin interesarse por quiénes eran, cOmo se sentian o cdmo pensaban, y otra era
el objetivo de colocarlas en el mercado matrimonial. De nuevo, hubo distincion entre la
teoria y la practica porque muchos de estos tratados ni siquiera llegaban al conocimiento

de las mujeres de origen humilde®’.

2.8. Legitimidad e ilegitimidad

Como se ha ido perfilando en el presente trabajo, el aspecto de la ilegitimidad era
un tema espinoso. Demostraba que las normas sexuales impuestas por la Iglesia no se
cumplian y ese mal ejemplo habia que erradicarlo de raiz.

Echando la vista atras, de entrada pensariamos que la ilegitimidad era muy comun
en el Antiguo Régimen, pero lo cierto es que no fue asi. Iniciada la Modernidad,
conforme la edad de contraer matrimonio aumentaba, el nimero de hijos ilegitimos
disminuia®®, porque antes del siglo XVIII tenemos una sociedad estatica, siempre a la
vigilia del cumplimiento de las costumbres y de la impoluta conducta sexual que pudo
hacer que no se diera un porcentaje tan alto de ilegitimos.

Pero, "alrededor de mediados del XVIII se inici6 un espectacular aumento del
porcentaje de nacimientos ilegitimos en toda Europa" que E. Shorter asocia a un cambio
en la sexualidad del momento. Las clases bajas usaban la sexualidad con fines

"manipuladores", es decir, conseguir un casamiento o una casa propia. Entonces el

65 ALFARO PEREZ, Francisco José¢ "Educacion, mujer y economia doméstica. receta ilustrada contra el
fracaso familiar: Antonio Domingo Porlier” en Familias Rotas, 2014 ob. Cit., pags. 243-257

% Ibid. pags.160-266

7 GIL (2008) , pag. 179

% LASLETT (1987) , pag. 195

25



cambio vino cuando pasaron hacia una sexualidad "expresiva", o sea, que por medio del
coito se encontraban a si mismos, entendian su personalidad y encontraban "libertad".
La clasica tradicion europea de conservadurismo era intensamente consciente de la
naturaleza de esta amenaza y a menudo condenaba la conducta sexual libertina como
"egoista". En definitiva "esas dos variables son factores estratégicos para explicar la
explosion de la ilegitimidad en Europa"®.

Asi es como apreciamos tres estadios en la historia de la ilegitimidad en el
Antiguo Régimen. El primero proviene de la cohabitacion campesina: parejas que
estaban de compromiso y ya empezaban a acostarse, algo normal, pero el problema
venia cuando la relacion se dilataba en el tiempo y el matrimonio no llegaba. La ténica
en este caso era presionar al varén para que contrajera matrimonio con su prometida,
una coaccion por parte de las autoridades locales hacia los varones y obediencia de estos
por depender de la comunidad. El segundo caso de ilegitimidad correspondia a la
relacion amo-criada, bastante extendida también esta practica sexual al ejercer el amo
una autoridad econdmica y social superior que intimidaba, consiguiendo la explotacion
sexual sin ninguna preocupacion, ya que la victima no solia romper el silencio por
miedo. Y, en tercer lugar hablamos de una ilegitimidad fruto de la "inestabilidad en las
relaciones sexuales entre hombres y mujeres". Los bastardos bien podian ser
legitimados después, bien morian a causa de la falta de un hogar seguro, o bien las
madres contraian segundas nupcias en las cuales los ilegitimos crecian en un ambiente
familiar, pero muchas veces con trato inferior respecto a los hijos legitimos. Ademas, la
mayor tasa de ilegitimidad se dio en las ciudades, donde no existia la presion paternal ni

comunitaria a contraer matrimonio, como si que habia en las zonas rurales’.

2.9. La concepcion del nifio en la familia: crianza y educacion

El nifio en la Edad Moderna era un sujeto publico, incluso desde el momento del
parto, en el cual asistian familiares y vecinos. No pertenecia integramente a sus padres,
sino que era parte de toda la familia, lo que parece contradictorio desde nuestra vision,

pero para la época era una forma practica de iniciarlos en las calamidades de la vida.

% SHORTER, Edward, 1984, “Ilegitimidad, revolucion sexual y control de la natalidad en Europa” en
Presencia y protagonismo. Aspectos de la historia de la mujer, NASH, Mary (ed.) pags. 277-282
™ Ibid. pags. 284-292

26



Philippe Ariés se dejo notar dentro de la historiografia de la familia con su tesis”
dividida en dos cuestiones fundamentales: la primera fija su punto de mira en "nuestra
antigua sociedad tradicional", en la cual el nifio vivia en un estado profundo de
anonimato. Era simplemente un "mini hombre", que siendo tan invéalido necesita los
cuidados bésicos, la atencion de sus primogénitos (sobre todo de su madre) pero
rapidamente se introducian en la vida adulta. Esta es una vision muy diferente a la
nuestra, pero como Arié¢s demuestra, los afectos empiezan a aflorar entre los padres
modernos. Entonces, en esta sociedad tradicional la atencion educacional del nino fue
nula, su "aprendizaje" se daria de esta forma simplemente por la conocida "escuela de la
vida". En este sentido, el autor acufia el término de "mimoseo", un sentimiento
principalmente maternal que simbolizaba "los primeros afios, cuando el nifio era una
cosa graciosa, un "juguete". Eso si, esto no implicaba que los padres se encarifiaban
rapidamente con los recién nacidos porque en esa sociedad pre industrial la tasa de
mortalidad infantil era altisima’. Simplemente, "no se daba mucha importancia al
asunto: otro le reemplazaria en seguida." A partir de finales del siglo XVII empieza a
percibirse el cambio, la segunda tesis de Aries, "el espacio ocupado por el nifio y la
familia en nuestras sociedades industriales". Después de la sofocante penuria econdmica
vivida, y también un avance en las emociones”, la finalizacion del siglo XVII ¢ inicios
del XVIII significo una época de bonanza econdémica. Se inicid un nuevo siglo, con el
afianzamiento de la burguesia, que se tradujo en un cambio sobre el nifio. La conquista
de la intimidad™ se tradujo en “la retirada de la familia de la calle, de la plaza, de la vida
colectiva y su reclusion dentro de una casa mejor defendida contra los intrusos™”.

Se modificaron, de esta forma, los comportamientos familiares, empezando a
verse al niflo como una prolongacion del cuerpo de los primogénitos, y sobre €l se
proyectaban las aspiraciones paternas. Desde esos momentos los padres empezaron a

interesarse, preocuparse, encarifiarse, y dedicarse a la educacion de sus hijos, que

" ARIES, op. Cit.(1987)

72 Respecto a esto, Elisabeth Badinter consideraba que la frialdad hacia la muerte de la prole se debia a la
ausencia de carifio generada por la inexistencia de la maternidad, del ligamento emocional que une a una
madre y sus hijos. DEL BRAVO, 2000, pag. 126

¥ Maria Tausiet y James S. Amelang sefialan en la introduccion de su libro, que en la época no se usaba
el término de emociones como tal, sino que se empleaba un vocabulario de afectos, pasiones,
padecimientos pasajeros. Entonces, las "emociones" en los hombres y las mujeres de la época moderna
eran accidentes, sucesos de connotaciones negativas. Esta percepcion fue cambiando segln la ciencia y el
conocimiento avanzaban. TAUSIET, Maria y AMELANG, James S., 2009 Accidentes del alma: las
emociones en la Edad Moderna, Abada, Madrid, pag. 8

" BOLUFER PERUGA, Monica, 1998, “Lo intimo, lo doméstico y lo publico”, en Studia Historica:
Historia Moderna, n° 19, Ediciones Universidad de Salamanca, pags.: 86-116

> ARIES, (1987) pags. 9-11

27



implica también muestras de afecto, de "amor incondicional". Eso fue unido también a
que se empezaba a valorar mas la calidad que la cantidad, es decir, se preferian menos
hijos’™. Tener menos hijos implicaba invertir mas tiempo, mas cuidados, y maés
educacién en un hijo, aunque claramente también ayudaba la extension de métodos
anticonceptivos, una mejor alimentacion e higiene, luego, un sistema inmunitario mejor
preparado ante las enfermedades. Por ello, desde el siglo XVIII la pérdida del infante
habia "adquirido tal importancia que ya no es posible, sin una gran afliccion, perderle,

"7 Recordar de esta forma el dolor, la amargura y el tormento que le

reemplazarle
produjo a Barry Lyndon la trdgica pérdida de su amado y mimado hijo, fruto de su
matrimonio con la condesa Lyndon’®.

En la crianza de los hijos los pensadores de la época pusieron el grito en el cielo
ante una practica difundida entre la poblacion: el uso de nodrizas. La relacion madre e
hijo no se rompia junto al cordon umbilical, sino que se consideraba que cualquier
vastago era inacabado” y era la mujer, quien por medio de la lactancia, transmitia el
caracter, las cualidades y los defectos. Esta era la razon de fondo por la cual los
moralistas intentaban tirar abajo esta practica sistematizada en lugares como Inglaterra,
Francia o Italia. En el caso de la ciudad de Florencia se ha destacado que la entrega de
los hijos de las clases urbanas a mujeres de las zonas rurales circundantes era un tramite
gestionado por los maridos®’. En estos casos la cesion a la nodriza de los neonatos solia
ser por un tiempo definido, generalmente lo que abarcaba la lactancia, que durante ese
tiempo era primordial, pues “ella se alegra cuando el nifio esta alegre, y se compadece
de €l cuando estd enfermo; le levanta cuando se cae, le sujeta cuando se mueve y le lava
y le limpia cuando esta sucio. Educa al nifio y le ensefia a hablar, pronuncia las palabras
como si fuera tartamuda para que aprenda mejor y mas pronto a hablar [...], le carga en
sus brazos, a hombros, luego en sus rodillas [..] le mastica la carne, [...] le faja [...], le

9981

bafia...”". Esto demostraba que el servicio de las nodrizas se convirtié en un trabajo

asalariado: por una parte aquellas que amamantaban a hijos “privados” o bien aquellas

76 Esta idea se concibio pensando en el mayorazgo, en la transmision del patrimonio a un inico heredero,
que facilitaba los repartos y reducia las disputas familiares.

7 ARIES, (1987) pags. 12-25.

® KUBRICK, STANLEY, Barry Lyndon, 1975, basada en la novela d¢ MAKEPEACE THACKERAY,
William, 1844, La suerte de Barry Lyndon.

7 Idea tomada por la teologia cristiana de la obra de san Agustin que veia al nifio como “simbolo de la
fuerza del mal, un ser imperfecto, agobiado por el peso del pecado original”. DEL BRAVO, 2000, pag
135

% DIEZ JIMENEZ, Maribel, 2019, “La lactancia asalariada en el siglo XVI: las nodrizas del Hospital
Real de Guadix”, en Arenal, n°® 26, pag. 134

81ARIES (1987), pag. 180

28



al servicio de instituciones que se encargaban de sacar adelante a los expositos. Dentro
del limitado mercado laboral para las mujeres, trabajar como nodriza era una forma de
ganarse la vida o incluso de tener un “oficio”, algo que dependia del éxito que
tuvieran®,

La educacion de los hijos era una tarea primordial que mantenia en movimiento
los engranajes del sistema. Asi como la familia era la “célula basica” que componia la
sociedad moderna, la educacion en el seno de la familia era el método de propagar la
cultura y el aprendizaje, de forma que “el objetivo basico y universal de la educacioén
era ensefar a los jovenes a leer y a escribir” pero la “cultivacién” de los hijos recaia de
nuevo en la mujer. Su funcidén de procreadora y criadora se prolongaba hacia su tarea
educadora. Al ser la mujer quien cargaba con la moral de la familia se entendia que por
medio de los conocimientos cristianos estaba capacitada para inducir en los futuros
ciudadanos los valores, las creencias y los habitos correctos, de forma que la “cultura
implicaba necesariamente la participacion interna y vital del sujeto, que sabe dotar de
inteligencia a la emocion.”® La personalidad de los nuevos individuos quedaba en
manos de las relaciones familiares, lavando por medio de la educacion el pecado
original, pasando de ser una criatura inacabada a una pulida conforme la doctrina
catolica.

Si en cuanto al matrimonio los catolicos y los protestantes lo percibian de forma
diferente, lo mismo sucedio con la educacion. De modo resumido, lo que respecta a la
educacion, la Reforma significod la implantacion de la ensefianza universal, nacional, y
secular popularizada en lengua vernéacula con el fin directo de que toda persona, mujer o
hombre, fuera capaz de leer e interpretar personalmente la Biblia sin la mediacién de un
sacerdote. Por tanto, “la formacion de las escuelas populares destinadas a la formacion
de las clases mas pobres y el control de la instruccion por parte de las autoridades
laicas.”® Desde el punto de vista educativo, Lutero abander6 una educacion unica
donde el Estado debia tomar las riendas, haciéndose responsable de la educacion,
creando centros y “obligando a los nifios a acudir a las escuelas para garantizar asi la
formacion”. Asi fue como exhort6 al Estado para que tomara la delantera frente a la
Iglesia, sosteniendo con fondos publicos una educacioén universal, gratuita y general en

todos los pueblos. Para Lutero el Estado era “el tutor de la juventud”. Con esta

$2 DIEZ JIMENEZ, Maribel, 2019, pags. 130-133
* DEL BRAVO, (2000) pags.125-136
# MARTIN SANCHEZ, Miguel Angel, 2010, art. Cit. en Cauriensia, vol. V. pag. 217

29



asistencia y el catecismo obligatorios impuestos por el Estado, y en su defecto por los
municipios, estas escuelas fueron claves en el aumento del indice de alfabetizacion, ya
que todos, sin discriminacidon por sexo, tenian el mismo acceso a la educacion. En lo
que respecta a la educacion en el seno familiar, Lutero, y otros reformadores,
consideraban la obediencia familiar y la educaciéon como principios fundamentales al
orden social. De esta forma en el mundo protestante, las escuelas y la familia trabajaban
conjuntamente en la educaciéon de los nifios y los jovenes, y alld donde los
conocimientos de los padres no alcanzaban o simplemente se olvidaban, los maestros
sufragaban la docencia. Otro aspecto destacable de esta educacion protestante es el
castigo corporal. Por naturaleza se entendia que los nifios estaban inclinados hacia el
pecado y el escarmiento era la mejor forma de disuadirlo, pero ante estos métodos
violentos, Lutero se manifestd en contra, entendiendo que “los nifios debian encontrar
en los estudios el mismo placer que en sus juegos™.

Anterior a la ruptura que trajo la Reforma protestante, la iglesia catolica clamaba
una profunda reforma, no s6lo en materia educativa sino sobre todo en materia de
dogma, de fe, de disciplinar y reorganizar al clero. Todo esto fue tratado en el Concilio
de Trento. Para extirpar los abusos del clero se les reeducéd por medio de los seminarios
y en cuanto al dogma aprendieron de los protestantes que la educacion era una
herramienta valiosa para prevenir la propagacion de las ideas heréticas. De esta forma,
la educacion se entregd a manos de las drdenes religiosas. Asi fue como la educacion
catolica sigui6 estando dividida entre estamentos, aunque es cierto que la reforma
tridentina intent6 velar también por las clases populares. Desde el Concilio se
preocuparon por la ensefianza de los nifios y los jovenes, de forma que se esforzaron en
integrar a los sacerdotes en la educacion de las primeras letras, creando escuelas
municipales y ensefiando por medio del catecismo infantil y la predicacion. Aunque no
se seculariz6 la educacion como en el mundo protestante, la accion educativa de Trento
f1j6 los cimientos de una educacién de mayor alcance, bajo la proteccion de la Iglesia
catdlica y el apoyo a la obra educativa tridentina por parte de las monarquias catolicas®™.

De esta forma los protestantes optaron por una educacion mas familiar, mas
introspectiva, donde el Estado y los padres cultivaban simultdneamente la educacion,

mientras que para los catolicos siguid teniendo mucho peso la educacioén proporcionada

% Ibid. pags. 218-221
% Tbid. pags. 225-227

30



por las instituciones, las cuales en ocasiones podriamos considerarlas como sucedaneas

de la familia.

2.10. ;Llevarse bien? Conflictos familiares, desavenencias y violencia

2.10.1. Padres versus hijos
Conocer con exactitud los sentimientos y las relaciones conyugales de antafio es

todo un reto porque no podemos simplemente abrir una puerta, asomarnos y observar
todo de una forma omnipresente, sino que es una tarea que implica el uso de la
interpretacion a partir de fuentes como los pleitos llevados ante los tribunales
eclesiasticos o las actas notariales. La investigacion hubiera sido mds precisa si
contdramos con diarios o escritos personales, pero las mujeres campesinas modernas
tenian otros quehaceres a los que hacer frente.

De la misma forma que los padres actuaban como guardianes de sus hijos también
podian traer tormento a sus vidas. De nuevo, las ambiciones de los vastagos y las
tacticas familiares crearon fricciones en las relaciones y los tratos personales, que se
tradujeron en desacuerdos relacionados con el veto paterno. La “universalidad del veto”
era una cuestion cultural intrinseca y esto lo demuestra la primera aplicacion del veto
que era ante el incesto. Lo destacable culturalmente del incesto era que estaba
concebido y entendido de forma universal como una regla, una frontera que no se debia
traspasar y si se hacia se debia asumir las consecuencias, que segun la tratadistica la
culpa tenia que ser absorbida por los adultos. De esta forma Levi-Strauss analiz6 esta
idea y entendid que el veto es lo que “hace posible una relacion armonica entre
naturaleza y cultura™’.

En lo tocante a los matrimonios sin parentesco de primer grado, "la intromision de
la autoridad familiar era una situacion habitual y hasta cierto punto aceptable”. Rastrear
los casos puede llegar a ser dificil ya que en muchos sucesos los desacuerdos ni llegaron
a salir de los circulos familiares, de forma que era la cabeza de la familia la encargada
de resolver el conflicto o muchas veces eran los propios jovenes quienes limaban las
asperezas. La intromision familiar era crucial para evitar matrimonios desiguales en
cuanto a lo economico ya que significaba hacer peligrar el patrimonio y crear conflictos
por motivos como dotes u otras cuestiones, y es por ello que se intentaba evitar usando

la herramienta parental®. La finalidad no era minar el libre albedrio de los hijos,

8 Citado por ACCATI, Luisa, 1998, “Violencia publica y castidad privada. El Papa, ¢l rey de Espafia y
las mujeres” en Studia historica, Historia Moderna, pag. 27

31



propuesto por la Iglesia, sino que era evitar “el nacimiento de un nifio ilegitimo con la
consiguiente inestabilidad familiar que produciria y que, de una manera u otra, acabaria
afectando a la comunidad.” El veredicto paternal se solia cumplir en la mayoria de las
ocasiones porque entendian culturalmente que los padres solo buscaban lo bueno y de
provecho para sus hijos e hijas. Sea como fuere la conflictividad por los matrimonios, la
querella entre padres e hijos por las riendas de esta unioén sagrada a ojos de la iglesia,
hizo que se desarrollara una forma mas compleja de controlar a la juventud porque los
padres debian guiar y buscar lo mejor para su prole, pero no se les permitié llevar a
rastras a sus vastagos al altar.”

Aquel instrumento de control vino de la mano de la Real Pragmatica de 1776 de
Carlos III que “obligaba a los hijos a contar con la aprobacidn explicita de sus padres
para contraer matrimonio”. Esto demuestra que aun asi, a pesar de la libre eleccion, una
decision tan importante como el matrimonio, al ser un sacramento, se elevaba por
encima de cualquier ley terrenal y por ello la union no recaia exclusivamente en la
pareja. Con la Real Pragmatica no solo se les debia informar a los padres del futuro
matrimonio sino que era una obligacion contar con su consentimiento, sobre todo para
menores de 25 afios, aunque después en futuras reformas se suprimié la edad. Sea como
fuere esa real reforma de Carlos III les otorgaba a los padres un poder de control sobre
sus hijos o hijas, y para estos la desobediencia de la decision paterna significaba el
desheredamiento. Este castigo no se us6 tanto como podemos pensar porque desheredar
a un matrimonio implicaba afectar a todo el organismo comunitario. Eso no quita que
hubo casos particulares donde los hijos chocaban contra el veto paternal porque los
casos de abusos de poder se han dado también en estas situaciones y esto solo
demuestra que las relaciones sociales se tensaron hacia el ocaso de un Antiguo Régimen
en decadencia. El abuso de los padres podia traducirse en matrimonios forzados de los
cuales los contrayentes podian salvarse apelando a la "jactancia" segun la cual,
normalmente la doncella reclamaba la disolucion de ese matrimonio por la existencia de
una previa palabra del matrimonio con otro hombre®.

También se quitdé "la necesidad de “lexitimar la disenso, es decir: dar razones

justificadas por las que el matrimonio debia considerarse invalido." Estos procesos de

% HERNANDEZ BERMEJO, Maria Angeles, 2014-2015, “ La familia como espacio de conflictos en
Extremadura durante la Edad Moderna” en Norba: revista de historia, n° 27-28, pags. 378-383

% BALDELLOU MONCLUS, Daniel, 2014, Del honor de los padres y la libertad de los hijos: la
aplicacion del veto paterno a los matrimonios transgresores en la Esparia preliberal, en Familias Rotas
op. Cit., pags. 60-68

% Ibid. pags. 49-59

32



disenso se fundamentaban en dos tipos razones: aquellas alegadas por los padres ante un
matrimonio no deseado por la familia, siendo la principal razén la honra y la situacion
econOmica, y por otra estaban las razones de los hijos, considerados "rebeldes" o no,
que tomaban el veto paterno como una injusticia. La puesta en marcha de la Pragmatica
legaliz6 el veto familiar que antes se practicaba por "su propio bien". Esta Pragmatica
ponia de manifiesto la no existencia de leyes escritas como tal en cuanto al matrimonio,
de forma que, un asunto que era monopolio de la Iglesia fue basculando hacia el poder
real. Era sin duda un intento de cambio social promovido por la Ilustracion hacia una
sociedad mas organizada y estable, incluso en el matrimonio®'.

La Pragmatica de 1776 de Carlos III se dio de manera parecida en otros lugares de
Europa, por ejemplo, en Francia hablamos de consentimiento paterno a la hora de
contraer matrimonio desde 1555 y siguieron otros codigos, mientras que para Inglaterra
hablamos de Marriage Act de 1753. Todas ellas buscaban homogeneidad, evitar los
matrimonios desiguales y establecer el matrimonio religioso como el oficial (siendo esto
ultimo el caso especifico de Inglaterra)®.

Las razones esgrimidas por los padres se encaminaban hacia el engafio y la
seduccion (sobre todo en mujeres), la desigualdad econdmica y social, "la corta edad en
algunos casos”, el prestigio (en cuanto a la nobleza que no podian permitir un
emparentamiento con personas de "inferior calidad"), practicar un oficio "mecanico o
vil", el conocimiento de antecedentes judiciales por parte de la familia de algunos de los
conyuges, o la "deshonestidad" de las novias a las cuales se les acusaba de
comportamientos transgresores.”

Los hijos por su parte rebatian las acusaciones de sus padres centrandose en
cuestiones como la acusacion de desigualdad econdmica o de oficio, que "trataban de
defender la injusticia de la consideracion de vileza de cualquier trabajo y de poner en
valor la importancia de toda actividad laboral y su utilidad para la sociedad" y, otra
acusacion venia de las manos de muchas novias que se quejaban del egoismo de sus
padres™.

A pesar de las zancadillas que los padres ponian en cuanto a los matrimonios, los

tribunales normalmente fallaban en favor de los novios y esto lo demuestra el hecho que

°! Ibid. pags. 76-95

%2 RAMIRO MOYA, Francisco, 2014, "El matrimonio y sus secretos a finales de la edad moderna. Una
historia con mujeres" en Familias rotas op. Cit., pag. 113

% Ibid. pags. 133-148

% Ibid. pags. 148-156

33



“del total de pleitos vistos ante la Real Audiencia de Zaragoza a finales del siglo X VIII,
mas del 70 % de las apelaciones conllevaron una sentencia a favor de los novios y en
contra de los intereses familiares”.”” La relajacion en los archivos sobre estos pleitos
hacia finales del Antiguo Régimen, bien significaria un cambio en las costumbres,
aunque como ya sabemos modificar las tradiciones toma mucho tiempo, o bien los
padres encontraron nuevas formas mas ingeniosas de coaccionar a su prole sin tener que
acudir a los tribunales.

Otro asunto repetido en los documentos judiciales muestran las querellas que los
padres iniciaban por la ruptura del compromiso, de los “verba de futuro”. Generalmente
los varones rompian con los esponsales y esto acarreaba consecuencias graves que los
padres simplemente no podian dejar pasar. Es decir, la mala publicidad que daba la
ruptura de esponsales entre una pareja llegaba a tan extremo que conducia a la deshonra
de la mujer, haciendo que se encontrara con futuros problemas para encontrar marido.
Entonces, para paliar las secuelas, desde el siglo XVIII la sociedad espafiola tomo cartas
en el asunto y prohibi6é de forma legal que cualquier persona abandonara su palabra si
no se trataba de “una justificacion legitima y que, de hacerlo, era preciso compensar a la
parte abandonada o ratificar que no se debia a una razon potencialmente vergonzante™®.

Los esponsales en los tribunales reales fueron perdiendo peso legal porque en
muchas ocasiones era dificil demostrar la existencia de esa promesa siendo la prueba
real “ser pillado in fraganti”®’ Pero para los tribunales eclesiasticos y las familias esta
tradicion poseia un enorme peso legal. Muchas veces los esponsales se veian
dificultados por la cuestion econdmica, recordemos de este modo la necesidad de poseer
el capital suficiente para acceder al matrimonio.

Tras las visitas ante los tribunales, en ciertas ocasiones, los declarados culpables
por los jueces tenian dos salidas: contraer matrimonio (aunque se consideraban nulos si
se realizaban por coaccién, de nuevo la libre eleccion de la pareja) o compensar
econdmicamente porque “el ritual de esponsales era valorado como un compromiso
vinculante y la importancia del compromiso de esponsales estd vinculado a la necesidad
de que los cortejos fuesen un proceso seguro sobre el que se pudiesen hacer

8

planificaciones econdmicas™®. La opcion mas elegida por los varones era la

% Ibid. pag. 157

% BALDELLOU MONCLUS, Daniel, 2016, “Pleitos ¢ infrajudicialidad en los matrimonios aragoneses
en el siglo XVIII. Los procesos por esponsales y estupro”, pags. 294-297

” TORREMOCHA HERNANDEZ, Margarita, 2016,“Solteria, mujer y litigiosidad en el cotidiano de la

edad moderna: a vueltas con las palabras de matrimonio”, en Revista Portuguesa de Historia n°47, pag.
164

34



indemnizacidon econdmica, como fue el caso de Gregorio Trovar que “no tuvo mas
remedio que aportar esa cantidad para evitar la carcel y garantizarse su tranquilidad en

los tribunales, aunque no hubiera dado palabra de casamiento”.”

2.10.2. Hasta que la muerte los separe

Los matrimonios concertados, sin el paso previo del enamoramiento tan
imprescindible hoy en dia, podian llevar a desacuerdos y malestar sobre todo para las
mujeres, al ser los sujetos en el matrimonio que debian obedecer a su marido, “traerle

»100 - Por otro

por el buen camino” y “hacerle la vida mas llevadera en todo lo posible
lado, cabe pensar que sin previo contacto se dieron casos en los cuales nacid en la pareja
el carifio y el amor, ingredientes claves para construir un hogar idoéneo.

Desde el punto de vista patriarcal, la mujer se vio sometida en todos los sentidos
al hombre e incluso era ella el “objeto de agresividad y malos tratos”. Mientras que el
marido podia ejercer el control sobre todos los bienes, los gananciales, los recaudados
con la boda e incluso los bienes de la dote, la mujer ni siquiera podia ejercer la patria
potestad sobre sus hijos'’!, para ella solo quedaba la “obediencia, el silencio, la
reclusion, (y) la dedicacién a la casa” las razones que empujaban a llegar a los
tribunales, aunque sabemos que esta decision era la ultima en tomar y porque se
hallaban en un callejon sin salida, eran varias: desde los desacuerdos personales,
generados en muchas ocasiones por un matrimonio elegido y sin relacion ni convivencia
previa, hasta otros motivos como ‘“el adulterio, las sevicias, cohabitacion molesta y

192 En cuanto al adulterio,

discordias graves y frecuentes entre los conyuges”
generalmente estas acusaciones venian de parte de los maridos, con pruebas o sin
pruebas'®,

Pero, (qué se entendia por adulterio? Autores mucho mdas conservadores
entendian que el adulterio de las mujeres se realizaba simplemente con abrazos o

tocamientos fisicos, mientras que otros, como los jesuitas juristas, mas "liberales",

consideraban que el adulterio no se producia hasta que no hubiera de por medio acto

% BALDELLOU MONCLUS, Daniel, 2016, art. cit. pag. 298

* TORREMOCHA HERNANDEZ, Margarita, art. cit. pag. 167

100 RAMOS COBANO, Cristina, 2016, La familia en femenino. Prdcticas sociales y relaciones de género
entre los Cepeda en el transito a la contemporaneidad, Fundacion Espafiola de Historia Moderna,
Madrid, pags. 153-159

' RODRIGUEZ SANCHEZ, Angel, 1990, “El poder familiar: la patria potestad en el Antiguo
Régimen ”, en Chronica Nova, n°18, 1990, pags. 365-380

192 REGUERA, Ifiaki, 2013, “Malos tratos y violencia conyugal en la sociedad vasca de la Edad Moderna,
en Memoria y civilizacion, n° 16, pag. 139-145

195 La prueba en la que se basaba este tipo de acusaciones solia ser en el comportamiento de la mujer y
sobre todo en una prueba fisica e irrefutable: el embarazo.

35



sexual. En los matrimonios modernos tanto el inicio como el fin tenian en comun la
superposicion de la cuestion econdmica, la supervivencia del patrimonio por encima de
todo. Entonces, segun este entender, los que entendian que el adulterio se producia solo
por la insinuacion a otro hombre, en ese caso, la mujer perdia su dote, pero por otro lado
"la separacion perpetua de los conyuges por adulterio notorio del marido obligaba a
éste, por sentencia, a pagar los gastos que generase la alimentacion de su esposa.
Mientras que, si el adulterio no resultaba probado, la mujer debia regresar al lado del
marido inmediatamente”. El jurista cordobés Tomas Sanchez negaba el derecho de
separarse al marido que acusara a su esposa de cometer sodomia con otro, porque en ese
caso «solo se mancha su persona, que es del dominio del hombre. Sin embargo, cuando
la esposa cometia adulterio, o sea, realizaba la “fornicacién natural”, Sanchez
consideraba que ‘“‘se manchan su persona y sus 6rganos genitales”, que pertenecen al
marido, y en ese caso era posible separar el matrimonio, si el esposo lo pedia. Aquella
sutil distincion entre dominio y pertenencia de los organos femeninos es una clara
muestra de hasta qué punto contribuyd la religion en la elaboraciéon de un corpus
doctrinal disefiado especialmente para poner limite tanto a la libertad de las mujeres
como a su propio desarrollo humano'™.

Ricardo Garcia Carcel entendia la violencia social de aquellos entonces como
algo institucionalizado "en todos los escenarios, desde el trabajo hasta la familia o el
ocio"', De esta forma la violencia doméstica era vista como el ejercicio de la autoridad
del marido sobre su esposa, pero lo que no se toleraba era un abuso excesivo, es decir,
el odio capital: amenazas, intento de envenenamiento o todo lo que atacara directamente

la vida de su mujer'®

. Aunque se diera una cierta tolerancia hacia la violencia, desde la
época medieval se difundieron cantos que avisaban evitar casamiento con hombres
atractivos ya que debajo de su bella cara esconderian un comportamiento violento que
desgraciaria la vida de la muchacha. Ademas, se advertia del peligro que podia traer un
hombre que frecuentaba tabernas y tomaba alcohol, lo que implicaba muchas veces una
violencia fisica, que aunque en esos momentos existia una tolerancia hacia la violencia,
(cudl era el limite?'"

El problema era que no se habia definido una frontera que no se debia traspasar en

la correccion porque la Iglesia en cualquier momento no buscaba manchar su imagen,

194 GIL (2008) pags. 200-205

195Citado en GIL (2008). pag. 236

1% Ibid. pag. 201

97 MORTE ACIN, Ana, art. Cit. pag. 213

36



puesto que no buscaba minar la autoridad masculina pero tampoco conceder demasiada
libertad a la mujer, sino que la meta principal era preservar el entramado social. Por eso
este asunto trajo muchos quebraderos de cabeza a sus juristas y a las esposas porque al
fin y al cabo las que se atrevian a alzar la voz y pedir justicia fueron las que denunciaron
publicamente un abuso que en teoria, socialmente, era entendido como una "correccion
marital", un escarmiento por parte del esposo hacia la esposa que se descarrilaba de sus
funciones. Cuando se producia algin desentendimiento o maltrato, lo comin era
primero intentar arreglar la situacion de puertas para dentro, en la intimidad del hogar,
amparados por las paredes familiares, ya que la noticia de estas situaciones solian
acarrear vergiienza sobre la familia, sobre todo hacia la familia de la esposa porque
demostraba que su educacion no fue dptima para su preparacion como futura esposa y
madre. En el caso de Inglaterra, la tratadistica de la época aconsejaba que la mejor
manera de solventar el problema era recurriendo a familiares o conocidos, y en el caso
de la familia, en concreto a la familia del marido, es decir, a las personas mas cercanas y
que mejor conocen el comportamiento y la forma de ser de su conyuge. La actuacion de
la familia materna, por asi decirlo, iba encaminada hacia el amparo de sus hijas,
proporcionandoles cobijo y apoyo material, pero los padres no siempre se enfrentaban a
sus yernos maltratadores o violentos, sino que muchas veces actuaban por su interés
economico y social porque la ruptura del matrimonio acarreaba deshonra para la mujer
y despilfarro del patrimonio familiar. Por esto mismo nos resulta dificil rastrear estas
situaciones porque recurrir a los tribunales era el ultimo paso, la medida mas
desesperada'®.

Las investigaciones realizadas en el caso de la monarquia hispanica han
constatado que “malos tratos y separaciones estaban intimamente relacionados”, como
en el caso vasco que “durante los siglos XVI y XVII el 93% de las mujeres que

1% ‘mientras que en Barcelona el

solicitaron separarse en Navarra alegaron malos tratos
82% de los casos entre 1565-1654 abarcaban malos tratos''®. Por tanto, las acusaciones
mas repetidas por las mujeres eran los malos tratos, es decir, tanto agresion fisica como
desgaste psicologico, pero también el alcoholismo del marido, el abandono del hogar, la
vaguedad, el descuido de su alimentacidon y vestimenta, concubinato, e incluso la

dilapidacion de la dote y del patrimonio familiar'!'. Por su parte los maridos no se

198 Ibid. pags. 215-217

1 REGUERA, Iiiaki, 2013, art. Cit. pag. 142

10 Gil (2008), pag. 211

"' HERNANDEZ BERMEJO, Maria Angeles, 2014-2015, art. Cit. pags. 375-378

37



dejaban achantar y contraatacaban con incriminaciones como el adulterio, el abandono

12 1,0 verdaderamente dificil sobre estas acusaciones es

del hogar o incluso de brujeria
demostrar si eran simples conjeturas o verdades. Para los abusos fisicos existian las
pruebas visuales, pero es mas dificil determinar el malgaste psicologico, en cuyo caso
eran importantes los testigos, otros ojos y oidos que pudieran corroborar la acusacion.
Asi mismo es un reto para la historiografia abarcar los conflictos familiares y la
violencia marital porque los procesos judiciales no cubren todo el volumen de lo que
seguramente fue la violencia “de género” en aquella época'.

Las sevicias podian incluso desembocar en un escenario extremadamente
problematico, que era el uxoricidio. Aunque no fue un suceso tan abundante en la Edad
Moderna se dieron casos y demostraba la ruptura de la armonia social. Significaba una
infraccién y pecado que hacia tambalear el matrimonio como sacramento porque el
padre de familia tenia que mantener el orden social y la disciplina, pero al mismo
tiempo estaba la controversia de tratarse del asesinato de un miembro de la comunidad.
En la concepcion de la época, el monarca encarnaba la figura del pater familias al igual
que todos los stibditos que formaban una familia y su crimen no quedaba claro si debia
ser juzgado por la justicia humana o por la divina, igual que el monarca. La justicia en
el caso de las difuntas (como Maria Petra, asesinada de un golpe en la cabeza por parte
de su marido) solo se llegaba a aplicar cuando, de nuevo, la familia tenia el poder y la
ambicion de condenar al culpable, pero si no, los jueces solian mostrarse benevolentes
con los acusados'".

Vistas las razones por las cuales se iniciaba el divortium, cabe dibujar las lineas
generales del proceso. Este se iniciaba con la solicitud, para la cual no se requeria la
presencia fisica, sino que simplemente se podia encargar a un procurando (que podia ser
incluso un familiar o un conocido) para que realizara el tramite. A continuacion se
procedia al secuestro. El juez ordenaba el traslado de la esposa a casa de sus padres,
amigos 0 a un monasterio, es decir, lugares seguros y de confianza que preservaran la
"honradez" de la esposa, y "en principio, y si no habia impedimento justificado, durante
el secuestro y mientras durase el pleito, el marido estaba obligado a pagar, bajo pena de

excomunion, los gastos del proceso y la alimentacion de la esposa"''®. Estos secuestros

12 REGUERA, Tnaki, 2013, art. Cit. pags. 151-155, GIL (2008), pags. 231-237
'3 MANTECON MOVELLAN, Tomas A. Hogares infernales: una vision retrospectiva sobre la
violencia doméstica en el mundo moderno en La familia en la historia, LORENZO PINAR, Francisco

Javier, Edicione§ Universidad de Salamanca, 2009, Salamanca, pags. 196-202
" MORTE ACIN, 2012, art. Cit. pags. 225-227

38



no se aplicaron solo a mujeres maltratadas, sino que fue una herramienta usada también
por las doncellas y sus pretendientes, que por medio del secuestro o manifestacion en el
caso aragonés, minaban la autoridad de los padres antes un impedimento de contraer
matrimonio siendo “una potente herramienta de libertad para los jovenes
comprometidos™''®,

En los casos de secuestro que se realizaban para evitar que una esposa perdiera la
vida a manos de su marido, el “ritual de extraccion” debia de realizarse acorde a ese
denominador comun, a aquellas causas y al mismo tiempo se debia realizar en presencia
de dos testigos y con una busqueda exhaustiva de un nuevo hogar donde la honra de la
mujer no iba a ser manchada. Los pasos que debian de seguir los secuestros eran
rigurosos, bien planteados ya que no se podia mancillar en ningin momento ni la honra
de la mujer ni de su familia. Por ello, una vez pasado el umbral de su casa el reto era
hallar el lugar adecuado de estancia de la mujer, que normalmente solia ser la casa de
alglin pariente porque “lo esencial no era lo alejada que quedase la mujer de su familia,
sino lo honrado que fuese el lugar de acogida”, lo que implicaba que alla donde fuera
depositada, siempre tenia que haber una figura masculina que velara por su buen
comportamiento. De esta forma el tribunal interrogaba a la removida para determinar su
desarrollo. A las mujeres maltratadas que reclamaban el secuestro, y que lo conseguian,
eran trasladadas a casa de algun familiar o hermano, mientras que para las doncellas
comprometidas que atacaban la autoridad de los padres por medio del secuestro o
manifestacion, el tribunal las encomendaban a un “tercero”, es decir, alguien fuera del
nucleo familiar pero que al mismo tiempo fuera igual de justo y de confianza como si lo
fuera de su propia sangre, por tanto, un vecino, la casa vecina. Pero la tonica de
reubicacion de las esposas o doncellas en hogares que contaran con una figura
masculina no siempre se cumplia, pues bien se consideraban como lugares honrados los
“conventos y hogares de viudas honradas™'"’.

Mientras el secuestro se ponia en marcha, se entraba de lleno en el pleito cuando
se daba el encuentro entre los dos conyuges por la citacion del tribunal para presentar

sus acusaciones. Aqui jugaban un papel importantisimo los testigos porque a partir de

ellos los jueces determinaban sus sentencias. Generalmente la actuacion de familiares y

115 GIL (2008) pags. 209-222

'® BALDELLOU MONCLUS, Daniel, 2016, “Transgresion y legalidad en el cortejo del siglo XVIII: el
secuestro de mujeres en la didcesis de Zaragoza”, en Studia historica: Historia Moderna, 38, n° 1, pag.
161

"7 Ibid. pags. 172-179

39



vecinos no solia dar frutos porque aunque no se llevara al tribunal, la humillacion
publica del marido hacia que se volviera aun mas violento, y la misma suerte nefasta
corria la mujer si el marido era arrastrado hacia la justicia. Por ello, las mujeres no
tomaban esa desesperada medida hasta que estaban completamente seguras de alcanzar
la separacion de lecho y cohabitacion.

Sin un fin establecido las removidas gozaban en cierta forma de la libertad y del
respiro que les proporcionaba el secuestro. Pero la otra cara de la moneda implicaba
penas por saltarse el secuestro como la excomunion y multas. En cuanto a la
excomunion "aquella condena la convertia en una mujer proscrita, en lo espiritual y en
lo terrenal. Suponia su expulsion como miembro de la Iglesia catélica y la prohibicion
de traspasar el umbral de los edificios consagrados al culto. Y, por si fuera poco, la
publicidad que los parrocos tenian que hacer de aquel hecho podia acarrear su pase
definitivo a la marginacion social". Aun asi, muchas mujeres se saltaban el secuestro y
simplemente desaparecian, bien con un destino fijo o no porque con su desaparicion no
se les podian aplicar las penas.''®

Hubo mujeres que supieron usar el sistema a su favor y beneficiarse de su
lentitud, porque el secuestro bien podia ser temporal o indefinido significaba una cierta
liberacion personal, de volver a su casa familia y desligarse del yugo de un matrimonio
no deseado o deficiente. De esta forma se aprecia como el 70 por 100 de los pleitos no
pasaban del secuestro, lo que demostraba el anquilosamiento del sistema eclesiastico. '

Todo el proceso se frustraba cuando los jueces cerraban la disputa sin titubear y
ordenaban el regreso de las esposas a sus casas porque “a menudo interesaba mas
asegurar la paz social y evitar el mal ejemplo que lo que pudiese ocurrir de puertas

adentro”'?’,

En muchos casos la Iglesia buscaba forzar la union matrimonial, insertar
con calzador a un matrimonio indeseado y deficiente dentro de la sociedad catolica que
se anhelaba alcanzar. Estos secuestros frustrados producian el rechazo de las
secuestradas por volver a sus casas ante el miedo de la violencia y locura del marido.
Para la sociedad de la época que se llegaran noticias de disputas matrimoniales o
incluso de intento de divorcio era un verdadero escandalo, porque se exteriorizaban, se

hacian publicos asuntos privados. Por eso mismo, la solucién més aplicaba, evitando asi

implicar a los abogados y a los jueces, era la firma de un documento donde el marido se

IS GIL (2008), pag. 232
""" Ibid. pags. 212-225, )
120 HERNANDEZ BERMEJO, Maria Angeles, 2014-2015, art. Cit., pags.: 376-377

40



comprometia a “tratar bien a su mujer y vivir con ella pacificamente”. Y de nuevo, los
vecinos tenian protagonismo ya que los fiadores de que el compromiso se iba a aplicar
eran justamente vecinos cercanos que testificaban la situacion.'!

Al ser un proceso tan costoso y duradero que no se sabia con exactitud cuando
concluiria, ni si las cosas se iban a desarrollar segin lo deseado, muchas mujeres
permanecian en silencio, aguantando las vejaciones, ya que alzar la voz implicaba
ponerse en el punto de mira, demostrar la mala preparacion en su oficio de esposa y
convertirse en objeto de burlas. Ademads, otro gran impedimento era la total
dependencia econdémica de la mujer hacia su marido, que dificultaba la toma de
decision.

El proceso podia dilatarse tanto en el tiempo hasta tal punto que en muchos casos
no llegaban a concluirse y los costes que acarreaban eran desorbitantes. Por esto se
aprecia en los documentos judiciales como los artesanos y comerciantes eran la mayoria
en iniciar estos procesos, mientras que los grupos bajos ni podian sofiar con el proceso.
Por su parte, la nobleza preferia resolver en la intimidad sus asuntos, sin que se supiera
mas alla de la magnitud de los muros de sus mansiones'*.

La intervencién vecinal y familiar era fundamental para dar cobijo a las mujeres
victimas de los malos tratos, pero ;qué pasaba con las que no tenian una red de apoyo?
Muchas de ellas simplemente huian del hogar, sin saber muy bien su destino. Una
posible solucion era acudir a la bondad de los conventos, como una solucion temporal
hasta que se planeaba sus futuros pasos. Incluso era muy comun abandonar su hogar
travestida. El travestismo de mujeres se dio en la Edad Moderna por toda Europa,
incluso tenemos casos en Espafia, y era una forma de pasar desapercibida en lugares que
se les tenia prohibidos a las mujeres, pero no solo eso, sino que entre otras razones el
travestismo se realizaba por motivos vario pintos, como la pobreza, el abandono de un
matrimonio indeseado, el patriotismo o la idea de que al ir vestida de hombre se
explicaba personalmente ante la atraccion hacia otra mujer'?. Incluso era una forma de
viajar a tierras lejanas, bien como marinero o bien como soldado, conociendo mundo y

escapando de su vida encerrada entre las cuatro paredes del hogar. Muchas veces

2 MORTE ACIN, 2012, art. cit. pag. 219

1221bid., pag. 218

12 DOKKER, Rudolf, VAN DE POL, Lotte, 2006, La doncella quiso ser marinero: travestismo
femenino en Europa (siglos XVII-XVIII), Madrid, Siglo XXI de Espafia. NAVARRO MARTINEZ, Juan
Pedro, 2017, “La primera dama era hombre perfecto: travestismo y practicas queer en Madrid en el siglo
XVII”, en Instituto de estudio de género, Universidad Carlos III de Madrid, pags. 124-139

41



travestirse era una recomendacion de los vecinos que les animaba a plantearse la idea
para sobrevivir'?,

Aunque la violencia familiar escandalizaba también vendia, tal y como se
demuestra en las Relaciones de sucesos. Generalmente se desconoce la autoria, aunque
posiblemente fuera masculino, bien aparecia su nombre o bien era andénimo, donde
daban diferentes noticias acontecimientos bien en otras partes de la peninsula, en los
territorios americanos o en otros lugares de Europa. Asi mismo es muy dificil establecer
una fecha porque muchas veces eran simple historia recogidas de forma oral y
transmitian "los hechos con los datos que eran de interés para esa sociedad y que
pudieras ser ciertos o bien se configuraron asi para dar gusto y/o aleccionar al lector o
escuchante de la historia". Esto cumplia con el objetivo de "reiterar las caracteristicas
del orden social y religioso que debia imperar" y “el fin moralizador importaba mas que
la verosimilitud”. En este sentido los castigos buscaban ser ejemplarizantes y es por ello
que en estos relatos se realizaban sobre el infractor tanto en vida como en muerte, para
demostrar que "la maldad no quedaba sin castigo"'®.

Lo que mads atraia la atencion en estas relaciones eran los crimenes sexuales y la
violencia marital, sobre todo las cuestiones mas truculentas del acontecimiento. Los
titulos ya de entrada buscaban atraer al publico, tal y como lo demuestran las relaciones
rescatadas por Henry Ettinghausen. Entre muchas relaciones habria que nombrar la
Relacion, la qual trata de la rigurosa iusticia que se ha hecho de vu Cauallero
principal, por ser atreuido a vna muger casada: y sobre el adulterio dio la muerte a su
marido, el y vu criado suyo, cuiiado del mismo diffunto. En esta relacion se nombra ya
desde un principio a la justicia y es que se le otorgaba una omnipresencia en todo los
relatos, recalcando su buen funcionamiento. Otra relacion interesante es la Relacion
cierta, y verdadera, del mas espantoso caso que se ha oido, sucedido en la Ciudad de
Cordova por lunio deste presente Anio de 1672. Hazece relacion de vu desalmado
hombre, que en vuna noche de casado degollo a su muger, a su suegra, y dos parientes

de su esposa'®.

124 NUNEZ GALINDO, Amanda, 2016-2017, La sodomia femenina en la Monarquia Hispdnica, siglos
XVIy XVII, Trabajo Fin de Master, Zaragoza, pags. 22-30

12 TORREMOCHA HERNANDEZ, Margarita, 2019, “Justicia humana y castigo divino. punicién a los
crimenes familiares en las relaciones de sucesos (ss. XVI-XVIII)” en TORREMOCHA HERNANDEZ,
Margarita (ed.), Mujeres, sociedad y conflicto (siglos XVIII-XIX), Castilla Ediciones, Valladolid, pags.
216-228

126 ETTINGHAUSEN, Henry, “Sexo y violencia en la prensa del siglo XVII”, en Edad de oro, vol. 12,
1993, pags. 95-108

42



En todas estas relaciones la mujer de nuevo es relegada a un segundo plano pues
principalmente son ellas las victimas forzadas sexualmente o que morian a manos de un
hombre. Pero en caso de adulterio cambiaban las tornas, y de victimas pasaban a ser
protagonistas, porque los casos de ‘“adulterio masculino no era objeto de literatura y
digamos que tampoco de castigo™'?’.

En conclusién, la violencia sobre las mujeres era real, igual que lo sigue siendo
hoy en dia, y al igual que antes, la violencia se daba desde puertas hacia dentro, dentro
del espacio intimo del hogar, camuflada ante cualquier mirada indiscreta. Todo lo que
conocemos sobre esta violencia es solo la punta del iceberg. Nuestra informacion
proviene de los documentos eclesiasticos pero en ellos no se refleja toda la realidad, de
nuevo la practica se impone a la norma, y muchas cuestiones solo se pueden conjeturar,
hipotetizar ya que se nos escapan, como hasta qué punto las intenciones eran reales o
fueron verdaderamente maquinaciones. Esto viene porque en todo momento estas
mujeres se presentaban ante el tribunal de una forma sumisa, persiguiendo unicamente
la separacion. Pero, claramente, debemos pensar porque “ni todos los esposos eran

malvados ni todas las esposas bondadosas y abnegadas™'*,

2.10.3. Otros conflictos familiares
Como se ha expuesto anteriormente, los conflictos entre padres e hijos estaban

servidos por cuestiones matrimoniales, pero también las diferencias afloraban entre
hermanos, cuflados y otros parientes. La convivencia no era facil, no solo dentro de un
mismo hogar, sino también dentro de la comunidad puesto que cada uno perseguia sus
propios intereses y era muy comun toparse con desacuerdos.

Una de las principales causas de discrepancia entre los hermanos venia a cuenta
de la herencia, de la institucion del mayorazgo que excluia automaticamente a los
segundones arrojandoles hacia la busqueda de un nuevo camino. Asi mismo la dote
también traia rifias por el impago de la dote o por la tardanza en cumplir con el dinero
prometido'*’. Entonces la gran disputa entre las clases privilegiadas fue que "se conocen

casos en los que los padres prefirieron formar mayorazgos con bienes de las hijas para

127 TORREMOCHA HERNANDEZ, Margarita, 2019, “Justicia humana y castigo divino. punicién a los
crimenes familiares en las relaciones de sucesos (ss. XVI-XVIII)” en Mujeres, sociedad y conflicto op.
Cit. pag. 232

128 MORTE ACIN, Ana, 2012, art. Cit. pag. 223

12 FARGA PENARROCHE, Mariela, “Hacia la autoridad contestada: conflictividad por la dote y familia
en Barcelona (siglos XVI-XVII)”, art. Cit. pags. 110-118

43



beneficiar los hijos varones, sin tener derecho a ello y provocando las logicas denuncias
por arte de las afectadas"'*’.

Asi mismo los segundos matrimonios, por ejemplo, de los padres podian
desembocar también en malos tratos y enfrentamientos en los cuales la huérfana de
madre lucha contra una malvada madrastra. Este fue caso de Feliciana y Juana Cotored,
un caso aragonés, cercano, que se asemeja a la narracion de La Cenicienta, mostrando
los malos tratos de la madrastra en el pleito y su poca intenciéon de redimir su
comportamiento, las hermanas acaban pidiendo su traslado a casa de su tio. Pero,
(cudles eran las razones de los malos tratos? Las acusaciones hacia la madrastra
atacaban sus deberes de hacer de sus hijas buenas amas de casa y buenas gestoras de la
economia doméstica. Pero la obediencia férrea exigida por la madrastra llegé a rozar el
maltrato, haciendo que en el juicio fuera inculpada de "malos tratos, una deficiente
alimentacion y vestimenta inadecuada". Por su parte el padre de las hermanas se mostrd
en un principio pasivo ante la situacion, y acabo siendo el principal enemigo de sus
hijas al dafiar publicamente su autoridad. El descontento del padre se aprecia en su
testamento, en el cual “no hubo un reparto igualitario, tal como era costumbre en la
ribera del Ebro™"?'.

Como podemos apreciar los conflictos familiares, y también extra familiares, eran
muy comunes en el Antiguo Régimen ya que todos intervenian e influian en la vida de
los demas, donde las ambiciones personales imperaban sobre el caracter de la gente,

haciendo que en ciertos momentos esas disputas se convirtieran en encuentros violentos.

3.-LO EXTERNO A LA FAMILIA

3.1. Solteria: segundones y segundonas

La familia era la unidad basica de juego del poder en el Antiguo Régimen ya que
constituia una unidad de residencia, de reproduccién y de consumo. La familia tenia
peso en los destinos individuales, ya que al haber un instrumento de transmisién del
patrimonio por medio del mayorazgo la estrategia de reparto de los desposeidos iba

encaminada hacia los intereses familiares. De esta forma, los varones engrosaban las

13 CORDA ALONSO, Alberto, 2019, “Dote y mayorazgo: una lucha por la posicion de las mujeres en la
estructura de los grupos privilegiados del Antiguo Régimen” en Mujeres, sociedad y conflicto ( ss. XVI.
XIX) op. Cit. pag.169

131 SALLAS AUSENS, José Antonio, 2014, “La Cenicienta no era un cuento en Familias Rotas” en
Familias rotas... op. Cit., pags. 168-208

44



filas del clero, del ejército o los cargos “publicos”. Mientras para las mujeres quedaba
“muro o marido”, bien se casaban o ingresaban en un convento. En el caso de las clases
bajas ambos sexos buscaban su forma de sobrevivir por medio de servicios domésticos
y la emigracion. Incluso las mujeres mantenian concubinatos con hombres a cambio de
manutencion, evitando caer en la prostitucion. Para ellas significaba sobrevivir, para
ellos era una experiencia sexual diferente y sin compromiso'*.

Esta tradicion de patrilinaje en muchas ocasiones podia producir descontento,
enfrentamientos entre los segundones de las familias y sus padres, o con el primogénito.
De hecho, los padres solian ser conscientes de este asunto y es por ello que a los
segundones de las clases medias se les intentaba ensefiar cualquier tipo de oficio,
generalmente artesanal. Mientras para los segundones de familias de clase alta la carrera
donde entablan fuertes lazos de alianzas con otros miembros de la institucién y ademas
podian amasar una gran fortuna. Se deduce asi que “la tasa de solteria entre los nobles
era elevada, mas alta que la del conjunto de la poblacion” y este sistema no se vio
alterado hasta la segunda mitad del siglo X VIIT'*.

En definitiva, la solteria no se vivid igual ni entre estamentos ni entre sexo. Los
varones gozaban de su solteria, e incluso de su sexualidad porque socialmente no se le
juzgaba por sus acciones y ni se le condenaba por sus practicas sociales. Mientras tanto
la fémina debia dar ejemplo, porque perder la honra implicaba quedar al margen de la

sociedad.

3.2. Delitos contra las buenas costumbres

Hubo numerosos delitos, pero uno de los principales era el estupro, que se
introdujo en la sociedad cristiana a partir del derecho romano. Esto demuestra que fue
un término tan ambiguo que ni los propios contemporaneos sabian definirlo. El primer
intento legal vino en la época medieval, cuando “en las Partidas se recoge, por vez
primera de modo exacto y diferenciado, la figura delictual del estupro, aunque sin
denominarla como tal”'**, Esto permaneci6 sin alterarse durante casi toda la Edad
Moderna, ya que “hasta la Novisima Recopilacion de las Leyes de Carlos IV en 1796 no

se aclara legalmente la situacion. En esta recopilacion "los acusados por estupro no

132 GIL (2008) pag. 245

133 SARTI (2002) pags. 79-85

13 MARTINEZ LLORENTE, Félix, 2018, “Una anotacion historica sobre el delito de estupro hasta la
condicion penal”, en TORREMOCHA HERNANDEZ, Margarita y CORADA ALONSO, Alberto
(coord.), El estupro, delito mujer y sociedad en el Antiguo Régimen, Ediciones Universidad de Valladolid,
Valladolid, pag. 27

45



deberian ser enviados a prision sin ocasion de pagar una fianza"'*>. Desde el siglo XVIII
se empezd a difuminar el concepto de estupro como delito seguramente porque el
noviazgo y sus rituales fueron evolucionando hacia una eleccion individual y
sentimental, prevaleciendo la voluntad personal sobre los intereses familiares. O sea, “el
estupro pasé de ser considerado un delito a ser una estafa™'*°,

Asi fue como el estupro fue entendido como una “relacién con mujer soltera,
doncella, con viuda o con una joven” hasta tal punto, que tanto en Aragén como Castilla
era “el delito contra la mujer cuyos componentes esenciales eran el engafo y la
honestidad”"’.

Encarna Jarque recoge de los procesos aragoneses tres tipos de delitos: “estupros
puros”, estupros combinados con rapto, y estupros “conseguidos por palabras de
matrimonio”. La estuprada presionaba a su “prometido” a cumplir y su rechazo se
traducia en la llegada a los tribunales. Por norma general, se buscaba que el asunto se
resolviera de forma discreta, sin entrometer a la justicia, pero gracias a los pleitos
iniciados conocemos estos casos.

Durante el Antiguo Régimen se produce una intervencion mas sistemadtica de la
justicia, evitando asi la venganza por cuenta propia. Aunque las familias seguian
teniendo el mayor protagonismo, con testigos y pruebas, el sistema juridico se formaba
cada vez mas hasta que eran los jueces quienes imponian los castigos: para la victima
una eleccidon: matrimonio con el estuprador o compensacion econdmica. Para el reo se
aplicaban una gama variada de castigos, que muchas veces se exponian publicamente
como forma ejemplarizante para la sociedad sobre lo que no se debia hacer. Estas penas
iban desde un pago simple de multa, a trabajos forzados, galeras, destierro y
excomunion, o azotes. Recapitulando, al sujeto activo del delito le caia pena de prision
con embarcacion de los bienes, compensacion econdémica, casamiento 0 comprometerse
a la manutencion de los hijos ilegitimos. Lo cierto es que la compra del perdon, y la
restauracion de la honra de la mujer implicaba la coaccidon a un matrimonio indeseado

que acabaria desembocando en violencia y desdicha conyugal'®®,

135 BALDELLOU MONCLUS, Daniel; SALAS AUSENS, José Antonio, 2018, “Culpable hasta que se
demuestre lo contrario: el estupro ante los tribunales eclesiasticos de Aragon en el siglo XVIII” en El
estupro... op. Cit.., pag. 220

136 BLANCO CARRASCO, José Pablo, 2018, “ {Adénde iran los secretos?) Reflexiones en torno al
estupro y el mercado matrimonial en la edad moderna”. en El estupro... op. Cit. pag. 137

137 JARQUE MARTINEZ, Encarna, “Y sobre todo pido justicia™: el delito de estupro en Aragon (siglos
XVIy XVII)” en El estupro... op. cit. pags.190-195; COLLANTES DE TERAN DE LA HERA, Maria
José, 2012, El delito de estupro en el derecho castellano de la baja Edad Moderna. Dykinson. pags.27-49
13 MARTINEZ LLORENTE, Félix, pags. 34-37

46



En cuanto al perfil de las estupradas eran mujeres jovenes, incluso adolescentes
que salieron de sus pueblos y de sus familias a buscar fortuna trabajando como criada,
fuera de su orbita de proteccion parental, lo que las hacia mucho mas vulnerables.
Mientras los estupradores eran generalmente varones adultos, en edad fértil. El peor
escenario para una mujer era que el estuprador fuera el amo ya que se corria el riesgo de
perder tanto la honra como el empleo.

El proceso se asemejaba a cualquier otro pleito de divortium. Mientras que para el
hombre el estupro significa salir airoso, para la mujer se abria un proceso tan
vertiginoso y complejo que ponia en duda su reputacion y su oportunidad de regresar al
mercado matrimonial, de ello dependeria ganar la sentencia a su favor. Para las
resoluciones no contamos con un patréon establecido, sino que hablamos de unas
sentencias emitidas desde la subjetividad del juez y sobre todo de su afdn por mantener
el orden social y moral. De forma general, si se demostraba la existencia de esponsales
la sentencia era el matrimonio. En la mayoria de los casos los jueces fallaban a favor de
la victima y aplicaban la compensacion econdmica en caso de una visible desigualdad
entre los dos o cuando no existian hijos ilegitimos de por medio. Claramente cuando
habia hijos ilegitimos de por medio la pena era compensatoria y matrimonial'*.

En conclusion, era un proceso complejo y costoso que requeria muchas visitas a la
corte y donde pesaba enormemente la opiniéon de la comunidad sobre las sentencias
porque, aunque no implicaba violencia clara, era un momento de intimidacion y

rumores.

4.-CONCLUSION

Lo primero que hay que decir es que el tema de la familia se puede abordar desde
diferentes puntos de vista. Comprender por completo los comportamientos y las
costumbres es una tarea que requiere paciencia, inversion y muchisima investigacion.
Aunque la historia social y cultural habian impulsado el estudio de la familia todavia
puede ahondarse mas en las fuentes, destacando sobre todo correspondencia personal,
actas juridicas o cualquier tipo de documento. El verdadero reto cuando se intentan
ampliar los conocimientos sobre las clases populares, que formaban el grueso de la
sociedad, no dejaron en la mayoria de las ocasiones rastros de sus pensamientos porque,

primero, tenian otras obligaciones, y segundo, la mayoria no conocian ni las primeras

13 BALDELLOU MONCLUS, Daniel; SALAS AUSENS, José Antonio, 2018, art. Cit. pags. 235-244
47



letras —de ahi el intento de la Reforma y Contrarreforma de ensefiar a la poblacion a leer
y escribir.

Este trabajo ha pretendido de la mejor forma posible presentar las costumbres
familiares, pero se han quedado en el tintero muchos aspectos importantes relacionados
con el tema. Aunque se ha hablado de violencia y conflictos familiares todavia
desconocemos el limite entre lo aceptable y lo considerado contra natura, porque al
mismo tiempo que la violencia correccional estaba aceptada, por el otro lado se
denunciaba la brutalidad. Asi mismo, no se ha podido abordar otros aspectos que
considero de vital importancia para el tema como la sexualidad, la aceptada y toda
transgresion de la norma —como la sodomia, o el bestialismo-, cdmo era percibida por la
gente y como se practicaba, habiendo en la préctica una diferencia entre sexos.

Por tanto, no podemos hablar de un solo modelo familia en Europa, sobre todo en
la Europa Occidental, porque incluso dentro de un mismo Estado moderno las
costumbres cambiaban, diversificaban sus aplicaciones dependiendo de la region e
investigar cada parte para entablar un patrén es dificil y requiere de mucha reflexion y
una metodologia adecuada porque si no se cometeria el error de caer en la repeticion.

Las costumbres familiares no permanecieron estaticas, sino que se adaptaron a
diferentes momentos de los acontecimientos vividos, pasando por hambrunas, guerras,
dificultades economicas e incluso enfermedades. En este sentido una practica
interesante desde este punto de vista, que avecinaba la finalizacion del Antiguo
Régimen y abria paso a la contemporaneidad, fue la venta de esposas. Estudiado por
E.P. Thompson en Costumbres en comun'®, la venta de esposas se practicoO en
Inglaterra desde el siglo XVIII hasta principios del siglo XX. Sin duda, cuando mas
casos se recogen sobre esta practica tan “barbarica” fue durante el siglo XIX. Pienso
que esta practica se realizd por diversos motivos, siendo un matrimonio fracasado uno
de los primeros que salta a la menta, pero también lo pudo ser por la angustia
econdmica que pasaba la clase trabajadora en ese ambiente putrefacto, de suciedad y de
carestia. En esta linea, veo una clara diferencia entre la solucion a los matrimonios
fracasados en el Antiguo Régimen y la época contemporanea. En el primer caso el
problema matrimonial se solventaba con la huida del marido del nucleo familiar, siendo
el caso de Martin Guerre, pero en el siglo XIX los patrones de comportamiento habian
cambiado ya que en el nuevo sistema econdémico la mujer se vio en la necesidad de salir

de casa y dedicarse al mundo servil y fabril. Sin duda la sociedad se habia trasformado y

1“0 THOMPSON, E.P, 1995, Costumbres en comiin, Catedra, Barcelona, pags. 453-456
48



ante la imposibilidad de conseguir un divorcio que era caro, los matrimonios “plebeyos”
recurrieron a esta practica, estando la mujer de acuerdo o no y siendo un intercambio
planeado o fortuito.

En definitiva, es cierto que el siglo XVIII allané el terreno al cambio,
conquistandose la intimidad, con la separacion entre lo publico y lo privado, pero los
lazos de amistad arraigaron fuertemente en la sociedad. Esto lo explica el hecho que
hasta bien entrado el siglo XX la calle ha sido el medio publico de encuentro entre
ambos sexos, mientras que el espacio de sociabilidad entre las mujeres era el lavadero,

para los hombres era la taberna. Al fin y al cabo hay costumbres que nunca mueren.

5.-BIBLIOGRAFIiA

- Libros:

ALFARO PEREZ, Francisco José (coord.), Familias rotas. Conflictos familiares en
la Espania del Antiguo Régimen, Prensas de la Universidad de Zaragoza: Zaragoza,
2014.

AMELANG , James S. El hombre barroco, Madrid: Alianza, 1993.

ANDERSON , Michael Aproximaciones a la historia de la familia occidental
(1500-1700) , Siglo Veintiuno de Espafia: Madrid, 1988.

ARIES , Philippe E! nifio y la vida familiar en el Antiguo Régimen, Taurus: Madrid,
1987.

ARIES , Philippe y DUBY , Georges Historia de la vida privada, Madrid: Taurus,
1989.

BESTARD , Joan y PEREZ GARCIA , Manuel Familia, valores y representaciones,
Murcia: Universidad de Murcia. Servicio de Publicaciones, 2010.

BURGUIER , André (dir.) Historia de la familia, Madrid: Alianza, 1988. - Vol. II. El
impacto de la modernidad.

BURKE , Peter ;Qué es la historia cultural?, Barcelona: Paidés, 2005.

CASEY , James Historia de la familia, Madrid: Espasa-Calpe, 1990.

DAVIS , Natalie Zemon El regreso de Martin Guerre, Barcelona : Antoni Bosch,
1984.

DEL BRAVO , Maria Antonia La familia en la historia, Madrid: Ediciones
Encuentro, 2000.

FLANDRIN, Jean-Louis, Origenes de la familia moderna, Critica: Barcelona, 1979-

49



FRANCO RUBIO , Gloria Angeles EI dmbito doméstico en el Antiguo Régimen: de
puertas adentro, Madrid: Sintesis, 2018.

GIL AMBRONA. Antonio Historia de la violencia contra las mujeres: misoginia y
conflicto matrimonial en Espania, Madrid: Cétedra, 2008.

GOODY, Jack, La evolucion de la familia y del matrimonio en Europa, Universitat de
Valencia: Valencia, 2009.

LASLETT , Peter El mundo que hemos perdido, explorado de nuevo, Madrid: Alianza,
1987.

LORENZO PINAR , Francisco Javier (ed.) La familia en la historia, Salamanca:
Ediciones Universidad de Salamanca, 2009.

MACIAS DOMINGUEZ , Alonso Manuel, En los umbrales de la vida conyugal. La
formacion del matrimonio en una ciudad andaluza: Moguer (siglo XVIII), Huelva:
Servicio de Publicaciones de la Universidad de Huelva, 2012.

NASH, Mary Presencia y protagonismo: aspectos de la historia de la mujer,
Barcelona: Ediciones del Serbal, 1984.

RAMOS COBANO , Cristina La famnilia en femenino. Prdcticas sociales y
relaciones de género entre los Cepeda en el transito a la contemporaneidad, Madrid:
Fundacion Espafiola de Historia Moderna, 2016.

SALAS AUSENS , José Antonio (coord.) Logros en femenino: mujeres y cambio
social en el Valle del Ebro, siglos XVI-XVIII, Zaragoza: Prensas de la Universidad de
Zaragoza, 2013.

SARTI , Raffaella Vida en familia: casa, comida y vestido en la Europa Moderna,
Barcelona: Critica , 2002.

TAUSIET , Mariay AMELANG , James S. Accidentes del alma: las emociones en la
edad moderna, Madrid: Abada, 2009.

THOMPSON, E. P., Costumbres en comun, Barcelona: Critica, 1995
TORREMOCHA HERNANDEZ , Margarita (ed.) Mujeres, Sociedad y Conflicto
(siglos XVII-XIX) , Valladolid: Castilla Ediciones, 2019.

TORREMOCHA HERNANDEZ , Margarita y CORADA ALONSO , Alberto E/
estupro. Delito, mujer y sociedad en el Antiguo Régimen, Valladolid: Ediciones
Universidad de Valladolid, 2018.

VALLADARES , Rafael (ed.) Hijas e hijos de validos: familia, género y politica en la
Esparia del siglo XVII , Valencia: Albatros, 2018.

50



-Articulos de investigacion:

ACCATI, Luisa, 1998, “Violencia publica y castidad privada. El Papa, el rey de Espafia
y las mujeres” en Studia historica, Historia Moderna, pag. 25-35

BALDELLOU MONCLUS, Daniel, 2015, “Pleitos e infrajudicialidad en los
matrimonios aragoneses en el siglo XVIII. Los procesos por esponsales y estupro”, en
GARCIA FERNANDEZ, M. (coord.) Familia, cultura material y formas de poder en la
Espaiia Moderna, Fundacion Espafiola de Historia Moderna, Valladolid, pags. 293-306
BALDELLOU MOCLUS, Daniel, 2016, “Transgresion y legalidad en el cortejo del
siglo XVIII: el secuestro de mujeres en la didcesis de Zaragoza”, en Studia historica:
Historia Moderna, 38, n° 1, pags. 155-192

BOLUFER PERUGA, Monica, 1998, “Lo intimo, lo doméstico y lo publico ”, en Studia
Historica: Historia Moderna, n° 19, Ediciones Universidad de Salamanca, pags.:
85-116

DIEZ JIMENEZ, Maribel, 2019, “La lactancia asalariada en el siglo XVI: las nodrizas
del Hospital Real de Guadix”, en Arenal, n° 26, pags. 129-155

ETTINGHAUSEN, Henry, “Sexo y violencia en la prensa del siglo XVII”, en Edad de
oro, vol. 12, 1993, pags. 95-108

FARGAS PENARROCHA, M. A., 2010, “Hacia la autoridad contestada: conflictividad
por la dote y familia en Barcelona (ss. XVI-XVII)”, Investigaciones historicas, 30,
Ediciones Universidad de Valladolid, pags. 99-118

HERNANDEZ BERMEJO, Maria Angeles, 2014-2015, “La familia como espacio de
conflictos en Extremadura durante la Edad Moderna” en Norba: revista de historia, n°
27-28, pags. 373-385

JIMENO ARANGUERN, Roldan, 2015, “Reforma, contrarreforma y matrimonio:
legislacion en las dos Navarras” en Anuario de Historia del Derecho Espariol,
Ministerio de Justicia, pags. 151-173

MARTIN SANCHEZ, Miguel Angel, 2010, “Implicaciones educativas de la reforma y
contrarreforma en la Europa del Renacimiento”, en Cauriensia: revista anual de
Ciencias Eclesidsticas, n° 5, pags. 215-236

MORTE ACIN, Ana, 2012, “Que si les ofan refiir o maltratar el marido a la mujer la
socorrienses: familia, vecindad y violencia contra la mujer en la edad moderna” en

Revista de Historia Moderna, n° 30, pags. 211-227

51



REGUERA, Iiaki, 2013, “Malos tratos y violencia conyugal en la sociedad vasca de la
Edad Moderna, en Memoria y civilizacion, n°® 16, pag. 137-174

ROCA, Maria José, 2012, “La influencia de la reforma protestante en el derecho”, en
e-Legal History Review, pags. 1-35

RODRIGUEZ SANCHEZ, Angel, 1990, “El poder familiar: la patria potestad en el
Antiguo Régimen”, en Chronica Nova, n°18, 1990, pags. 365-380

TORREMOCHA HERNANDEZ, Margarita, 2016, “La perfecta casada. Del modelo a
las representaciones. La biografia de Francisca Zorilla, escrita por su marido”, Studia
Historica: Historia Moderna, Vol. 38, n° 1, pags. 223-253

TORREMOCHA HERNANDEZ, Margarita, 2016, Solteria, mujer y litigiosidad en el
cotidiano de la Edad Moderna: a vueltas con las palabras del matrimonio, Revista
Portuguesa de Historia, n° 47. Pags. 153-174

-Tesis doctorales:

BALDELLOU MONCLUS, Daniel, EI camino al matrimonio: cortejo, transgresion y
pacto en las familias aragonesas del siglo XVIII (1700-1820) (2015, Zaragoza)
CUARTERO ARINA, Raquel, Mujeres transgresoras: El delito sexual en la Zaragoza
de los siglos (XVI y XVII), (2013, Zaragoza)

-Peliculas:

KUBRICK, Stanley, 1975, Barry Lyndon

52



