
 
 
 
 
 
 

 
 

Trabajo Fin de Grado 
 
 
 

La familia en la Europa de la Edad Moderna. 
Una aproximación cultural y femenina desde 

dentro a fuera: obediencia y violencia 

Family in Europe during the Modern Age. An 
cultural and feminine approch from inside to 

outside: obedience and violence 
 

Autor/es 

 
Georgiana Alexandru 

 
 

Director/es 
 

Eliseo Serrano Martín 

 
 



 
Facultad de Filosofía y Letras 

2019/2020 
 
 

 
ÍNDICE: 
 

1.-INTRODUCCIÓN 4 

1.2. Metodología y estado de la cuestión 5 

2.- EN EL CORAZÓN DE LA FAMILIA MODERNA 8 

2.1. El concepto de “familia” 8 

2.2. Formación de la nueva pareja: elección del cónyuge y convivencias pre 

matrimoniales. Antes de Trento 10 

2.3. Rituales preparativos y boda 14 

2.5. El matrimonio reformado 20 

2.6. La receta matrimonial de Trento 21 

2.7. ¿Perfecta o imperfecta casada? 23 

2.8. Legitimidad e ilegitimidad 25 

2.9. La concepción del niño en la familia: crianza y educación 26 

2.10. ¿Llevarse bien? Conflictos familiares, desavenencias y violencia 31 

2.10.1. Padres versus hijos 31 

2.10.2. Hasta que la muerte los separe 35 

2.10.3. Otros conflictos familiares 43 

3.-LO EXTERNO A LA FAMILIA 44 

3.1. Soltería: segundones y segundonas 44 

3.2. Delitos contra las buenas costumbres 45 

4.-CONCLUSIÓN 47 

5.-BIBLIOGRAFÍA 49 

 
 

2 
 



 
Resumen 
 

La historia de la familia llegó para quedarse. Desde el auge de la historia cultural               

y social, los estudios sobre la familia han aumentado considerablemente su volumen,            

interesándose por ella no sólo historiadores sino también sociólogos y antropólogos con            

la finalidad de determinar nuestros comportamientos. Este ensayo se propone plasmar           

cómo se formaba una familia, cómo eran sus relaciones y sus discrepancias, llegando a              

tal punto que la violencia afloraba en el hogar. Se trata de un trabajo enfocado tanto en                 

los aspectos generales de la familia moderna, como en iluminar las situaciones a las que               

las mujeres se enfrentaban en privado y en público.  

Palabras claves: Historia de la familia, matrimonio, Edad Moderna, Historia          

cultural, misoginia, violencia, Historia de la mujer  

Abstract 

Family history has come to stay. Since the growth of Cultural and Social history,              

studies about the family has increased its volumen considerably, being interesed in the             

suject not only historians, also sociologists and anthropologists in order to define our             

past behaviors. This essay intends to capture how a family was formed, how were their               

relationships and their desagreements, reaching such a point that violence appeared in            

the household. This assignement attempted to focus on general aspects on the family             

history, and in enlighten situations to which women faced in privite and in public. 

Key words: Family History, marriage, Modern Age, Cultural History, misoginy,          

violence, Women’s History 

 

 

 

 

3 
 



 

1.-INTRODUCCIÓN 

1.1. Justificación y objetivos 
El siguiente trabajo es fruto del descubrimiento de una asignatura, Historia           

Cultural, que en vez de ser una materia optativa debería de pasar a ser obligatoria. Ante                

mi total desconocimiento, la asignatura me aportó conocimientos frescos, desconocidos          

sobre nuestro pasado desde el enfoque cultural, frente a los repetidos saberes históricos             

de acontecimientos políticos y militares.  

En especial el gran interés por esta forma de hacer historia me vino gracias al gran                

libro de Natalie Zemon Devis, ​El regreso de Martín Guerre en el que la autora presenta                

el caso excepcional de Martin, su problema de inadaptación a un lugar nuevo del que no                

procedía originalmente, su sentimiento de intimidación frente a su mujer Bertand de            

Rols, el abandono de su hogar en busca de fortuna y nuevas experiencias. Demostraba              

con este caso el rol primordial de la mujer, tanto en el matrimonio como en la sociedad,                 

pues su figura fue primordial en el juicio de Arnaud du Tilh porque era la única capaz                 

de corroborar si era un impostor. 

Al mismo tiempo, otra obra que me hizo apasionarme por la historia cultural fue              

el famoso caso del conocido molinero Menocchio, recogido por Carlo Ginzburg en ​El             

queso y los gusanos​. Por medio de la microhistoria se dio abrió paso a la profundización                

en aspectos que la disciplina solía pasar desapercibida, comenzando a interesar a más y              

más historiadores e historiadoras las mentalidades, los comportamientos, en definitiva,          

la cultura. Así fue como a las clases populares se les empezó a dar su protagonismo                

dentro de la Historia. 

Mi objetivo con este presente trabajo de fin de grado ha sido indagar, dentro de               

mis posibilidades, sobre la familia, sobre los comportamientos familiares de antaño, así            

mismo dedicar una importante parte a la violencia ejercida en el seno familiar, no solo               

malos tratos entre cónyuges, sino desacuerdos entre padres e hijos, entre cuñados, en             

fin, entre cualquier miembro que componía una familia. Con esto mi fin ha sido, en la                

mejor manera posible, examinar las costumbres familiares, reflejar lo conocido y las            

carencias de lo que todavía está por investigarse.  

4 
 



Una vez delimitado el terreno a estudiar toda la redacción se fundamenta en libros              

con gran peso dentro de la historiografía cultural, social y de la familia, como              

monografías de P. Aries con G. Duby en ​Historia de la vida privada (1989), así como                

El niño y la vida familiar en el Antiguo Régimen (1987) de Aries, ​El mundo que hemos                 

perdido, explorado de nuevo (1987), y Jean Louis Flandrin con ​Orígenes de la familia              

moderna ​(1979), que me han aportado una visión muy global sobre el tema. Aunque el               

trabajo está enfocado a la historia de familia en términos generales en cuanto a              

matrimonios y comportamientos culturales, la narración se torna hacia la monarquía           

hispánica, por ser el caso más cercano y estudiado por los/as historiadores/as que             

componen la bibliografía utilizada. En esta línea, por dar crédito, ha sido un pilar              

fundamental del trabajo las investigaciones de Margarita Torremocha, por cuenta propia           

como junto a otros autores, sirviéndome de gran ayuda sus publicaciones en ​Studia             

Historica. Historia Moderna​, nombrado aquí “La perfecta casada. Del modelo a las            

representaciones. La biografía de Francisca Zorrilla, escrita por su marido”. Entre sus            

libros nombrar ​El estupro. Delito, mujer y sociedad en el Antiguo Régimen (coord.)             

(2018) y ​Mujeres, sociedad y conflicto (siglos XVII-XIX)​ (2019). 

Así mismo, no podía acabar este apartado sin especial mención a los trabajos de              

Daniel Baldellou, entre otros su tesis doctoral ​El camino al matrimonio: cortejo,            

transgresión y pacto en las familias aragonesas del siglo XVIII (1700-1820) (2015,            

Zaragoza). Y entre otros libros empleados con mucha frecuencia Familias rotas:           

conflictos familiares en la España del Antiguo Régimen de Francisco Alfaro (coord.)            

(2014) y, destacar por último, ​Logros en femenino: mujer y cambio social en el Valle               

del Ebro, siglos XVI-XVIII​ (2013) de Antonio Salas Auséns (coord.). 

1.2. Metodología y estado de la cuestión 

Después de pensar en diferentes temas, finalmente el enfoque de este trabajo de             

fin de grado se ha centrado en elaborar una recopilación acerca de la historia de la                

familia. El inicio se ha dado por medio de una lectura exhaustiva de diferentes              

monografías, pilares fundamentales sobre la materia, para después centrar el objetivo a            

un tema atractivo como la obediencia y la violencia en la Edad Moderna. El proceso se                

ha asentado en buena medida en artículos de revistas de investigación ya que las              

circunstancias presentes han entorpecido el acceso a bibliotecas de forma habitual. 

5 
 



Una vez completado el primer paso de lectura y recopilación de información, el             

trabajo arranca con la explicación del término familia, de qué se entendía por familia en               

la Edad Moderna, cómo se componía un núcleo familiar, y cómo los/as historiadores/as             

han teorizado sobre la evolución del término y acerca de la transformación progresiva             

de una familia “abierta” a una privada y resguardada por la intimidad de su hogar. 

Después la narración conduce a una explicación global de todo aquellos aspectos            

que englobaba la órbita de la familia en Antiguo Régimen, desde los encuentros entre la               

futura pareja, las celebraciones y las capitulaciones matrimoniales, la perseverancia de           

la Iglesia en imponer un orden entre tantas diferencias, y así mismo demostrar que la               

violencia se daba con fuerza dentro del lecho conyugal y que a pesar de ser un alboroto                 

social, los crímenes y los sucesos truculentos despertaban la atención y la imaginación             

de los contemporáneos. Tras esto se realiza una alusión, que por extensión no se ha               

podido profundizar más, sobre aquello que quedaba fuera de la institución sagrada del             

matrimonio, como los solteros y las solteras, destacando la idiosincrasia de los            

comportamientos culturales hacia los/as segundones/as, así como hablar de otros delitos           

tan llamativo y escandaloso para la población como lo fue el estupro. Y como colofón,               

se presentarán unas conclusiones encaminadas a la reflexión del tema planteado,           

sirviéndome como apoyo para señalar la evolución de los comportamientos familiares           

tras cinco centurias.  

Los estudios sobre la familia se iniciaron a partir del impulso de Annales que              

introdujo la preocupación por los procesos, las mentalidades y el estudio de todas las              

estructuras sociales, así como un acercamiento a otras ciencias social. Así fue como se              

iniciaron los estudios familiares a manos de una reconstrucción demográfica encabezada           

por Michel Fleury y Louis Henry en ​Des registres paroissiaux à l'histoire de la              

population. Manuel de dépouillement et d'exploitation de l'état civil ancien (1956),           

centrándose en el estudio de los registros parroquiales, estudiando la fecundidad,           

nacimientos, defunciones etc. Esta misma metodología fue seguida por ​Cambridge          

Group for the History of Population and Social Structure ​(1964).  

El cambio se avecinó con la entrada de autores que ansiaban un nuevo enfoque y               

una nueva metodología. Iniciaron así una “aproximación sentimental” de la familia           

preocupándose por los cambios que implicaba la idea de familia en las mentalidades.             

Destacan en esta línea, por nombrar una serie de autores y obras entre muchos otros,               

autores como Edward Shorter en ​Naissance de la famille moderne: XVIIIe-XXe           

6 
 



siècle​ ​(1977), Jean Louis Flandrin con ​Orígenes de la familia moderna (1979),           

Lawrence Stone con ​El pasado y el presente (1985), Philippe Aries junto a George              

Duby en ​Historia de la vida privada (1988), Michael Anderson ​Aproximaciones a la             

historia de la familia occidental (1500-1900) (1988), así como Peter Laslett con ​El             

mundo que hemos perdido explorado de nuevo ​(1987). Así mismo, Jack Goody con             

títulos como ​La evolución de la familia y el matrimonio (1983) y ​La familia europea:               

ensayo histórico-antropológico (2001), junto a Lawrence Stone con ​Familia, sexo y           

matrimonio en Inglaterra (1500-1800) (1990).Todos ellos fijaron sus investigaciones en          

los comportamientos familiares, en la estructura de la familia, en las nuevas            

concepciones sobre infancia y privacidad, habiendo sido su principal reto comprender la            

complejidad y la diversidad de la familia en Europa Occidental ya que la multiplicidad              

de costumbres, funciones, relaciones y actitudes familiares hizo que fuera difícil           

establecer un patrón. En definitiva, fueron los pioneros en el estudio de la familia. 

En el caso de España, la integración de los estudios sobre la familia llegaron más               

tarde que en el resto de Europa, pues mientras en los sesenta en Inglaterra y Francia se                 

potenció la aproximación a la materia, la historiografía española no empezó a            

interesarse hasta la década de los noventa. El primero en destacar la necesidad de iniciar               

estos estudios en la Península fue Francisco Chacón Jiménez con “La familia en             

España: una historia por hacer” en ​La familia en la España Mediterránea (siglos             

XV-XVIII) (1987). Desde los años noventa se impulsaron estos estudios, apoyándose en            

el feminismo, en el “giro lingüístico”, en la sociología, y se sacó adelante un Congreso               

internacional celebrado en 1994 en Murcia: ​Historia de la Familia. Nuevas perspectivas            

sobre la sociedad europea​, y la importancia que ​Studia Historica dio en su Vol. 18 y                

Vol. 19 al dedicarlos a la historia de la familia. Desde entonces destacaríamos nombres              

como Isabel Morant, Mónica Bolufer, Mª Victoria López-Cordón, Mª José De la            

Pascua, Ángel Rodríguez, Antonio Peñafil, María Antonia Del Bravo, y entre más            

recientes Ana Morte Acín, Margarita Torremocha, Daniel Baldellou, José Antonio Salas           

etc. En definitiva, en las últimas dos décadas se ha puesto el punto de mira en la mujer,                  

en su honra, en los comportamientos que debía cumplir, en sujeto de trasmisión de              

bienes, y así mismo en la violencia marital y los conflictos familiares generados por las               

apetencias personales. 

7 
 



2.- EN EL CORAZÓN DE LA FAMILIA MODERNA 

2.1. El concepto de “familia” 
Para el Antiguo Régimen hablamos de una ecuación básica: pareja más           

matrimonio es igual a familia. Pero, visto el matrimonio desde nuestra perspectiva del             

siglo XXI resultaría chocante la realización de una celebración tan íntima como el             

matrimonio de una forma tan pública como se practicaba en la Edad Moderna, donde              

asistía toda la comunidad. Claro está que la situación en aquellos momentos era otra              

porque todavía no se había producido la conquista absoluta de la intimidad e igualdad              

(aunque es cierto que ya se había iniciado el camino).  

La Iglesia en aquellos momentos traía un bagaje importante a sus espaldas y se              

había constituido como una institución tan cimentada que no poseía ninguna grieta, por             

más minúscula que fuera, porque dominaba la política, la economía y la sociedad, lo              

que demostraba que sus ojos y oídos alcanzaban hasta sitios tan privados como el              

matrimonio y la familia. El alcance de su poder no tenía límites y no es casualidad que                 

jugara un papel tan destacable en todos los aspectos. 

El matrimonio en el estado moderno era concebido como una institución,           

incluso un sacramento para la iglesia católica, y una vez que se contrae se tenía que                

cumplir con la obligación de los cónyuges de aportar nuevos súbditos a la corona. El               

gran quebradero de cabeza de la iglesia vino por la poca claridad que existía entre               

relaciones o convivencias prematrimoniales y matrimoniales, pero antes de ahondar en           

estos asuntos, habría que entender qué era la familia en la Edad Moderna. 

Para comprender el concepto de familia como tal debemos primero entender el            

concepto de cuerpo en aquellos momentos. Entendían que “el cuerpo mismo no estaba             

considerado como un todo y una entidad claramente delimitada, sino que más bien se              

tenía, […] por algo que estaba constantemente cambiando, absorbiendo y excretando,           

fluyendo, sudando, siendo sangrado, succionado y purgado.”​1 Pero “los cambios o           

estructuras sociales influían en los modos en que se percibían el cuerpo”​2 y el mundo,               

de forma que cada persona nacía con su cuerpo físico que socialmente pertenecía a una               

institución superior, o sea, la familia, y a su vez, esta formaba parte de la red estatal                 

tejida por la monarquía. Esto se asocia a la idea moderna según la cual el monarca                

1 RUBLACK, Ulinka, “Flujos. El cuerpo y las emociones en la Edad Moderna”, en TAUSIET, María,                
AMELANG James S., 2009, ​Accidentes del alma: las emociones en la edad ​moderna, Abada, Madrid,               
pág. 101 
2 Ibíd. Pág. 120 

8 
 



presidía la cabeza del Estado y sus súbditos constituían el cuerpo. Entonces, el ​pater              

familias representaba en su hogar la misma autoridad que la de monarca, y ambos              

poseían el derecho “natural”, es decir, buscaban lo mejor para su familia, o sus súbditos,               

sin rendir cuentas a nadie, excepto a Dios.​3 Según este entender, la vida de los               

individuos no dependía enteramente de su ser, sino que por encima estaba la familia y               

sus decisiones, lo que a la postre solía generar tensiones por los choques entre las               

apetencias individuales y los intereses del grupo familiar. 

En primer lugar señalar de antemano que este término fue utilizado de diferentes             

formas y su evolución etimológica apenas se vio afectada porque el término familia             

"directa o indirectamente, derivan del latín ​familia​."​4 Sin embargo, el cambio radica en             

la evolución del significado de la palabra. Primero, para los romanos ​familia hacía             

referencia a aquellos siervos que estaban bajo el control de un amo. En este sentido en                

el mundo romano, de esta idea de ​amo pasó a hablarse de un ​pater familias​, es decir, la                  

cabeza de la cual dependían directamente tanto siervos como parientes (hijos, hijas,            

esposa, etc.), y "por lo tanto no es de extrañar que el concepto de ​pater familias no                 

coincide exactamente con la paternidad biológica: el ​pater era el que mandaba en la              

casa, y podía no tener hijos"​5​. Alcanzados los años siglos medievales, se entendía por              

familia a "el conjunto de dependientes del señor". Paulatinamente ese significado de            

familia ligado a los siervos fue desaparecido y se adoptaron significados nuevos.            

Además, el empleo de la palabra no fue uniforme en toda Europa, pues, por ejemplo,               

para los franceses e ingleses hasta bien entrado el siglo XVI no se emplea este término,                

pero, por otro lado, en Alemania se introdujo el vocablo con su correspondiente             

significado ya hacia finales del XVII y principios del XVIII​6​. Respecto al término, Jean              

Louis Flandrin intentó dilucidar el término de la siguiente manera: “la palabra evocaba             

mucho más a menudo un conjunto de parientes que tenían residencia común, y             

generalmente designaba también a un conjunto de cohabitantes que no estaban           

necesariamente ligados por vínculos de sangre o matrimonio.”​7 

Repasado el concepto, se puede ver como “no hemos descubierto unas            

definiciones claras y cristalinas, establecidas para siempre, sino un magma en           

movimiento”, un término lleno de contenido diferente según la época y la región, pero              

3 FLANDRIN, Jean Louis, 1979, ​Orígenes de la familia moderna​, Crítica, Barcelona 
4 SARTI, Raffaella, 2002, ​Vida en familia​, Crítica, Barcelona, pág. 2; Véase RODRÍGUEZ SÁNCHEZ,              
Ángel, 1996, ​La familia en la Edad Moderna​, Arco libros, Madrid. 
5 Ibíd. pág. 47 
6 Ibíd. págs. 50-51 
7 FLANDRIN, Jean-Louis, 1979, ​Orígenes de la familia moderna​, Crítica, Barcelona 

9 
 



“a menudo ​familia designa al conjunto de esposa, hijos y sirvientes, sin incluir al padre,               

que encabeza este grupo heterogéneo pero no formaba parte de él”​8​. La palabra ​family              

en “el mundo que hemos perdido” precisaba al hombre como “la cabeza del grupo, el               

empresario, el empleador o el jefe, amo o cabeza de familia. Era el padre de algunos de                 

sus miembros y reemplaza al padre de los restantes. No había ninguna distinción tajante              

entre sus funciones domésticas y sus funciones económicas. Su mujer era su socia y su               

subordinada; socia porque ella dirigía la familia, se encargaba de los alimentos y             

gobernaba a las mujeres sirvientas; subordinada porque era mujer y esposa, madre y             

sustituta de la madre del resto”​9​. 

Se entiende de esta forma que las leyes consuetudinarias otorgaban un poder            

absoluto sobre su casa​10​, como corregir, elegir y constreñir por/y a sus subordinados,             

bien sean sus vástagos o bien su esposa, y estos a su vez cedían su voluntad a la suya,                   

mostrando total sumisión y obediencia. El núcleo de esta estructura jerárquica se            

mantuvo activo y en marcha gracias a la aleación entre factores económicos, políticos y              

sociales a los culturales, formándose el modelo de familia centrado en padres e hijos, en               

la cual la mujer queda excluida de cualquier decisión pública y es relegada a su               

“pequeña república” hogareña.  

2.2. Formación de la nueva pareja: elección del cónyuge y convivencias pre            
matrimoniales. Antes de Trento 

Este apartado pretende exponer las relaciones, los primeros contactos entre la           

futura pareja y sus respectivas familias, sus acuerdos (también desacuerdos),          

convivencias matrimoniales y extramatrimoniales, así como los rituales preparatorios         

que tantas preocupaciones le trajeron a la ortodoxia que la iglesia pretendía imponer. La              

sección presente orbita sobre la mayor parte de Europa, mencionando diferentes países            

y regiones desde norte al sur del continente, donde las costumbres bien se reproducen de               

forma parecida, o bien cambian su aplicación. Anteriormente se mencionaba como la            

Iglesia tocaba con todos sus tentáculos cualquier aspecto de la vida, pero, a pesar de su                

8 SARTI, (2002) págs. 53-54 
9 LASLETT, Peter, 1987, ​El mundo que hemos perdido, explorado de nuevo​, Alianza, Madrid. pág. 19 
10 En referente al término de casa, SARTI en ​Vida en familia (2002) discierne el caso alemán, que en vez                    
de emplear el término “familia”, el cual suponía la subordinación de la mujer a su marido, tanto                 
físicamente, mentalmente como económico, optaron por ​Hausen​, “que sugiere una unidad dinámica            
basada en la dependencia recíproca”. pág. 52; ANDERSON, Michael, 1988, ​Aproximaciones a la historia              
de la familia occidental (1500-1900)​, Siglo XXI de España, Madrid, págs. 51-56; STONE, Lawrence,              
1990, ​Familia, sexo y matrimonio en Inglaterra (1500-1800)​, Fondo de Cultura Económica, México.  

10 
 



magnitud y control, se topó con problemas estructurales que anquilosaban tanto la            

institución eclesiástica como la real, siendo el matrimonio uno de estos retos.  

Así pues, podemos hablar de un antes y un después del Concilio de Trento              

(1545-1563) en lo tocante a la familia y a los matrimonios. El matrimonio era entendido               

en esos momentos como una institución, un contrato firmado por una unión            

heterosexual perenne que prometía suministrar súbditos a la corona. Así mismo           

simbolizaba la adjudicación de roles de género, con sus funciones propias, siendo el             

hombre superior a la mujer en toda materia. Era la herramienta fundamental de             

jerarquización de la sociedad que buscaba homogeneidad cultural, pero también ordenar           

la sociabilidad entre hombres y mujeres. Es decir, los contactos y las relaciones sexuales              

no podían realizarse de cualquier manera, sino que debían guiarse para evitar            

transgresiones, como la sodomía.  

La tradición cristiana había infundido la idea del libro albedrío​11 de forma que la              

decisión de contraer matrimonio era exclusiva de los contrayentes, mientras que para los             

protestantes era importante que los padres “predestinaran” la vida de sus hijos al igual              

que Dios lo había hecho con sus creyentes. Pero, la iglesia no se podía permitir               

matrimonios clandestinos porque tambaleaba la estructura creada y minaba la autoridad           

de los padres. Por esta razón se acabó marcando una serie de imposiciones, siendo una               

de ellas las moniciones, que consistían en la labor del sacerdote de pregonar tres              

domingos seguidos el enlace que iba a tener lugar. Esto demuestra que aún así, a pesar                

del libre albedrío, una decisión tan importante como el matrimonio, al ser un             

sacramento, se elevaba por encima de cualquier ley terrenal y por eso el casamiento no               

recaía exclusivamente en la pareja.​12 

Los primeros contactos entre la futura pareja se daban con el intercambio de             

consentimientos. Las “palabras de futuro” o los conocidos esponsales se podían dar en             

cualquier lugar, bien en la casa de la novia o en la iglesia, en el campo o en la taberna,                    

en fin, “en los lugares y las situaciones menos inesperados”. El compromiso quedaba             

sellado por medio de la promesa -no pensarse que se realizaba de forma escrita, sino               

11 Desde el Concilio se abanderó el libre albedrío de los contrayentes, decidir con quién casarse o con                  
quién no, y los padres debían guiar y buscar lo mejor para sus hijos e hijas, pero no se les permitió llevar                      
a rastras a sus vástagos al altar. BALDELLOU MONCLÚS, ​Daniel, 2016 “Pleitos e infrajudicialidad en               
los matrimonios aragoneses en el siglo XVIII. Los procesos por esponsales y estupro”, en GARCÍA               
HERNÁNDEZ, M. ​Familia, cultura material y formas de poder en la Edad Moderna​, Valladolid, pág.               
298 
12 BALDELLOU MONCLÚS, Daniel, 2014, “Del honor de los padres y la libertad de los hijos: la                 
aplicación del veto paterno a los matrimonios transgresores en la España preliberal" en ALFARO              
PÉREZ, Francisco José, JARQUE MARTÍNEZ, Encarna (coord.), ​Familias rotas. Conflictos familiares           
en la España de fines del Antiguo Régimen​, Prensas Universitarias de Zaragoza, Zaragoza. Págs. 51-54 

11 
 



verbal, acción que acarreó múltiples complicaciones legales- y la entrega de un objeto             

simbólico tan conocido como un anillo.​13 Otro objeto simbólico era la exhibición            

pública de las muchachas alemanas que solían llevar una corona de flores como muestra              

de su virginidad, que después entregaban a su marido. Y aquellas que portaban una              

corona de paja simbolizaban la no virginidad​14​. ​Estos “compromisos de futuro” no eran             

cuestión baladí porque para la gente común la vida era muy incierta y el nexo               

matrimonial concedía cierta tranquilidad frente al futuro desconocido. Las palabras de           

compromiso pronunciadas eran tan comunes que se recogían incluso por poetas y            

dramaturgos en sus obras, resaltando el caso los dramas de Shakespeare, donde las             

palabras de futuro “no eran matrimonios, tal como lo concebimos nosotros, pero se los              

consideraba como tales si el compromiso se realizaba ante testigos y en el tiempo verbal               

del presente. Se convierten en matrimonio cuando se usaba el tiempo futuro, si, y sólo               

si, había relaciones sexuales”.​15 A los ojos de la Iglesia, la costumbre de dar palabras de                

futuro o de casamiento podía derivar en la consumación sexual anterior al matrimonio.             

En el Norte de Francia, así como en Inglaterra y algunas regiones alemanas se aceptaba               

que la pareja yaciera juntos antes de contraer matrimonio, siendo una forma de asegurar              

la fertilidad o infertilidad. Pero la otra cara de la moneda demostraba problemas sociales              

graves, como la disensión de unas de las dos partes o el nacimiento de hijos ilegítimos​16​. 

Con la Contrarreforma la Iglesia persiguió la uniformidad en todos los aspectos y             

procuró reformar su ortodoxia hasta conseguir homogeneidad en el rito matrimonial. En            

su afán de centralización social y cultural, el clero se enfrentó a diferentes costumbres y               

tradiciones que, a su parecer, alargaban el proceso. Desde el siglo XI, en Europa              

existían una serie de requisitos para contraer matrimonio, como inexistencia de           

consanguinidad directa entre los dos contrayentes, tener la edad apta (14 años para los              

varones y 12 para las muchachas), y el pronunciamiento de tomarse en matrimonio de              

forma totalmente libre y mutua. Desde las esferas religiosas católicas, al ser el             

matrimonio una competencia suya exclusiva, ​"​la Iglesia proponía un matrimonio          

concentrado en un solo momento, sin el intercambio de consentimientos ni prolongarlo            

en varias etapas”​17​. Estos deseos se fueron materializando, o por lo menos se             

establecieron de forma permanente en el Concilio de Trento porque, de nuevo, la             

13 SARTI (2002), pág. 28; Véase BUCKER, Gene, 1991, ​Giovanni y Lusanna: amor y matrimonio en el                 
Renacimiento​, Ed.: Nerea, Madrid 
14 Ibíd. pág. 100 
15 LASLETT (1987), pág. 107  
16 SARTI (2002) pág. 30 
17 Ibíd. Pág. 31 

12 
 



realidad acababa siendo diferente a la teoría porque erradicar unas costumbres           

arraigadas en la cultura de la población planteaba un verdadero desafío.  

Las palabras de casamiento una vez pronunciadas se convertían en contrato y            

“obligaba a ser cumplido bajo pena de pecado mortal [...], y de existir promesa “por               

ambas partes”, palabras de futuro mutuas o esponsales, él quedaba obligado”.​18 Este fue             

el caso de Gregorio Trovar, recogido por Margarita Torremocha Hernández en su            

artículo para ilustrar como caso práctico y real de una denuncia por parte de varias               

mujeres a los cuales, al parecer, dicho Trovar les dio promesas de futuro. Este suceso               

llegó a saberse por el apoyo del Presidente de la Chancillería (con intención de              

perjudicarle) a sacar primero adelante la denuncia de Beatriz de Castro, cuya relación se              

llegó a saber seguramente por haber sido demasiado pública. Aunque, “en ausencia de             

compromiso verbal, estaba la “evidencia” de trato carnal”, al ser unas palabras verbales,             

la única prueba firme y válida en un juicio sería “haber sido pillado ​in fraganti​”.​19 

Con la pronunciación de aquellas palabras se daba paso al momento del cortejo​20​.             

Podríamos decir que era en realidad una especie de ritual, unos pasos planificados en los               

cuales se testea al pretendiente, generalmente hombre, que a los ojos de los familiares y               

de los vecinos realizaba una aproximación hacia la que sería su futura familia. También              

era una forma de evitar que se produjeran matrimonios indeseados o clandestinos o             

incluso era un método por el cual las familiar tejían lazos personales y económicos.              

Aunque el cortejo poseía algo de romántico, de deseo personal y sexual hacia la futura               

pareja, era una negociación en la cual las familias determinaban cuestiones económicas            

importantísimas como la dote, el futuro núcleo familiar o incluso elaboraban el            

testamento en el supuesto de quedar un cónyuge supérstite. El cortejo también,            

lógicamente, contenía momentos de tensión porque en ocasiones los deseos personales           

chocaban con los familiares, donde se ganaba o se pedía, y es por ello que el abandono                 

de su compromiso era extremadamente alto.​21  

18 TORREMOCHA HERNANDEZ, Margarita, 2016, “Soltería, mujer y litigiosidad en el cotidiano de la              
edad moderna” en ​Revista Portuguesa de Historia​, XLVII, Valladolid, pág. 161 
19 Ibíd. págs. 162-164 
20 Señalar también que “cuando hablamos de noviazgo anterior al matrimonio, “es otra acepción que no                
cuenta con un análisis historiográfico, probablemente es un concepto de la edad contemporánea, al que               
intentamos dotar de contenido en la edad moderna”, ibíd. pág. 159,  
21 BALDELLOU MONCLÚS, Daniel, 2016, “Pleitos e infrajudicialidad en los matrimonios aragoneses            
en el siglo XVIII. los procesos por esponsales y estupro”, en GARCÍA FERNÁNDEZ, M. (coord.)               
Familia, cultura material y formas de poder en la España Moderna​, Fundación Española de Historia               
Moderna, Valladolid, págs. 294-295 

13 
 



2.3. Rituales preparativos y boda 
“Griterío y bullicio en la calle. Una muchedumbre rodea una carreta: transporta            

los enseres de la novia, los están llevando a la casa donde vivirá la nueva pareja”​22​. La                 

celebración de la boda consistía en un festejo de la unión que podía alargarse hasta               

varios días, pero esta duración también podía variar dependiendo del nivel adquisitivo            

de los contrayentes, es decir, en ese supuesto caso solía ser rápida, sin exhibición ni la                

más mínima expresión pública, bien por la pronta edad de la pareja o bien por su                

escasez económica, o, de otro lado, ni se producía una celebración. Sea como fuere, la               

boda simbolizaba el traslado de la doncella desde su viejo domicilio parental a su nueva               

casa. En el proceso, bien antes o bien después, el sacerdote tenía la obligación de               

bendecir a la nueva pareja, una práctica que variaba según el lugar. Lo cierto es que                

todas las costumbres, ritos y tradiciones cambiaban según las regiones y lugares de             

Europa, pero en la mayoría de los casos eran similares​23​. 

La partida de la mujer de su casa era sin duda un momento emblemático porque               

su traslado evidenciaba su paso de doncella correcta y pura en cuanto a su conducta               

sexual y moral, a una mujer preparada para abrazar su nueva vida de esposa y futura                

madre. De esta forma, dentro de la concepción patriarcal del momento, cualquier mujer             

nunca dejaba de ser “menor de edad” porque basculaba desde la tutela de su padre a la                 

de su marido. 

Una nueva pareja, una recién creada célula añadida al organismo social y estatal,             

no siempre formaba automáticamente un nuevo núcleo familiar independiente, porque          

lo cierto es que existieron diferentes razones e intenciones. Para la época encontramos             

diferentes comportamientos y decisiones tras la celebración como por ejemplo el           

traslado de la mujer a casa de sus suegros, formándose así las llamadas “familias              

múltiples”, donde convivían diferentes parejas e hijos. Una práctica difundida sobre           

todo en el Norte de España, Sur de Francia y en la Europa oriental. Pero, en muchos                 

lugares de Europa del Norte y también del Sur de España e Italia, por lo general las                 

parejas tendían a proporcionar una casa nueva, en la cual se configuraba una “familia              

nuclear”, formada por los padres, los hijos y si fuera el caso también por los criados.​24 

Las familias complejas, es decir, aquellas “formadas por varias parejas con sus            

hijos (familias múltiples) y las formadas por uno o más padres que vivían con una               

pareja y sus hijos (familias ampliadas)” eran muy frecuentes en las zonas agrícolas,             

22 SARTI (2002) pág. 61 
23 Ibíd. pág. 28 
24 Ibíd. pag. 62 

14 
 



lógicamente, porque la agricultura, el principal medio de subsistencia y riqueza del            

Antiguo Régimen, reclamaba muchas manos para trabajarla. También la nobleza adoptó           

la costumbre de formar familias complejas, mientras que, generalmente, cabe pensar           

que las “familias nucleares” se extendieron entre los grupos artesanales y medios. ​25 “En              

el mundo artesano, casarse y poner un taller propio a menudo eran elementos             

estrechamente relacionados, aunque esta relación dejó de ser tan estrecha al aumentar el             

número de quienes no consiguen ser maestros artesanos independientes.”​26 

Un factor importante a tener en cuenta sobre la edad de contraer matrimonio es la               

condición social, e intrínsecamente la económica porque en ciertos lugares de Europa,            

sobre todo en los países protestantes se debía de cumplir un umbral mínimo de riqueza,               

como los criados y las criadas para que pudieran acceder al matrimonio. Esta percepción              

se encaminaba hacia la imposición en los países protestantes de evitar la ilegitimidad, y              

sobre todo, aligerar cargas al Estado como el cuidado de los hijos expósitos. En esta               

línea, ante todo el Estado no era un benefactor, sino que cada matrimonio debía cargar               

económicamente con la manutención de sus respectivos sucesores. En concreto, el           

Estado protestante apelaba a la responsabilidad individual de sus ciudadanos.  

En cambio, en el mundo católico era la Iglesia la encargada de la beneficencia y               

ayuda hacia los niños y niñas abandonados, pero la percepción hacia la indigencia             

aceptada cambió al inicio de la Edad Moderna, pasando a verse a los pobres y mendigos                

como unos inofensivos que merecían misericordia, a una masa desafiante que debía de             

mantenerse a raya. Un caso ilustrativo fue el del centro de Aumône-Générale de Lyon              

en 1530. “Se trataba de un organismo público que centraliza el socorro, pues a él van a                 

parar todas las limosnas recogidas en iglesias y monasterios.​” De esa forma se prohibió              

a la población dar limosna por la calle, y con esa recaudación se podía dar cobijo a los                  

huérfanos y expósitos hasta una cierta edad​27​. Lyon saca a relucir el caso de una               

iniciativa de “luchar contra la pobreza, la mendicidad y el vagabundeo, y de su filosofía,               

[...] crear instituciones asistenciales para los pobres incapaces de valerse por sí mismos             

y, por otro, a estigmatizar y combatir el vagabundeo y la mendicidad…”. En cuanto a               

las mujeres, en Italia existieron tipos de centros, como los centros dedicados a mantener              

la honra y la virtud de las mujeres, pero también centros que buscaban recuperar la               

25 Ibíd. pág. 63-64; STONE, Lawrence, (1990), págs. 15-21  
26 Ibíd. pág. 36 
27 Ibíd. pág. 40; ANDERSON, Michael,  (1988) págs. 14-20 

15 
 



virtud de las mujeres "caídas" en pecado, como prostitución, aborto, abandono de fetos​28             

etc. 

Volviendo a la edad con la que solían casarse, “el matrimonio era raro a              

tempranas edades en la Inglaterra isabelina y jacobina​29​”, así como en el resto de              

Europa, siendo un factor importante a tener en cuenta la condición social, e             

intrínsecamente la económica. De manera que, para contraer nupcias las parejas           

necesitaban trabajar duro y constante para poder reunir el capital necesario​30​, siendo un             

signo de alcance económico el poder de comprar una casa. Pero nada quedaba al libre               

afán de las parejas, porque "el matrimonio era un asunto de familia, o más bien de dos                 

familias, que afecta a las actitudes de los parientes inmediatos y a veces de los parientes                

más distantes de ambas partes.”​31 La familia, o más bien dicho las familias, respaldaba              

económicamente a la futura pareja ya que, por lo general, se tardaban años en acumular               

el dinero necesario, lo que por lógica, elevaba la edad de contraer matrimonio. En lo               

relacionado a las herencias, se podía dar la opción en la que los padres ayudaran a sus                 

hijos al casarse o bien estos tenían que esperar hasta la muerte de sus padres para                

acceder al patrimonio. Aunque es cierto que en zonas de Europa, como el centro y norte                

continental se podrían dar casos de "contratos" entre los padres y sus hijos donde se               

estipulaba que el hijo que iba a casarse podía acceder al patrimonio familiar, pero al               

mismo tiempo los padres requerían la aseguración de una "pensión". Este fue el caso de               

Matthias Küpfelhasta que hasta que no alcanzó los 40 años no accedió al matrimonio              

porque su padre seguía sin "jubilarse”​32 

Así fue como por la causa económica, la edad con la que se formaban las nuevas                

familias solía ser “con un poco de suerte hacia los 27 años, los hombres, y los 23 o 24                   

las mujeres, podían estar en condiciones de casarse​" y “​todos aquellos que no se casaban               

permanecían solteros por el resto de sus vidas.​33​” En el caso de Inglaterra, Peter Laslett               

afirmaba que ​"​la edad media de las novias isabelinas y jacobinas era de 23,5, y la edad                 

28Ibíd. pág. 42 
29 LASLETT (1987), pág. 107 
30 La dilatación en el tiempo de acceder al matrimonio por parte de las parejas campesinas se debía                  
justamente al mismo sistema de producción, que no era igual de rentable que el artesanal, y, además,                 
implicaba parones en las vidas de las personas para privatizar la cosecha. Naturalmente, las celebraciones               
matrimoniales, los nacimientos y bautizos debían producirse fuera de la etapa de vendimia para así no                
interferir. Este conocimiento nos ha llegado gracias a los registros parroquiales que se vuelven habituales               
al inicio de siglo XVI, probablemente por el aumento demográfico, y elaboran de forma sistemática al                
avanzar el Antiguo Régimen. 
31 Ibíd. pág. 127 
32 SARTI (2002), pág. 69-75 
33 Ibíd. pág. 69-70. 

16 
 



media de los novios de 26,5​” ergo​, “​se casaban a una edad bastante mayor con respecto                

al número de años que vivían”​34 

Pero ¿es posible que, en una época donde la protoindustrialización había           

arrancado de lleno con el ensanche de los mercados y la demanda de nuevos oficios, la                

edad media de casarse entre las clases medias y artesanas se viera abreviada? Por lo               

visto entre los artesanos “la tendencia a transmitir el taller de padres a hijos no estaba                

generalizada, entre otras cosas por las complicaciones creadas por las segundas nupcias            

de las viudas de los maestros.​35​” Probablemente en los hogares protoindustriales, donde            

los ingresos eran constantes y no se dependía de las cosechas como en el matrimonio               

tradicional campesino, los hijos e hijas podían ver reducida su edad mínima de acceso al               

matrimonio con unos cuantos años.  

2.4. La dote 
Cada enlace matrimonial en la edad moderna implicaba la activación de           

movimiento de flujos de bienes, siendo el ejemplo perfecto la dote. Primero, destacar de              

antemano que la dote no consistía únicamente en dinero metálico, sino como veremos             

estaba compuesta de diferentes objetos materiales preciados. Por medio de la dote la             

mujer recibía su “herencia” perdiendo así cualquier derecho sobre el patrimonio familia,            

pero “a ella se sumaban sus ahorros, que eran a menudo los salarios y las               

gratificaciones, es decir, las propinas, que había acumulado cuando prestaba servicio,           

así como su experiencia, su habilidad y su fuerza.”​36 En el caso de Europa del Sur,                

incluyendo a los territorios de la monarquía hispánica, era inimaginable un matrimonio            

sin dote y por eso mismo las familias campesinas se topaban con problemas a la hora de                 

dotar porque la economía familiar permitía abastecer a una de las hijas, haciendo que las               

solteras no encontraran otro medio de dotación para entrar en el mercado matrimonial y              

entablar una nueva familia. Dotar implicaba por tanto escoger, y J. Goody entendía que              

la dote era una forma de desheredamiento comprendida en tiempos modernos como “el             

precio de la novia, la ofrenda marital que se ofrecía.​37  

Sea como fuere, la dote suponía “un juego complicado de intercambios y alianzas             

entre las familias”, que las mujeres aportaban como su parte a la unión conyugal pese a                

34 LASLETT (1987), págs. 108-109; STONE, Lawrence, págs. 35-45 
35 SARTI (2002) pág. 69 
36 LASLETT (1987) pág. 128 
37 FARGAS PEÑARROCHA, M. A., 2010, “Hacia la autoridad contestada: conflictividad por la dote y               
familia en Barcelona (ss. XVI-XVII)”​, Investigaciones ​históricas, 30, Ediciones Universidad de           
Valladolid,​ ​pág. 100 

17 
 



que la gestión total y absoluta recaía en manos del marido, fundiendo las dos              

aportaciones en un patrimonio común. Existió, eso sí, un estadio en el cual la mujer               

podía administrar directamente su dote: en la viudez.​38 En ese caso podía emplear la              

dote para contraer segundas nupcias, pero con hijos de por medio la mujer se instituía               

como “tutora y administradora de los bienes de sus hijos”. Luego, en caso de que la                

mujer muriera antes que el marido, este estaba en la obligación de devolver a la familia                

la dote.​39 Esto demostraba, a la postre, que las dotes eran móviles, viajaban de manos de                

unas personas a otras, al igual que de momento, de lugar y de uso.​40 

En ese traslado de la mujer a su nueva casa, con el hombre que en teoría pasaría el                  

resto de su vida, se transportaba y ostentaba un objeto que simbolizaba de una forma u                

otra la dote de la mujer: un arcón. Husmeando en ese arcón la visión cambia               

dependiendo de nuevo de la clase social y del poder adquisitivo de la familia. De esta                

forma para las mujeres de clases medias-altas vemos que en esos arcones aportaban             

ajuares en forma de tejidos, destinados al uso de toda la familia: sábanas para la cama y                 

para los futuros bebés, pañuelos de diferentes tipos y para diferentes sitios del cuerpo              

etc. Pero tampoco olvidar que contribuían también con algunos utensilios de cocina.            

Sobre este asunto, P. Ari​è​s señalaba que era costumbre por parte de los recién casados               

inscribir sus nombres, o sus iniciales, y una fecha (generalmente la de su matrimonio)              

en el baúl, arcón o cualquier objeto de la casa​41​. 

A lado de todo esto, entre los objetos materiales de la dote que traían las mujeres                

como competencia suya era la cama. Sin depender de la clase social y su riqueza, hasta                

las familias más pobres se esmeraban con creces para conseguir que el día de su boda                

sus hijas posean una cama (y de hecho se heredaba). Cuando hablamos de esta ​cama               

incluimos a todos sus accesorios​42​, un verdadero lujo para aquellos momentos. Y, de             

nuevo, como todo en el Antiguo Régimen, la cama también tenía su significado             

apotropaico. Es en ella donde se produciría la (supuesta) pérdida de virginidad de la              

mujer, donde el marido "hacía suya" a su esposa, y por tanto el lugar de procreación.                

Incluso llegaba a ser bendecida por un sacerdote para así garantizar la fertilidad de la               

pareja. La impotencia de una pareja​43 podía acarrear complicaciones legales hasta tal            

38 GOODY, Jack, 1986, ​La evolución de la familia y del matrimonio en Europa​, Ed.: Herder, Barcelona 
39 FARGAS PEÑARROCHE (2010), pág. 102. y SARTI (2002), pág. 87 
40 FARGAS PEÑARROCHE (2010),  pág. 105 
41 ARIES, Phillipe, 1987, ​El niño y la vida familiar en el Antiguo Régimen, ​Taurus, Madrid, pág. 36 
42 Un ejemplo es el caso de Bertrande de Rols, de la misma forma que lo hacían todas las jóvenes en la                      
región de Artigrant que al casarse aportó consigo la cama, “una cama con almohadas de plumas, sábanas                 
de lana y de lino, cubre cama un cofre con cerradura llave y dos o tres vestidos de distintos tonos.”                    
ZEMON DAVID, Natalie, 1984, ​El regreso de Martín Guerre​, Antoni Bosch, Barcelona, págs. 16-17 

18 
 



punto que para los protestantes tras la Reforma se estableció la posibilidad de             

divorciarse por esta razón​44​, siendo una herramienta usada por los hombres para disolver             

al matrimonio alegando la impotencia de su mujer de caer en estado. La carga moral de                

todo lo que ocurría o no ocurría dentro de un matrimonio recaía con todo su peso sobre                 

la mujer, tal y como había quedado constatado en la tratadística de la época.​45 Mientras               

que para los protestantes se alcanzaba el ​divorcium como tal, para los católicos la              

contrarreforma impuso la separación y cohabitación, siendo la impotencia en ambos           

casos una razón de peso para que se disolviera el matrimonio. 

Pero la cosa no se quedaba ahí, las mujeres no siempre aportaban solo objetos de                

uso doméstico, incluso en ocasiones proporcionaban la propia casa. Hubo          

efectivamente hombres que se casaban y pasaban a vivir con su mujer. Estos casos              

fueron sobre todo de aquellos aprendices que tomaban por esposa a la viuda de su               

difunto maestro para así poder pasar a poseer su propio taller, ya que era sumamente               

difícil montar desde los cimientos uno nuevo. Era una estrategia mucho más lucrativa y              

eficiente.​46 Luego, también hubo hombres de situaciones económicas inferiores que se           

trasladaban a la casa de sus mujeres porque en muchos casos al no haber un heredero                

varón primogénito, eran las hijas quieren heredaban la tierra, si se tenía. No obstante,              

estos hombres en cierto modo "salidos de la norma" fueron objetivo de muchas burlas​47​.  

Las esposas también podían aportar bienes inmuebles, como por ejemplo alguna           

parcela de tierra. Este fue el caso de un matrimonio entre dos campesinos alemanes en               

el que ella ponía la tierra y él animales para el uso alimentario y laboral​48​. En definitiva,                 

recordar que el matrimonio servía como una estrategia para poder introducirse en una             

nueva clase social. 

Por su parte, la dote masculina solía ser mucho más cuantiosa y por ello Bourdieu               

“observa que la lógica del intercambio matrimonial no era exactamente idéntica para los             

hombres que para las mujeres”​49​. En la percepción patrilineal de sucesión, la aportación             

43 De nuevo traer el caso Martín Guerre, en cual durante los ocho primeros años de su matrimonio no                   
pudo concebir, ni con “resveil”, la posición de hierbas que al beberla proporcionaría a la pareja pasión y                  
fertilidad. Lo importante en este punto es la presión que la familia de Bertrande realizaba sobre ella y su                   
negación, aunque, según el derecho canónico después de tres años sin consumación del matrimonio tenía               
la posibilidad de deshacer la unión y contraer nuevas nupcias. Ibíd. pág. 18-20  
44 JIMENO ARANGUREN, Roldán, 2015, “Reforma, contrarreforma y matrimonio: legislación en las            
dos Navarras” en ​Anuario de Historia del Derecho Español​, Ministerio de Justicia,​ ​pág. 153 
45 MORTE ACÍN, Ana, 2012, “Que si les oían reñir o maltratar el marido a la mujer la socorriesen:                   
familia, vecindad y violencia contra la mujer en la edad moderna” en ​Revista de Historia ​Moderna, nº 30,                  
págs. 212-213 
46 SARTI (2002), págs. 65-69 
47 Ibíd. pág. 64 
48 Ibíd. pág. 67 

19 
 



masculina al núcleo familiar radicaba en la tierra, aunque ya se ha nombrado más arriba               

que se dieron casos en los cuales esta contribución era femenina. Un ejemplo             

esclarecedor de la dotación masculina son los ​enfants dotés​, es decir, el término             

empleado en Francia para referirse a los hijos dotados que partían de la casa familiar.               

Las circunstancias variaban según las regiones: el norte del país, por tradición, los             

bienes transferido por los padres, a su muerte, deben ser devueltos para después             

repartirse entre todos los miembros de la familia, mientras que, para el sur, la dotación               

de un hijo, por ejemplo, le excluía del reparto tras la defunción de los primogénitos.​50  

Según la percepción de Bourdieu la dote representaba en todo momento el poder             

paternal ya que “custodiaba el patrimonio que hay que proteger y aumentar” y             

encarnaba funciones importantes como el engrosamiento del patrimonio de la familia           

formada a partir de las nuevas capitulaciones matrimoniales, y por otra parte, afianzaba             

la posición de la mujer en su nuevo hogar​51​. Incluso la dote era una forma de medición                 

del estatus social, además de otros bienes como la casa y sus posesiones. 

En definitiva, casarse en el Antiguo Régimen era un recorrido largo y laborioso,             

donde no solo participaban los nuevos contrayentes, sino que la cooperación de los             

familiares y vecinos era crucial hasta tal punto que toda la comunidad ayudaba a la               

nueva pareja a sufragar los costes matrimoniales por medio de recaudaciones           

colectivas​52​. Tener un hogar y tierra era la combinación principal y fundamental que             

favorecía poder casarse.  

2.5. El matrimonio reformado 
Martín Lutero, conocido en la historia como el iniciador de la Reforma            

protestante, se ganó la excomunión con sus noventa y cinco tesis en las cuales atacaba               

directamente a la Santa Sede. Su visión de la religión y del mundo cambió no sólo el                 

dogma, sino también la política, la sociedad, e incluso la educación. De entrada, los              

protestantes negaron el matrimonio como un sacramento, reconociendo únicamente         

como tales al bautismo y la eucaristía​53​. Los reformadores encargaron la competencia            

del matrimonio al Estado, desligándolo de la Iglesia, porque tal y como comprendía             

49 FARGAS PEÑARROCHE (2010), pág. 104 
50 SARTI (2002), pág. 85 
51 FARGAS PEÑARROCHE (2010) págs. 102-104 
52 SARTI (2002) pág. 92 
53 MARTÍN SÁNCHEZ, Miguel Ángel, 2010, “Implicaciones educativas de la reforma y contrarreforma             
en la Europa del Renacimiento”, en ​Cauriensia: revista anual de Ciencias Eclesiásticas​, nº 5​, ​págs.               
218-221  

20 
 



Lutero, el matrimonio era “una institución humana, y, por tanto, susceptible de ser             

regulada por leyes laicas y de depender de tribunales seculares”​54​. Con esto Lutero             

criticaba de lleno los impedimentos católicos para contraer matrimonio, percibiéndolos          

como excusa para la venta de despensas, tan conocidas y concedidas en la iglesia              

católica.  

Al quitarle al matrimonio su carácter de sagrado, los tribunales civiles reformados            

crearon diferentes leyes para modificar y controlar ciertos aspectos del matrimonio.           

Primero quedó fijado que el divorcio entre los consortes podía darse en dos casos:              

adulterio y abandono del hogar conyugal por un tiempo promulgando. En segundo            

lugar, promulgaron la primera ley civil de matrimonio en 1580 que les concedía a las               

parejas protestantes la posibilidad de casarse de forma legal y segura solo en presencia              

de un pastor y con testigos de por medio​55​. Aunque los reformadores daban relevancia a               

las promesas de futuro, también las criticaban porque no aseguraban que el matrimonio             

iba a producirse y tampoco daban permiso a mantener relaciones sexuales           

prematrimoniales. Con esta ley buscaban abolir los matrimonios clandestinos y          

prematuros porque el acto sexual fuera del enlace establecido debilitaba todo el            

entramado social. En esta línea, recurrieron a la responsabilidad personal porque “la            

seguridad económica, y no la madurez sexual, daba acceso al matrimonio”​56​. 

2.6. La receta matrimonial de Trento 
 

Antes de la celebración del concilio, como ya se ha visto anteriormente, para los              

católicos era importante graduar el proceso: el compromiso de esponsales, seguido de la             

cohabitación prematrimonial en ciertos casos - que recelaba de ser a ojos de la Iglesia               

un amancebamiento-, para después celebrar la boda. Los eclesiásticos percibieron todo           

este proceso como algo peligroso porque la tipificación del proceso podía acarrear            

ruptura de los esponsales y pérdida de la honra de la mujer por desvirgarse fuera del                

matrimonio o por haber dado a luz a un hijo bastardo.  

Desde la Santa Sede se pensaba que era necesario amarrar los cabos a una              

situación que llevaba demasiado tiempo yéndose a la deriva. La odisea del Concilio de              

Trento (1545-1563) se inició como oposición al protestantismo, pero lo cierto es que fue              

54 JIMENO ARANGUREN, Roldán, (2015), art. Cit. pág. 153 
55 ROCA, María José, 2012, “La influencia de la reforma protestante en el derecho”, en ​e-Legal History                 
Review​, pág. 30 
56 SARTI (2002) págs. 35-37 

21 
 



un pretexto para iniciar una reforma urgente, profunda y necesaria. Dividido en tres             

periodos y bajo la supervisión de tres papas diferentes, en lo tocante a materia              

matrimonial tras sus sucesivas reuniones ordenó la doctrina, los doce cánones y el             

decreto. En cuanto a la doctrina “el vínculo del matrimonio es perpetuo e indisoluble”,              

luego, el matrimonio seguía siendo un sacramento. En los cánones se subrayaba la             

exclusiva competencia que la Iglesia ejercía sobre el matrimonio, la prohibición de            

celebraciones matrimoniales en fechas importantes como Navidad y Semana Santa, el           

veto total a una celebración matrimonial entre cónyuges de consanguinidad, mantener y            

vigilar la monogamia y la castidad (se otorgaba de esta forma una superioridad a la               

virginidad sobre el matrimonio, aunque era la válvula admitida de escape de la             

sexualidad), e importante, el establecimiento de una separación de matrimonial (el           

“​divortium​”), más conocida como la separación de lecho y cohabitación, a causa de             

“malos tratos”, abandono del hogar y adulterio. En tercer lugar, el decreto centró su              

actuación en la práctica, es decir, en cómo los párrocos debían cumplir a rajatabla el               

nuevo procedimiento: predicar las reglamentarias amonestaciones, estar presente en la          

ceremonia para dejar constancia legal de la unión y cerciorarse de que la unión se               

realizaba sin coacción (algo novedoso), y la aportación de varios testigos. Sin estos             

requisitos cualquier matrimonio era considerado nulo​57​. Lo que antes era considerado           

como convivencias prematrimoniales, tras Trento era amancebamiento. Claramente la         

modificación perseguía con dureza la prostitución, el concubinato y los matrimonios           

clandestinos​58​. El ambicioso programa matrimonial de la Iglesia tardó en calar en la             

sociedad ya que esta se mostraba reacia a cambiar sus costumbres y tradiciones. Aún              

así, la inmutable perseverancia y tenaz aplicación del proyecto acabaron dando sus            

frutos en el siglo XVII, a medida que la sociedad interiorizaba la práctica tridentina​59​. 

En definitiva, los dos planes matrimoniales abanderaban vidas diferentes: los          

católicos apostaban por la vida religiosa, y los protestantes por la vida familiar. Esto              

emanaba, por un lado, de la insistencia de los católicos en la castidad y el celibato,                

demostrada mediante la clausura y la dedicación a Dios, y por otro, de la vía conyugal                

practicada por los protestantes no solo en la población civil sino también por los              

sacerdotes. Dos formas diferentes de entender la salvación: para el catolicismo era la             

pureza espiritual y sexual, mientras que para los protestantes era la vida conyugal, que              

57 GIL (2008) págs. 193-194. JIMENO ARANGUREN, Roldán (2015) págs. 164-168 
58 DEL BRAVO, M. A, 2000, ​La familia en la historia. Propuestas para su estudio desde la “nueva”                  
historia cultural​ Ediciones Encuentro, Madrid, págs.162-166 
59 SARTI (2002), págs. 31-38 

22 
 



ayudaba a evitar pecados tan graves como la fornicación y mantenía unidas a dos              

personas​60​.  

2.7. ¿Perfecta o imperfecta casada?  
 

Acudir a la literatura significa entender mejor las mentalidades de la época porque             

al fin y al cabo, la narración es la plasmación de ideas, de reflexiones, de miedos o                 

incluso de vivencias cotidianas. María Antonia del Bravo recoge dos grupos de autores             

de la época: “aquellos que incidieron en el aspecto moral y educativo de la familia” y                

los arbitristas. En el primer caso, destacan figuras de la talla de fray Luis de León y Juan                  

Luis Vives. En general todos estos autores realizaron sus escritos encaminados hacia el             

amor y el afecto en el seno matrimonial. Advierten que la contracción de un matrimonio               

bajo los efectos del enamoramiento iba a traer terribles consecuencias, porque pasado el             

tiempo se cae el velo de sobre los ojos y a la ceguera le sustituye una pálida luz. En esta                    

línea comprendían que el “verdadero amor” venía con el tiempo porque la pareja sin              

conocerse de nada, ya que los matrimonios se concertaban por los padres, aprendían a              

tolerarse, a conocer los puntos débiles de uno y de otro, sus caracteres, y solo de esta                 

forma se podía garantizar el triunfo de un buen matrimonio. Además, unido a esto              

consideraban que el marido debía de tener un papel fundamental en la educación             

espiritual de su esposa, y ésta a la vez debía de encarnar unos valores, unas virtudes que                 

no solo se acotaban al funcionamiento y gerencia de su propia casa, sino que poseía un                

poder importante sobre la moral de su marido, pudiendo influirle para bien pero también              

para mal. De esta forma, aunque la mujer había sido relegada y encadenada a la vida                

privada, al mundo doméstico, su influencia en la moral del marido, por tanto en la               

esfera público, la convertía en un arma de doble filo y no es de extrañar que ciertas                 

actuaciones inmorales de los maridos en sociedad se les achacaba a su esposa​61​.  

Fray Luis de León amasó las pautas de comportamiento de una “perfecta            

casada”​62 que acabaron convirtiéndose en el tratado educativo femenino más difundido           

de aquellos momentos, una composición repleta de “recetas” que guiaba a la futura             

esposa en la vida matrimonial. Por otro lado, “para construir el modelo de la perfecta               

60 Ibíd., págs. 43-46 
61 DEL BRAVO, (2000)  págs. 30-37 
62 FRAY LUIS DE LEÓN, ​La perfecta casada, undécima edición​,          
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-perfecta-casada--1/html/ffbbf57a-82b1-11df-acc7-002185
ce6064_3.html También importante ARBIOL DIÉZ, ANTONIO, ​La familia regulada​, Zaragoza, 1715,           
(intro. FERNÁNDEZ, R. Institución Fernando el Católico, Zaragoza, 2000) 

23 
 

http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-perfecta-casada--1/html/ffbbf57a-82b1-11df-acc7-002185ce6064_3.html
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-perfecta-casada--1/html/ffbbf57a-82b1-11df-acc7-002185ce6064_3.html


casada, Vives optaba por construir el de la imperfecta casada”, es decir, que a la mujer                

no había que tratarla como un mal, como la manzana de la discordia, pues de la misma                 

forma que el triunfo del matrimonio quedaba en sus manos, si se encauzaba             

erróneamente provocaría el fracaso matrimonial​63​.  

Un ejemplo de casada perfecta es la biografía escrita por Gabriel Álvarez de             

Velasco, jurista y hombre de letras que por su obra pretendió “moralizar a partir de               

moralidades verosímiles”, presentando a su mujer Francisca Zorrilla como la mujer de            

carne y huesos que reproducía los ideales plasmados por los teólogos y tratadistas. La              

describe como una “mujer recatada, humilde, modesta y virtuosa” que había tenido un             

comportamiento pulcro y propio de una doncella: “recato, recogimiento, devoción, huir           

de las cosas mundanas, del contacto con los varones”. En resumen, la imagen de              

Francisca había pasado por el filtro subjetivo de su marido, atribuyéndole todas las             

cualidades buenas que cualquier mujer debía encarnar en su tiempo: humildad,           

recogimiento, caridad, cuidado y gestión de la casa, del marido y de su personal              

doméstico. Es un arquetipo de mujer creado desde la experiencia y de la convivencia              

que hizo que la historiografía viera la obra como un intento del autor de conseguir la                

beatificación de su difunta esposa​64​.  

Otra fórmula llegó de las manos de Antonio Domingo Porlier quien fue un             

ilustrado bastante olvidado dentro del campo científico que, además de haber creado el             

primer tratado de estadística de España, buscaba una vía social o socioeconómica a la              

familia. De esta forma pretendía divulgar en la sociedad del momento para entender el              

lugar de la mujer tanto en la sociedad como en la economía. Una de las razones que le                  

impulsó a componer estos ​Principios fue el impacto de la muerte de su madre a una                

temprana edad. Realiza una serie de "recomendaciones" de cómo debe conformarse la            

sociedad, de forma que plantea 3 ideas: "educación, socialización y progreso". En            

cuanto a la educación, Porlier entendía y proponía una educación obligatoria,           

desvinculada del poder adquisitivo, aunque entendía que el mejor modelo era una            

"educación especializada", es decir, "en función del género y de los roles sociales y              

económicos para los cuales cada persona, supuestamente, había nacido y estaba           

predestinado tanto por naturaleza como por designio divino." De esta forma, lo natural             

era entendido de forma dicotómica: lo varonil generaba los bienes de la familia y "daba               

63 GIL, (2008) págs. 185-191 
64 TORREMOCHA HERNÁNDEZ, Margarita, 2016, “La perfecta casada. Del modelo a las            
representaciones. La biografía de Francisca Zorrilla, escrita por su marido”​, Studia Historica: Historia             
Moderna​, Vol. 38, nº 1, págs. 225-249 

24 
 



la cara" en las administraciones públicas, donde lo femenino no tenía cabida, pero al              

mismo tiempo, la actividad del marido no podía alterar ni trastocar los cimientos de la               

actividad femenina, aunque esta fuera simplemente complementaria. Partiendo de esta          

idea andrógina, en sus ​Principios los deberes de la mujer eran dos: "ejercer de buena               

madre y saber llevar la casa"​65​. ​Entendía de esta forma que la base de cualquier sociedad                

y economía era la familia, pero una familia que sabe “heredar, sabe mantener lo              

heredado y sabe acrecentar unas propiedades, heredadas o no”. Su modelo era fruto de              

su experiencia, plasmando en sus escritos la forma con la que su madrastra gestionaba la               

casa, y entendía que si todas las familias copiaban y aplicaban ese modelo toda la               

sociedad prosperaría​66​. 

Sea como fuere, una cosa era lo que la literatura había escrito y planteado para las                

mujeres, sin interesarse por quiénes eran, cómo se sentían o cómo pensaban, y otra era               

el objetivo de colocarlas en el mercado matrimonial. De nuevo, hubo distinción entre la              

teoría y la práctica porque muchos de estos tratados ni siquiera llegaban al conocimiento              

de las mujeres de origen humilde​67​. 

2.8. Legitimidad e ilegitimidad 
 

Como se ha ido perfilando en el presente trabajo, el aspecto de la ilegitimidad era               

un tema espinoso. Demostraba que las normas sexuales impuestas por la Iglesia no se              

cumplían y ese mal ejemplo había que erradicarlo de raíz.  

Echando la vista atrás, de entrada pensaríamos que la ilegitimidad era muy común             

en el Antiguo Régimen, pero lo cierto es que no fue así. Iniciada la Modernidad,               

conforme la edad de contraer matrimonio aumentaba, el número de hijos ilegítimos            

disminuía​68​, porque antes del siglo XVIII tenemos una sociedad estática, siempre a la             

vigilia del cumplimiento de las costumbres y de la impoluta conducta sexual que pudo              

hacer que no se diera un porcentaje tan alto de ilegítimos.  

Pero, "alrededor de mediados del XVIII se inició un espectacular aumento del            

porcentaje de nacimientos ilegítimos en toda Europa" que E. Shorter asocia a un cambio              

en la sexualidad del momento. Las clases bajas usaban la sexualidad con fines             

"manipuladores", es decir, conseguir un casamiento o una casa propia. Entonces el            

65 ALFARO PÉREZ, Francisco José "Educación, mujer y economía doméstica. receta ilustrada contra el              
fracaso familiar: Antonio Domingo Porlier​"​ en ​Familias Rotas​,​ ​2014 ob. Cit., págs. 243-257 
66 Ibíd. págs.160-266 
67 GIL (2008) , pág. 179 
68 LASLETT (1987) , pág. 195 

25 
 



cambio vino cuando pasaron hacia una sexualidad "expresiva", o sea, que por medio del              

coito se encontraban a sí mismos, entendían su personalidad y encontraban "libertad".            

La clásica tradición europea de conservadurismo era intensamente consciente de la           

naturaleza de esta amenaza y a menudo condenaba la conducta sexual libertina como             

"egoísta". En definitiva "esas dos variables son factores estratégicos para explicar la            

explosión de la ilegitimidad en Europa"​69​. 

Así es como apreciamos tres estadios en la historia de la ilegitimidad en el              

Antiguo Régimen. El primero proviene de la cohabitación campesina: parejas que           

estaban de compromiso y ya empezaban a acostarse, algo normal, pero el problema             

venía cuando la relación se dilataba en el tiempo y el matrimonio no llegaba. La tónica                

en este caso era presionar al varón para que contrajera matrimonio con su prometida,              

una coacción por parte de las autoridades locales hacia los varones y obediencia de estos               

por depender de la comunidad. El segundo caso de ilegitimidad correspondía a la             

relación amo-criada, bastante extendida también esta práctica sexual al ejercer el amo            

una autoridad económica y social superior que intimidaba, consiguiendo la explotación           

sexual sin ninguna preocupación, ya que la víctima no solía romper el silencio por              

miedo. Y, en tercer lugar hablamos de una ilegitimidad fruto de la "inestabilidad en las               

relaciones sexuales entre hombres y mujeres". Los bastardos bien podían ser           

legitimados después, bien morían a causa de la falta de un hogar seguro, o bien las                

madres contraían segundas nupcias en las cuales los ilegítimos crecían en un ambiente             

familiar, pero muchas veces con trato inferior respecto a los hijos legítimos. Además, la              

mayor tasa de ilegitimidad se dio en las ciudades, donde no existía la presión paternal ni                

comunitaria a contraer matrimonio, como sí que había en las zonas rurales​70​. 

2.9. La concepción del ​niño ​en la familia: crianza y educación 
 

El ​niño ​en la Edad Moderna era un sujeto público, incluso desde el momento del               

parto, en el cual asistían familiares y vecinos. No pertenecía íntegramente a sus padres,              

sino que era parte de toda la familia, lo que parece contradictorio desde nuestra visión,               

pero para la época era una forma práctica de iniciarlos en las calamidades de la vida. 

69 SHORTER, Edward, 1984, “Ilegitimidad, revolución sexual y control de la natalidad en Europa” en               
Presencia y protagonismo. Aspectos de la historia de la mujer​, NASH, Mary (ed.) págs. 277-282 
70 Ibíd. págs. 284-292 

26 
 



Philippe Ari​ès se dejó notar dentro de la historiografía de la familia con su tesis​71               

dividida en dos cuestiones fundamentales: la primera fija su punto de mira en "nuestra              

antigua sociedad tradicional", en la cual el niño vivía en un estado profundo de              

anonimato. Era simplemente un "mini hombre", que siendo tan inválido necesita los            

cuidados básicos, la atención de sus primogénitos (sobre todo de su madre) pero             

rápidamente se introducían en la vida adulta. Esta es una visión muy diferente a la               

nuestra, pero como Ariés demuestra, los afectos empiezan a aflorar entre los padres             

modernos. Entonces, en esta sociedad tradicional la atención educacional del niño fue            

nula, su "aprendizaje" se daría de esta forma simplemente por la conocida "escuela de la               

vida". En este sentido, el autor acuña el término de "mimoseo", un sentimiento             

principalmente maternal que simbolizaba "los primeros años, cuando el niño era una            

cosa graciosa, un "juguete". Eso sí, esto no implicaba que los padres se encariñaban              

rápidamente con los recién nacidos porque en esa sociedad pre industrial la tasa de              

mortalidad infantil era altísima​72​. Simplemente, "no se daba mucha importancia al           

asunto: otro le reemplazaría en seguida." A partir de finales del siglo XVII empieza a               

percibirse el cambio, la segunda tesis de Aries, "el espacio ocupado por el niño y la                

familia en nuestras sociedades industriales". Después de la sofocante penuria económica           

vivida, y también un avance en las ​emociones​73​, la finalización del siglo XVII e inicios               

del XVIII significó una época de bonanza económica. Se inició un nuevo siglo, con el               

afianzamiento de la burguesía, que se tradujo en un cambio sobre el ​niño​. La conquista               

de la intimidad​74 se tradujo en “la retirada de la familia de la calle, de la plaza, de la vida                    

colectiva y su reclusión dentro de una casa mejor defendida contra los intrusos”​75​.  

Se modificaron, de esta forma, los comportamientos familiares, empezando a          

verse al niño como una prolongación del cuerpo de los primogénitos, y sobre él se               

proyectaban las aspiraciones paternas. Desde esos momentos los padres empezaron a           

interesarse, preocuparse, encariñarse, y dedicarse a la educación de sus hijos, que            

71 ARIES, op. Cit.(1987) 
72 Respecto a esto, Élisabeth Badinter consideraba que la frialdad hacia la muerte de la prole se debía a la                    
ausencia de cariño generada por la inexistencia de la maternidad, del ligamento emocional que une a una                 
madre y sus hijos. DEL BRAVO, 2000, pág. 126 
73 María Tausiet y James S. Amelang señalan en la introducción de su libro, que en la época no se usaba                     
el término de emociones como tal, sino que se empleaba un vocabulario de ​afectos, pasiones,               
padecimientos pasajeros​. Entonces, las "emociones" en los hombres y las mujeres de la época moderna               
eran ​accidentes​, sucesos de connotaciones negativas. Esta percepción fue cambiando según la ciencia y el               
conocimiento avanzaban. TAUSIET, María y AMELANG, James S., 2009 ​Accidentes del alma: las             
emociones en la Edad Moderna,​ Abada, Madrid, pág. 8 
74 BOLUFER PERUGA, Mónica, 1998, “Lo íntimo, lo doméstico y lo público​”, ​en ​Studia Historica:               
Historia Moderna​, nº 19, Ediciones Universidad de Salamanca, págs.: 86-116 
75 ARIES, (1987) págs. 9-11 

27 
 



implica también muestras de afecto, de "amor incondicional". Eso fue unido también a             

que se empezaba a valorar más la calidad que la cantidad, es decir, se preferían menos                

hijos​76​. Tener menos hijos implicaba invertir más tiempo, más cuidados, y más            

educación en un hijo, aunque claramente también ayudaba la extensión de métodos            

anticonceptivos, una mejor alimentación e higiene, luego, un sistema inmunitario mejor           

preparado ante las enfermedades. Por ello, desde el siglo XVIII la pérdida del infante              

había "adquirido tal importancia que ya no es posible, sin una gran aflicción, perderle,              

reemplazarle"​77​. Recordar de esta forma el dolor, la amargura y el tormento que le              

produjo a Barry Lyndon la trágica pérdida de su amado y mimado hijo, fruto de su                

matrimonio con la condesa Lyndon​78​. 

En la crianza de los hijos los pensadores de la época pusieron el grito en el cielo                 

ante una práctica difundida entre la población: el uso de nodrizas. La relación madre e               

hijo no se rompía junto al cordón umbilical, sino que se consideraba que cualquier              

vástago era inacabado​79 y era la mujer, quien por medio de la lactancia, transmitía el               

carácter, las cualidades y los defectos. Esta era la razón de fondo por la cual los                

moralistas intentaban tirar abajo esta práctica sistematizada en lugares como Inglaterra,           

Francia o Italia. En el caso de la ciudad de Florencia se ha destacado que la entrega de                  

los hijos de las clases urbanas a mujeres de las zonas rurales circundantes era un trámite                

gestionado por los maridos​80​. En estos casos la cesión a la nodriza de los neonatos solía                

ser por un tiempo definido, generalmente lo que abarcaba la lactancia, que durante ese              

tiempo era primordial, pues “ella se alegra cuando el niño está alegre, y se compadece               

de él cuando está enfermo; le levanta cuando se cae, le sujeta cuando se mueve y le lava                  

y le limpia cuando está sucio. Educa al niño y le enseña a hablar, pronuncia las palabras                 

como si fuera tartamuda para que aprenda mejor y más pronto a hablar [...], le carga en                 

sus brazos, a hombros, luego en sus rodillas [..] le mastica la carne, [...] le faja [...], le                  

baña…”​81​. Esto demostraba que el servicio de las nodrizas se convirtió en un trabajo              

asalariado: por una parte aquellas que amamantaban a hijos “privados” o bien aquellas             

76 Esta idea se concibió pensando en el mayorazgo, en la transmisión del patrimonio a un único heredero,                  
que facilitaba los repartos y reducía las disputas familiares. 
77 ARIES, (1987) págs. 12-25.  
78 KUBRICK, STANLEY, ​Barry Lyndon​, ​1975, basada en la novela de MAKEPEACE THACKERAY,             
William, 1844, ​La suerte de Barry Lyndon​. 
79 Idea tomada por la teología cristiana de la obra de san Agustín que veía al niño como “símbolo de la                     
fuerza del mal, un ser imperfecto, agobiado por el peso del pecado original”. DEL BRAVO, 2000, pág                 
135 
80 DÍEZ JIMÉNEZ, Maribel, 2019, “La lactancia asalariada en el siglo XVI: las nodrizas del Hospital                
Real de Guadix”, en ​Arenal​, nº 26, pág. 134 
81ARIES (1987), pág. 180 

28 
 



al servicio de instituciones que se encargaban de sacar adelante a los expósitos. Dentro              

del limitado mercado laboral para las mujeres, trabajar como nodriza era una forma de              

ganarse la vida o incluso de tener un “oficio”, algo que dependía del éxito que               

tuvieran​82​. 

La educación de los hijos era una tarea primordial que mantenía en movimiento             

los engranajes del sistema. Así como la familia era la “célula básica” que componía la               

sociedad moderna, la educación en el seno de la familia era el método de propagar la                

cultura y el aprendizaje, de forma que “el objetivo básico y universal de la educación               

era enseñar a los jóvenes a leer y a escribir” pero la “cultivación” de los hijos recaía de                  

nuevo en la mujer. Su función de procreadora y criadora se prolongaba hacia su tarea               

educadora. Al ser la mujer quien cargaba con la moral de la familia se entendía que por                 

medio de los conocimientos cristianos estaba capacitada para inducir en los futuros            

ciudadanos los valores, las creencias y los hábitos correctos, de forma que la “cultura              

implicaba necesariamente la participación interna y vital del sujeto, que sabe dotar de             

inteligencia a la emoción.”​83 La personalidad de los nuevos individuos quedaba en            

manos de las relaciones familiares, lavando por medio de la educación el pecado             

original, pasando de ser una criatura inacabada a una pulida conforme la doctrina             

católica.  

Si en cuanto al matrimonio los católicos y los protestantes lo percibían de forma              

diferente, lo mismo sucedió con la educación. De modo resumido, lo que respecta a la               

educación, la Reforma significó la implantación de la enseñanza universal, nacional, y            

secular popularizada en lengua vernácula con el fin directo de que toda persona, mujer o               

hombre, fuera capaz de leer e interpretar personalmente la Biblia sin la mediación de un               

sacerdote. Por tanto, “la formación de las escuelas populares destinadas a la formación             

de las clases más pobres y el control de la instrucción por parte de las autoridades                

laicas.”​84 Desde el punto de vista educativo, Lutero abanderó una educación única            

donde el Estado debía tomar las riendas, haciéndose responsable de la educación,            

creando centros y “obligando a los niños a acudir a las escuelas para garantizar así la                

formación”. Así fue como exhortó al Estado para que tomara la delantera frente a la               

Iglesia, sosteniendo con fondos públicos una educación universal, gratuita y general en            

todos los pueblos. Para Lutero el Estado era “el tutor de la juventud”. Con esta               

82 DÍEZ JIMÉNEZ, Maribel, 2019, págs. 130-133 
83 DEL BRAVO, (2000) págs.125-136 
84 MARTÍN SÁNCHEZ, Miguel Ángel, 2010, art. Cit. en ​Cauriensia​, vol. V.  pág. 217 

29 
 



asistencia y el catecismo obligatorios impuestos por el Estado, y en su defecto por los               

municipios, estas escuelas fueron claves en el aumento del índice de alfabetización, ya             

que todos, sin discriminación por sexo, tenían el mismo acceso a la educación. En lo               

que respecta a la educación en el seno familiar, Lutero, y otros reformadores,             

consideraban la obediencia familiar y la educación como principios fundamentales al           

orden social. De esta forma en el mundo protestante, las escuelas y la familia trabajaban               

conjuntamente en la educación de los niños y los jóvenes, y allá donde los              

conocimientos de los padres no alcanzaban o simplemente se olvidaban, los maestros            

sufragaban la docencia. Otro aspecto destacable de esta educación protestante es el            

castigo corporal. Por naturaleza se entendía que los niños estaban inclinados hacia el             

pecado y el escarmiento era la mejor forma de disuadirlo, pero ante estos métodos              

violentos, Lutero se manifestó en contra, entendiendo que “los niños debían encontrar            

en los estudios el mismo placer que en sus juegos”​85​. 

Anterior a la ruptura que trajo la Reforma protestante, la iglesia católica clamaba             

una profunda reforma, no sólo en materia educativa sino sobre todo en materia de              

dogma, de fe, de disciplinar y reorganizar al clero. Todo esto fue tratado en el Concilio                

de Trento. Para extirpar los abusos del clero se les reeducó por medio de los seminarios                

y en cuanto al dogma aprendieron de los protestantes que la educación era una              

herramienta valiosa para prevenir la propagación de las ideas heréticas. De esta forma,             

la educación se entregó a manos de las órdenes religiosas. Así fue como la educación               

católica siguió estando dividida entre estamentos, aunque es cierto que la reforma            

tridentina intentó velar también por las clases populares. Desde el Concilio se            

preocuparon por la enseñanza de los niños y los jóvenes, de forma que se esforzaron en                

integrar a los sacerdotes en la educación de las primeras letras, creando escuelas             

municipales y enseñando por medio del catecismo infantil y la predicación. Aunque no             

se secularizó la educación como en el mundo protestante, la acción educativa de Trento              

fijó los cimientos de una educación de mayor alcance, bajo la protección de la Iglesia               

católica y el apoyo a la obra educativa tridentina por parte de las monarquías católicas​86​.  

De esta forma los protestantes optaron por una educación más familiar, más            

introspectiva, donde el Estado y los padres cultivaban simultáneamente la educación,           

mientras que para los católicos siguió teniendo mucho peso la educación proporcionada            

85 Ibíd. págs. 218-221 
86 Ibíd. págs. 225-227 

30 
 



por las instituciones, las cuales en ocasiones podríamos considerarlas como sucedáneas           

de la familia.  

2.10. ​¿Llevarse bien?​ Conflictos familiares, desavenencias y violencia 

2.10.1. Padres versus hijos 
Conocer con exactitud los sentimientos y las relaciones conyugales de antaño es            

todo un reto porque no podemos simplemente abrir una puerta, asomarnos y observar             

todo de una forma omnipresente, sino que es una tarea que implica el uso de la                

interpretación a partir de fuentes como los pleitos llevados ante los tribunales            

eclesiásticos o las actas notariales. La investigación hubiera sido más precisa si            

contáramos con diarios o escritos personales, pero las mujeres campesinas modernas           

tenían otros quehaceres a los que hacer frente.  

De la misma forma que los padres actuaban como guardianes de sus hijos también              

podían traer tormento a sus vidas. De nuevo, las ambiciones de los vástagos y las               

tácticas familiares crearon fricciones en las relaciones y los tratos personales, que se             

tradujeron en desacuerdos relacionados con el ​veto paterno​. La “universalidad del veto”            

era una cuestión cultural intrínseca y esto lo demuestra la primera aplicación del veto              

que era ante el incesto. Lo destacable culturalmente del incesto era que estaba             

concebido y entendido de forma universal como una regla, una frontera que no se debía               

traspasar y si se hacía se debía asumir las consecuencias, que según la tratadística la               

culpa tenía que ser absorbida por los adultos. De esta forma Levi-Strauss analizó esta              

idea y entendió que el veto es lo que “hace posible una relación armónica entre               

naturaleza y cultura”​87​. 

En lo tocante a los matrimonios sin parentesco de primer grado, "la intromisión de              

la autoridad familiar era una situación habitual y hasta cierto punto aceptable”. Rastrear             

los casos puede llegar a ser difícil ya que en muchos sucesos los desacuerdos ni llegaron                

a salir de los círculos familiares, de forma que era la cabeza de la familia la encargada                 

de resolver el conflicto o muchas veces eran los propios jóvenes quienes limaban las              

asperezas. La intromisión familiar era crucial para evitar matrimonios desiguales en           

cuanto a lo económico ya que significaba hacer peligrar el patrimonio y crear conflictos              

por motivos como dotes u otras cuestiones, y es por ello que se intentaba evitar usando                

la herramienta parental​88​. La finalidad no era minar el libre albedrío de los hijos,              

87 Citado por ACCATI, Luisa, 1998, “Violencia pública y castidad privada. El Papa, el rey de España y                  
las mujeres” en ​Studia histórica, Historia Moderna​, pág. 27  

31 
 



propuesto por la Iglesia, sino que era evitar “el nacimiento de un niño ilegítimo con la                

consiguiente inestabilidad familiar que produciría y que, de una manera u otra, acabaría             

afectando a la comunidad.​” ​El veredicto paternal se solía cumplir en la mayoría de las               

ocasiones porque entendían culturalmente que los padres solo buscaban lo bueno y de             

provecho para sus hijos e hijas. Sea como fuere la conflictividad por los matrimonios, la               

querella entre padres e hijos por las riendas de esta unión sagrada a ojos de la iglesia,                 

hizo que se desarrollara una forma más compleja de controlar a la juventud porque los               

padres debían guiar y buscar lo mejor para su prole, pero no se les permitió llevar a                 

rastras a sus vástagos al altar.​89 

Aquel instrumento de control vino de la mano de la ​Real Pragmática de 1776 de               

Carlos III que “obligaba a los hijos a contar con la aprobación explícita de sus padres                

para contraer matrimonio”. Esto demuestra que aún así, a pesar de la libre elección, una               

decisión tan importante como el matrimonio, al ser un sacramento, se elevaba por             

encima de cualquier ley terrenal y por ello la unión no recaía exclusivamente en la               

pareja. Con la Real Pragmática no solo se les debía informar a los padres del futuro                

matrimonio sino que era una obligación contar con su consentimiento, sobre todo para             

menores de 25 años, aunque después en futuras reformas se suprimió la edad. Sea como               

fuere esa real reforma de Carlos III les otorgaba a los padres un poder de control sobre                 

sus hijos o hijas, y para estos la desobediencia de la decisión paterna significaba el               

desheredamiento. Este castigo no se usó tanto como podemos pensar porque desheredar            

a un matrimonio implicaba afectar a todo el organismo comunitario. Eso no quita que              

hubo casos particulares donde los hijos chocaban contra el veto paternal porque los             

casos de abusos de poder se han dado también en estas situaciones y esto solo               

demuestra que las relaciones sociales se tensaron hacia el ocaso de un Antiguo Régimen              

en decadencia. El abuso de los padres podía traducirse en matrimonios forzados de los              

cuales los contrayentes podían salvarse apelando a la ​"​jactancia​" según la cual,            

normalmente la doncella reclamaba la disolución de ese matrimonio por la existencia de             

una previa palabra del matrimonio con otro hombre​90​. 

También se quitó "la necesidad de “lexitimar la disenso, es decir: dar razones             

justificadas por las que el matrimonio debía considerarse inválido." Estos procesos de            

88 HERNÁNDEZ BERMEJO, María Ángeles, 2014-2015, “ La familia como espacio de conflictos en              
Extremadura durante la Edad Moderna” en ​Norba: revista de historia​, nº 27-28, págs. 378-383 
89 BALDELLOU MONCLÚS, Daniel, 2014, ​Del honor de los padres y la libertad de los hijos: la                 
aplicación del veto paterno a los matrimonios transgresores en la España preliberal​, en ​Familias Rotas               
op. Cit., págs. 60-68 
90 Ibíd. págs. 49-59 

32 
 



disenso se fundamentaban en dos tipos razones: aquellas alegadas por los padres ante un              

matrimonio no deseado por la familia, siendo la principal razón la honra y la situación               

económica, y por otra estaban las razones de los hijos, considerados "rebeldes" o no,              

que tomaban el veto paterno como una injusticia. La puesta en marcha de la Pragmática               

legalizó el veto familiar que antes se practicaba por "su propio bien". Esta Pragmática              

ponía de manifiesto la no existencia de leyes escritas como tal en cuanto al matrimonio,               

de forma que, un asunto que era monopolio de la Iglesia fue basculando hacia el poder                

real. Era sin duda un intento de cambio social promovido por la Ilustración hacia una               

sociedad más organizada y estable, incluso en el matrimonio​91​. 

La Pragmática de 1776 de Carlos III se dio de manera parecida en otros lugares de                

Europa, por ejemplo, en Francia hablamos de consentimiento paterno a la hora de             

contraer matrimonio desde 1555 y siguieron otros códigos, mientras que para Inglaterra            

hablamos de ​Marriage Act de 1753. Todas ellas buscaban homogeneidad, evitar los            

matrimonios desiguales y establecer el matrimonio religioso como el oficial (siendo esto            

último el caso específico de Inglaterra)​92​. 

Las razones esgrimidas por los padres se encaminaban hacia el engaño y la             

seducción (sobre todo en mujeres), la desigualdad económica y social, "la corta edad en              

algunos casos”, el prestigio (en cuanto a la nobleza que no podían permitir un              

emparentamiento con personas de "inferior calidad"), practicar un oficio "mecánico o           

vil", el conocimiento de antecedentes judiciales por parte de la familia de algunos de los               

cónyuges, o la "deshonestidad" de las novias a las cuales se les acusaba de              

comportamientos transgresores.​93 

Los hijos por su parte rebatían las acusaciones de sus padres centrándose en             

cuestiones como la acusación de desigualdad económica o de oficio, que "trataban de             

defender la injusticia de la consideración de vileza de cualquier trabajo y de poner en               

valor la importancia de toda actividad laboral y su utilidad para la sociedad" y, otra               

acusación venía de las manos de muchas novias que se quejaban del egoísmo de sus               

padres​94​. 

A pesar de las zancadillas que los padres ponían en cuanto a los matrimonios, los               

tribunales normalmente fallaban en favor de los novios y esto lo demuestra el hecho que               

91 Ibíd. págs. 76-95 
92 RAMIRO MOYA, Francisco, 2014, "El matrimonio y sus secretos a finales de la edad moderna. Una                 
historia con mujeres" en ​Familias rotas ​op. Cit., pág. 113 
93 Ibíd. págs. 133-148 
94 Ibíd. págs. 148-156 

33 
 



“del total de pleitos vistos ante la Real Audiencia de Zaragoza a finales del siglo XVIII,                

más del 70 % de las apelaciones conllevaron una sentencia a favor de los novios y en                 

contra de los intereses familiares”.​95 La relajación en los archivos sobre estos pleitos             

hacia finales del Antiguo Régimen, bien significaría un cambio en las costumbres,            

aunque como ya sabemos modificar las tradiciones toma mucho tiempo, o bien los             

padres encontraron nuevas formas más ingeniosas de coaccionar a su prole sin tener que              

acudir a los tribunales. 

Otro asunto repetido en los documentos judiciales muestran las querellas que los            

padres iniciaban por la ruptura del compromiso, de los “​verba de futuro​”. Generalmente             

los varones rompían con los esponsales y esto acarreaba consecuencias graves que los             

padres simplemente no podían dejar pasar. Es decir, la mala publicidad que daba la              

ruptura de esponsales entre una pareja llegaba a tan extremo que conducía a la deshonra               

de la mujer, haciendo que se encontrara con futuros problemas para encontrar marido.             

Entonces, para paliar las secuelas, desde el siglo XVIII la sociedad española tomó cartas              

en el asunto y prohibió de forma legal que cualquier persona abandonara su palabra si               

no se trataba de “una justificación legítima y que, de hacerlo, era preciso compensar a la                

parte abandonada o ratificar que no se debía a una razón potencialmente vergonzante”​96​. 

Los esponsales en los tribunales reales fueron perdiendo peso legal porque en            

muchas ocasiones era difícil demostrar la existencia de esa promesa siendo la prueba             

real “ser pillado ​in fraganti”​.​97 Pero para los tribunales eclesiásticos y las familias esta              

tradición poseía un enorme peso legal. Muchas veces los esponsales se veían            

dificultados por la cuestión económica, recordemos de este modo la necesidad de poseer             

el capital suficiente para acceder al matrimonio.  

Tras las visitas ante los tribunales, en ciertas ocasiones, los declarados culpables            

por los jueces tenían dos salidas: contraer matrimonio (aunque se consideraban nulos si             

se realizaban por coacción, de nuevo la libre elección de la pareja) o compensar              

económicamente porque “el ritual de esponsales era valorado como un compromiso           

vinculante y la importancia del compromiso de esponsales está vinculado a la necesidad             

de que los cortejos fuesen un proceso seguro sobre el que se pudiesen hacer              

planificaciones económicas”​98​. La opción más elegida por los varones era la           

95 Ibíd. pág. 157 
96 BALDELLOU MONCLÚS, Daniel, 2016, “Pleitos e infrajudicialidad en los matrimonios aragoneses            
en el siglo XVIII. Los procesos por esponsales y estupro”, págs. 294-297 
97 TORREMOCHA HERNÁNDEZ, Margarita, 2016,“Soltería, mujer y litigiosidad en el cotidiano de la             
edad moderna: a vueltas con las palabras de matrimonio”, en ​Revista Portuguesa de História nº 47, ​pág.                 
164 

34 
 



indemnización económica, como fue el caso de Gregorio Trovar que “no tuvo más             

remedio que aportar esa cantidad para evitar la cárcel y garantizarse su tranquilidad en              

los tribunales, aunque no hubiera dado palabra de casamiento”.​99 

2.10.2. ​Hasta que la muerte los separe 
Los matrimonios concertados, sin el paso previo del enamoramiento tan          

imprescindible hoy en día, podían llevar a desacuerdos y malestar sobre todo para las              

mujeres, al ser los sujetos en el matrimonio que debían obedecer a su marido, “traerle               

por el buen camino” y “hacerle la vida más llevadera en todo lo posible”​100​. Por otro                

lado, cabe pensar que sin previo contacto se dieron casos en los cuales nació en la pareja                 

el cariño y el amor, ingredientes claves para construir un hogar idóneo. 

Desde el punto de vista patriarcal, la mujer se vio sometida en todos los sentidos               

al hombre e incluso era ella el “objeto de agresividad y malos tratos”. Mientras que el                

marido podía ejercer el control sobre todos los bienes, los gananciales, los recaudados             

con la boda e incluso los bienes de la dote, la mujer ni siquiera podía ejercer la patria                  

potestad sobre sus hijos​101​, para ella solo quedaba la “obediencia, el silencio, la             

reclusión, (y) la dedicación a la casa” las razones que empujaban a llegar a los               

tribunales, aunque sabemos que esta decisión era la última en tomar y porque se              

hallaban en un callejón sin salida, eran varias: desde los desacuerdos personales,            

generados en muchas ocasiones por un matrimonio elegido y sin relación ni convivencia             

previa, hasta otros motivos como “el adulterio, las sevicias, cohabitación molesta y            

discordias graves y frecuentes entre los cónyuges” ​102​. En cuanto al adulterio,            

generalmente estas acusaciones venían de parte de los maridos, con pruebas o sin             

pruebas​103​.  

Pero, ¿qué se entendía por adulterio? Autores mucho más conservadores          

entendían que el adulterio de las mujeres se realizaba simplemente con abrazos o             

tocamientos físicos, mientras que otros, como los jesuitas juristas, más "liberales",           

consideraban que el adulterio no se producía hasta que no hubiera de por medio acto               

98 BALDELLOU MONCLÚS, Daniel, 2016, art. cit. pág. 298 
99 TORREMOCHA HERNÁNDEZ, Margarita, art. cit. pág. 167 
100 RAMOS COBANO, Cristina, 2016, ​La familia en femenino. Prácticas sociales y relaciones de género               
entre los Cepeda en el tránsito a la contemporaneidad​, Fundación Española de Historia Moderna,              
Madrid, págs. 153-159 
101 RODRIGUEZ SÁNCHEZ, Ángel, 1990, “El poder familiar: la patria potestad en el Antiguo              
Régimen​”​, en ​Chronica Nova​, nº18, 1990, págs. 365-380 
102 REGUERA, Iñaki, 2013, “Malos tratos y violencia conyugal en la sociedad vasca de la Edad Moderna,                 
en ​Memoria y civilización​, nº 16, pág. 139-145 
103 La prueba en la que se basaba este tipo de acusaciones solía ser en el comportamiento de la mujer y                     
sobre todo en una prueba física e irrefutable: el embarazo.  

35 
 



sexual. En los matrimonios modernos tanto el inicio como el fin tenían en común la               

superposición de la cuestión económica, la supervivencia del patrimonio por encima de            

todo. Entonces, según este entender, los que entendían que el adulterio se producía solo              

por la insinuación a otro hombre, en ese caso, la mujer perdía su dote, pero por otro lado                  

"la separación perpetua de los cónyuges por adulterio notorio del marido obligaba a             

éste, por sentencia, a pagar los gastos que generase la alimentación de su esposa.              

Mientras que, si el adulterio no resultaba probado, la mujer debía regresar al lado del               

marido inmediatamente”. El jurista cordobés Tomás Sánchez negaba el derecho de           

separarse al marido que acusara a su esposa de cometer sodomía con otro, porque en ese                

caso «sólo se mancha su persona, que es del dominio del hombre. Sin embargo, cuando               

la esposa cometía adulterio, o sea, realizaba la “fornicación natural”, Sánchez           

consideraba que “se manchan su persona y sus órganos genitales”, que pertenecen al             

marido, y en ese caso era posible separar el matrimonio, si el esposo lo pedía. Aquella                

sutil distinción entre dominio y pertenencia de los órganos femeninos es una clara             

muestra de hasta qué punto contribuyó la religión en la elaboración de un corpus              

doctrinal diseñado especialmente para poner límite tanto a la libertad de las mujeres             

como a su propio desarrollo humano​104​. 

Ricardo García Cárcel entendía la violencia social de aquellos entonces como           

algo institucionalizado "en todos los escenarios, desde el trabajo hasta la familia o el              

ocio"​105​. De esta forma la violencia doméstica era vista como el ejercicio de la autoridad               

del marido sobre su esposa, pero lo que no se toleraba era un abuso excesivo, es decir,                 

el ​odio capital: amenazas, intento de envenenamiento o todo lo que atacara directamente             

la vida de su mujer​106​. Aunque se diera una cierta tolerancia hacia la violencia, desde la                

época medieval se difundieron cantos que avisaban evitar casamiento con hombres           

atractivos ya que debajo de su bella cara esconderían un comportamiento violento que             

desgraciaría la vida de la muchacha. Además, se advertía del peligro que podía traer un               

hombre que frecuentaba tabernas y tomaba alcohol, lo que implicaba muchas veces una             

violencia física, que aunque en esos momentos existía una tolerancia hacia la violencia,             

¿cuál era el límite?​107  

El problema era que no se había definido una frontera que no se debía traspasar en                

la corrección porque la Iglesia en cualquier momento no buscaba manchar su imagen,             

104 GIL (2008) págs. 200-205 
105Citado en GIL (2008). pág. 236 
106 Ibíd. pág. 201 
107 MORTE ACÍN, Ana, art. Cit​. ​pág. 213 

36 
 



puesto que no buscaba minar la autoridad masculina pero tampoco conceder demasiada            

libertad a la mujer, sino que la meta principal era preservar el entramado social. Por eso                

este asunto trajo muchos quebraderos de cabeza a sus juristas y a las esposas porque al                

fin y al cabo las que se atrevían a alzar la voz y pedir justicia fueron las que denunciaron                   

públicamente un abuso que en teoría, socialmente, era entendido como una "corrección            

marital", un escarmiento por parte del esposo hacia la esposa que se descarrilaba de sus               

funciones. Cuando se producía algún desentendimiento o maltrato, lo común era           

primero intentar arreglar la situación de puertas para dentro, en la intimidad del hogar,              

amparados por las paredes familiares, ya que la noticia de estas situaciones solían             

acarrear vergüenza sobre la familia, sobre todo hacia la familia de la esposa porque              

demostraba que su educación no fue óptima para su preparación como futura esposa y              

madre. En el caso de Inglaterra, la tratadística de la época aconsejaba que la mejor               

manera de solventar el problema era recurriendo a familiares o conocidos, y en el caso               

de la familia, en concreto a la familia del marido, es decir, a las personas más cercanas y                  

que mejor conocen el comportamiento y la forma de ser de su cónyuge. La actuación de                

la familia materna, por así decirlo, iba encaminada hacia el amparo de sus hijas,              

proporcionándoles cobijo y apoyo material, pero los padres no siempre se enfrentaban a             

sus yernos maltratadores o violentos, sino que muchas veces actuaban por su interés             

económico y social porque la ruptura del matrimonio acarreaba deshonra para la mujer             

y despilfarro del patrimonio familiar. Por esto mismo nos resulta difícil rastrear estas             

situaciones porque recurrir a los tribunales era el último paso, la medida más             

desesperada​108​.  

Las investigaciones realizadas en el caso de la monarquía hispánica han           

constatado que “malos tratos y separaciones estaban íntimamente relacionados”, como          

en el caso vasco que “durante los siglos XVI y XVII el 93% de las mujeres que                 

solicitaron separarse en Navarra alegaron malos tratos”​109​, mientras que en Barcelona el            

82% de los casos entre 1565-1654 abarcaban malos tratos​110​. Por tanto, las acusaciones             

más repetidas por las mujeres eran los malos tratos, es decir, tanto agresión física como               

desgaste psicológico, pero también el alcoholismo del marido, el abandono del hogar, la             

vaguedad, el descuido de su alimentación y vestimenta, concubinato, e incluso la            

dilapidación de la dote y del patrimonio familiar​111​. Por su parte los maridos no se               

108 Ibíd. págs. 215-217 
109 REGUERA, Iñaki, 2013, art. Cit. pág. 142 
110 Gil (2008), pág. 211 
111 HERNÁNDEZ BERMEJO, María Ángeles, 2014-2015,  art. Cit. págs. 375-378 

37 
 



dejaban achantar y contraatacaban con incriminaciones como el adulterio, el abandono           

del hogar o incluso de brujería​112​. Lo verdaderamente difícil sobre estas acusaciones es             

demostrar si eran simples conjeturas o verdades. Para los abusos físicos existían las             

pruebas visuales, pero es más difícil determinar el malgaste psicológico, en cuyo caso             

eran importantes los testigos, otros ojos y oídos que pudieran corroborar la acusación.             

Así mismo es un reto para la historiografía abarcar los conflictos familiares y la              

violencia marital porque los procesos judiciales no cubren todo el volumen de lo que              

seguramente fue la violencia “de género” en aquella época​113​. 

Las sevicias podían incluso desembocar en un escenario extremadamente         

problemático, que era el uxoricidio. Aunque no fue un suceso tan abundante en la Edad               

Moderna se dieron casos y demostraba la ruptura de la armonía social. Significaba una              

infracción y pecado que hacía tambalear el matrimonio como sacramento porque el            

padre de familia tenía que mantener el orden social y la disciplina, pero al mismo               

tiempo estaba la controversia de tratarse del asesinato de un miembro de la comunidad.              

En la concepción de la época, el monarca encarnaba la figura del ​pater familias al igual                

que todos los súbditos que formaban una familia y su crimen no quedaba claro si debía                

ser juzgado por la justicia humana o por la divina, igual que el monarca. La justicia en                 

el caso de las difuntas (como María Petra, asesinada de un golpe en la cabeza por parte                 

de su marido) solo se llegaba a aplicar cuando, de nuevo, la familia tenía el poder y la                  

ambición de condenar al culpable, pero si no, los jueces solían mostrarse benevolentes             

con los acusados​114​. 

Vistas las razones por las cuales se iniciaba el ​divortium​, cabe dibujar las líneas              

generales del proceso. Este se iniciaba con la solicitud, para la cual no se requería la                

presencia física, sino que simplemente se podía encargar a un procurando (que podía ser              

incluso un familiar o un conocido) para que realizara el trámite. A continuación se              

procedía al secuestro. El juez ordenaba el traslado de la esposa a casa de sus padres,                

amigos o a un monasterio, es decir, lugares seguros y de confianza que preservaran la               

"honradez" de la esposa, y "en principio, y si no había impedimento justificado, durante              

el secuestro y mientras durase el pleito, el marido estaba obligado a pagar, bajo pena de                

excomunión, los gastos del proceso y la alimentación de la esposa"​115​. Estos secuestros             

112 REGUERA, Iñaki, 2013, art. Cit. págs. 151-155, GIL (2008), págs. 231-237 
113 MANTECÓN MOVELLÁN, Tomás A. ​Hogares infernales: una visión retrospectiva sobre la            
violencia doméstica en el mundo moderno en ​La familia en la historia​, LORENZO PINAR, Francisco               
Javier, Ediciones Universidad de Salamanca, 2009, Salamanca, págs. 196-202 
114 MORTE ACÍN, 2012, art. Cit. págs. 225-227 

38 
 



no se aplicaron solo a mujeres maltratadas, sino que fue una herramienta usada también              

por las doncellas y sus pretendientes, que por medio del secuestro o manifestación en el               

caso aragonés, minaban la autoridad de los padres antes un impedimento de contraer             

matrimonio siendo “una potente herramienta de libertad para los jóvenes          

comprometidos”​116​. 

En los casos de secuestro que se realizaban para evitar que una esposa perdiera la               

vida a manos de su marido, el “ritual de extracción” debía de realizarse acorde a ese                

denominador común, a aquellas causas y al mismo tiempo se debía realizar en presencia              

de dos testigos y con una búsqueda exhaustiva de un nuevo hogar donde la honra de la                 

mujer no iba a ser manchada. Los pasos que debían de seguir los secuestros eran               

rigurosos, bien planteados ya que no se podía mancillar en ningún momento ni la honra               

de la mujer ni de su familia. Por ello, una vez pasado el umbral de su casa el reto era                    

hallar el lugar adecuado de estancia de la mujer, que normalmente solía ser la casa de                

algún pariente porque “lo esencial no era lo alejada que quedase la mujer de su familia,                

sino lo honrado que fuese el lugar de acogida”, lo que implicaba que allá donde fuera                

depositada, siempre tenía que haber una figura masculina que velara por su buen             

comportamiento. De esta forma el tribunal interrogaba a la removida para determinar su             

desarrollo. A las mujeres maltratadas que reclamaban el secuestro, y que lo conseguían,             

eran trasladadas a casa de algún familiar o hermano, mientras que para las doncellas              

comprometidas que atacaban la autoridad de los padres por medio del secuestro o             

manifestación, el tribunal las encomendaban a un “tercero”, es decir, alguien fuera del             

núcleo familiar pero que al mismo tiempo fuera igual de justo y de confianza como si lo                 

fuera de su propia sangre, por tanto, un vecino, la casa vecina. Pero la tónica de                

reubicación de las esposas o doncellas en hogares que contaran con una figura             

masculina no siempre se cumplía, pues bien se consideraban como lugares honrados los             

“conventos y hogares de viudas honradas”​117​.   
Mientras el secuestro se ponía en marcha, se entraba de lleno en el pleito cuando               

se daba el encuentro entre los dos cónyuges por la citación del tribunal para presentar               

sus acusaciones. Aquí jugaban un papel importantísimo los testigos porque a partir de             

ellos los jueces determinaban sus sentencias. Generalmente la actuación de familiares y            

115 GIL (2008) págs. 209-222 
116 BALDELLOU MONCLÚS, Daniel, 2016, “Transgresión y legalidad en el cortejo del siglo XVIII: el               
secuestro de mujeres en la diócesis de Zaragoza​”​, en ​Studia histórica: Historia Moderna​, 38, nº 1, pág.                 
161 
117 Ibíd. págs. 172-179 

39 
 



vecinos no solía dar frutos porque aunque no se llevara al tribunal, la humillación              

pública del marido hacia que se volviera aún más violento, y la misma suerte nefasta               

corría la mujer si el marido era arrastrado hacia la justicia. Por ello, las mujeres no                

tomaban esa desesperada medida hasta que estaban completamente seguras de alcanzar           

la separación de lecho y cohabitación​.  

Sin un fin establecido las removidas gozaban en cierta forma de la libertad y del               

respiro que les proporcionaba el secuestro. Pero la otra cara de la moneda implicaba              

penas por saltarse el secuestro como la excomunión y multas. En cuanto a la              

excomunión "aquella condena la convertía en una mujer proscrita, en lo espiritual y en              

lo terrenal. Suponía su expulsión como miembro de la Iglesia católica y la prohibición              

de traspasar el umbral de los edificios consagrados al culto. Y, por si fuera poco, la                

publicidad que los párrocos tenían que hacer de aquel hecho podía acarrear su pase              

definitivo a la marginación social". Aún así, muchas mujeres se saltaban el secuestro y              

simplemente desaparecían, bien con un destino fijo o no porque con su desaparición no              

se les podían aplicar las penas.​118 

Hubo mujeres que supieron usar el sistema a su favor y beneficiarse de su              

lentitud, porque el secuestro bien podía ser temporal o indefinido significaba una cierta             

liberación personal, de volver a su casa familia y desligarse del yugo de un matrimonio               

no deseado o deficiente. De esta forma se aprecia como el 70 por 100 de los pleitos no                  

pasaban del secuestro, lo que demostraba el anquilosamiento del sistema eclesiástico. ​119 

Todo el proceso se frustraba cuando los jueces cerraban la disputa sin titubear y              

ordenaban el regreso de las esposas a sus casas porque “a menudo interesaba más              

asegurar la paz social y evitar el mal ejemplo que lo que pudiese ocurrir de puertas                

adentro”​120​. En muchos casos la Iglesia buscaba forzar la unión matrimonial, insertar             

con calzador a un matrimonio indeseado y deficiente dentro de la sociedad católica que              

se anhelaba alcanzar. ​Estos secuestros frustrados producían el rechazo de las           

secuestradas por volver a sus casas ante el miedo de la violencia y locura del marido. 

Para la sociedad de la época que se llegarán noticias de disputas matrimoniales o              

incluso de intento de divorcio era un verdadero escándalo, porque se exteriorizaban, se             

hacían públicos asuntos privados. Por eso mismo, la solución más aplicaba, evitando así             

implicar a los abogados y a los jueces, era la firma de un documento donde el marido se                  

118 GIL (2008), pág. 232 
119 Ibíd. págs. 212-225,  
120 HERNÁNDEZ BERMEJO, María Ángeles, 2014-2015, art. Cit., págs.: 376-377 

40 
 



comprometía a “tratar bien a su mujer y vivir con ella pacíficamente”. Y de nuevo, los                

vecinos tenían protagonismo ya que los fiadores de que el compromiso se iba a aplicar               

eran justamente vecinos cercanos que testificaban la situación.​121  

Al ser un proceso tan costoso y duradero que no se sabía con exactitud cuándo               

concluiría, ni si las cosas se iban a desarrollar según lo deseado, muchas mujeres              

permanecían en silencio, aguantando las vejaciones, ya que alzar la voz implicaba            

ponerse en el punto de mira, demostrar la mala preparación en su oficio de esposa y                

convertirse en objeto de burlas. Además, otro gran impedimento era la total            

dependencia económica de la mujer hacia su marido, que dificultaba la toma de             

decisión.  

El proceso podía dilatarse tanto en el tiempo hasta tal punto que en muchos casos               

no llegaban a concluirse y los costes que acarreaban eran desorbitantes. Por esto se              

aprecia en los documentos judiciales como los artesanos y comerciantes eran la mayoría             

en iniciar estos procesos, mientras que los grupos bajos ni podían soñar con el proceso.               

Por su parte, la nobleza prefería resolver en la intimidad sus asuntos, sin que se supiera                

más allá de la magnitud de los muros de sus mansiones​122​.  

La intervención vecinal y familiar era fundamental para dar cobijo a las mujeres             

víctimas de los malos tratos, pero ¿qué pasaba con las que no tenían una red de apoyo?                 

Muchas de ellas simplemente huían del hogar, sin saber muy bien su destino. Una              

posible solución era acudir a la bondad de los conventos, como una solución temporal              

hasta que se planeaba sus futuros pasos. Incluso era muy común abandonar su hogar              

travestida. El travestismo de mujeres se dio en la Edad Moderna por toda Europa,              

incluso tenemos casos en España, y era una forma de pasar desapercibida en lugares que               

se les tenía prohibidos a las mujeres, pero no solo eso, sino que entre otras razones el                 

travestismo se realizaba por motivos vario pintos, como la pobreza, el abandono de un              

matrimonio indeseado, el patriotismo o la idea de que al ir vestida de hombre se               

explicaba personalmente ante la atracción hacia otra mujer​123​. Incluso era una forma de             

viajar a tierras lejanas, bien como marinero o bien como soldado, conociendo mundo y              

escapando de su vida encerrada entre las cuatro paredes del hogar. Muchas veces             

121 MORTE ACÍN, 2012, art. cit. pág. 219 
122 Ibíd., pág. 218 
123 DOKKER, Rudolf, VAN DE POL, Lotte, 2006, ​La doncella quiso ser marinero: travestismo              
femenino en Europa (siglos XVII-XVIII), Madrid, Siglo XXI de España. NAVARRO MARTÍNEZ, Juan             
Pedro, 2017, “La primera dama era hombre perfecto: travestismo y prácticas queer en Madrid en el siglo                 
XVII​”​, en ​Instituto de estudio de género​, Universidad Carlos III de Madrid, págs. 124-139 

41 
 



travestirse era una recomendación de los vecinos que les animaba a plantearse la idea              

para sobrevivir​124​.  

Aunque la violencia familiar escandalizaba también vendía, tal y como se           

demuestra en las ​Relaciones de sucesos​. Generalmente se desconoce la autoría, aunque            

posiblemente fuera masculino, bien aparecía su nombre o bien era anónimo, donde            

daban diferentes noticias acontecimientos bien en otras partes de la península, en los             

territorios americanos o en otros lugares de Europa. Así mismo es muy difícil establecer              

una fecha porque muchas veces eran simple historia recogidas de forma oral y             

transmitían "los hechos con los datos que eran de interés para esa sociedad y que               

pudieras ser ciertos o bien se configuraron así para dar gusto y/o aleccionar al lector o                

escuchante de la historia". Esto cumplía con el objetivo de "reiterar las características             

del orden social y religioso que debía imperar" y “el fin moralizador importaba más que               

la verosimilitud”. En este sentido los castigos buscaban ser ejemplarizantes y es por ello              

que en estos relatos se realizaban sobre el infractor tanto en vida como en muerte, para                

demostrar que "la maldad no quedaba sin castigo"​125​. 

Lo que más atraía la atención en estas ​relaciones eran los crímenes sexuales y la               

violencia marital, sobre todo las cuestiones más truculentas del acontecimiento. Los           

títulos ya de entrada buscaban atraer al público, tal y como lo demuestran las relaciones               

rescatadas por Henry Ettinghausen. Entre muchas relaciones habría que nombrar la           

Relación, la qual trata de la rigurosa iusticia que se ha hecho de vu Cauallero               

principal, por ser atreuido a vna muger casada: y sobre el adulterio dio la muerte a su                 

marido, el y vu criado suyo, cuñado del mismo diffunto​. En esta relación se nombra ya                

desde un principio a la justicia y es que se le otorgaba una omnipresencia en todo los                 

relatos, recalcando su buen funcionamiento. Otra relación interesante es la ​Relación           

cierta, y verdadera, del mas espantoso caso que se ha oído, sucedido en la Ciudad de                

Cordova por lunio deste presente Año de 1672. Hazece relación de vu desalmado             

hombre, que en vuna noche de casado degollo a su muger, a su suegra, y dos parientes                 

de su esposa​126​. 

124 NUÑEZ GALINDO, Amanda, 2016-2017, ​La sodomía femenina en la Monarquía Hispánica, siglos             
XVI y XVII​, Trabajo Fin de Máster, Zaragoza, págs. 22-30 
125 TORREMOCHA HERNÁNDEZ, Margarita, 2019, “Justicia humana y castigo divino. punición a los             
crímenes familiares en las relaciones de sucesos (ss. ​XVI-XVIII)” en TORREMOCHA HERNÁNDEZ,            
Margarita (ed.), ​Mujeres, sociedad y conflicto (siglos XVIII-XIX)​, Castilla Ediciones, Valladolid, págs.            
216-228 
126 ETTINGHAUSEN, Henry, “Sexo y violencia en la prensa del siglo XVII”, en ​Edad de oro​, vol. 12,                  
1993, págs. 95-108 

42 
 



En todas estas relaciones la mujer de nuevo es relegada a un segundo plano pues               

principalmente son ellas las víctimas forzadas sexualmente o que morían a manos de un              

hombre. Pero en caso de adulterio cambiaban las tornas, y de víctimas pasaban a ser               

protagonistas, porque los casos de “adulterio masculino no era objeto de literatura y             

digamos que tampoco de castigo”​127​. 

En conclusión, la violencia sobre las mujeres era real, igual que lo sigue siendo              

hoy en día, y al igual que antes, la violencia se daba desde puertas hacia dentro, dentro                 

del espacio íntimo del hogar, camuflada ante cualquier mirada indiscreta. Todo lo que             

conocemos sobre esta violencia es solo la punta del iceberg. Nuestra información            

proviene de los documentos eclesiásticos pero en ellos no se refleja toda la realidad, de               

nuevo la práctica se impone a la norma, y muchas cuestiones solo se pueden conjeturar,               

hipotetizar ya que se nos escapan, como hasta qué punto las intenciones eran reales o               

fueron verdaderamente maquinaciones. Esto viene porque en todo momento estas          

mujeres se presentaban ante el tribunal de una forma sumisa, persiguiendo únicamente            

la separación. Pero, claramente, debemos pensar porque “ni todos los esposos eran            

malvados ni todas las esposas bondadosas y abnegadas”​128​. 

2.10.3. Otros conflictos familiares  
Como se ha expuesto anteriormente, los conflictos entre padres e hijos estaban            

servidos por cuestiones matrimoniales, pero también las diferencias afloraban entre          

hermanos, cuñados y otros parientes. La convivencia no era fácil, no solo dentro de un               

mismo hogar, sino también dentro de la comunidad puesto que cada uno perseguía sus              

propios intereses y era muy común toparse con desacuerdos. 

Una de las principales causas de discrepancia entre los hermanos venía a cuenta             

de la herencia, de la institución del mayorazgo que excluía automáticamente a los             

segundones arrojándoles hacia la búsqueda de un nuevo camino. Así mismo la dote             

también traía riñas por el impago de la dote o por la tardanza en cumplir con el dinero                  

prometido​129​. Entonces la gran disputa entre las clases privilegiadas fue que "se conocen             

casos en los que los padres prefirieron formar mayorazgos con bienes de las hijas para               

127 TORREMOCHA HERNÁNDEZ, Margarita, 2019, “Justicia humana y castigo divino. punición a los             
crímenes familiares en las relaciones de sucesos (ss. XVI-XVIII)​” en ​Mujeres, sociedad y conflicto op.               
Cit. ​pág. 232  
128 MORTE ACÍN, Ana, 2012, art. Cit. pág. 223 
129 FARGA PEÑARROCHE, Mariela, “Hacia la autoridad contestada: conflictividad por la dote y familia              
en Barcelona (siglos XVI-XVII)”, art. Cit. págs. 110-118 

43 
 



beneficiar los hijos varones, sin tener derecho a ello y provocando las lógicas denuncias              

por arte de las afectadas"​130​. 

Así mismo los segundos matrimonios, por ejemplo, de los padres podían           

desembocar también en malos tratos y enfrentamientos en los cuales ​l​a huérfana de             

madre lucha contra una malvada madrastra. Este fue caso de Feliciana y Juana Cotored,              

un caso aragonés, cercano, que se asemeja a la narración de ​La Cenicienta​, mostrando              

los malos tratos de la madrastra en el pleito y su poca intención de redimir su                

comportamiento, las hermanas acaban pidiendo su traslado a casa de su tío. Pero,             

¿cuáles eran las razones de los malos tratos? Las acusaciones hacia la madrastra             

atacaban sus deberes de hacer de sus hijas buenas amas de casa y buenas gestoras de la                 

economía doméstica. Pero la obediencia férrea exigida por la madrastra llegó a rozar el              

maltrato, haciendo que en el juicio fuera inculpada de "malos tratos, una deficiente             

alimentación y vestimenta inadecuada". Por su parte el padre de las hermanas se mostró              

en un principio pasivo ante la situación, y acabó siendo el principal enemigo de sus               

hijas al dañar públicamente su autoridad. El descontento del padre se aprecia en su              

testamento, en el cual “no hubo un reparto igualitario, tal como era costumbre en la               

ribera del Ebro”​131​. 

Como podemos apreciar los conflictos familiares, y también extra familiares, eran           

muy comunes en el Antiguo Régimen ya que todos intervenían e influían en la vida de                

los demás, donde las ambiciones personales imperaban sobre el carácter de la gente,             

haciendo que en ciertos momentos esas disputas se convirtieran en encuentros violentos. 

3.-LO EXTERNO A LA FAMILIA 

3.1. Soltería: segundones y segundonas  
 

La familia era la unidad básica de juego del poder en el Antiguo Régimen ya que                

constituía una unidad de residencia, de reproducción y de consumo. La familia tenía             

peso en los destinos individuales, ya que al haber un instrumento de transmisión del              

patrimonio por medio del mayorazgo la estrategia de reparto de los desposeídos iba             

encaminada hacia los intereses familiares. De esta forma, los varones engrosaban las            

130 CORDA ALONSO, Alberto, 2019, “Dote y mayorazgo: una lucha por la posición de las mujeres en la                  
estructura de los grupos privilegiados del Antiguo Régimen” en ​Mujeres, sociedad y conflicto ( ss. XVI.                
XIX) ​op. Cit. pág.169 
131 SALAS AUSÉNS, José Antonio, 2014, “La Cenicienta no era un cuento en Familias Rotas” en                
Familias rotas…​ op. Cit., págs. 168-208 

44 
 



filas del clero, del ejército o los cargos “públicos”. Mientras para las mujeres quedaba              

“muro o marido”, bien se casaban o ingresaban en un convento. En el caso de las clases                 

bajas ambos sexos buscaban su forma de sobrevivir por medio de servicios domésticos             

y la emigración. Incluso las mujeres mantenían concubinatos con hombres a cambio de             

manutención, evitando caer en la prostitución. Para ellas significaba sobrevivir, para           

ellos era una experiencia sexual diferente y sin compromiso​132​.  

Esta tradición de patrilinaje en muchas ocasiones podía producir descontento,          

enfrentamientos entre los segundones de las familias y sus padres, o con el primogénito.              

De hecho, los padres solían ser conscientes de este asunto y es por ello que a los                 

segundones de las clases medias se les intentaba enseñar cualquier tipo de oficio,             

generalmente artesanal. Mientras para los segundones de familias de clase alta la carrera             

donde entablan fuertes lazos de alianzas con otros miembros de la institución y además              

podían amasar una gran fortuna. Se deduce así que “la tasa de soltería entre los nobles                

era elevada, más alta que la del conjunto de la población” y este sistema no se vio                 

alterado hasta la segunda mitad del siglo XVIII​133​. 

En definitiva, la soltería no se vivió igual ni entre estamentos ni entre sexo. Los               

varones gozaban de su soltería, e incluso de su sexualidad porque socialmente no se le               

juzgaba por sus acciones y ni se le condenaba por sus prácticas sociales. Mientras tanto               

la fémina debía dar ejemplo, porque perder la honra implicaba quedar al margen de la               

sociedad. 

3.2. ​Delitos contra las buenas costumbres 
Hubo numerosos delitos, pero uno de los principales era el estupro, que se             

introdujo en la sociedad cristiana a partir del derecho romano. Esto demuestra que fue              

un término tan ambiguo que ni los propios contemporáneos sabían definirlo. El primer             

intento legal vino en la época medieval, cuando “en las ​Partidas ​se recoge, por vez               

primera de modo exacto y diferenciado, la figura delictual del estupro, aunque sin             

denominarla como tal”​134​. Esto permaneció sin alterarse durante casi toda la Edad            

Moderna, ya que “hasta la Novísima Recopilación de las Leyes de Carlos IV en 1796 no                

se aclara legalmente la situación. En esta recopilación "los acusados por estupro no             

132 GIL (2008) pág. 245 
133 SARTI (2002) págs. 79-85 
134 MARTÍNEZ LLORENTE, Félix, 2018, “Una anotación histórica sobre el delito de estupro hasta la               
condición penal”, en TORREMOCHA HERNÁNDEZ, Margarita y CORADA ALONSO, Alberto          
(coord.), ​El estupro, delito mujer y sociedad en el Antiguo Régimen​, Ediciones Universidad de Valladolid,               
Valladolid, pág. 27 

45 
 



deberían ser enviados a prisión sin ocasión de pagar una fianza"​135​. Desde el siglo XVIII               

se empezó a difuminar el concepto de estupro como delito seguramente porque el             

noviazgo y sus rituales fueron evolucionando hacia una elección individual y           

sentimental, prevaleciendo la voluntad personal sobre los intereses familiares. O sea, “el            

estupro pasó de ser considerado un delito a ser una estafa”​136​. 

Así fue como el estupro fue entendido como una “relación con mujer soltera,             

doncella, con viuda o con una joven” hasta tal punto, que tanto en Aragón como Castilla                

era “el delito contra la mujer cuyos componentes esenciales eran el engaño y la              

honestidad”​137​. 

Encarna Jarque recoge de los procesos aragoneses tres tipos de delitos: “estupros            

puros”, estupros combinados con rapto, y estupros “conseguidos por palabras de           

matrimonio”. La estuprada presionaba a su “prometido” a cumplir y su rechazo se             

traducía en la llegada a los tribunales. Por norma general, se buscaba que el asunto se                

resolviera de forma discreta, sin entrometer a la justicia, pero gracias a los pleitos              

iniciados conocemos estos casos. 

Durante el Antiguo Régimen se produce una intervención más sistemática de la            

justicia, evitando así la venganza por cuenta propia. Aunque las familias seguían            

teniendo el mayor protagonismo, con testigos y pruebas, el sistema jurídico se formaba             

cada vez más hasta que eran los jueces quienes imponían los castigos: para la víctima               

una elección: matrimonio con el estuprador o compensación económica. Para el reo se             

aplicaban una gama variada de castigos, que muchas veces se exponían públicamente            

como forma ejemplarizante para la sociedad sobre lo que no se debía hacer. Estas penas               

iban desde un pago simple de multa, a trabajos forzados, galeras, destierro y             

excomunión, o azotes. Recapitulando, al sujeto activo del delito le caía pena de prisión              

con embarcación de los bienes, compensación económica, casamiento o comprometerse          

a la manutención de los hijos ilegítimos. Lo cierto es que la compra del perdón, y la                 

restauración de la honra de la mujer implicaba la coacción a un matrimonio indeseado              

que acabaría desembocando en violencia y desdicha conyugal​138​. 

135 BALDELLOU MONCLÚS, Daniel; SALAS AUSÉNS, José Antonio, 2018, “Culpable hasta que se             
demuestre lo contrario: el estupro ante los tribunales eclesiásticos de Aragón en el siglo XVIII” en El                 
estupro…​ op. Cit.., pág. 220 
136 BLANCO CARRASCO, José Pablo, 2018, “《Adónde irán los secretos?》 Reflexiones en torno al              
estupro y el mercado matrimonial en la edad moderna". en ​El estupro… ​op. Cit.​ ​pág. 137 
137 JARQUE MARTÍNEZ, Encarna, “Y sobre todo pido justicia”: el delito de estupro en Aragón (siglos                
XVI y XVII)” en ​El estupro… op. cit. ​págs.190-195; COLLANTES DE TERÁN DE LA HERA, María                
José, 2012, ​El delito de estupro en el derecho castellano de la baja Edad Moderna​. Dykinson. págs.27-49 
138 MARTÍNEZ LLORENTE, Félix, págs. 34-37 

46 
 



En cuanto al perfil de las estupradas eran mujeres jóvenes, incluso adolescentes            

que salieron de sus pueblos y de sus familias a buscar fortuna trabajando como criada,               

fuera de su órbita de protección parental, lo que las hacía mucho más vulnerables.              

Mientras los estupradores eran generalmente varones adultos, en edad fértil. El peor            

escenario para una mujer era que el estuprador fuera el amo ya que se corría el riesgo de                  

perder tanto la honra como el empleo. 

El proceso se asemejaba a cualquier otro pleito de ​divortium​. Mientras que para el              

hombre el estupro significa salir airoso, para la mujer se abría un proceso tan              

vertiginoso y complejo que ponía en duda su reputación y su oportunidad de regresar al               

mercado matrimonial, de ello dependería ganar la sentencia a su favor. Para las             

resoluciones no contamos con un patrón establecido, sino que hablamos de unas            

sentencias emitidas desde la subjetividad del juez y sobre todo de su afán por mantener               

el orden social y moral. De forma general, si se demostraba la existencia de esponsales               

la sentencia era el matrimonio. En la mayoría de los casos los jueces fallaban a favor de                 

la víctima y aplicaban la compensación económica en caso de una visible desigualdad             

entre los dos o cuando no existían hijos ilegítimos de por medio. Claramente cuando              

había hijos ilegítimos de por medio la pena era compensatoria y matrimonial​139​. 

En conclusión, era un proceso complejo y costoso que requería muchas visitas a la              

corte y donde pesaba enormemente la opinión de la comunidad sobre las sentencias             

porque, aunque no implicaba violencia clara, era un momento de intimidación y            

rumores. 

4.-CONCLUSIÓN 

Lo primero que hay que decir es que el tema de la familia se puede abordar desde                 

diferentes puntos de vista. Comprender por completo los comportamientos y las           

costumbres es una tarea que requiere paciencia, inversión y muchísima investigación.           

Aunque la historia social y cultural habían impulsado el estudio de la familia todavía              

puede ahondarse más en las fuentes, destacando sobre todo correspondencia personal,           

actas jurídicas o cualquier tipo de documento. El verdadero reto cuando se intentan             

ampliar los conocimientos sobre las clases populares, que formaban el grueso de la             

sociedad, no dejaron en la mayoría de las ocasiones rastros de sus pensamientos porque,              

primero, tenían otras obligaciones, y segundo, la mayoría no conocían ni las primeras             

139 BALDELLOU MONCLÚS, Daniel; SALAS AUSÉNS, José Antonio, 2018, art. Cit. págs. 235-244 

47 
 



letras –de ahí el intento de la Reforma y Contrarreforma de enseñar a la población a leer                 

y escribir. 

Este trabajo ha pretendido de la mejor forma posible presentar las costumbres            

familiares, pero se han quedado en el tintero muchos aspectos importantes relacionados            

con el tema. Aunque se ha hablado de violencia y conflictos familiares todavía             

desconocemos el límite entre lo aceptable y lo considerado contra natura, porque al             

mismo tiempo que la violencia correccional estaba aceptada, por el otro lado se             

denunciaba la brutalidad. Así mismo, no se ha podido abordar otros aspectos que             

considero de vital importancia para el tema como la sexualidad, la aceptada y toda              

transgresión de la norma –como la sodomía, o el bestialismo-, cómo era percibida por la               

gente y cómo se practicaba, habiendo en la práctica una diferencia entre sexos. 

Por tanto, no podemos hablar de un solo modelo familia en Europa, sobre todo en               

la Europa Occidental, porque incluso dentro de un mismo Estado moderno las            

costumbres cambiaban, diversificaban sus aplicaciones dependiendo de la región e          

investigar cada parte para entablar un patrón es difícil y requiere de mucha reflexión y               

una metodología adecuada porque si no se cometería el error de caer en la repetición. 

Las costumbres familiares no permanecieron estáticas, sino que se adaptaron a           

diferentes momentos de los acontecimientos vividos, pasando por hambrunas, guerras,          

dificultades económicas e incluso enfermedades. En este sentido una práctica          

interesante desde este punto de vista, que avecinaba la finalización del Antiguo            

Régimen y abría paso a la contemporaneidad, fue la venta de esposas. Estudiado por              

E.P. Thompson en ​Costumbres en común​140​, la venta de esposas se practicó en             

Inglaterra desde el siglo XVIII hasta principios del siglo XX. Sin duda, cuando más              

casos se recogen sobre esta práctica tan “barbárica” fue durante el siglo XIX. Pienso              

que esta práctica se realizó por diversos motivos, siendo un matrimonio fracasado uno             

de los primeros que salta a la menta, pero también lo pudo ser por la angustia                

económica que pasaba la clase trabajadora en ese ambiente putrefacto, de suciedad y de              

carestía. En esta línea, veo una clara diferencia entre la solución a los matrimonios              

fracasados en el Antiguo Régimen y la época contemporánea. En el primer caso el              

problema matrimonial se solventaba con la huida del marido del núcleo familiar, siendo             

el caso de Martín Guerre, pero en el siglo XIX los patrones de comportamiento habían               

cambiado ya que en el nuevo sistema económico la mujer se vio en la necesidad de salir                 

de casa y dedicarse al mundo servil y fabril. Sin duda la sociedad se había trasformado y                 

140 THOMPSON, E.P, 1995, ​Costumbres en común​, Cátedra, Barcelona, págs. 453-456 

48 
 



ante la imposibilidad de conseguir un divorcio que era caro, los matrimonios “plebeyos”             

recurrieron a esta práctica, estando la mujer de acuerdo o no y siendo un intercambio               

planeado o fortuito.  

En definitiva, es cierto que el siglo XVIII allanó el terreno al cambio,             

conquistándose la intimidad, con la separación entre lo público y lo privado, pero los              

lazos de amistad arraigaron fuertemente en la sociedad. Esto lo explica el hecho que              

hasta bien entrado el siglo XX la calle ha sido el medio público de encuentro entre                

ambos sexos, mientras que el espacio de sociabilidad entre las mujeres era el lavadero,              

para los hombres era la taberna. Al fin y al cabo hay costumbres que nunca mueren. 

5.-BIBLIOGRAFÍA 

- Libros: 

ALFARO PÉREZ, Francisco José (coord.)​, ​Familias rotas. Conflictos familiares en          

la España del Antiguo Régimen​, Prensas de la Universidad de Zaragoza: Zaragoza,            

2014. 

AMELANG , James S.​ ​El hombre barroco​, Madrid: Alianza, 1993. 

ANDERSON , Michael ​Aproximaciones a la historia de la familia occidental           

(1500-1700) ​, Siglo Veintiuno de España: Madrid, 1988. 

ARIES , Philippe ​El niño y la vida familiar en el Antiguo Régimen, Taurus: Madrid,               

1987. 

ARIES , Philippe y DUBY , Georges ​Historia de la vida privada​, Madrid: Taurus,              

1989. 

BESTARD , Joan y PÉREZ GARCÍA , Manuel ​Familia, valores y representaciones​,            

Murcia: Universidad de Murcia. Servicio de Publicaciones, 2010. 

BURGUIER , André (dir.) ​Historia de la familia​, Madrid: Alianza, 1988. - Vol. II. El              

impacto de la modernidad. 

BURKE , Peter​ ​¿Qué es la historia cultural?​, Barcelona: Paidós, 2005. 

CASEY , James​ ​Historia de la familia​, Madrid: Espasa-Calpe, 1990. 

DAVIS , Natalie Zemon ​El regreso de Martín Guerre​, Barcelona : Antoni Bosch,            

1984. 

DEL BRAVO , María Antonia ​La familia en la historia​, Madrid: Ediciones            

Encuentro, 2000. 

FLANDRIN, Jean-Louis,​ ​Orígenes de la familia moderna​, Crítica: Barcelona, 1979- 

49 
 



FRANCO RUBIO , Gloria Ángeles ​El ámbito doméstico en el Antiguo Régimen: de             

puertas adentro​,  Madrid: Síntesis, 2018. 

GIL AMBRONA. Antonio ​Historia de la violencia contra las mujeres: misoginia y            

conflicto matrimonial en España​,  Madrid: Cátedra, 2008. 

GOODY, Jack, ​La evolución de la familia y del matrimonio en Europa​, Universitat de              

Valencia: Valencia, 2009. 

LASLETT , Peter ​El mundo que hemos perdido, explorado de nuevo​, Madrid: Alianza,             

1987. 

LORENZO PINAR , Francisco Javier (ed.) La familia en la histo​ria​, Salamanca:            

Ediciones Universidad de Salamanca, 2009. 

MACIAS DOMÍNGUEZ , Alonso Manuel, ​En los umbrales de la vida conyugal. La             

formación del matrimonio en una ciudad andaluza: Moguer (siglo XVIII)​, Huelva:           

Servicio de Publicaciones de la Universidad de Huelva, 2012. 

NASH, Mary ​Presencia y protagonismo: aspectos de la historia de la mujer​,            

Barcelona: Ediciones del Serbal, 1984. 

RAMOS COBANO , Cristina ​La famnilia en femenino. Prácticas sociales y           

relaciones de género entre los Cepeda en el tránsito a la contemporaneidad​, Madrid:             

Fundación Española de Historia Moderna, 2016. 

SALAS AUSÉNS , José Antonio (coord.) ​Logros en femenino: mujeres y cambio            

social en el Valle del Ebro, siglos XVI-XVIII​, Zaragoza: Prensas de la Universidad de              

Zaragoza, 2013. 

SARTI , Raffaella ​Vida en familia: casa, comida y vestido en la Europa Moderna​,              

Barcelona: Crítica , 2002. 

TAUSIET , María y AMELANG , James S. ​Accidentes del alma: las emociones en la               

edad moderna,​  Madrid: Abada, 2009. 

THOMPSON, E. P., ​Costumbres en común​,​ ​Barcelona: Crítica, 1995 

TORREMOCHA HERNÁNDEZ , Margarita (ed.) ​Mujeres, Sociedad y Conflicto         

(siglos XVII-XIX)​ , Valladolid: Castilla Ediciones, 2019. 

TORREMOCHA HERNÁNDEZ , Margarita y CORADA ALONSO , Alberto ​El          

estupro. Delito, mujer y sociedad en el Antiguo Régimen​, Valladolid: Ediciones           

Universidad de Valladolid, 2018. 

VALLADARES , Rafael (ed.) ​Hijas e hijos de validos: familia, género y política en la               

España del siglo XVII ​, Valencia: Albatros, 2018. 

 

50 
 



-Artículos de investigación: 
 

ACCATI, Luisa, 1998, “Violencia pública y castidad privada. El Papa, el rey de España              

y las mujeres” en ​Studia histórica, Historia Moderna​, pág. 25-35 

BALDELLOU MONCLÚS, Daniel, 2015, “Pleitos e infrajudicialidad en los         

matrimonios aragoneses en el siglo XVIII. Los procesos por esponsales y estupro”, en             

GARCÍA FERNÁNDEZ, M. (coord.) ​Familia, cultura material y formas de poder en la             

España Moderna​, Fundación Española de Historia Moderna, Valladolid, págs. 293-306 

BALDELLOU MOCLÚS, Daniel, 2016, “Transgresión y legalidad en el cortejo del           

siglo XVIII: el secuestro de mujeres en la diócesis de Zaragoza​”​, en ​Studia histórica:              

Historia Moderna​, 38, nº 1, págs. 155-192 

BOLUFER PERUGA, Mónica, 1998, “Lo íntimo, lo doméstico y lo público​”, ​en ​Studia             

Historica: Historia Moderna​, nº 19, Ediciones Universidad de Salamanca, págs.:          

85-116 

DIÉZ JIMÉNEZ, Maribel, 2019, “La lactancia asalariada en el siglo XVI: las nodrizas             

del Hospital Real de Guadix”, en ​Arenal​, nº 26, págs. 129-155 

ETTINGHAUSEN, Henry, “Sexo y violencia en la prensa del siglo XVII”, en ​Edad de              

oro​, vol. 12, 1993, págs. 95-108 

FARGAS PEÑARROCHA, M. A., 2010, “Hacia la autoridad contestada: conflictividad          

por la dote y familia en Barcelona (ss. XVI-XVII)”​, Investigaciones ​históricas, 30,            

Ediciones Universidad de Valladolid,​ ​págs. 99-118 

HERNÁNDEZ BERMEJO, María Ángeles, 2014-2015, “La familia como espacio de          

conflictos en Extremadura durante la Edad Moderna” en ​Norba: revista de historia​, nº             

27-28, págs. 373-385 

JIMENO ARANGUERN, Roldán, 2015, “Reforma, contrarreforma y matrimonio:        

legislación en las dos Navarras” en ​Anuario de Historia del Derecho Español​,            

Ministerio de Justicia,​ ​págs. 151-173 

MARTÍN SÁNCHEZ, Miguel Ángel, 2010, “Implicaciones educativas de la reforma y           

contrarreforma en la Europa del Renacimiento”, en ​Cauriensia: revista anual de           

Ciencias Eclesiásticas​, nº 5​, ​págs. 215-236 

MORTE ACÍN, Ana, 2012, “Que si les oían reñir o maltratar el marido a la mujer la                 

socorrienses: familia, vecindad y violencia contra la mujer en la edad moderna” en             

Revista de Historia Moderna​, nº 30, págs. 211-227 

51 
 



REGUERA, Iñaki, 2013, “Malos tratos y violencia conyugal en la sociedad vasca de la              

Edad Moderna, en ​Memoria y ​civilización, nº 16, pág. 137-174 

ROCA, María José, 2012, “La influencia de la reforma protestante en el derecho”, en              

e-Legal History Review​, págs. 1-35 

RODRIGUEZ SÁNCHEZ, Ángel, 1990, “El poder familiar: la patria potestad en el            

Antiguo Régimen​”​, en ​Chronica Nova​, nº18, 1990, págs. 365-380 

TORREMOCHA HERNÁNDEZ, Margarita, 2016, “La perfecta casada. Del modelo a          

las representaciones. La biografía de Francisca Zorilla, escrita por su marido”​, Studia            

Historica: Historia Moderna​, Vol. 38, nº 1, págs. 223-253 

TORREMOCHA HERNÁNDEZ, Margarita, 2016, Soltería, mujer y litigiosidad en el          

cotidiano de la Edad Moderna: a vueltas con las palabras del matrimonio, ​Revista             

Portuguesa de História​, nº 47. Págs. 153-174 

-Tesis doctorales: 

BALDELLOU MONCLÚS, Daniel, ​El camino al matrimonio: cortejo, transgresión y          

pacto en las familias aragonesas del siglo XVIII (1700-1820)​ (2015, Zaragoza) 

CUARTERO ARINA, Raquel, ​Mujeres transgresoras: El delito sexual en la Zaragoza           

de los siglos (XVI y XVII)​, (2013, Zaragoza) 

 
-Películas: 
 
KUBRICK, Stanley, 1975, ​Barry Lyndon 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 
 
 
 

52 
 


