Trabajo de Fin de Grado

EL MITO DE LAS EDADES SEGUN OVIDIO (MET. 1 89-150):

CUESTIONES TEXTUALES E INTERPRETACION LITERARIA

The myth of the ages according to Ovid (Met. 1 89-150):

textual problems and literary meaning

Alumna: Sara ARJONA CALMAESTRA (Graduada en Filologia Clasica)
Director: Angel ESCOBAR (CU Filologia Latina)

Curso: 2019-2020

Facultad de Filosofia y Letras
Universidad de Zaragoza

2020




INDICE

T PrESEITACION .ottt e e e e e e e e et eeeeeeeeeeeaenraanaeas 3
2. INEFOAUCCION ..o e e e e e e e e e et reeaeeeeeeeeeaannnas 4

3. Ovidio y su proyecto “épico”: estructura y funcion del libro 1

AE MELAMOTIOSIS .ottt aee e e e aae e e 6
4. El mito de las edades en la literatura grecolatina anterior a Ovidio ......... 9
5. Traduccidn, comentario e interpretacion de Met. 1 89-150 ...................... 16
6. El tratamiento ovidiano del mito .........ccccoevoieiiiiiiiiiiiiniineceece 24

7. El mito de las edades como topico literario: decadencia vs. progreso
Y OTOS CONIASLES oevvvveeririeeriiieenieeeriteeesteeeseteeeteeesseeessseeessseeesseessseesnsneennnes 29
8. CONCIUSIONES ....uveiiiiiniieiiieiie ettt st 35

9. Apéndice I: El discurso de Pitagoras en Met. XV y otros pasajes

ovidianos relacionados con el mito de las edades .........oovveeemeeeeeeeeerieeinnn.. 37
10, RESUMEN / ABSTFACE oo e eereeeeeeeeeveeanans 42
11, Biblio@rafia ......cccoeeeiiiiiiiieciiceeeee et e 43



“[...] this myth seems perfectly to fulfill Italo Calvino's
definition of a classic: somehow we seem always already to
know it even when we come upon it for the very first time”

(Most 1997: 104).

1. Presentacion

Ovidio es uno de los autores que hemos analizado durante nuestros estudios de
Grado en Filologia Clasica, tanto en las asignaturas de traduccion de textos como en las
de literatura. Este trabajo se ocupa del relato del mito de las “edades” o “razas” del
hombre segun aparece tratado en las Metamorfosis (I 89-150) y, de manera esporadica,
en otros lugares de Ovidio (apendice I), si bien prestamos también una cierta atencion a
su definicion en obras griegas y latinas anteriores al autor y que han influenciado su

obra (Trabajos de Hesiodo y Fenomenos de Arato muy particularmente).

Haremos especial hincapié en la traduccion y comentario del texto elegido,
procurando su correcta comprension, y asimismo, en capitulo aparte, en su dimension
topica, finalizando con un breve apartado de conclusiones y con una bibliografia de

obras citadas que henos procurado se encuentre suficientemente actualizada.

Nuestra eleccion de tema responde al interés que el pasaje elegido ofrece dentro
de la produccion ovidiana y de la literatura latina en su conjunto, también por haberse
convertido en referencia basica para el estudio de la evolucidon —moral y técnica— de
la humanidad, tanto en obras propiamente literarias como de caracter historico y

filosofico.



2. Introduccion

Nuestro trabajo pretende conjugar el estudio filologico del texto elegido (libro I de
las Metamorfosis, versos 89-150) con el de cardcter mitografico y, sobre todo, con el de
caracter mas puramente literario, incidiendo sobre todo en el andlisis del relato
analizado como tdpico (provisto a su vez de sus correspondientes subtopicos: la
generacion espontanea, el origen de la navegacion, el surgimiento de la guerra, etc.).
Desde este punto de vista, el mito analizado se asocia en la literatura antigua —mas que
ningun otro— con la expresion de la supuesta decadencia paulatina de la humanidad, en
un proceso historico lineal en principio, frente a la idea, menos corriente y de
significado “antitopico”, de un progreso humano también paulatino —sobre todo en el
ambito técnico— y que parece contradecir la concepcion filosofica anterior. Para el
analisis de esta contraposicion literaria e ideoldgica nos basamos en una definicion
bastante restringida de “topico literario”, entendido como tropo o figura y, mas
concretamente, como secuencia textual reconocible por parte del lector y que, una vez
aislada en el decurso, éste contrasta con secuencias literarias similares en la tradicion
literaria precedente y con las que la compara implicita o explicitamente, mediante un
proceso que cabe calificar de “metaforico” (Escobar 2000 y 2006). No es necesario
destacar aqui coémo Ovidio, educado en las escuelas de retérica de su momento, conocia
perfectamente el funcionamiento de los topicos, en general, como recurso literario,
como bien acreditd en el ambito de la elegia pero también en el de la épica didactica en

la que se inscriben sus Metamorfosis.

Para el analisis del texto tomamos como base la edicion oxoniense de Tarrant
(Oxford Classical Texts, Oxford, 2004), por ser la mas reciente de Metamorfosis en
conjunto y por ofrecer el aparato critico mas fiable en principio (sobre esta transmision,
en general, cf. ahora Escobar 2017 y Tarrant 2018). Tarrant ofrece un aparato de
variantes muy breve, siguiendo asi la norma de la coleccién oxoniense y frente al
proceder de Heinsius, Burman, Edwards, Magnus, Slater y Anderson. En su
esquematico estema de p. XXVII (ligero avance sobre lo que ya habia indicado este

mismo editor en Reynolds 1986: 276-282) utiliza letras griegas para referirse a grupos



de manuscritos ordenados por cronologia (frente a la practica editorial mas ortodoxa): ¢
para los manuscritos del s. XII; y para los manuscritos del s. XIII; ¢ para los manuscritos

recientes que el editor no ha podido identificar.

Con caracter general nos basamos asimismo en el comentario clasico de Bomer
(pp. 48-61, con sus correspondientes addenda y corrigenda a cargo de Schmitzer 2006:
18-21), ayudandonos a veces del pequeio comentario escolar de Campos 1970. La
traduccion de los textos ofrecida es nuestra, si bien la hemos confrontado en ocasiones
con las de Ruiz de Elvira (CSIC), Ramirez de Verger (Alianza), Iglesias - Alvarez
(Cétedra) o Fernandez Corte - Cant6 (Gredos).

Desde el punto de vista metodologico nos limitamos aqui a sefalar que hemos
procurado seguir un procedimiento filolégico de corte tradicional (estudio de fuentes,
analisis textual e interpretacion literaria, fundamentalmente), incorporando en el
capitulo 6, para la interpretacion del pasaje desde un punto de vista topico, una

perspectiva de tipo estructuralista (como la que se defiende en Escobar 2000 y 2006).

Para la referencia bibliografica seguimos el llamado 'estilo Harvard', aludiendo a
ella en el cuerpo del trabajo de manera abreviada (autor/autores afio: p. o pp.) ¥y

remitiendo a la bibliografia completa que se halla al final del trabajo.



3. Ovidio y su proyecto “épico”: funcion y estructura del libro primero de

Metamorfosis

Publio Ovidio Nasén nacio en Sulmona (7rist. IV 10, 8: Sulmo mihi patria est) el
20 de marzo del afio 43 a. C y muri6 en Tomis el 17 d. C. (supuestamente, en la medida
en que su destierro o exilio no fuera una pura invencion literaria, segin han defendido
varios estudiosos, como ultimamente Ballester'). Ya en Roma fue discipulo de los
rétores Arelio/Aurelio Fusco y Porcié Latron (Séneca el Viejo, Controv. 11 2, 8-12), vy,
después de visitar Grecia (7rist. 1 2, 77-88, Pont. 11 10, 21 y ss.), regres6 a Roma, donde
ejercio brevemente la abogacia y donde, apoyado por Mesala (Pont. I 7, 27-28), pronto
fue reconocido por sus poemas®. Comenzé escribiendo elegia (4mores), forzadamente
segun la célebre recusatio —o, mas bien, renuntiatio— carminis heroi de Amores 1 1,
pero, al llegar a la madurez, decidié6 emprender la composicion de un epos hexamétrico
extenso y unitario, un poema de honda arquitectura y sabiamente trabajado que pudiese
colocarle en la cima del género épico (dentro del subgénero didactico) y procurarle una
gloria imperecedera, lo que se plasmo en las Metamorfosis. En este proyecto influy6
muy sustancialmente el intento por su parte de emular la obra magna de su gran modelo
(Virgilio), hasta el punto de que la obra ha llegado a definirse como una especie de
“palimpsesto” escrito por encima de la Eneida (cf. Escobar 2017). En el afio 9 d. C. fue
exiliado por orden del emperador Augusto a Tomis (actual Constanza, en Rumania), a
causa de la redaccion de su Ars —y, seguramente, de su obra amatoria en general, poco
edificante en opinion del Emperador— y también como consecuencia de un enigmatico
error (Trist. 11 103-108). Durante su destierro solicitd reiteradamente un perdon —en

Trist. y Pont— que ni Augusto ni luego Tiberio quisieron concederle.

Entre la épica y la mitografia, las Metamorfosis constan de quince libros que

contienen una "historia" completa del mundo, pasajes mitoldégicos que van desde el

! Ballester 2010; sobre Metamorfosis, en general, cf. R. M? Iglesias - M* C. Alvarez, en Codoifier 1997:
231-244.

2 Hinds 1996: 1084.



surgimiento del cosmos hasta la divinizacion de Julio César (ab origine mundi / ad
mea... tempora segin | 3-4). Supuestamente inacabadas —como la Eneida virgiliana—
a causa de su destierro en 9 d. C.? , son, no obstante, ya mencionadas como obra de venta
en el foro (es decir, “clasica” desde una perspectiva literaria) por parte de Marcial
(Epigr. XIV 192). La obra constituye el catdlogo mitografico mas completo del mundo

clasico.

El poema comienza, como es sabido, tras el brevisimo prélogo que constituyen los
vv. 1-4, con el surgimiento del mundo, primera gran “metamorfosis” de las muchas que
el autor referird en su poema: el Caos se convierte en Cosmos (I 5-88). Viene a
continuacion el relato de las cuatro “edades” o “razas” de la humanidad, en vv. 89-150.
Todo el libro I de Metamorfosis se construye en buena parte como relato de la “historia
humana” mas remota, como reflejan los episodios siguientes: Gigantomaquia (vv. 151-
162), el impio infanticida Licaon (vv. 162-243), el diluvio (vv. 244-312), episodio de
Deucalion y Pirra (vv. 313-415) y reaparicion de los animales en la tierra (vv. 416-437).
Los demads relatos del libro carecen aparentemente de esa intencionalidad histérica
primordial, si bien representan de manera ocasional la emergencia de otro elemento
clave en el relato hesiddico (y teocriteo, por ejemplo: cf. Idyll. 12, 15-16), como es el de
la intervencion de Amor en la historia divina (Apolo) y humana: Pitén (vv. 438-451),
Dafne (vv. 452-567), o, Argos y Siringe (vv. 568-723), Epafo y Faeton (vv. 747-779).
Segun la sintesis de Van Noorden 2014: 255, “Beginning from Chaos, but omitting
Love from his cosmogony, Ovid signals already that he will not blindly follow Hesiod”;
y afiade (256-257), “continuing with Apollo’s pursuit of Daphne after his defeat of the
Python (Met. 1.438-51), Ovid recalls the thematic transition from the martial 7heogony
to the erotic Catalogue of Women [...]” (cf. en sentido mas o menos afin Pérez Vega

1998: 21).

Para un andlisis pormenorizado de nuestro mito y de sus muy variadas
circunstancias cabe remitir a la Mitologia cldsica de Ruiz de Elvira (1982: 113-119),
donde se senalan otros trabajos de conjunto sobre el tema de este mismo autor. No
obstante, se trata de un relato mitico bastante extenso, dificil de sintetizar y a menudo de

apariencia contradictoria, tanto en lo referente a las posibles fuentes de Ovidio como en

3 Sobre la cronologia del destierro y a favor del afio 9 frente a 8, cf. Ruiz de Elvira 1982: 7; respecto al
supuesto caracter inacabado de Met. cf. Gltimamente Escobar 2017.



lo referente a la materia seleccionada por el propio autor y por sus coetaneos. Tras los
trabajos basicos de Kubusch 1986, Brisson 1992 y similares, hay que acudir hoy a
exposiciones mas completas y actualizadas, como la de Van Noorden 2014 —de
terminologia innecesariamente oscura en ocasiones— o0, con caracter mas didéctico,

Zanker 2017.



4. El mito de las edades en la literatura griega y en la literatura latina

El relato que analizamos recibe el nombre de mito de las “razas” o genera
(“generaciones”, “linajes”...; asi en Hesiodo, Arato y Babrio) o de las “edades” o aetates
(Virgilio, Tibulo, Horacio); sobre esta "evolucion" terminologica cf. sobre todo Baldry
1952; en nuestra opinidon entrafia una diferencia basica de fondo, en cuanto que el
concepto de "raza" sugiere una posible sincronia que, desde el concepto de "edades"
resulta mas dificil de encajar y solo parece propiciarse mediante el surgimiento de un
"lider" iniciador de un periodo supuestamente mejor. Ovidio emplea ambos términos, al
igual que lo haran después Germéanico (c. 14 d. C.) y Avieno (c. 360 d. C.) en sus
respectivos Aratea, segin senald Ruiz de Elvira 1982: 113. Sobre las muy diversas
denominaciones de la raza de oro en las fuentes griegas y latinas (Saturnia regna,
Saturnia tellus, aurea saecula y afines) son de especial interés los apéndices Iéxicos de

Zanker 2017: 204-210.

El mito que analizamos en este trabajo aparece reflejado por primera vez en Los
trabajos y los dias de Hesiodo (vv. 106-201), un relato extenso y complejo que fue
debidamente comentado en sus aspectos lingiiisticos y literarios mas importantes en el
clasico trabajo de West 1978, siempre de referencia, si bien hay aportaciones mas
recientes como las de Ercolani 2010 o Canevaro 2012. Hesiodo describe en ¢l el
deterioro paulatino de la humanidad y acaba con una exhortacion a su generacion
(personificada en su corrupto hermano Perses), advirtiendo de un futuro aun peor. Esta
idea de decadencia progresiva entraiia en principio una nocion pesimista sobre el
desarrollo de las relaciones éticas y sociales de la humanidad. Es muy destacable que
Hesiodo intercala, entre las razas de bronce y de hierro, la edad de los héroes o
semidioses (“mas justa y mejor” que las razas metalicas segin v. 158: dikoudtepov kai
apewov), de modo que distingue finalmente cinco etapas (sobre su uso de los numerales
cf. Lima 2020): una raza de oro (vv. 109-110: ypvceov... yévoc... émoincav...) de
hombres mortales u bienventurados por su felicidad que se convertirdn finalmente en

démones benignos, una raza de plata ya violenta y desatenta en el culto divino, destruida



por Zeus y que habitard finalmente un bienavuenturado subsuelo (ambas quiza referidas
en realidad a los dioses en la concepcion inicial de Hesiodo, Most 1997: 107), una raza
de bronce creada por Zeus y entragada atin mas a la violencia (v. 144: moinc'), la raza de
los héroes y la raza de hierro (la tres referidas a los seres humanos en la concepcion
inicial de Hesiodo, desde una clave homérica, segin Most, ib.). La raza de hierro se
caracterizara por su envejecimiento prematuro (ya que sus miembros tendran blancas
sienes al nacer) y por su propension a la injusticia y a la envidia. Aidos y Némesis

huiran de la tierra finalmente (v. 200).

Dentro de la concepcidn hesiddica los cinco linajes son sucesivos en el tiempo y
nunca “ciclicos”, pese a la “interrupcién” en el proceso degenerativo que representa la
raza de los héroes o semidioses, que en parte moriran en Tebas o Troya y en parte
recalardn en las Islas de los Bienaventurados (West 1978: 106-121, 173); este paréntesis
heroico seria una invencion o innovacion hesiodica en opinion de Griffiths 1958: 92:
“already in Homer [...] the idea of a superior past is expressed. It seems likely [...] that
the Homeric age itself (as distinct from Nestor's retrospect) is represented by Hesiod's
“race of heroes” and further that this race is what Hesiod has himself interpolated into a
scheme of metallic races, since the 'race of heroes' is not only non- metallic but also cuts
across the pattern of degeneration”. No obstante, las raices o, al menos, las influencias
orientales del relato han sido sefialadas desde hace tiempo: tras, por ejemplo, Griffiths
1958: 93 (“the myth of the gold and silver ages was not invented by Hesiod himself, but
was derived by him from ancient Near Eastern tradition”), cf. West 1978: 174, quien
considera —ib.— que todo el mito de las edades cuenta con “striking oriental parallels”,
entre los que senala el Avesta, Daniel 11 31 y ss., pasajes de literatura judia tardia y
bastantes paralelos sumerios y babilonios, de modo que —West 1978: 176— “a
historical connection of some kind must be assumed. That the myth originated in Greece
is improbable” y que —ib. 177— “Mesopotamia is a likelier place of origin”. Una
ultima aportacidn a este respecto apunta mas bien hacia influencias egipcias, “filtradas a
través de la cultura minoica-micénica—, y no, como por lo general se viene sosteniendo,
de Mesopotamia” (Lazcano 2020, quien remite a materiales tradicionales como los

recogidos en los Aiyvrtiaxkd de Maneton, s. [T a. C.).

Hesiodo ofrece como relato alternativo para lo referente al origen de la humanidad
el de la creacion de Pandora (acerca de la interferencia con el mito de las edades que

representa la figura de Prometeo, con su doble desacato a Zeus, sobre todo al restituir a

10



los hombres el fuego y propiciar asi el castigo que representd Pandora, acaso durante la
edad de plata, cf. Ruiz de Elvira 1982: 116-117). Este rasgo no pasa a Ovidio: segin
Van Noorden 2014: 248, “the possibility of choosing between alternative perspectives is
a point particularly felt in the Works and Days itself, in that Hesiod introduces the myth
in the Works and Days as a &tepo[c] Adyo[c] (106) after the story of Prometheus and
Pandora. Pandora, however, does not feature in the Metamorphoses; y anade (250):
“[...] Ovid perhaps subordinates Pandora to the races because the aetiology of the
former is less easy to counter; according to Ovid’s rewriting of metallic scheme, as I
have shown, the entire hierarchy can be undone (gold is in fact even worse than iron)
and, as his Pythagoras will emphasize, in the metamorphosis of human experience,

nothing is final”.

Platén se sirve del mito hesiddico sobre todo en la Republica, 415ab y 546e-547b,
aludiendo a los linajes de oro, plata, bronce y hierro como simultaneos: se hallan
presentes en gobernantes, auxiliares, labradores y demas artesanos, respectivamente,
segun la traduccion del pasaje que ofrece Fernandez-Galiano; por lo demas, la
descendencia respectiva de cada linaje puede diversificarlo, de modo que, de acuerdo
con el primer pasaje citado, “puede darse el caso de que nazca un hijo de plata de un
padre de oro, o un hijo de plata de un padre de oro”; segin el segundo, la mezcla entre
linajes es causa de “anomalia” y de “discordia™. De este modo, Platon refleja un
elemento esencial del relato antiguo, como es el de la dimension diacronica y también
sincronica —vale decir: ética— del mito. En Politico 271a-273e hace referencia a las
razas bajo el mandato de Cronos y de Zeus (272b), siempre dentro de un contexto

ironico (Dillon 1992) y dificil de descifrar (cf., tltimamente El Murr 2010).

Dentro del mismo ambito filosofico, interesa destacar como, segin ha recordado
Van Noorden 2014: 232 y n. 119, se atribuye a Aristoteles la informacion segun la cual
la tirania de Pisistrato se conocié después como ‘dorada' (Ath. Pol. 16, 7; cf. Zatta
2010), recurso que sancionara mucho después Lactancio, Div. Inst. 7.15, al senalar que

sus tiempos se consideraran 'dorados' por parte de quienes sufran peor suerte futura.

‘Cf Leg. 663e-664a, Arist., Pol. 1264b, Hernandez de la Fuente 2016 y, sobre Prot. 320d-322d y la
relacion entre Zeus y la justicia, Konradova 2018; segun Proclo en sus Comentarios a la Republica (ed.
Kroll, vol. II, pp. 74-75), Orfeo habria distinguido tres clases de hombres (los de oro, los de plata y los
titanes).

11



Sobre las razas de la humanidad teorizara sobre todo, con posterioridad a Hesiodo,
Arato en sus Fenomenos (vv. 96-136). Arato distingue tres edades (oro, plata y bronce),
introduciendo como elemento esencial en la paulatina huida de los dioses la
catasterizacion final de Dike / Justicia. Dike (sustituida por Astrea s6lo por Ovidio, en
Met. 1 149-150) es, propiamente, el bien que genera la felicidad entre los hombres, antes
de huir y de catasterizarse en la constelacion de Virgo (mientras que su simbolica
balanza se convertiria en la constelacion de Libra). Es muy resefiable que, segin el
relato de Arato, huye al cielo cuando llega la raza de bronce, horrorizada cuando los
hombres fabricaron armas y se alimentaron de carne de animales (en la tunica
catasterizacion voluntaria relatado por el poeta helenistico: Ciano 2016), mientras que,
segun la version ovidiana (mdas proxima en esto a Hesiodo), Astrea abandond la tierra
empapada en sangre cuando llego la edad de hierro, ultima de las edades (Ruiz de Elvira
1982: 115 y 117); los deméas dioses habrian dejado de convivir con los hombres al
acabar la de oro (Ruiz de Elvira 1982: 115), época gobernada por Afrodita segun Arato,
bajo la influencia en esto del fildsofo Empédocles (cf. Nelis 2004)’.

Se observan referencias al mito en varios autores latinos anteriores o
contemporaneos de nuestro poeta, tanto en prosa como en verso. Entre los prosistas
destacan (aparte de una dudosa atribucion humanistica a Fabio Pictor: Aurea aetas
primo ortu generis humani fuit sic dicta, quod posterioribus saeculis comparata aeque

atque aurum inter metalla effulsit), sobre todo,

-Ciceron: segun observa Van Noorden 2013: 207-208 en relacion con la
traduccion ciceroniana de los Fendmenos arateos, “only three fragments survive from
Cicero’s translation of the races narrative. Particular weight has been put on Aratea fr.
XVII Buescu (malebant tenui contenti uiuere cultu — ‘they preferred to live content with
a modest way of life’) as a ‘philosophical recodification’ of Aratus’ Golden Age as life
in accordance with nature. Another fragment (fr. XVIII Buescu) refers to a feature not
found in Aratus, the ‘sudden springing up’ of an ‘iron brood’ (ferrea tum uero proles
exorta repentest); todo ello indicaria "his engagement in ‘the nascent debate between

primitivism and progressivism which divided intellectuals under the Republic’”. La

> Entre los autores posteriores a Arato destaca, en griego y a finales del s. I d. C., Babrio; también hay
referencia al mito en el segundo libro de las Haliéuticas de Opiano (c. 180 d. C.) y en Pausanias, V 7, 6
(s. IT d. C.). Sobre los oraculos sibilinos y su similitud con el relato de Hesiodo, asi como sobre la
diferenciacion moral entre hombres justos e injustos como innovacién judeo-cristiana del mito de las
edades, ausente en la concepcion babildnica y en la hesiddica griega, cf. Nieto Ibafiez 1992.

12



lectura ciceroniana conjuga, diriamos por tanto, la lectura historica del mito y la de

caracter €tico que hemos visto aflorar en Platon.
Entre los poetas destacan los testimonios de

-Catulo 64, vv. 384-408: es la pesimista conclusion del célebre epilio, que finaliza
con esta secuencia, basada en la degeneracion final del ser humano —ajeno a la pietas,
entregado al fratricidio e incapaz de distinguir entre fanda y nefanda— tras la

desaparicion de la edad heroica y tras la aversion hacia la iustifica mens deorum.

-Lucrecio: en su relato acerca de la humanidad primitiva (De rerum natura V 783-
1457, esp. 925 y ss.) culpa al ser humano por el aumento de las guerras y por la
decadencia moral, que le hace preocuparse tan solo del oro y la parpura. El hombre
primitivo mantiene una lugubre lucha con las bestias salvajes por una existencia que,
fisica y moralmente, se va deteriorando y que ocasionalmente se ve diezmada por la uis
morborum, como ilustra la peste de Atenas que culmina la obra. Segun Keller 1951:
186-188, el progreso técnico es para Lucrecio evidente, pero insuficiente: “his judgment
is that all this has failed to make men happier [...] he sounds much like an apostle of
progress. But from the moment when he begins to judge the value of man's advances,
his view is very pessimistic indeed [...] The pleasure derived by men from material
advances has not been increased, and since it is pleasure which is the only legitimate
goal of men's striving, there has been no significant change, and certainly no progress
from an Epicurean standpoint [...] In modern terms, pleasure and happiness being
among the accepted tests of progress, we should say categorically that Lucretius was
certainly far, therefore, from believing in progress”. La conclusion de Lucrecio seria
pesimista, aunque por motivos distintos de los hesiodicos. A similar conclusion llega
Van Noorden 2014: 205, basdndose en pasajes como V 1430-1435. Segtin Beye 1963:
160, el relato lucreciano “appears to be a formal exposition of the Epicurean conception
of progress, which is essentially optimistic. However, the poetic setting for this doctrine
seems rather to evoke the pessimistic mood of Hesiod's description of the Ages of
Man”; y afiade en p. 168: “The fundamental difference in point of view is that Hesiod
saw change in man, bringing him always into a worse moral condition, whereas
Lucretius seems to have conceived of man unchangeable” (remitiendo a III 307-22,
“where Lucretius implies that there is an element in the human psyche that nothing, not
even education, can alter”). En cualquier caso, esa herencia del hominum genus no

impediria en principio, segin el final del pasaje citado, una vida propia de dioses (III

13



322: ut nil impediat dignam dis degere uitam).

-Virgilio: Ecl. I, IV, Georg. 1 118-159, 11 150-152, 173, 473-474, 536-540, Aen.
VI 792-797 (en relacidén con Augusto, presentado por Anquises), VIII 314-336; cf. Ruiz
de Elvira 1982: 115, Barker 1993, Ruiz Arzalluz 1995, Perkell 2002, Nelis 2004,
Houghton 2018.

Ya en Ecl. I aparece Augusto —deus— como adalid de los nuevos tiempos,
aparentemente provistos de justicia hacia parte de la poblacion (Titiro vs. Melibeo). La
interpretacion ironica del puer de la égloga IV (Octavio) y de su novus ordo saeclorum,
apuntada por Brisson 1992, ya fue criticada por Bardon en su dia (1994). Virgilio sélo
parece distinguir en realidad dos edades: la de oro o “reinado de Cronos/Saturno”,
equivalente a la primera de Hesiodo, y la de Jupiter, equivalente a las razas segunda a
quinta de Hesiodo y que comienza cuando Jupiter destrona a su padre (Ruiz de Elvira
1982: 114). Segin Virgilio, Justicia huye durante el reinado de Jupiter y es
precisamente esa huida la que tiene un efecto positivo en ultima instancia: propicia el
advenimiento de la civilizacion humana, fruto del esfuerzo (labor improbus) y del
ejercicio de las artes, que permiten al hombre superar la miseria y, de ese modo,
sobrevivir e incluso progresar. Esta vision que ofrecen las Geodrgicas seria una “tesis
absolutamente original de Virgilio” segiin Ruiz de Elvira 1982: 115. En opinion de
Rider 2016: 109-113 (“The Golden Age inverted”), “Vergil tempers Lucretius’
optimism in the power of reason with an understanding of Hesiodic contingency, and

shows the limits of human agency in achieving a 'life like the gods"’.

-Tibulo: destacan pasajes como I 3, 35-48, 1 10, 1-2 (Quis fuit, horrendos primus
qui protulit enses? / Quam ferus et vere ferreus ille fuit!; el topico del primus
inuentor/repertor o Tp®TOG €VPeTN precede la mencidn, al igual que en el ultimo texto
citado; III 2, 1-4), 11 3.35-46 y 63-74, IIl 2, 1-4 (Qui primus caram iuueni carumque
puellae / eripuit iuuenem, ferreus ille fuit; / durus et ille fuit, qui tantum ferre dolorem, /
uiuere et erepta coniuge qui potuit). Segun Van Noorden 2014: , en Tibulo “gold is
connected with an unrecoverable, private rural idyll, and iron with current urban decay,
each image rewritten from the perspective of the elegiac lover”. Es obvia la diferencia

de perspectiva respecto a Ovidio y su denostada —por corrupta— aurea Roma.

-Horacio: en su Epod. 2, vv. 1-2, encarece indirectamente el ofium de la prisca
gens mortalium; en su Epod. 16, que arranca en vv. 1-2 con un significativo Altera iam

teritur bellis civilibus aetas, / suis et ipsa Roma viribus ruit, se refiere solo a oro, bronce

14



y hierro —sin numerales (Ruiz de Elvira 1982: 114)— en su conclusion (vv. 63-65): ut
inquinavit aere tempus aureum, / aere, dehinc ferro duravit saecula, quorum / piis
secunda vate me datur fuga (cf. vv. 41-42, 51-52, Van Noorden 2014: 206). El epodo
16 de Horacio ha solido interpretarse, a su vez, como una respuesta pesimista a la cuarta
¢gloga virgiliana: los ciudadanos han de huir en busca de las Islas Afortunadas, donde
aun persiste la edad de oro, segun vv. 15-38 (en general cf. Watson 2003 ad loc.,
Moralejo 2007: 554-558). También ofrece pinceladas relacionadas con nuestro tema en
Carm. 111 6, al referirse a la bravura de unos ancestros que soportaron las guerras
punicas (IV 2, 39-40): los que encarnaban propiamente la esencia romana en el s. II a.
C. En general, como ha mostrado Zanker 2010, Horacio advirti6 lo problematico que
era el concepto de edad dorada y optd por aplicar y adoptar su propia terminologia a la

descripcion del mito.

No podemos detenernos en testimonios posteriores a Ovidio, ni siquiera en la
medida en que puedan emplear fuentes anteriores a nuestro autor y que, por tanto,
podrian ser compartidas®. Los textos coinciden en distinguir entre tres y cuatro razas,
con la excepcion de la Mathesis de Firmico Materno, s. IV d. C., que, pese a no mostrar

influencia alguna de Hesiodo, ofrece cinco (Most 1997: 105-106)’.

Se trata, en suma, de un mito esencial y que, en ultima instancia, se han planteado
de un modo u otro, con mayor o menor extension, practicamente todos los autores

antiguos de cierta relevancia anteriores a Ovidio.

% Asi, Calpurnio Siculo (med. s. I d. C.) en sus Eglogas (I 33-88, IV 5-8), Séneca en Fedra (vv. 525-539)
y Octavia, si bien el elogio de la nueva Edad de Oro que se iniciaba con la subida al trono de Nerén
también esta presente en el De Clementia y en la Apocolocyntosis, Juvenal VI 1-24, Tacito (en referencia
al nacimiento de las leyes como consecuencia de la pérdida de la inocencia propia de la mitica edad en la
que las leyes no eran necesarias: Ann. III 26), el poeta anonimo de las Eglogas de Einsiedeln (11 21-24),
Claudiano en Contra Rufino (45-64) y en el Elogio de Estilicon (Il 344 y ss.; cf. Marrén 2007: 288),
Ausonio en sus Epistolas (12, 27-30) o Boecio (Ruiz de Elvira 1982: 113), por no entrar ya en los
abundantes ecos observables en la literatura cristiana; cf. ademas Grimal 1979: 146, Iglesias Zoido 1999:
274, Sverdloff 2015: 17; sobre pervivencia del mito cf. también, por ejemplo, Vila 2008.

7 Cf. También Babrio habia distinguido cinco razas (Ruiz de Elvira 1982: 114).

15



5. Traduccion, comentario e interpretacion de Met. I 89-150

Aurea prima sata est aetas, quae uindice nullo,

sponte sua, sine lege fidem rectumque colebat 90
poena metusque aberant, nec uerba minantia fixo

aere ligabantur, nec supplex turba timebat

iudicis ora sui, sed erant sine uindice tuti.

nondum caesa suis, peregrinum ut uiseret orbem,

montibus in liquidas pinus descenderat undas, 95
nullaque mortales praeter sua litora norant;

nondum praecipites cingebant oppida fossae;

non tuba derecti, non aeris cornua flexi,

non galeae, non ensis erat; sine militis usu

mollia securae peragebant otia gentes. 100

91-93 hab. MN""U*"B*"F’L™ : om. Q (fort. recte). La presencia marginal de los versos 91-93 en
los manuscritos medievales, a excepcion de M, sugiere en buena medida —como entiende el editor con su
habitual fortasse recte (cf. v. 132)— que podria tratarse de una glosa, si bien el sentido del pasaje y el
siempre abundante estilo de Ovidio apenas permite autorizar la seclusién. La presencia del pasaje en

Planudes (Ruiz de Elvira) es argumento que, en este caso, carece quiza de peso.
91 minacia M™. Es variante desaconsejada por la distribucion de codices.

92 legebantur F*x (Heinsius). Es facilior, asi como variante desaconsejada por la distribucion de

codices; cf. ademas la posible falta por anticipacion que sugiere el v. 104 (legebant).

99 erant Bern x (Heinsius), cf. Tib. I 10, 9 (non arces, non uallus erat). El criterio s6lo puede
determinarlo en este caso el usus scribendi ovidiano, que se supone bien conocido por Tarrant; erant

admite Ruiz de Elvira.

16



La primera edad creada® fue la de oro, que sin intervencion alguna,

por su propia voluntad’, sin ley, honraba'’ la lealtad y lo recto.

El castigo y el miedo estaban ausentes, las palabras que amenazan

no se fijaban a buril en bronce'’, ni la suplicante multitud temia

el ademan de su juez, sino que sus integrantes estaban, sin intervencion, a seguro.
Todavia'? el pino' herido'* en sus montes no habia —para visitar un orbe extrafio—
descendido hasta las claridades del agua

y los mortales no conocian sino sus propias playas'’.

Aun no cefian fortalezas los precipicios de las fosas;

no existia la tuba de recto bronce, ni las cornetas de curvo,

ni los cascos, ni las espadas: sin empleo de soldados

. .1
las gentes pasaban sin sobresaltos su muelle ocio'.

8 Lit. sata, ‘sembrada’, sc. aetas. Segun observa Van Noorden 2014: 230, “the Silver and Bronze are
proles (‘offspring’ or ‘generation’ 114, 125). Ovid then introduces ‘the last one, of iron’ implicitly as
proles (by agreement with the feminine nominative adjective in de duro est ultima ferro 127) but
immediately terms it an ‘age’ — ‘straightaway all evil burst into this age of baser vein’(aeuum 128)”. A la
aurea gens se referia Virg. en Ecl. IV 9, al tempus aureum Horacio en su Epod. 16.

? Cabe remitir al célebre pasaje de Virg., Ecl. IV 45, también signo de la edad dorada: sponte sua sandyx
pascentis uestiet agnos.

' Lat. colebat, ‘cultivaba’; respecto a sponte sua sefiala Van Noorden 2014: 237: “Ovid first uses the
phrase sponte sua, the established Latin translation of adtdpotov, to assert, not spontaneous nourishment,
but spontaneous moral rectitude (Met. 1.90 — his Latin predecessors in transferring the motif to the
question of law, although they go in other directions, are Lucretius DRN 5.1147 and Virgil den. 7.203-4).
Cf. v. 101: quoque referido entonces a la tierra.

"' Este rasgo puede considerarse ovidiano y dirigido a un lector acostumbrado a las practicas de una
sociedad tan judicializada como la romana.

12 Cf. nondum también en 97; Ovidio recurre en cambio a tum primum en el caso de la edad de plata.

' Lit. pinus: material para futuras naves; la sinécdoque es habitual en poesia para aludir a una nave,
simbolo del progreso humano —y de la audacia del hombre— desde la invencién de la nave Argo; cf. ya
Hes., Op. 236 y ss.

it caesa, ‘cortado’, 'talado'.

' Ovidio reitera el uso del posesivo en estos versos, sugiriendo el caracter autdctono —y no foraneo— de
muchos elementos vitales para la poblacién méas primitiva.

' Cf. Virg., Aen. VIII 325: Saturnus placida populos in pace regebat.

17



ipsa quoque immunis rastroque intacta nec ullis
saucia uomeribus per se dabat omnia tellus;
contentique cibis nullo cogente creatis
arbuteos fetus montanaque fraga legebant
cornaque et in duris haerentia mora rubetis 105
et quae deciderant patula louis arbore glandes.
uer erat aeternum, placidique tepentibus auris
mulcebant Zephyri natos sine semine flores.
mox etiam fruges tellus inarata ferebat,
nec renouatus ager grauidis canebat aristis. 110
flumina iam lactis, iam flumina nectaris ibant,
flauaque de uiridi stillabant ilice mella.
Postquam Saturno tenebrosa in Tartara misso
sub loue mundus erat, subiit argentea proles,
auro deterior, fuluo pretiosior aere. 115
luppiter antiqui contraxit tempora ueris
perque hiemes aestusque et inaequales autumnos

et breve uer spatiis exegit quattuor annum.

114 subiit Bern Par H* (S) BG'P: -iitque A(N°) G*’: -i(i)t hi(n)c H*°F’L. La admision de variantes

afectaria probablemente a la puntuacién del pasaje en su conjunto.

18



La propia tierra también”, exentalg, intacta del azadon,
sin llaga de reja alguna'®, por si misma lo daba todo;
y, satisfechos con los alimentos producidos sin fuerza de nadie,
recogian los frutos de los madrofos, las fresas de los montes,
los frutos del cornejo, las moras agarradas a los duros zarzales
y las bellotas que caian del 4rbol anchuroso de Jupiter®.
La primavera era eterna y placidos céfiros®' con tibia brisa
acariciaban flores nacidas sin semilla;
luego ademas la tierra sin arar’” producia mieses
y el campo, sin paréntesis, blanqueaba de prefiadas espigas;
ya corrianrios de leche, ya de néctar,
y la rubia miel goteaba de la verde encina®.

Después de que, enviado Saturno al tenebroso Téartaro,
el mundo estaba bajo Jupiter, sobrevino la estirpe de plata,
peor que el oro, més valiosa que el rubio bronce®.
Jupiter contrajo la duracion® de la antigua primavera
y mediante inviernos y veranos, otoflos desiguales

. , ~ 2
y una breve primavera encorseté el afio en cuatro tramos*®,

'7Cf. v. 101; el adverbio puede referirse a per se.
'8 Bl término inmunis es juridico, como sefiala Campos 1970: 22, ad loc.

¥ Cf. Séneca, Oct. 413-414.: uomere immunem prius / sulcare terram; para el sintagma siguiente cf.
Virg., Georg. 1 127: ipsaque tellus omnia liberius, nullo poscente, ferebat (cf. 11 10: nullis cogentibus).

2% Es decir, de la anchurosa encina (cf. Virg., Ecl. I 1), quercus o fagus.
2! Lat. Zephyri (gr. Zépupog, dios que representa el viento del oeste, hijo de Astreo y de Eros).
2t Hor., Epod. 16, 42, con el mismo sintagma.

2 Sin ser producida, se entiende, por las hacendosas abejas (Campos 1970: 24, ad loc.; cf. Am. 111 8, 39,
Virg., Georg. IV 1, Tib. I 3, 45).

** Ovidio, retoricamente, compara la nueva edad con sus dos extremos. Cf. ya Hes., Op. 127.
3 Lit. tempora.

2% Seglin la mitologia griega, el paso de las estaciones fue establecido por Zeus segun el tiempo que su
hermana Deméter pasaba junto a su hija Perséfone; cuando Perséfone y Deméter estaban juntas
(primavera y verano) era cuando en la tierra volvian a florecer los campos, y el tiempo que pasaba junto a
Hades en el inframundo (otofio e invierno) era tiempo de depresion. Virg., Georg. 1 45 aplica el adjetivo
incertos a los meses otofiales.

19



tum primum siccis aer feruoribus ustus
canduit et uentis glacies astricta pependit; 120
tum primum subiere domus (domus antra fuerunt
et densi frutices et uinctae cortice uirgae);
semina tum primum longis Cerealia sulcis
obruta sunt, pressique iugo gemuere iuuenci.
Tertia post illam successit aenea proles, 125
saeuior ingeniis et ad horrida promptior arma,
non scelerata tamen. de duro est ultima ferro.
protinus inrupit uenae peioris in aeuum
omne nefas; fugere pudor uerumque fidesque,
in quorum subiere locum fraudesque dolique 130
insidiaeque et uis et amor sceleratus habendi.
uela dabat uentis (nec adhuc bene nouerat illos)
nauita, quaeque diu steterant in montibus altis
fluctibus ignotis exultauere carinae;
communemque prius ceu lumina solis et auras 135

cautus humum longo signauit limite mensor.

125 illas (B*)L. Es variante ad sensum.

132 dabat M“NU F*GL“: -nt Q, fort. recte. El dabant es admitido por Ruiz de Elvira; es también
cuestion de usus scribendi ovidiano, si bien el contexto y la proximidad de rauita invitan a aceptar el

singular.
134 exsultauere Bern o: ins- Q. La variante elegida puede considerarse dificilior.

135 auras Bern (Par) (M™) NUC P: -(a)e Q. El sintagma lumina aureae parece mas bien insélito.

20



Entonces, por primera vez?’, el aire quemado por secos ardores se puso candente
y el hielo se cerni6 contraido por los vientos.

Entonces, por primera vez, se metieron en casas™: sus casas fueron

las grutas, los apretados arbustos y ramas atadas mediante cortezas.

Entonces, por primera vez, las semillas de Ceres fueron enterradas

en largos surcos y los toros gimieron oprimidos por el yugo.

Como tercera, después de ésta, sucedio la estirpe de bronce,

mas cruel por su talante y mas dispuesta para las horribles armas,

aun no llegando a ser, sin embargo, criminal. De duro hierro es la Giltima®.

Acto seguido irrumpié todo delito en la edad de peor metal®:

huyeron el pudor, la verdad y la fidelidad;

en su lugar se colaron las mentiras, los engaiios,

las traiciones, la violencia y el criminal deseo de poseer’".

Daba velas a los vientos el marinero, sin conocerlos apenas, y las quillas

que’” se habian erigido largo tiempo en los altos montes saltaron sobre olas ignotas,

y el precavido agrimensor marc6 con larga linde un suelo

antes comunal como las luces del sol y los aires.

7 Cf. asimismo vv. 121 y 123.

% Seglin sefiala Van Noorden 2014, “Ovid seems to have registered Hesiod’s sudden use of the term
oikog, for he repeats its Latin equivalent” y “the resulting irony is that the one age in Hesiod’s account
which seems to involve areal decline in material and moral standards is the one that furnishes a
‘progressive’ account on an anthropological reading”. Para el pasaje siguiente cf. Lucr. V 955-956.

¥ La transicién se produce a mitad de verso y no se refleja mediante sangrado. Obviamente, la edad
anterior (aenea proles) podia resulta “conflictiva” en un contexto politico augusteo... La vinculacion de la
violencia con el elemento férreo se halla igualmente dos pasajes paralelos de Tibulo (ambos vinculados a
un primus inuentor): 1 10, 1-2 y III 2, 1-4.

31 a misma inmediatez en Virg., Georg. 1513-514, Hor., Carm. 111 6, 46; cf. Campos 1970: 27, ad loc.

U Lit. amor habendi, formula evocadora de la tradicional libido asociada a la ambicion de poder en los
origenes de Roma (Enio, Salustio, Livio), si bien de significado mas restrictivo en principio (cf. Virg.,
Aen. 11 57: auri sacra fames, VII1 327: et belli rabies et amor successit habendi).

2t Arato, Phaen. 111-112, Virg., Ecl. IV 38-39, Tib. I, 3, 37-40 y, en el propio Ovidio, Fast. I 339-340
(nondum pertulerat lacrimatas cortice murras / acta per aequoreas hospita nauis aquas).

21



nec tantum segetes alimentaque debita diues
poscebatur humus, sed itum est in uiscera terrae
quasque recondiderat Stygiisque admouerat umbris
effodiuntur opes, inritamenta malorum.

iamque nocens ferrum ferroque nocentius aurum
prodierat; prodit bellum, quod pugnat utroque,
sanguineaque manu crepitantia concutit arma.
uiuitur ex rapto. non hospes ab hospite tutus,

non socer a genero; fratrum quoque gratia rara est.
imminet exitio uir coniugis, illa mariti;

lurida terribiles miscent aconita nouercae;

filius ante diem patrios inquirit in annos,

uicta iacet pietas, et uirgo caede madentes

ultima caelestum terras Astraea reliquit.

22

140

145

150



Y no solo se exigian las cosechas y los alimentos, como deuda,

al rico suelo, sino que se llega hasta las entrafias de la tierra

y se desentierran los recursos, acicate de malos,

que ella habia escondido y acercado hacia las sombras de la Estigia.

Y ya habia surgido el nocivo hierro y, mas nocivo que el hierro, el oro;

surge la guerra, que mediante ambas cosas lucha,

y con mano sangrienta hace chocar las crujientes armas.

Se vive del robo. El huésped no se halla protegido del huésped,

ni el suegro del yerno; incluso el favor entre hermanos es infrecuente.

El hombre amenaza con la destruccion de su esposa, y ella con la del marido;
las terribles madrastras preparan los lividos aconitos™;

el hijo indaga antes de tiempo en los afios de su padre®.

Vencida yace la piedad™®, y la virgen Astrea®® —después de hacerlo todos los celestiales—

abandond las tierras empapadas en crimen.

33 'Lividos', por traslacién (del tipo pallida mors), en cuanto que producen la lividez de la muerte gracias a
su veneno. Para los efectos de las madrastras y sus aconitos cf. Virg., Georg. 11 128, Ov., Met. VII 404-
419.

3* En cuanto posible heredero de su fortuna, se entiende; ante diem, entiende Campos 1970: 30, ad loc., se
referiria a diem fatalem o supremum, esto es, el de la muerte.

3% Entre los hombres y en la relacion entre hombres y divinidad, parece poder entenderse.

3% Astrea, hija de Zeus y de Temis (cf. Ruiz de Elvira 1982: 192-193, n. 6). Cabe comparar sobre todo
Arato, Phaen. 100-136, quien sitta el episodio al comienzo de la edad de bronce y sitia luego a la diosa
en la constelacion de Virgo, Catulo 64, 382-408, Virgilio, Georg. 11 473-474: extrema per illos / lustitia
excedens terris uestigia fecit (cf. Fast. 1 249-252: nondum lustitiam facinus mortale fugarat / (ultima de
superis illa reliquit humum) / proque metu populum sine vi pudor ipse regebat; / nullus erat iustis
reddere iura labor) con Mynors 1990: 165; en general, sobre el vuelo de Dike, cf. Landolfi 1996. El
proceso se invierte en Ecl. IV 6: iam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna. Su fuga se ve precedida, al
inicio de la misma edad, por la de otras divinidades o valores (129: fugere pudor uerumque fidesque).
Segun observa Van Noorden 2014: 210: “Germanicus seals a suggested connection between the Maiden
Astraeca and Augustus when at Aratus 558—60 he presents Augustus’catasterism in terms strongly
reminiscent of the Maiden’s departure”.

23



6. El tratamiento ovidiano del mito

Ovidio distingue cuatro edades y “afiade, sin llamarla quinta, una nueva raza que
en su enumeracion ocupa el quinto lugar, pero que no se corresponde con ninguna de las
de Hesiodo, estando constituida por los autdctonos [...] procreados por la sangre de los
Gigantes” (Ruiz de Elvira 1982: 114, en alusion a lo narrado en I 151-161, a proposito
de los hombres e sanguine natos gracias a la intervencion de Terra). También este linaje
(propago, segin v. 160), representado en la figura de Licadn, se caracterizd por su

desprecio a los dioses y por su violencia, para irritacion de Jupiter.

Ovidio solo emplea numerales para la primera y tercera razas (ib.), observandose
como marcadores de la serie los términos prima (89), subiit (114), tertia (125) y ultima
(127). Segiin Van Noorden 2014: 216, “Given that even three-stage accounts of
humanity are relatively rare in extant Latin, the detailed sequence of gold, silver, bronze
and iron in Ovid [... ] is particularly striking”. Por otra parte, como se ha observado
desde hace tiempo y también ha destacado ultimamente Van Noorden (2014: 223), hay
un “language of temporal development” en la descripcion de cada edad: “mox etiam
(109) and iam . . . iam (111) of miraculous fertility in the Golden Age; tum primum at
119, 121 and 123 for the Silver race; tertia (125) and non . . . tamen (127) of the Bronze
race; iamque . . . / prodierat; prodit (141-2) within the Iron Age”. La estructuracion

retorica de todo el pasaje resulta, por tanto, manifiesta.

Es notorio que, pese al ascendiente del modelo hesiodico, Ovidio omite la raza de
los héroes o semidioses. En opinion de Van Noorden 2014: 226, este hecho pudo
deberse a su deseo de simplificar el relato o, quizd mas bien (a la vista por ejemplo del
sumario tratamiento dado a la edad de bronce), al de no romper una concepcion
historica lineal del mito: “Ovid may derive this from Jewish sources, but the vast
majority of post-Hesiodic treatments of the story do omit the Heroic race, apparently to
simplify its moralizing thrust (see especially Aratus). Those which do treat the Heroic
Age in detail — particularly Catullus 64 and Virgil Eclogue 4 — offer chronologies that
are, famously, internally contradictory [...]. However, it has been suggested that Ovid

omitted the Heroes because they would interrupt the chronological programme of the

24



Metamorphoses towards historical time”. Segin esta misma estudiosa, Ovidio habria
compensado su “omisiéon” de la raza de los héroes mediante la introduccion de la
Gigantomaquia subsiguiente, “by narrating the main exploit of the race of Giants, their
offspring, and Jupiter’s visit to Lycaon. It is markedly difficult to follow Ovid’s
juxtaposition of the Iron race with his abbreviated description of hubristic Giants whose
blood, animated by Earth, yields a new humanoid race: °‘that offspring also
contemptuous of the gods’ (Met. 1.160-2). At this point, Jupiter’s recollection of the
recent impiety shown him by Lycaon (164-5, 209—43), whose punishment he narrates to
the gods after alluding to the destruction of the Giants (182-6), compounds readers’
confusion as to when/whether the (apparently contemporaneous) Iron race is

destroyed”.

Nuestro poeta distingue secciones de muy diversa extension, dedicando a la edad
de oro los vv. 89-112 (24 vv.), a la de plata los vv. 113-124 (12 vv.), a la de bronce los
vv. 125-127 (3 vv.) y a la de hierro los vv. 127-150 (24 vv.). Respetaba asi la
ordenacion o distribucion hesiddica, pero no su proporcion (Van Noorden 2014: 217-
218): “In Hesiod [...] the first four stages receive roughly equal amounts of narrative,
before the Iron Age is detailed in twenty-eight lines (six of them on the present time).
Ovid, by contrast, presents a more chiastic structure; he spends twenty-four verses on
the Golden Age (aurea aetas) but twelve on the Silver brood (argentea proles) and only
two and a half on their Bronze successors (aenea proles) before launching into a

twenty-three-and-a-half-line description of the age of Iron™.

Cabe destacar de manera especial, a la vista de los datos precedentes, que la edad
de bronce es en €l solo de transicion y que se define sélo por contraste (126: saeuior

ingeniis et ad horrida promptior arma), si bien no llega a omitirse.

Como hemos resaltado previamente, en el caso de la primera edad también
destaca el uso de la negacion nondum y la enumeracion subsiguiente de aquello que no
existia todavia, utilizando de forma reiterada y contrastiva el adverbio non. Ovidio
describe la edad de oro, bajo el gobierno de Cronos/Saturno (Saturnia regna), como una
vida mas o menos "paradisiaca", de completa felicidad, lealtad y honradez (89-93). No

hay necesidad de comercio, leyes o jueces (94-100). La tierra es fértil y ofrece alimento

25



sin necesidad de cultivo (101-112)*" y sin semilla, pese a que, segun v. 89, la propia
edad se presenta como resultado de una siembra: aurea . . . sata est aetas, “an
expression unparalleled in Roman poetry” segun observa Van Noorden 2014. La idea
contrasta con la de que el propio hombre “nacid” (natus homo est, v. 78) ya fuera
directamente de la semilla divina (diuino semine 78) o de las semillas celestes atn

retenidas por la tierra (cognati semina caeli 81, como fingiréa el propio Jupiter en I 615-

616 a fin de cortar indagaciones cosmoldgicas enojosas).

La dieta del hombre primitivo se basaba en todo lo que su entorno le ofrecia con
caracter silvestre: madrofnos, fresas, cerezas, moras, bellotas...’® La edad de oro se
caracteriza también por la ausencia de viajes en barco y de guerras. Dioses y hombres
conviven y todo es felicidad y justicia, sin males. Segin opina y resalta Ruiz de Elvira
1982: 114, “la justicia [...] es el caracter esencial de la raza o edad de oro”. Cuando
comienza el gobierno de Jupiter, comienza la degeneraciéon moral de los hombres, frente
a lo que defendera por ejemplo Virgilio, quien, como ya se ha sugerido, vincula la
figura de Zeus/Jupiter con el progreso, la civilizacion y una suerte de redencion moral

individual.

La Edad de Plata comienza, efectivamente, con el dominio de Japiter’’, quien, sin
explicacion alguna, instaura las estaciones y el clima severo, obligando a los hombres a
permanecer en sus hogares y a dedicarse a la agricultura, ya que la tierra deja de
producir por si sola. En opinion de Van Noorden 2014: 246, “Ovid thus implicitly
‘corrects’ Aratus, and supplements Hesiod’s narrative of the Golden race, by explaining
why agriculture began only in the Silver Age”, mientras que, como ha defendido Ziogas
2013, “Ovid’s emphasis on the ‘unploughed earth’ (tellus inarata) of the Golden Age
implicitly corrects Hesiod’s use of @povpa, strictly ‘arable land’, so unsuitable for
Hesiod’s Golden Age. I wonder too if inarata punningly negates Aratus’ introduction of

Golden-Age sowing”. Segiin Van Noorden 2014: ib., “Ovid [...] ignores the most

" En cambio, Arato en su Fendmenos elogia la vida agricola del hombre; Ovidio sigue radicalmente la
version de Hesiodo, Op. 117-118 (cf. Van Noorden 2014: 238).

*¥ Ovidio indica que las bellotas (glandes) se recolectaban en el suelo, a diferencia de Hesiodo (Traver
2000: 91).

% Al igual que Hesiodo con Zeus, Ovidio hace que Japiter participe en el declive de al menos una de las
edades, frente a Arato, quien responsabiliza a las propias razas de su declive, sin intervencion divina, por
generaciones sucesivas: los hijos son mas inmorales que los padres, quienes a su vez son mas inmorales
que sus progenitores.

26



prominent feature of the Silver race in Hesiod —their century-long childhood and rapid
decline once adults— and indeed we do not find in Ovid’s races the increasing
propensity to age displayed by the races in Hesiod’s sequence,while Golden men are
ageless, Iron men will in future be born grey-haired (WD 181)”; todo ello sugiere
también, como veremos en el capitulo siguiente, una cierta vinculacion indirecta —un
cierto reflejo— entre la sucesion de las edades de la humanidad y la que afecta al

hombre como individuo.

La tercera edad, de bronce, es mencionada de pasada, haciendo mencion del
levantamiento de armas, si bien no se trata ain de una edad criminal. No es una raza de
naturaleza malvada, sino belicosa (Roca 2018: 22). Segin ha destacado Van Noorden
2014: 230, el adjetivo aenean que Ovidio le aplica resulta también un tanto enigmatico:
“A pun on human and metallic qualities has been detected also in the intriguing
adjective, unique in the Metamorphoses, with which Ovid labels the third race. Its
description as aenean (‘brazen’) is a provocative switch from all the premonitions of
aer in the preceding account [...]. Especially if we think that Ovid has in view Catullus’
play with the boundaries between the Heroic Age and the present, we may here agree
with Ahl, who finds here a reference to the hero AENEASs, founder of the house of
Caesar and the Roman race; he therefore argues that Ovid’s AENEAn age is the era of
civil war (cf. 1.145), identical both with the ‘age of heroes’ and with the contemporary-
sounding ‘iron’ age”. Van Noorden remite en este sentido a Ahl 1985, quien “finds
support for a political reading here in the use of aurea in Met. 15 as an adjective for
Venus beholding the civil wars: ‘quod ut AVREA uidit / AENEAE genetrix (15.761—

2)’”. En cualquier caso, se trata de asociaciones y juegos verbales dificiles de demostrar.

Y asi pasamos a la ultima edad, la de hierro, la nuestra o antecedente de la nuestra,
durante la que la moral y la vida de ocio se han perdido pero las artes de la civilizacién
han alcanzado su apogeo. Ovidio hace un ataque de tales artes: la navegacion (132-134),

la propiedad de tierras (135-136), la mineria (137-140) y la guerra (141-143).

En la Roma de Augusto, las edades del mundo se convirtieron en un concepto
ideoldgico movido por la politica. La edad de oro simbolizaba el deseo de paz y de
restauracion en los tiempos de posguerra. La idea se propagod sobre todo a través de los
Ludi saeculares en su edicion augustea (mayo del 17 a. C), celebradora del nuevo
saeculum y para la que Horacio —pues Virgilio habia fallecido dos afos antes—

escribio el Carmen saeculare, ejecutado también musicalmente (cf. Carm. 1V 6, 41-44,

27



en alusion al saeculo festas referente luces, retorno de las antiguas virtudes y
abundancias): iam Fides et Pax et Honos Pudorque / priscus et neglecta redire Virtus /
audet, apparetque beata pleno / Copia cornu (Carm. saec., vv. 57-60; en general cf.
Moralejo 2007: 477-492). Sin embargo, Ovidio se mantuvo dentro de la tradicion
hesiddica frente a esta ideologia. Seglin sugiere Van Noorden (2014: 251-252), Ovidio
parece reflejar asi su instinto mas "anarquico": “Again, in Ovid’s accent on the lack of
law in the Golden Age (Met. 1.89-92), the detail of the laws written on bronze tablets is
distinctly Roman, recalling the quantity of Augustan legislation, but we may recall that
the Works and Days begins with a similarly bitter, concrete reference to contemporary
legal activity. Rather than following Aratus in celebrating ‘the reign of Justice in
primitive life’, he expands in 1.92-3 the rejection of fear and forced security associated
with law”. No podemos detenernos aqui en un analisis, siquiera superficial, de la
compleja relacion que pudo existir, en el transcurso de un larguisimo lapso de tiempo,

entre la figura del poeta y la del emperador.

La linearidad del relato ovidiano se rompe en cierto modo cuando, como bien ha
observado Van Noorden 2014: 232, se alude a cémo la raza de hierro, ultima, se
caracteriza por la biisqueda del oro, mas dafiino que el hierro (ferro . . . nocentius aurum

141-2)”, de modo que “the regress becomes circular” (cf. Apéndice).

28



7. El mito de las edades como topico literario: decadencia vs. progreso y

contrastes afines

El mito de las edades ofrece, desde el punto de vista topico, un caracter
polisémico, poliédrico, diverso. En ultima instancia, se funda en la idea ancestral de que
el hombre estd hecho de un determinado metal, tanto como especie como en cuanto
individuo, segtn refleja todavia insistentemente la literatura popular’’. Segiin Ruiz de
Elvira (1982: 114), los metales tenian quiza en la Antigiiedad una connotacion moral,
aunque “hay algin que otro indicio de haberse entendido alguna vez como metales
auténticos, esto es, como el material de que estaban fabricados los hombres de cada
raza”. Asi, segiin Van Noorden 2014: 229, en lo referente a los hombres de la edad de
de hierro (uenae peioris, segun el significativo testimonio de Met. 1 128): “The
ambiguity of the term ‘vein’, between human and mineral, not only ‘revitalizes the
stereotype’ of the metallic label, but anticipates the more literal creations of humans out
of minerals, which begin with the ‘hard race’ (genus durum 414) from the stones thrown

by Deucalion and Pyrrha”).

El mito de las edades, como teoria de evolucion “historica” aplicado a la
humanidad, entrafa en cierto modo que todos los hombres de una determinada época
comparten una aleacién comun o al menos, se entiende, mayoritaria. Es una concepcion
fundamentalmente diacronica. Ello no impide, como Platon da por entendido, que se
produzca una especie de sincronia de esa gradacidn y, en consecuencia, una jerarquia u
ordenacion de "metales" en la sociedad de cada momento y lugar (como la que existe
entre los elementos —y los atletas— a juicio de Pindaro, o entre los escritores, primae o
quinctae classis, etc.; para lo referente al testimonio platdnico remitimos a nuestro

capitulo 4). En realidad, el elemento mas constitutivo del topico, provisto del doble eje

0 Baste remitir a coplas del tipo “No siento en el mundo mas / que tan mal paguito tengas / siendo tu de
tan buen metal”. El elemento dureo es ancestral en la tradicion literaria para la expresion de la excelencia
(y, asi, es aplicable al corazon o a las entrafias, que a menudo sélo pueden alcanzar la categoria del bronce
o del hierro...)

29



indicado (diacronia y sincronia), es el de la gradacion y, como en el caso de toda escala,

es en potencia bidireccional, de doble sentido.

Naturalmente, esta reflexion general justifica infinidad de otros usos metaforicos
como el de aurea en Hor., Carm. 1 5, 9 (poema de Pirra): qui nunc te fruitur credulus
aurea (“here perhaps particularly appropriate because of Pyrrha golden hair”, en
opinion de Nisbet - Hubbard, ad loc., siempre en el supuesto de que no tenga un sentido

menos estético y mas “crematistico”, aplicado a la experta Pirra).

Al igual que la historia, el afio tendra sus estaciones a instancias de Jupiter (como
recuerda Pitagoras en Met. XV) y cada individuo, asimismo, las suyas, de la infancia a
la vejez'!, siempre presumiendo la supuesta bondad primitiva del ser humano, una
especie de “buen salvaje”, bueno “por naturaleza” y cuya incorporacion a la sociedad es
motivo de corrupcion (o no, ya que, de acuerdo con la formulacion erasmiana, homines
non nascuntur, sed finguntur). El asunto tiene que ver con el concepto de aborigines, ya
explorado literariamente por Varrén en una de sus satiras menipeas. El nombre de
aborigines se da, en fuentes como Catdén, a los habitantes del Lacio anteriores a los
romanos (Licofron, v. 1253 se refiere a ellos mediante el gentilicio Bopetryovawv). Su
nombre suele derivarse de ab origine (cf. Virg., Aen. VII 181) y la tradicién literaria los
hacia con frecuencia proceder de la region de Reate. Caton consideraba que los
aborigenes encarnaban los valores morales propios de los mores tradicionales, en la
linea de un Quinto Tulio Cicerén (Div.) al defender el primitivismo que representaba la
defensa de la verdad (advinatoria), encarnado en Romulo. Virgilio describe esta
invencion (la del elemento indigena que recibe a Eneas y es cofundador del pueblo
latino, como ha sefalado Martinez-Pinna, apoyado por ejemplo en Salustio, Cat. 6, 1-2)
como gente incivilizada, nacida de los arboles y carente de cultura y tradiciones, hasta
que Saturno les dio leyes, como se observa en el célebre discurso de Evandro en Aen.

VIII 314-336 (citamos por la edicion de Geymonat 2008):

'Haec nemora indigenae Fauni Nymphaeque tenebant
g ymphaeq

* Juvenal sugiere que la edad de oro acaba cuando Jupiter comienza a tener barba (Ruiz de Elvira 1982:
114). En general, se asocia edad de oro con infancia, edad de plata con nifiez, edad de bronce con
adolescencia, edad heroica con madurez primera y edad de hierro con vejez. Segiin Van Noorden 2014:
244, “Here, even the normal process of ageing is regarded as metamorphosis, and is combined with a
periodization traditionally attributed to Pythagoras, one that had already been applied to the history of
Rome. Alonso-Nuiiez (1982) 5-7 asserts that the comparison between the ages of life and those of a civil
state was a topic in the rhetorical schools, positing Cicero De re publica 2.1.3 as another precedent for
[the Elder?] Seneca’s formulation of the ‘doctrine’ of four ages of Rome”.

30



gensque virum truncis et duro robore nata™, 315
quis neque mos neque cultus erat, nec iungere tauros

aut componere opes norant aut parcere parto,

sed rami atque asper victu venatus alebat.

Primus ab aetherio venit Saturnus Olympo

arma lovis fugiens et regnis exul ademptis. 320
Is genus indocile ac dispersum montibus altis

composuit legesque dedit Latiumque vocari

maluit, his quoniam latuisset tutus in oris.

Aurea quae perhibent illo sub rege fuere

saecula: sic placida populos in pace regebat, 325
deterior donec paulatim ac decolor aetas

et belli rabies et amor successit habend;.

Tum manus Ausonia et gentes venere Sicanae,

saepius et nomen posuit Saturnia tellus;

tum reges asperque immani corpore Thybris, 330
a quo post Itali fluvium cognomine Thybrim

diximus, amisit verum vetus Albula nomen.

Me pulsum patria pelagique extrema sequentem

Fortuna omnipotens et ineluctabile fatum

his posuere locis matrisque egere tremenda 335
Carmentis Nymphae monita et deus auctor Apollo.’

Desde un punto de vista topico y con matices en cada caso, suele asociarse el

2 Cf. Martinez-Pinna 2002: 19: “Virgilio alude a la primitiva poblacion del Lacio con las palabras truncis
et duro robore nata, en lo que parece ser una extraiia concepcion de la autoctonia en la que los individuos
nacieron de los arboles, quizd reflejo de una antigua e indocumentada forma *Arborigines” (cf.
Bopetyovov en Licofron, v. 1253).

31



elemento mas positivo con el mas primitivo o directamente con el primigenio. La
consecuencia ideoldgica es clara y cabe sintetizarla en el tan célebre como mal
entendido “cualquiera tiempo pasado fue mejor” (Manrique, en alusion al pasado sélo
en cuanto vivido y “cumplido”). De ahi que, en el significado mas plano y habitual del
topico, las razas representen una sucesion —mds o menos rdpida— de caracter
decadente y que entrafien, por consiguiente, una concepciéon pesimista del devenir
historico (hasta el extremo en el caso de Juvenal, Sat. V 13, 28-30, al imaginar que la
actual nona aetas incluso de nombre carece: nona aetas agitur peioraque saecula ferri /
temporibus, quorum sceleri non inuenit ipsa /| nomen et a nullo posuit natura metallo:
“Transcurre ahora la novena edad, y son peores tiempos estos / que los de hierro, para
cuyos crimenes no encontrd la misma / naturaleza nombre ni la designé con metal

alguno™).

Para este trabajo nos basamos en una definicion bastante restrictiva de tdpico
literario (Escobar 2000, 2006). Entendemos que el topico es un concepto de claro origen
filosofico-retorico y que designa un “lugar”, vacio de significado en principio, que
tiende a “rellenarse” de una manera determinada en el transcurso de la tradicion, con el
fin primordial de sancionar un determinado argumento y permitir el desarrollo de la
accion. En la préctica se reconoce como una secuencia concreta en el decurso y que el
receptor reconoce como tal topico, comparandola casi mecanicamente con ocurrencias
anteriores del mismo topico; de ahi que consideremos que se trata, en realidad, de una
figura, de funcionamiento préximo al de la metafora (es decir, que procede por mero
contraste entre secuencias comparables por parte del receptor). Desde el punto de vista
funcional, un lugar puede “realizarse” excepcionalmente de manera inversa a la comun,

dando lugar a lo que denominamos “antitopico” o “contratdpico”.

El antitépico correspondiente al topico de las razas o edades (el decurso historico
concebido como progreso) solo es en realidad aparente, como ya hemos apuntado al
referirnos a Lucrecio (en la linea literaria de Sofocles, Antig., pero también en la de la
literatura epictrea en general): cabe o incluso es indudable el progreso técnico, pero no
el moral, ya que la mente humana, en realidad, no varia por desgracia con el paso de los

siglos en su estandar de exigencia ética.

Una segunda dimension antitopica del mito de las edades es la que, ya apuntada
en la version hesiddica con la raza de los héroes, establece la posibilidad de una

reversion de la degeneracion de norma, gracias a un ser extraordinario o a un lider (de

32



caracter politico por lo general). En la literatura latina se halla explicita en el puer de la
cuarta bucolica virgiliana, por enigmatica que resulte la identidad de ese instaurador de
la "nueva normalidad" tras las guerras civiles. En Ovidio es muy destacable que el
regreso de la edad dorada no se anuncia de manera directa y que, cuando se sugiere, no
se asocia a ser extraordinario alguno (salvo, quiz4, como veremos, su propia persona y
dentro del 4mbito de la fama literaria, reportadora de inmortalidad). Segin Powell:
2016: 204, “striking is Ovid's failure to associate the return of the Golden Age with a
particular ruler, as Virgil had done in the fourth Eclogue. Ovid's loose progression from
tales of gods to tales of heroes is alleged to depend on the Theogony together with the
Catalogue of Women, but van Noorden argues that the metallic myth of the ages is also
important to the structure and meaning of the whole Metamorphoses. As in Hesiod,
where the end of one age marks the beginning of the next, in Ovid one story bleeds into

the next”.

Otra lectura antitopica es, en cierto modo, inversa de la anterior: la nueva edad
“de oro” es la de la Roma corrupta (idea también recreada por Ovidio con humor o
sarcasmo), locus horribilis frente al locus amoenus permanente, casi utdpico en rigor,
del mito de las edades (a veces aludido mediante una especie de sinécdoque —con la
parte por el todo— como aurea aetas). Como Johnstone - Papaioannou 2013 han
mostrado, no es ajena a este tema la rusticidad de la Arcadia, en el centro del
Peloponeso, como simbolo de un mundo tan feliz como utdpico (pese a las referencias

teocriteas y virgilianas), segun lo estudi6 en su dia magistralmente Snell (1965).

Y también resulta antitopica, en este sentido, la aurea mediocritas propia del
sabio sereno y caracterizada por su sobriedad, su frugalidad y su austeridad, propia del
romano modélico del s. II a. C. Por lo demas, convendra recordar que el color amarillo
es considerado por la tradicion de forma negativa (cf. v. 115: fuluo... aere; fuluo auro se

lee en Aen. XI 776, flauo en Georg. 1 592).

Resulta llamativo, por ultimo, que Ovidio no proceda en ningin momento a
describir la primera de las edades —siquiera sea brevemente— mediante el recurso
retorico tradicional de la exhibicion de ddvvata, propios de una especie de mundus
inversus (cf. Virg., Ecl. IV 22, 24-25, V 60-61, siempre con posibles modelos de la
literatura judia como Isaias 11, 6 y ss., y, para el caso horaciano, Nisbet Hubbard: 219, a
proposito de Carm. 117, 5, 11 18, 13: inter audaces lupus errat agnus, Epod. 16, 51-52:

nec vespertinus circumgemit ursus ovile, / nec intumescit alta viperis humus, la cuestion

33



en torno al conocimiento que pudiera haber sobre el Pentateuco en la Roma de Augusto
es ain, como se sabe, sumamente polémica y no podemos aqui, en modo alguno, entrar

en ella).

34



8. Conclusiones

Ovidio no deja claro en sus Metamorfosis cudl es el origen del hombre. Tras el
surgimiento de los animales, segun | 76-78, sanctius his animal mentisque capacius
altae / deerat adhuc et quod dominari in cetera posset: / natus homo est [...]. Segun
Ruiz de Elvira 1982: 192, n. 3, Ovidio "sigue pronunciandose dubitativamente, ahora
sobre si el desconocido Ordenador del mundo fue también Creador del hombre, o si éste

fue modelado por Prometeo [...]".

Tras esta vacilacion inicial por parte del autor o de sus fuentes, pasa a describirse
el mito de las edades y, con ¢l, la decadencia moral del hombre, que "nacié" como
sanctius animal pero que, en el transcurso de las generaciones, reproducira la ferocitas

del animal salvaje.

Como hemos mostrado con cierto detalle, Ovidio se inspir6 para ello
principalmente en los Trabajos y los dias de Hesiodo, cuyas lineas bésicas respeta (con
abundantes diferencias de proporcion o extension —como en el caso notable de la edad
de bronce— y de matiz). En el tratamiento ovidiano no existe la raza —parentética— de
los héroes, y se introduce como colofon una quinta raza que no estaba presente en el
hesiddico, vinculada a la Gigantomaquia. La introduccion de la segunda edad o raza
estd marcada por el inicio de la agricultura, cuando Saturno fue sustituido por Japiter y
acab¢ la gratuidad o espontaneidad de los frutos terrestres. La edad de bronce es mero
transito a la peor de todas las edades, la de hierro, momento en que la Dike de Arato,
Astraea en el relato ovidiano (y solo en ¢él), huye de la tierra como ultima presencia
divina en ella y se catasteriza en la constelacion de Virgo, mientras su balanza lo hace

en la de Libra.

Como veremos en el apéndice siguiente, Ovidio no parece plantear en ningun
momento la posibilidad de retorno de una edad de oro salvo en clave ironica, al referirse
a la Roma de su tiempo como aurea aetas, en cuanto dominada por el afan de dinero.
Difiere en ello muy sustancialmente, de Virgilio en su célebre Bucolica 1V, y
obviamente, por razones cronologicas, del tratamiento que se dara posteriormente, por

Séneca entre otros, a figuras como Tiberio (inaugurador de la edad de bronce segun

35



opiniones recogidas por Suet., Tib. 59), Claudio, Caligula o Neron: el retorno a la edad
de oro no esta ligado al surgimiento de un ser extraordinario o de un lider politico y, en
realidad, apenas puede ir mas alld de la gloria que reportara al propio autor su fama

literaria (la que el autor reclama al final de sus Amores o de sus Metamorfosis).

A la vista de lo indicado, parece poder deducirse, en nuestra opinioén, que Ovidio
apenas explota las posibilidades "antitopicas" que elrelato le ofrecia y que, de manera

sumaria, hemos explorado en el apartado anterior (cap. 7).

36



9. Apéndice I: El discurso de Pitagoras en Met. XV y otros pasajes ovidianos

relacionados con el mito de las edades

El llamado discurso de Pitdgoras se encuentra transcrito en Met. XV 60-478.
Ovidio vuelve a mencionar la edad de oro, dentro de su relato, en Met. XV 96-106 y

199-213, lugares en que Pitdgoras “seems both to deny and to assert the actuality of a

299

lost ‘golden age’ (edad también prefigurada en cierto modo por el funesto y

premonitorio mandato de Midas, dentro de las propias Metamorfosis, segin ha mostrado

recientemente Hadjittofi 2018).
Met. XV 96-106 (ed. Tarrant):
‘At vetus illa aetas, cui fecimus aurea nomen,
fetibus arboreis et, quas humus educat herbis
fortunata fuit nec polluit ora cruore.
tunc et aves tutae mouere per aera pennas,
et lepus impauidus mediis errauit in aruis, 100
nec sua credulitas piscem suspenderat hamo;
cuncta sine insidiis nullamque timentia fraudem
plenaque pacis erant. postquam non utilis auctor

uictibus inuidit, quisquis fuit ille, tdeorumy [leonum coni. Bothe, ed. Ruiz de

Elvira]
corporeasque dapes auidam demersit in aluum, 105
fecit iter sceleri. |[...].

La ingesta de carne represent6 solo el inicio del mal, segiin v. 111: longius inde
nefas abiit [...]. En Met. XV 199-213 aludird a las cuatro estaciones del afo,
relacionandolas una a una, con infancia, juventud, madurez y vejez, de acuerdo con la
pauta topica que ya hemos sefialado en el capitulo 7. Y en vv. 260-261 se realiza la

segunda mencion de las edades de nuestro mito, sintetizadas en dos hitos: el oro inicial

37



y el hierro presente (cf. Van Noorden 2014: 233) :
[...] sic ad ferrum venistis ab auro, 260
saecula, sic totiens versa est fortuna locorum.

Segun destaca Van Noorden 2014: 259, “While most of Ovid’s Metamorphoses
suggests a linear experience of change, Pythagoras in Book 15 seems to argue for a

cycle”.

Esa misma posibilidad de retorno de la edad de oro la ve apuntada Van Noorden
2014: 260 en el final mismo del poema: “I have already noted how Ovid’s assertion of
eternal fame, in the sphragis to the Metamorphoses (15.871-9), may be interpreted as
the achievement of a private Golden age [...] Such a context of citation would suit our
sense that Ovid asserts a personal ‘golden’ renaissance, at least for his work not
‘devoured by age’ (15.872 — cf. WD 113—14 of Hesiod’s Golden men). Finally the artist
asserts success” (citamos de nuevo por la edicion de Tarrant, en este caso los versos

finales de Met.):
lamque opus exegi, quod nec louis ira nec ignis
nec poterit ferrum nec edax abolere uetustas.
cum uolet, illa dies, quae nil nisi corporis huius
ius habet, incerti spatium mihi finiat aeui;
parte tamen meliore mei super alta perennis 875
astra ferar, nomenque erit indelebile nostrum;
quaque patet domitis Romana potentia terris
ore legar populi, perque omnia saecula fama
(siquid habent ueri uatum praesagia) uiuam.

El propio Ovidio, en suma, haciendo exhibicion de su proverbial vanidad, seria el
nuevo lider de la poesia de su tiempo (a juzgar por los vaticinios que ¢l maneja), aunque
otros indicios parecen apuntar a que al final de su vida renunciaria a su opus magnum —
y a su obra trdgica— para reivindicar su papel de mero poeta “menor”, amatorio y

burldn (cf. Casali 2016 a proposito de Trist. IV 10).

En todo caso, el juego final, de cardcter helenistico, no podia faltar, como también

38



ha observado Van Noorden: “Furthermore, as Barchiesi has noted, the very words that
announce that the work is finished (iamque opus exegi) begin an (unfinished) acrostic
INCIP- (the root of the verb ‘begin’)” (sobre el asunto, muy pujante en la actual critica
virgiliana y ovidiana, cf. ahora Robinson 2019). No nos atreveriamos a afirmar que
sobre tan estrecha base pueda apoyarse la idea de que Ovidio sugeria una concepcion

ciclica del tiempo o de la historia...

Otros lugares ovidianos de caricter mas o menos antitopico, al incidir en la aurea

Roma de su tiempo, son los siguientes:
-Am. 115, vv. 21-22 (ed. Ramirez de Verger 2006):
Varronem primamaque ratem quae nesciet aetas
aureaque Aesonio terga petita duci?

Se trataria de una rebuscada y paraddjica referencia, por traslacion, a la aurea
aetas que acaba, precisamente, con el inicio de la dafiina navegacion y con la busqueda

del oro.

-Am. 1II 8: el poeta maldice el poder del dinero ofrecido por un soldado
(contrapuesto en el poema al talento literario), seductor de la mujer auara™®, frente a lo

que ocurria en el pasado (vv. 35-49):

at cum regna senex caeli Saturnus haberet,
omne lucrum tenebris alta premebat humus;

aeraque et argentum cumque auro pondera ferri
Manibus admorat, nullaque massa fuit.

at meliora dabat: curuo sine uomere fruges
pomagque et in quercu mella reperta caua.

nec ualido quisquam terram scindebat aratro,
signabat nullo limite mensor humum,

non freta demisso uerrebant eruta remo:

* Pese a la opinién de Van Noorden 2014: 209 (“not an attitude he takes elsewhere in the collection™), la
auaritia puellae es motivo plenamente ovidiano (cf. Am. 1 8, vv. 57-68, 87-94; 1 10).

39



ultima mortali tum uia litus erat.
contra te sollers, hominum natura, fuisti
et nimium damnis ingeniosa tuis.
quo tibi, turritis incingere moenibus urbes?
quo tibi discordes addere in arma manus?
quid tibi cum pelago? terra contenta fuisses!

Al ambito irénico y sarcastico pertenecen ya los dos usos antitopicos siguientes de

nuestra relacion:
-Ars 11 277-8:
aurea sunt uere nunc saecula: plurimus auro
uenit honos, auro conciliatur amor.
-Ars 111 113-114:
simplicitas rudis ante fuit: nunc aurea Roma
edomiti magnas possidet orbis opes.

No obstante, importa destacar como Ovidio recalca que ¢l no reniega de sus

tiempos y que no los cambia por la rusticitas del pasado:

-Ars 111 121-128:

prisca iuuent alios.: ego me nunc denique natum
gratulor: haec aetas moribus apta meis,

non quia nunc terrae lentum subducitur aurum
lectaque diuerso litore concha uenit,

nec quia decrescunt effosso marmore montes, 125
Nec quia caeruleae mole fugantur aquae,

sed quia cultus adest nec nostros mansit in annos
rusticitas priscis illa superstes auis.

Referencia a la edad de Saturno hallamos asimismo en el libro primero de Fastos:

-Fast. 1193-200:

40



vix ego Saturno quemquam regnante videbam
cuius non animo dulcia lucra forent.
tempore crevit amor, qui nunc est summus, habendi™: 195
vix ultra quo iam progrediatur habet.
pluris opes nunc sunt quam prisci temporis annis,
dum populus pauper, dum nova Roma fuit,
dum casa Martigenam capiebat parva Quirinum,
et dabat exiguum fluminis ulva torum. 200
-Fast. 1249-251:
nondum lustitiam facinus mortale fugarat
(ultima de superis illa reliquit humum), 250

proque metu populum sine vi pudor ipse regebat, |...]

* Cf. den. VIII 327: et belli rabies et amor succesiit habendi, continudndose asi la veta ya iniciada por
Enio, Salustio, Livio, etc.

41



10.
Resumen

Nuestro trabajo se ha basado en el relato ovidiano del mito de las razas o edades
de la humanidad, seglin se halla expuesto en Met. I 89-150 (texto que hemos procedido
a comentar criticamente, de manera breve, y a traducir). Tras analizar la historia del
mito previa a Ovidio, en la literatura griega y en la romana, hemos concentrado nuestra
atencion en el analisis del mito como topico literario, mostrando cudles pueden ser
considerados como sus antitopicos principales (en ambitos muy diversos). Finalmente
hemos atendido, en un apéndice breve, a las alusiones al mito presentes en otras obras

de Ovidio.
Abstract

Our work has been based on the Ovidian account of the myth of the races or ages
of mankind as expounded in Met. I 89-150, a text which we have translated and on
which we have commented critically. After analyzing the history of myth before Ovid,
in Greek and Roman literature, we have focused our attention on the analysis of myth as
a literary topic, showing which ones can be considered as its main "antitopics" (in very
different spheres). Finally, we have attended, in a brief appendix, to the allusions to this

myth present in other works of Ovid.

42



11. Bibliografia citada

Todos los enlaces electronicos citados se encuentran operativos a fecha de 1 de

septiembre de 2020.

BALDRY, H. C., “Who invented the Golden Age?”, Classical Quarterly 46, 1952,
83-92.

BALLABRIGA, A., “L’invention du mythe des races en Grece archaique”, Revue de

['histoire des religions 215, 1998, 307-339.

BALLESTER, X., “El geta de Ovidio”, en Gdlatas, getas y atlantes. Tres ensayos de
Geofilologia clasica, Valencia, 2010, 53-104.

BARDON, H., res. de Brisson 1992, en Latomus 53, 1994, 868-869.

BARKER, D. G. N.. Gold and the renascence of the Golden Race. A study of the
relationship between gold and the “Golden Age” ideology of Augustan Rome, Diss.,
Cambridge, 1993.

BARKER, D. G. N., “The Golden Age is proclaimed? The Carmen saeculare and
the renascence of the Golden Race”, The Classical Quarterly 46, 1996, 434-446.

BEYE, C. R., “Lucretius and progress”, The Classical Journal 58, 1963, 160-169.

BOMER, F., Publio Ovidio Nason Metamorphosen I-11I, Heidelberg, 1969 (con
Addenda et corrigenda a cargo de U. Schmitzer, Heidelberg, 2006).

BRIQUEL, D., “Virgile et les Aborigenes”, Revue des études latines 70, 1992, 69-
91.

BRISSON, J.-P., Rome et l'dge d'or. De Catulle a Ovide. Vie et mort d'un mythe,
Paris 1992.

CALAME, C., “Succession des ages et pragmatique poétique de la justice: le récit

hésiodique des cinq especes humaines”, Kernos 17, 2004, 67-102.

CAMPBELL, J. S., “Animae dimidium meae: Horace's tribute to Vergil”, The

Classical Journal 82, 1987, 314-318.

43



CAMPOS, J., Ovidio, Metamorfosis I, Madrid, 1970.

CANEVARO, L.-G., Hesiod's Works and days: an interpretative commentary,
Diss., Durham University, 2012 (<http://etheses.dur.ac.uk/5255/>).

CAsALL S., “Ovidio su sé stesso: autobiografia e carriera poetica in Tristia IV e
altrove”, Aevum antiquum n. s. 16, 2016, 35-70.

CIANO, N., Gli Aratea di Cicerone. Saggio di commento |[...], Diss., Roma, 2014-
2015.

CIANO, N., “Una scelta d’autore per una scelta di vita: sull’origine del ciceroniano
malebant in Arat. fr. 17 Soubiran”, Latinitas 4, 2016, 25-33.
CODONER, C. (ed.), Historia de la literatura latina, Madrid, 1997.

CurTius, E. R., 1955, Literatura europea y Edad Media Latina [= Europdische
Literatur und lateinisches Mittelalter, Berna, 1948], tr. M. FRENK - A. ALATORRE,

Me¢jico - Buenos Aires, I-1I, 6 reimpr. 1999.

DELL’ORO, E., Antra nemusque peto. Presenze bucoliche in Ovidio, Diss., Milan,
2009-2010.

DILLON, J., “Plato and the Golden Age”, Hermathena 153, 1992, 21-36.

Dobpps, E. R., “The ancient concept of progress”, en E. R. Dodds, The ancient
concept of progress and other essays on Greek literature and belief, Oxford, 1973, 1-
25.

EL MURR, D., “Hesiod, Plato, and the Golden Age: Hesiodic motifs in the myth of
the Politicus” en G. R. BOYS-STONES - J. H. HAUBOLD (eds.), Plato and Hesiod, Oxford,
2010, 276-297.

ERCOLANI, A., Esiodo. Opere e Giorni. Introduzione, traduzione e commento,

Roma, 2010.

ESCOBAR, A., “Hacia una definicién lingiiistica del topico literario”, Myrtia 15,
2000, 123-160; brevemente ampliado en “Configuracion, desarrollo y definicion del
topico literario grecolatino”, en J. MASCARO et al., (present. M?. L. AGUERRI), Aspectos
didacticos de lenguas clasicas, 1, Educacion Abierta, 150, Universidad de Zaragoza

(ICE) - DGA, Zaragoza, 65-110 (esp. 105-110).

ESCOBAR, A., “El topico literario como forma de tropo: definicion y aplicacion”,

44



Cuadernos de Filologia Clasica. Estudios latinos 26, 2006, pp. 5-24.

ESCOBAR, A., “Virgilio (Eneida) y Ovidio (Metamorfosis): dos transmisiones

textuales disimétricas”, Exemplaria classica 21,2017, 25-42.

EvANS, R., Utopia antiqua: Readings of the Golden Age and decline at Rome,
London, 2008.

FALCONE, V., An age worse than iron: the evolution of the Myth of the Ages,
Diss., Boston College, 2004.

FALKNER, T., “Slouching towards Boeotia: age and age-grading in Hesiodic myth
of the five races”, Classical Antiquity 8, 1989, 42-60.

299

FALKNER, T., “The politics and poetics of time in Solon’s ‘ten ages’”, Classical

Journal 86, 1990, 1-15.

FONTENROSE, J., “Work, justice, and Hesiod’s five ages”, Classical Philology 69,
1974, 1-16.

GALINSKY, G. K., “Some aspects of Ovid’s Golden Age”, Grdizer Beitrdge 10,
1981, 193-205.

GONZALEZ MARRERO, J. A. - F. del M. PLAZA PICON, “El viaje de un mito clasico:
la Edad de Oro. De Cervantes a Hesiodo”, en M* T. CALLEJAS BERDONES (et al., eds.)
Manipulus studiorum en recuerdo de la profesora Ana Maria Aldama Roy, Madrid,

2014, 447-459.

GRIFFITHS, J. G., “Did Hesiod Invent the 'Golden Age'?”, Journal of the History of
Ideas 19, 1958, 91-93.

GRIMAL, P., Diccionario de la mitologia griega y romana, Barcelona, 1979 (s. v.

"Edad de Oro", p. 146).

HADJTTOFI, F., “Midas, the Golden Age trope and Hellenistic kingship in Ovid's
Metamorphoses?”, American Journal of Philology 139, 2018, 277-309.

HARDIE, PH. (ed.), The Cambridge companion to Ovid, Cambridge, 2002.

HARRAUER, CHR. - H. HUNGER, Diccionario de mitologia griega y romana, ed.
esp. F. J. Fernandez Nieto - A. Martinez Riu, trad. J. A. Molina Gémez, Barcelona,

2008.

45



HinDs, S. E., “Ovid”, en S. HORNBLOWER - A. SPAWFORTH (eds.), The Oxford
classical dictionary, Oxford - Nueva York, 3 ed., 1084-1087.

HouGHTON, L. B. T., “Early responses to Virgil's fourth Eclogue”, Greece and
Rome 65, 2018, 189-204.

JoHNsON, W. A., “Hesiod’s Theogony: reading the proem as a priamel”, Greek
and Roman, Byzantine Studies 46, 2006, 231-235.

JOHNSTONE, P. A. - S. PAPAIOANNOU, “Idyllic landscapes in Antiquity: the
Golden Age, Arcadia and the locus amoenus”, Acta Ant. Hung. 53, 2013, 133-144.

KELLER, A., “C. Lucretius and the idea of progress", The Classical Journal 46,
1951, 185-188.

KNox, P. E. (ed.), Oxford Reading in Ovid, Oxford, Oxford University Press,
2006.

KONING, J. M., Lucretius and the possibility of moral progress, Diss., Leiden,

2018 (temporalmente embargada).

KuBuscH, K., Aurea saecula: Mythos und Geschichte - Untersuchung eines

Motivs in der antiken Literatur bis Ovid, Frankfurt am Main, 1986.

LAzcAaNO VAZQUEZ, R., “Sobre las posibles referencias egipcias del Mito de las
Edades de Hesiodo. Algunos documentos para el estudio de su génesis y estructura”,

CFC (g): Estudios griegos e indoeuropeos 30, 2020, 65-94

Lima, P. A., “The ordinal numbers in Hesiod's myth of the races”, 2XOAH 14,

2020 (www.nsu.ru/classics/schole).

MARRON, G., “El mito de las edades en el DRP de Claudiano”, Rivista di cultura

classica e medioevale 2, 2007, 279-288.

MARTINEZ ASTORINO, P. L., “Prometeo y las versiones romanas de la creacion del
hombre”, Auster 6-7,2001-2002, 53-67.

MARTINEZ-PINNA, J., “La prehistoria mitica de Roma, I: Los aborigenes”, Gerion

- Anejo VI (2002) 17-78.

MARTINEZ-PINNA, J., “La construccion pseudohistorica sobre el origen del pueblo
latino”, Mélanges de I'Ecole francaise de Rome - Antiquité [En ligne], 126, 2014
(http://journals.openedition.org/mefra/2326).

46



MORALEJO, J. L., Horacio. Odas. Canto secular. Epodos, Madrid, 2007.

MosT, G. W., “Hesiod’s myth of the five (or three or four) races”, Proceedings of
the Cambridge Philological Society 43, 1997, 104-127.

NELIS, D., “Georgics 2.458-542: Virgil, Aratus and Empedocles”, en Dictynna -
Revue de poétique latine I, 2004

(<https://journals.openedition.org/dictynna/161?lang=en>)

NIETO IBANEZ, J.-M? “El mito de las edades: de Hesiodo a los Ordculos
sibilinos”, Faventia 14, 1992, 19-32.

PEREZ VEGA, A., “Ovid, on the birth of love Met. 1 452 {f.”, Exemplaria classica
2, 1998, 15-23.

PERKELL, C., “The Golden Age and its contradictions in the poetry of Vergil”,
Vergilius 48, 2002, 3-39.

PLACIDO SUAREZ, D., “El mito de las edades como metafora de los procesos de

integracion y exclusion”, Stud. hist., H" antig. 21, 2003, 15-38.

QUERBACH, C. W., “Hesiod's myth of the four races”, The Classical Journal 81,
1985, 1-12.

REYNEN, H., “Ewiger Friihling und goldene Zeit: zum Mythos des goldenen
Zeitalters bei Ovid und Vergil”, Gymnasium 72, 1965, 415-433.

REYNOLDS, L. D. (ed.), Texts and transmission. A survey of the Latin classics,

Oxford, Clarendon Press, reimpr. correg., 1986 [1983].

ROBINSON, M., “Looking edgeways. Pursuing acrostics in Ovid and Virgil”, The
Classical Quarterly 69, 2019, 290-308.

RocA Tico, X., “Las edades de los hombres”, en Antropogonia y cosmogonia en

el mundo antiguo, Barcelona, Universidad Pompeu Fabra, 2018, 21-25.

Ruiz ARZALLUZ, ., “Augusto, Nerén y el puer de la cuarta égloga”, Aeuum 69,
1995, 115-145.

RuUIZ DE ELVIRA, A., ANUM 23, 1964-1965, 24-27.

Ruiz DE ELVIRA, A., “Prometeo, Pandora y los origenes del hombre”, CFC 1,
1971, 79-108.

47



RuIzZ DE ELVIRA, A., CFC 3, 1973, 25-28.
Ruiz DE ELVIRA, A., Mitologia clasica, 2* ed. correg., Madrid, 1982 [1* ed. 1975].

Ruiz DE ELVIRA, A., Publio Ovidio Nason, Metamorfosis I- IV, vol. 1, Madrid,
CSIC, 1982.

Ruiz DE ELVIRA, A., “Valoracion ideoldgica y estética de las Metamorfosis de

Ovidio”, Cuadernos de Filologia Clasica - Estudios latinos, n° extraord., 2001, 89-129.

SMITH, P., “History and the individual in Hesiod’s myth of the five races”,
Classical World 74, 1980, 145-163.

SNELL, B., “Arcadia: el descubrimiento de un nuevo paisaje espiritual”, en Las
fuentes del pensamiento europeo. Estudios sobre el descubrimiento de los valores
espirituales de Occidente en la antigua Grecia [= Die Entdeckung des Geistes. Studien
zur Entstehung des eropdischen Denkens bei den Griechen, Hamburgo, 1963], Madrid,
1965, 395-426.

STROOTMAN, R., “The dawning of a Golden Age: images of peace and abundance
in Alexandrian court poetry in relation to Ptolemaic imperial ideology”, en M. A.

HARDER et al. (eds.), Hellenistic poetry in context, Lovaina, 2014, 323-339.

SVERDLOFF, M., “Retoricas de la decadencia: los topicos de los discursos sobre la

declinacion desde la Antigiiedad hasta la Modernidad”, Nova tellvs 32, 2015, 9-55.
TARRANT, R. J., P. Ovidi Nasonis Metamorphoses, Oxford, 2004.

TARRANT, R. J., “Editing Ovid's Metamorphoses: past, present and future”, en L.
RIVERO (et al., eds.), Vivam!” Estudios sobre la obra de Ovidio, Universidad de
Huelva, 2018, 21-45.

VAN NOORDEN, H., Playing Hesiod: the 'myth of the races' in Classical Antiquity,
Cambridge, 2014.

VILA, L., “Tornando aquella edad de Octaviano': la aurea aetas en Virgilio y
Ovidio y su difusion en la Espafia imperial”, en A. COROLEU - B. TAYLOR (eds.), Latin
and vernacular in Renaissance Iberia: Ovid from the Middle Ages to the Baroque,

Manchester, 2008, 231-244.

WAKKER, G., “Die Ankiindigung des Weltaltermythos (Hes. Op. 106-108)”,
Glotta 68, 1990, 86-90.

48



WATSON, L. C., A commentary on Horace's Epodes, Oxford, 2003.

WEIDEN BovYD, B. (ed.), Brill’s companion to Ovid, Leiden - Boston - Colonia,

2002.

WEST, M. L., Hesiod. Works and days. Edited with prolegomena and commentary
by..., Oxford, 1978.

ZANKER, A. T., “Late Horatian lyric and the Virgilian Golden Age”, American
Journal of Philology 131, 2010, 495-516.

ZANKER, A. T., “Decline and parainesis in Hesiod’s race of iron”, Rheinisches

Museum fiir Philologie 156, 2013, 1-19.

ZANKER, A. T., “The Golden Age”, en V. ZAJKO - H. HOYLE (eds.), 4 handbook
to the reception of classical mythology, Malden (Ma.), John Wiley & Sons, 2017, 193-
211.

ZATTA, C., “Making history mythical: the Golden Age of Peisistratus”, Arethusa
43,2010, 21-62.

49



